RELIGIONSUNTERRICHT AN HOHEREN SCHULEN

Zeitschrift des Bundesverbandes der katholischen Religionslehrer an Gymnasien e. V.

Wissenschaftlicher Beirat:
Prof. Dr. Giinter Biemer, Freiburg / Dr. Ulrich Hemel, Regensburg /
Dr. Konrad Hilpert, Neuss / Prof. Dr. Alfred Lapple, Salzburg /
OStD Roman Mensing, Attendorn / OStD Werner Trutwin, Bonn

Schriftleiter:
StD Theo Ahrens, Klosterplatz 1, 4800 Bielefeld

Stdndige Mitarbeiter in der Redaktion:
StR Dr. Walburga Relleke, Bochum / StD Gerhard Rockel, Warendorf

INHALTSVERZEICHNIS

DES 32. JAHRGANGS 1989

PATMOS VERLAG - DUSSELDORF



_ ZEHN JAHRE THEMENHEFTE
Ubersicht iiber die Jahrginge 1980-1989

1/80
2/80

3/80 Zeichen — Symbole — Sakramente 113-164

4/80

5/80
6/80

Problematische Schiiler 1-56
Humor im Religionsunterricht 57-112

Bedachte und unbedachte Methoden
165-220

Paulus 221-284

Okumene und Reformation 285-351

1/85
2/85
3/85
4/85
5/85
6/85

Urkirche 1-76
Grundlagenplan 77-150
Das Bose 151-208

Die Frau 209-274

Bibel erschlieBen 275-350
Augustinus 351-414

1/81
2/81
3/81

Trinitdt 1-70

Ethische Grundfragen 71-126

Von der Grundschule zum Gymnasium —
Religionsunterricht auf der Schwelle
127-184

1/86
2/86
3/86
4/86
5/86

Passionsgeschichte 1-62
Erwachsenen-Katechismus 63-132
Dekalog und Menschenrechte 133-208
Friedrich Spee 209-276
Naturwissenschaft und Glaube 277-342

4/81 Franziskus 185-234 6/86 Zeitgendssische Kunst 343-408

5/81 Eltern und Religionsunterricht 235-298

6/81 Toleranz und Selbstbehauptung 299-354

1/82 Eschatologie 1-68 1/87 Bioethik 1-62

2/82 Bergpredigt 69-142 2/87 Symbolverstindnis 63-124

3/82 Friedensdienst 143-202 3/87 Edith Stein 125-200

4/82 Gebet 203-266 4/87 Wort Gottes 201-265

5/82 Maria 267-342 5/87 Esoterik 266336

6/82 Christlich erzichen 343-428 6/87 Ersatzfach Ethik 337-414

1/83 Sequentialitdt 1-72 1/88 Glaube - Hoffnung — Liebe 1-64

2/83 Anders leben 73-136 2/88 Motivation 65-136

3/83 Verfolgte Christen 137-200 3/88 1000 Jahre Christentum in RuBland

4/83 Gnade 201-256 137-208

5/83 Luther im Religionsunterricht 257-332 4/88 Krankheit/Gesundheit 209-276

6/83 Mensch und Arbeit 333-397 5/88 Meister Eckhart und die Mystik 277-350
6/88 Apokalyptik 351-424

1/84 Kirchenjahr 1-66 1/89 Tod und Reinkarnation 1-70

2/84 Verantwortung fiir die Natur 67-148 2/89 Niels Stensen 71-138

3/84 Welcher Gott? 149-212 3/89 Katholische Soziallehre 139-208

4/84 Mose 213-266 4/89 GroBeltern als religiése Erzieher? 209-276

5/84 Umgang mit Bildern 267-336 5/89 Monotheismus 277-346

6/84

Christen und Muslime 337-402

6/89

Glaube zwischen aufgeklirter Vernunft
und Irrationalitdt 347-422




BEITRAGE

Antes, Peter Die Gottes-Idee im zeitgendssischen Christentum und im Islam .. ...
Blasberg-Kuhnke, Martina GrofBeltern als religiose Miterzieher. Gerontologische und
religionspadagogische Aspekte der GroBeltern-Enkel-Beziehung ... ...........
Biirkle, Horst Erlost werden nicht nur die, die in dieser Welt lebendig sind. Das
Todesverstdndnis in den Religionen .......... ... .. ... ... .. ... .......
Gorg, Manfred Der Lebende und die Toten. Israels Spannung zwischen Tod und
AuferstenUNg . .. ... e
Gorg, Manfred Monotheismus in Israel — Riickschau zur Genese ...............
Haag, Ernst Schopfungsgeheimnis und Heilsoffenbarung. Eine biblische Antwort auf
die Herausforderung des christlichen Glaubens durch die Neue Religiositat .. ..
Haunhorst, Benno Uberlegungen zu einer Theologie der Technik ...............
Hemel, Anneliese Zur religiosen Begleitung der Enkelkinder durch die Grof8eltern.
Erfahrungen einer GroBmutter ... ........ ... . .t
Hemel, Ulrich ,,Wenn sie nicht Christen wéren, wire ich auch keiner ...“. Eine
empirische Erhebung zur Bedeutung der GroBeltern in der religiésen Erziehung .
Hengsbach, Friedhelm SJ Katholische Soziallehre als Ethik sozialer Bewegungen . .
Homeyer, Josef Aussagen der katholischen Soziallehre zu gesellschaftlichen Fragen
Homeyer, Josef Niels Stensen — Ein Leben fiir die Erneuerung der Kirche .......
Kocher, Renate Die religiose Einstellung von Jugendlichen und ihre Auswirkung auf
die Glaubensvermittlung . .......... ... i e
Lochmann, Andreas Christof Frauenbilder in der katholischen Sozialtheologie . ...
Liibbe, Hermann Sinnvermittlung in nachreligiéser Zeit . ......................
Pfeiffer, Heinrich Kunst als Seismograph von Erschiitterungen. Christliche Kunst und
Architektur zwischen Klassizismus und Romantik .........................
Scherer, Georg Wiedergeburt oder Auferweckung ............. ... ... .. .. ...
Schweitzer, Friedrich Wandel der Familie — Wandel der religiosen Sozialisation.
Verdnderte Aufgaben von Schule und Religionsunterricht ...................
Weger, Karl-Heinz Der Atheismus und die Gottesfrage. Argumente der Religionskri-
K
Wieh, Hermann Niels Stensen — Forscher, Gelehrter, Bischof ..................
Wienand, Rita Kommunionvorbereitung mit und ohne Eltern. Erfahrungen einer
Gemeindereferentin . ........ ... ...
Wittstadt, Klaus Glaube im ProzeB. Kirchengeschichtliche Perspektiven zur theologi-
schen Entwicklung von der Aufkldrung bis zum Zweiten Vatikanum ..........
Zander, Hans Conrad Der letzte Schrei vor dem Urschrei heiBit Seelenwanderung.
Erfahrungen eines Reporters mit der Reinkarnations-Therapie ...............

UNTERRICHT

Fisch, Heinrich Katholische Soziallehre im Religionsunterricht der gymnasialen
Oberstufe — dargestellt am Beispiel der Sozialen Marktwirtschaft .............
Frochtling, Andrea Beerdigung. Gedanken einer Betroffenen ...................
Haunhorst, Benno Der computerisierte Glaube. Unterrichtselemente fir die 11.
Jahrgangsstufe ........... . ...

302
209
26

14
277

358
174

239
230
153
139

71
349
162
378

367

219
290

246
388

34

183
45



Kiesow, Klaus ,,Hore Jisrael: Er ist unser Gott, Er Einer! Voriiberlegungen zu einer
Unterrichtsreihe ,,Monotheismus® . ....... ... ... . i,
Korlings, Heribert Himmel, Holle, Fegfeuer — Zukunftsbilder des christlichen
Glaubens. Eine Unterrichtsequenz fiir den Religionsunterricht inder SII ... ...
Rademacher, Winfried Die christliche Deutung des Todes. Eine Unterrichtsskizze fiir
die Jahrgangsstufe 10 .. ... ... ... . .
Statements, Lebensldufe und Briefe von Schillern . ...........................
Texte fir den Unterricht zum Verhaltnis von Naturwissenschaft, Ethik und
Glaube . ..o e

FORUM

Bohm, Giinter Der Lehrer als Seelsorger ............c. ..
Hann, Martin SchiilerduBerungen zum Religionsunterricht — dramaturgisch gestaltet

von einem Grundkurs ,, Theater™ ........... ... .. .. .. .. . . i
Hemel, Ulrich Religiése Erziehung per Satellit. Neue Aufgaben und Tendenzen . ..
Hilpert, Konrad Die Franzsische Revolution als Herausforderung fiir Theologie und

KiIrChe .. e
Schilson, Arno Jesus von Nazaret — die Gestalt des neuen Menschen. Antworten

heutiger katholischer Christologie . ............ ... .. ... .. ...
Weinrich, Michael Die Religion der Religionspddagogik ......................
Wieh, Hermann Niels Stensen als Seliger — ein Streitfall fiir die Okumene? .......

REZENSIONEN

Althaus, H. (Hrsg.) Christentum, Islam und Hinduismus vor den groBen Weltproble-
men (W. Paar) ... .. . e
Bachl, G. Der beschidigte Eros (G. Fuchs) ......... ... .. .. .. .. .. .. ...
Bdiuerle, S. (Hrsg.) Kriminalitét bei Schiilern (P. Schneider) ...................
Boff, L./Porto, N. Franz von Assisi (H. Bodewig) ...........................
Das Buch von der geistigen Armut (G. Fuchs) ......... ... ... .. ... ... ...
Christen — Juden (J. Drepper) . ... .ottt
Collet, G. (Hrsg.) Der Christus der Armen (G. Fuchs) ............... ... .. ...
Eicher, P. (Hrsg.) Neue Summe Theologie Bd. 1 (G. Fuchs) ...................
Eicher, P. (Hrsg.) Neue Summe Theologie Bd. 2 (G. Fuchs) ................ ...
Freudenberg, H./Gromann, Kl. Sachwissen Religion (S. Schroer) ...............
Fries, H. Fundamentaltheologie (G. Fuchs) . .......... .. ... .. ... .. ... ...
Fuchs, G. (Hrsg.) Ménner (A.C. Lochmann) ............ .. ... ... .. ... .....
Fiissel, K. Drei Tage mit Jesus im Tempel (Fr. W. Niehl) .....................
Gnilka, J. Das Matthdusevangelium. II. Teil (H. Frankemolle) .................
Hamann, B. Sozialisation — Lebenshilfe oder ideologisches Kampfmittel? (Gr. Schnei-
deT)
Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, hrsg. von H. Cancik u. a.
(H. Zitker) . . .o
Hoffimann, P. (Hrsg.) Priesterkirche (A. C. Lochmann) .......................
Ix, 1./Kaldewey, R. Was in Religion Sache ist - Lern- und Lebenswissen
(S. Schroer) . ...

309
39

47
250

108

255

413
191

403

319
51
112

64
269
419
276
417
420
336
272
337
205

127
203
204
417

203
274



Kern, W./Pottmeyer, J./Seckler, M. (Hrsg.) Handbuch der Fundamentaltheologie

I-IV (G. Fuchs) . ... oo 65
Kiing, H./Bechert, H. Christentum und Weltreligionen III. Buddhismus (W. Relle-

K i e 68
Meier, Uto J. Zwolf Jahre Curricularer Lehrplan in Bayern (B. Gruber) ......... 418
Meyer, H. Unterrichtsmethoden (Th. Kesselmann) ........................... 130
Nigg, W. Das mystische Dreigestirn (G. Fuchs) ........ ... .. ... ... .. ... ... 337
Pannenberg, W. Systematische Theologie Band 1 (J. Schiitt) ................... 334
Schmidt, M./Bauer, D. R. (Hrsg.) Eine Hoéhe, iiber die nichts geht (G. Fuchs) .... 125
Schérner, G. E. Moralische Erziechung (W. Relleke) .................. ... .. ... 421
Sill, B. Die Kunst der Geschlechterliebe (W. Fleckenstein) .................... 335
Tischler, G. Sensibel werden - religios erziehen (J. Knab) ..................... 271
Vocking, H./Zirker, H.|Tworuschka U./Falaturi, A. Analyse der katholischen Reli-

gionsbiicher zum Thema Islam (W. Relleke) ........................... ... 125
Waldenfels, H. Kontextuelle Fundamentaltheologie (G. Fuchs) ................ 66
Werbick, J. Glaubenlernen aus Erfahrung (J. Schiitt) ........... ... .. ... .... 202



Forum

Konrad Hilpert

Die Franzosische Revolution als Herausforderung fiir

Theologie und Kirche

Die Franzésiche Revolution, an deren Beginn vor 200 Jahren in diesem Sommer erinnert
wurde, hatte nicht bloB8 einschneidende Bedeutung fiir die nationale Geschichte Frankreichs
und das politische Geschick Europas insgesamt. Vielmehr war sie auch der Durchbruch zu
einer neuen Gesellschaftsform, in der vom Konzept her alle Blirger Subjekte gleicher Rechte
sind, die Auslibung von Herrschaft zustimmungsbedirftig und gesetzlich kontrollierbar ist
und der Staat sich von den friiheren Formen privilegierten offentlichen Einflusses von Kirche
und Religion distanziert. In all diesen Punkten ergaben sich Spannungen, auch Briiche zur
traditionellen Lehre, deren Aufarbeitung die Situation des Glaubens in der Gesellschaft bis in

unsere Gegenwart prégt.

1. Bewertung von Vergangenem als
Element des Verstindnisses von
Gegenwart

Das BewuBtsein, dafl mit dem Jahr 1789
(exakter miifte man sagen: mit der Abfolge
der politischen Ereignisse zwischen 1789 und
dem Staatsstreich Napoleons 1799) Konti-
nuitidten zerbrochen wurden und einschnei-
den Neues begann, dessen Bedeutung weit
iber Frankreich hinausreicht, findet sich
nicht bloB bei denen, die das damals Gesche-
hene als Akteure oder aufmerksame Zeitge-
nossen erlebten, sondern auch bei solchen,
die aus der Distanz der Spéteren, die den
Ausgang und das Danach kennen, diese
Vorginge erzihlen oder auch bloB innerhalb
thematisch anders akzentuierter Zusammen-
hange erwdahnen. Derartige Riickblicke wol-
len selten ausschlieBlich die einzelnen Vor-
ginge und die Motive der aktiv Beteiligten
rekonstruieren, sondern meist auch in den
tieferen und weiteren Ursachen verstehbar
machen. Haufig ist mit ihnen dariiber hinaus

die Absicht verbunden, Zustande, Entwick-
lungen oder Problemstellungen der eigenen
Gegenwart zu bewerten.

DaB die Einschitzung der Franzgsischen
Revolution als tiefgreifende Zasur mit der
Bewertung der Gegenwart verkniipft wird,
findet man auch in der Theologie. Besonders
in dlteren Texten erscheint die Revolution
fast einhellig als etwas Antichristliches. Die-
ses negative Urteil bezieht sich aber nicht nur
auf die Gewalttaten, Unrechtsakte und
Demiitigungen, die Christen, Amtstriger,
christliche Lebensordnung, kirchliche Orga-
nisation und Glaube wihrend der Revolu-
tionsjahre erleiden muBten. Vielmehr gilt es
auch und nicht weniger nachdricklich dem
,Geist der Revolution”, der etwa in den
Rechtsanschauungen und -grundsitzen der
Gegenwart enthalten sei und tiber sie Gesell-
schaft und Menschheit beeinflusse. Diese
Sicht kleidet der vor allem als Moraltheologe
bekannte Jesuit August Lehmkuhl in einem
Aufsatz zum 100jdhrigen Gedenken der
Franzosischen Revolution unter Anspielung

403



auf das Revolutionssymbol des Freiheits-
baums in folgendes Bild: ,,Aber der Baum
war (mit dem Sturz Napoleons [.) gefillt,
nicht ausgerodet; seine Wurzeln steckten zu
tief in den Herzen und in den Ideen des
lebenden und heranwachsenden Ge-
schlechts. Die Revolutionsideen haben fort-
gewuchert; fast alle staatlichen und gesell-
schaftlichen Verhiltnisse sind von ihnen
durchrankt und des Lebenssaftes beraubt.*!
Der Kerngehalt dieser Aussage ist, da3 die
Revolution nicht als eine historische Episode
zu begreifen ist, sondern als fortwirkendes
Erbe. Dieses Erbe ist auch dort am Werk, wo
der Fortgang der Geschichte, die Sprache
oder auch das kollektive BewuBtsein die
ideelle Kontinuitidt unsichtbar gemacht ha-
ben. Seinen gesellschaftlichen und politi-
schen Promotor hat dieses Erbe im Libera-
lismus gefunden (,,Die Ideen der Franzosi-
schen Revolution hat sich ja der Liberalis-
mus ganz zu eigen gemacht ...“?). Die Kluft
zwischen diesem Erbe der Revolution und
der katholischen Lehre scheint unaufhebbar,
auch wenn intelligente Autoren wie Lehm-
kuhlin den Revolutionsideen nicht nur,,Lug
und Trug®, sondern auch ,irgend einen
Schein von Berechtigung oder auch ein
Kornchen Wahrheit* enthalten sahen.3
Die Bewertung der Franzdsischen Revo-
lution als Katastrophe und die Uberzeugung
der prinzipiellen Unvereinbarkeit von christ-
lichem Glauben und dem Geist der Revolu-
tion wird man in der heutigen Theologie
allenfalls noch in integralistischen Kreisen*
antreffen. Dal} das Urteil Giber die Franzosi-
sche Revolution insgesamt zurlickhaltender,
ja in manchem sogar positiv ausfillt, ist zum
einen eine Folge der jingeren historischen
Forschungens: Diese haben ndmlich erwie-
sen, daB die Revolution nicht von vornher-
ein auf den Bruch mit der Kirche oder gar
auf systematische Dechristianisierung hin
angelegt war, sondern daB es durchaus und
Uber langere Zeit hinweg Bemiihungen gege-
ben hat, (eine in der Tradition des Gallika-
nismus stark nationalisierte) Kirche mit den
revolutiondren Umwalzungen zu verschmel-
zen. Umgekehrt konnte aufgezeigt werden,

404

daBl die MaBnahmen zur Dekatholisierung
nicht einfach das Werk einer kleinen ver-
schworerischen Elite waren, sondern eine
breitere soziale Basis hatten, der ein schon
Jahrzehnte zuvor stattfindender und deut-
lich erkennbarer Riickgang der Frommig-
keitspraxis und ein greifbares Unbehagen an
den Richtungskdmpfen zwischen verschiede-
nen theologischen Stromungen® sowie sozia-
le Spannungen zwischen niederem und héhe-
rem Klerus vorausgegangen waren. Ein wei-
terer Ertrag der neueren historischen For-
schungen liegt darin, herausgearbeitet zu
haben, daB das revolutiondre Gedankengut
viel starker als bisher angenommen aus
christlichen Wurzeln lebt und seine Durch-
schlagskraft aus dieser religiosen Lebenswelt
bezogen hat.

Dall die Bewertung der Franzdsischen
Revolution heute zuriickhaltender ausfallt,
hat zum anderen auch und aufs Ganze
gesehen stiarker mit der Tatsache zu tun, dafl
die Kirche selbst in den letzten Jahrzehnten
ihr Verhiltnis zur Moderne insgesamt und
zur Gesellschaft und zum Staat, wie sie sich
im Proze der Moderne herausgebildet
haben, neu bestimmt hat. Hervorgehoben
und besonders folgenreich geschah dasin der
Pastoralkonstitution des II. Vatikanums.
Hier wurde ja in sehr grundsitzlicher Weise
von der Eigengesetzlichkeit (Autonomie) der
irdischen Wirklichkeiten gesprochen.” Da-
mit verzichtete die Kirche einerseits auf den
Anspruch, Kultur, Wissenschaft, Technik,
Wirtschaft und Politik als genuine Gegen-
stinde ihrer Lehr- und Handlungskompe-
tenz zu betrachten; zum anderen verpflichte-
te sie sich damit darauf, die ,,Welt* ernst zu
nehmen, mit ihr in einen partnerschaftlichen
Dialog einzutreten und auch von ihr zu
lernen.® In diesem Zusammenhang war nicht
nur ausdriicklich von ihrem Versagen in der
Geschichte die Rede, sondern auch davon,
daB sie selbst von ihren Gegnern und Verfol-
gern zu lernen habe.® Ausdriicklich wurde
das generell Gesagte hinsichtlich der Politik
bekriftigt: ,,Die politische Gemeinschaft
und die Kirche sind auf je ihrem Gebiet
voneinander unabhingig und autonom. (...)



Die Kirche selbst bedient sich des Zeitlichen,
soweit es ihre Sendung erfordert. Doch setzt
sie ihre Hoffnung nicht auf Privilegien, die
ithr von der staatlichen Autoritit angeboten
werden. Sie wird sogar auf die Auslibung
von legitim erworbenen Rechten verzichten,
wenn feststeht, dal durch deren Inanspruch-
nahme die Lauterkeit ihres Zeugnisses in
Frage gestellt ist, oder wenn verdnderte
Lebensverhiltnisse eine andere Regelung
fordern.*!°

Vor dem Hintergrund dieser Neubestim-
mung des Verhaltnisses zur ,,Welt“ stellt sich
die Frage nach der Bedeutung der Franzosi-
schen Revolution von neuem. Ist sie Expo-
nent einer Moderne, die im unbegrenzten
Vertrauen auf Vernunft und Machbarkeit
die Grundlagen menschengerechten Zusam-
menlebens zerstort, oder gehort sie in ihrem
ideellen Gehalt und trotz der mit ihr verbun-
denen Gewalttaten und Abscheulichkeiten
nicht viel mehr in die Entwicklungslinie einer
menschengerechteren Form des Zusammen-
lebens in der Gesellschaft?'! Dies zu ermes-
sen, setzt voraus, sich erneut des Erbes der
Revolution im Heutigen zu vergewissern.
Das soll im folgenden anhand von vier
zentralen Herausforderungen geschehen.

2. Das Ende der religios-politischen
,,Einheitskultur+!?

Die wohl nachhaltigste Erschiitterung, die
mit der Franzésischen Revolution fiir Kir-
che und Theologie eingetreten ist, hat ihren
Ausgangspunkt in der Tatsache, daB sich das
(katholische) Christentum in bezug auf
Offentlichkeit und Gesellschaft innerhalb
kulrzester Zeit vollig anders erfuhr. Bis dahin
schienen Staat und offentliches Leben ohne
Religion und Kirche nicht einmal vorstell-
bar, und zwar nicht nur dem dufleren Bild
nach, sondern auch, was den Einflu} betraf:
Alle 6ffentlichen Institutionen erhielten ihre
Legitimation im Rahmen der durch das
Christentum geprigten Weltsicht, alle wich-
tigen Ereignisse und Vorkommnisse von hier
ausihren Sinn und ihre Ordnung. Es bestand

nicht nur ein ausgebautes kirchliches Orga-
nisations- und Kommunikationsnetz, son-
dern das Christliche durchwirkte auch ,,das
alltdgliche Leben in vielféltiger Weise, nicht
zuletzt, weil (die Kirche) faktisch liber ein
Erzichungsmonopol verfiigte*.!3 Jede of-
fentliche Handlung war mit einem religiosen
Zeremoniell verbunden — eine Praxis, die
auch nach Beginn der Revolution noch
jahrelang fortgesetzt wurde und ein wichti-
ges Mittel der Politisierung der Massen war.
Staatliches und Kirchliches waren vielfach
so eng miteinander verflochten, daB sie gar
nicht genau auseinanderzuhalten waren. Die
Bischofe und Priester spielten in der Politik
eine grofle Rolle; umgekehrt war das Konig-
tum ebenso ein politisches wie ein religioses
Amt.'* Das Christentum bildete trotz aller
internen Spannungen und trotz der Ver-
schiedenheit der Spiritualitdten die verbind-
liche Grundlage der Lebensordnung, im
Politischen genauso wie im Privaten, und
zwar Uber die ganze Gesellschaft hinweg.

Diese Sozialform von Christentum, die in
der Zeit Konstantins und Theodosius’'$
grundgelegt worden war und im Mittelalter
ihre glanzvolle Auspragung erhalten hatte,
wurde mit der Franzosischen Revolution
beendet, nachdem sie schon friither durch die
Konfessionalisierung faktisch in Frage ge-
stellt worden war: Der Bereich der Politik
wurde vom Deutungs-, Rechtfertigungs-
und Beurteilungsanspruch des Christentums
bzw. der Religion abgelost; infolgedessen
biBte dieses seine zentrale Stellung in
Offentlichkeit und Staat ein. Selbstverstind-
lich kann es auch jetzt christliche Orientie-
rungen und Sinndeutungen des Geschehens,
individuelle und gemeinschaftliche religiose
Voliziige geben, aber: sie sind weder AuBe-
rungen des Staates noch geben sie den fiir die
gesamte Gesellschaft verbindlichen Bezugs-
rahmen ab. Der Staat verfolgt seine Aufga-
ben und Ziele, und diese sind rein weltlich.
Biirgersein impliziert nicht mehr das Katho-
lischsein. Der christliche Glaube ist nicht
mehr das Fundament, das eine Nation gei-
stig eint und moralisch trégt.

405



Die Entflechtung der Einheitskultur war
ein mithsamer und sehr schmerzlicher Pro-
zeB3, in dem wihrend der Revolutionszeit
nacheinander recht verschiedene Wege be-
schritten wurden, die auch in den 200 Jahren
danach manche Wiederholungen gefunden
haben. Der eine ist der Versuch, die Religion
durch Eingriffe in Organisation und Wir-
kungsmoglichkeiten der Kirche und bei der
Bestellung ihres Personals nationalen Ziel-
setzungen unterzuordnen. In Frankreich
fiihrte dieser Versuch zur Spaltung der Kir-
che und zu der zweiten Strategie, die der
Sympathie mit der alten Ordnung Verdach-
tigen zu verfolgen und die 6ffentliche Funk-
tion der Religion durch staatliche Kulte (der
Freiheit, der Vernunft, des hochsten Wesens,
der Martyrer der Revolution usw.) zu beer-
ben. Ein dritter Weg war der Versuch, sich
planvoll und aggressiv von jedem christli-
chen Erbe im offentlichen Leben zu tren-
nen.

Das Aufhoren der Verschmelzung von
Staat und Gesellschaft auf der einen Seite
und christlichem Glauben -einschlieBlich
Kirche auf der anderen ist das erheblich
einschneidendere Ergebnis der Franzosi-
schen Revolution als die Nationalisierung
des Kirchenguts, die Abschaffung des Zehn-
ten und die Aufhebung von Steuerfreiheit
und stidndischer Gerichtsbarkeit des Klerus,
die am Beginn dieser Revolution stehen.
Denn jetzt entledigte sich der Staat nicht nur
seiner religiosen Qualitdt, sondern auch
umgekehrt verlor das katholische Christen-
tum die Selbstverstindlichkeit seiner andau-
ernden Bestitigung und das Privileg einer
unangefochtenen, fiir Sinn allein zusténdi-
gen gesellschaftlichen Machtposition. Viel
mehr als friiher ist es nun auf seine Uberzeu-
gungskraft fiir die einzelnen angewiesen.
Seinen Wabhrheitsanspruch kann es nur
dadurch zur Geltung bringen, indem es ihn
in der Sphire der freien Kommunikation
und der Gruppenbildung argumentierend
vertritt und sozial wirksam werden la0t.
Dabei muB es sich aber die Konkurrenz mit
anderen Sinn-,,Anbietern* gefallen lassen.

406

3. Das Individuum als Ausgangs- und
Zielpunkt der politisch-sozialen
Ordnung

Ziemlich am Anfang der Franzosischen
Revolution steht die Erkldrung der Men-
schenrechte. Auch wenn sie nicht sogleich
rechtlich-positive Qualitdt hatten, sondern
diese erst in der zur erarbeitenden Verfas-
sung bekommen sollten, formuliert sich in
ihnen programmatisch die neue Vorstellung
von der Aufgabe der gesellschaftlichen, poli-
tischen und rechtlichen Ordnung. Voran
stehen ndmlich nicht mehr transzendente
Ziele (Wahrheit, Bereitung zum ewigen
Leben, Wohlgefilligkeit vor Gott, Ehre und
Verherrlichung Gottes u. d.), sondern die
Sicherung elementarer Bediirfnisse des Men-
schen, ndmlich Freiheit, Eigentum, Sicher-
heit und Freisein von Unterdriickung!s;
andere Kataloge nennen auBlerdem Gliick,
Leben oder Wohlfahrt. Das bedeutet nicht,
daBB die Ausrichtung aufs Gemeinwohl
durch die Orientierung an den subjektiven
Wiinschen der je einzelnen ersetzt wiirde;
wohl aber wird das Gemeinwohl von der
Bediirftigkeit ,,des* Menschen her definiert.
,,Der* Mensch aber ist der einzelne als von
Natur aus freies, verantwortungsfihiges
Individuum. In dieser Eigenschaft und im
Anspruch darauf, daB er dies auch in der
Gesellschaft bleibt, sind alle gleich. Das
schlieBt soziale Unterschiede verschieden-
ster Art nicht einfach aus; aber diese Unter-
schiede diirfen nur auf den gemeinsamen
Nutzen gegriindet sein.!’

Bis dahin hingegen war der einzelne immer
schon von seiner Eingebundenheit in
bestimmte Lebensordnungen her gedacht, in
die er geburtsmaBig eingefiigt war: Familie,
Stand, Korporationen und tber allem das
politisch formierte Gemeinwesen (das
Reich). Diese Ordnung galt als vorgegeben
und natiirlich und allenfalls in Einzelheiten
und Akzentsetzungen modifizierbar. Fiir
das Wohl der Mitglieder war die jeweilige
Autoritit zustdndig. Nicht Freiheit, sondern
Gehorsam und Treue war die grundlegende
soziale Tugend. Nicht Gleichheit, sondern



organische Uber- und Unterordnung der
Entscheidungsbefugnisse und wechselseiti-
gen Verpflichtungen war das Prinzip des
Rechts der Herrschaftsausiibung. In der
sozialen Realitit hatte sich diese Auffassung
durchgiangig als patriarchalische Struktur
realisiert.

Die Verdnderung, die diesbeziiglich im
Zusammenhang der Franzdsischen Revolu-
tion erfolgte oder richtiger: gedacht, ver-
starkt (zeitlich und auch inhaltlich voraus
gingen ihr ja die amerikanischen Erkldrun-
gen!) und normativ fiir jede weitere Zukunft
artikuliert wurde, iiberschreitet in ihrer
Bedeutung alles, was die Revolutiondre von
1789 unter Berufung darauf in der politi-
schen Realitdt gemacht haben. Diese Verin-
derung betrifft nimlich das Konzept von
Gesellschaft und Staat iiberhaupt: Tenden-
ziell werden diese darin nicht vom Gedanken
einer feststehenden Ordnung her gedacht,
sondern von der Dienstfunktion fiir die
Individuen. Entsprechend werden bestimm-
te individuelle Giter von vornherein dem
Zugriff gesellschaftlicher Herrschaftsverfii-
gung entzogen bzw. — im Laufe der Wachs-
tumsgeschichte des Menschenrechtsgedan-
kens — leistungsmiBig garantiert. Wo die
Freiheiten der einzelnen Individuen mitein-
ander in Konflikt geraten oder auch sich nur
reiben konnten, ist es Aufgabe der staatli-
chen Gesetzgebung einzuschreiten. Dadurch
dndert sich aber auch die Funktion des
Rechts: Es wird zum vornehmlichen Instru-
ment der antizipierten Konfliktvermeidung
und damit auch der Gestaltung der Gesell-
schaft. Recht schitzt nicht nur, sondern es
steuert auch. Seine Legitimation bezieht es
weniger aus Tradition, sondern aus seiner
Funktion fiir die Garantie individueller Frei-
heitsrdume und deren Beschriankungen, die
infolge des Gleichheitsprinzips stets generell
sein milssen und infolge des Freiheitsprin-
zips immer nur so weit gehen diirfen, wie es
zur Vermeidung von Konflikten als notwen-
dig erscheint. Recht wird jetzt maBgeblich
als Rechts,,setzung” und Gesetz, gebung”
Wirklichkeit, nicht allein als Rechts,,ach-
tung“, Rechts,sprechung” und Rechts-

durchsetzung®. Seine funktionale Ausrich-
tung schneidet zwar nicht notwendig die
ethischen Wurzeln und Kriterien ab, aber es
erlaubt auch nicht mehr, Recht und Moral
als vollige Einheit zu begreifen.!®

Von dem konzeptionellen Wechsel in der
Auffassung von Gesellschaft und Staat
waren Kirche und christliche Theologie in
zwei Punkten prinzipiell tangiert: Zum einen
nidmlich hatten sie seit Augustinus die Posi-
tion vertreten, daB das positive Recht an die
(als prinzipiell mit Vernunft erkennbar
postulierte) objektive sittliche Ordnung
gebunden sei. Das positive Recht habe also
der die Beziehungen zur Gemeinschaft
umfassende, gesatzte und in Einzelheiten
ausgestaltete Teil der Moral zu sein. Zum
anderen aber geht es Kirche und christlicher
Theologie um die Wahrheit, und zwar nicht
bloB um eine Wahrheit, die Jenseitiges
betrifft, sondern gerade auch um die Wahr-
heit Uber die politische und sittliche Bestim-
mung des Menschen. Gerade diese Wahr-
heitsfrage aber stellt nun der menschenrecht-
lich verfaBte Staat zuriick oder klammert sie
sogar ein, indem er der Freiheit den Vorrang
vor der Wahrheit gibt. So steht die rechtliche
Relativierung des eigenen Absolutheitsan-
spruchs im Staat und seine Offentliche
Abdrdangung in den Bereich der Privatheit
bzw. seine offentliche Egalisierung mit ande-
ren Konfessionen, Religionen und Weltan-
schauungen gegen das Selbstverstandnis,
daB die Kirche im Besitz oder wenigstens im
Dienst der Wahrheit sei und gegeniiber
Irrtum und Bosheit nicht gleichgiiltig bleiben
diirfe. Diese Spannung erreicht ihre groBte
Schirfe bei der Religions- und Gewissens-
freiheit; insofern kommt deren Anerken-
nung eine Schliisselfunktion fiir die Stellung
der Kirche zu den Menschenrechten insge-
samt zu, so wie ihr auch umgekehrt eine
Schliisselstellung fiir die Stellung des Staates
zu den Menschenrechten zukommt. Aber
auch schon bei den Menschenrechten der
Meinungs-, Presse- und Lehrfreiheit muBte
das Nebeneinander zwischen einem vom
Prinzip der Freiheit her begriffenen Gemein-
wesen und dem als Element des eigenen

407



Selbstverstdndnisses begriffenen Primat der
Wabhrheit in jeglicher politischen Ordnung
zu einem brisanten Gegensatz fiithren.

4. Das Volk als Ursprung und Triger der
staatlichen Gewalt

Das heute libliche GeschichtsbewuBtsein
sieht in der Franzosischen Revolution vor
allem den Auftakt zu einem umfangreichen
VerdnderungsprozeB, der innerhalb von gut
einem Jahrhundert aus einem Europa der
Konigreiche und Fiirstentiimer ein Europa
der Demokratien werden lieB. Genauer
betrachtet betrifft der entscheidende Wandel
weniger die Staatsform als vielmehr die
Organisation und die Legitimation der staat-
lichen Gewalt. Auch in der Anfangsphase
der Revolution, als die Abschaffung der
Monarchie noch gar nicht zur Debatte
stand, verstand sich die Nationalversamm-
lung schon als Vertretung des gesamten
Volks und machte sich an die Ausarbeitung
einer Verfassung (des Konigreichs!): die
Berechtigung dazu schopfte sie aus dem
Prinzip der Volkssouverinitat. Dieses Prin-
zip besagt, daB die hochste Gewalt im Staat,
der alle anderen Gewalten ein- und unterge-
ordnet sind, beim Volk in seiner Gesamtheit
liege. Damit aber die Regierung des Volks
durch das Volk gelingen kann, reichen — das
hatte schon Rousseau geklart — weder der
Wille eines einzelnen noch die Summe aller
einzelnen als Grundlage hin. Der allgemeine
Wille kann nur tiber einen 6ffentlichen Dis-
kurs gefunden und bestimmt werden. Wah-
len von Reprisentanten fiir die beschlieBen-
den und ausfiihrenden Organe sind die ande-
re wichtige Moglichkeit, eine groB8e Zahl von
Biirgern an der Macht und an der Verant-
wortung fiir die Ordnung des Staates zu
beteiligen.

Von hier aus erscheint das Prinzip der
Volkssouverinitit als Umsetzung der Prin-
zipien der Freiheit und der Gleichheit in den
Bereich politischer Herrschaft: Niemand ist
von vornherein Untertan eines anderen, kei-
ner von Natur aus berechtigt, andere zu

408

bevormunden. Den Regierenden ist die
staatliche Gewalt immer nur anvertraut; ihre
Ubertragung kann durch den Willen des
Volkes auch widerrufen werden.

Die Herrschaftsordnungen der vorrevolu-
tiondren Zeit, besonders in der Phase des
fiirstlichen Absolutismus, waren demgegen-
iiber nicht nur durch Konzentration grofer
Macht an der Spitze charakterisiert, sondern
auch dadurch, daB dieser Anspruch theolo-
gisch-metaphysisch legitimiert wurde: Der
Herrscher verstand sich als ,,von Gottes
Gnaden und partizipierend an dessen
Autoritit; seine Macht stammte unmittelbar
— das meint: nicht vermittelt iber das Volk -
von Gott. Die Bestellung zur Herrschaft
erfolgte allein nach dem Grundsatz rechtli-
cher und abstammungsmaBiger Kontinuitét
mit fritherer Obrigkeit (Prinzip der Legitimi-
tiat). Der Doktrin nach und weitgehend auch
in der Praxis war der Herrscher souverdn
gegeniiber allen Staatsorganen, dem Recht
und dem Staatsvolk.

Diese Doktrin von der unmittelbaren
gottlichen Einsetzung der Fiirsten war
eigentlich nie représentativ fiir die Meinung
der Theologen oder gar offizielle Lehre der
Kirche. Vielmehr vertraten die mittelalterli-
chen Theologen und erst recht die der Spiit-
scholastik (namentlich Cajetan, de Vitoria,
Bellarmin, Suarez)'® durchaus den natur-
rechtlich begriindeten Gedanken, das Volk
sei der erste und urspriingliche Trdger der
Staatsgewalt. Trotzdem geriet diese Tradi-
tion angesichts des Anspruchs, das Volk sei
alleiniger Ursprung der Staatsgewalt, wie er
im Zusammenhang der Franzosischen Re-
volution erhoben wurde, ins Hintertreffen.
Als unakzeptabel erschien besonders die
Beanspruchung der uneingeschrinkten Ho-
heit und Allzustindigkeit fiir das Volk. Diese
Forderung hielt man fiir unvereinbar mit der
weit in die Patristik zuriickreichenden und
auf der Grundlage von Rom 13 entfalteten
Lehre vom Ursprung der Staatsgewalt in
Gott. Dabei handelte es sich beileibe nicht
nur oder zuerst um ein theoretisches Pro-
blem, sondern auch und vorrangig um ein
praktisches; denn die Antwort auf die Frage



nach dem Ursprung der Staatsgewalt im
Sinn der Volkssouverénitit gab ja die Recht-
fertigungsgrundlage dafiir ab, den bisheri-
gen Machttrigern gegen deren ausdriickli-
chen Willen und gegen die von ihnen ins Feld
gefilhrten angestammten Rechte die Macht
zu entzichen. Volkssouverdnitit hiel also,
daB man die politische Ordnung souverin
neu gestalten konnte, ohne die bestehenden
Rechte aus der Vergangenheit zu beriick-
sichtigen. Konnte und durfte man aber die
legitim an die Macht gekommenen Herr-
scher, die sich zudem zum Christentum
bekannten, einfach fallen lassen, wo doch
seit alters bestehende Rechte und auch ein-
gegangene Treuebindungen verpflichten??°
Hinter den schmerzlichen Erfahrungen der
jingsten Vergangenheit (dem Umsturz alter
Herrschaften, in Frankreich: der Hinrich-
tung des gesalbten Konigs, der Kirchen-
feindlichkeit der Republik) kamen dabei
noch grundlegendere Fragen ins Spiel: Darf
man eine bestehende Ordnung umstiirzen?
Was ist die Aufgabe des einzelnen hinsicht-
lich des Gemeinwesens? Konnte eine absolu-
te Volkssouverinitit, die sich ja nicht nur
nicht vor der Tradition und der bestehenden
Machtordnung, sondern auch nicht vor
Gott, ja z. T. nicht einmal vor dem morali-
schen Sittengesetz (die Jakobinische Phase
der Revolution war durchaus totalitir im
modernen Sinn!) noch vor der religidsen
Wabhrheit und der kirchlichen Verfassung
relativierte, zutrauen, die Anarchie der auf-
gewiihlten Begeisterung zu iiberwinden und
auf Dauer die zur Regierung unentbehrliche
Autoritat zu gewinnen bzw. herzustellen?
200 Jahre nach der Revolution haben
diese Fragen viel von ihrer praktischen
Dringlichkeit verloren, weil sich die neuen
Ordnungen durchgesetzt und bewéihrt ha-
ben. Das konnte im wesentlichen dadurch
erreicht werden, daB die Volkssouverinitit
zwar Ausgangs- und Grundnorm geblieben
ist, aber als Widerlager die Bindung an eine
Verfassung mit Grundrechten bekommen
hat, die in ihrem hauptsidchlichen Gehalt
(nicht immer auch in ihrer ganz konkreten
Ausgestaltung) der Verfiigbarkeit organi-

satorischer Notwendigkeiten und tagespoli-
tischer Zielsetzungen entzogen sind. In die-
sem Zusammenhang ergaben sich auch die
Freirdume, in denen sich Glaube und Kirche
einbringen und entfalten konnten. Dennoch
ist die Herausforderung eines auf Volkssou-
verdnitédt gestellten Staates fiir Kirche und
Theologie damit nicht einfach erloschen;
freilich stellt sie sich anders als damals: Das
Verschwinden hierarchischer Herrschafts-
ordnungen in den Staaten bedeutet fiir sie
den Wegfall einer Analogie. Auch wenn sie
sich als aus anderem Ursprung kommend
und einer anderen Zielsetzung als der Staat
verpflichtet wissen, wirkt die Erfahrung der
Bewdhrung der demokratischen Herr-
schaftsordnung in ihren eigenen Raum als
Problematisierung von Traditionen, Kom-
petenzen und Umgangsstilen und als Verlan-
gen nach mehr Mitgestaltung und Mitver-
antwortung zurtick.

5. Unabhingige Kirche im
weltanschauungsneutralen Staat

Auch wenn viele MaBnahmen der revolu-
tiondren Religions- und Kirchenpolitik nach
wenigen Jahren wieder revidiert werden
muBten, weil sie auf beharrlichen Wider-
stand stieBen und den inneren Frieden
gefahrdeten, konnte die Kirche nicht mehr
wieder einfach dieselbe sein wie vor 1789.
Auch wenn sie vom Staat nicht mehr
bekdmpft wurde, hatte sie ihre mit dem Staat
gleiche oder ihm sogar in gewissen Bereichen
ibergeordnete Stellung verloren. Zum Teil
mubBte sie sogar hart um ihren Lebens- und
Wirkraum mit dem sikularen Staat ringen,
dessen Souverdnitdts- und Rationalititsan-
spriiche stark tber die Felder bisheriger
staatlicher Tatigkeiten hinauswuchsen. Aber
selbst dort, wo sie in ihrem seelsorglichen,
fiirsorgerischen und piadagogischen Wirken
unbeeintrachtigt war, hatte sich die Situa-
tion grundlegend veridndert, insofern ihr von
seiten des Staats nicht irgendwelche weltliche
Macht zugebilligt wurde und dieser sich ihrer
Forderung versagte, fir die Einheit in der

409



Wahrheit als Fundament der staatlichen
Einheit zu sorgen. Allenfalls auf der Basis
der Anerkennung der grundlegenden Unter-
schiedenheit zwischen Politik und Religion
erschien fortan ein vertrdgliches oder in
bestimmten, beide betreffenden Aufgaben-
bereichen kooperatives Miteinander zwi-
schen Kirche und Staat erreichbar.

Sich mit dieser neuen Lage abzufinden
und einen neuen Modus der ,,geordneten
Zusammenarbeit“2! zwischen Kirche und
Staat jenseits von Synthese und Konfronta-
tion zu finden, war ein langwieriger Such-
prozeB3, der auf mehreren Ebenen stattfand.
Was kirchliche Organisation, Definition des
Kirchenverstindnisses und Theologie betraf,
so kniipfte man vor allem an die societas-
perfecta-Lehre an: Sie war auf dem Hinter-
grund wachsender Fiirstensouverdnitdt und
in Auseinandersetzung mit der rationalisti-
schen Staatstheorie seit dem 17. Jahrhundert
entstanden?? und zielte darauf, die ,,Eineb-
nung der Kirche aufeine rein innerstaatliche,
der rechtlichen Souveranitit und Hoheitsge-
walt voll unterliegende Vereinigung™ abzu-
wehren.?3 Sie besagte, Kirche wie Staat seien
zwei gleichgeartete vollkommene Gemein-
wesen; ,,vollkommen® meint in diesem
Zusammenhang: eigenstandig und nicht (wie
z. B. die Familie) auf eine iibergeordnete
Gemeinschaft angewiesen, insofern sie ihren
eigenen Zweck selbst erfiillen kénnen. Beide
— Kirche wie Staat — verfligten tiber eigen-
stindige Hoheitsgewalt und eigenes Recht.24
Indem man jetzt diese Vorstellung zum
dominanten Leitbild der Kirchenpolitik
machte, konnte man zwar kaum die fritheren
Verhdltnisse restituieren, wenngleich das in
der Theorie durchaus gefordert wurde. Wohl
aber konnte sich im Zuge dieser Perspektive
die Kirche selbst als geschlossene Gruppe
von (in hohem MaB) einheitlicher Uberzeu-
gung, samtliche Lebensbereiche abdecken-
der (auch Wissenschaft, Kunst und Sport
umfassender) Organisation und scharfer
Abgrenzung von allen anderen Meinungs-
gruppen formieren. Kirche bildete so eine
Teil- und Sonderkultur innerhalb der jewei-
ligen allgemeinen Kultur aus.

410

Auf der rechtlichen Ebene des Beziehungs-
felds Kirche — Staat stellte sich das Problem,
daB die Angelegenheiten, die die Kirche und
den jeweiligen Staat betreffen (in rechtlicher
Terminologie: die ,,res mixtae*, also etwa
Ehe, Feiertage, Schulen, Krankenhauser
u. 4.), nach dem Wegfall einer allen Staaten
und allen gesellschaftlichen Gruppen ge-
meinsamen Sicht der Zuordnung von weltli-
cher und geistlicher Gewalt unmdglich mehr
einheitlich geregelt werden konnten. Wenn
es Uberhaupt eine Chance gab, derlei Mate-
rien mit den neuen politischen Gegebenhei-
ten einvernehmlich zu regeln und gleichzeitig
die noch verbliebenen Rechtspositionen
soweit als moglich zu sichern, konnte dies
nur durch linderspezifische Vereinbarungen
geschehen. Die Losung dieses Problems
waren und blieben bis heute die Konkordate.
Es handelt sich dabei um rechtlich bindende
Vertrige zwischen der (nicht als Ortskirche,
sondern in der Rolle eines staatlichen Sou-
verdns [,,HI. Stuhl“] auftretenden) Univer-
salkirche und dem jeweiligen Staat. Die
konkordatdren Abmachungen gelten nur fiir
den Bereich dieses Staats, haben also keine
allgemeinkirchliche Geltung.

Eine dritte Ebene, auf der Kirche nach
dem Verlust ihrer staatlichen und rechtlich
privilegierten Stellung Offentlich wirken
konnte, war die Gesellschaft. Diesbeziiglich
erwies sich der Zusammenbruch der alten
Ordnung sogar — je linger desto mehr — als
duBerst produktive Herausforderung, die
ganz neue Krifte mobilisierte: die katholi-
sche Sozialbewegung. Sie war eine Laienbe-
wegung auf breitester Basis, auch wenn sie
eine klerikale Spitze hatte. [hre Leistung ist
vor allem nach zwei Richtungen hin tberra-
gend: Inhaltlich griff sie die den industrieka-
pitalistischen Strukturwandel begleitende
Proletarisierung erheblicher Bevolkerungs-
teile als Problem der sozialen Gerechtigkeit
auf und machte sich zum wirksamen Anwalt
der Hauptbetroffenen in der Offentlichkeit.
Kirchenpolitisch nutzte sie gerade die erst
nach und nach abgetrotzten demokratischen
Rechte, um kirchliche Positionen in die
offentliche Meinung einzubringen und die



politische Willensbildung zu beeinflussen.
Die deutsche Sozialgesetzgebung von der
Spétiara Bismarck bis in die Gegenwart zeigt,
daB dies fir die Ausgestaltung der Politik
und des Rechts nicht folgenlos geblieben ist.
Durch beides aber gelang es ihr auch, die
Kirche im Rahmen des modernen Verfas-
sungsstaats lebensfahig zu machen.?s

Das offentlichkeitsbezogene Wirken von
Kirche im Rahmen des Verfassungsstaates,
zumal des demokratischen, spielte sich vom
19. bis in die 60er Jahre des 20. Jahrhunderts
fast ausschlieBlich auf der institutionellen
Ebene, geschlossen und unter weitgehend
unangefochtener Fithrung der jeweils zu-
standigen Leitungsdmter ab. ,,Die* Kirche
war auch in der gesellschaftlichen Realitét
eine ziemlich homogene und in ihren Postu-
laten leicht identifizierbare GroBe, gleich auf
welcher politischen Ebene und in welchem
Gesellschaftsbereich sie agierte. Diese Ge-
schlossenheit ist heute nicht mehr in der
gleichen Weise gegeben; dabei spielen
sowohl theologische Griinde (die Wiirdi-
gung der Miindigkeit des Christen und die
Riickbesinnung auf das Verstindnis der
Kirche als Volk Gottes mit der Folge gestie-
gener Partizipationswiinsche auch in der
Kirche) eine Rolle als auch gesellschaftliche
Makroprozesse (wachsende Differenzierung
mit einer zwangsldufigen Pluralisierung),
maoglicherweise auch gewisse Entfremdun-
gen in der gegenseitigen Reprdsentanz amt-
licher Stellungnahmen und dem Glaubens-
bewulBtsein vieler. Infolgedessen reicht die
institutionell rechtliche Fassung des Verhiilt-
nisses zum Staat noch weniger als frither aus,
um Gesellschaft und Politik mitzugestalten.
Nicht zwangslédufig statt dessen, wohl aber
auch und unverzichtbar muB} Kirche daran
arbeiten, daB sie in all ithrem Sprechen und
Handeln fiir die moderne Gesellschaft glaub-
wiirdig und iliberzeugend ist. Sie kann sich
nicht damit begniigen, mit dem Staat recht-
liche Regelungen zu treffen, die ihr erlauben,
sich ganz eigenstdndig und sich selbst genii-
gend im gesellschaftlichen Raum zu vollzie-
hen, sich von bestimmten gesellschaftlichen
Entwicklungen zu distanzieren und Forde-

rungen an die Gestaltung der sozialen Rea-
litdt zu erheben. Vielmehr muB sie sich auch
auf die gesellschaftlichen Bedingungen, un-
ter denen sie konkret lebt, einlassen. Das
verlangt nicht nur, Entschlossenheit zu ler-
nen, sondern auch diakonische Praxis tiber
den Raum der Kirche hinaus, Bereitschaft,
sich in gesellschaftliche Verantwortung neh-
men zu lassen, Courage, anzuklagen, was
zerstort und hoffnungslos macht.

Anmerkungen

' A. Lehmkuhl, Die Revolution von 1789 und die christ-
liche Freiheit, in: Stimmen aus Maria Laach 37 (1989),
1-12, hier: 1.

2 Ebd,, 2.

3 Ebd., 4, dhnlich 6.

+ Ein bemerkenswertes Beispiel dafiir bieten einige Pas-
sagen aus dem Interview mit P. Franz Schmidberger, .Es
geht ganz zentral um Lehrfragen®, in: Herder-Korre-
spondenz 42 (1988), 417-424.

5 Zunennen sind u. a.: K. D. Erdmann, Volkssouverani-
tatund Kirche. Studien iiber das Verhéltnis von Staat und
Religion in Frankreich vom Zusammentritt der General-
stinde bis zum Schisma, 5. Mai 1789 - 13. April 1791,
Koln 1949; A. Latreille, L'Eglise catholique et la Révo-
lution frangaise, 2 Bde., Paris 21970/71; H. Maier, Revo-
lution und Kirche. Zur Friithgeschichte der christlichen
Demokratie, Freiburg $1988: J. McManners, The French
Revolution and the Church, London 1969; B. Plongeron,
Conscience religieuse en révolution. Regards sur I'histo-
riographie religieuse de la Révolution frangaise, Paris
1969; M. Vovelle, Religion et Révolution. La déchristi-
anisation de I'an 11, Paris 1976: J.-P. Bertaud, Alltagsle-
ben wihrend der Franzosischen Revolution, dte. Ausg.:
Freiburg 1989, 66~ 97; T. Tackett, La Révolution, L'Eg-
lise, La France. Le Serment de 1791, Paris 1986; J. de
Viguerie, Christianisme et révolution. Cinq legons de
I'histoire de la révolution frangaise. Paris 1986; M. Vo-
velle, La Révolution contre L'Eglise. De la Raisona I'Etre
supréme, Bruxelles 1988. Zusammenfassend s. R. Rei-
chardr, Art. Franzoésische Revolution, in: TRE XI,
401 - 417; E. Schleich, Kirche, Klerus und Religion, in:
R. Reichardr (Hrsg.), Die Franzosische Revolution, Frei-
burg 1988, 172~ 185.

¢ Einen Einblick vermittelt die dltere Darstellung von
W. Gurian, Die politischen und sozialen Ideen des fran-
z0sischen Katholizismus 1789~ 1914, Monchen-Glad-
bach 1929, 1 - 20. Eine zentrale Rolle spiclte vor allem der
Streit um den Jansenismus und dessen Verurteilung durch
Clemens XI.

? Pastorale Konstitution tiber die Kirche in der Welt von
heute ,.Gaudium et spes”, artt. 36 u. 41 (lat. Text mit
deutscher Ubersetzung, in: LThK. E I11. 280 ff).

8 Ebd., art. 40.

411



o Ebd., art. 44.

10 Ebd., art. 76.

' Immerhin zollte Johannes Paul I1. bei seinem Frank-
reichbesuch 1980 den Ideen der Franzosischen Revolu-
tion Achtung: Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit
seien im Grunde christliche Ideen. Auch wenn jene. die
dieses Ideal zum ersten Mal formuliert hitten, sich nicht
auf den Bund des Menschen mit der ewigen Weisheit
bezogen hitten, hitten sie zum Wohl der Menschen
handeln wollen. (Predigt beim Gottesdienst auf dem
Flughafen Le Bourget am 1. 6. 80, deutsch in: Verlaut-
barungen des Apostolischen Stuhls Nr. 21, Bonn 1980,
55-61, bes. 58.)

'2 Der Begriff ..Einheitskultur® geht auf E. Troeltsch
(Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen,
Tibingen 1922, 178 — 185 u. 6.) zuriick und wurde von
thm zur Charakterisierung des mittelalterlichen Katholi-
zismus gebraucht.

'3 Schleich, Kirche, Klerus und Revolution (s. Anm. 5),
173.

'4 Nach Gurian, Die politischen und sozialen Ideen des
franzosischen Katholizismus (s. Anm. 6), 1 u. 313 f, galt
der Konig im Ancien Régime als weltlicher Bischof
(.évéque du dehors™); sein Amt war gottlichen Rechts
(..ministére du droit divin*); zu seiner Einsetzung in das
Amt gehorten Salbung und Weihe (.sacre™). ,In der
Konigsweihe ging es um mehr als um segnende Fiirbit-
te ... Man sah in ihr eine sakramentale Handlung ... Die
Weihe erhielt also konstitutive Bedeutung fiir die Herr-
schaftsausiibung. Der Geweihte wurde in eine priester-
lich-sakrale Sphire erhoben.™ (/. W. Frank, Kirchenge-
schichte des Mittelalters, Disseldorf 1984 (= Leitfaden
Theologie 14). 68).

1s Fiir einen Uberblick iiber die Grundlegungsphase s.
etwa N. Brox, Kirchengeschichte des Altertums, Dissel-
dorf 1983 (= Leitfaden Theologie 8), 59-81.

'e Déclaration des Droits de I'Homme et du Citoyen
(1789), art. 11 (deutsche Ubersetzung in: W. Heidelmeier
[Hrsg.], Die Menschenrechte. Erkldarungen, Verfassungs-
artikel, Internationale Abkommen, Paderborn 1972,
56-59).

'7 Ebd., Art. 1¢.

'8 Diesen Gesichtspunkt hebt E.-W. Bickenforde, Zum
Verhiltnis von Kirche und Moderner Welt. Ein Problem-
aufriB, in: R. Koselleck (Hrsg.), Studien zum Beginn der
modernen Welt, Stuttgart 1977, 154~ 177, hier: 156 f,
hervor.

198, dazu die Uberblicke bei A. Guégi, Katholische
Kirche und Demokratie. Ein dogmengeschichtlicher
Uberblick tiber das grundsitzliche Verhiltnis der katho-
lischen Kirche zur demokratischen Staatsform, Ziirich
1970, 98 - 106, u. B. Stangl, Untersuchungen zur Diskus-
sion um die Demokratie im Deutschen Katholizismus
unter besonderer Beriicksichtigung ihrer Grundlagen und
Beurteilung in den papstlichen und konziliaren Erklarun-
gen und Stellungnahmen, Miinchen 1985, 31 -40.

20 Besonders deutlich ist dieses Dilemma in der Streit-
schrift des Bischofs Asselin von Boulogne gegen das
Eidgesetz von 1795 zum Ausdruck gebracht: ,Wenn die
Priester auf die Monarchie verzichten, horen sie dann
nicht auf, den Kénig als legitimen Souverdn anzuerken-

412

nen? Wiirden sie sich dann nicht zu Komplizen der
Rebellen machen, die den Thron umgestiirzt und sich der
Felonie schuldig gemacht haben? Die Unterwerfung wiire
auch dann unerlaubt, wenn sie als Objekt nur die
biirgerlichen und zeitlichen Gesetze der in Frankreich
zurzeit bestehenden Macht hiitte. Denn wie wir religidose
Pflichten haben, haben wir zeitliche Pflichten zu erfiillen
und anderen zu lehren. Wenn wir Gott den Kult leisten
und leisten miissen, den er uns vorgeschrieben hat,
miissen wir selber bewahren die Treue zu unserem
legitimen Souverdn und unsere Briider lehren zu bewah-
ren.” Deutsch zitiert bei Gurian, Die politischen und
sozialen Ideen des franzésischen Katholizismus (s. Anm.
6), 36 f.

2 Leo XIII., Enzyklika Immortale Dei (1885). Deutsch
in: A.-F. Utz/B. v. Galen (Hrsg.), Die katholische Sozial-
doktrin in ihrer geschichtlichen Entfaltung. Eine Samm-
lung pépstlicher Dokumente vom 15. Jahrhundert bis in
die Gegenwart, 4 Bde., Aachen 1976, XX1/24 - 48, hier:
Nr. 28 (..ordinata colligatio™).

22 Genaueres zur Entstehung und Geschichte der socie-
tas-perfecta-Lehre von Bellarmin bis in die Zeit vor dem
I1. Vaticanum bei E. W. Bickenforde, Staat — Gesellschaft
- Kirche, in: Christlicher Glaube in moderner Gesell-
schaft, Bd. XV, 18- 26.

23 Béckenforde, Staat — Gesellschaft — Kirche (s. Anm.
22), 18 unter Berufung auf J. List/, Kirche und Staat in
der neueren katholischen Kirchenrechtswissenschaft,
Berlin 1978 (= Staatskirchenrechtliche Abhandlungen
7). 60 ff.

2+ Bezeichnend fiir dieses Verstdndnis der Kirche als
societas perfecta sind folgende Sétze aus dem Entwurf zur
(nicht mehr zustandegekommenen) Kirchenkonstitution
des I. Vaticanum: ,,Die Kirche besitzt alle Eigenschaften
einer wahren Gesellschaft. Die Kirche ist nicht Glied oder
Teil irgendeiner anderen Gesellschaft, mit keiner anderen
irgendwie vermengt. In sich selbst ist sie so vollkommen,
daB sie sich von allen menschlichen Gemeinschaften
abhebt und weit Gber sie hinausragt. Die Kirche ist in
ihrer Verfassung so vollig abgegrenzt und bestimmt, da3
keine Gesellschaft, die von der Einheit des Glaubens oder
von der Gemeinschaft dieses Leibes getrennt ist, irgend-
wie Teil oder Glied der Kirche genannt werden koénnte.
Die Kirche ist auch nicht durch die verschiedenen
Gesellschaften, die sich christlich nennen, zerstreut und
geteilt, sie ist ganz in sich gesammelt und zur Einheit
geschlossen. Die Kirche ist eine geistliche und ganz
ibernatiirliche Gesellschaft.” Zitiert nach der Uberset-
zung bei H. Fries, Kirche in moderner Gesellschaft, in:
Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft. Bd. XXIX,
163.

2% Die inneren Zusammenhénge sind gut dargestellt bei
H. Maier, Politischer Katholizismus, sozialer Katholizis-
mus, christliche Demokratie, in: ders., Schriften zu
Kirche und Gesellschaft, Bd. I, Freiburg 1983, 113 - 133;
ders., Kirche und Demokratie, in: ebd., 11-31, bes.
20 - 22. Historisch weiter ausgreifend ist das lesenswerte
Referat von F.-X. Kaufmann, Wie weit reichen die christ-
lichen Wurzeln des Rechts- und Sozialstaats? Ein Beitrag
zum Verstehen der Moderne, in: Herder-Korrespondenz
43 (1989) 315-321.



