
und Gesellschaft 
Herausgegeben von der 
Katholischen Sozia!wissenschaftlichen 
Zentralstelle Mönchengladbach 

von Wilhelm Korff 

Verlag J. P. Bachem 

Μ A 



Heute verlangt jeder Mensch täglich nicht nur sein Brot, das in seiner 
Einfachheit die Nahrung des Steinzeitmenschen symbolisiert, sondern auch 
seine Ration Eisen, Kupfer, Baumwolle, seine Ration Elektrizität, Erdöl und 
Radium, seine Ration Entdeckungen, Film und internationale Nachrichten. 
Ein einfaches Feld - und sei es noch so groß - genügt nicht mehr; der 
ganzen Erde bedarf es, um unsereinen zu ernähren."1) Solcher Anspruch, 
wie ihn Teilhard de Chardin hier als selbstverständlichen Maßstab für eine 
volle Existenzentfaltung des heutigen Menschen geltend macht, wirft 
zunehmend Fragen auf. Fragen nach seiner Legitimation, Fragen nach der 
Möglichkeit seiner Einlösung, Fragen nach den zu respektierenden Bedin­
gungen. Fast alles, was gegenwärtig als noch zu bewältigendes Problem 
erfahren wird, nimmt von diesem Anspruch seinen Ausgang. Je mehr wir 
uns mit der Vorstellung identifizieren, daß es erstrebenswert und gut sei, 
eine Welt zu wollen, die sich uns in all ihren Möglichkeiten erschließt, um so 
nachdrücklicher sehen wir uns in neue, vorher ungeahnte Verantwortungen 
genommen. Neuzeitlicher Fortschrittsglaube wird damit einem entscheiden­
den Reifungsprozeß unterworfen. 

1. Einige grundlegende ethische Bemerkungen zum Verhältnis von 
Mensch und Technik 

Alles menschliche Handeln drängt nach ethischer Legitimation: Als sich 
selbst aufgegebenes und sich selbst zugelastetes Wesen sieht sich der 
Mensch kraft seiner Vernunft durch eben diese ihm eigene Vernunft in 
Verantwortung genommen. Sein Tun steht unter der Differenz von Gut und 
Böse. Das gilt auch im Bezug auf jene Möglichkeiten, die sich ihm mit dem 
auftun, was wir in einem elementaren Verständnis Technik nennen, nämlich 
den Verfahren und Instrumenten, mit denen er etwas herstellt, bewerkstel­
ligt und bewirkt. Technik, gleich welcher Art, hat von Hause etwas mit der 
Lebenswelt des Menschen zu tun, in der sie angewandt wird und die sie 
verändert. Die Frage nach ihrem ethischen, und das heißt im Grunde nach 
ihrem humanen, auf den Menschen als Person bezogenen Sinn erscheint 
sonach unabweisbar. Es gibt, von ökologischen Problemen ganz abgese­
hen, spezifisch menschliche Folgen der Entwicklung einer technischen 
Welt, die, man denke nur an die nukleare Waffentechnik, auf ihren humanen 
Sinn hin befragt, ohne sehr hohe ethisch-politische Differenzierungen 
schwerlich als Fortschritt zu bezeichnen sind. Nicht von ungefähr hat sich 
deshalb die ganze Fortschrittsfrage an der Frage nach der Technik und 
ihren ungeahnten Entwicklungen entzündet. Offensichtlich müssen wir 
also, wenn wir hier weiterkommen wollen, in den Begriff „Fortschritt" 
Differenzierungen einbringen und Fortschritt von Technik im Sinne von 
technologischem Fortschritt von Technik als gleichzeitigem humanem Fort­
schritt unterscheiden. 
Einfach gesagt besteht dabei das Wesentliche von technologischem Fort­
schritt darin, daß wir heute manches können, was wir früher nicht konnten, 
also in der Verbesserung eines bekannten oder in der Neueinführung eines 
besseren Verfahrens, wobei Fortschritt im Vergleich mit dem früheren 

3 



Zustand gegeben ist: ,,Αη ihm wird das Mehr an Können erkennbar."2) 
Entscheidend ist hier nach W. Kluxen jedoch, daß dieser Begriff von techno­
logischem Fortschritt nicht schon die Vorstellung eines Endziels enthält. 
Technologischer Fortschritt, kann sich, für sich genommen, auf beliebig zu 
setzende Ziele erstrecken, bleibt also immer spezifischer, auf je bestimmte 
Aufgabenstellungen und auf die diesen je zugeordneten Sachgebiete bezo­
gener Fortschritt, so daß man hier eigentlich im strengen Sinne von ,.Fort­
schritten" im Plural reden muß. „Die Summe dieser Fortschritte gibt keine 
Einheit, die ihrerseits durch ein Prinzip oder ein Ziel beherrscht werden 
müßte. Ihre Glieder stehen kontingent zueinander, wie überhaupt die 
Geschichte des technologischen Fortschritts durch Kontingenzen, nämlich 
Entdeckungen und Erfindungen bestimmt ist." 3) Technologischer Fort­
schritt findet sonach nicht schon aus sich heraus seine übergreifende 
Vernunft. Diese wird vielmehr erst in seiner Bezogenheit auf die menschli­
che Lebenswelt, genauer mit seiner Einordnung in die humane Zielgestalt 
dieser Lebenswelt ansichtig: „Zur Vernunft der Technik gehört ihre humane 
Bedeutung."4) Erst hieraus empfängt sie moralischen Sinn und ihre morali­
sche Normierung. Das Ziel, dem sich Technik zuzuordnen hat und dem sie 
Mittel sein soll, ist sonach nicht Gegenstand besonderer technischer Sach­
kompetenz. Entsprechend ist auch der Techniker für das Ziel nur insoweit 
verantwortlich, als er für das der Verwirklichung dieses Zieles dienende, in 
seiner Zuständigkeit stehende Mittel verantwortlich ist. Das Ziel selbst ist 
vorgegeben. Es versteht sich aus dem Wesen und Anspruch menschlichen 
Personseins als solchem. Erst indem der Mensch die auf Vernunft und 
Freiheit hin angelegte moralische Unverfügbarkeit menschlichen Person­
seins - seine Würde als Mensch - zur allgemeinen Richtschnur seines 
Handelns macht und darin jeglichen Umgang mit sich selbst und mit dem 
anderen der beliebigen Verfügbarkeit entzieht, ist ein Kriterium gewonnen, 
das die umfassende Zielgestalt des Sittlichen ihrem höchsten und zugleich 
elementarsten inhaltlichen Anspruch nach sicherstellt. Dies aufgewiesen zu 
haben ist die Leistung Kants. Auf unsere Frage nach der Ethik von Technik 
angewandt bedeutet dies schlicht: Der Einsatz erfahrungswissenschaftli­
cher Erkenntnis und technologischen Könnens muß sich daran bemessen 
lassen, wieweit er zur Verbesserung menschlicher Lebensbedingungen und 
zur Vermehrung menschlicher Daseinschancen und damit zur Entfaltung 
menschlichen Personseins beiträgt. Die Technik ist des Menschen wegen da 
und nicht der Mensch der Technik wegen. 

2. Ausweitung der ethischen Frage auf das Verhältnis von Technik und 
Natur: zur ökologischen Problematik 

Die Frage nach einer Ethik der Technik hat mit dem Bewußtwerden der 
ökologischen Problematik seit Anfang der siebziger Jahre unseres Jahrhun­
derts eine ganz entscheidende Ausweitung erfahren. Mit dieser ökologi­
schen Problematik meldet sich jetzt zunehmend eine fundamentale Realität 
zu Wort: Das Potential, innerhalb dessen Fortschritt geschieht, ist endlich. 

4 



Wo immer man ihn von einzelnen isolierten Zielgrößen her zu bestimmen 
sucht, wirkt er in seinen Konsequenzen zerstörerisch und hebt sich so selbst 
auf. Fehlwege und Fehlverständnisse von Fortschritt haben ihren Preis. In 
seinem Gefolge: Bevölkerungsexplosion, Umweltzerstörung, Erschöpfung 
der Ressourcen. 
Solche Erfahrungen von Endlichkeit, die erstmals das Zuordnungsverhältnis 
Mensch-Erde als Ganzes betreffen, zwingen zu grundlegender Korrektur. 
Sie rufen nach einer Handlungsvernunft, die Fortschritt und Wachstum 
nicht länger losgelöst von jenem Realgrund begreift, der sie überhaupt erst 
ermöglicht. Der Mensch muß nochmals übersieh hinauswachsen und end­
gültig in die Verantwortung für das Ganze der ihn tragenden Wirklichkeit 
eintreten. Gerade darin hat sich seine Würde zu bewähren. Dies bedeutet 
nun aber keineswegs Zurücknahme der unsere Gegenwart bestimmenden, 
lernoffenen, kritischen, zukunftsoffenen Rationalität, sondern gerade deren 
Ausweitung. Erst so bleibt, um hier nochmals Teilhard de Chardin zu 
zitieren: „Solidarität und Verantwortung für ein in Entwicklung befindliches 
Universum"5) je und je real einlösbar. 
Mit dieser Option für Rationalität ist bereits eine erste deutliche Abgrenzung 
getroffen. Die hier geforderte Korrektur am Fortschritts- und Wachstumsge­
danken hat nichts mit der überschwenglich vorgetragenen Forderung jener 
zu tun, die jede gegebene Grenzerfahrung, jedes Risiko und jede Zumutung 
im Fortschrittsgeschehen zum Anlaß einer pauschalen Zivilisationskritik 
nehmen und eine Reduzierung von Technik, faktisch also deren Zurück­
nahme, als Ausweg aus der Krise und als Voraussetzung für eine künftige 
alternative Lebensform propagieren. Solche Überreaktion kann in der Tat 
nur als Ausdruck rational unbewältigter Ängste verstanden werden, die 
überall dort aufkeimen, wo der Grund, auf dem man steht, seine Verläßlich­
keit zu verlieren scheint: Unstrukturierte Situationen erzeugen Angst. 
Unstrukturierte Situationen sind solche, die dem Handelnden nicht mehr 
berechenbar erscheinen und sonach für ihn eine unkalkulierbare Bedro­
hung darstellen. Als eine solche erscheint vielen zunehmend auch ein 
undifferenzierter Fortschrittsglaube. Fortschrittsglaube ist nicht mehr län­
ger die Optimismus verbreitende, haltgebende, strukturstiftende Triebkraft 
einer auf Zukunft hin erschlossenen Gesellschaft. Der Fortschrittsgedanke 
hat seine Eindeutigkeit verloren. Fortschritt stellt keine sich selbst definie­
rende Größe mehr dar. Dieser Zusammenhang von Angst und erschüttertem 
Fortschrittsglauben wird im übrigen auch durch die Beobachtung belegt, 
daß die heute so offen zur Schau getragenen Zukunftsängste weniger in den 
unterentwickelten Ländern als vielmehr in den industriellen Wohlstandsge­
sellschaften des Westens und dort wiederum mehr in den saturierten Ober­
schichten als in den unteren anzutreffen sind. Im Gegenzug macht sich 
gerade hier ein gewisser Neorousseauismus breit: „Zurück zur Natur!" 
Möglichst naturnahe Handlungsmaßstäbe werden nunmehr als Universal­
heilmittel angeboten. Dies gilt im Hinblick auf hier etwa geforderte Formen 
möglicher Energieversorgung aus „natürlichen", sich selbst regenerieren­
den Quellen ebenso wie für „natürliche" Ernährungsmethoden, für „natür­
liche" Heilverfahren oder „natürliche" Formen der Empfängnisregelung. 

5 



Man wird solch naturnahen Handlungsmustern angesichts einer hochartifi-
ziell gewordenen Welt mit der ihr innewohnenden Eigendynamik die ihnen 
eigene moralische Appellqualität gewiß nicht absprechen können. Indem 
der Mensch darin die auf Verselbständigung drängenden Produkte seiner 
Vernunft dem Zweifel aussetzt und ihnen blinde Gefolgschaft verweigert, 
kommt ihnen sogar eine nicht gering zu schätzende Korrektivfunktion zu. 
Andererseits lassen sich selbst solch naturnahe Handlungsmaßstäbe nicht 
ohne Anstrengung der Vernunft ermitteln und aufstellen und erst recht nicht 
ohne methodische, und d. h. wiederum durchaus artifizielle Ausgestaltun­
gen handhaben. Sie repräsentieren nicht Natur als solche. Zudem bleibt die 
Frage, ob Natur darin nicht im Ganzen zu restriktiv ausgelegt wird, wenn nur 
diese naturnahen Handlungsmuster dem ihr innewohnenden, auf Ausle­
gung und Entfaltung durch Vernunft angelegten Sinn gemäß sein sollen. Die 
Frage verschärft sich, wenn man dazu übergeht, sie als einzige authentische 
Lösungsform ethisch absolut zu setzen. Eben damit nämlich verlören sie 
bereits jede Plausibilität. Die Menschheit sähe sich mit ihnen in ihren 
Lebens- und Entfaltungschancen an Bedingungen gebunden, die weit unter 
dem Maß des vernünftig Möglichen, Notwendigen und Verantwortbaren 
liegen. Die Naturnähe von Handlungsregelungen ist offenkundig nicht auch 
schon zugleich Garant ihrer Universalisierbarkeit. 

3. Wir kranken nicht an einem Zuviel, sondern an einem Zuwenig an 
Rationalität 

Von hier aus wird man dann aber zugleich auch die Auffassung zurückwei­
sen müssen, daß das Interesse des gegenwärtigen Menschen an rationaler 
Durchdringung der Wirklichkeit längst zu mächtig geworden sei, daß es also 
endlich in seine Grenzen gewiesen werden müsse. Es erscheint mehr als 
fragwürdig zu meinen, wir krankten an einem Zuviel an Vernunft angesichts 
einer Entwicklung, mit der künftige Generationen vom vermeintlichen Fort­
schritt nur noch die Wunden zu erben drohen, die er dem Menschen und der 
Welt geschlagen habe. Jene Verfallstheoretiker und Kulturpessimisten vom 
Schlage Ivan Iiiichs haben eben am Ende nicht recht mit der Meinung, daß 
das Interesse des gegenwärtigen Menschen an rationaler Durchdringung 
der Wirklichkeit längst zu mächtig geworden sei, daß es also endlich in seine 
Grenzen gewiesen werden müsse: Weg von der technisch-wissenschaftli­
chen Kultur, zurück zum einfachen Leben! - Ein gefährlicher Trugschluß. 
Der Mensch darf und kann sich nicht mehr aus den Verantwortungen 
entlassen, die sich ihm im Gang neuzeitlicher Vernunft- und Freiheitsge­
schichte eröffnet und auferlegt haben. Für fünf Milliarden Menschen gibt es 
keine ökologischen Nischen. Ich wage demgegenüber die These, daß wir in 
Wahrheit nicht an einem Zuviel an Rationalität kranken, sondern an einem 
Zuwenig. Eindimensionale Technologien jeglicher Art wirken sich am Ende 
als zerstörende Faktoren aus. Das ökologische Gleichgewicht Mensch-Erde, 
wie es sich unter der Voraussetzung einer vorneuzeitlichen Vernunft durch­
gängig fast von selbst herstellte, muß heute bewußt und umfassend als 
Bedingung künftigen Lebens, ja Überlebens, in lern- und korrekturoffener 

6 



Rationalität nach und nach heraufgeführt und gesichert werden. Es gibt 
faktisch keinen Bereich mehr, den der Mensch aus seiner Verantwortung 
entlassen und sich selbst überlassen kann. Jeder Zuwachs an Erkenntnis 
der uns umgreifenden Wirklichkeit, jedes neuentwickelte Verfahren, jede 
technische Erfindung, jeder medizinische Fortschritt schafft zugleich neue 
ökologische, ökonomische, soziale, physiologische und psychologische 
Tatbestände, Bedürfnisse, Probleme, die ihrerseits wiederum neue sachge­
rechte Lösungen fordern. In all dem geht es dann freilich um eine Rationali­
tät und darin um eine Vorstellung von Fortschritt, die das Ganze des Lebens 
und der menschlichen Lebenswelt im Blick hat und die eben damit auch die 
Herrschaft des Menschen über die Natur zugleich als Auftrag zu ihrer 
Erhaltung und Fortführung versteht. 
Gerade die Tatsache, daß die Natur zurückschlägt, wo der Boden ihrer 
Bedingungen preisgegeben, wo ihre Ökologie zerstört und ihre Ressourcen 
geplündert werden, zeigt an, daß sich auf die Dauer kein Fortschritt aus­
zahlt, der nicht zugleich von der Natur mitgetragen wird. Menschliche 
Vernunft ist die Vernunft einer Natur, die in ihrem ebenso gewaltigen wie 
versehrbaren Potential nur in dem Maße verfügbar bleibt, als der Mensch 
respektiert, daß sie nicht darin aufgeht, allein für den Menschen dazusein. 
Insofern bleibt es der menschlichen Vernunft grundsätzlich verwehrt, die 
Möglichkeiten ihres Könnens ungefragt zum Richtmaß ihres Dürfens zu 
machen. Der Mensch darf nicht alles, was er kann. Hier setzt die Natur selbst 
die unerbittlichen Grenzen. 
Die Forderungen nach der ökologischen Ausrichtung technischen Handelns 
ist, von daher gesehen, keineswegs eine dem technischen Handeln äußer­
liche, der es sich kraft seiner Eigengesetzlichkeit entziehen kann. Sie 
erscheint vielmehr in ihm selbst, sofern es in der Hinordnung auf humane 
Ziele steht. Erst damit erscheint dann auch zugleich der Vorstellung jener 
der Boden entzogen, die Wesen und Anspruch ökologischer Ethik aus 
einem prinzipiellen Gegensatz zur Technik begreifen zu müssen meinen und 
entsprechend technische Bemühungen um Umweltschutz als billige Augen-
wischerei zu verdächtigen suchen. Demgegenüber müssen wir lernen, die 
schädlichen Aspekte der Ausweitung der technischen Welt als das zu 
erkennen, was sie tatsächlich sind, nämlich deren in Wahrheit nicht aufgear­
beitete Nebenwirkungen und Nebenfolgen: „Keine Konsequenz der Tech­
nik, sondern Zeichen ihrer Imperfektion, die zu überwinden wiederum der 
Technik zugemutet und abverlangt werden kann." Dies wäre ohne Zweifel 
der entschieden bessere Weg gegenüber einem unterschiedslosen „Zurück­
fahren" der Technik.6) Schlechthin alternative Lebensform, als Gebot für 
alle, ist in der Tat keine Alternative. 

4. Christlicher Schöpfungsglaube: Option für eine verantwortete Welt 

Christlicher Glaube versteht die Erde und das Universum als Schöpfung 
Gottes. Aus dieser Tatsache gewinnt aller rationale Umgang des Menschen 
mit der Wirklichkeit zugleich seine ursprüngliche theologische Legitima­
tion, nämlich mit der darin radikal vorgenommenen Entdivinisierung (Ent-

7 



göttlichung) der Welt und der gleichzeitigen Einweisung des Menschen in 
die Herrschaft über diese Welt. Mit dem offenbarungs-theologisch geltend 
gemachten Anspruch der alleinigen Gottheit Gottes, der letztlich erst im 
Erfassen der Welt als Schöpfung, als Werk Gottes konsequent zu Emde 
gedacht ist, verliert die den Menschen umgreifende naturale Wirklichkeit 
jede mythische, magische und divine Bedeutung und damit zugleich ühre 
vorgeordnete, aus solcher Überlegenheit fließende moralische Appellquali­
tät. Theologie, Kosmologie und Soziologie, die vorher eine untrennbare 
Einheit bildeten, treten definitiv auseinander. Von daseienden Göttern ent­
leert, wird die Welt Herrschaftsraum und Arbeitsfeld des Menschen. Dieser 
in der biblischen Offenbarung eingeleitete Prozeß der Entdivinisierung der 
Welt (die Sonne ist nicht mehr ein Gott, sondern eine Leuchte; der Mond 
keine Göttin, sondern eine Ampel) findet seine konsequente Weiterführung 
in der Entmythologisierung der entsprechenden biblischen Verstehensrnu-
ster. Ein Vorgang, der seine Voraussetzungen in den von Kopernikus über 
Galilei bis Darwin reichenden naturwissenschaftlichen Einsichten in grund­
legende Gesetzmäßigkeiten und Zusammenhänge der Weltwirklichkeit hat 
und der dann schließlich in der theologischen Hermeneutik unseres Jahr­
hunderts insbesondere durch Bultmann ratifiziert wurde. Das aber bedeutet: 
In der Forderung der Entmythologisierung wird die bibeltheologisch einge­
leitete Entdivinisierung der Welt auf der Erkenntnisebene zu Ende gebracht. 
Dialogpartner der Theologie sind dabei insbesondere die Naturwissen­
schaftler. Die Entmythologisierungsdiskussion vollzieht sich weitgehend im 
Gespräch mit ihnen. 
Sehr viel weniger spektakulär und fast unbemerkt schiebt sich aber noch ein 
weiteres Problem in den Vordergrund, das sich erst mit der Heraufkunft der 
modernen Sozial- und Humanwissenschaften stellt und für das nicht einmal 
ein entsprechend griffiges Reizwort ähnlich dem der Entmythologisierung 
zur Verfügung steht. Zu möglichst neutraler Charakterisierung des ziur 
Frage stehenden Sachverhalts möchte ich hierfür einen Terminus heranzie­
hen, der in der amerikanischen Sozialpsychologie, speziell der Identitätsfor­
schung Bedeutung gewonnen hat, nämlich den der Reifizierung, das heiißt 
der Versachlichung und Konkretisierung der Bedingungen menschlichen 
Gelingens. Mit der Reifizierung seiner Bedingungen führt der Mensch derm-
nach dasjenige nunmehr auch auf der anthropologischen Ebene zu End*e, 
was im Entdivinisierungsgedanken immer schon angelegt ist: Er kommt sich 
selbst auf die Spur. Er beginnt die tatsächlichen Ausmaße seines Könnens, 
seiner Größe und seiner Grenzen zu entdecken. Er erkennt seine Lebensztu-
sammenhänge, seine Paläogenese, seine Psychogenese, das Geflecht se i ­
ner ökonomischen, soziologischen psychologischen Bedingtheiten. Erwirrd 
zum Entdecker seiner eigenen Ökologie. Darin ist der mit der Heraufkunft 
der kritischen Vernunft entwickelte Gedanke der Autonomie, der Befreiung 
von fremder Autorität jeglicher Art bereits vorausgesetzt. Eben darin abter 
tritt jetzt zugleich die besondere theologische Bedeutung der Humanwiss-
senschaften zutage. Durch sie empfängt dasjenige Gewichtigkeit und Inh ailt-
lichkeit, was den Menschen seiner ursprünglichen Struktur nach in seimer 
theologischen Dimensionierung von Anfang an charakterisiert, nämlich 

8 



seine Gottebenbildlichkeit (Gen 1,27). Nach Thomas von Aquin, der den 
theologisch-anthropologischen Gehalt dieser Chiffre hier meines Erachtens 
im Kern trifft, ist der Mensch imago dei, Bild Gottes, insofern er entspre­
chend seinem Urbild, also Gott selbst, Ursprungsprinzip seiner eigenen 
Werke ist, und zwar kraft seiner Vernunft und seiner Freiheit.7) Der Mensch 
ist das Wesen der Selbstursächlichkeit, das seine Handlungen mit Wissen 
und Willen zu setzen im Stande ist und darin Macht hat über seine Werke.8) 
Hieraus fließt zugleich seine einzigartige Vollmacht: seine Teilhabe an der 
,,divina Providentia", an der Vorsehung Gottes. Sie geschieht darin, daß er 
für sich und andere Vorsehung auszuüben vermag (sibi ipsi et aliis provi-
dens).9) Kraft der ihm eigenen naturhaften sittlichen Vernunft nimmt der 
Mensch sonach aktiv teil an der göttlichen Ordnungsvernunft. Eben dieser 
Sachverhalt findet seine Imperativische Form in dem Auftrag zur Herrschaft 
über die Erde (Gen 1,28). Dieser Auftrag zur Herrschaft aber empfängt sein 
Maß aus eben jener selbstverantwortlichen Vernunft, die die menschliche 
Gottebenbildlichkeit ausmacht: Die Herrschaftsstellung des Menschen über 
die Natur korrespondiert zugleich seine Einbettung in die Natur. 
Jüdisch-christliche Tradition wird häufig mit besonderem Verweis auf eben 
diese Stelle als einer der Faktoren in Anspruch genommen, die die moderne 
Beherrschung der Natur durch Wissenschaft und Technik ermöglicht 
haben. Die Welt wird zu einem der Gestaltung freigegebenen Objekt des 
Menschen. Nachdem nun die Grenzen des Wachstums und damit die Gren­
zen technischer Weltbeherrschung sichtbar geworden sind, fällt mit dem 
technischen Herrschaftswissen auch die jüdisch-christliche Tradition als 
eine seiner weltanschaulichen Wurzeln unter das Verdikt einer bedenkenlo­
sen Ausbeutung der Natur. Solche Kritiker übersehen freilich, daß der 
biblische Auftrag zur Herrschaft ganz und gar nicht im Sinne einer Willkür­
herrschaft verstanden sein will, die den Menschen zu beliebiger Verwen­
dung der übrigen Kreatur ermächtigt, sondern vielmehr Auftrag an ihn ist, 
die Erde zu seinem Haus und seiner Heimat zu machen. Das aber impliziert: 
der Mensch kann nur im verantwortlichen Umgang mit der Natur existieren. 
Mensch und Natur sind Mitgeschöpfe, zu einer Schicksalsgemeinschaft 
verbunden.1 0) Dies wird noch deutlicher aus dem Kontext jenes anderen 
Auftrages im zweiten Kapitel der Genesis, nach welchem Adam das Paradies 
dieser Welt anvertraut wurde, daß er es - so wörtlich - „bebaue und 
bewahre" (Gen 2,15). Der Herrschaftsauftrag ist zugleich Gärtnerauftrag. 

5. Ehrfurcht vor der Natur im Anspruch einer personalen Ethik 

Dies fordert nun aber zugleich eine wesentliche Korrektur an einem einseiti­
gen ethischen Anthropozentrismus, der die außermenschliche Natur nur in 
ihrer Hinordnung zum Menschen sieht und sie darin zur bloßen Sache ohne 
Eigenwert macht. Nur der Mensch ist - mit Kant zu sprechen - „Zweck an 
sich selbst". Hierauf baut ja in der Tat jede personale Ethik auf. 
Die in der menschlichen Personwürde gegebene oberste inhaltliche Bemes­
sungsgrundlage sittlichen Handelns gewinnt ihre Überzeugungskraft in der 
Tat nicht aus Vorgaben der Natur, sondern aus der Konstituierung des 

9 



Menschen als moralisches Subjekt durch Vernunft. Die Würde der menschli­
chen Person ist unantastbar! Diese Maxime gebietet in ihrer Konsequenz 
genau das, was Kant in den kategorischen Imperativ faßt, daß der Mensch 
,,νοη keinem Menschen (weder von anderen noch sogar von sich selbst) 
bloß als Mittel" gebraucht werden darf, sondern jederzeit zugleich als 
,.Zweck an sich selbst" respektiert bleiben muß. Ebendarin besteht seine 
Würde „dadurch er sich über alle anderen Weltwesen, die nicht Menschen 
sind, und doch gebraucht werden können, mithin über alle Sachen er­
hebt". 1 1) 
Auf den ersten Blick scheint es, als ob damit die Naturalso doch nur eine Sache 
wäre. Steine, Pflanzen und Tiere haben in der Ethik nichts zu suchen. 
Es war bekanntlich Albert Schweitzer, der demgegenüber erstmals in unse­
rem Jahrhundert das ethische Prinzip auf alles Leben auszudehnen versucht 
hat. ,,Die Ehrfurcht vor dem Leben", so argumentiert er, „gibt mir das 
Grundprinzip des Sittlichen ein, daß das Gute in dem Erhalten, Fördern und 
Steigern von Leben besteht und daß Vernichten, Schädigen und Hemmen 
von Leben böse ist." 1 2) Auf die Paradoxie dieses Prinzips macht W. Schulz 
aufmerksam: „Wir wissen, daß es eindeutig gilt, und wir wissen zugleich, 
daß wir ständig dagegen handeln und sogar - so meinen wohl die meisten -
handeln müssen."1 3) 
Eine Maxime, die uns mit ihrer moralischen Remystifikation der Natur 
permanent schuldig spricht? Ist solche undifferenzierte Ausweitung not­
wendig? Läßt sich das ethische Prinzip auf einem biologischen Sachverhalt 
aufbauen und von ihm her begründen? Oder ist noch eine andere Möglich­
keit gegeben, den verantwortungsvollen Umgang mit der Natur nicht empi­
risch - vom Prinzip Leben her - zu begründen, sondern personal aus dem 
Wesensaufbau des Menschen selbst? Ich sagte eben: Die in der menschli­
chen Personwürde gegebene oberste inhaltliche Bemessungsgrundlage 
sittlichen Handelns gewinnt ihre Überzeugungskraft nicht aus Vorgaben der 
Natur, sondern aus der Konstituierung des Menschen als moralisches Sub­
jekt durch Vernunft. Damit ist in der Tat ein Kriterium gewonnen, das alles 
menschliche Handeln, soll es das Signum der Vernünftigkeit und Verant­
wortlichkeit tragen, der beliebigen Verfügbarkeit entzieht. Aus eben demsel­
ben Kriterium muß dann aber auch die ihm gleichfalls innewohnende nor­
mative Konsequenz für den Umgang des Menschen mit der Natur gezogen 
werden. Denn wenn es Vernunft ist, die menschliches Personsein in seiner 
Würde qualifiziert, diese Vernunft aber ihrerseits in der ihr vorgegebenen 
Natur den sie tragenden Grund erkennt, dann kann sich der Mensch nicht 
ohne Preisgabe seiner Würde als vernünftiges Wesen darin gleichzeitig der 
Verantwortung für die Natur entziehen. Personwürde schließt sonach ein je 
Höchstes an verantwortlichem Umgang mit der Natur ihrem Wesen nach ein. 
Die Ehrfurcht vor der Natur als Motivation zu deren größtmöglicher Hege 
und Förderung stellt sonach kein selbständiges, dem Personprinzip überge­
ordnetes Prinzip dar, sondern muß vielmehr als eine im Personprinzip selbst 
mitangelegte Forderung verstanden werden. Soll der Mensch seiner Würde 
als Person, als Vernunftwesen gerecht werden, so ist darin zugleich eine 
geschärfte Verantwortung für alles Lebendige eingeschlossen. Und zwar 

10 



genau im Sinne der Konkretisierungen Schweitzers: ,,Wo ich irgendwelches 
Leben schädige, muß ich mir darüber klar sein, ob es notwendig ist. Über 
das Unvermeidliche darf ich in nichts hinausgehen, auch nicht in scheinbar 
Unbedeutendem."1 4) 

6. Kriterien für die Inkaufnahme von Risiken bei der systematischen 
Nutzung der Naturkräfte 

Wir haben gesehen, daß technische Entscheidungen durch ihre lebensbe­
deutsamen Folgen zugleich immer auch moralische Entscheidungen sind. 
Dabei wird man zusätzlich in Rechnung stellen müssen, daß manche dieser 
Entscheidungen für die Existenz des Menschen in einer technischen Welt 
schlechthin grundlegend sind. Das gilt beispielsweise schon im Bezug auf 
Entscheidungen über Energiefragen. Solche grundlegenden technischen 
Entscheidungen - auch hier sei nochmals Kluxen zitiert - ,,sind nicht 
.privat', im Gewissen abzumachen, sondern können letztlich nicht anders 
als »politisch4 gefällt werden: für eine und im Namen einer Gemeinschaft, 
welche am Ende die der Menschheit insgesamt ist; und nicht nur die der 
existierenden, sondern auch künftiger Menschen, die wir mit unserer Ent­
scheidung festlegen. Allerdings müssen wir entscheiden - auch eine Ver­
weigerung der Entscheidung hat ebenso Folgen wie ein Entschluß. Es gibt 
keine Möglichkeit folgenloser Enthaltung." 1 5) 
Wir haben ferner gesehen, daß technisches Handeln, das in die Natur 
eingreift, neben der beabsichtigten Wirkung immer auch Nebenwirkungen 
hat, die es - wiederum mit technischen Mitteln - aufzufangen gilt. Die Frage 
bleibt nun - erstens - , wieweit dies leistbar ist, und - zweitens - , wo nicht, 
nach welchen ethischen Kriterien mögliche Risiken und in Kauf zu neh­
mende Nebenfolgen abzuwägen sind. Ist also - erstens - ein Auffangen 
unerwünschter Nebenwirkungen grundsätzlich erreichbar? Nehmen wir 
dabei zunächst den eklatanten Mißbrauchsfall, nämlich daß menschliche 
Vernunft immer auch unter der Versuchung steht, sich gegen bessere 
Einsicht den sie jeweils dominierenden Interessen hörig zu machen. Fahr­
lässigkeit, Verblendung, Zynismus oder was immer hieraus an unverant­
wortlichen, weil zerstörerischen Haltungen erwachsen kann, dulden keinen 
nachträglichen Freispruch. Niemand wird hier manifesten Umweltsündern 
ein gutes Gewissen verschaffen wollen. Der Lösungsweg kann in diesem 
Falle nur schlicht lauten: größtmögliche Aufarbeitung angerichteter Schä­
den und Umkehr zu verantwortlichem Handeln. Allgemein, auf Zukunft hin 
betrachtet, aber bedeutet dies zugleich, aus dem Stadium einer bisher meist 
nachträglichen Bekämpfung eingetretener Umweltzerstörung herauszutre­
ten und zu einer vorsorgenden und planenden Umweltpolitik überzugehen. 
Unser eigentliches Problem ist jedoch noch ein anderes. Menschliche Ver­
nunft ist zwar-wei l auf Wahrheit hin ausgelegt-grundsätzlich der Erkennt­
nis dessen, was ist und was sein soll, fähig, unterliegt jedoch zugleich als 
endliche geschaffene Größe der Möglichkeit des Irrtums. Irrtumsfähigkeit 
und Planungsbegrenztheit, und damit Entscheidungsunsicherheit und Ent­
scheidungszumutung gehören zu den Kennzeichen menschlichen Han-

11 



delns. Damit aber kehrt in den Prozeß der konkreten Entscheidungsfindung 
jenes Gesetz von Versuch und Irrtum wieder, das sich in anderer Weise auch 
schon im Vollzug der vernunftlosen Natur zeigt. Menschliche Vernunft 
vermag nicht in all ihrem Vorgehen alles zu überschauen, sondern begreift 
das optimal Mögliche am Ende vielfach erst aus dem, was sich als Folge 
ihres jeweiligen Tätigwerdens im Nachhinein zu erkennen gibt. Dem vermag 
sie freilich wiederum durch Sammeln von Erfahrung und methodische 
Ausweitung des Bewußtseins entgegenzusteuern, so daß viele überflüssige 
Fehler vermieden werden können. Dennoch: ein Rest von dysfunktionalen 
Folgen bleibt. Menschlicher Handlungswille kann selbst dort, wo er von 
einem Äußersten an lernbereiter korrekturoffener Vernunft bestimmt bleibt, 
in seinem Ordnen und Gestalten im Umgang mit konkurrierenden Gütern 
nicht alles unversehrt lassen. Und zwar nicht nur deshalb, weil Entschei­
dungssicherheit in bezug auf die zu bedenkenden Konsequenzen seines 
Handelns gegebenenfalls nur in Annäherungswerten erreicht werden kann, 
sondern wesentlich auch aus dem Grunde, weil es keine schlechthin bruch­
losen, konfliktfreien Lösungen gibt, soll es überhaupt zu Lösungen oder gar 
zu neuen, das Humane voranbringenden höheren Sinngestaltungen kom­
men. Alles hat seinen Preis, nichts geht nahtlos auf. Es gibt keine konflikt­
freie Moral. 
Dabei wird man bereits in Rechnung stellen müssen, daß schon die außer­
menschliche Natur keine Ordnung prästabilisierter Harmonie ist, sondern 
die eines, wenn auch langsam so doch ständig sich verändernden, zu je 
höherer Komplexität tendierenden Systems von Fließgleichgewichten, in 
dessen Fluß immer wieder die eine ihrer geschöpflichen Möglichkeiten 
zugunsten anderer, neuer, geopfert wird. Insofern ist also der Konflikt schon 
,,νοη Natur", nämlich um der Selbstüberbietung und Steigerung dieser 
Natur willen mit eingeplant. Dies schärft sich nun nochmals in eigener Weise 
zu, wo der Mensch auf den Plan tritt und kraft seiner Vernunft Geschichte 
beginnt. Denn von nun an ist es die menschliche Vernunft, die in den 
Formen der menschlichen Kultur je neue, je höhere Komplexitäten schafft 
und sich unter dieser Voraussetzung mit der ihr darin zum Herrschaftsfeld 
gewordenen und sie dennoch zugleich tragenden Natur aus eigener und 
letztlich undelegierbarer Verantwortung abstimmen muß. Die hier zu mei­
sternden Konfliktsituationen gewinnen ihre Besonderheit dadurch, daß der 
Mensch darauf verwiesen ist, sich in den Formen der Kultur gleichsam eine 
zweite, durchaus artifizielle Welt zu errichten, die als solche erst über die 
ordnenden und gestaltenden Eingriffe seiner Vernunft in die Welt der Natur 
möglich wird und auf Grund der wesenhaften Entwurfs- und Lernoffenheit 
dieser Vernunft zugleich sehr viel größeren und schnelleren Wandlungen 
unterliegt als die ihr vorgegebene von sich aus wirkende Natur selbst. 
Entsprechend häufiger ergeben sich denn auch mögliche und unter 
Umständen äußerst folgenreiche Dysfunktionalitäten. Zumutung und 
Ermessen bleiben die ständigen Begleiter. Erreichbar, im Bezug auf den 
technischen Umgang mit der Natur, ist durchweg nur das jeweils größtmög­
liche Maß an Konfliktminimierung. Es ist dort gegeben, wo es gelingt, relativ 
stabile Zuordnungsverhältnisse zu schaffen, in denen die konfligierenden 

12 



Faktoren optimal aufeinander abgestimmt sind. Wie sich dies aber konkret 
bemessen läßt, führt uns nun zugleich zur zweiten und letzten Frage, 
nämlich: Nach welchen ethischen Kriterien sind mögliche Risiken und in 
Kauf zu nehmende Nachfolgen abzuwägen? 

Das entscheidende Abwägungsprinzip lautet hier: Wenn ein an sich gutes 
Ziel nicht ohne Nebenfolge zu erreichen ist, so darf das als mögliche 
Nebenfolge eintretende Übel niemals größer sein als das Übel, das eintreten 
würde, wenn die Handlung unterbliebe. Das Übel eines Handlungsverzichts 
muß sich also in jedem Fall als größer erweisen als das gegebenenfalls 
eintretende Übel der Handlungsfolgen. Damit ist eine Maxime gesetzt, die 
dem Handelnden zwar die Zumutung, Ursache möglicher Übel sein zu 
müssen, nicht einfachhin abnimmt, ihm aber dennoch den Weg zu einem 
Handeln eröffnet, das verantwortliches Handeln bleiben kann. Sie bewahrt 
ihn davor, die Mittel dem Zweck blindlings unterzuordnen und um eines 
guten Zieles willen die hierfür in Kauf zu nehmenden Übel um jeden Preis zu 
zahlen. Was man also damit gerade nicht rechtfertigen kann, ist die dem im 
Grunde zutiefst entgegengesetzte Auffassung, daß der Zweck die Mittel 
heilige, daß also jedes Mittel recht sei. Was sie dieser gegenüber vielmehr 
verpflichtend deutlich macht, ist die Tatsache, daß der Zweck seinen Sinn 
verliert, wo immer die negativen Nebenwirkungen, über die er zu erreichen 
und zu sichern ist, seinen eigenen positiven Wert übersteigen. 

7. Kernenergie - ja oder nein? 

Wenn wir dies hier einmal auf das im Rahmen der Energieproblematik 
derzeit am heftigsten diskutierte Problem Kernenergie anwenden, so hieße 
dies: Die Errichtung von Kernkraftwerken ist dann legitim, wenn die durch 
sie entstehenden möglichen Gefahren geringer sind, als die Gefahr, die sich 
aus einem Verzicht auf Kernenergiegewinnung ergeben würde. 
Sollen wir hier zu einem positiven Urteil kommen, so müssen dann aller­
dings entsprechend folgende Bedingungen erfüllt sein: 
1. Zureichende Engergieversorgung ist ein für die Menschheit unverzicht­

bares und daher notwendig anzustrebendes Gut. 
2. Wir verfügen über keine zureichende Energiequelle, deren Nutzung ohne 

tatsächliche oder zumindest negative Nebenwirkung bleibt. 
3. Nach derzeitigem Erkenntnisstand läßt sich die Energiesicherung ohne 

die Engergiequelle Kernkraft auf absehbare Zeit nicht zureichend sicher­
stellen. 

4. Das in der Kernenergiegewinnung liegende und aus ihr erwachsende 
mögliche Gefahrenrisiko ist im Prinzip beherrschbar. 

5. Das Gefahrenrisiko ist selbst noch im Falle eines „größten anzunehmen­
den Unfalls" begrenzt. 

Treffen die genannten Bedingungen gleichermaßen zu, so läßt sich ein 
grundsätzliches argumentatives Nein gegenüber Kernenergie nicht auf­
rechterhalten. Insofern sie sich nämlich darin als das gegenüber anderem 
geringere Übel erweist, kann sie auf keinen Fall als eine prinzipiell negativ 

13 



einzustufende Möglichkeit, als etwas ,,in sich Schlechtes" behauptet 
werden. 
Auf der anderen Seite kann man aber hieraus ebensowenig auch schon ein 
bedingungsloses Ja folgern, da die genannten Bedingungen eine Reihe von 
Prämissen enthalten, die, auf den konkreten Fall bezogen, ihrerseits weite­
rer Abwägungen bedürfen, als solche also keine ,,ein für allemal" gültige 
Antwort zulassen. Dies gilt bereits für die Frage nach Maßstäben, nach 
denen die im Prinzip als notwendig erkannte Energieversorgung zugleich 
als ,,zureichend" zu bestimmen ist. Dabei wird man zunächst quantitative 
Gesichtspunkte in Betracht zu ziehen haben: Die Zahl der Bevölkerung 
eines Gebietes und das Potential an vorhandenen alternativen Energieres­
sourcen. Gleichzeitig sind jedoch ebenso auch qualitative Gesichtspunkte 
in Rechnung zu stellen, wie sie sich aus dem erreichten bzw. erreichbaren 
technisch-kulturellen Niveau ergeben. Wieweit man diese gelten lassen will, 
hängt dann freilich von der Entscheidung darüber ab, welche Bedürfnisse 
und Ansprüche, deren Befriedigung nicht ohne Einsatz von Energie sicher­
gestellt werden kann, als menschlich wichtig, angemessen, legitim und 
sinnvoll zu erachten sind. Solche Entscheidungen aber lassen sich auf jeden 
Fall nicht losgelöst vom Stand der jeweiligen gesamtkulturellen Entwick­
lung treffen. Es gibt nicht den Menschen als reines Naturwesen, er ist 
vielmehr von Natur auf Kultur hin angelegt, über deren jeweilige Entfaltun­
gen er überhaupt erst seine tatsächlichen Daseinschancen als Mensch 
gewinnt. Von daher erscheint es im übrigen völlig verfehlt, die als solche 
notwendig einzubringende Unterscheidung zwischen moralisch gerechtfer­
tigten und moralisch nicht gerechtfertigten Ansprüchen und Bedürfnissen 
an die Unterscheidung zwischen natürlich gegebenen und künstlich 
geweckten Bedürfnissen zurückzubinden und so das eine mit dem anderen 
undifferenziert gleichzusetzen. Gilt doch für fast alle Kulturgüter, also nicht 
nur für die ökonomischen, daß sie dem Menschen erst durch Weckung, 
durch Erziehung und Bildung zum Bedürfnis werden.1 6) So wird beispiels­
weise niemand das Bedürfnis nach menschlichem Austausch in Wort und 
Schrift als sittlich ungerechtfertigtes Bedürfnis betrachten und damit dem 
Analphabetentum das Wort reden wollen, obschon es sich um hochentwik-
kelte, durchaus künstliche, auf Erfindung und Vereinbarung beruhende 
Kommunikationsformen handelt. Schriftsprache gibt es erst seit wenigen 
Jahrtausenden und technische Bild- und Tonvermittlung erst seit wenigen 
Jahrzehnten. 

Erst aus diesem Gesamtzusammenhang, der den sich sowohl nach quanti­
tativen als auch nach qualitativen Gesichtspunkten bestimmenden Bedarf 
an Energie wesentlich mitumfaßt, kann nunmehr entsprechend auch die 
Frage nach der Notwendigkeit des jeweiligen Einsatzes von Kernenergie mit 
zureichender moralischer Sicherheit entschieden werden. Er erscheint sitt­
lich dort vertretbar, wo das sich hieraus ergebende moralisch geforderte 
Maß an Energie im gegebenen Fall nicht ohne Kernenergie sicherzustellen 
ist. Darin bleibt selbstverständlich vorausgesetzt, daß die bereits genannten 
fünf generellen Bedingungen ohne Abstrich gelten und die konkrete Nut­
zung ohne Inkaufnahme zusätzlicher vermeidbarer Risiken, die es hierbei 

14 



etwa im Bezug auf die weitergehenden Fragen des Standorts, der Wieder­
aufbereitung, der Endlagerung usf. zu berücksichtigen gilt, erfolgen kann. 
Technische Entscheidungen, so haben wir gesagt, sind zugleich moralische 
Entscheidungen. Moralische Entscheidungen aberzielen auf Einlösung und 
Sicherung des Humanen in seinen tatsächlichen je und je von den Umstän­
den her gegebenen sachlichen und technischen, individuellen und sozialen, 
kulturellen und ökologischen Möglichkeiten. Wo sich Moral nur noch vom 
Realisierungsunwürdigen, nicht aber zugleich auch vom tatsächlich Reali­
sierbaren bestimmen läßt, wird sie zur bloßen „Zuschauerethik". 

8. Der ethische Kompromiß: legitime Vollzugsweise des Willens Gottes 

In all dem geht es letztlich um eine Optimierung konkurrierender Zielgrößen, 
und damit zugleich um generelle Konfliktminimierung. Dies erinnert uns 
daran, daß sich keine ein für allemal stimmige Lösung erreichen läßt, wie sie 
eine konfliktfreie Moral einreden möchte. Optimierung bedeutet aber 
zugleich mehr als bloßes Krisenmanagement. Optimierung hat durchaus 
etwas mit vorausschauender Planung zu tun. Es geht gerade nicht nur 
darum, Löcher zu stopfen, sondern vielmehr um lernbereites Vorausdenken 
im Rahmen dessen, was möglich ist: Zukunft antizipieren und das als 
relevant Erkannte in die Verantwortung hineinnehmen und in politisches 
Handeln umsetzen. Dies alles aber geht nicht ohne Kompromiß, und zwar 
auch nicht unter den Voraussetzungen eines optimal guten Willens der 
Beteiligten. 
Hierauf muß noch etwas näher eingegangen werden. Die Anstrengungen 
des Menschen gelten zu einem großen Teil der Überwindung vorsittlicher 
Übel. Der Mensch ist einerseits mit der bleibenden Fähigkeit ausgestattet, 
gegebene Zustände zu überschreiten und Erreichtes zu überbieten. Dies 
zeigt sich nirgends deutlicher als gerade an der neuzeitlichen Kultur mit 
ihren ungeheuren Anstrengungen, die empirischen Bedingungen menschli­
chen Gelingens freizulegen. Der Mensch kann offenbar mehr, als er bisher 
schon erreicht hat. Andererseits ist diese Fähigkeit des Menschen, sich 
selbst zu überbieten, weder beliebig noch grenzenlos. Er bleibt in all seinem 
Ausgreifen der Endliche, eingebunden in das Potential einer Welt, das ihn in 
seiner Endlichkeit je und je neu begrenzt. Das unentrinnbare Fazit: Der 
Mensch kann zwar mehr, als er bisher geleistet hat, er kann aber in Wahrheit 
zugleich weniger, als er zu seinem Gelingen braucht. Jeder medizinische, 
jeder technische, jeder wissenschaftliche, jeder wirtschaftliche Fortschritt 
schafft zugleich neue Probleme. Es gibt keinen Fortschritt, der nicht seinen 
Preis hat. Bekommt er das eine Übel in den Griff, entstehen ihm dadurch 
zugleich andere. Der Antagonismus von Unbegrenztheit und Begrenztheit, 
von Größe und Elend, von Komplexität und Entropie ist ein menschliches 
Dasein generell charakterisierender Sachverhalt, der sich bereits im vorsitt­
lichen Bereich zeigt und der dann schließlich den Grund dafür abgibt, daß 
sich der Mensch dann auch ethisch in seinen eigenen Möglichkeiten immer 
wieder vergreift, sei es, daß er hinter ihnen zurückbleibt oder sei es, daß er 
sie überschätzt, eben darin aber jetzt allemal seinen genuinen Status als 

15 



Geschöpf verkennend. Wir werden also hier nochmals eine aus den Endlich­
keitsstrukturen des Menschen erwachsende Form des ethischen Kompro­
misses von einer aus spezifischen Verschuldungsdispositionen erwachsen­
den Form unterscheiden müssen.17) 
Gerade darin aber zeigt sich nun, daß die Unausweichlichkeit des ethischen 
Kompromisses nicht erst eine Folge menschlicher Sünde darstellt, sondern 
seiner tiefsten Wurzel nach im schöpfungsmäßig gegebenen Tatbestand der 
Endlichkeit aller Dinge gründet. Der ethische Kompromiß erweist sich so als 
legitime Vollzugsweise des Willens Gottes. Nirgends deutlicher als hier zeigt 
sich der Realismus einer christlich geleiteten Handlungsvernunft. Darin 
unterscheidet er sich von jedem Schwärmertum, das der Faszinationskraft 
seiner eigenen Utopie zu erliegen droht und den Himmel auf die Erde 
zwingen möchte. Er unterscheidet sich ferner von jenem Defätismus, der vor 
jeder Zukunft resignierend sich in immer neuen Verfallstheorien gefällt und 
erschöpft. Er unterscheidet sich aber ebenso auch von jener technokrati­
schen Hybris unangefochtener Fortschrittsgläubigkeit, die keinerlei letzte 
Erlösungsnot mehr kennt. Christlicher Umgang mit der Welt und den ihr 
innewohnenden Möglichkeiten bleibt demgegenüber von dem gelassenen 
Mut einer Verantwortungshaltung bestimmt, die gerade weil sie sich letzte 
Vollendung nicht selbst zumuten muß, sich den Chancen und Herausforde­
rungen des Kairos unverkürzt zu stellen wagt. 

Anmerkungen 

1) P. Teilhard de Chardin, Der Mensch im K o s m o s , M ü n c h e n 1959, 238. 
2) W. Kluxen, Moral ische Aspekte der E n e r g i e - und Umweltfrage, in: H a n d b u c h der christ l ichen Ethik, Bd. 3. 

hrsg. von A. Hertz. W. Korff, T. Rendtorff, H. Ringeling, Freiburg 1982. 
3) E b d . 
4) E b d . 
5) P. Teilhard de Chardin, a . a . O . 238. 
6) W. Kluxen. a . a . O . 
7) T h o m a s von Aquin. S u m m a Theologiae l - l l , prologus. 
8) Dahin weist die Best immung des M e n s c h e n als „ s u i c a u s a " als . .principium suorum propriorum a c t u u m " ; 

er hat die ..potestas suorum o p e r u m " (De veritate XXIV, 1; ferner ebd. XXII, 6 ad 1 und De unione verbi 
incarnati). 

9) S u m m a Theologiae l - l l , 91,2. 
10) Vgl. N. Lohfink, Die Priesterschaft und die G r e n z e n des W a c h s t u m s , in: St immen der Zeit 192 (1974), 

435-450. 
n) I. Kant, Metaphysik der Sitten, ed. Weischedel . Bd. 4. 600 f. 
12) A. Schweitzer . Kultur und Ethik. Kulturphilosophie. Zweiter Teil . M ü n c h e n 31923, XVII 
'3) W. S c h u l z , Philosophie in der v e r ä n d e r t e n Welt. Pfullmgen 1972. 741. 
u j A. Schweitzer , a . a . O . 249. 
15) w . K luxen, a . a . O . 
16) E b d . 
1 ? ) Hierzu weiter: W. Korff, Kernengergie und Moraltheologie. Der Beitrag der theologischen Ethik z u r F r a g e 

al lgemeiner Kriterien ethischer E n t s c h e i d u n g s p r o z e s s e , Frankfurt a. M. 1979, 91-97: T h e o l o g i s c h e Legit i ­
mation d e s ethischen Kompromisses. 

Zur Person des Verfassers 

Dr. theol. Wilhelm Korff, o. Professor für Christ l iche Sozialethik an der K a t h o l i s c h - T h e o l o g i s c h e n F a k u l t ä t t der 
U n i v e r s i t ä t M ü n c h e n . 

16 


