und Gesellschaft

Herausgegeben von der
Katholischen Sozialwissenschaftlichen
Zentralstelle Monchengladbach




.,Heute verlangt jeder Mensch taglich nicht nur sein Brot, das in seiner
Einfachheit die Nahrung des Steinzeitmenschen symbolisiert, sondern auch
seine Ration Eisen, Kupfer, Baumwolle, seine Ration Elektrizitat, Erdél und
Radium, seine Ration Entdeckungen, Film und internationale Nachrichten.
Ein einfaches Feld — und sei es noch so groB — genligt nicht mehr; der
ganzen Erde bedarf es, um unsereinen zu erndhren."') Solcher Anspruch,
wie ihn Teilhard de Chardin hier als selbstverstandlichen MaBstab fur eine
volle Existenzentfaltung des heutigen Menschen geltend macht, wirft
zunehmend Fragen auf. Fragen nach seiner Legitimation, Fragen nach der
Maoglichkeit seiner Einldsung, Fragen nach den zu respektierenden Bedin-
gungen. Fast alles, was gegenwartig als noch zu bewaltigendes Problem
erfahren wird, nimmt von diesem Anspruch seinen Ausgang. Je mehr wir
uns mit der Vorstellung identifizieren, daB es erstrebenswert und gut sei,
eine Welt zu wollen, die sich uns in all ihren Mdglichkeiten erschliet, um so
nachdricklicher sehen wir uns in neue, vorher ungeahnte Verantwortungen
genommen. Neuzeitlicher Fortschrittsglaube wird damit einem entscheiden-
den ReifungsprozeB unterworfen.

1. Einige grundlegende ethische Bemerkungen zum Verhailtnis von
Mensch und Technik

Alles menschliche Handeln drangt nach ethischer Legitimation: Als sich
selbst aufgegebenes und sich selbst zugelastetes Wesen sieht sich der
Mensch kraft seiner Vernunft durch eben diese ihm eigene Vernunft in
Verantwortung genommen. Sein Tun steht unter der Differenz von Gut und
Bose. Das gilt auch im Bezug auf jene Moglichkeiten, die sich ihm mit dem
auftun, was wir in einem elementaren Verstandnis Technik nennen, ndmlich
den Verfahren und Instrumenten, mit denen er etwas herstellt, bewerkstel-
ligt und bewirkt. Technik, gleich welcher Art, hat von Hause etwas mit der
Lebenswelt des Menschen zu tun, in der sie angewandt wird und die sie
verédndert. Die Frage nach ihrem ethischen, und das heit im Grunde nach
ihrem humanen, auf den Menschen als Person bezogenen Sinn erscheint
sonach unabweisbar. Es gibt, von 6kologischen Problemen ganz abgese-
hen, spezifisch menschliche Folgen der Entwicklung einer technischen
Welt, die, man denke nur an die nukleare Waffentechnik, auf ihren humanen
Sinn hin befragt, ohne sehr hohe ethisch-politische Differenzierungen
schwerlich als Fortschritt zu bezeichnen sind. Nicht von ungefahr hat sich
deshalb die ganze Fortschrittsfrage an der Frage nach der Technik und
ihren ungeahnten Entwicklungen entzindet. Offensichtlich missen wir
also, wenn wir hier weiterkommen wollen, in den Begriff , Fortschritt"
Differenzierungen einbringen und Fortschritt von Technik im Sinne von
technologischem Fortschritt von Technik als gleichzeitigem humanem Fort-
schritt unterscheiden.

Einfach gesagt besteht dabei das Wesentliche von technologischem Fort-
schritt darin, daB wir heute manches kénnen, was wir friher nicht konnten,
also in der Verbesserung eines bekannten oder in der Neueinfiihrung eines
besseren Verfahrens, wobei Fortschritt im Vergleich mit dem friiheren

3



Zustand gegeben ist: ,,An ihm wird das Mehr an Konnen erkennbar."*?)
Entscheidend ist hier nach W. Kluxen jedoch, daB dieser Begriff von techno-
logischem Fortschritt nicht schon die Vorstellung eines Endziels enthalt.
Technologischer Fortschritt, kann sich, fur sich genommen, auf beliebig zu
setzende Ziele erstrecken, bleibt also immer spezifischer, auf je bestimmte
Aufgabenstellungen und auf die diesen je zugeordneten Sachgebiete bezo-
gener Fortschritt, so daB man hier eigentlich im strengen Sinne von ,,Fort-
schritten'* im Plural reden muB. ,,Die Summe dieser Fortschritte gibt keine
Einheit, die ihrerseits durch ein Prinzip oder ein Ziel beherrscht werden
miBte. lhre Glieder stehen kontingent zueinander, wie Uberhaupt die
Geschichte des technologischen Fortschritts durch Kontingenzen, namlich
Entdeckungen und Erfindungen bestimmt ist.“®) Technologischer Fort-
schritt findet sonach nicht schon aus sich heraus seine Ubergreifende
Vernunft. Diese wird vielmehr erst in seiner Bezogenheit auf die menschli-
che Lebenswelt, genauer mit seiner Einordnung in die humane Zielgestalt
dieser Lebenswelt ansichtig: ,,Zur Vernunft der Technik gehért ihre humane
Bedeutung.'*%) Erst hieraus empféngt sie moralischen Sinn und ihre morali-
sche Normierung. Das Ziel, dem sich Technik zuzuordnen hat und dem sie
Mittel sein soll, ist sonach nicht Gegenstand besonderer technischer Sach-
kompetenz. Entsprechend ist auch der Techniker fiir das Ziel nur insoweit
verantwortlich, als er fiir das der Verwirklichung dieses Zieles dienende, in
seiner Zustandigkeit stehende Mittel verantwortlich ist. Das Ziel selbst ist
vorgegeben. Es versteht sich aus dem Wesen und Anspruch menschlichen
Personseins als solchem. Erst indem der Mensch die auf Vernunft und
Freiheit hin angelegte moralische Unverfiigbarkeit menschlichen Person-
seins — seine Wiirde als Mensch — zur allgemeinen Richtschnur seines
Handelns macht und darin jeglichen Umgang mit sich selbst und mit dem
anderen der beliebigen Verfiigbarkeit entzieht, ist ein Kriterium gewonnen,
das die umfassende Zielgestalt des Sittlichen ihrem héchsten und zugleich
elementarsten inhaltlichen Anspruch nach sicherstellt. Dies aufgewiesen zu
haben ist die Leistung Kants. Auf unsere Frage nach der Ethik von Technik
angewandt bedeutet dies schlicht: Der Einsatz erfahrungswissenschaftli-
cher Erkenntnis und technologischen Kénnens muB sich daran bemessen
lassen, wieweit er zur Verbesserung menschlicher Lebensbedingungen und
zur Vermehrung menschlicher Daseinschancen und damit zur Entfaitung
menschlichen Personseins beitragt. Die Technik ist des Menschen wegen da
und nicht der Mensch der Technik wegen.

2. Ausweitung der ethischen Frage auf das Verhiltnis von Technik und
Natur: zur 6kologischen Problematik

Die Frage nach einer Ethik der Technik hat mit dem BewuBtwerden der
O6kologischen Problematik seit Anfang der siebziger Jahre unseres Jahrhun-
derts eine ganz entscheidende Ausweitung erfahren. Mit dieser 6kologi-
schen Problematik meldet sich jetzt zunehmend eine fundamentale Realitéat
zu Wort: Das Potential, innerhalb dessen Fortschritt geschieht, ist endlich.

4



Wo immer man ihn von einzelnen isolierten ZielgréBen her zu bestimmen
sucht, wirkt er in seinen Konsequenzen zerstérerisch und hebt sich so selbst
auf. Fehlwege und Fehlverstandnisse von Fortschritt haben ihren Preis. In
seinem Gefolge: Bevdlkerungsexplosion, Umweltzerstorung, Erschépfung
der Ressourcen.

Solche Erfahrungen von Endlichkeit, die erstmals das Zuordnungsverhaltnis
Mensch-Erde als Ganzes betreffen, zwingen zu grundlegender Korrektur.
Sie rufen nach einer Handlungsvernunft, die Fortschritt und Wachstum
nicht langer losgeldst von jenem Realgrund begreift, der sie Uberhaupt erst
ermoglicht. Der Mensch muB3 nochmals Gber sich hinauswachsen und end-
gtltig in die Verantwortung fir das Ganze der ihn tragenden Wirklichkeit
eintreten. Gerade darin hat sich seine Wiirde zu bewahren. Dies bedeutet
nun aber keineswegs Zuricknahme der unsere Gegenwart bestimmenden,
lernoffenen, kritischen, zukunftsoffenen Rationalitat, sondern gerade deren
Ausweitung. Erst so bleibt, um hier nochmals Teilhard de Chardin zu
zitieren: ,,Solidaritat und Verantwortung fur ein in Entwicklung befindliches
Universum‘*®) je und je real einlésbar.

Mit dieser Option fiir Rationalitat ist bereits eine erste deutliche Abgrenzung
getroffen. Die hier geforderte Korrektur am Fortschritts- und Wachstumsge-
danken hat nichts mit der iiberschwenglich vorgetragenen Forderung jener
zu tun, die jede gegebene Grenzerfahrung, jedes Risiko und jede Zumutung
im Fortschrittsgeschehen zum AnlaB3 einer pauschalen Zivilisationskritik
nehmen und eine Reduzierung von Technik, faktisch also deren Zurtick-
nahme, als Ausweg aus der Krise und als Voraussetzung fir eine kiinftige
alternative Lebensform propagieren. Solche Uberreaktion kann in der Tat
nur als Ausdruck rational unbewiltigter Angste verstanden werden, die
Uberall dort aufkeimen, wo der Grund, auf dem man steht, seine VerlaBlich-
keit zu verlieren scheint: Unstrukturierte Situationen erzeugen Angst.
Unstrukturierte Situationen sind solche, die dem Handelnden nicht mehr
berechenbar erscheinen und sonach fiir ihn eine unkalkulierbare Bedro-
hung darstellen. Als eine solche erscheint vielen zunehmend auch ein
undifferenzierter Fortschrittsglaube. Fortschrittsglaube ist nicht mehr lan-
ger die Optimismus verbreitende, haltgebende, strukturstiftende Triebkraft
einer auf Zukunft hin erschlossenen Gesellschaft. Der Fortschrittsgedanke
hat seine Eindeutigkeit verloren. Fortschritt stellt keine sich selbst definie-
rende GroBe mehr dar. Dieser Zusammenhang von Angst und erschuttertem
Fortschrittsglauben wird im Gbrigen auch durch die Beobachtung belegt,
daB die heute so offen zur Schau getragenen Zukunftsédngste wenigerin den
unterentwickelten Landern als vielmehr in den industriellen Wohlstandsge-
sellschaften des Westens und dort wiederum mehr in den saturierten Ober-
schichten als in den unteren anzutreffen sind. Im Gegenzug macht sich
gerade hier ein gewisser Neorousseauismus breit: ,,Zuriick zur Natur!*
Méglichst naturnahe HandlungsmaBstabe werden nunmehr als Universal-
heilmittel angeboten. Dies gilt im Hinblick auf hier etwa geforderte Formen
moglicher Energieversorgung aus ,,natiirlichen’, sich selbst regenerieren-
den Quellen ebenso wie fir ,,natirliche’* Erndhrungsmethoden, fir ,,natur-
liche" Heilverfahren oder ,,natiirliche” Formen der Empfangnisregelung.

5



Man wird solch naturnahen Handlungsmustern angesichts einer hochartifi-
ziell gewordenen Welt mit der ihr innewohnenden Eigendynamik die ihnen
eigene moralische Appellqualitat gewi3 nicht absprechen kénnen. Indem
der Mensch darin die auf Verselbstdndigung drangenden Produkte seiner
Vernunft dem Zweifel aussetzt und ihnen blinde Gefolgschaft verweigert,
kommt ihnen sogar eine nicht gering zu schatzende Korrektivfunktion zu.
Andererseits lassen sich selbst solch naturnahe HandlungsmaBstabe nicht
ohne Anstrengung der Vernunft ermitteln und aufstellen und erst recht nicht
ohne methodische, und d. h. wiederum durchaus artifizielle Ausgestaltun-
gen handhaben. Sie reprasentieren nicht Natur als solche. Zudem bleibt die
Frage, ob Natur darin nichtim Ganzen zu restriktiv ausgelegt wird, wenn nur
diese naturnahen Handlungsmuster dem ihr innewohnenden, auf Ausle-
gung und Entfaitung durch Vernunft angelegten Sinn gemaB sein sollen. Die
Frage verscharft sich, wenn man dazu libergeht, sie als einzige authentische
Lésungsform ethisch absolut zu setzen. Eben damit namlich verléren sie
bereits jede Plausibilitdt. Die Menschheit sahe sich mit ihnen in ihren
Lebens- und Entfaltungschancen an Bedingungen gebunden, die weit unter
dem MaB des verniinftig Moéglichen, Notwendigen und Verantwortbaren
liegen. Die Naturndhe von Handlungsregelungen ist offenkundig nicht auch
schon zugleich Garant ihrer Universalisierbarkeit.

3. Wir kranken nicht an einem Zuviel, sondern an einem Zuwenig an
Rationalitit

Von hier aus wird man dann aber zugleich auch die Auffassung zurtickwei-
sen missen, daB das Interesse des gegenwartigen Menschen an rationaler
Durchdringung der Wirkiichkeit 1angst zu méchtig geworden sei, daB es also
endlich in seine Grenzen gewiesen werden misse. Es erscheint mehr als
fragwiirdig zu meinen, wir krankten an einem Zuviel an Vernunft angesichts
einer Entwicklung, mit der kuinftige Generationen vom vermeintlichen Fort-
schritt nur noch die Wunden zu erben drohen, die er dem Menschen und der
Welt geschlagen habe. Jene Verfallstheoretiker und Kulturpessimisten vom
Schiage Ivan lllichs haben eben am Ende nicht recht mit der Meinung, daB
das Interesse des gegenwartigen Menschen an rationaler Durchdringung
der Wirklichkeit 1angst zu machtig geworden sei, daB es also endlich in seine
Grenzen gewiesen werden musse: Weg von der technisch-wissenschaftli-
chen Kultur, zuriick zum einfachen Leben! — Ein gefahrlicher TrugschiuB.
Der Mensch darf und kann sich nicht mehr aus den Verantwortungen
entlassen, die sich ihm im Gang neuzeitlicher Vernunft- und Freiheitsge-
schichte eroffnet und auferlegt haben. Fiir finf Milliarden Menschen gibt es
keine 6kologischen Nischen. Ich wage demgegeniiber die These, daB wir in
Wahrheit nicht an einem Zuviel an Rationalitat kranken, sondern an einem
Zuwenig. Eindimensionale Technologien jeglicher Art wirken sich am Ende
als zerstdrende Faktoren aus. Das ¢kologische Gleichgewicht Mensch-Erde,
wie es sich unter der Voraussetzung einer vorneuzeitlichen Vernunft durch-
gangig fast von selbst herstellte, muB heute bewuBt und umfassend als
Bedingung kiinftigen Lebens, ja Uberlebens, in lern- und korrekturoffener

6



Rationalitdt nach und nach heraufgefiihrt und gesichert werden. Es gibt
faktisch keinen Bereich mehr, den der Mensch aus seiner Verantwortung
entlassen und sich selbst liberlassen kann. Jeder Zuwachs an Erkenntnis
der uns umgreifenden Wirklichkeit, jedes neuentwickelte Verfahren, jede
technische Erfindung, jeder medizinische Fortschritt schafft zugleich neue
Okologische, 6konomische, soziale, physiologische und psychologische
Tatbestande, Bedirfnisse, Probleme, die ihrerseits wiederum neue sachge-
rechte Lésungen fordern. In all dem geht es dann freilich um eine Rationali-
tat und darin um eine Vorstellung von Fortschritt, die das Ganze des Lebens
und der menschlichen Lebenswelt im Blick hat und die eben damit auch die
Herrschaft des Menschen uber die Natur zugleich als Auftrag zu ihrer
Erhaltung und Fortfiihrung versteht.

Gerade die Tatsache, daB die Natur zurickschlagt, wo der Boden ihrer
Bedingungen preisgegeben, wo ihre Okologie zerstért und ihre Ressourcen
gepliindert werden, zeigt an, daB sich auf die Dauer kein Fortschritt aus-
zahlt, der nicht zugleich von der Natur mitgetragen wird. Menschliche
Vernunft ist die Vernunft einer Natur, die in ihrem ebenso gewaltigen wie
versehrbaren Potential nur in dem MaBe verfligbar bleibt, als der Mensch
respektiert, daB sie nicht darin aufgeht, allein fiir den Menschen dazusein.
Insofern bleibt es der menschlichen Vernunft grundsétzlich verwehrt, die
Méglichkeiten ihres Kénnens ungefragt zum RichtmaB ihres Dirfens zu
machen. Der Mensch darf nicht alles, was er kann. Hier setzt die Natur selbst
die unerbittlichen Grenzen.

Die Forderungen nach der 6kologischen Ausrichtung technischen Handelns
ist, von daher gesehen, keineswegs eine dem technischen Handein duBer-
liche, der es sich kraft seiner Eigengesetzlichkeit entziehen kann. Sie
erscheint vielmehr in ihm selbst, sofern es in der Hinordnung auf humane
Ziele steht. Erst damit erscheint dann auch zugleich der Vorstellung jener
der Boden entzogen, die Wesen und Anspruch o6kologischer Ethik aus
einem prinzipiellen Gegensatz zur Technik begreifen zu miissen meinen und
entsprechend technische Bemihungen um Umweltschutz als billige Augen-
wischerei zu verdachtigen suchen. Demgegeniber mussen wir lernen, die
schadlichen Aspekte der Ausweitung der technischen Welt als das zu
erkennen, was sie tatsachlich sind, ndmlich deren in Wahrheit nicht aufgear-
beitete Nebenwirkungen und Nebenfolgen: ,,Keine Konsequenz der Tech-
nik, sondern Zeichen ihrer Imperfektion, die zu Gberwinden wiederum der
Technik zugemutet und abverlangt werden kann.'' Dies ware ohne Zweifel
der entschieden bessere Weg gegeniiber einem unterschiedslosen ,,Zuriick-
fahren** der Technik.®) Schlechthin alternative Lebensform, als Gebot fir
alle, ist in der Tat keine Alternative.

4. Christlicher Schopfungsglaube: Option fiir eine verantwortete Welt

Christlicher Glaube versteht die Erde und das Universum als Schopfung
Gottes. Aus dieser Tatsache gewinnt aller rationale Umgang des Menschen
mit der Wirklichkeit zugleich seine urspringliche theologische Legitima-
tion, ndmlich mit der darin radikal vorgenommenen Entdivinisierung (Ent-

7



gottlichung) der Welt und der gleichzeitigen Einweisung des Menschem in
die Herrschaft iber diese Welt. Mit dem offenbarungs-theologisch geltend
gemachten Anspruch der alleinigen Gottheit Gottes, der letztlich erst im
Erfassen der Welt als Schopfung, als Werk Gottes konsequent zu Ende
gedacht ist, verliert die den Menschen umgreifende naturale Wirklichkeit
jede mythische, magische und divine Bedeutung und damit zugleich ihre
vorgeordnete, aus solcher Uberlegenheit flieBende moralische Appellquali-
tat. Theologie, Kosmologie und Soziologie, die vorher eine untrennbare
Einheit bildeten, treten definitiv auseinander. Von daseienden Géttern ent-
leert, wird die Welt Herrschaftsraum und Arbeitsfeld des Menschen. Dieser
in der biblischen Offenbarung eingeleitete ProzeB der Entdivinisierung der
Welt (die Sonne ist nicht mehr ein Gott, sondern eine Leuchte; der Mond
keine Gottin, sondern eine Ampel) findet seine konsequente Weiterfihrung
in der Entmythologisierung der entsprechenden biblischen Verstehensmu-
ster. Ein Vorgang, der seine Voraussetzungen in den von Kopernikus iber
Galilei bis Darwin reichenden naturwissenschaftlichen Einsichten in grund-
legende GesetzmaBigkeiten und Zusammenhéange der Weltwirklichkeit hat
und der dann schlieBlich in der theologischen Hermeneutik unseres Jahr-
hunderts insbesondere durch Bultmann ratifiziert wurde. Das aber bedeutet:
In der Forderung der Entmythologisierung wird die bibeltheologisch einge-
leitete Entdivinisierung der Welt auf der Erkenntnisebene zu Ende gebracht.
Dialogpartner der Theologie sind dabei insbesondere die Naturwissen-
schaftler. Die Entmythologisierungsdiskussion vollzieht sich weitgehend im
Gesprach mit ihnen.

Sehr viel weniger spektakuldr und fast unbemerkt schiebt sich aber noch ein
weiteres Problem in den Vordergrund, das sich erst mit der Heraufkunft der
modernen Sozial- und Humanwissenschaften stellt und fir das nicht einmal
ein entsprechend griffiges Reizwort dhnlich dem der Entmythologisierung
zur Verfigung steht. Zu mdoglichst neutraler Charakterisierung des zwr
Frage stehenden Sachverhalts mdchte ich hierfiir einen Terminus heranzie-
hen, der in der amerikanischen Sozialpsychologie, speziell der Identitatsfor-
schung Bedeutung gewonnen hat, namlich den der Reifizierung, das heit
der Versachlichung und Konkretisierung der Bedingungen menschlichen
Gelingens. Mit der Reifizierung seiner Bedingungen fiihrt der Mensch dem-
nach dasjenige nunmehr auch auf der anthropologischen Ebene zu Endie,
was im Entdivinisierungsgedanken immer schon angelegt ist: Er kommt sich
selbst auf die Spur. Er beginnt die tatsdchlichen AusmaBe seines Kénnenis,
seiner GroBe und seiner Grenzen zu entdecken. Er erkennt seine Lebenszw-
sammenhénge, seine Paldogenese, seine Psychogenese, das Geflecht sei-
ner 6konomischen, soziologischen psychologischen Bedingtheiten. Er wird
zum Entdecker seiner eigenen Okologie. Darin ist der mit der Heraufkumft
der kritischen Vernunft entwickelte Gedanke der Autonomie, der Befreiumg
von fremder Autoritdt jeglicher Art bereits vorausgesetzt. Eben darin aber
tritt jetzt zugleich die besondere theologische Bedeutung der Humanwis-
senschaften zutage. Durch sie empféngt dasjenige Gewichtigkeit und Inhailt-
lichkeit, was den Menschen seiner urspriinglichen Struktur nach in seiner
theologischen Dimensionierung von Anfang an charakterisiert, namlich

8



seine Gottebenbildlichkeit (Gen 1,27). Nach Thomas von Aquin, der den
theologisch-anthropologischen Gehalt dieser Chiffre hier meines Erachtens
im Kern trifft, ist der Mensch imago dei, Bild Gottes, insofern er entspre-
chend seinem Urbild, also Gott selbst, Ursprungsprinzip seiner eigenen
Werke ist, und zwar kraft seiner Vernunft und seiner Freiheit.”) Der Mensch
ist das Wesen der Selbstursachlichkeit, das seine Handlungen mit Wissen
und Willen zu setzen im Stande ist und darin Macht hat (iber seine Werke.?)
Hieraus flieBt zugleich seine einzigartige Vollmacht: seine Teilhabe an der
,,divina providentia*, an der Vorsehung Gottes. Sie geschieht darin, daB er
fir sich und andere Vorsehung auszuuben vermag (sibi ipsi et aliis provi-
dens).%) Kraft der ihm eigenen naturhaften sittlichen Vernunft nimmt der
Mensch sonach aktiv teil an der géttlichen Ordnungsvernunft. Eben dieser
Sachverhalt findet seine imperativische Form in dem Auftrag zur Herrschaft
Uber die Erde (Gen 1,28). Dieser Auftrag zur Herrschaft aber empfangt sein
MaB aus eben jener selbstverantwortlichen Vernunft, die die menschliche
Gottebenbildlichkeit ausmacht: Die Herrschaftsstellung des Menschen tber
die Natur korrespondiert zugleich seine Einbettung in die Natur.
Judisch-christliche Tradition wird haufig mit besonderem Verweis auf eben
diese Stelle als einer der Faktoren in Anspruch genommen, die die mederne
Beherrschung der Natur durch Wissenschaft und Technik ermdglicht
haben. Die Welt wird zu einem der Gestaltung freigegebenen Objekt des
Menschen. Nachdem nun die Grenzen des Wachstums und damit die Gren-
zen technischer Weltbeherrschung sichtbar geworden sind, fallt mit dem
technischen Herrschaftswissen auch die jiidisch-christliche Tradition als
eine seiner weltanschaulichen Wurzeln unter das Verdikt einer bedenkenlo-
sen Ausbeutung der Natur. Solche Kritiker (ibersehen freilich, daB8 der
biblische Auftrag zur Herrschaft ganz und gar nicht im Sinne einer Willkir-
herrschaft verstanden sein will, die den Menschen zu beliebiger Verwen-
dung der Ubrigen Kreatur erméachtigt, sondern vielmehr Auftrag an ihn ist,
die Erde zu seinem Haus und seiner Heimat zu machen. Das aber impliziert:
der Mensch kann nur im verantwortlichen Umgang mit der Natur existieren.
Mensch und Natur sind Mitgeschopfe, zu einer Schicksalsgemeinschaft
verbunden.'®) Dies wird noch deutlicher aus dem Kontext jenes anderen
Auftrages im zweiten Kapitel der Genesis, nach welchem Adam das Paradies
dieser Welt anvertraut wurde, daB er es — so wortlich — ,,bebaue und
bewahre" (Gen 2,15). Der Herrschaftsauftrag ist zugleich Gartnerauftrag.

5. Ehrfurcht vor der Natur im Anspruch einer personalen Ethik

Dies fordert nun aber zugleich eine wesentliche Korrektur an einem einseiti-
gen ethischen Anthropozentrismus, der die auBermenschliche Natur nur in
ihrer Hinordnung zum Menschen sieht und sie darin zur bloBen Sache ohne
Eigenwert macht. Nur der Mensch ist — mit Kant zu sprechen — ,,Zweck an
sich selbst'’. Hierauf baut ja in der Tat jede personale Ethik auf.

Die in der menschlichen Personwiirde gegebene oberste inhaltliche Bemes-
sungsgrundlage sittlichen Handelns gewinnt ihre Uberzeugungskraft in der
Tat nicht aus Vorgaben der Natur, sondern aus der Konstituierung des

9



Menschen als moralisches Subjekt durch Vernunft. Die Wiirde der menschli-
chen Person ist unantastbar! Diese Maxime gebietet in ihrer Konsequenz
genau das, was Kant in den kategorischen Imperativ faBt, daB der Mensch
,von keinem Menschen (weder von anderen noch sogar von sich selbst)
bloB als Mittel gebraucht werden darf, sondern jederzeit zugleich als
»Zweck an sich selbst' respektiert bleiben muB. Ebendarin besteht seine
Wiirde ,,dadurch er sich Gber alle anderen Weltwesen, die nicht Menschen
sind, und doch gebraucht werden kénnen, mithin Gber alle Sachen er-
hebt.")

Aufden ersten Blick scheint es, alsobdamitdie Naturalsodoch nureine Sache
wire. Steine, Pflanzen und Tiere haben in der Ethik nichts zu suchen.

Es war bekanntlich Albert Schweitzer, der demgegeniiber erstmals in unse-
rem Jahrhundert das ethische Prinzip auf alles Leben auszudehnen versucht
hat. ,,Die Ehrfurcht vor dem Leben®, so argumentiert er, ,,gibt mir das
Grundprinzip des Sittlichen ein, daB das Gute in dem Erhalten, Férdern und
Steigern von Leben besteht und daB Vernichten, Schadigen und Hemmen
von Leben bése ist.*'?) Auf die Paradoxie dieses Prinzips macht W. Schulz
aufmerksam: ,,Wir wissen, daB es eindeutig gilt, und wir wissen zugleich,
daB wir standig dagegen handeln und sogar — so meinen wohl die meisten —
handeln missen."1%)

Eine Maxime, die uns mit ihrer moralischen Remystifikation der Natur
permanent schuldig spricht? Ist solche undifferenzierte Ausweitung not-
wendig? LaBt sich das ethische Prinzip auf einem biologischen Sachverhalt
aufbauen und von ihm her begriinden? Oder ist noch eine andere Méglich-
keit gegeben, den verantwortungsvollen Umgang mit der Natur nicht empi-
risch — vom Prinzip Leben her — zu begriinden, sondern personal aus dem
Wesensaufbau des Menschen selbst? Ich sagte eben: Die in der menschli-
chen Personwiirde gegebene oberste inhaltliche Bemessungsgrundlage
sittlichen Handelns gewinnt ihre Uberzeugungskraft nicht aus Vorgaben der
Natur, sondern aus der Konstituierung des Menschen als moralisches Sub-
jekt durch Vernunft. Damit ist in der Tat ein Kriterium gewonnen, das alles
menschliche Handeln, soll es das Signum der Verniinftigkeit und Verant-
wortlichkeit tragen, der beliebigen Verfligbarkeit entzieht. Aus eben demsel-
ben Kriterium muB dann aber auch die ihm gleichfalls innewohnende nor-
mative Konsequenz fiir den Umgang des Menschen mit der Natur gezogen
werden. Denn wenn es Vernunft ist, die menschliches Personsein in seiner
Wiirde qualifiziert, diese Vernunft aber ihrerseits in der ihr vorgegebenen
Natur den sie tragenden Grund erkennt, dann kann sich der Mensch nicht
ohne Preisgabe seiner Wiirde als vernlinftiges Wesen darin gleichzeitig der
Verantwortung fiir die Natur entziehen. Personwiirde schlieBt sonach ein je
Hochstes an verantwortlichem Umgang mit der Natur ihrem Wesen nach ein.
Die Ehrfurcht vor der Natur als Motivation zu deren groBtmdglicher Hege
und Forderung stellt sonach kein selbstandiges, dem Personprinzip Gberge-
ordnetes Prinzip dar, sondern muB vielmehr als eine im Personprinzip selbst
mitangelegte Forderung verstanden werden. Soll der Mensch seiner Wirde
als Person, als Vernunftwesen gerecht werden, so ist darin zugleich eine
gescharfte Verantwortung fiir alles Lebendige eingeschlossen. Und zwar

10



genau im Sinne der Konkretisierungen Schweitzers: ,,Wo ich irgendwelches
Leben schadige, muB ich mir dariber klar sein, ob es notwendig ist. Uber
das Unvermeidliche darf ich in nichts hinausgehen, auch nicht in scheinbar
Unbedeutendem.“%)

6. Kriterien fiir die Inkaufnahme von Risiken bei der systematischen
Nutzung der Naturkrafte

Wir haben gesehen, daB technische Entscheidungen durch ihre lebensbe-
deutsamen Folgen zugleich immer auch moralische Entscheidungen sind.
Dabei wird man zusatzlich in Rechnung stellen missen, daB manche dieser
Entscheidungen fiir die Existenz des Menschen in einer technischen Welt
schlechthin grundlegend sind. Das gilt beispielsweise schon im Bezug auf
Entscheidungen iber Energiefragen. Solche grundlegenden technischen
Entscheidungen — auch hier sei nochmals Kluxen zitiert — ,,sind nicht
,privat’, im Gewissen abzumachen, sondern kénnen letztlich nicht anders
als ,politisch’ gefallt werden: flr eine und im Namen einer Gemeinschaft,
welche am Ende die der Menschheit insgesamt ist; und nicht nur die der
existierenden, sondern auch kunftiger Menschen, die wir mit unserer Ent-
scheidung festlegen. Allerdings miissen wir entscheiden — auch eine Ver-
weigerung der Entscheidung hat ebenso Folgen wie ein EntschluB. Es gibt
keine Méglichkeit folgenloser Enthaltung.*'%)

Wir haben ferner gesehen, daB technisches Handeln, das in die Natur
eingreift, neben der beabsichtigten Wirkung immer auch Nebenwirkungen
hat, die es — wiederum mit technischen Mitteln —aufzufangen gilt. Die Frage
bleibt nun — erstens —, wieweit dies leistbar ist, und — zweitens —, wo nicht,
nach welchen ethischen Kriterien mogliche Risiken und in Kauf zu neh-
mende Nebenfolgen abzuwégen sind. Ist also — erstens — ein Auffangen
unerwunschter Nebenwirkungen grundsétzlich erreichbar? Nehmen wir
dabei zundchst den eklatanten MiBbrauchsfall, namlich daB menschliiche
Vernunft immer auch unter der Versuchung steht, sich gegen bessere
Einsicht den sie jeweils dominierenden Interessen hérig zu machen. Fahr-
lassigkeit, Verblendung, Zynismus oder was immer hieraus an unverant-
wortlichen, weil zerstérerischen Haltungen erwachsen kann, dulden keinen
nachtraglichen Freispruch. Niemand wird hier manifesten Umweltsiindern
ein gutes Gewissen verschaffen wollen. Der Losungsweg kann in diesem
Falle nur schlicht lauten: groBtmogliche Aufarbeitung angerichteter Scha-
den und Umkehr zu verantwortlichem Handeln. Aligemein, auf Zukunft hin
betrachtet, aber bedeutet dies zugleich, aus dem Stadium einer bisher meist
nachtraglichen Bekdmpfung eingetretener Umweltzerstérung herauszutre-
ten und zu einer vorsorgenden und planenden Umweltpolitik iberzugehen.
Unser eigentliches Problem ist jedoch noch ein anderes. Menschliche Ver-
nunft ist zwar — weil auf Wahrheit hin ausgelegt — grundsétzlich der Erkennt-
nis dessen, was ist und was sein soll, fahig, unterliegt jedoch zugleich als
endliche geschaffene GréBe der Mdoglichkeit des Irrtums. Irrtumsféahigkeit
und Planungsbegrenztheit, und damit Entscheidungsunsicherheit und Ent-
scheidungszumutung gehéren zu den Kennzeichen menschlichen Han-

11



delns. Damit aber kehrt in den ProzeB der konkreten Entscheidungsfindung
jenes Gesetz von Versuch und Irrtum wieder, das sich in anderer Weise auch
schon im Volizug der vernunftlosen Natur zeigt. Menschliche Vernunft
vermag nicht in all ihrem Vorgehen alles zu iberschauen, sondern begreift
das optimal Mégliche am Ende vielfach erst aus dem, was sich als Folige
ihres jeweiligen Tatigwerdens im Nachhinein zu erkennen gibt. Dem vermag
sie freilich wiederum durch Sammeln von Erfahrung und methodische
Ausweitung des BewuBtseins entgegenzusteuern, so daB viele lUberflissige
Fehler vermieden werden kénnen. Dennoch: ein Rest von dysfunktionalen
Folgen bleibt. Menschlicher Handlungswille kann selbst dort, wo er von
einem AuBersten an lernbereiter korrekturoffener Vernunft bestimmt bleibt,
in seinem Ordnen und Gestalten im Umgang mit konkurrierenden Giitern
nicht alles unversehrt lassen. Und zwar nicht nur deshalb, weil Entschei-
dungssicherheit in bezug auf die zu bedenkenden Konsequenzen seines
Handelns gegebenenfalls nur in Anndherungswerten erreicht werden kann,
sondern wesentlich auch aus dem Grunde, weil es keine schlechthin bruch-
losen, konfliktfreien Lésungen gibt, soll es tiberhaupt zu Lésungen oder gar
zu neuen, das Humane voranbringenden héheren Sinngestaltungen kom-
men. Alles hat seinen Preis, nichts geht nahtlos auf. Es gibt keine konflikt-
freie Moral.

Dabei wird man bereits in Rechnung stellen miissen, daB schon die auBer-
menschliche Natur keine Ordnung préastabilisierter Harmonie ist, sondern
die eines, wenn auch langsam so doch standig sich verdndernden, zu je
héherer Komplexitat tendierenden Systems von FlieBgleichgewichten, in
dessen FluB immer wieder die eine ihrer geschépflichen Mdglichkeiten
zugunsten anderer, neuer, geopfert wird. Insofern ist also der Konflikt schon
.von Natur“, namlich um der Selbstiuberbietung und Steigerung dieser
Natur willen mit eingeplant. Dies scharft sich nun nochmals in eigener Weise
zu, wo der Mensch auf den Plan tritt und kraft seiner Vernunft Geschichte
beginnt. Denn von nun an ist es die menschliche Vernunft, die in den
Formen der menschlichen Kultur je neue, je héhere Komplexitaten schafft
und sich unter dieser Voraussetzung mit der ihr darin zum Herrschaftsfeld
gewordenen und sie dennoch zugleich tragenden Natur aus eigener und
letztlich undelegierbarer Verantwortung abstimmen muB. Die hier zu mei-
sternden Konfliktsituationen gewinnen ihre Besonderheit dadurch, daB der
Mensch darauf verwiesen ist, sich in den Formen der Kultur gleichsam eine
zweite, durchaus artifizielle Welt zu errichten, die als solche erst liber die
ordnenden und gestaltenden Eingriffe seiner Vernunft in die Welt der Natur
moglich wird und auf Grund der wesenhaften Entwurfs- und Lernoffenheit
dieser Vernunft zugleich sehr viel groBeren und schnelleren Wandlungen
unterliegt als die ihr vorgegebene von sich aus wirkende Natur selbst.
Entsprechend héaufiger ergeben sich denn auch mdégliche und unter
Umstéanden auBerst folgenreiche Dysfunktionalitdten. Zumutung und
Ermessen bleiben die standigen Begleiter. Erreichbar, im Bezug auf den
technischen Umgang it der Natur, ist durchweg nur das jeweils groBtmaég-
liche MaB an Konfliktminimierung. Es ist dort gegeben, wo es gelingt, relativ
stabile Zuordnungsverhéltnisse zu schaffen, in denen die konfligierenden

12



Faktoren optimal aufeinander abgestimmt sind. Wie sich dies aber konkret
bemessen 1aBt, fihrt uns nun zugleich zur zweiten und letzten Frage,
namlich: Nach welchen ethischen Kriterien sind mogliche Risiken und in
Kauf zu nehmende Nachfolgen abzuwagen?

Das entscheidende Abwagungsprinzip lautet hier: Wenn ein an sich gutes
Ziel nicht ohne Nebenfolge zu erreichen ist, so darf das als mdgliche
Nebenfolge eintretende Ubel niemals gréBer sein als das Ubel, das eintreten
wiirde, wenn die Handlung unterbliebe. Das Ubel eines Handlungsverzichts
muB sich also in jedem Fall als groBer erweisen als das gegebenenfalls
eintretende Ubel der Handlungsfolgen. Damit ist eine Maxime gesetzt, die
dem Handelnden zwar die Zumutung, Ursache méglicher Ubel sein zu
missen, nicht einfachhin abnimmt, ihm aber dennoch den Weg zu einem
Handeln er6ffnet, das verantwortliches Handeln bleiben kann. Sie bewahrt
ihn davor, die Mittel dem Zweck blindlings unterzuordnen und um eines
guten Zieles willen die hierfiir in Kauf zu nehmenden Ubel um jeden Preis zu
zahlen. Was man also damit gerade nicht rechtfertigen kann, ist die dem im
Grunde zutiefst entgegengesetzte Auffassung, daB der Zweck die Mittel
heilige, daB also jedes Mittel recht sei. Was sie dieser gegentiiber vielmehr
verpflichtend deutlich macht, ist die Tatsache, daB der Zweck seinen Sinn
verliert, wo immer die negativen Nebenwirkungen, ber die er zu erreichen
und zu sichern ist, seinen eigenen positiven Wert Ubersteigen.

7. Kernenergie - ja oder nein?

Wenn wir dies hier einmal auf das im Rahmen der Energieproblematik
derzeit am heftigsten diskutierte Problem Kernenergie anwenden, so hieBe
dies: Die Errichtung von Kernkraftwerken ist dann legitim, wenn die durch
sie entstehenden moéglichen Gefahren geringer sind, als die Gefahr, die sich
aus einem Verzicht auf Kernenergiegewinnung ergeben wiirde.

Sollen wir hier zu einem positiven Urteil kommen, so miissen dann aller-

dings entsprechend folgende Bedingungen erfiillt sein:

1. Zureichende Engergieversorgung ist ein fiir die Menschheit unverzicht-
bares und daher notwendig anzustrebendes Gut.

2. Wir verfiigen uber keine zureichende Energiequelle, deren Nutzung ohne
tatsdchliche oder zumindest negative Nebenwirkung bleibt.

3. Nach derzeitigem Erkenntnisstand 148t sich die Energiesicherung ohne
die Engergiequelle Kernkraft auf absehbare Zeit nicht zureichend sicher-
stellen.

4. Das in der Kernenergiegewinnung liegende und aus ihr erwachsende
mdgliche Gefahrenrisiko ist im Prinzip beherrschbar.

5. Das Gefahrenrisiko ist selbst noch im Falle eines ,,groBten anzunehmen-
den Unfalls* begrenzt.

Treffen die genannten Bedingungen gleichermaBen zu, so 148t sich ein
grundsatzliches argumentatives Nein gegeniiber Kernenergie nicht auf-
rechterhalten. Insofern sie sich ndmlich darin als das gegeniiber anderem
geringere Ubel erweist, kann sie auf keinen Fall als eine prinzipiell negativ

13



einzustufende Mdglichkeit, als etwas ,,in sich Schlechtes" behauptet
werden.

Auf der anderen Seite kann man aber hieraus ebensowenig auch schon ein
bedingungsloses Ja folgern, da die genannten Bedingungen eine Reihe von
Pramissen enthalten, die, auf den konkreten Fall bezogen, ihrerseits weite-
rer Abwagungen bedirfen, als solche also keine ,,ein fir allemal‘* giiltige
Antwort zulassen. Dies gilt bereits fir die Frage nach MaBstaben, nach
denen die im Prinzip als notwendig erkannte Energieversorgung zugleich
als ,,zureichend* zu bestimmen ist. Dabei wird man zunachst quantitative
Gesichtspunkte in Betracht zu ziehen haben: Die Zahl der Bevdlkerung
eines Gebietes und das Potential an vorhandenen alternativen Energieres-
sourcen. Gleichzeitig sind jedoch ebenso auch qualitative Gesichtspunkte
in Rechnung zu stellen, wie sie sich aus dem erreichten bzw. erreichbaren
technisch-kulturellen Niveau ergeben. Wieweit man diese gelten lassen will,
héngt dann freilich von der Entscheidung dariber ab, welche Bedurfnisse
und Anspriiche, deren Befriedigung nicht ohne Einsatz von Energie sicher-
gestellt werden kann, als menschlich wichtig, angemessen, legitim und
sinnvoll zu erachten sind. Solche Entscheidungen aber lassen sich auf jeden
Fall nicht losgelést vom Stand der jeweiligen gesamtkulturellen Entwick-
lung treffen. Es gibt nicht den Menschen als reines Naturwesen, er ist
vielmehr von Natur auf Kultur hin angelegt, (iber deren jeweilige Entfaltun-
gen er Uberhaupt erst seine tatsdchlichen Daseinschancen als Mensch
gewinnt. Von daher erscheint es im Gbrigen voéllig verfehlt, die als solche
notwendig einzubringende Unterscheidung zwischen moralisch gerechtfer-
tigten und moralisch nicht gerechtfertigten Anspriichen und Bediirfnissen
an die Unterscheidung zwischen naturlich gegebenen und kiinstlich
geweckten Bedlrfnissen zuriickzubinden und so das eine mit dem anderen
undifferenziert gleichzusetzen. Gilt doch fir fast alle Kulturgiter, also nicht
nur fir die 6konomischen, daB sie dem Menschen erst durch Weckung,
durch Erziehung und Bildung zum Bediirfnis werden.®) So wird beispiels-
weise niemand das Bedurfnis nach menschlichem Austausch in Wort und
Schrift als sittlich ungerechtfertigtes Bediirfnis betrachten und damit dem
Analphabetentum das Wort reden wollen, obschon es sich um hochentwik-
kelte, durchaus kiinstliche, auf Erfindung und Vereinbarung beruhende
Kommunikationsformen handelt. Schriftsprache gibt es erst seit wenigen
Jahrtausenden und technische Bild- und Tonvermittlung erst seit wenigen
Jahrzehnten.

Erst aus diesem Gesamtzusammenhang, der den sich sowohl nach quanti-
tativen als auch nach qualitativen Gesichtspunkten bestimmenden Bedarf
an Energie wesentlich mitumfaBt, kann nunmehr entsprechend auch die
Frage nach der Notwendigkeit des jeweiligen Einsatzes von Kernenergie mit
zureichender moralischer Sicherheit entschieden werden. Er erscheint sitt-
lich dort vertretbar, wo das sich hieraus ergebende moralisch geforderte
MaB an Energie im gegebenen Fall nicht ohne Kernenergie sicherzustellen
ist. Darin bleibt selbstverstandlich vorausgesetzt, daB die bereits genannten
funf generellen Bedingungen ohne Abstrich gelten und die konkrete Nut-
zung ohne Inkaufnahme zusétzlicher vermeidbarer Risiken, die es hierbei

14



etwa im Bezug auf die weitergehenden Fragen des Standorts, der Wieder-
aufbereitung, der Endlagerung usf. zu berucksichtigen gilt, erfolgen kann.
Technische Entscheidungen, so haben wir gesagt, sind zugleich moralische
Entscheidungen. Moralische Entscheidungen aber zielen auf Einlésung und
Sicherung des Humanen in seinen tatsachlichen je und je von den Umstéan-
den her gegebenen sachlichen und technischen, individuellen und sozialen,
kulturellen und ékologischen Mdéglichkeiten. Wo sich Moral nur noch vom
Realisierungsunwiirdigen, nicht aber zugleich auch vom tatsachlich Reali-
sierbaren bestimmen 1aBt, wird sie zur bloBen ,,Zuschauerethik".

8. Der ethische KompromiB: legitime Volizugsweise des Willens Gottes

In all dem geht es letztlich um eine Optimierung konkurrierender ZielgréB8en,
und damit zugleich um generelle Konfliktminimierung. Dies erinnert uns
daran, daB sich keine ein fiir allemal stimmige Losung erreichen 148t, wie sie
eine konfliktfreie Moral einreden modchte. Optimierung bedeutet aber
zugleich mehr als bloBes Krisenmanagement. Optimierung hat durchaus
etwas mit vorausschauender Planung zu tun. Es geht gerade nicht nur
darum, Lécher zu stopfen, sondern vielmehr um lernbereites Vorausdenken
im Rahmen dessen, was moglich ist: Zukunft antizipieren und das als
relevant Erkannte in die Verantwortung hineinnehmen und in politisches
Handeln umsetzen. Dies alles aber geht nicht ohne KompromiB, und zwar
auch nicht unter den Voraussetzungen eines optimal guten Willens der
Beteiligten.

Hierauf muB noch etwas naher eingegangen werden. Die Anstrengungen
des Menschen gelten zu einem groBen Teil der Uberwindung vorsittlicher
Ubel. Der Mensch ist einerseits mit der bleibenden Féhigkeit ausgestattet,
gegebene Zustidnde zu Uberschreiten und Erreichtes zu lberbieten. Dies
zeigt sich nirgends deutlicher als gerade an der neuzeitlichen Kultur mit
ihren ungeheuren Anstrengungen, die empirischen Bedingungen menschli-
chen Gelingens freizulegen. Der Mensch kann offenbar mehr, als er bisher
schon erreicht hat. Andererseits ist diese Fahigkeit des Menschen, sich
selbst zu uberbieten, weder beliebig noch grenzenlos. Er bleibt in all seinem
Ausgreifen der Endliche, eingebunden in das Potential einer Welt, das ihn in
seiner Endlichkeit je und je neu begrenzt. Das unentrinnbare Fazit: Der
Mensch kann zwar mehr, als er bisher geleistet hat, er kann aber in Wahrheit
zugleich weniger, als er zu seinem Gelingen braucht. Jeder medizinische,
jeder technische, jeder wissenschaftliche, jeder wirtschaftliche Fortschritt
schafft zugleich neue Probleme. Es gibt keinen Fortschritt, der nicht seinen
Preis hat. Bekommt er das eine Ubel in den Griff, entstehen ihm dadurch
zugleich andere. Der Antagonismus von Unbegrenztheit und Begrenztheit,
von GréBe und Elend, von Komplexitat und Entropie ist ein menschliches
Dasein generell charakterisierender Sachverhait, der sich bereits im vorsitt-
lichen Bereich zeigt und der dann schlieBlich den Grund dafiir abgibt, daB
sich der Mensch dann auch ethisch in seinen eigenen Moglichkeiten immer
wieder vergreift, sei es, daB er hinter ihnen zuriickbleibt oder sei es, daB er
sie Uiberschéatzt, eben darin aber jetzt allemal seinen genuinen Status als

15



Geschopf verkennend. Wir werden also hier nochmals eine aus den Endlich-
keitsstrukturen des Menschen erwachsende Form des ethischen Kompro-
misses von einer aus spezifischen Verschuldungsdispositionen erwachsen-
den Form unterscheiden missen.)

Gerade darin aber zeigt sich nun, daB die Unausweichlichkeit des ethischen
Kompromisses nicht erst eine Folge menschlicher Sunde darstellt, sondern
seiner tiefsten Wurzel nach im schépfungsmaBig gegebenen Tatbestand der
Endlichkeit aller Dinge griundet. Der ethische KompromiB erweist sich so als
legitime Vollzugsweise des Willens Gottes. Nirgends deutlicher als hier zeigt
sich der Realismus einer christlich geleiteten Handlungsvernunft. Darin
unterscheidet er sich von jedem Schwarmertum, das der Faszinationskraft
seiner eigenen Utopie zu erliegen droht und den Himmel auf die Erde
zwingen mochte. Er unterscheidet sich ferner von jenem Defatismus, der vor
jeder Zukunft resignierend sich in immer neuen Verfallstheorien geféallt und
erschopft. Er unterscheidet sich aber ebenso auch von jener technokrati-
schen Hybris unangefochtener Fortschrittsglaubigkeit, die keinerlei letzte
Erlédsungsnot mehr kennt. Christlicher Umgang mit der Welt und den ihr
innewohnenden Méglichkeiten bleibt demgegeniiber von dem gelassenen
Mut einer Verantwortungshaltung bestimmt, die gerade weil sie sich letzte
Vollendung nicht selbst zumuten muB, sich den Chancen und Herausforde-
rungen des Kairos unverkirzt zu stellen wagt.

Anmerkungen

1) P. Teilhard de Chardin, Der Mensch im Kosmos, Minchen 1959, 238.

2) W. Kluxen, Moralische Aspekte der Energie- und Umweltfrage, in: Handbuch der christlichen Ethik, Bd. 3,
hrsg. von A. Hertz, W. Kortf, T. Rendtorff, H. Ringeling, Freiburg 1982.

3) Ebd.

4) Ebd.

5) P. Teilhard de Chardin, a.a.0O. 238.

6) W. Kluxen, a.a.O.

7) Thomas von Aquin, Summa Theologiae I-l, prologus.

8) Dahin weist die Bestimmung des Menschen als ,,sui causa“ als ,,principium suorum propriorum actuum'';
er hat die ,,potestas suorum operum" (De veritate XXIV, 1; ferner ebd. XXIl, 6 ad 1 und De unione verbi
incarnati).

9) Summa Theologiae I-l, 91,2.

10) Vgl. N. Lohfink, Die Priesterschaft und die Grenzen des Wachstums, in: Stimmen der Zeit 192 (1974),
435-450.

11) 1. Kant, Metaphysik der Sitten, ed. Weischedel, Bd. 4, 600f.

12) A. Schweitzer, Kultur und Ethik. Kulturphilosophie. Zweiter Teil. Minchen 21923, XVII

'3) W. Schulz, Philosophie in der veranderten Welt, Pfulimgen 1972, 741.

14) A. Schweitzer, a.a.0. 249.

15) W. Kluxen, a.a.O.

16) Ebd.

17) Hierzu weiter: W. Korff, Kernengergie und Moraltheologie. Der Beitrag der theologischen Ethik zur Frage
allgemeiner Kriterien ethischer Entscheidungsprozesse, Frankfurt a. M. 1979, 91-97: Theologische Legiti-
mation des ethischen Kompromisses.

Zur Person des Verfassers

Dr. theol. Wilhelm Korff,'o4 Professor fur Christliche Sozialethik an der Katholisch-Theologischen Fakultétt der
Universitat Munchen.

16



