ORTHODOXES FORUM

Zeitschrift des Instituts
fiir Orthodoxe Theologie der Universitit Miinchen

2. Jahrgang 1988




ORTHODOXES FORUM

Zeitschrift des Instituts
fiir Orthodoxe Theologie der Universitit Miinchen
Herausgegeben von Prof. Dr. phil., Dr.theol. Theodor Nikolaou

Schriftleitung:  Prof. Dr. Dr. Theodor Nikolaou
Dr. phil. Athanasios A. Fourlas
Kyriakos Savvidis

Manuskripte, redaktionelle Zuschriften und Besprechungsexemplare sind zu richten an:
»Orthodoxes Forum«
Institut fir Orthodoxe Theologie der Universitidt Miinchen
LudwigstraBe 29
D-8000 Miinchen 22

Nachdruck nur mit Genehmigung der Schriftleitung.

Biicher fiir Besprechungen werden direkt angefordert. Unverlangte Rezensionsexemplare kénnen
nicht zuriickgesandt werden: sie werden der Institutsbibliothek zugefiihrt.

Bezugsbedingungen: Das »Orthodoxe Forum« erscheint zweimal im Jahr und kann beim Verlag oder
bei allen Buchhandlungen bestellt werden. Jahresabonnement 36.— DM zuziiglich Versandkosten.
Einzelheft 20,— DM.

Abbestellungen kénnen mit dreimonatiger Kiindigungsfrist nur zum Jahresende angenommen
werden.

Gesamtherstellung: EOS Druckerei, D-8917 St. Ottilien

ISSN 0933-8586

Universitots-
Bibliothek

Munchen




JAHRESINHALTSVERZEICHNIS 1988

GelEItWOTL . . o e e e 3

G.Larentzakis, Im Mysterium leben. Entwicklungen in der Mysterientheologie
des Westens aus der Sicht eines orthodoxen Theologen ..................... 5

Th. Nikolaou, Das Wirken des Heiligen Geistes in der Predigt des Evangeliums
und in der Feier der Sakramente ........ ... ... ... .. .. .. . i L. 29

M. Basarab, Die Kirche als Verkiinderin und Auslegerin der Heiligen Schrift .. 43

J. Chryssavgis, Dependence and Divorce in Patristic Theology. The relationship

with hellenistic philosophy and scholastic methodology . ..................... 51
G.Wagner, Zum Problem der Epiklese im Abendland ...................... 57
E.Trapp, Kelch und Teller der Eucharistiefeier. Die byzantinischen Belege zu
OIGKOTOTHPIOV . . oot ettt e e e e e e e e e e e e e e 69
G.Mantzaridis, Ehe und Ehelosigkeit in der Orthodoxen Kirche ............. 74
DOKUMENTE

Okumenisches Patriarchat, Patriarchal- und Synodalenzyklika zum 1200jahrigen
Jubildum seit der Einberufung der Heiligen Siebten Okumenischen Synode in
Nikaia (787—1987), Athen 1987 (ins Deutsche iibersetzt v. K.Savvidis) ...... 84

Rundschreiben des Metropoliten von Deutschland Augoustinos zum 25jdhrigen
Bestehen der Griechisch-Orthodoxen Metropolie von Deutschland (1963 —1988) 112

REZENSIONEN

A. Payer, Der Okumenische Patriarch Athenagoras I., ein Friedensbringer aus
dem Osten (K. Kallinikos) — A. St. Anestidis, ‘Opfodoéia, ITepiodikov tov
Oikxovuevikot Iatpiapyeiov, 1926—1963, Evpetripiov (K. Kallinikos) —
Dam. Papandreou (Hg.), Les dialogues oecuméniques hier et aujourd’hui —
Orthodoxie et mouvement oecuménique — Un regard orthodoxe sur la paix
(Les Etudes théologiques de Chambésy 5—7) (R.Miron) — Chr. Yannaras,
Karagpuvyio 'Idedv (uaptvpia) (Th. Nikolaou) — C. M. Woodhouse, George
Gemistos Plethon. The Last of the Hellenes (Th. Nikolaou) — J. M. Hussey,
The Orthodox Church in the Byzantine Empire (E.Trapp) — W. Hdrle /

H. Wagner (Hgg.), Theologenlexikon. Von den Kirchenvitern bis zur Gegen-
wart (J.Modesto) — K. Mantzaridou, Was vor den Festtagen so gut schmeckt.
Rezepte aus Griechenland fiir die Fastenzeit. Deutsch von W.O. Feifit (K. Ni-

kolakopoulos) ......... .. .. .. ... 115
CHRONIK . . 133
EINGESANDTE SCHRIFTEN . ... ... .. i 138

AUTOREN . .. 140



GEleItWOIt . . o 143

DOKUMENTE

Okumenisches Patriarchat, Patriarchal- und Synodalenzyklika zum
1000jdhrigen Jubildum der Taufe der Russischen Orthodoxen Kirche, 1988

(ins Deutsche tbersetzt v. K. Savvidis) ............ ... ... ... ............ 146
BEITRAGE

Chr.Hannick, Konstantinopel und Bulgarien als Tréiger der schriftlichen Mission
inder Kiever Rus’ . ... ... . . 165
G. Podskalsky, Das Gebet in der Kiever Rus’ — seine Formen, seine Rolle,

SEINE AUSSAZEIN . .o\ttt ettt et e e e 177
G.Limouris, Art, Theology and Russian Piety in Relation to Liturgy ......... 193
Th. Nikolaou, Der hl. Berg Athos und die orthodoxe Kirche in RuBland.

Spirituelle Impulse . ... ... . 209

G.Larentzakis, Uber die Bedeutung der Ortskirche in der orthodoxen Theologie 227
H. Déring, Die Wiederentdeckung der Ortskirche in der katholischen Ekklesiologie 239
M. Plathow, Die Bedeutung der »Ortskirche« in der lutherischen Ekklesiologie . 259

REZENSIONEN

A. Borrely — M. Eutizi, L’ Oecuménisme spirituel (M.Basarab) — B. P. Stogian-
nos, ‘Epunvevtika ueietrquara (K. Nikolakopoulos) — D. Wendebourg, Reforma-
tion und Orthodoxie (Th. Nikolaou) — E. Voordeckers — F. Tinnefeld (Hgg.), loan-
nis Cantacuzeni Refutationes duae Prochori Cydonii et Disputatio cum Paulo Pa-
triarcha Latino epistulis septem tradita (E.Trapp) — A. M. Wittig, Die orthodoxe
Kirche in Griechenland (D.Savramis) — M. P. Begzos, Dialektische Physik und
eschatologische Theologie. (K. Angelis) — G. D. Martzelos, ['€vean kai nny&g 100

“Opov tiic XaAlkndovac (K.Savvidis) ..... ... ... .. ... ... ... ... .... 275
CHRONIK .. 293
EINGESANDTE SCHRIFTEN . ... ... i 300
AUTOREN .. 302

ABKURZUNGSVERZEICHNIS .. ... .. ittt 303



ORTHODOXES FORUM

Zeitschrift des Instituts
fir Orthodoxe Theologie der Universitit Miinchen

2.Jahrgang 1988 Heft 1




ORTHODOXES FORUM

Zeitschrift des Instituts
fiir Orthodoxe Theologie der Universitit Miinchen
Herausgegeben von Prof. Dr. phil., Dr.theol. Theodor Nikolaou

Schriftleitung:  Prof. Dr. Dr. Theodor Nikolaou
Dr. phil. Athanasios A. Fourlas
Kyriakos Savvidis
Manuskripte, redaktionelle Zuschriften und Besprechungsexemplare sind zu richten an:

»Orthodoxes Forum«
Institut fiir Orthodoxe Theologie der Universitit Miinchen

Ludwigstraie 29
D-8000 Miinchen 22
Nachdruck nur mit Genehmigung der Schriftleitung.

Biicher fiir Besprechungen werden direkt angefordert. Unverlangte Rezensionsexemplare konnen
nicht zuriickgesandt werden: sie werden der Institutsbibliothek zugefiihrt.

Bezugsbedingungen: Das »Orthodoxe Forum« erscheint zweimal im Jahr und kann beim Verlag oder
bei allen Buchhandlungen bestellt werden. Jahresabonnement 36,— DM zuziiglich Versandkosten.
Einzelheft 20,— DM.

Abbestellungen kénnen mit dreimonatiger Kiindigungsfrist nur zum Jahresende angenormmen
werden.

Gesamtherstellung: EOS Druckerei, D-8917 St. Ottilien

ISSN 0933-8586



Geleitwort

Es ist sicherlich verfriitht, nach dem ersten Erscheinungsjahr des »Orthodoxen Forums«
irgendeine Bilanz ziehen zu wollen. Es darf jedoch vermerkt werden, daf die Herausgabe
der Zeitschrift von vielen offiziellen und inoffiziellen, wissenschaftlichen, aber auch
kirchlichen und politischen Stellen begriit und positiv kommentiert wurde. Dieses Echo
bestdrkt und ermutigt uns auf dem weiteren Weg.

Im vorliegenden Heft wird der Leser bei der »Schriftleitung« eine kleine Anderung fest-
stellen. Mein neuer wissenschaftlicher Mitarbeiter, Herr Kyriakos Savvidis, ist hinzuge-
kommen, nachdem der Akademische Rat, Herr Dr. Athanasios Fourlas, nach dreijahriger,
engagierter und erfolgreicher Tétigkeit aus dem Dienst des Instituts ausgeschieden und
nach Griechenland zuriickgekehrt ist. Herr Dr. Fourlas bleibt trotzdem in der Schriftlei-
tung, weil er weiterhin an der Zeitschrift mitzuwirken gedenkt. An dieser Stelle mochte
ich ihm fiir seinen bisherigen Beitrag herzlich danken.

Der Herausgeber



INHALTSVERZEICHNIS

GeleItWOTIt . . .ttt 3

G.Larentzakis, Im Mysterium leben. Entwicklungen in der Mysterientheologie
des Westens aus der Sicht eines orthodoxen Theologen ..................... 5

Th. Nikolaou, Das Wirken des Heiligen Geistes in der Predigt des Evangeliums
und in der Feier der Sakramente ............... ... ... ... .. ... 29

M. Basarab, Die Kirche als Verkiinderin und Auslegerin der Heiligen Schrift .. 43

J.Chryssavgis, Dependence and Divorce in Patristic Theology. The relationship

with hellenistic philosophy and scholastic methodology .. .................... 51
G.Wagner, Zum Problem der Epiklese im Abendland . ..................... 57
E.Trapp, Kelch und Teller der Eucharistiefeier. Die byzantinischen Belege zu
OIGKOTIOTHPIOV . . oot oottt e e e e e e e e e e 69
G.Mantzaridis, Ehe und Ehelosigkeit in der Orthodoxen Kirche ............. 74
DOKUMENTE

Okumenisches Patriarchat, Patriarchal- und Synodalenzyklika zum 1200jéhrigen
Jubildum seit der Einberufung der Heiligen Siebten Okumenischen Synode in
Nikaia (787—1987), Athen 1987 (ins Deutsche tibersetzt v. K.Savvidis) ...... 84

Rundschreiben des Metropoliten von Deutschland Augoustinos zum 25jéhrigen
Bestehen der Griechisch-Orthodoxen Metropolie von Deutschland (1963 —1988) 112

REZENSIONEN

A. Payer, Der Okumenische Patriarch Athenagoras 1., ein Friedensbringer aus
dem Osten (K. Kallinikos) — A. St. Anestidis, ‘OpBodo&ia, ITepiodikov ol
Oikovuevikot Ilatpiapyeiov, 1926—1963, Evpetiipiov (K. Kallinikos) —
Dam. Papandreou (Hg.), Les dialogues oecuméniques hier et aujourd’hui —
Orthodoxie et mouvement oecuménique — Un regard orthodoxe sur la paix
(Les Etudes théologiques de Chambésy 5—7) (R.Miron) — Chr. Yannaras,
Karagpvyio Ideadv (uaptvpia) (Th. Nikolaou) — C. M. Woodhouse, George
Gemistos Plethon. The Last of the Hellenes (Th. Nikolaou) — J. M. Hussey,
The Orthodox Church in the Byzantine Empire (E.Trapp) — W. Hdrle /

H. Wagner (Hgg.), Theologenlexikon. Von den Kirchenvétern bis zur Gegen-
wart (J.Modesto) — K. Mantzaridou, Was vor den Festtagen so gut schmeckt.
Rezepte aus Griechenland fiir die Fastenzeit. Deutsch von W.O.Feifit (K. Ni-

kolakopoulos) .. ..... ... . ... 115
CHRONIK . . 133
EINGESANDTE SCHRIFTEN ... ... ... . . ... . i 138

AUTOREN . .. 140



209

Der hl. Berg Athos
und die orthodoxe Kirche in Ruflland

Spirituelle Impulse

von Theodor Nikolaou, Miinchen

So wie das Monchtum auf dem Berg Athos blickt auch die russische orthodoxe Kirche
auf eine fast gleich lange Geschichte zuriick. Das Ménchtum auf dem Berg Athos beging,
wie bekannt, sein tausendjdhriges Jubildum im Jahr 1963, d. h. fiinfundzwanzig Jahre fri-
her als die russische orthodoxe Kirche, die ihr Millennium in diesem Jahr (1988) feiert.
Beide Daten, 963 als Anfang des organisierten athonitischen Monchtums und 988 als ent-
scheidender Schritt zur Christianisierung der Kiever Rus’, geben kaum die nédheren, tat-
sdchlichen Entwicklungen wieder. Denn nach den ersten glaubwiirdigen Nachrichten
haben sich spitestens in der ersten Hélfte des 9.Jhs. Monche auf Athos niedergelassen.'
Und ebenso sicher ist es, daB es im Hinblick auf die Christianisierung Ruflands auch eine
Vorgeschichte gibt.

Im siidlichen RuBland geht die Christianisierung auf die christliche Friihzeit zuriick.
Das Christentum verbreitete sich im Laufe der Zeit von Cherson aus bis nach Kiev. Be-
reits im 5.Jh. wirkten Kriegsgefangene der Goten als Missionare auf der Krim. Auch die
normannischen Wardger unter der Fiihrung von Rurik haben nicht nur zur politischen Ein-
heit der ostslawischen Stimme, sondern auch zu einer gewissen Verbreitung des christli-
chen Glaubens beigetragen, nachdem sie seit der Mitte des 9.Jhs. ihren politischen Ein-
fluB auch auf das Kiever Gebiet ausgedehnt hatten.

Fiir die Christianisierung RuBlands entscheidender und unvergleichlich stiarker war je-
doch der indirekte und der direkte Beitrag der Kirche des Ostromischen Reiches, von By-
zanz. Georg Florovsky schreibt deshalb lakonisch: »RuBland empfing die Taufe von By-
zanz«.” Indirekt geschah dies durch das Erbe der griechischen Slavenapostel Kyrill und
Methodios; direkt durch die Entwicklung, die mit dem langeren Aufenthalt der russischen
Fiirstin Olga am kaiserlichen Hof von Konstantinopel im Jahr 957 begann. Dieser Besuch
und die Taufe der Fiirstin Olga, die den Namen der Gattin des byzantinischen Kaisers,
Helene, annahm, »eroffnete«, nach Georg Ostrogorsky,® »eine neue Ara der byzanti-

I Genesios, Regum Lib. IV: PG 109, 1096 B, berichtet, da} an der Synode von 843 in Konstantinopel auch
Monche vom Athos teilgenommen haben. Aus dieser Zeit sind uns auch namentlich die Eremiten Petros Athoni-
tes und Euthymios von Thessaloniki bekannt.

2 G. Florovsky, Ways of Russian Theology, Part One. New York 1979, S.4 (im folgenden: Florovsky).

3 G. Ostrogorsky, Geschichte des Byzantinischen Staates, Miinchen, 1963, S.236 mit Anm. | (im folgenden:
Ostrogorsky): dort wird die Taufe Olgas vor ihrer Reise nach Konstantinopel (954/955) angesetzt. Vgl. auch
G. Ostrogorsky, Byzanz und die Welt der Slaven, Darmstadt 1974, S. 35—52, wo sein Aufsatz »Byzanz und



210 Th. Nikolaou

nisch-russischen Beziehungen und gab der viel verheienden Missionsarbeit der byzanti-
nischen Kirche in Ruflland neuen Ansporne.

Konstantinopel stand im Mittelpunkt der damaligen Kultur. Mit dieser Kultur ist Fiirst
Vladimir, ein Enkel der Fiirstin Olga, durch politisch-militirische Umsténde in Beriih-
rung gekommen. Vladimir lief sich im Jahr 988 »mit seinem ganzen Volk« taufen. Es ver-
steht sich von selbst, daB die Taufe Vladimirs zunidchst nur ein duflerlicher Akt sein
konnte. »Wie das in allen dhnlich gelagerten Féllen vor sich geht. . ., so dauerte es natiir-
lich noch léngere Zeit, bis die Christianisierung RuBlands wirklich vollendet war, um so
mehr, als die riesige Ausdehnung des Landes und der anfingliche Mangel an geeigneten
Missionaren und Lehrern sich hindernd in den Weg stellte«.* Die Christianisierung des
Kiever Staates, dessen religiéses Zentrum das beriihmte Hohlenkloster in Kiev war, be-
deutete nicht nur den Beginn einer neuen Epoche fiir die Entwicklung Ruflands, sondern
auch einen groBartigen Gewinn fiir Byzanz und die orthodoxe Kirche. »Die byzantinische
EinfluBsphire erfuhr eine ungeahnte Erweiterung, das grofte und zukunftsreichste slavi-
sche Reich stellte sich unter die geistige Leitung Konstantinopels. Die neue russische Kir-
che unterstand dem Patriarchat von Konstantinopel und wurde zunéchst von griechischen,
aus Byzanz entsandten Metropoliten geleitet. Die kulturelle Entwicklung RuBlands sollte
von da an Jahrhunderte lang unter starkem byzantinischen Einfluf} stehen«.?

Auf dem Gebiet des Monchtums und der christlichen Spiritualitit stand die russische
orthodoxe Kirche, wie auch die meisten orthodoxen Kirchen, unter dem starken Einflu§
des einmaligen monastischen Zentrums in der gesamten christlichen Welt, des hl. Berges
Athos. Wenden wir uns nun im folgenden einigen Beispielen zu, die diesen Einflufl niher
dokumentieren. Zuvor aber wollen wir einige grundlegende Gedanken iiber das Ménch-
tum und das damit verbundene Ideal des christlichen Lebens, besonders in seiner Ver-
wirklichung auf dem Berg Athos, in Kiirze entfalten.

1. Das Ideal des Monches und seine Verwirklichung auf dem Berg Athos

Obwohl Athanasios Athonites, dem Griinder des ersten und beriihmten Koinobions der
GroBen Lavra auf dem Berg Athos (963), der Vorwurf gemacht wurde, daB er den altein-
gesessenen Monchen auf Athos Unrecht tat und »alte Sitten und Gesetze« dort verin-

die Kiever Fiirstin Olga« veréffentlicht ist. Die Quellenlage ist hinsichtlich des Taufdatums der Fiirstin Olga
ziemlich verschwommen. Vieles, insbesondere die Tatsache, daB sie den Namen der Kaiserin, Helene, ange-
nommen hat, spricht dafiir, daB die Taufe in Konstantinopel im Jahr 957 erfolgte; vgl. hierzu VI. Pheidas,
‘OAya, ThEE 9, Sp. 883—886.

4 B. Spuler, Gegenwartslage der Ostkirchen in ihrer nationalen und staatlichen Umwelt, Frankfurt 21968,
S.29.

5 Ostrogorsky. S.252—253, mit Anm. 1. Uber die erste kirchliche Hierarchie in RuBland und die Errichtung
einer Metropolie unter der Leitung des Okumenischen Patriarchats besteht heute kein Zweifel. Vgl. die Bespre-
chung der verschiedenen Theorien bei VI. Pheidas, 'Enitopog ExxAinoiatikn ‘latopia tijc Pwaiag, Athen
1967, S. 14 ff. und besonders bei A. Poppe. The Original Status of the Old-Russian Church. Acta Poloniae Hi-
storica 39 (1979) 5—45. Ders., The Rise of Christian Russia. (Variorum Reprints) London 1982, III. Siehe
nihere Angaben zu den Metropoliten bei G. Podskalsky, Christentum und theologische Literatur in der Kiever
Rus’ (988—1237), Miinchen 1982, S.280—301 (im folgenden: Podskalsky).



Der hl. Berg Athos und die orthodoxe Kirche in Rufland 211

derte,® besteht kein Zweifel dariiber, daf er der langen und iiberreichen monastischen
Tradition der Kirche treu geblieben ist. In seinen Vorschriften iiber das Leben der Mon-
che hat Athanasios das Werk von Theodoros Studites (+ 829) reichlich benutzt, der sei-
nerseits auf dem Boden des altkirchlichen Monchtums, insbesondere der asketisch-
monastischen Schriften von Basileios dem Grofien, fufite. Das Verdienst von Basileios
wiederum besteht darin, durch seine asketischen Werke, besonders seine 55 ldngeren und
313 kiirzeren Regeln, dem von Pachomios eingefiihrten koinobitischen Monchtum aus
wichtigen, das Heil betreffenden Griinden dem Anachoretentum gegeniiber den Vorrang
gesichert zu haben. Der heilige Basileios verfaBte indes keine Regeln im westlichen Sinne
und ist nicht der Griinder eines »basilianischen Ordens«, wie in manchen theologischen
Biichern und Nachschlagewerken félschlicherweise behauptet wird.

Wie das altkirchliche Monchtum weif} sich auch das Monchtum auf dem Berg Athos
von Anfang an als die genuine und ureigenste Antwort auf den Aufruf Christi zur
Nachfolge (Mt 16,24). Diesem Aufruf folgend prigte der Apostel Paulus das Wort der
vékpwaig (Totung, Sterben) dessen, was in uns »irdisch« ist (Kol 3,5), und konnte fiir
sich sagen: »Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir« (Gal 2,20). Das Beispiel
der Apostel, die alles verlassen haben, um dem Heiland zu folgen (vgl. Mt 4,20), fiihrt
auch Athanasios der Grofie im 2. Kapitel der »Vita Antonii« als den ersten Beweggrund
fir die von Antonios gewéhlte asketische Lebensform an.” Damit dokumentierte der hei-
lige Athanasios nachdriicklich den Zusammenhang zwischen Nachfolge Christi und As-
kese bzw. Monchtum. Das Monchtum griindet ndmlich in der Nachfolge Christi und der
christlichen Askese. Es ist »die Konsequenz aus asketischer Lebenshaltung«®, die ihrer-
seits die Nachfolge Christi verwirklicht.

Das Monchtum ist darum primér aus diesem rein christlichen Motiv hervorgegangen.
Der Ubergang von der friihkirchlichen Askese zum Ménchtum ist flieBend und chronolo-
gisch nicht fixierbar, nicht zuletzt, weil beides innerlich verbunden ist. Das Quellenmate-
rial legt uns jedenfalls trotz eventueller Idealisierungstendenzen nahe, daB fiir die Entste-
hung des Monchtums andere Faktoren und Motive (z.B. die Christenverfolgungen, das
Vorbild der Essener, das Ideal des stoischen Weisen, des Gnostikers etc.), die in der For-
schung gelegentlich angefiihrt werden, von vollig untergeordneter Bedeutung gewesen
sind. Auch die These, daB} die Flucht der Ménche aus der Welt Ausdruck einer egoisti-
schen Heilssorge gewesen wire, oder die Gegenthese, daB die Monche sich ihrem Gegner
(dem Dimon) auf seinem eigensten Kampffeld (der Wiiste) gestellt hatten®, iibersehen
die einmalige Wertstellung der Nachfolge Christi bzw. der christlichen Askese und ihrer
konsequenten Realisierung im Monchtum.

¢ Typikon des Kaisers Johannes 1. Tzimiskes: Ph. Meyer, Die Haupturkunden fiir die Geschichte der Athos-
kloster. Leipzig 1894 (Nachdr.: Amsterdam 1965). S. 141 (im folgenden: Mever). Vgl. auch J. Mamalakis, To
"Ayiov "Opog ("Abwg) dia uéoov tdv aicdvwv, Thessaloniki 1971, S.56 (im folgenden: Mamalakis).

7 Athanasios der Grofle, Vita Antonii, 2: BEP 33,12. Vgl. hierzu auch Th. Nikolaou, Das Ménchtum als
Briicke zwischen der Ost- und der Westkirche, Erbe und Auftrag 61 (1985) 113 ff.

8 R.Lorenz, Die Anfinge des abendlindischen Mdnchtums im 4.Jahrhundert, Zeitschrifi fiir Kirchenge-
schichte 77 (1966) 2.

9 H. 1 Bell, Egypt from Alexander the Great to the Arab Conquest, Oxford 1948, S. 109ff.



212 Th. Nikolaou

Das Monchtum ist in der Tat die edelste Ausprigung des christlichen Lebensideals —
gleichwohl nicht die einzige.® Es geniigt hierbei ein einziges Beispiel: Basileios der
GroBe, der nach eigenen Angaben viele Monche in Agypten, Paléstina, Syrien und Meso-
potamien besucht hat, driickt seine Bewunderung fiir sie wegen ihrer Enthaltsamkeit, Ge-
duld, Gebetskraft, hohen Gesinnung (ppdvnua wvx#c) u.i. aus; die Monche zeigen,
fahrt er fort, durch Taten, »was das Fremdling-sein-auf-Erden und was die Lebensfiih-
rung-im-Himmel-zu-haben« bedeutet (vgl. Phil 3,20); »... sie zeigen es durch Taten,
indem sie das Sterben Jesu im Leibe tragen (2 Kor 4,10)«." Die Mdnche weisen somit
von Anfang an auf besondere Weise jene Lebensfiihrung auf, nach der sie »nicht dem Flei-
sche nach, sondern dem Geiste nach zu leben« trachten (R6m 8,1 ff.). Und diese ihre Le-
bensfiihrung konnen sie nach der Uberzeugung von Basileios am besten in der organisier-
ten Klostergemeinschaft verwirklichen, weil sie sich dort auch den anderen gegeniiber
durch die Nichstenliebe, die Ergdnzung der Charismen und ihre vorbildliche Lebensfiih-
rung niitzlich erweisen."?

Auch Athanasios Athonites bejaht den Primat des koinobitischen Lebens dem Anacho-
retentum gegeniiber. Er erblickt darin, wie Johannes Chrysostomos® es formuliert hat,
einen »ocwtrpiog Biog kai ndanc dpetfig« (eine heilbringende und umfassend tugend-
hafte Lebensweise). Deshalb beginnt er sein Typikon oder Kanonikon* (die Verfassung
der Lavra) mit dem Satz: »Diejenigen, die den schlichten Weg des Alleinlebens richtig
und nach dem von Gott gesetzten Ziel gehen und zuriicklegen, werden — nachdem sie
aufgrund der Reinheit des Verstandes, der Seele und des Leibes sich wiirdig zur Illumina-
tion und Erleuchtung durch den Heiligen Geist erwiesen haben — nicht nur sich selbst,
sondern auch alle jene, mit denen sie in der Welt in Kontakt kommen, lichtédhnlich, oder
besser gesagt, gottihnlich machen«. Demnach stellt das Monchtum nicht nur fiir die Mon-
che, sondern auch fiir die Menschen in der Welt einen Heilsweg dar. Denn die Monche,
fiigt Athanasios hinzu, haben eine Ausstrahlung, fordern zu einem dhnlichen Eifer heraus
und ziehen wie eine Fackel oder ein Magnet an.

Die Verfassung der Lavra, die in ihren Grundziigen mafigebend fiir alle Athoskloster
gewesen ist, enthilt einige monastische Erfahrungen und Hauptgedanken, die fiir das

10 Dafiir, daB das Monchtum eine der verschiedenen Lebensweisen ist, die Gott zur Erlangung des Heils zu-
1aB8t, vgl. Johannes Chrysostomos, In Matth. 45.2: PG 58,474. Siche hierzu auch Th. Nikolaou. Der Ncid bei
Johannes Chrysostomus unter Beriicksichtigung der griechischen Philosophie, Bonn 1969, S.74 ff.

' Basileios der Grofe, Ep. 223,2: BEP 55,266: »Kai én noAdovg uév evpov kara tv 'Areédvdpeav,
noAdobg 0¢ kata v Aoimnv Aiyvnrov kai éni ¢ IMalaiotivng ét€pous kai tH¢ Koikng Zvpiag kai
¢ Megonotauiag wv é6avualov uév 1o nepi diaitav ykpates ... Epyw Edeiéav i 1O TAPOIKEIV TOIG
Woe kai i 0 moAitevua Exev év obpavw. 'Exeiva Oavudoag kai pakapioas twv avopwv v {wihv,
611 épyw deikvioval Ty vEkpwatv Tob 'Ingob év 1 aduat nepipépovtes (2 Kor 4,10) .. .«. Uber die
»Lebensfithrung im Himmel« vgl. auch Th. Nikolaou. Der Mensch als politisches Lebewesen bei Basilios dem
Grofien, VigChr 35 (1981) 25.

12 Basileios der Grofle, Regulae fusius tractatae 7,3: BEP 53,158ff.

13 Johannes Chrysostomos. Comparatio regis et monachi 4: PG 47,392. Vgl. auch Adv. Theodorum lapsum
1.17: PG 47,304.

4 Mever, S.102, 5ff.



Der hl. Berg Athos und die orthodoxe Kirche in Rufland 213

Monchtum der orthodoxen Kirche insgesamt charakteristisch sind. So betont sie die
monastischen Grundtugenden:

a. Keuschheit. Der Monachos (=Moénch, zu Deutsch »allein«) erhielt nach Makarios
dem Agypter diesen Namen, »weil er sich vom Weibe fernhalt und sich sowohl innerlich
als auch #uBerlich von der Welt entfernt hat«." Ahnlich argumentiert auch Athanasios
und begriindet z. B. sein Verbot, daB die Monche keine weiblichen Tiere besitzen diirfen,
damit, da der Monch »dem Weiblichen in allem den Riicken gekehrt hat«.'

b. Armut bzw. Besitzlosigkeit. Fiir Athanasios ist die Aufforderung des Herrn an den
Reichen »Wenn du vollkommen sein willst, geh, verkauf deinen Besitz und gib das Geld
den Armen und komm, folge mir« (Mt 19,21) von bleibender Bedeutung. Er nimmt sie
sogar in einer gewissen Hinsicht sehr ernst und verbietet, daB das Vermodgen von neuen
Monchen dem Kloster zugefiihrt wird, damit die Betreffenden spéter daraus nicht irgend-
welche Anspriiche und Sonderrechte ableiten.” Die Besitzlosigkeit gehort zu den
Grundsteinen einer funktionierenden klosterlichen Gemeinschaft. Der Mdnch »ist nicht
von dieser Welt, um an ihr teilzuhaben«, argumentiert Athanasios; der Monch ist fiir ihn
ein Weltfliichtling« (puyag 106 k6ouov).®

c. Gehorsam. Die Ménche leben »in Gehorsam und werden von einem Hirtenc, d. h.
nyovuevog (Abt), gefiihrt und betreut. Der Gehorsam dem Abt gegeniiber erleichtert das
Trachten und Streben nach dem gemeinsamen Ziel des Heils. Er erméglicht es, »daf die
im Koinobion Lebenden eines Herzens und eines Willens und eines Wunsches sind; sie
sind ein Leib aus verschiedenen Gliedern, der die ganze Fiille der Bruderschaft zusam-
menfiigt«. Gehorsam dem Abt gegeniiber bedeutet, dal alles mit seinem ausdriicklichen
Willen (yvadun) geschieht. Der Gehorsam gilt selbst fiir den Einsiedler («keAXicdtng), der
»vorher im Gehorsam geiibt sein« muf, vom Abt die Erlaubnis zum Einsiedlerleben erhélt
und ihm auch anschliefend gehorcht."

Nach der Verfassung der Lavra gibt es also neben dem Koinobion (der Klostergemein-
schaft) der Lavra eine kleine Anzahl (fiinf) von bewdhrten Monchen, die als Einsiedler
bzw. Hesychasten (Einzelasketen) in Verbindung mit der Lavra leben diirfen. Askese, be-
sonders strenges Fasten, stindiges Gebet, Lesen und Teilnahme an den vielen Gottesdien-
sten, aber auch korperliche Arbeit (cwuatika €pya) sind die geistigen Pole der Vor-
schriften des Athanasios. All dies und besonders das Gebet und das Lesen (evyal kai
avayvwaeig) auch an den Feiertagen dienen »der Erleuchtung der Seele und der geistigen
Gnade«. An den Feiertagen ist der Zeitvertreib mit Gerede (dpyoAoyia) und vergniigli-
chem Lachen (yeAortaoudg) verboten, um der ewigen Verurteilung (xpiua) zu entge-

IS Makarios der Agypter, Hom. 56,1: BEP 42 31.

16 Meyer, S.113,15.

17 Meyer, S. 119; eine Ausnahme ist bei Personen méglich, die fir ihren guten und festen Charakter bekannt
sind.

18 Mever, S.113.

19 Meyer, S. 115ff. Vgl. hierzu auch Kanon 41 des Konzils im Trullo. Mit Berufung auf die alte Tradition und
Gesetzgebung der hl. Viter schreibt Athanasios in der Hypotyposis vor, daB die Briider selbst auf ihr seelisches
Eigentum (ihre Gedanken) zu verzichten haben, indem sie es dem Abt oder einem von ihm bestimmten Bruder
anvertrauen; Meyer, S. 139, 35ff. Vgl. auch Diatyposis: Meyer, S.130, 16—19.



214 Th. Nikolaou

hen.?® Selbst die beriihmt gewordene Gastfreundschaft des athonitischen Moénchtums
wird von Athanasios den Monchen nachdriicklich eingeschérft.”

Ein besonderes Anliegen des von Athanasios auf Athos eingefiihrten koinobitischen
Monchtums ist die Unabhingigkeit der Lavra sowohl von den staatlichen Beamten als
auch von der kirchlichen Hierarchie, den Patriarchen eingeschlossen. Das Kloster, so be-
stimmte die Goldbulle, eine Art Stiftungsurkunde von Kaiser Nikephoros (964), sollte
Selbstbestimmungsrechte haben (eivar avtiv avtodéomotov kai avtelovaiov).”
Diese Unabhingigkeit der Lavra driickte sich besonders in der Person des Abtes aus, die
mit »aller Vollmacht und Herrschaft« (rdaga é¢ovaia und kvpidtng) bekleidet sein sollte
und auf Lebenszeit gewéhlt wurde.?}

Diese von Athanasios aufgestellten Vorschriften sind, wie bereits vermerkt, auch fiir
die spiter gegriindeten Kldster und die Klostergemeinschaft wegweisend gewesen. Das
athonitische Monchtum gelangte auf dieser Grundlage zu einer einmaligen Bliite und hat
eine vielschichtige spirituelle und kulturelle Ausstrahlung aufzuweisen. Es ist zu einem
wichtigen Wichter des orthodoxen Glaubens und der orthodoxen Spiritualitit geworden.
Es ist der Leuchtturm fiir die gesamte Orthodoxie. Es hat fiir die orthodoxe Kirche in vie-
lerlei Hinsicht eine dhnliche Funktion wie das Herz fiir den menschlichen Kérper. Vom
Athos bekamen und bekommen die orthodoxen Kirchen iiberaus wichtige Anstofe fiir
ihren Glauben und ihre Spiritualitdt. Dies gilt auch speziell in bezug auf die orthodoxe
Kirche in RuBland, die im Laufe ihrer Geschichte reiche und mannigfache Beziehungen
zum Monchtum auf dem Berg Athos gekniipft hat und von daher bedeutsame Impulse er-
halten hat.

2. Spirituelle Impulse und der Einfluf} des athonitischen Monchtums
auf die orthodoxe Kirche in RuBlland

Da eine eingehende Darstellung der vielfdltigen Beziehungen zwischen dem athoniti-
schen Monchtum und der orthodoxen Kirche in RuBland uns hier sehr weit fiihren wiirde
und darum nicht moglich ist, beschrinke ich meine Ausfiihrungen auf vier charakteristi-
sche Beispiele.

20 Hypotyposis: Meyer, S.139,30ff. Das Verbot des vergniiglichen und fiir den Ménch nicht geziemenden
Lachens geht auf Basileios den Grofien zuriick: Regulae fusius tractatae 17: BEP 53, 172—174, wo er zwischen
dem unbeherrschten. lauten und ubertriebenen Lachen (dkpatng yéAwg) und dem frohlichen Licheln
(paidpov ueidiapa bzw. yapa wuxic) unterscheidet. Das erste ist »Zeichen der Unbeherrschtheit« (dxpaagiag
anueiov) und deshalb fiir die Asketen unzulissig; das zweite dagegen ist den Monchen erlaubt, weil es Aus-
druck eines »frohlichen Herzens« (Spr 15.13) und der éyxpdreia (Beherrschtheit) ist. Die Enkrateia ist das
Charakteristikum des Christen: sie ist »Ausrottung der Siinde, Befreiung von den Affekten, Totung des Leibes
einschlieBlich der natiirlichen Bediirfnisse (pvoixa nafrjuara) und Begierden, Anfang geistigen Lebens, Ursa-
che ewiger Giiter«. Fiir diese Unterscheidung fithrt Basileios eine Reihe von Schriftstellern an. DaB Basileios
an dieser Stelle »das Lachen streng verboten« hat, wie P. Kawerau, Das Christentum des Ostens (Die Religionen
der Menschheit, 30), Stuttgart 1972, S. 123, schreibt, beruht wohl auf einem MiBverstidndnis des Textes.

2! Diatyposis: Mever, S.130.

22 Typikon: Meyer, S. 109, 10.

23 Diatyposis: Meyer, S.129, 12ff.



Der hi. Berg Athos und die orthodoxe Kirche in Rufland 215

a. Der hl. Berg Athos und der Kiever Staat. Ahnlich wie bei der Christianisierung RuB-
lands erfolgte die erste Begegnung RuBlands mit dem Monchtum auf der damaligen by-
zantinischen Halbinsel Krim (Cherson), die einer der Zufluchtsorte fir die wihrend des
Bilderstreites aus Konstantinopel vertriebenen Monche war; »ob sich von dort her eine
Traditionskette zum Kiever Staat herstellen 1d8t, muB vorerst offenbleiben«.** Die di-
rekte und sicher iiberlieferte Begegnung RuBlands mit dem Monchtum und insbesondere
mit dem athonitischen Ménchtum féllt in die Zeit der vollstindigen Christianisierung
RuBlands (Ende des 10.Jhs.). Zu den Schiilern von Athanasios zdhien Johannes der Iberer,
fritherer Fiirst von M’cheta/Georgien, und sein Sohn Euthymios®, sowie Slaven, insbe-
sondere Bulgaren. Es wird mit Recht angenommen, daB die Ubersetzungen griechischer,
kirchlich-theologischer Schriften ins Slavische, die von bulgarischen Moénchen z. T. auf
Athos angefertigt wurden, unmittelbar auch den Christen in RuBland zugute kamen und
iiberdies den Ruf des athonitischen Moénchtums unter den Russen gestiarkt haben.2¢

Wann die ersten Russen auf Athos erschienen sind, kann nicht mit Sicherheit festgestellt
werden. Als sicherer dagegen gilt erstens, daB es in der Zeit Vladimirs im Kiever Staat
Kloster und Monche gab und zweitens, daf} Jaroslav der Weise 1037 die Kloster des heili-
gen Georg und der heiligen Irene griindete.” Die erste eindeutige Nachricht iiber direkte
Beziehungen RuBllands zum Athos entnehmen wir der Kiever Chronik von Nestor; sie be-
zieht sich auf das Jahr 1051. Danach gelangte ein weltlicher Reisender aus der Stadt
Ljube¢ auf den Berg Athos. Dort besuchte er die Kloster und blieb schlieBlich in einem
davon. Auf seine Bitte hin wurde er dort Monch und bekam den Namen Antonios (Anto-
nij). Dieser kehrte spiter nach Kiev zuriick und setzte sein Mdnchsleben in einer Hohle
fort, die der spétere Metropolit Ilarion selbst gegraben und darin als Asket gelebt hatte.
Hier entstand, nachdem der Zustrom von neuen Mdnchen zugenommen hatte, mit dem
Segen von Antonij und Unterstiitzung des Fiirsten Izjaslav das beriihmte Hohlenkloster
von Kiev. Offensichtlich hat Emilios Tachiaos®® recht, wenn er dem Chronisten die Ab-
sicht zuschreibt, in erster Linie an der Griindung des Kiever Hohlenklosters interessiert
gewesen zu sein. Aber aus seiner Erzdhlung geht deutlich hervor, erstens, daf Athos im
Kiever Staat nicht bloB bekannt war, sondern auch als ein wichtiges monastisches Zen-
trum galt; zweitens, daB die Griindung des Kiever Hohlenklosters mit dem »Segen des
Heiligen Berges« Athos erfolgte und dadurch mit dem athonitischen Ménchtum in direk-
tem Zusammenhang steht.

2 Podskalsky, S.52.

25 vgl. Typikon: Meyer, S.118. Diatyposis: Meyer, S. 124 f.

26 Em. Tachiaos, Ai peta o6 ‘Ayiov “Opovg oxéaeic tic Pwaiag uéxpt tov 14ov aidvog, Aristoteles
Universitit Thessaloniki (Hg.) 'H "ABwvikn Iloditeia, Thessaloniki 1963, S.4941f. (im folgenden: Ta-
chiaos). Vgl. auch ders., Mount Athos and the Slavic Literatures, Cyrillomethodianum 4 (1977) 4 ff.

27 Podskalsky, S.52.

3 Tachiaos, S.496—498. Die Nachricht des spiteren »Paterikon der Kiever Lavra« (Kievopecherskij Paterik)
tiber zwei Besuche von Antonij auf Athos schreibt Tachiaos dem Versuch seines Verfassers zu, die chronologi-
schen Ungereimtheiten der Nestorchronik zu korrigieren. Tachiaos setzt den Besuch von Antonij auf Athos vor
dem Jahr 1051 an. Auf jeden Fall gilt allgemein die Aussage. daB} von Anfang an das russische Monchtum in
enger Beziehung zum athonitischen Monchtum gestanden hat. Vgl. auch F. v. Lilienfeld, Der athonitische Hesy-
chasmus des 14. und 15. Jahrhunderts im Lichte der zeitgenossischen russischen Quellen, JGO, N. F. 6 (1958)
436.



216 Th. Nikolaou

Das Hohlenkloster, welches am rechten Ufer des Dnepr, etwa drei Kilometer siidlich
von Kiev entstand, stellte das geistige Zentrum des Kiever Staates dar. 1062 wurde Theo-
dosios (Feodosij), der wichtigste Schiiler von Antonij, Abt des Klosters, und in dasselbe
Jahr fallt auch die Fertigstellung des Gebdudekomplexes des Klosters — der Mdnchszellen
und einer groBen Kirche. Zu seiner Zeit lebte hier der Monch Nestor, der Verfasser der
bereits zitierten Chronik. Nestor hat auch die Vita von Feodosij (+ 1074), dem ersten rus-
sischen Monchsheiligen, verfaBt.?® Er benutzte zwar hierbei zahlreiche griechische Hei-
ligenviten, hat sich aber zugleich um die historische Wahrheit bemiiht. Durch die Nestor-
chronik und die Abfassung von Heiligenviten wurde das Hohlenkloster »zur Pflegestitte
der russischen Geschichtsschreibung und hat damit viel fiir die Bildung des nationalen
SelbstbewuBtseins in AltruBland beigetragen«.%

War das durch Antonij von Athos direkt nach Kiev iibertragene monastische Leben eher
das asketisch-anachoretische, so bildete fiir Feodosij das Ideal des Monchtums das Ge-
meinschaftsleben sowie der Dienst an der Welt. Sein Vorbild war hierbei nicht nur das
athonitische Koinobion, sondern auch sein Vorldufer, das Studiou-Kloster. Feodosij gilt
als der eigentliche Griinder des Hohlenklosters, welches bis zu unserem Jahrhundert auf
besondere Weise zur russischen Religiositit beigetragen hat.

Auch die Pilgerreisen von russischen Christen seit dem 11.Jh. haben die Beziehungen
zwischen dem HI. Berg und RuBland entscheidend mitgepragt. Die Hauptziele solcher Pil-
gerreisen waren neben Konstantinopel und Jerusalem eben der hl. Berg Athos. Die russi-
schen Monche besuchten diese Zentren, um aus der Erfahrung der athonitischen Monche
zu lernen und auch Biicher zu bekommen; dies forderte die Entwicklung der russischen
kirchlichen Literatur entscheidend.

Um die Mitte des 13.Jhs., d. h. als die Zeit der grofien Priifung fiir RuSland, der Einfall
der Mongolen und die Zerstorung von Kiev (1240), kam, genof} das athonitische Monch-
tum in RuBland eine solche Hochschidtzung, dafl in manchen Bistiimern ehemalige Athos-
monche als Bischofe bevorzugt wurden: so z.B. fiir das Bistum Vladimir Joasaph und
nach ihm Vasilij, der ebenfalls Athosmonch gewesen war.?

Im 13Jh. begann zudem eine nennenswerte Entstehung von geistigen und philologischen
Werken (z. B. »Paterikon«, »Die Alten« — Altes Testament), die manche Verbindungen
mit dem athonitischen Monchtum aufzeigen.* Zum AbschluBl dieses Abschnittes sei an-
gefiihrt, daf} die Kirche zum Aufrechterhalten des Volkes wihrend des Tatarenjoches (Ta-
taren = Mongolen, die den Islam angenommen hatten), aber auch zur kiinftigen Entwick-
lung des Staates wesentlich beigetragen hat.

b. Maximos der Grieche. Besonderes Interesse fiir die Beziehungen des hl. Berges zur
russischen orthodoxen Kirche verdient die bemerkenswerte Personlichkeit von Maximos

29 Vgl. die englische Ubersetzung bei G. P. Fedotov (ed.), A Treasury of Russian Spirituality, London 1952,
S.11—49 (im folgenden: Fedotov).

30 M. A. Winiig, Glaube in RuBland. Die russisch-orthodoxe Kirche, Wiirzburg 1987, S.26. Vgl. auch Igor
Schmolitsch, Russisches Monchtum. Entstehung, Entwicklung und Wesen 988—1917 (Das ostliche Christen-
wm, N.F., 10/11), Wiirzburg 1953 (Nachdruck: Amsterdam 1978).

3V Tachiaos, S.502—503.

32 Florovsky. S.9.



Der hl. Berg Athos und die orthodoxe Kirche in Rufland 217

dem Griechen. Michael Trivolis, so der weltliche Name von Maximos, wurde 1470 in
Arta/Griechenland geboren und ist 1556 im Kloster des Hl. Sergios in RuBland gestorben.
Nach dem Studium der klassischen Philologie bei Janos Laskaris und der Philosophie bei
Pico della Mirandola in Italien kam Maximos Ende 1505 oder Anfang 1506 nach Athos
zum Kloster Vatopediou, wo er zehn volle Jahre verbrachte und sich besonders mit den
Werken der Kirchenviter befaite. Von da aus reiste Maximos 1516 nach Moskau.

Das religiése Leben in RuBland wurde zu dieser Zeit durch den Streit zwischen den
Anhingern von Nil Sorskij (den Vitern der Wiiste) und von Joseph von Volokolamsk (Jo-
sephiten) weitgehend bestimmt. Der hl. Nil (f 1508), der sich im spirituellen Leben RuB-
lands durch das Hinterlassen von asketischen Schriften von den fritheren Vitern
unterscheidet®, hatte lange Zeit auf Athos verbracht, und nach seiner Riickkehr nach
RuBland trat er fiir die Erneuerung des russischen Monchtums ein. Vor allem tadelte er
das Streben von Monchen und Klerikern nach Reichtum, befiirwortete das Leben der
Monche in Skiten (Einsiedeleien mit kleinen Gruppen von 3—4 Monchen) und betonte
die Notwendigkeit, daB die Monche sich von ihrer Arbeit erndhren sollten. Im Gegensatz
zu Nil unterstrich Joseph von Volokolamsk die Vorziige des Koinobions und meinte, daff
die Monche in der klosterlichen Gemeinschaft in der Tat keinen Besitz haben, weil alles
den Klostern gehort. Dieser Meinung von Joseph waren auch alle Bischofe und Abte. Die
Josephiten traten dafiir ein, dafl die Monche durch ihre soziale Arbeit den Menschen in
der Welt helfen.

Maximos*, der seine Hauptaufgabe auf dem missionarischen und kulturellen Gebiet
erblickte, geriet zwangsladufig in diesen Konflikt. »Seine Verurteilung wurde«, wie Georg
Florovsky bemerkt, »tatsdchlich zum gréferen Teil von politischen Motiven bestimmt«.*
Maximos war zweifelsohne nicht nur ein Athosménch. Er hatte auch kirchenpolitische In-
teressen, wobei diese sich nicht in der Kritik der Idee vom Dritten Rom erschopften, son-
dern in der Hauptsache der Kircheneinheit dienten. Sein Einsatz fiir Konstantinopel zielte
darauf, wie ein Schisma in der Orthodoxie vermieden werden kénnte. Hierin fand er Un-
terstiitzung bei der Partei der Graecophilen um den Prinzen Andreas Kurbskij, welche fiir
die weitere direkte Unterstellung der russischen Kirche unter das Okumenische Patriar-
chat pladierte.

DaB Maximos’ Interessen in erster Linie der Mission und der Kultur galten, ergibt sich
eindeutig aus seinem Wirken in RuBjland. Im Streit zwischen den Anhéngern von Nil und
von Joseph ergriff er Partei fiir die erstere. Den Beweggrund dafiir lieferten nicht nur seine

33 Fedotov, S.86 und S.90—133; siehe auch S. 132, wo der HI. Nil selber von seinen Erfahrungen auf dem
Berg Athos spricht. Vgl. auch F. v. Lilienfeld, Nil Sorskij und seine Schriften. Die Krise im RuBland Ivans III.,
Berlin 1963. Tov év daioic natpoc nuwv Neilov Zopokv drnavra ta owlodueva 'Aoknuxd, Eicaywyr,
Bioc, Metdopaaic ... kai axoiia vno povayxov Baoiieiov (Grolimund), Thessaloniki 1985S.

34 Uber Maximos und sein Werk vgl. ndher E. Denissof, Maxime le Grec et I'Occident, Louvain 1943. Gr. Pa-
pamichail, Md&iuog 6 Ipaikds. ‘O npwtos pwtiatns twv Pwowy, Athen 1950. Bernhard Schultze, Mak-
sim Grek als Theologe (OrChrPer, 167), Rom 1963. 1. KaAoyripov, Ilepi thv vno 106 Bernhard Schultze, S.J.
kpitukny éE€taaty Ma&iuov 100 I'paikotb wg goAdyov, EEThS 11 (1966) 215—265. Seine Werke in slavischer
Sprache wurden von der Theologischen Akademie in Kazan herausgegeben: Socinenia, Kazan 21894—1897.
35 Florovsky, S.24.



218 Th. Nikolaou

Erfahrungen auf dem Berg Athos, die denen vom hl. Nil dhnelten, sondern auch die Ver-
fallserscheinungen, die sich in die Koinobien RuBlands eingeschlichen hatten.

Maximos, der bei seiner Ankunft in RuBland der russischen Sprache nicht kundig war,
befaBte sich am Anfang mit Ubersetzungen. Er iibertrug die griechischen Texte ins Latei-
nische, und andere iibersetzten sie ins Slavische. Spiter fertigte er allein die Ubersetzun-
gen vom Griechischen ins Slavische an. Sein gesamtes Werk im Slavischen ist beachtlich:
u.a. ein Kommentar zu den Psalmen, in dem er groe Abschnitte aus den griechischen
Kirchenvitern iibersetzte; Kommentar zur Apostelgeschichte, in dem er hauptsichlich das
Werk von Johannes Chrysostomos zugrunde legte; Ubersetzungen der Kanones der Apo-
stel, der Kanones der Okumenischen und der Lokalkonzile (aus dem Syntagma von Mat-
thdos Blastaris), der Homilien von Johannes Chrysostomos zum Matthius-Evangelium
und zum Johannes-Evangelium und anderer Werke von Kirchenvitern.

Abgesehen von diesen Werken korrigierte Maximos die vorhandenen Ubersetzungen
der liturgischen Biicher. Maximos wurde von Ivan IV. auch zur Synode von 1551 (Stoglav
= Hundert Kapitelbuch) eingeladen. Diese Synode ist wohl die wichtigste aller Synoden,
die auf russischem Boden abgehalten wurden. Sie nahm Stellung gegen Aberglauben und
MiBbriuche in Klostern, gab Antwort auf kanonische und moralische Fragen und, kurz
gesagt, erneuerte und verbesserte das gesamte kirchliche Leben. Zwar hat Maximos an
der Synode nicht teilgenommen, aber nach dem russischen Historiker N. Kapterev »ist die
Notwendigkeit dieser Reformen in das russische politische und kirchliche BewuBtsein al-
lein aufgrund der vielfaltigen Tétigkeit von Maximos dem Griechen in RuBland einge-
drungen; man kann sagen, daf} die Synode nicht einberufen worden wire, wenn Maximos’
Wirken nicht vorangegangen wire. Fast alles, was von der Synode im gesamten russischen
Leben durch die Kapitel berichtigt wurde, leitete sich von den Themen ab, mit denen sich
Maximos vorher befaBt hatte«.

Auch die Normalisierung der Beziehungen der russischen orthodoxen Kirche zum Oku-
menischen Patriarchat, welche durch die Theorie vom Dritten Rom und die Anspriiche
Moskaus gestort waren, ist zu einem groen Teil auf das Wirken von Maximos zuriickzu-
fiihren. In Wiirdigung seiner Grofle und seiner Verdienste erkannte die russische ortho-
doxe Kirche ihn als Heiligen an und feiert sein Gedichtnis am 21.Januar.¥

¢. Das Panteleimon-Kloster auf dem Berg Athos. Dem Besucher des Heiligen Berges fal-
len auf seiner Fahrt von Ouranoupolis zum kleinen Hafen Dafni die groBangelegten Bau-
ten mit der mehrkuppeligen Kirche (Katholikon) des Klosters »Agiou Panteleimonos« auf.
Dieses Kloster, das sich in der Mitte der westlichen Kiiste der Athoshalbinsel befindet,
ist auch bekannt als Kloster Ta&v Pdaowv (der Russen) oder einfach »Russiko«. Es
ist zugleich ein wichtiger, »massiver« Zeuge der reichhaltigen Beziehungen zwischen der
orthodoxen Kirche in RuBland und dem athonitischen Monchtum. Einer alten slavischen
Legende zufolge hat der Fiirst Vladimir selbst dieses Kloster gebaut. Das Panteleimon-
Kloster wurde erst im Jahre 1765 an der Stelle, wo es heute steht, errichtet: seine Fertig-

36 Bei Papamichail, S.484.
371 Vgl. Mamalakis, S.353.



Der hl. Berg Athos und die orthodoxe Kirche in Rufiland 219

stellung erfolgte zu Beginn des 19.Jhs. durch die groBziigigen Zuwendungen des Fiirsten
der Moldau, Skarlatos Kallimaches (1807—I1819). Die Geschichte des Panteleimon-
Klosters reicht jedoch viel weiter zuriick.

Bereits im 11.Jh. ist die Tatsache belegt, daB es auf Athos nicht nur russische Monche
gab, sondern auch, daB sie ein eigenes Kloster hatten. Die erste sichere Nachricht geht
auf eine Urkunde der GroBien Lavra aus dem Jahr 1016 zurick; dort lesen wir:
»lepaaiuoc ufova)x(og) ere(w) Ofeo)i npeafutepoc K(ai) NYOVUEVOS UOVIC TOV
Pé¢ paptvpov vreypawa«.*® DaB es schon friiher, und zwar gegen Ende des 10.Jhs.,
russische Monche auf Athos gab, wird mit Recht als wahrscheinlich betrachtet. Sichere
Nachrichten iiber ein russisches Kloster auf dem Heiligen Berg begegnen uns in Urkun-
den des Jahres 1030, wonach es dort ein »Kloster der allheiligen Gottesgebérerin des
Xylourgos« (to0 ZvAovpyob = des Zimmerers) gab. Wir wissen zwar nichts Niheres
dariiber, wie die Beziehungen dieses russischen Klosters zu RuBland waren, es wird aller-
dings vermutet, daB es viele Monche hatte und von Fiirst Jaroslav unterstiitzt wurde,
zumal dieser nach der Chronik »die Monche besonders liebte«.?

Aus einer Urkunde des Jahres 1142, die das Vermogen des Klosters Xylourgou erwéhnt,
erfahren wir, daB im Kloster insgesamt 52 russische Biicher aufbewahrt wurden: Evange-
lienbiicher, Typikon, Epistelbiicher, Parakletike, Oktoechos, Heirmologion, Synaxarien,
Proverbien, Menéen, Psalterien, Horologien, Werke von Ephram dem Syrer, die Vita des
hl. Pankratios, Paterikon und der Nomokanon. Aus dieser Nachricht 1a8t sich folgern, daB}
das Kloster zu jener Zeit von vielen Monchen bewohnt wurde und vor allem, da8} es ein
wichtiges kulturelles und geistiges Zentrum darstellte, von dem RuBland wohl viele Hand-
schriften, besonders fiir den liturgischen Gebrauch, bezog.

Der weitere, rasch zunehmende Eintritt von Mdnchen in das Xylourgou-Kloster fiihrte
dazu, daB der Abt des Klosters am 15. 8. 1169 die Raumnot des Klosters vor die Synaxis
(Versammlung) der Klostervertreter des Heiligen Berges brachte und dort die Erlaubnis
erhielt, das friiher bliilhende und zu diesem Zeitpunkt verlassene Kloster des hl. Pantelei-
mon des Thessalonichers (700 @cagagalovikéwc) zu beziehen. Dort trat noch Ende des
12.Jhs. (um 1192) auch der bekannte Heilige der Serben, Sava, der Bruder vom Grof3-
Zupan Stephan Nemanja, ein, was nicht nur auf das weitere Wachsen, sondern auch auf
die guten Kontakte des Klosters zu den slavischen Voélkern hindeutet.** Einige Jahre spi-
ter (1198) griindete Sava mit seinem Vater das serbische Kloster Chilandariou auf Athos.

In der darauffolgenden Zeit sind die Nachrichten iiber das »Kloster der Russen« recht
spirlich, weil die Urkunden wohl durch einen Brand vernichtet wurden. Wir wissen, daf§
in diesem Kloster auch griechische Mdnche lebten und noch bis 1497 der Abt griechisch
unterzeichnete. Das Kloster erhielt im Laufe der Zeit wiederholt Zuwendungen von den
byzantinischen Kaisern. Im III. Typikon des Heiligen Berges von Kaiser Manuel Palédolo-
gos (1394) wird es an dreizehnter Stelle der damaligen Kloster aufgefiihrt.* Nach der

38 Actes de Lavra. Premiere Partic: Des Origines a 1204, hg. v. P. Lemerle . .., Paris 1970, S.155.

39 Povest’ vremennych let, 151, Leningrad 21926—28 [Nachdr.: Handbuch zur Nestorchronik, hg. v. L. Miil-
ler, (Forum Slavicum, 48), Miinchen 1977, S.443].

0 Vgl. Tachiaos, S.502.

41 Mever, S.202.



220 Th. Nikolaou

Befreiung RuBlands vom Mongolenjoch kam es zu einem verstirkten Zustrom von russi-
schen Monchen nach Athos, und das Kloster erlebte eine neue Bliitezeit. Dies verdankte
es auch den Schenkungen der Fiirsten der Walachei und der russischen Zaren. Noch im
16., vor allem aber im 17.Jh. — es ist die Zeit der tiirkischen Herrschaft — setzte aller-
dings der Verfall des Klosters ein, bis es im Jahre 1765, wie bereits erwihnt, an die heutige
Stelle verlegt wurde und einer neuen Ara entgegensah.

In der Zeit des griechischen Unabhéngigkeitskrieges (1821 ff.) ging die Zahl der Mon-
che im Kloster spiirbar zuriick. Dies dnderte sich nach dem Jahre 1839. Die Zahl der rus-
sischen Monche nahm erneut rapide zu, so dafl 1875 ein russischer Abt gewihlt wurde.
Die Zahl der Ménche stieg 1895 auf 1000 und 1903 sogar auf 1446.%* Die Balkankriege
(1912—14) bedeuteten zwar fiir Athos die Befreiung vom tiirkischen Joch, aber fiir das
Panteleimon-Kloster blieben die wenige Jahre spater durch die bolschewistische Revolu-
tion im Mutterland eingeleiteten grundsitzlichen Verdnderungen nicht ohne Auswirkun-
gen. Vor allem ist hier der starke Riickgang der Moénchszahl erwiahnenswert, ein Phéno-
men iibrigens, welches fiir das gesamte Monchtum auf Athos gilt. Lebten auf Athos im
Jahr 1900 etwa 7500 Monche, so reduzierte sich ihre Zahl im Jahr 1951 auf 2043, im Jahr
1961 auf 1649 im Jahr 1971 auf 1146. Inzwischen gibt es eine erfreuliche Tendenz. Die
Gesamtzahl der Monche nahm, wenn auch gering, wieder zu, und iiberdies weist die Sta-
tistik zwei weitere Aspekte auf, die Grund zum Optimismus geben: Seit Mitte der sechzi-
ger Jahre zeichnet sich erstens eine Verjiingung der Ménche ab, d. h. das Durchschnittsal-
ter der Monche sinkt kontinuierlich, und zweitens eine beachtenswerte Erhéhung des
durchschnittlichen Bildungsniveaus; waren unter den Monchen, die in den Jahren
1960—1964 nach Athos kamen, nur 3% mit HochschulabschluB, so stieg deren Anteil in
den Jahren 1970—1974 auf 15%. Diese Tendenz gilt auch fiir das Panteleimon-Kloster. Die
gesamte Zahl der Monche im Kloster betrug 1980 dreifig (bei einer Gesamtzahl der
Athosmonche von 1191).% Zur Zeit (Januar 1988) leben im Russiko und auf Athos iiber-
haupt 36 russische Monche, von denen im September 1987 sieben direkt von RuBland
nach Athos kamen.*

d. Hesychasmus und Philokalia. Das Gebet setzt die Konzentration und Ruhe des Beters
voraus. Ohne die Abgeschiedenheit, die Konzentration der Gedanken, die innere Samm-
lung und Ruhe (7ovyia) verfehlt das Gebet allzu leicht sein Ziel: den rechten Umgang
mit Gott. »Wenn du aber betest, so geh in dein Kdmmerlein und schlief die Tiir zu und
bete zu deinem Vater« (Mt 6,5). Zwar warnen diese Worte in erster Linie vor der Heuche-

42 Thomas Provatakis, Der Berg Athos. KurzgefaBte Geschichte des Berges Athos und Beschreibung seiner
Denkmiler, Thessaloniki 1983, S.91. Mamalakis, S.482, gibt fiir das Jahr 1910 die Zahl der russischen Mon-
che mit 3496 und fiir das Jahr 1914 mit 1914 an.

43 Mit der Statistik iiber die Monche auf dem Berg Athos befaBt sich seit Jahren Georgios Manizaridis, Pro-
fessor fiir »Christliche Soziallehre und Ethik« in der Theologischen Fakultit Thessaloniki; vgl. u. a. seine Ar-
beiten: Newtepa otatiotika otoixeia nepi Tyv uovaxwv tobv ‘Ayiov “Opovg, EEThS 19 (1974) 333—345.
Das athonitische Monchtum, in: H. J. Helle (Hg.), Kultur und Institution, Berlin 1982, S.373—380. G. Galitis
- G. Mantzaridis - P. Wiertz, Glauben aus dem Herzen. Eine Einfiihrung in die Orthodoxie. (TR-Verlagsunion)
Miinchen 21987, S.197: Die Gesamtzahl der Ménche stieg im Jahr 1986 auf 1285.

44 Vgl. Katholische Nachrichten-Agentur — Okumenische Information, Nr.37, 9.9.1987, S.2.



Der hl. Berg Athos und die orthodoxe Kirche in Rufland 221

lei und dem heuchlerischen Gebet, sie geben aber zugleich die Richtschnur fiir die wahre
und echte Frommigkeit; sie zeigen den besonderen Wert des Alleinseins des Beters mit
Gott, ohne jedoch das gemeinsame Gebet abzuwerten und auszuschliefien (vgl. Mt 18,20).
Das gemeinsame Gebet findet seine notwendige Fortsetzung im privaten Gebet, so wie
das private Gebet im Gebet der Kirche gipfelt. Beides ergénzt sich und verwirklicht die
Mahnung des Apostels Paulus »Betet ohne UnterlaB!« (1 Thess 5,17; vgl. auch Rom 12,12:
»seid beharrlich im Gebet«).

Das Ohne-Unterlaf-Beten verbunden mit der Hesychia gehort von Anfang an zu den
Hauptcharakteristika des Monchtums. Die Monche, insbesondere die Anachoreten bzw.
Eremiten, haben sehr intensiv die Hesychia gesucht und gepflegt; deshalb werden sie auch
Hesychasten genannt.* Im Kanon 4 des vierten Okumenischen Konzils (451), der beson-
ders dafiir bekannt ist, dal ihm zufolge die organisierten Kloster dem jeweiligen Ortsbi-
schof unterstehen, werden neben dem Gehorsam dem Bischof gegeniiber, die Hesychia,
das Fasten und das Geber als die wichtigsten Eigenschaften des Monchslebens angefiihrt.
Die Hesychia ist die Ruhe nicht blof des Leibes und der Sinne, sondern vor allem des
Geistes und des Herzens, des ganzen Menschen als psychosomatischen Wesens. Sie ist
die Unterordnung des eigenen Willens unter den Willen Gottes. Sie ist die Ruhe vor Gott.
Deshalb wird sie als »die Mutter aller Tugenden« gepriesen; »denn sie gebiert diese durch
die stindige und ununterbrochene Ruhe vor Gott (d1d 17i¢ mpog Oeov ddiaAeintov Kai
dnepiondatov novyiag). Der Monch, der die Ruhe liebt, wird von Gott geliebt, weil
er auch Gott liebt und mit ihm allein (a1 pdvw) durch das reine Gebet sein will; und,
obschon er auf Erden lebt, erfahrt er die himmlischen Dinge. Denn sein ganzer
Verstand*® sorgt dafiir, wie er Gott gefallen und Tempel seines Heiligen Geistes wird.
Ein solcher (Mensch) beugt immer seinen Nacken unter das leichte und gute Joch Christi;
und indem er alles Sichtbare tibersieht, sehnt er sich nach dem Unsichtbaren. Er wartet
beharrlich auf den Unsichtbaren, als ob er ihn sieht. Solche (Menschen) nehmen es, was
die Lebensfiihrung betrifft, mit den Engeln auf; sie wollen stets in der Wiiste leben, um
— indem sie in grofier Ruhe und Sorglosigkeit mit Gott Umgang haben — ihren Verstand
(vod¢) zu einem Spiegel ohne Flecken zu erweisen, dhnlich wie der grofie Elias und der
Vorlaufer und Taufer des Herrn, Johannes«.*

45 Belege dariiber, daB der Begriff »Hesychast« als Synonym mit den Ausdriicken »Anachoret« und »Eremit«
verwendet wird, vgl. bei G. W. H. Lampe. A Patristic Greek Lexicon, Oxford 61982, s.v. Bovyaoti¢ und
Aovyia 1,b. Auch didlokaldia tdv Tepdv Nnrukdv Bd. 1—5, Athen 41976 (im folgenden: didoxaiia):
hier Bd. 5, s.v. novyaatig und fovyia.

46 Das Original lautet »6A0¢ 0 voi¢ avtod«, ein Ausdruck, der wortlich »sein ganzer Verstand« bedeutet; es
handelt sich jedoch nicht um ein bloB rationales Prinzip, sondern um die fiihrende seelische Potenz im Men-
schen, die den eigentlichen und darum den Menschen in seiner Ganzheit und Verantwortung ausmacht. Zum
Verstindnis des Begriffes voig bei den Kirchenviter vgl. Th. Nikolaou, ‘H éAevfepia tric fovAroews kai
ta ndln ¢ woxnc kata KArjuevra tov "AAeavdpéa, Thessaloniki 1981, S.43 ff. Die Bedeutung des Nous
fiir den Hesychasmus unterstreichen die hesychastischen Termini technici tripnaic voog und voepa navyia,
welche synonym gebraucht werden; hierfir vgl. Nikephoros Monachos, Adyog mepi viwewg ..., :
dilokalia, Bd.4, S.26: »Tnv uév mpogoxnv tvéc t@v ayiwv voog thpnawv €pnoav, dilor JE,
Kapdiaknv puiaknv’ Etepor O€ vijwiv' kai dALotl voepay bovyiav’ kai dAdor dAAwg. Ta 6€ ndvta év kai
70 avtT0 dnAoibaiv.«

47 Antiochos Monachos, Hom. 103. De silentio: PG 89, 1745 AB. Vgl. auch Evagrios Pontikos, Rerum mo-
nachalium rationes 9: PG 40, 1261 AB. Johannes Klimakos, Scala paradisi 27: PG 88, 1112 C. Siehe auch



222 Th. Nikolaou

Diese theologisch begriindete und von alters her im Mdnchsleben gepflegte Neigung
zum Alleinleben und zur Ruhe, um dadurch Gott niher zu sein und seine Energien (Liebe,
Gnade, Schau des Taborlichtes etc.) zu erfahren, 148t sich schwer durch den Begriff »He-
sychasmus« wiedergeben, zumal dieser im Westen erstens nur auf das 14.Jh. bezogen
wird und zweitens auf »das mystisch aszetische Verfahren« reduziert wird, »mit dem sich
die athonitischen Monche auf die Visionen des > Taborlichtes « vorbereiten«.*® Mit Recht
betont John Meyendorff* dagegen, daB »das Monchtum in seiner urspriinglichen Inten-
tion ein » Hesychasmus « war, weil es auf den zwei Prinzipien der Entfernung von der Welt
und des stindigen Gebets, beruhte«. Die innere Verbindung von Ménchtum und Hesy-
chasmus 148t sich auch leicht an den asketischen Werken z.B. von Evagrios Pontikos
(1 399), Makarios dem Agypter (f um 390), Diadochos von Photike (5.Jh.), Johannes
Klimakos (1 um 649) u. a. feststellen. Bei diesen Autoren, besonders beim letzteren, ge-
winnt man einen exzellenten Nachweis, daB die Praxis der Athosmonche und insbeson-
dere die Beschreibung der hesychastischen Methode®, sowie das sogenannte Jesus-
Gebet, tief in der monastischen Tradition verwurzelt sind. Die hesychastische Gebetspra-
xis bildet keinen Selbstzweck. Sie ist vielmehr ein geeignetes Mittel einer psychosomati-
schen Vorbereitung auf das Gebet und die Erfahrung der goéttlichen Gnade.

Diese Praxis ist uns ndher und besser bekannt durch die Ereignisse im 14.Jh. auf dem
Berg Athos, als namlich die Hesychasten dort von Barlaam aus Kalabrien/Siiditalien ange-
griffen wurden und sich zur Wehr setzten. Diese Ereignisse sind bekannt als hesychasti-
scher Streit, eine Bezeichnung allerdings, die nicht vollig korrekt ist, weil der Streit nicht
unter Hesychasten entfacht, sondern zwischen diesen und hauptséichlich AuBlenstehenden
gefiihrt wurde. Als Hauptsprecher der Monche trat Gregorios Palamas (1 1359) auf.
Durch den beriihmten 7Tduog ‘Ayiopeitikog und die neun Abhandlungen ‘Ynép twv
iepdc navyxalovrwv® legte er die biblisch-patristische Unterscheidung®? zwischen dem

J.-Y. Leloup. Worte vom Berg Athos: Die Spiritualitit der Monche vom Berg Athos. (ars edition) Miinchen
1981, S.30.

48 S0 7.B. E.v. Ivdnka, Plato Christianus. Ubernahme und Umgestaltung des Platonismus durch die Viter,
Einsiedeln 1964, S.410.

49 J. Mevendorff. 'Hovyaouog, ThEE 6. Sp. 83.

50 Ausformulicrt begegnet sie uns bei: [Symeon der Neue Theologe]. MEBodog thi¢ iepds npoaevxhis Kai
npocoxnc: 1. Hausherr, La Méthode d’Oraison Hesychaste (Orientalia Christiana, 9/2). Rom 1928, S.129
[33] ff. und bes. S. 164 [68]. Nikephoros Monachos. De sorbietate et cordis custodia: PG 147. 963 B 1.
SI DaB der Tomos Hagioreitikos von Gregorios Palamas verfaBt wurde. dirfte als sicher betrachtet werden:
vgl. hierzu P. Christou (Hg.), I'pnyopiov 106 INaiaud Zvyypduuata, Bd.2. Thessaloniki 1966. S.551ft.
Siehe dort, S.567—578 und Bd. 1, Thessaloniki 1962. S.361—694. auch die entsprechenden Texte.

52 Im Hinblick auf den biblisch-patristischen Ursprung dieser Unterscheidung liBt sich auf viele Stellen ver-
weisen. Dies wird heute auch im Westen anerkannt. Vgl. z. B. einige biblische Belege in: Handbuch der Ostkir-
chenkunde, hg. v. W. Nvssen, H.-J. Schulz, P. Wiertz, Bd. 1. Diisseldorf 1984. S. 345. obwohl der Autor, Bern-
hard Schultze, gleich danach (S. 346) die Unterscheidung zwischen Wesenheit und Energien Gottes Gregorios
Palamas zuschreibt und auch im Titel dieses Abschnittes von »Palamismus« spricht. Hier folgt er der iiblichen
falschen westlichen Meinung, daB diese Unterscheidung erst von Palamas gemacht wird. Dies ist aber nicht
so. Es geniigt in diesem Zusammenhang, auf das wohl klassische Zitat von Basileios dem Grofien, Ep. 234.1:
BEP 55,234, zu verweisen. Ausfiihrlicher dariiber siehe G. Marizelos. Obaia kai évépyeiar to0 Oeov Kata
t0v Méyav Baaiieiov, Thessaloniki 1984. Die Ausfiihrungen von M. P. Strohm (Die Lehre von der Energeia
Gottes. Eine dogmengeschichtliche Betrachtung. Kyrios 8. 1968, 63—84 und ders.. Dic Dreiheit »Substanz-
Kraft-Wirken«. Die Trinititslehre der Alexandriner nach Petavius und de Régnon. Kyvrios 9. 1969. 31—41)



Der hl. Berg Athos und die orthodoxe Kirche in Rufland 223

unzuginglichen Wesen Gottes und seinen auf den Menschen herabsteigenden unerschaffe-
nen Energien ausfiihrlich dar. Dadurch begriindete er erneut die theologisch iiberaus
wichtige Lehre, daB der Mensch kraft der Inkarnation des Logos Gottes und des Wirkens
Gottes in seinen unerschaffenen Energien eine wahre Gotteserkenntnis und eine echte Ge-
meinschaft mit Gott haben kann. Er kann nicht nur mit seinem Geist, sondern auch mit
seinem Leib am gottlichen Leben teilnehmen. Das heifit, daB auch der Leib sich am Gebet
und an den gnadenhaften Wirkungen Gottes beteiligen kann. Das unerschaffene Licht
Gottes, welches die drei Jiinger Christi auf Tabor haben schauen diirfen (Mt 17,1 ff.) und
eine eschatologische Erfahrung darstellt, kann auch von anderen seligen und heiligen
Mainnern schon hienieden »geschaut« werden.>® Diese Lehre wurde durch eine Reihe
von Synoden in Konstantinopel (1341, 1347 und 1351) bestitigt.

Die hesychastische Gebetspraxis, welche in der Zeit der Christianisierung RuBlands
und insbesondere im 13. und 14.Jh. auf Athos bliihte, ist auch zur Praxis der Einsiedler
des Kiever Hohlenklosters geworden. DaB erst der hl. Nil Sorskij den Hesychasmus nach
RufBland gebracht hat, wie Fairy von Lilienfeld® behauptet, beruht auf einem MiBver-
standnis des Hesychasmus selbst. Sie und auch einige andere westliche Forscher® redu-
zieren, wie bereits angemerkt, den Hesychasmus auf das 14.Jh. und verbinden ihn mit
einigen fiir sie konkreten, zahlbaren »Merkmalen« (»Praxis des Jesus-Gebets«, »psycho-
physische Methode«, »Lehre von der durch diese Praxis vermittelten Schau des Taborlich-
tes und von den ungeschaffenen Energien Gottes« etc.). Es wird hierbei iibersehen, daB
solche »Merkmale« z.T. erst dann zur Sprache kamen, nachdem die Hesychasten im
14.Jh. sich gegen verschiedene Vorwiirfe verteidigen muBten. Dies gilt z. B. in bezug auf
die Schau des »Taborlichtes«. So wie die altrussische Literatur sind auch die griechischen
Quellen diesbeziiglich sehr zuriickhaltend. Noch Gregorios Sinaites®® (1255—1346)
warnt davor, daf der Hesychast sich um Lichtvisionen kiimmert und davon spricht: »Du,
der Gott liebt, sei genau und wissentlich wachsam« schreibt er. »Wenn du dich deiner Ge-
betsiibung hingegeben hast und du siehst ein Licht oder einen Feuerschein in dir oder
aufBlerhalb, oder angeblich die Gestalt Christi, oder eines Engels oder eines anderen, ak-
zeptiere dies nicht, um nicht Schaden zu nehmen; laf auch deinen Verstand nicht solches
abbilden, indem Du von Dir aus Bildern nachgehst. Denn alle diese (Bilder) wollen,
indem sie sich von auBen unzeitig verwandeln, deine Seele irrefiihren«. Die Tatsache also,
daB »nur wenige Stellen in der altruss. Literatur. .. iiber diese im griech.-byz. Hesychas-
mus so wichtige Gebetsform (> Herr Jesus Christus, Sohn Gottes, erbarme dich mei-

scheinen mir dagegen in einigen Punkten nicht stichhaltig und bediirfen der Uberpriifung. Die Uberpriifung
der Unterscheidung zwischen Energie und Wesenheit im Westen ist iibrigens von hochster 6kumenischer Re-
levanz.

53 Vgl. besonders die Einleitung des Tomos Hagioreitikos: P. Christou (Hg.). I'pnyopiov toi Ilaiaud
Jvyypduuata, Bd.2, Thessaloniki 1966. S.567 ff.

SF.v. Lilienfeld, S.438.

55 Vgl. F.v Lilienfeld, ebd. E.v. Ivdnka, Plato Christianus. Ubernahme und Umgestaltung des Platonismus
durch die Viter, Einsiedeln 1964, S.396ff. und bes. S.410ff.

56 Gregorios Sinaites, ITepi novyiag kai nepi 1wv dvo tponwv npooevyrs, 10: Pidokaliia, Bd. 4. S.76.
Vgl. auch Kleine Philokalie, Benziger Verlag Ziirich 1976, S. 156, wo allerdings die Ubersetzung nicht ganz
wortgetreu ist.



224 Th. Nikolaou

ner <)«<*’ berichten und von der Schau des »Taborlichtes« nicht gesprochen wird, kann
nicht gegen die Verbreitung der hesychastischen Gebetspraxis in Ru$land angefiihrt wer-
den, nicht zuletzt, weil das Gebet eine Frage der lebendigen Praxis und Frommigkeit und
nicht unbedingt der Berichterstattung und der theologischen Auseinandersetzung ist.

DaB die hesychastische Gebetspraxis sehr friih Eingang in RuBland fand, erklirt sich
durch die engen Verbindungen der russischen Monche mit dem Moénchtum auf dem Heili-
gen Berg und bleibt aufgrund der vorhandenen Belege eine unbestrittene Tatsache. Auch
der Monchskreis um den populérsten und beliebtesten Heiligen RuBlands, Sergej von
Radonez (T 1392), diirfte mit dieser Praxis vertraut sein. Bezeichnend dafiir ist, daB einer
seiner Schiiler die Werke von Symeon dem Neuen Theologen und Gregorios Sinaites,
zwei der bedeutendsten byzantinischen Mystiker, vom Berge Athos nach Rufland brachte,
aber vielleicht auch solche Passagen seiner von Epifanij verfaBten Vita®, in denen von
seiner tiefen Frommigkeit und vom Gebet im Kloster berichtet wird. Am deutlichsten
wird jedoch die hesychastische Gebetspraxis vom hl. Nil Sorskij in seinem Kampf gegen
die Josephiten vertreten.

Die hesychastischen Tendenzen im Monchtum wurden durch die Sammlung und Lek-
tiire von kurzen Erzéhlungen, Spriichen und Texten asketisch-mystischen Inhalts unter-
stiitzt. Aus der fritheren Geschichte des Monchtums sind uns besonders die Apophtheg-
mata patrum bekannt, und solche Sammlungen hat es auch im byzantinischen
Mittelalter® gegeben. Auf solche Sammlungen geht auch die »Philokalia«, das meist-
verbreitete Buch in der Ostkirche, zuriick. Im Jahre 1777 iibernahm namlich der Athos-
monch Nikodemos (bekannt als Nikodemos Hagioreites, 1749—1809) von Makarios Nota-
ras (Metropolit von Korinth, der sich wiederholt auf Athos aufgehalten hat, 1731—1805)
eine solche friihere Sammlung, die er vervollstdndigte. Vor allem verdanken wir ihm nicht
nur den Vergleich des Textes mit dem Text verschiedener Manuskripte auf Athos und die
damit verbundene Verbesserung des Textes, sondern auch ihre erste Publikation in 2 Bén-
den in Venedig im Jahr 1782 mit dem Titel: @idokalia twv ‘Ilepdv Nnutik@v
ovvepaviabeioa napd T@v ‘Ayiwv kal Ocopdpwy TTatépwv Huav, év i dia thg
kata v Ipdév kai Ocwpiav "HOikfic didocopiac 6 voic kabaipetal, pwtiletar
Kxail teAeiobrar ... (= Philokalia der Heiligen Neptiker, welche aus Beitrigen unserer
Heiligen und Gott-tragenden Viter gesammelt wurde, in der der Verstand durch die Ethi-
sche Philosophie von Praxis und Theoria gereinigt, erleuchtet und vervollkommnet
wird . ..).%

57 Podskalsky, S. 165 mit Anm. 717. Vgl. die hier gesammelten Belege und auch S. 167, 202, 258; bes. S.214
mit Anm.954. Siehe auch G. Podskalsky, Das Gebet in der Kiever Rus’ — seine Formen, seine Rolle, seine
Aussagen, OFo 2 (1988) 177ff.

58 Fedotov, S.52, 61, 67, 72—73, wo auch von einer »Lichtvision« berichtet wird.

59 Vgl. hierzu A.-E. Tachiaos, De la Philokalia au Dobrotoljubie. La création d’un »Sbornik«, Cyrillometho-
dianum 5 (1981) 208—213.

60 Seit dieser ersten Auflage ist die »Philokalia« mehrmals erschienen und in verschiedene Sprachen ganz oder
teilweise iibersetzt worden. Im folgenden fithre ich Ubersetzungen in westlichen Sprachen an: Writings from
the Philokalia on Prayer of the Heart, iibers. v. E. Kadloubovsky u. G. E. H. Palmer, (Faber and Faber) Lon-
don 1951. Petite Philocalie de la Priere du Coeur ubers. v. Jean Gouillard, Paris 1953. Early Fathers from
the Philokalia, tbers. v. E. Kadloubovsky u. G. E. H. Palmer, (Faber and Faber) London 1954. The Philokalia.
The Complete Text compiled by St. Nikodimos of the Holy Mountain and St. Makarios of Corinth, iibers. u.



Der hl. Berg Athos und die orthodoxe Kirche in Rufland 225

Die ®1lokaria (= @iria 100 kadoU, Liebe zur Schonheit, d. h. zur Tugend, zur gei-
stigen Schonheit) umfat mystisch-asketische Schriften griechischer Kirchenviter vom 4.
bis zum 15. Jh. Obwohl einige wichtige Kirchenviter (Makarios, Diadochos, Johannes Kli-
makos) hierin nicht enthalten sind, so beinhaltet sie doch die meisten klassischen Texte,
die »das reine Gebet« lehren und der Wachsamkeit des Verstandes dienen. Man hat mit
Recht die Philokalia »Kodifizierung der mystischen orthodoxen Theologie«®' genannt.
Nikodemos selbst spricht in dhnlicher Weise in bezug auf den Inhalt dieses Buches: »Die-
ses geistige Buch. .. die Schatzkammer der Wachsamkeit; die Wache des Verstandes; die
mystische Schule des geistigen Gebets. Ein Buch, das eine ausgezeichnete Skizze der Pra-
xis (praktischen Lebensfithrung) ist, ein unfehlbarer Wegweiser der Theoria (Schau); das
Paradies der Viter; die goldene Kette der Tugenden; ein Buch, das die dichten Spriiche
Jesu enthilt; die Trompete, welche die Gnade herabruft und kurz gesagt: Das Instrument
der Vergottlichung selbst, der meistersehnte Gebrauchsgegenstand. . .«.%

Die Philokalia wurde wenige Jahre spéter von Paisij Velickovskij®® (1722—1794), der
1746 nach Athos kam und dort einige Jahre lebte, ins Kirchenslavische iibersetzt und 1793
in 2 Bénden in Petersburg mit dem Titel »Dobrotoljubie« (= Tugendliebe) herausgegeben.
Diese Ubersetzung der Philokalia erlebte in RuBland bis 1857 sechs gleichbleibende Auf-
lagen. Das russische Panteleimon-Kloster gab 1877 die Philokalia in modernem
Russisch® heraus. Wie sehr diese Sammlung die Frommigkeit und das geistige Leben in
RuBland beeinfluit hat, erfahren wir nicht nur am Beispiel der heiligen Gestalt eines Sera-
phim von Sarov (1759—1833), sondern auch durch die »Aufrichtigen Erzdhlungen eines

russischen Pilgers«, hg. und eingeleitet von Em. Jungclaussen, Herder Verlag, Freiburg
1974.

Wenn in diesem Jahr das Millennium der russischen orthodoxen Kirche gefeiert wird
und diese Kirche im Mittelpunkt allgemeinen Interesses steht, so kann man dies auch zum
AnlaB nehmen, einem in der BR Deutschland weit verbreiteten Irrtum entgegenzutreten,
daB namlich die russische orthodoxe Kirche sich von den anderen orthodoxen Kirchen un-

hg. v. G. E. H. Palmer - Ph. Sherrard - Kall. Ware, Bde 1—3, (Faber and Faber) London 1979—1984. Philo-
calie des Peres Neptiques, hg. v. Boris Bobrinskoy, Bde 1—7, (Abbaye de Bellefontaine) Bégrolles-en-Mauges
1979—1986. Kleine Philokalie. Belehrungen der Monchsviter der Ostkirche iiber das Gebet, ausgew. u. iibers.
v. Matthias Dietz, (Klassiker der Meditation), (Benziger) Ziirich-Einsiedeln-Kéln 21981. La filocalia a cura
di Nicodimo Aghiorita e Macario di Corinto, iibers. u. hg. v. B.Artioli - Fr. Lovato, Bde 1—4, Turin
1982-1987. didokalia twv iepwdv Nnntik@v, tbers. v. Ant. G. Galitis, Bde 1—3, (To perivoli tis Panagias)
Thessaloniki 1984—1986. Es fillt hierbei auf, daB eine deutsche Ubersetzung mit Kommentar, ahnlich wie die
Ausgaben in englischer, franzosischer und italienischer Sprache, ein Desiderat ersten Ranges darstellt. Im Rah-
men des Instituts fiir Orthodoxe Theologie der Universitat Miinchen ist ein solches Projekt geplant; seine Ver-
wirklichung hangt vor allem von seiner Finanzierung ab.

ol ®ilokalia, Bd. 1, S.14.

62 ¢ilokalia, Bd. 1, S.23.

63 Paisij Velickovskij ist auf dem Landeskonzil anldBlich des Millenniums offiziell als Heiliger anerkannt
worden. Uber Veli¢kovskij vgl. A.-E. Tachiaos, The Revival of Byzantine Mysticism among Slavs and Roma-
nians in the XVIIth Century. Texts Relating to the Life and Activity of Paisy Velichkovsky (1722—1794),
Thessaloniki 1986.

64 Vgl. A. Radovi¢, ‘H ®idokalikn "Avayévvnan tob XVII kai XIX ai. kai oi ITvevuatikoi Kapnoi g,
Athen 1984.



226 Th. Nikolaou  Der hl. Berg Athos und die orthodoxe Kirche in Rufland

terscheide. Es muB vielmehr immer wieder die Einheit aller orthodoxen Kirchen in
Lehre, Kult und Kirchenrecht betont werden. Die Prifixe griechisch, russisch, ruminisch
etc. bezeichnen lediglich die regionale Herkunft der betreffenden Glaubigen. Eine Aus-
nahme hierzu bildet der Ausdruck »Griechisch-orthodox«, der iiber die oben genannte
eingeschrinkte Bedeutung hinaus auch als Bezeichnung fiir die gesamte Orthodoxie ver-
wendet wird, weil er geschichtlich betrachtet den Gegensatz zu den Lateinern aufzeigt.

Diese Klarstellung der Begriffe scheint mir auch wegen MiBverstindnisse in der Ver-
gangenheit wichtig. Denn die Bewegung der Slavophilen hat sich z. B. noch im vorigen
Jahrhundert wohl auch aufgrund eines falschen Verstindnisses des Ausdrucks
»Griechisch-orthodox« gegen die bleibende Bedeutung der griechischen Kirchenviter ge-
wandt. Es ist das Verdienst von Georg Florovsky, ein halbes Jahrhundert lang mit aller
Intensitdt und Deutlichkeit die entscheidende Bedeutung der griechischen Kirchenviter
fiir das gesamte Christentum und insbesondere fiir die Orthodoxie sowohl gegeniiber Pro-
testanten als auch Slavophilen herausgestellt zu haben. Die griechischen Kirchenviter und
entsprechend das athonitische Monchtum sind Grundpfeiler und Garanten der Einheit der
Orthodoxie. Einige Aspekte dieser einigenden Kraft und Ausstrahlung des Heiligen Ber-
ges auf die orthodoxen Kirchen und speziell auf die russische orthodoxe Kirche, hoffe ich
hier verdeutlicht zu haben.



