
Persönliche PDF-Datei für

Mit den besten Grüßen von Thieme www.thieme.de

Dieser elektronische Sonderdruck ist nur für 
die Nutzung zu nicht-kommerziellen, 
persönlichen Zwecken bestimmt (z. B. im 
Rahmen des fachlichen Austauschs mit 
einzelnen Kolleginnen und Kollegen oder zur 
Verwendung auf der privaten Homepage der 
Autorin/des Autors). Diese PDF-Datei ist 
nicht für die Einstellung in Repositorien 
vorgesehen, dies gilt auch für soziale und 
wissenschaftliche Netzwerke und Plattfor-
men.

Copyright & Ownership
© 2024. Thieme. All rights 
reserved.
Die Zeitschrift Allgemeine 
Homöopathische Zeitung ist 
Eigentum von Thieme.
Georg Thieme Verlag KG,
Rüdigerstraße 14,
70469 Stuttgart, Germany
ISSN 1438-2563

Schmidt J.

Logos-Rationalität und die 
vergessenen Dimensionen 
der Homöopathie

2024

10–16

10.1055/a-2363-7820

Allgemeine 
Homöopathische 
Zeitung



El
ek

tr
on

is
ch

er
 S

on
de

rd
ru

ck
 z

ur
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

Ve
rw

en
du

ng
 –

 E
le

ct
ro

ni
c 

of
fp

rin
t f

or
 p

er
so

na
l u

se
 

 Schmidt JM. Logos-Rationalität und die vergessenen … AHZ  2024; 269: 10–16 | ©   2024  .      Thieme. All rights reserved. 

Spektrum

     Einführung 
  Actio = reactio . Ganz nach dem 3. Newton‘schen Gesetz 
haben sich in den letzten beiden Jahrzehnten sowohl die 
Angriff e auf die Homöopathie als auch die Verteidigungs-
bestrebungen ihrer Anhänger gleichermaßen intensiviert. 
Konfl ikte zwischen Gegnern und Befürwortern der Ho-
möopathie gab es zwar schon seit jeher, doch während sich 
die Auseinandersetzung zu Hahnemanns Zeiten noch um 
primär medizinphilosophische Fragen drehte (Lebenskraft, 
Zeichen und Symptome, dynamische Wirkungen, Mias-
men, Ähnlichkeitsprinzip usw.), scheint es inzwischen 
(fast) nur noch um Zahlen und Daten, das heißt um Mess-
werte zu gehen (Studien, Statistiken, Signifi kanzen usw.). 

 Erstaunlicherweise unterwerfen sich dabei beide Seiten 
denselben Standards (klinische Studien, möglichst rando-
misiert und doppelblind), was auf den ersten Blick fair, ega-
litär und gerecht erscheinen mag. Doch die Einführung von 
RCTs (randomised clinical trials) in den USA 1946 – damals 
noch gegen den Widerstand der Ärzteschaft – an der Cor-
nell University, unter Harry Gold, hatte von Anfang an 
einen klar antihomöopathischen Bias: Ziel war es, auf diese 
Weise endlich den „Placebo“-Charakter der Homöopathie 
„beweisen“ zu können   [ 5   ,  6 ]  . 

 Dass es inzwischen aber dennoch mehrfach gelungen ist, 
selbst mit dieser aus Sicht der Homöopathie unmöglichen 
Methode signifi kante Studienergebnisse pro Homöopa-
thie zu erzielen, war sicher nicht im Sinne des Erfi nders. 
Und so hat sich – voraussehbar – der Streit mittlerweile 
verlagert auf den Kampf darum, wer wem welche metho-

dischen Mängel bei seinen Studien vorwerfen kann, denn 
irgendeinen Makel (sog.  fl aws ) kann man in jeder Studie 
fi nden   [ 11 ]  . 

 Nach dem Bayes‘schen Theorem kann man das auch wis-
senschaftstheoretisch erklären: Je nachdem, welche Plau-
sibilität man der untersuchten Sache a priori zugesteht, wird 
man die Ergebnisse eben anerkennen oder bezweifeln. 
Hardliner werden sich also nie vom Ausgang einer Studie 
überzeugen bzw. von ihrem Vorurteil abbringen lassen   [ 2 ]  . 

 Die derzeitige Patt-Situation auf dem Schlachtfeld der Da-
tengenerierung und -verarbeitung bietet allerdings die 
Chance, wieder grundsätzliche Fragen zu stellen, wie: 
Worum geht es überhaupt? Was ist denn Homöopathie? 
Überzeugt sie nicht gerade durch ihre qualitativen Aspek-
te, ihr Menschenbild, ihren Humanismus, ihre Sicherheit, 
Nachhaltigkeit und vor allem ihre Millionen von Heilungen 
usw.? 

 Um sich mit solchen Fragen nicht auf der off enen See der 
Philosophie zu verlieren und am Ende womöglich Schiff -
bruch zu erleiden, sei es an dieser Stelle gestattet, auf kürz-
lich publizierte Ergebnisse medizinhistorischer und medi-
zintheoretischer Forschung zurückzugreifen   [ 12   ,  13 ]   und, 
auf diesen aufbauend, das Thema hier weiterzuentwickeln. 
In einem multidisziplinären (historischen, philologischen, 
philosophischen usw.) Ansatz konnte dort gezeigt werden, 
dass man Homöopathie erst dann sozusagen ganzheitlich-
dreidimensional verstehen kann, wenn man bedenkt, auf 

                               Logos-Rationalität und die vergessenen Dimensionen der 
Homöopathie  1   
     Josef     M.     Schmidt      

        ZUSAMMENFASSUNG 

 Während sich die Auseinandersetzung um die Homöopathie 
heute zunehmend auf quantitative Fragen verengt, wird hier 
eine qualitative (Wieder-)Eröff nung der 3 die Homöopathie 
konstituierenden Dimensionen vorgeschlagen, die alle auf alt-
ehrwürdigen Denktraditionen beruhen ( lógos, hómoion, iás-
thai ). Die Betrachtung ihrer Genealogien mag sich als erhellend 
erweisen für eine bessere Einschätzung der Stärken und Schwä-
chen der Homöopathie und modernen Medizin, aber auch von 
neueren Entwicklungen in Gesellschaft, Kultur und Politik. 

   Schlüsselwörter 
 Homöopathie  ,   Geschichte der Medizin  ,   Theorie der Medizin  , 
  Philosophie  

  SUMMARY 

 While the dispute over homeopathy today has increasingly nar-
rowed down to quantitative issues, here a qualitative (re-)ope-
ning of the 3 dimensions that constitute homeopathy is being 
suggested. They all are based on ancient traditions of thinking 
( lógos, hómoion, iásthai ). A study of their genealogies may pro-
ve to be enlightening for a better assessment of the strengths 
and weaknesses of homeopathy and modern medicine as well 
as of recent developments in society, culture and politics.  

  Keywords 
 homeopathy  ,   history of medicine  ,   theory of medicine  , 
  philosophy  

10



El
ek

tr
on

is
ch

er
 S

on
de

rd
ru

ck
 z

ur
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

Ve
rw

en
du

ng
 –

 E
le

ct
ro

ni
c 

of
fp

rin
t f

or
 p

er
so

na
l u

se
 

  Schmidt JM. Logos-Rationalität und die vergessenen … AHZ  2024; 269: 10–16 | ©   2024  .      Thieme. All rights reserved.  

welchen heute zum Teil vergessenen Traditionen des Den-
kens sie beruht. 

 Kurz zusammengefasst wird die Homöopathie von (min-
destens) 3 mächtigen Denktraditionen konstituiert, die 
sich alle bis in die griechische Antike zurückverfolgen las-
sen und von einem nur quantitativ-rationalen Ansatz aus 
nicht erfasst werden können. Sie werden  lógos -Denken, 
 hómoion -Denken und  iásthai -Denken genannt. 

 Während die Homöopathie – so die These – all diese 3 Di-
mensionen beinhaltet bzw. umfasst und ihre korrekte Praxis 
und Theorie auf eine ständige Balance dieser 3 angewiesen 
ist, beruht die jüngere moderne Medizin (fast) ausschließlich 
auf  lógos -Denken und leidet unter einer schweren Amnesie 
von  hómoion -Denken und  iásthai -Denken. 

 Um nun einen Standpunkt zu erreichen, von dem aus man 
die derzeitige Misere des Verkanntwerdens der Homöo-
pathie in einem neuen Licht sehen kann, wird es nötig sein, 
zu begreifen, was mit  lógos -Denken,  hómoion -Denken und 
 iásthai -Denken gemeint ist. 

   Drei Dimensionen der Homöopathie 
 Die Homöopathie, deren praktisch-methodische Grund-
sätze hier als bekannt vorausgesetzt werden   [ 9 ]  , beruht 
auf folgenden 3 Dimensionen: 
1.    Sie wurde von Samuel Hahnemann 1796 als rationale 

Heilkunde begründet, in der Zeit der Aufklärung, als 
vor allem in deutschen Landen Ärzte, Philosophen 
und Intellektuelle danach strebten, die Medizin in den 
Stand einer Naturwissenschaft zu erheben, die man 
mit möglichst mathematischer Gewissheit handha-
ben könne, wie eben Physik oder Chemie. Um also 
anschlussfähig an den Zeitgeist und den Denkrahmen 
seiner Kollegen zu sein, musste Hahnemann seine 
Vision einer neuen (sanften, sicheren und nebenwir-
kungsfreien) Heilkunst in ihnen verständlichen und 
geläufi gen Begriff en und Konzepten vorstellen und 
diskutieren. In seinen Theorien stellte er mithin die 
Homöopathie als eine Wissenschaft dar, die lehrbar 
und lernbar sei, verallgemeinerbar, reproduzierbar, 
überprüfbar usw., und nannte die erste Aufl age 
seines Hauptwerks tatsächlich „Organon der 
rationellen Heilkunde“ (1810)   [ 8 ]  . Dass die Homöo-
pathie also unter anderem auch auf  lógos -Denken 
beruht (das gleich noch näher erläutert wird), dürfte 
leicht zu sehen und zu akzeptieren sein.  

2.   Neben diesem auf den ersten Blick rationalen Aspekt 
der Homöopathie beinhaltete sie von Anfang an aber 
auch noch andere Dimensionen. Geht man tiefer in 
den Inhalt, ist klar zu erkennen, dass es gerade nicht 
– wie bei den anderen herkömmlichen Medizinsyste-
men – um materielle Stoff e, Physik, Chemie, Mecha-

nik, Kausalität usw. geht, sondern vor allem um 
 Qualitäten , sowohl diagnostisch als auch therapeu-
tisch. Ob man aber sagt (wie die übrigen damaligen 
und auch heutigen Ärzte), ein Symptom sei verur-
sacht durch mechanische oder materielle Ursachen 
im Körper, denen durch pharmazeutisch defi nierte 
Medikamente entgegenzuwirken sei, oder ob man 
behauptet (wie Hahnemann), das Symptomenbild 
des Patienten sei Ausdruck einer  qualitativen  
Verstimmung der individuellen Lebenskraft und das 
heilende Arzneimittel müsse in einer Ähnlichkeitsbe-
ziehung zu dieser stehen: Dazwischen sind Welten, 
was den jeweiligen Verständnishorizont angeht. Für 
Hahnemann war das Symptomenbild des Patienten 
Ausdruck einer  qualitativen  Verstimmung der 
individuellen Lebenskraft, weshalb das heilende 
Arzneimittel in einer Ähnlichkeitsbeziehung zu dieser 
stehen müsse. Aufgrund ähnlicher  Qualität , und nicht 
aufgrund kausal-mechanischer Überlegung, seien 
Arzneimittel an die Bedürfnisse eines individuellen 
Falls anzupassen   [ 4 ]  . Man mag es drehen, wie man 
will: Die Simile-Beziehung zwischen 2  Qualitäten  
sperrt sich einer simplen logisch-rationalen Verein-
nahmung und ist daher als eigene Kategorie oder 
Dimension eigener Art, eben als  hómoion -Denken, 
anzuerkennen.  

3.   Schließlich beruht die Homöopathie auf einer 
weiteren Dimension, die sich nicht in Kategorien des 
gewöhnlichen kausal-mechanischen Denkens 
übersetzen und sich nicht auf diese Weise in ihrer 
Bedeutung erfassen und würdigen lässt. Wie der 
Name „Homöo- pathie “ sagt, wählt man zur Behand-
lung von Krankheitszuständen Arzneimittel, die die 
Fähigkeit haben, ähnliche Symptomenbilder 
hervorzurufen, wenn man sie gesunden Probenden 
eingibt. Das Prinzip aber – vereinfacht gesagt –, 
Fieber nicht mit fi ebersenkenden Mitteln zu beseiti-
gen bzw. zu unterdrücken, sondern mit (potenziell) 
fi ebererzeugenden Mitteln zu behandeln und dabei 
sogar eine vorübergehende  Verschlimmerung  zu 
riskieren, steht ebenfalls quer zum gängigen 
Verständnis physikalischer und chemischer Rationali-
tät. Hahnemann wusste das natürlich und betonte 
expressis verbis, dass homöopathische Mittel nicht 
chemisch, physikalisch, mechanisch oder atomisch 
wirken, sondern „dynamisch“. Die Pointe liegt hier 
aber in dem zunächst überraschenden Gedanken, ein 
Leiden mit einem erneuten, zusätzlichen  Leiden  zu be-
handeln, das freilich dem vorliegenden Leiden ähnlich 
und individuell dosiert sein muss   [ 3 ]  . Damit hatte 
Hahnemann an ein uraltes Heilprinzip angeknüpft, 
das er selbst zwar nicht erfunden, aber kunstvoll in 
sein Gesamtsystem eingebaut hat. Mithin ist das 
 iásthai -Denken ebenfalls ein konstitutiver Bestandteil 
der Homöopathie.  

11



El
ek

tr
on

is
ch

er
 S

on
de

rd
ru

ck
 z

ur
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

Ve
rw

en
du

ng
 –

 E
le

ct
ro

ni
c 

of
fp

rin
t f

or
 p

er
so

na
l u

se
 

 Schmidt JM. Logos-Rationalität und die vergessenen … AHZ  2024; 269: 10–16 | ©   2024  .      Thieme. All rights reserved. 

Spektrum

    Drei wirkmächtige Denktraditionen 
 Medizinhistorisch-medizintheoretische Forschung im Hin-
blick auf die die Homöopathie konstituierenden philoso-
phisch-geistesgeschichtlichen Dimensionen   [ 12   ,  13 ]   ergab 
also, kurz zusammengefasst, folgende elementaren Kate-
gorien: 
1.     Lógos -Denken im Sinne der Art von Rationalität, wie 

sie in monetarisierten bürgerlichen Gesellschaften 
und ihren Wissenschaften nötig, etabliert und 
selbstverständlich ist (s. u.)  

2.    Hómoion -Denken im Sinne der Anerkennung einer 
Verwandtschaft bzw. Bezogenheit ähnlicher Qualitä-
ten aufeinander, die als eigenständige ontologische 
Dimension gerade nicht auf Rationalität und 
Kausalmechanik reduzierbar ist (s. u.)  

3.    Iásthai -Denken im Sinne des tiefgründigen Heilprin-
zips, Leiden, Beschwerden, Ängste usw. nicht durch 
Palliation oder Abtötung, sondern durch Konfronta-
tion und Intensivierung sozusagen herauszufordern, 
was allerdings kunstvoll, das heißt individuell 
angepasst, erfolgen und nicht immer glücken muss 
(s. u.)  

  Um der Homöopathie als Ganzes gerecht zu werden, gilt 
es daher, (mindestens) diese 3 Prinzipien bzw. Dimensio-
nen zu kennen und zu verstehen. Demgegenüber kennt 
und anerkennt die moderne naturwissenschaftlich ausge-
richtete Medizin und Wissenschaft praktisch nur die erste 
dieser Dimensionen, die Rationalität von Materialismus, 
Mechanismus und Ursache und Wirkung, hier  lógos -Den-
ken genannt. 

 Aus dieser reduzierten Sichtweise ist aber die viel breiter 
aufgestellte Homöopathie nicht zu begreifen, und genau 
das ist das Problem im heutigen Diskurs (s. o.). Sie kann 
von so einem engen Standpunkt aus weder wirklich wider-
legt noch wirklich verteidigt werden. Was wollte man auch 
widerlegen oder verteidigen – solange nicht einmal klar 
ist, was Homöopathie eigentlich ist, das heißt, aus welchen 
Dimensionen sie konstituiert ist? 

 Wie ist es aber dazu gekommen, dass heute über Medizin 
und Wissenschaft – wie selbstverständlich – von einem 
mechanistischen, funktionellen, vergegenständlichenden, 
zweckrationalen und kommerziellen Denkrahmen aus ge-
urteilt wird? Hier ergaben die erwähnten medizinhistori-
schen, genealogischen und ökonomiehistorischen Studi-
en   [ 12   ,  13 ]  , dass alle 3 in der Homöopathie enthaltenen 
und vereinten Dimensionen auf 3 mächtigen Denkströ-
mungen beruhen, die sich bis in die griechische Antike in 
die Zeit der Vorsokratiker zurückverfolgen lassen:  lógos -
Denken,  hómoion -Denken und  iásthai -Denken. 

 Hahnemann hat diese nicht erfunden, wohl aber alle 3 auf-
gegriff en und weitergeführt – während die moderne Me-
dizin 2 davon letztlich übergangen bzw. fallengelassen hat. 

  1. Die Tradition des  lógos -Denkens 
 Brisant und erhellend ist insbesondere die Genealogie der 
ersten Denktradition, die hier  lógos -Denken genannt wird. 
Grob zusammengefasst, begann das, was wir heute als ra-
tionales Denken bezeichnen, im Gegensatz zum mythi-
schen, mit der Erfi ndung und dem In-Umlauf-Bringen von 
geprägtem Münzgeld im 6. Jahrhundert v. Chr. in den io-
nischen Kolonien Griechenlands, an der heutigen westtür-
kischen Küste. 

 In der alten homerischen Welt fand Austausch von Gütern 
noch auf der Basis von persönlicher Gegenseitigkeit von 
Geschenken oder kommunaler Verteilung von Opferga-
ben statt, und Bereiche wie Ehre und Ruhm galten als in-
kommensurabel, also nicht umrechenbar in Waren. Mit 
den Geldmünzen hatte man jetzt aber ein Tauschmittel, 
Zahlungsmittel, Wertaufbewahrungsmittel und einen 
Wertmaßstab, der sich plötzlich auf alles erstreckte und 
mithin alles nivellierte und rationalisierte. Die damit ver-
bundene Abstraktionsleistung, die nunmehr von allen 
Marktteilnehmern täglich zu erbringen war (dass jede 
Ware jetzt einer Anzahl von genormten Münzen ent-
spricht), wirkte sich auf die neue Art des Denkens aus, die 
weltweit einzigartig und erstmals nur hier, in diesem so-
zioökonomischen Zusammenhang, entstanden ist   [ 15 ]  . 

 Nachweisbar ist diese Veränderung des Denkens vor allem 
an den Konzepten der Vorsokratiker, die hier, an der mo-
netarisierten Küste Ioniens, also in Milet, Kolophon, Ephe-
sos, Klazomenai usw., wirkten. Die typischen Eigenschaf-
ten von Geld, wie Abstraktheit, Unpersönlichkeit, Homo-
genität, Universalität, Grenzenlosigkeit usw., wurden jetzt 
sozusagen von der Polis in den Kosmos projiziert. Ob Tha-
les, Anaximander, Anaximenes, Pythagoras, Parmenides, 
Heraklit oder Anaxagoras, alle erklärten die Welt auf ein-
mal – durchaus kontraintuitiv – aus einem einzigen abs-
trakten, unpersönlichen und einheitlichen Prinzip, sei es 
nun Wasser, Luft, Feuer, Zahl, Nous, Atome o. Ä.   [ 14 ]  . 

 Noch brisanter und desillusionierender dürfte dabei das 
neu empfundene Verhältnis zu einer Welt sein, die auf der 
Zirkulation von Geld gründet, dessen Wert aber nur durch 
allgemeine Akzeptanz, Exklusivität und staatliche Sank-
tion aufrechterhalten wird. Hatten die Dinge früher einen 
festen, stabilen intrinsischen Gebrauchswert, hing der 
Tauschwert einer Währung nun allein vom Glauben der 
entsprechenden Marktgemeinschaft ab, war also men-
schengemacht und konnte sich jederzeit ändern. Auf den 
Kosmos projiziert, legte diese Prekariarität der neuen 
Weltkonstitution den subversiven Gedanken nahe, dass 
möglicherweise auch die überlieferten Mythen von Göt-
tern, Kosmogenie, Tugenden, Ethik usw. alles nur Men-
schenwerk sei, das nach Belieben dekonstruiert und rekon-
struiert werden könne. Bis zum Satz des Sophisten Prota-
goras im 5. Jahrhundert v. Chr., dass „der Mensch das Maß 
aller Dinge“ sei, war es dann nicht mehr weit. 

12



El
ek

tr
on

is
ch

er
 S

on
de

rd
ru

ck
 z

ur
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

Ve
rw

en
du

ng
 –

 E
le

ct
ro

ni
c 

of
fp

rin
t f

or
 p

er
so

na
l u

se
 

  Schmidt JM. Logos-Rationalität und die vergessenen … AHZ  2024; 269: 10–16 | ©   2024  .      Thieme. All rights reserved.  

 In der Tat steht unser gesamtes westliches, speziell unser 
modernes wissenschaftliches Denken in der Tradition und 
unter der Ägide dieses damals neuen Typus rationalen 
Denkens, das seine Logik aus dem Wesen des Geldes be-
zieht   [ 1 ]  . 

 Inzwischen mag es scheinen, als wäre das Geld das eigent-
liche Subjekt der Geschichte, das, vergleichbar einem 
Virus, sich der Menschen bedient, um sich selbst immer 
weiter zu vermehren. Die einzelnen Menschen, die sozu-
sagen von der Geld-Logik befallen werden, tun fortan alles, 
was der Vermehrung des Geldes nützt, ohne zu bemerken, 
dass sie selbst dabei oft nicht wirklich profi tieren, sondern 
sich sinnlos verausgaben. 

 Das Perfi de dabei ist, dass sich jeder als vermeintlich frei-
es, kritisches Subjekt empfi ndet, das doch rational ent-
scheiden könne, ob es dieses oder jenes Produkt konsu-
miert, verbraucht und neu produzieren lässt. Gerade damit 
hält es aber das Hamsterrad am Laufen und merkt gar 
nicht, wie man dadurch von höheren Zielen des Lebens, 
etwa spiritueller Weiterentwicklung, abgehalten wird. 

   2. Die Tradition des  hómoion -Denkens 
 Um das zu merken, müsste man erst eine weitere der 3 
mächtigen Denktraditionen erschließen, die sich ebenfalls 
bis auf die griechische Antike zurückverfolgen lässt, die 
aber seit der Dominanz des  lógos -Denkens in Wissenschaft 
und Gesellschaft einen schlechten Stand hat. Dabei mag 
das sogenannte  hómoion -Denken das  lógos -Denken an 
Alter und Bedeutung sogar noch übersteigen. 

 Dass sich Ähnliches, Verwandtes und Gleichartiges gegen-
seitig anzieht, miteinander befreundet ist, sich miteinan-
der verbindet, sich angenehm ist, während sich Verschie-
denes und Fremdes abstößt bzw. einander feindlich ist, 
mag jedem archaischen Menschen vertraut und selbstver-
ständlich sein. Noch Äonen vor dem neuzeitlichen Dualis-
mus von Subjekt und Objekt wurde einander Ähnliches 
nicht als Relation zwischen separaten Dingen, sondern als 
veritable Einheit empfunden, – also etwa ein Clan und sein 
Totemtier, der Einzelne und die Gruppe, das Wasser des 
Regenmachers und der damit herbeibeschworene Regen 
usw. Magie, Astrologie, Alchimie usw. beruhen alle auf die-
sem sympathetischen Ähnlichkeitsdenken. 

 Nachdem sich im alten Griechenland, in dem Verwandt-
schaftsbeziehungen und Familienzugehörigkeiten stets 
eine große Rolle gespielt hatten, das  lógos -Denken aus-
breitete, gab es verschiedene ernsthafte Versuche, vor 
allem vonseiten der Vorsokratiker (Parmenides, Empedo-
kles, Anaxagoras, Demokrit und Leukipp) im 5. Jahrhun-
dert v. Chr., auch das Prinzip  hómoion-homoío  als grundle-
gendes Erklärungsmuster in der Naturphilosophie zu eta-
blieren. 

 So wie die Mitglieder einer Sippe oder eines Clans eine na-
türliche Tendenz haben, zusammenzuhalten, so wurde jetzt 
auch die Attraktion etwa der Elemente untereinander, also 
zum Beispiel Feuer zu Feuer, Wasser zu Wasser usw., als Na-
turgesetzlichkeit postuliert. Auf diese Weise konnte Ernäh-
rung, Wachstum oder die Bildung von Organen aus der An-
ziehung und Zusammenfügung ähnlicher Bestandteile er-
klärt werden. Im Corpus Hippocraticum, das sich auf diese 
Philosophen stützt, stellte man sich z. B. die Wirkung von 
Abführmitteln so vor, dass die Substanz den abzuführenden 
Schadstoff , sofern dieser ihr ähnlich ist, an sich zieht, mit 
sich führt und schließlich ausscheidet   [ 7 ]  . 

 Die sogenannte Humoralpathologie, die ebenfalls in die-
ser Zeit entstanden ist und dann für 2 Jahrtausende die 
abendländische Medizin beherrschte, beruht im Prinzip 
auch auf der Vorstellung einer natürlichen Zusammen-
gehörigkeit unterschiedlicher, aber untereinander ähnli-
cher Säfte, deren harmonische Mischung zu bewahren und 
gegebenenfalls mit entsprechenden diätetischen und the-
rapeutischen Maßnahmen zu berichtigen sei. 

 In der Medizin des Paracelsus spielte das Ähnlichkeitsprin-
zip im 16. Jahrhundert wieder eine maßgebliche Rolle. In 
Opposition zum medizinischen Mainstream seiner Zeit, 
der sich bereits seit Jahrhunderten unter der Hegemonie 
eines scholastischen  lógos -Denkens befand, brachte er die 
unzähligen  hómoion -Beziehungen zwischen Organen, 
Pfl anzen, Mineralen, Planeten usw., deren Berücksichti-
gung er für entscheidend für die Heilkunst hielt, wieder 
zur Geltung. 

   3. Die Tradition des  iásthai -Denkens 
 Wenn es um Heilung geht bzw. um Heilkunst, darf auch 
die dritte große Denktradition des Abendlandes nicht 
übersehen werden, hier  iásthai -Denken genannt. Sie ist 
zurückverfolgbar bis zu den Kyprien, einem Epos aus dem 
Umkreis von Homer im 7. Jahrhundert v. Chr., das die Vor-
geschichte der Ilias enthält. Hier wird berichtet, dass der 
mysische König Telephos von Achill mit dem Speer ver-
wundet wurde und, nachdem die Wunde nicht heilen woll-
te, schließlich der Orakelspruch lautete: „Der die Wunde 
schlug, wird sie auch heilen“ ( ho trósas kai iásetai ). Und so 
musste sich Telephos in das Lager seines Kriegsfeindes 
Achill begeben, der ihn tatsächlich heilte, indem er den 
Speer, der die Wunde schlug, noch einmal auf diese legte. 

 Dieser Gedanke, dass das Verwundende auch heilen kann, 
das Bedrohliche und Hilfreiche eins sind, zieht sich seitdem 
wie ein roter Faden durch die Literaturgeschichte des 
Abendlandes. Bereits in der Zeit des aufkommenden  lógos -
Denkens gab es immerhin 11 Telephosdramen, unter an-
derem von Aischylos und Euripides im 5. Jh. v. Chr., und 
auch in der römischen Kaiserzeit wurde dieser Topos gerne 
zitiert, etwa von Ovid oder Plutarch im 1. Jh. n. Chr.   [ 16 ]  . 

13



El
ek

tr
on

is
ch

er
 S

on
de

rd
ru

ck
 z

ur
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

Ve
rw

en
du

ng
 –

 E
le

ct
ro

ni
c 

of
fp

rin
t f

or
 p

er
so

na
l u

se
 

 Schmidt JM. Logos-Rationalität und die vergessenen … AHZ  2024; 269: 10–16 | ©   2024  .      Thieme. All rights reserved. 

Spektrum

 Unter den griechischen Philosophen sei vor allem Sokra-
tes genannt, der – aus Sicht der Sophisten überraschend 
und unverständlich – argumentierte, es sei besser, Unrecht 
zu erleiden, als Unrecht zu tun. Die schmerzhafte Bestra-
fung eines Täters sah er deshalb als Gewinn für diesen an, 
weil dieser dadurch von seiner Schuld gereinigt und damit 
sozusagen geheilt würde. 

 Aristoteles brachte den Gedanken in eine für die Philoso-
phie und Theaterwissenschaft seitdem klassisch geworde-
ne Form. Er führte die sogenannte Katharsis, also die emo-
tionale Reinigung, die der Theaterbesucher als Zuschauer 
einer Tragödie erleben kann, auf das dort empfundene Mit-
leid mit und die dort erlittene Furcht um den Helden zu-
rück ( eléos kaí phóbos ), wodurch die eigenen Aff ekte ( pa-
thémata ) sozusagen geheilt würden. Wie bei dem altgrie-
chischen Sprichwort  patheín matheín , das heißt „durch 
Leiden lernen“, ist dies aber eine seltene und große Sache, 
die nicht wohlfeil zu haben ist, sondern moralische Kräfte 
und Mut erfordert. 

 In der Medizin war der Gedanke, statt, wie fast durchgän-
gig üblich, durch Palliation, also Linderung oder Abschwä-
chung von Beschwerden, zu behandeln, vielmehr den Or-
ganismus herauszufordern, ihm etwas abzuverlangen, 
indem man ihm, freilich gezielt und dosiert, zusätzliche 
Bürden zumutet, unter eigentlichen Heilkünstlern zwar 
immer relevant. Er konnte aber aufgrund seiner Inkompa-
tibilität mit dem schlichten kausal-mechanischen  lógos -
Denken nicht denselben Stellenwert einnehmen. 

 Beispiele für den Versuch einer Konzeptualisierung des 
 iásthai -Denkens in der akademischen Medizin fi nden sich 
durchaus, etwa in den verschiedenen Erregungstheorien 
des 18. Jahrhunderts, z. B. von William Cullen oder John 
Brown. Hier wird der Organismus als reaktives sensibles 
und irritables Wesen angesehen, dessen Reizbarkeit einer-
seits von den ständig zugeführten (eigentlich verletzen-
den) Reizen abhängig ist, andererseits aber auch nur durch 
solche zu Heilreaktionen veranlasst werden kann. 

    Homöopathie vs. moderne Medizin 
 Im Abendland gibt es also 3 große, sehr alte und eigen-
ständige Denkströmungen, die für jede Art von Medizin, 
die den Anspruch erhebt, eine Heilkunst zu sein, elemen-
tar und konstitutiv sein sollten. In der Homöopathie wer-
den diese beispielhaft zu einem ausgewogenen Gesamt-
konzept vereint und integriert, sodass hier der Begriff 
ganzheitliche Heilung durch die Berücksichtigung unter-
schiedlicher Dimensionen des Menschen konkretisiert und 
unterlegt ist. 

 Demgegenüber scheint die moderne naturwissenschaft-
lich orientierte Medizin nur eine dieser 3 Dimensionen zu 
berücksichtigen und an einer schweren  hómoion - wie auch 
 iásthai -Vergessenheit zu leiden. Ihr Denkrahmen und ihre 

Methode geht auf Galileis Maxime zurück: „Alles Messba-
re messen und alles Nichtmessbare messbar machen.“ 

 Und so wird unter ihren Händen aus einem Menschen mit 
all seinen Dimensionen, Qualitäten und Unergründlichkei-
ten, wenn er erst einmal ihr Objekt geworden ist, letztlich 
eine lange Liste von Messwerten. Diese werden dann, als 
abstrakte, unpersönliche Zahlen, freilich streng wissen-
schaftlich mathematisch-statistisch weiterverarbeitet, um 
schließlich eine datenbasierte Basis abzugeben für die Ver-
schreibung von Pharmaka oder physikalischen Maßnah-
men, die gerade auf dem Markt vorherrschen oder auf die-
sen gepusht werden sollen. 

 Diese Sichtweise bzw. diese Beschränktheit des Blicks kann 
die naturwissenschaftliche Medizin nicht einfach ablegen, 
da sie sie nicht selbst als solche erkennen kann. Dies gilt 
auch, wenn sie sich mit sogenannten psychischen oder 
psychosomatischen Krankheiten befassen sollte. Was sie 
an höheren Phänomenen (wie Seele oder Geist) wahrneh-
men kann, ist immer nur der Teil, den sie – naturwissen-
schaftlich – eben begreift, das heißt das Messbare, Quan-
tifi zierbare, Reproduzierbare, Standardisierbare usw. 

   Wert der Geisteswissenschaften 
 Geisteswissenschaften bieten die Möglichkeit, diesen Re-
duktionismus der naturwissenschaftlichen Methode wis-
senschaftlich, nur eben nicht naturwissenschaftlich, zu 
analysieren und off enzulegen, etwa in der Wissenschafts-
geschichte, Wissenschaftstheorie, Erkenntnistheorie, Wis-
senssoziologie, Kulturwissenschaft usw. 

 Hier lässt sich unter anderem herausarbeiten, dass Wis-
senschaft nichts Absolutes, sondern eher ein sozialer Pro-
zess ist, oder dass vermeintliche „wissenschaftliche Tatsa-
chen“ nicht einfach bestehen, sondern erst „entstehen“, 
und zwar in sogenannten „Denkkollektiven“ mit bestimm-
ten „Denkstilen“ (Ludwik Fleck) bzw. auf „absoluten Vor-
aussetzungen“ beruhen (Robin Collingwood) oder auf so-
genannten „Paradigmen“ (Thomas Kuhn) usw. Bei aller er-
kenntniskritischen Dekonstruktion eines vermeintlichen 
naturwissenschaftlichen Fundamentalismus und Dogma-
tismus landet man damit aber letztlich auch nur im Rela-
tivismus oder Nihilismus, nach dem Motto: „Anything 
goes“ (Paul Feyerabend)   [ 10 ]  . 

 So weit kann man mit einem geisteswissenschaftlich er-
weiterten  lógos -Denken durchaus kommen. Was aber die 
Wahrheitsfrage betriff t, ist dann auch hier guter (weiter-
führender) Rat teuer. 

   Die Homöopathie als Ankerpunkt 
 Hier bietet die alte Medizin, speziell die Homöopathie, einen 
Ankerpunkt, mit dessen Hilfe man – bei aller Verlorenheit 
in der  lógos -Theorie – doch noch einen Fuß auf den Boden 

14



El
ek

tr
on

is
ch

er
 S

on
de

rd
ru

ck
 z

ur
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

Ve
rw

en
du

ng
 –

 E
le

ct
ro

ni
c 

of
fp

rin
t f

or
 p

er
so

na
l u

se
 

  Schmidt JM. Logos-Rationalität und die vergessenen … AHZ  2024; 269: 10–16 | ©   2024  .      Thieme. All rights reserved.  

der Realität bekommen kann. Denn als praktische Heilkunst 
bewirkt sie tatsächliche, reale (physische, psychische und 
geistige) Heilungen. Wenn überhaupt, können aus ihr Ka-
tegorien gewonnen werden, wie man aus den Aporien der 
gewöhnlichen  lógos -basierten Natur-, Kultur, Sozial- und 
Geisteswissenschaften herauskommen kann. 

 Und tatsächlich konnten in der Homöopathie 3 wirkmäch-
tige abendländische Denktraditionen freigelegt werden, 
von denen eine heute auf Kosten der anderen beiden hy-
pertrophiert und hegemonial geworden ist. Diese erwiesen 
sich wiederum als Dimensionen bzw. Koordinaten, von 
denen aus man nicht nur die Medizin, sondern auch Wissen-
schaft, Wirtschaft, Politik, Kunst, Kultur, Religion usw. auf 
eine neue, erfrischende Weise beleuchten kann   [ 12   ,  13 ]  . 

 Um sich so klar wie möglich zu machen, dass jede dieser 3 
Dimensionen sozusagen eine eigene Welt darstellt, die auf 
nichts anderes als auf sich selbst reduzierbar bzw. über-
setzbar ist, mag es sinnvoll sein, sich in einem Bild diese 
Dimensionen ( lógos ,  hómoion ,  iásthai ) als die 3 Achsen 
eines räumlichen Koordinatensystems vorzustellen. 

 Solange man sich ausschließlich auf der x-Achse bewegt, 
egal wie präzise und brillant, werden einem die Dimensio-
nen der anderen beiden Achsen wie Null erscheinen. Und 
so werden ein Leben und eine medizinische Praxis, die sich 
methodisch auf die  lógos -Achse beschränken, eindimen-
sional bleiben. Erst wenn sie sozusagen auch die  hómoion -
Achse berücksichtigen, werden sie immerhin zweidimen-
sional, was gegenüber der Eindimensionalität bereits eine 
Art Quantensprung wäre. Und durch zusätzliche Berück-
sichtigung auch der  iásthai -Achse würde erst die drei-
dimensionale Wirklichkeit und damit das wahre volle 
Leben erschlossen werden. 

 So weit die Herleitung der 3 Dimensionen, die als antike 
Denktraditionen und Bestandteile der Homöopathie me-
dizinhistorisch und medizintheoretisch nachvollziehbar 
sein sollten. 

   Die moderne Welt 
 Die damit gewonnenen 3 neuen Kategorien ermöglichen 
– sozusagen als Schlüssel zu einem erweiterten Verständ-
nis von allem – nicht nur einen anderen Blick auf die Ho-
möopathie, sondern auf die gesamte Medizin und Wissen-
schaft, ja auf die ganze moderne Welt. 

 Überall, besonders bei Vertretern einer internationalen Hy-
per-Culture, triff t man heute auf einen Mangel an  hómoi-
on - und  iásthai -Denken. Von der Politik, Ökonomie, den 
Naturwissenschaften, Sozialwissenschaften und Geistes-
wissenschaften bis zur Verwaltung und zum öff entlichen 
Leben, alles scheint sich innerhalb der Scheuklappen des 
 lógos -Denkens abzuspielen. Fortschritt, Erfolg oder Exzel-
lenz wird an Einkommen, Umsatz, Zahl der Publikationen, 

Impact-Faktoren, Sponsoren, von Preisen usw. gemessen 
und geratet, und jedes wissenschaftliche Interesse zielt auf 
und resultiert in einer Vermehrung von Zahlen und Daten. 
Dadurch bleibt man aber sozusagen auf der x-Achse kle-
ben und hat, von dieser Position aus, keine Möglichkeit, zu 
den anderen beiden Achsen und damit zum wirklichen 
Leben als Ganzes zu gelangen. 

 Selbst die größten und teuersten Statistiken und deren Er-
gebnisse beruhen immer auf Hypothesen, Vorannahmen, 
Modellen, Simulationen, Vergegenständlichung von Objek-
ten, Abstraktion vom Kontext, Isolation einzelner Entitäten 
usw. sowie auf Finanzierung durch einschlägige Industrien 
und Stiftungen, kommerziellen Absichten, akademischem 
Ehrgeiz usw. Sie sind also äußerst beeinfl ussbar, fehleran-
fällig und ein Eldorado für Manipulation und Betrug. 

 Wer sich nur auf Zahlen, Daten und binäre Logik verlässt, 
erst recht, wer in so einem Denkrahmen erzogen und sozia-
lisiert wurde, wird außerdem – aufgrund der Tendenz zum 
Exzessiven des  lógos -Denkens – dazu neigen, jeden Gedan-
ken bis zu seinem Extrem zu treiben und bei „Ismen“ aller 
Art landen. Intellektuelle werden dann hin- und hergerissen 
sein z. B. zwischen Kapitalismus, Sozialismus, Faschismus, 
Nationalismus, Egalitarismus, Liberalismus, Universalismus, 
Humanismus, Szientismus, Vegetarismus, Sozialdarwinis-
mus usw. Auf diese Weise sind aber fortwährende Spaltun-
gen, nicht nur innerhalb der Wissenschaft, sondern auch 
der Gesellschaft, vorprogrammiert. 

 Um hier, also auf allen Ebenen der Gesellschaft, Wissen-
schaft und Politik, ganzheitliche und nachhaltige Lösun-
gen zu fi nden, wird man nicht darum herumkommen, die 
beiden anderen Dimensionen,  hómoion  und  iásthai , zu be-
rücksichtigen. 

   Die Homöopathie als Vorbild 
 Die Homöopathie mag hier als Exempel fungieren, wie 
Menschen mit Menschen umgehen sollten. Homöopa-
then, die ihre Heilkunst sozusagen dreidimensional, im 
vorhin aufgezeigten Hahnemann‘schen Sinne, verstehen 
und praktizieren, werden jeden Patienten als Individuum 
behandeln, das einzigartig zusammengesetzt ist und kon-
stituiert wird aus den Dimensionen  lógos ,  hómoion  und 
 iásthai . Würden alle Mediziner, Politiker, Wissenschaftler, 
Lehrer, Journalisten und sonstige öff entliche Meinungs-
macher ebenso handeln, wäre das sicherlich ein Segen für 
die Welt. Schließlich sind nicht nur Medizin, sondern auch 
Politik, Erziehung, Diplomatie usw. praktische Künste bzw. 
Wissenschaften, die sich mit menschlichen Wesen befas-
sen. Statt also immer wieder und immer nur ausschließ-
lich  lógos -getriebene Kampagnen, Programme, Kommis-
sionen, Investitionen und monetäre Versprechen usw. zu 
proklamieren, wäre im Prinzip der Welt und der Mensch-
heit mehr geholfen, würden ihre Regierenden  lógos -,  hó-
moion - und  iásthai -Denken auf eine wohlbalancierte Weise 

15



El
ek

tr
on

is
ch

er
 S

on
de

rd
ru

ck
 z

ur
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

Ve
rw

en
du

ng
 –

 E
le

ct
ro

ni
c 

of
fp

rin
t f

or
 p

er
so

na
l u

se
 

 Schmidt JM. Logos-Rationalität und die vergessenen … AHZ  2024; 269: 10–16 | ©   2024  .      Thieme. All rights reserved. 

Spektrum

koordinieren – gemäß dem Paradigma eines (hier skizzier-
ten) dreidimensionalen Verständnisses der Homöopathie. 

      Über den Autor 

  Josef M. Schmidt 

       Professor für Geschichte der Medizin an der 
LMU München, Allgemeinarzt, Zusatzbezeich-
nungen Homöopathie und Naturheilkunde, 
Herausgeber der textkritischen und Standard-
ausgabe des Organons der Heilkunst sowie der 
kleinen Schriften Hahnemanns, Autor 

zahlreicher Artikel in Peer-reviewed Journals sowie Schriften 
zur Geschichte und Theorie der Homöopathie (in 6 Bänden), 
Gastredner auf internationalen Kongressen.  

   Korrespondenzadresse 

  Prof. Dr. med. Dr. phil. Josef M. Schmidt 
 Ludwig-Maximilians-Universität München 
 Institut für Ethik, Geschichte und Theorie der Medizin 
 Lessingstr. 2 
 80336 München 
 Deutschland  
  j.m.schmidt@lrz.uni-muenchen.de  

 Anmerkungen 

 1.    Überarbeitete Version eines Vortrags, gehalten beim 23. 
Internationalen Coethener Erfahrungsaustausch (ICE 23) 
im Veranstaltungszentrum Schloss Köthen, Köthen 
(Anhalt), am 23.11.2023. 

   Literatur 

[1]      Brodbeck     K  H     .     Die Herrschaft des Geldes: Geschichte und 
Systematik  .      Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft  .    
   2009     

[2]      Chalmers     A  F     .     What is this thing called science? 3 rd  ed  .   St. 
Lucia, Queensland  :   University of Queensland Press  ;    1999   

[3]      Hahnemann     S    ,     Schmidt     J  M    ,     Kaiser     D     .     Hrsg. Gesammelte 
kleine Schriften  .   Heidelberg  :   Haug  ;    2001   

[4]      Hahnemann     S    ,     Schmidt     J  M     .     Hrsg. Organon der Heilkunst. 
Neufassung mit Systematik und Glossar. 2. Aufl   .   München, 
Jena  :   Elsevier  ;    2006   

[5]      Kaptchuk     T  J     .     Intentional ignorance: A history of blind 
assessment and placebo controls in medicine  .     Bull Hist Med   
   1998   ;     72  :     389  –  433  

[6]      Kaptchuk     T  J     .     Powerful placebo: The dark side of the 
randomised controlled trial  .     Lancet      1998   ;     351  :     1722  –  1725  

[7]      Müller     C  W     .     Gleiches zu Gleichem: Ein Prinzip 
frühgriechischen Denkens. Klassisch-philologische Studien; 
Heft 31  .   Wiesbaden  :   Harrassowitz  ;    1965   

[8]      Schmidt     J  M     .     Schriften zur Geschichte und Theorie der 
Homöopathie. Band 1: Die Philosophie Samuel Hahnemanns 
bei der Begründung der Homöopathie  .   München  :   bge  ;    2016   

[9]      Schmidt     J  M     .     Schriften zur Geschichte und Theorie der 
Homöopathie. Band 2: Kompaktwissen Homöopathie – 
Grundlagen, Methodik und Geschichte  .   München  :   bge  ;    2016   

[10]      Schmidt     J  M     .     Schriften zur Geschichte und Theorie der 
Homöopathie. Band 3: Die Köthener Sommerkurse 
Homöopathiegeschichte 1–10 (2006–2015)  .   München  :   bge  ; 
   2016   

[11]      Schmidt     J  M     .     The need for multidisciplinary research within 
the history and theory of homeopathy  .     Homeopathy      2021   ;   
  110  :     137  –  145  

[12]      Schmidt     J  M     .     Die Homöopathie im Lichte ihrer antiken 
sozioökonomischen und geistesgeschichtlichen Wurzeln  .   
  MedGG      2023   ;     41  :     65  –  90  

[13]      Schmidt     J  M     .     The three powerful traditions of thinking that 
constitute homeopathy  .     Homeopathy      2024   ;     113  :     176  –  185  

[14]      Seaford     R     .     Money and the early Greek mind: Homer, 
philosophy, tragedy  .   Cambridge  :   Cambridge University 
Press  ;    2004   

[15]      Seaford     R     .     The origins of philosophy in ancient Greece and 
ancient India: A historical comparison  .   Cambridge  : 
  Cambridge University Press  ;    2020   

[16]      Vonessen     F     .     Was krank macht, ist auch heilsam: Mythisches 
Gleichheitsdenken, Aristoteles’ Katharsis-Lehre und die Idee 
der homöopathischen Heilkunst  .   Heidelberg  :   Haug  ;    1980    

 Bibliografie 

 AHZ 2024; 269: 10–16                         
 DOI     10.1055/a-2363-7820 
 ISSN     1438-2563 
 ©   2024  .      Thieme. All rights reserved. 
 Georg Thieme Verlag KG  ,   Rüdigerstraße 14, 
70469 Stuttgart, Germany 

     

16


