Personliche PDF-Datei fiir
Schmidt ]J.

Copyright & Ownership
© 2024. Thieme. All rights
reserved.

Die Zeitschrift Allgemeine
Homdéopathische Zeitung ist
Eigentum von Thieme.
Georg Thieme Verlag KG,
Riidigerstrale 14,

70469 Stuttgart, Germany
ISSN 1438-2563

Mit den besten GriiBen von Thieme

www.thieme.de

Logos-Rationalitdt und die
vergessenen Dimensionen
der Homéopathie

Allgemeine
Homoopathische
Zeitung

2024
10-16
10.1055/a-2363-7820

Dieser elektronische Sonderdruck ist nur fiir
die Nutzung zu nicht-kommerziellen,
personlichen Zwecken bestimmt (z. B. im
Rahmen des fachlichen Austauschs mit
einzelnen Kolleginnen und Kollegen oder zur
Verwendung auf der privaten Homepage der
Autorin/des Autors). Diese PDF-Datei ist
nicht fir die Einstellung in Repositorien
vorgesehen, dies gilt auch fiir soziale und
wissenschaftliche Netzwerke und Plattfor-
men.

& Thieme




10

& Thieme

Logos-Rationalitdt und die vergessenen Dimensionen der

Homoopathie!
Josef M. Schmidt

ZUSAMMENFASSUNG

Wahrend sich die Auseinandersetzung um die Homdoopathie
heute zunehmend auf quantitative Fragen verengt, wird hier
eine qualitative (Wieder-)Er6ffnung der 3 die Homd&opathie
konstituierenden Dimensionen vorgeschlagen, die alle auf alt-
ehrwiirdigen Denktraditionen beruhen (l6gos, hémoion, ids-
thai). Die Betrachtung ihrer Genealogien mag sich als erhellend
erweisen flr eine bessere Einschdtzung der Starken und Schwa-
chen der Homd&opathie und modernen Medizin, aber auch von
neueren Entwicklungen in Gesellschaft, Kultur und Politik.

Schliisselworter
Homd&opathie, Geschichte der Medizin, Theorie der Medizin,
Philosophie

SUMMARY

While the dispute over homeopathy today has increasingly nar-
rowed down to quantitative issues, here a qualitative (re-)ope-
ning of the 3 dimensions that constitute homeopathy is being
suggested. They all are based on ancient traditions of thinking
(I6gos, hémoion, idsthai). A study of their genealogies may pro-
ve to be enlightening for a better assessment of the strengths
and weaknesses of homeopathy and modern medicine as well
as of recent developments in society, culture and politics.

Keywords
homeopathy, history of medicine, theory of medicine,
philosophy

Einfihrung

Actio =reactio. Ganz nach dem 3. Newton‘schen Gesetz
haben sich in den letzten beiden Jahrzehnten sowohl die
Angriffe auf die Homdopathie als auch die Verteidigungs-
bestrebungen ihrer Anhdnger gleichermaRen intensiviert.
Konflikte zwischen Gegnern und Befiirwortern der Ho-
moopathie gab es zwar schon seit jeher, doch wahrend sich
die Auseinandersetzung zu Hahnemanns Zeiten noch um
primdr medizinphilosophische Fragen drehte (Lebenskraft,
Zeichen und Symptome, dynamische Wirkungen, Mias-
men, Ahnlichkeitsprinzip usw.), scheint es inzwischen
(fast) nur noch um Zahlen und Daten, das heiRt um Mess-
werte zu gehen (Studien, Statistiken, Signifikanzen usw.).

Erstaunlicherweise unterwerfen sich dabei beide Seiten
denselben Standards (klinische Studien, moglichst rando-
misiert und doppelblind), was auf den ersten Blick fair, ega-
litdr und gerecht erscheinen mag. Doch die Einfiihrung von
RCTs (randomised clinical trials) in den USA 1946 — damals
noch gegen den Widerstand der Arzteschaft — an der Cor-
nell University, unter Harry Gold, hatte von Anfang an
einen klar antihomdopathischen Bias: Ziel war es, auf diese
Weise endlich den ,,Placebo“-Charakter der Homdopathie
Lbeweisen® zu kdnnen [5, 6].

Dass es inzwischen aber dennoch mehrfach gelungen ist,
selbst mit dieser aus Sicht der Hom&opathie unmaglichen
Methode signifikante Studienergebnisse pro Homoopa-
thie zu erzielen, war sicher nicht im Sinne des Erfinders.
Und so hat sich — voraussehbar — der Streit mittlerweile
verlagert auf den Kampf darum, wer wem welche metho-

dischen Mangel bei seinen Studien vorwerfen kann, denn
irgendeinen Makel (sog. flaws) kann man in jeder Studie
finden [11].

Nach dem Bayes‘schen Theorem kann man das auch wis-
senschaftstheoretisch erkldren: Je nachdem, welche Plau-
sibilitdt man der untersuchten Sache a priori zugesteht, wird
man die Ergebnisse eben anerkennen oder bezweifeln.
Hardliner werden sich also nie vom Ausgang einer Studie
iberzeugen bzw. von ihrem Vorurteil abbringen lassen [2].

Die derzeitige Patt-Situation auf dem Schlachtfeld der Da-
tengenerierung und -verarbeitung bietet allerdings die
Chance, wieder grundsatzliche Fragen zu stellen, wie:
Worum geht es Gberhaupt? Was ist denn Homoopathie?
Uberzeugt sie nicht gerade durch ihre qualitativen Aspek-
te, ihr Menschenbild, ihren Humanismus, ihre Sicherheit,
Nachhaltigkeit und vor allem ihre Millionen von Heilungen
usw.?

Um sich mit solchen Fragen nicht auf der offenen See der
Philosophie zu verlieren und am Ende womaoglich Schiff-
bruch zu erleiden, sei es an dieser Stelle gestattet, auf kiirz-
lich publizierte Ergebnisse medizinhistorischer und medi-
zintheoretischer Forschung zurtickzugreifen [12, 13] und,
auf diesen aufbauend, das Thema hier weiterzuentwickeln.
In einem multidisziplindren (historischen, philologischen,
philosophischen usw.) Ansatz konnte dort gezeigt werden,
dass man Homoopathie erst dann sozusagen ganzheitlich-
dreidimensional verstehen kann, wenn man bedenkt, auf

Schmidt JM. Logos-Rationalitdt und die vergessenen... AHZ 2024; 269: 10-16 | © 2024. Thieme. All rights reserved.



welchen heute zum Teil vergessenen Traditionen des Den-
kens sie beruht.

Kurz zusammengefasst wird die Homdopathie von (min-
destens) 3 machtigen Denktraditionen konstituiert, die
sich alle bis in die griechische Antike zuriickverfolgen las-
sen und von einem nur quantitativ-rationalen Ansatz aus
nicht erfasst werden kénnen. Sie werden l6gos-Denken,
hémoion-Denken und idsthai-Denken genannt.

Wahrend die Homdopathie - so die These - all diese 3 Di-
mensionen beinhaltet bzw. umfasst und ihre korrekte Praxis
und Theorie auf eine standige Balance dieser 3 angewiesen
ist, beruht die jlingere moderne Medizin (fast) ausschlieRlich
auf Idgos-Denken und leidet unter einer schweren Amnesie
von hémoion-Denken und idsthai-Denken.

Um nun einen Standpunkt zu erreichen, von dem aus man
die derzeitige Misere des Verkanntwerdens der Hom&o-
pathie in einem neuen Licht sehen kann, wird es nétig sein,
zu begreifen, was mit /6gos-Denken, hémoion-Denken und
igsthai-Denken gemeint ist.

Drei Dimensionen der Homoopathie

Die Homoopathie, deren praktisch-methodische Grund-
sdtze hier als bekannt vorausgesetzt werden [9], beruht
auf folgenden 3 Dimensionen:

1. Sie wurde von Samuel Hahnemann 1796 als rationale
Heilkunde begriindet, in der Zeit der Aufkldrung, als
vor allem in deutschen Landen Arzte, Philosophen
und Intellektuelle danach strebten, die Medizin in den
Stand einer Naturwissenschaft zu erheben, die man
mit moglichst mathematischer Gewissheit handha-
ben kénne, wie eben Physik oder Chemie. Um also
anschlussfahig an den Zeitgeist und den Denkrahmen
seiner Kollegen zu sein, musste Hahnemann seine
Vision einer neuen (sanften, sicheren und nebenwir-
kungsfreien) Heilkunst in ihnen verstandlichen und
geldufigen Begriffen und Konzepten vorstellen und
diskutieren. In seinen Theorien stellte er mithin die
Homoopathie als eine Wissenschaft dar, die lehrbar
und lernbar sei, verallgemeinerbar, reproduzierbar,
tberprifbar usw., und nannte die erste Auflage
seines Hauptwerks tatsdchlich ,Organon der
rationellen Heilkunde*“ (1810) [8]. Dass die Hom&o-
pathie also unter anderem auch auf /6gos-Denken
beruht (das gleich noch ndher erldutert wird), diirfte
leicht zu sehen und zu akzeptieren sein.

2. Neben diesem auf den ersten Blick rationalen Aspekt
der Homoopathie beinhaltete sie von Anfang an aber
auch noch andere Dimensionen. Geht man tiefer in
den Inhalt, ist klar zu erkennen, dass es gerade nicht
- wie bei den anderen herkémmlichen Medizinsyste-
men - um materielle Stoffe, Physik, Chemie, Mecha-

nik, Kausalitat usw. geht, sondern vor allem um
Qualitdten, sowohl diagnostisch als auch therapeu-
tisch. Ob man aber sagt (wie die tibrigen damaligen
und auch heutigen Arzte), ein Symptom sei verur-
sacht durch mechanische oder materielle Ursachen
im Korper, denen durch pharmazeutisch definierte
Medikamente entgegenzuwirken sei, oder ob man
behauptet (wie Hahnemann), das Symptomenbild
des Patienten sei Ausdruck einer qualitativen
Verstimmung der individuellen Lebenskraft und das
heilende Arzneimittel miisse in einer Ahnlichkeitsbe-
ziehung zu dieser stehen: Dazwischen sind Welten,
was den jeweiligen Verstandnishorizont angeht. Fir
Hahnemann war das Symptomenbild des Patienten
Ausdruck einer qualitativen Verstimmung der
individuellen Lebenskraft, weshalb das heilende
Arzneimittel in einer Ahnlichkeitsbeziehung zu dieser
stehen miisse. Aufgrund dhnlicher Qualitdt, und nicht
aufgrund kausal-mechanischer Uberlegung, seien
Arzneimittel an die Bediirfnisse eines individuellen
Falls anzupassen [4]. Man mag es drehen, wie man
will: Die Simile-Beziehung zwischen 2 Qualitéten
sperrt sich einer simplen logisch-rationalen Verein-
nahmung und ist daher als eigene Kategorie oder
Dimension eigener Art, eben als hémoion-Denken,
anzuerkennen.

. SchlieRlich beruht die Homdopathie auf einer

weiteren Dimension, die sich nicht in Kategorien des
gewohnlichen kausal-mechanischen Denkens
Gbersetzen und sich nicht auf diese Weise in ihrer
Bedeutung erfassen und wiirdigen ldsst. Wie der
Name ,Homoo-pathie® sagt, wéhlt man zur Behand-
lung von Krankheitszustanden Arzneimittel, die die
Fahigkeit haben, ahnliche Symptomenbilder
hervorzurufen, wenn man sie gesunden Probenden
eingibt. Das Prinzip aber - vereinfacht gesagt -,
Fieber nicht mit fiebersenkenden Mitteln zu beseiti-
gen bzw. zu unterdriicken, sondern mit (potenziell)
fiebererzeugenden Mitteln zu behandeln und dabei
sogar eine voriibergehende Verschlimmerung zu
riskieren, steht ebenfalls quer zum géngigen
Verstandnis physikalischer und chemischer Rationali-
tat. Hahnemann wusste das natdirlich und betonte
expressis verbis, dass homoopathische Mittel nicht
chemisch, physikalisch, mechanisch oder atomisch
wirken, sondern ,,dynamisch“. Die Pointe liegt hier
aberin dem zundchst Gberraschenden Gedanken, ein
Leiden mit einem erneuten, zusatzlichen Leiden zu be-
handeln, das freilich dem vorliegenden Leiden dhnlich
und individuell dosiert sein muss [3]. Damit hatte
Hahnemann an ein uraltes Heilprinzip angekniipft,
das er selbst zwar nicht erfunden, aber kunstvoll in
sein Gesamtsystem eingebaut hat. Mithin ist das
idsthai-Denken ebenfalls ein konstitutiver Bestandteil
der Homoopathie.

Schmidt JM. Logos-Rationalitdt und die vergessenen... AHZ 2024; 269: 10-16 | © 2024. Thieme. All rights reserved.

11



Drei wirkmdchtige Denktraditionen

Medizinhistorisch-medizintheoretische Forschung im Hin-
blick auf die die Homdopathie konstituierenden philoso-
phisch-geistesgeschichtlichen Dimensionen [12, 13] ergab
also, kurz zusammengefasst, folgende elementaren Kate-
gorien:

1. Légos-Denken im Sinne der Art von Rationalitdt, wie
sie in monetarisierten biirgerlichen Gesellschaften
und ihren Wissenschaften nétig, etabliert und
selbstverstandlich ist (s. u.)

2. Hémoion-Denken im Sinne der Anerkennung einer
Verwandtschaft bzw. Bezogenheit dhnlicher Qualita-
ten aufeinander, die als eigenstandige ontologische
Dimension gerade nicht auf Rationalitdt und
Kausalmechanik reduzierbarist (s. u.)

3. ldsthai-Denken im Sinne des tiefgriindigen Heilprin-
zips, Leiden, Beschwerden, Angste usw. nicht durch
Palliation oder Abt6tung, sondern durch Konfronta-
tion und Intensivierung sozusagen herauszufordern,
was allerdings kunstvoll, das heift individuell
angepasst, erfolgen und nicht immer gliicken muss

(s.u.)

Um der Homoopathie als Ganzes gerecht zu werden, gilt
es daher, (mindestens) diese 3 Prinzipien bzw. Dimensio-
nen zu kennen und zu verstehen. Demgegeniiber kennt
und anerkennt die moderne naturwissenschaftlich ausge-
richtete Medizin und Wissenschaft praktisch nur die erste
dieser Dimensionen, die Rationalitdt von Materialismus,
Mechanismus und Ursache und Wirkung, hier I6gos-Den-
ken genannt.

Aus dieser reduzierten Sichtweise ist aber die viel breiter
aufgestellte Homoopathie nicht zu begreifen, und genau
das ist das Problem im heutigen Diskurs (s. 0.). Sie kann
von so einem engen Standpunkt aus weder wirklich wider-
legt noch wirklich verteidigt werden. Was wollte man auch
widerlegen oder verteidigen - solange nicht einmal klar
ist, was Homdoopathie eigentlich ist, das heil3t, aus welchen
Dimensionen sie konstituiert ist?

Wie ist es aber dazu gekommen, dass heute (iber Medizin
und Wissenschaft — wie selbstverstandlich - von einem
mechanistischen, funktionellen, vergegenstandlichenden,
zweckrationalen und kommerziellen Denkrahmen aus ge-
urteilt wird? Hier ergaben die erwdhnten medizinhistori-
schen, genealogischen und 6konomiehistorischen Studi-
en [12,13], dass alle 3 in der Homd&opathie enthaltenen
und vereinten Dimensionen auf 3 machtigen Denkstro-
mungen beruhen, die sich bis in die griechische Antike in
die Zeit der Vorsokratiker zuriickverfolgen lassen: I6gos-
Denken, hémoion-Denken und idsthai-Denken.

Hahnemann hat diese nicht erfunden, wohl aber alle 3 auf-
gegriffen und weitergefiihrt - wéhrend die moderne Me-
dizin 2 davon letztlich Gibergangen bzw. fallengelassen hat.

& Thieme

1. Die Tradition des l6gos-Denkens

Brisant und erhellend istinsbesondere die Genealogie der
ersten Denktradition, die hier I6gos-Denken genannt wird.
Grob zusammengefasst, begann das, was wir heute als ra-
tionales Denken bezeichnen, im Gegensatz zum mythi-
schen, mit der Erfindung und dem In-Umlauf-Bringen von
gepragtem Miinzgeld im 6. Jahrhundert v. Chr. in den io-
nischen Kolonien Griechenlands, an der heutigen westtir-
kischen Kiiste.

In der alten homerischen Welt fand Austausch von Giitern
noch auf der Basis von personlicher Gegenseitigkeit von
Geschenken oder kommunaler Verteilung von Opferga-
ben statt, und Bereiche wie Ehre und Ruhm galten als in-
kommensurabel, also nicht umrechenbar in Waren. Mit
den Geldmiinzen hatte man jetzt aber ein Tauschmittel,
Zahlungsmittel, Wertaufbewahrungsmittel und einen
WertmaRstab, der sich plétzlich auf alles erstreckte und
mithin alles nivellierte und rationalisierte. Die damit ver-
bundene Abstraktionsleistung, die nunmehr von allen
Marktteilnehmern tdglich zu erbringen war (dass jede
Ware jetzt einer Anzahl von genormten Miinzen ent-
spricht), wirkte sich auf die neue Art des Denkens aus, die
weltweit einzigartig und erstmals nur hier, in diesem so-
ziodkonomischen Zusammenhang, entstanden ist [15].

Nachweisbar ist diese Veranderung des Denkens vor allem
an den Konzepten der Vorsokratiker, die hier, an der mo-
netarisierten Kiiste loniens, also in Milet, Kolophon, Ephe-
sos, Klazomenai usw., wirkten. Die typischen Eigenschaf-
ten von Geld, wie Abstraktheit, Unpersonlichkeit, Homo-
genitat, Universalitat, Grenzenlosigkeit usw., wurden jetzt
sozusagen von der Polis in den Kosmos projiziert. Ob Tha-
les, Anaximander, Anaximenes, Pythagoras, Parmenides,
Heraklit oder Anaxagoras, alle erkldrten die Welt auf ein-
mal - durchaus kontraintuitiv — aus einem einzigen abs-
trakten, unpersonlichen und einheitlichen Prinzip, sei es
nun Wasser, Luft, Feuer, Zahl, Nous, Atome o. A. [14].

Noch brisanter und desillusionierender diirfte dabei das
neu empfundene Verhaltnis zu einer Welt sein, die auf der
Zirkulation von Geld griindet, dessen Wert aber nur durch
allgemeine Akzeptanz, Exklusivitdt und staatliche Sank-
tion aufrechterhalten wird. Hatten die Dinge friiher einen
festen, stabilen intrinsischen Gebrauchswert, hing der
Tauschwert einer Wahrung nun allein vom Glauben der
entsprechenden Marktgemeinschaft ab, war also men-
schengemacht und konnte sich jederzeit &ndern. Auf den
Kosmos projiziert, legte diese Prekariaritdt der neuen
Weltkonstitution den subversiven Gedanken nahe, dass
maoglicherweise auch die Gberlieferten Mythen von Gét-
tern, Kosmogenie, Tugenden, Ethik usw. alles nur Men-
schenwerk sei, das nach Belieben dekonstruiert und rekon-
struiert werden kénne. Bis zum Satz des Sophisten Prota-
gorasim 5. Jahrhundertv. Chr., dass ,der Mensch das MaR
aller Dinge*“ sei, war es dann nicht mehr weit.

Schmidt JM. Logos-Rationalitdt und die vergessenen... AHZ 2024; 269: 10-16 | © 2024. Thieme. All rights reserved.



In der Tat steht unser gesamtes westliches, speziell unser
modernes wissenschaftliches Denken in der Tradition und
unter der Agide dieses damals neuen Typus rationalen
Denkens, das seine Logik aus dem Wesen des Geldes be-
zieht [1].

Inzwischen mag es scheinen, als ware das Geld das eigent-
liche Subjekt der Geschichte, das, vergleichbar einem
Virus, sich der Menschen bedient, um sich selbst immer
weiter zu vermehren. Die einzelnen Menschen, die sozu-
sagen von der Geld-Logik befallen werden, tun fortan alles,
was der Vermehrung des Geldes niitzt, ohne zu bemerken,
dass sie selbst dabei oft nicht wirklich profitieren, sondern
sich sinnlos verausgaben.

Das Perfide dabei ist, dass sich jeder als vermeintlich frei-
es, kritisches Subjekt empfindet, das doch rational ent-
scheiden kdnne, ob es dieses oder jenes Produkt konsu-
miert, verbraucht und neu produzieren ldsst. Gerade damit
hélt es aber das Hamsterrad am Laufen und merkt gar
nicht, wie man dadurch von héheren Zielen des Lebens,
etwa spiritueller Weiterentwicklung, abgehalten wird.

2. Die Tradition des hémoion-Denkens

Um das zu merken, misste man erst eine weitere der 3
machtigen Denktraditionen erschlieRen, die sich ebenfalls
bis auf die griechische Antike zuriickverfolgen l3sst, die
aberseit der Dominanz des l6gos-Denkens in Wissenschaft
und Gesellschaft einen schlechten Stand hat. Dabei mag
das sogenannte hémoion-Denken das l6gos-Denken an
Alter und Bedeutung sogar noch iibersteigen.

Dass sich Ahnliches, Verwandtes und Gleichartiges gegen-
seitig anzieht, miteinander befreundet ist, sich miteinan-
der verbindet, sich angenehm ist, wahrend sich Verschie-
denes und Fremdes abstoRt bzw. einander feindlich ist,
mag jedem archaischen Menschen vertraut und selbstver-
standlich sein. Noch Aonen vor dem neuzeitlichen Dualis-
mus von Subjekt und Objekt wurde einander Ahnliches
nicht als Relation zwischen separaten Dingen, sondern als
veritable Einheit empfunden, - also etwa ein Clan und sein
Totemtier, der Einzelne und die Gruppe, das Wasser des
Regenmachers und der damit herbeibeschworene Regen
usw. Magie, Astrologie, Alchimie usw. beruhen alle auf die-
sem sympathetischen Ahnlichkeitsdenken.

Nachdem sich im alten Griechenland, in dem Verwandt-
schaftsbeziehungen und Familienzugehorigkeiten stets
eine groBe Rolle gespielt hatten, das I6gos-Denken aus-
breitete, gab es verschiedene ernsthafte Versuche, vor
allem vonseiten der Vorsokratiker (Parmenides, Empedo-
kles, Anaxagoras, Demokrit und Leukipp) im 5. Jahrhun-
dertv. Chr., auch das Prinzip hémoion-homoio als grundle-
gendes Erkldrungsmuster in der Naturphilosophie zu eta-
blieren.

So wie die Mitglieder einer Sippe oder eines Clans eine na-
tlrliche Tendenz haben, zusammenzuhalten, so wurde jetzt
auch die Attraktion etwa der Elemente untereinander, also
zum Beispiel Feuer zu Feuer, Wasser zu Wasser usw., als Na-
turgesetzlichkeit postuliert. Auf diese Weise konnte Ernah-
rung, Wachstum oder die Bildung von Organen aus der An-
ziehung und Zusammenfiigung dhnlicher Bestandteile er-
kldrt werden. Im Corpus Hippocraticum, das sich auf diese
Philosophen stiitzt, stellte man sich z. B. die Wirkung von
Abfiihrmitteln so vor, dass die Substanz den abzufiihrenden
Schadstoff, sofern dieser ihr dhnlich ist, an sich zieht, mit
sich fiihrt und schlieRlich ausscheidet [7].

Die sogenannte Humoralpathologie, die ebenfalls in die-
ser Zeit entstanden ist und dann fiir 2 Jahrtausende die
abendlandische Medizin beherrschte, beruht im Prinzip
auch auf der Vorstellung einer natiirlichen Zusammen-
gehdrigkeit unterschiedlicher, aber untereinander dhnli-
cher Séafte, deren harmonische Mischung zu bewahren und
gegebenenfalls mit entsprechenden diétetischen und the-
rapeutischen MaRnahmen zu berichtigen sei.

In der Medizin des Paracelsus spielte das Ahnlichkeitsprin-
zip im 16. Jahrhundert wieder eine maRBgebliche Rolle. In
Opposition zum medizinischen Mainstream seiner Zeit,
der sich bereits seit Jahrhunderten unter der Hegemonie
eines scholastischen l6gos-Denkens befand, brachte er die
unzdhligen hémoion-Beziehungen zwischen Organen,
Pflanzen, Mineralen, Planeten usw., deren Berticksichti-
gung er fir entscheidend fiir die Heilkunst hielt, wieder
zur Geltung.

3. Die Tradition des iasthai-Denkens

Wenn es um Heilung geht bzw. um Heilkunst, darf auch
die dritte groRe Denktradition des Abendlandes nicht
tbersehen werden, hier idsthai-Denken genannt. Sie ist
zurlickverfolgbar bis zu den Kyprien, einem Epos aus dem
Umkreis von Homerim 7. Jahrhundert v. Chr., das die Vor-
geschichte der llias enthélt. Hier wird berichtet, dass der
mysische Kénig Telephos von Achill mit dem Speer ver-
wundet wurde und, nachdem die Wunde nicht heilen woll-
te, schlieRlich der Orakelspruch lautete: ,,Der die Wunde
schlug, wird sie auch heilen“ (ho trésas kai idsetai). Und so
musste sich Telephos in das Lager seines Kriegsfeindes
Achill begeben, derihn tatsdchlich heilte, indem er den
Speer, der die Wunde schlug, noch einmal auf diese legte.

Dieser Gedanke, dass das Verwundende auch heilen kann,
das Bedrohliche und Hilfreiche eins sind, zieht sich seitdem
wie ein roter Faden durch die Literaturgeschichte des
Abendlandes. Bereits in der Zeit des aufkommenden I6gos-
Denkens gab esimmerhin 11 Telephosdramen, unter an-
derem von Aischylos und Euripides im 5. Jh. v. Chr., und
auchin derrémischen Kaiserzeit wurde dieser Topos gerne
zitiert, etwa von Ovid oder Plutarchim 1. Jh. n. Chr. [16].

Schmidt JM. Logos-Rationalitdt und die vergessenen... AHZ 2024; 269: 10-16 | © 2024. Thieme. All rights reserved.



Unter den griechischen Philosophen sei vor allem Sokra-
tes genannt, der - aus Sicht der Sophisten tiberraschend
und unverstandlich - argumentierte, es sei besser, Unrecht
zu erleiden, als Unrecht zu tun. Die schmerzhafte Bestra-
fung eines Taters sah er deshalb als Gewinn fiir diesen an,
weil dieser dadurch von seiner Schuld gereinigt und damit
sozusagen geheilt wiirde.

Aristoteles brachte den Gedanken in eine fiir die Philoso-
phie und Theaterwissenschaft seitdem klassisch geworde-
ne Form. Er fiihrte die sogenannte Katharsis, also die emo-
tionale Reinigung, die der Theaterbesucher als Zuschauer
einer Tragddie erleben kann, auf das dort empfundene Mit-
leid mit und die dort erlittene Furcht um den Helden zu-
riick (eléos kai phébos), wodurch die eigenen Affekte (pa-
thémata) sozusagen geheilt wiirden. Wie bei dem altgrie-
chischen Sprichwort pathein mathein, das heiRt ,durch
Leiden lernen®, ist dies aber eine seltene und groRe Sache,
die nicht wohlfeil zu haben ist, sondern moralische Krafte
und Mut erfordert.

In der Medizin war der Gedanke, statt, wie fast durchgén-
gig tiblich, durch Palliation, also Linderung oder Abschwa-
chung von Beschwerden, zu behandeln, vielmehr den Or-
ganismus herauszufordern, ihm etwas abzuverlangen,
indem man ihm, freilich gezielt und dosiert, zusatzliche
Biirden zumutet, unter eigentlichen Heilkiinstlern zwar
immer relevant. Er konnte aber aufgrund seiner Inkompa-
tibilitat mit dem schlichten kausal-mechanischen l6gos-
Denken nicht denselben Stellenwert einnehmen.

Beispiele fiir den Versuch einer Konzeptualisierung des
igsthai-Denkens in der akademischen Medizin finden sich
durchaus, etwa in den verschiedenen Erregungstheorien
des 18. Jahrhunderts, z. B. von William Cullen oder John
Brown. Hier wird der Organismus als reaktives sensibles
und irritables Wesen angesehen, dessen Reizbarkeit einer-
seits von den stdndig zugefiihrten (eigentlich verletzen-
den) Reizen abhangig ist, andererseits aber auch nur durch
solche zu Heilreaktionen veranlasst werden kann.

Homdopathie vs. moderne Medizin

Im Abendland gibt es also 3 groRe, sehr alte und eigen-
standige Denkstromungen, die fiir jede Art von Medizin,
die den Anspruch erhebt, eine Heilkunst zu sein, elemen-
tar und konstitutiv sein sollten. In der Homoopathie wer-
den diese beispielhaft zu einem ausgewogenen Gesamt-
konzept vereint und integriert, sodass hier der Begriff
ganzheitliche Heilung durch die Berticksichtigung unter-
schiedlicher Dimensionen des Menschen konkretisiert und
unterlegt ist.

Demgegentiiber scheint die moderne naturwissenschaft-
lich orientierte Medizin nur eine dieser 3 Dimensionen zu
berticksichtigen und an einer schweren hémoion- wie auch
idsthai-Vergessenheit zu leiden. Ihr Denkrahmen und ihre

& Thieme

Methode geht auf Galileis Maxime zurtick: , Alles Messba-
re messen und alles Nichtmessbare messbar machen.*

Und so wird unter ihren Handen aus einem Menschen mit
all seinen Dimensionen, Qualitdten und Unergriindlichkei-
ten, wenn er erst einmal ihr Objekt geworden ist, letztlich
eine lange Liste von Messwerten. Diese werden dann, als
abstrakte, unpersonliche Zahlen, freilich streng wissen-
schaftlich mathematisch-statistisch weiterverarbeitet, um
schlieRlich eine datenbasierte Basis abzugeben fiir die Ver-
schreibung von Pharmaka oder physikalischen MaRnah-
men, die gerade auf dem Markt vorherrschen oder auf die-
sen gepusht werden sollen.

Diese Sichtweise bzw. diese Beschranktheit des Blicks kann
die naturwissenschaftliche Medizin nicht einfach ablegen,
da sie sie nicht selbst als solche erkennen kann. Dies gilt
auch, wenn sie sich mit sogenannten psychischen oder
psychosomatischen Krankheiten befassen sollte. Was sie
an hoheren Phdnomenen (wie Seele oder Geist) wahrneh-
men kann, ist immer nur der Teil, den sie - naturwissen-
schaftlich — eben begreift, das heiRt das Messbare, Quan-
tifizierbare, Reproduzierbare, Standardisierbare usw.

Wert der Geisteswissenschaften

Geisteswissenschaften bieten die Moglichkeit, diesen Re-
duktionismus der naturwissenschaftlichen Methode wis-
senschaftlich, nur eben nicht naturwissenschaftlich, zu
analysieren und offenzulegen, etwa in der Wissenschafts-
geschichte, Wissenschaftstheorie, Erkenntnistheorie, Wis-
senssoziologie, Kulturwissenschaft usw.

Hier ldsst sich unter anderem herausarbeiten, dass Wis-
senschaft nichts Absolutes, sondern eher ein sozialer Pro-
zess ist, oder dass vermeintliche ,wissenschaftliche Tatsa-
chen® nicht einfach bestehen, sondern erst ,,entstehen®,
und zwar in sogenannten ,,Denkkollektiven“ mit bestimm-
ten ,Denkstilen® (Ludwik Fleck) bzw. auf ,,absoluten Vor-
aussetzungen® beruhen (Robin Collingwood) oder auf so-
genannten ,Paradigmen® (Thomas Kuhn) usw. Bei aller er-
kenntniskritischen Dekonstruktion eines vermeintlichen
naturwissenschaftlichen Fundamentalismus und Dogma-
tismus landet man damit aber letztlich auch nurim Rela-
tivismus oder Nihilismus, nach dem Motto: ,Anything
goes* (Paul Feyerabend) [10].

So weit kann man mit einem geisteswissenschaftlich er-
weiterten [6gos-Denken durchaus kommen. Was aber die
Wahrheitsfrage betrifft, ist dann auch hier guter (weiter-
fihrender) Rat teuer.

Die Homoopathie als Ankerpunkt

Hier bietet die alte Medizin, speziell die Homdopathie, einen
Ankerpunkt, mit dessen Hilfe man - bei aller Verlorenheit
in der I6gos-Theorie - doch noch einen FuR auf den Boden

Schmidt JM. Logos-Rationalitdt und die vergessenen... AHZ 2024; 269: 10-16 | © 2024. Thieme. All rights reserved.



der Realitdt bekommen kann. Denn als praktische Heilkunst
bewirkt sie tatsachliche, reale (physische, psychische und
geistige) Heilungen. Wenn Gberhaupt, kdnnen aus ihr Ka-
tegorien gewonnen werden, wie man aus den Aporien der
gewohnlichen I6gos-basierten Natur-, Kultur, Sozial- und
Geisteswissenschaften herauskommen kann.

Und tatsachlich konnten in der Homdopathie 3 wirkméch-
tige abendldndische Denktraditionen freigelegt werden,
von denen eine heute auf Kosten der anderen beiden hy-
pertrophiert und hegemonial geworden ist. Diese erwiesen
sich wiederum als Dimensionen bzw. Koordinaten, von
denen aus man nicht nur die Medizin, sondern auch Wissen-
schaft, Wirtschaft, Politik, Kunst, Kultur, Religion usw. auf
eine neue, erfrischende Weise beleuchten kann [12,13].

Um sich so klar wie moglich zu machen, dass jede dieser 3
Dimensionen sozusagen eine eigene Welt darstellt, die auf
nichts anderes als auf sich selbst reduzierbar bzw. Giber-
setzbar ist, mag es sinnvoll sein, sich in einem Bild diese
Dimensionen (/6gos, hémoion, idsthai) als die 3 Achsen
eines rdumlichen Koordinatensystems vorzustellen.

Solange man sich ausschlieRlich auf der x-Achse bewegt,
egal wie prazise und brillant, werden einem die Dimensio-
nen der anderen beiden Achsen wie Null erscheinen. Und
so werden ein Leben und eine medizinische Praxis, die sich
methodisch auf die I6gos-Achse beschranken, eindimen-
sional bleiben. Erst wenn sie sozusagen auch die hémoion-
Achse berticksichtigen, werden sie immerhin zweidimen-
sional, was gegeniiber der Eindimensionalitdt bereits eine
Art Quantensprung ware. Und durch zusatzliche Beriick-
sichtigung auch der idsthai-Achse wiirde erst die drei-
dimensionale Wirklichkeit und damit das wahre volle
Leben erschlossen werden.

So weit die Herleitung der 3 Dimensionen, die als antike
Denktraditionen und Bestandteile der Hom&opathie me-
dizinhistorisch und medizintheoretisch nachvollziehbar
sein sollten.

Die moderne Welt

Die damit gewonnenen 3 neuen Kategorien ermdglichen
- sozusagen als Schliissel zu einem erweiterten Verstand-
nis von allem - nicht nur einen anderen Blick auf die Ho-
moopathie, sondern auf die gesamte Medizin und Wissen-
schaft, ja auf die ganze moderne Welt.

Uberall, besonders bei Vertretern einer internationalen Hy-
per-Culture, trifft man heute auf einen Mangel an hémoi-
on- und idsthai-Denken. Von der Politik, Okonomie, den
Naturwissenschaften, Sozialwissenschaften und Geistes-
wissenschaften bis zur Verwaltung und zum o6ffentlichen
Leben, alles scheint sich innerhalb der Scheuklappen des
l6gos-Denkens abzuspielen. Fortschritt, Erfolg oder Exzel-
lenz wird an Einkommen, Umsatz, Zahl der Publikationen,

Impact-Faktoren, Sponsoren, von Preisen usw. gemessen
und geratet, und jedes wissenschaftliche Interesse zielt auf
und resultiertin einer Vermehrung von Zahlen und Daten.
Dadurch bleibt man aber sozusagen auf der x-Achse kle-
ben und hat, von dieser Position aus, keine Mdglichkeit, zu
den anderen beiden Achsen und damit zum wirklichen
Leben als Ganzes zu gelangen.

Selbst die gréRten und teuersten Statistiken und deren Er-
gebnisse beruhen immer auf Hypothesen, Vorannahmen,
Modellen, Simulationen, Vergegenstédndlichung von Objek-
ten, Abstraktion vom Kontext, Isolation einzelner Entitaten
usw. sowie auf Finanzierung durch einschldgige Industrien
und Stiftungen, kommerziellen Absichten, akademischem
Ehrgeiz usw. Sie sind also duBerst beeinflussbar, fehleran-
fallig und ein Eldorado fiir Manipulation und Betrug.

Wer sich nur auf Zahlen, Daten und binare Logik verldsst,
erst recht, werin so einem Denkrahmen erzogen und sozia-
lisiert wurde, wird auBerdem - aufgrund der Tendenz zum
Exzessiven des I6gos-Denkens — dazu neigen, jeden Gedan-
ken bis zu seinem Extrem zu treiben und bei ,Ismen* aller
Artlanden. Intellektuelle werden dann hin- und hergerissen
sein z. B. zwischen Kapitalismus, Sozialismus, Faschismus,
Nationalismus, Egalitarismus, Liberalismus, Universalismus,
Humanismus, Szientismus, Vegetarismus, Sozialdarwinis-
mus usw. Auf diese Weise sind aber fortwdhrende Spaltun-
gen, nicht nurinnerhalb der Wissenschaft, sondern auch
der Gesellschaft, vorprogrammiert.

Um hier, also auf allen Ebenen der Gesellschaft, Wissen-
schaft und Politik, ganzheitliche und nachhaltige Losun-
gen zu finden, wird man nicht darum herumkommen, die
beiden anderen Dimensionen, hdmoion und idsthai, zu be-
riicksichtigen.

Die Homdoopathie als Vorbild

Die Homdopathie mag hier als Exempel fungieren, wie
Menschen mit Menschen umgehen sollten. Homéopa-
then, die ihre Heilkunst sozusagen dreidimensional, im
vorhin aufgezeigten Hahnemann‘schen Sinne, verstehen
und praktizieren, werden jeden Patienten als Individuum
behandeln, das einzigartig zusammengesetzt ist und kon-
stituiert wird aus den Dimensionen /6gos, hdmoion und
igsthai. Wiirden alle Mediziner, Politiker, Wissenschaftler,
Lehrer, Journalisten und sonstige 6ffentliche Meinungs-
macher ebenso handeln, ware das sicherlich ein Segen fiir
die Welt. SchlieRlich sind nicht nur Medizin, sondern auch
Politik, Erziehung, Diplomatie usw. praktische Kiinste bzw.
Wissenschaften, die sich mit menschlichen Wesen befas-
sen. Statt also immer wieder und immer nur ausschlieR3-
lich I6gos-getriebene Kampagnen, Programme, Kommis-
sionen, Investitionen und monetdre Versprechen usw. zu
proklamieren, ware im Prinzip der Welt und der Mensch-
heit mehr geholfen, wiirden ihre Regierenden légos-, hé-
moion- und idsthai-Denken auf eine wohlbalancierte Weise

Schmidt JM. Logos-Rationalitdt und die vergessenen... AHZ 2024; 269: 10-16 | © 2024. Thieme. All rights reserved.



16

koordinieren - gemaR dem Paradigma eines (hier skizzier-
ten) dreidimensionalen Verstandnisses der Homoopathie.

Uber den Autor

Josef M. Schmidt

Professor fiir Geschichte der Medizin an der
LMU Miinchen, Allgemeinarzt, Zusatzbezeich-
nungen Homoopathie und Naturheilkunde,
Herausgeber der textkritischen und Standard-
ausgabe des Organons der Heilkunst sowie der
kleinen Schriften Hahnemanns, Autor
zahlreicher Artikel in Peer-reviewed Journals sowie Schriften
zur Geschichte und Theorie der Homdopathie (in 6 Banden),
Gastredner auf internationalen Kongressen.

Korrespondenzadresse

Prof. Dr. med. Dr. phil. Josef M. Schmidt
Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen

Institut fur Ethik, Geschichte und Theorie der Medizin
Lessingstr. 2

80336 Miinchen

Deutschland

j.m.schmidt@Irz.uni-muenchen.de

Anmerkungen

1. Uberarbeitete Version eines Vortrags, gehalten beim 23.
Internationalen Coethener Erfahrungsaustausch (ICE 23)
im Veranstaltungszentrum Schloss Kéthen, Kéthen
(Anhalt), am 23.11.2023.

Literatur

[1] Brodbeck KH. Die Herrschaft des Geldes: Geschichte und
Systematik. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
2009

[2] Chalmers AF. What is this thing called science? 34 ed. St.
Lucia, Queensland: University of Queensland Press; 1999

[3] Hahnemann S, Schmidt |M, Kaiser D. Hrsg. Gesammelte
kleine Schriften. Heidelberg: Haug; 2001

[4] Hahnemann S, Schmidt JM. Hrsg. Organon der Heilkunst.
Neufassung mit Systematik und Glossar. 2. Aufl. Miinchen,
Jena: Elsevier; 2006

& Thieme

[5] Kaptchuk TJ. Intentional ignorance: A history of blind
assessment and placebo controls in medicine. Bull Hist Med
1998; 72: 389-433

Kaptchuk TJ. Powerful placebo: The dark side of the
randomised controlled trial. Lancet 1998; 351: 1722-1725

Miiller CW. Gleiches zu Gleichem: Ein Prinzip
friihgriechischen Denkens. Klassisch-philologische Studien;
Heft 31. Wiesbaden: Harrassowitz; 1965

Schmidt JM. Schriften zur Geschichte und Theorie der
Homdoopathie. Band 1: Die Philosophie Samuel Hahnemanns
bei der Begriindung der Homdoopathie. Miinchen: bge; 2016

Schmidt JM. Schriften zur Geschichte und Theorie der
Homoopathie. Band 2: Kompaktwissen Homdopathie -
Grundlagen, Methodik und Geschichte. Miinchen: bge; 2016

[10] Schmidt M. Schriften zur Geschichte und Theorie der
Homdopathie. Band 3: Die Kéthener Sommerkurse
Homoopathiegeschichte 1-10 (2006-2015). Miinchen: bge;
2016

[11] Schmidt JM. The need for multidisciplinary research within
the history and theory of homeopathy. Homeopathy 2021;
110: 137-145

[12] Schmidt JM. Die Homoopathie im Lichte ihrer antiken
soziobkonomischen und geistesgeschichtlichen Wurzeln.
MedGG 2023; 41: 65-90

[13] Schmidt M. The three powerful traditions of thinking that
constitute homeopathy. Homeopathy 2024; 113: 176-185

6

[7

8

[9

[14] Seaford R. Money and the early Greek mind: Homer,
philosophy, tragedy. Cambridge: Cambridge University
Press; 2004

[15] Seaford R. The origins of philosophy in ancient Greece and
ancient India: A historical comparison. Cambridge:
Cambridge University Press; 2020

[16] Vonessen F. Was krank macht, ist auch heilsam: Mythisches
Gleichheitsdenken, Aristoteles’ Katharsis-Lehre und die Idee
der homdopathischen Heilkunst. Heidelberg: Haug; 1980

Bibliografie

AHZ 2024; 269: 10-16

DOl 10.1055/a-2363-7820

ISSN  1438-2563

© 2024. Thieme. All rights reserved.

Georg Thieme Verlag KG, RidigerstraRe 14,
70469 Stuttgart, Germany

Schmidt JM. Logos-Rationalitdt und die vergessenen... AHZ 2024; 269: 10-16 | © 2024. Thieme. All rights reserved.



