Werner Gross:

Zentralisierung im abendlindischen Bauen'
Vortrag in der Architektur-Abteilung der TH Karlsruhe am 26. Juli 1956

Paul Frankl,
dem Lehrmeister der Architekturanalyse,

verehrungsvoll gewidmet

Bevor ich davon spreche, in welchem Sinne uns die Zentralisierung im abendlidndischen Bauen
heute Abend beschéftigen soll, mochte ich ein einzelnes Bauwerk erldutern. Es wird am besten
in das einfiihren, was mein eigentliches Anliegen bildet, ndmlich nicht Stil- oder
Entwicklungsbetrachtung, sondern die Erorterung eines Gestaltungsprozesses in der
Architekturgeschichte.

Was Sie beiderseits an der Wand sehen, ist links der Grundrifl und rechts ein
Raumausschnitt der Liebfrauenkirche in Trier. Der erste Blick zeigt, dal wir es hier mit einem
hochorganisierten Baugebilde zu tun haben. Stilistisch wird man es ohne groBe Uberlegung in
die sog. klassische Gotik setzen. Tatsichlich entstand es im 5.Jahrzehnt des 13.Jahrhunderts, als
in der nahen Champagne die Kathedrale von Reims fertig gebaut wurde, und wahrscheinlich hat
sich der Baumeister der Trierer Liebfrauenkirche in Reims und daneben noch beim Bau der
Kathedrale von Soissons geschult. Trotz diesem engen Zusammenhang mit der franzdsischen
Kathedralarchitektur muf3 uns das Trierer Bauwerk sehr iiberraschen. Denn es ist kein Langbau
wie alle klassischen Kathedralen, sondern ein Zentralbau. Vor allem im Grundrif} tritt uns das
zentralbauliche Moment der Kirche mit grosser Konsequenz entgegen. Rundung und Kreis
allerdings, die reinsten und spezifischsten Merkmale des Zentralbaues, werden wir in ihm
vergebens suchen. Aber vom etwas herausspringenden Chor abgesehen, ldsst sich seine leicht
gebrochene Gesamtform ohne weiteres in eine reine Kreislinie einordnen. Und das straff
gespannte Liniennetz, das die ringsum gekantete Kreisflache im Innern ausfiillt, ist mit weiteren
Zentralmotiven durchsetzt. Sie sehen in der Mitte viermal den Vierstern und an den Ridndern
zwolfmal den halben Achtstern verwendet. Im Bauzentrum erscheint ausserdem das Quadrat in
zweli verschiedenen Gréfen. SchlieBlich ist das ganze GrundriBifeld von einem grofien Vierstern
durchzogen. Dieser und das grofle Quadrat formieren die vier Kreuzarme des Baues, die
Sternformen deuten auf die Gewolbe des Polygonmantels und des Vierungsturmes. Raummitte
und Raumperipherie sind also offenbar als besonders ausgeprigte Kristallisationspunkte (der

Zentralisierung des Raumganzen) ausgebildet.

"Anderer Titel (handschriftlich): Zentralisierung und Zentralbau als
Stufen baulicher Gestaltung.



Wieweit entspricht nun diesem Grundrifp das Raumbild der Kirche? Das Lichtbild
versetzt uns in die Querachse des Raumes, ein Stiick auBBerhalb der Raummitte, mit Einblick in
den Chor und den rechten Querarm. Was uns ohne weiteres an den Grundrif} erinnert, ist die
netzartige Ausfiillung des Raumes durch die Bauglieder. Biindelpfeiler und Wanddienste in der
Hohenrichtung, Gesimse in der Waagrechten durchziehen das ganze Innere, und auch die vielen
FenstermaBBwerke haben etwas Netzartiges an sich. Der Raum ist ungemein feingliedrig
durchgebildet. Wie ist es aber nun mit der zentralbaulichen Wirkung dieses Gliedernetzes
bestellt? Was am stérksten bei unserem Lichtbild ins Auge fillt, sind die vier Kreuzarme. Mit
ihren zwei schlanken Geschossen iibereinander, die man vom Grundrif} her gar nicht erwartet,
bilden sie das den Raum beherrschende Motiv. Demnach sind es Streckungs-, nicht
Zentrierungsmomente, die uns beim Raumbild zunédchst am stérksten erfassen. -

Sehen wir uns nun weiter im Rauminneren um, so dringen sich unserem Blick die
Kreuzarmschliisse auf. Und auch sie tun es offensichtlich deshalb, weil in ihnen die
Langformen vermoge der polygonalen Brechung der Apsiden besonders dicht aufgereiht sind.
Dasselbe gilt fiir die vier Kapellenpaare, die im Untergeschof3 der Kreuzarme sichtbar werden.
Denn sie scheinen sich ganz unmittelbar den Arkadensenkrechten der Kreuzarme anzugliedern.
Wo aber bleiben nun jene Quadrat- und Sterngebilde, die uns am Grundrif3 als die Tréager
starkster Zentralisierung begegnet waren? Was die halben Achtsterne in den Kreuzarmschliissen
angeht, so driicken sie sich deutlich in den schonen Rippenkurven und ihren SchluBsteinen aus.
Aber sie sind in enorme Hohen gedréingt, und vor allem sehen wir sie in die Senkrechtenbahnen
der Dienste eingespannt. Die Sternschliisse der Diagonalkapellen vollends werden von den
Kreuzarmen her durch die schlanken Arkadenpfeiler stark verdunkelt, z.T. sogar verdeckt. Die
den Grundriss so dicht erfiillenden Zentrierungsmotive scheinen also im Aufrilichen stark
beiseite gedringt zu sein. Wie steht es nun aber mit dem Vierungsquadrat und seiner
Viersterngruppe? Bilden sie nicht wenigstens einen ganz beherrschenden Zentrierungsakzent?
In der Tat spiirt man hier eine starke Konzentration der den Raum so auffillig beherrschenden
Gliederungsmittel. Aber auch dabei handelt es sich mehr um eine Verdichtung der
Gliedersenkrechten, als um eine eigentliche Zentrierung. Denn gerade hier hdufen sich die
Dienste, wihrend die Sternformen dem Auge fast ganz verloren gehen, da sie in einen hohen
Vierungsturm hinaufgeschoben sind. Sie kdénnen demnach nur sehr schwach in den
eigentlichen Raum hineinwirken. Also auch die Vierung hilt in der Wirklichkeit des Raumes
keineswegs, was sie auf dem Papier zu versprechen schien. -

Das Wort Raum war bei unserer Innenraumbeschreibung bisher nicht vorgekommen,
hingegen sehr hédufig der Ausdruck Glieder. Hat dies fiir unsere bisherige Interpretation des
Raumes etwas zu bedeuten? Ist vor allem das in sich so stark zentrierte Vierungsquadrat auch
ein Vierungsraum, eine rdumliche Mitte? Ich sagte schon, daB} sich auch hier die Senkrechten
so stark aufdringen. Das aber bedeutet offensichtlich, dal die in der Vierung verdreifachten

Senkrechtenglieder sehr stark den Kreuzarmen verbunden sind. Es ist offenbar so, dal} die



Vierung rdumlich gar kein selbstidndiges Gebilde ist, dal sie hauptsdchlich die
Durchdringungsstelle der Kreuzarme bildet. Und schaut man auf das innerste
Zentrierungsmotiv der Raummitte, die Vierungskuppel, so bestitigt sich dieser Eindruk. Denn
die vier Viersterne, die sich hier zusammenfinden, bilden ebenfalls kein festumgrenztes
Raumquadrat, sondern eine Durchdringungszone fiir die verschiedenen Diagonalrippen. Die
Baumitte ist also offenbar keine eigentliche Raummitte, sondern eine Verspannungszone
gestreckter Schiffe und Glieder. Ehe wir aus diesen Feststellungen Folgerungen ziehen, mufl
aber noch auf eine bisher nicht erwéhnte Formtatsache eingegangen werden. Es sind das die
Fenster und ihre eindrucksvollen MaBwerke. In den Mallwerken gewahren wir ja das einzige
reine Zentrierungsmotiv des ganzen Bauwerks: den Kreis, der hier sogar durch Sechs- und
Achtpisse noch in sich zentriert ist. Allerdings sind diese Kreisformen, dhnlich den Gewdlben,
in die Senkrechten der MaBBwerkstibe eingespannt. Andrerseits bilden gerade dadurch die
Fenster einen sehr eng zusammenhingenden duBeren Gliedergiirtel. Besonders im
Obergeschof ist das der Fall. Im Untergeschof3 kann man einen solchen Zusammenhang des
Gliedergiirtels zwar ahnen, aber nur, wenn man in Gedanken die Kreuzarmpfeiler
beiseiteschiebt. LidBt man diese Pfeiler aber beim Baueindruck mitwirken, und das scheint mir
hier unumgéglich zu sein, dann wird der Gliedergiirtel an dieser Stelle ganz erheblich
aufgespalten. Das bedeutet aber, daf} sich zwischen den sternférmig durchwdlbten dufleren
Raumgiirtel die Senkrechten der vier Kreuzarme schieben, vermutlich unterstiitzt durch den
zusammenhédngenden Fenstergiirtel des Obergeschosses. Der obere Fenstergiirtel wirkt also mit
an der Storung der unteren Fensterzone. Demnach gerade da, wo der Zusammenschluss des
Raumes besonders wichtig wire, in der Sockelzone, ist er aufgespalten.

So 1:4Bt uns also das innere Gliedergeriist der Kreuzarme nicht iiberall bis zum Auferen
durchdringen. Und das hat zur Folge, dass die duflere Raumgestalt des Baues, eben der
zusammenschlieBende Polygonmantel, nicht voll wahrgenommen wird. Aber auch die
Raummitte ist durch das Gliederwerk stark verstellt. Denn sie wiederum kann von den Kapellen
aus, also von der Peripherie her, nur partiell erfaflit werden.

Halten wir mit der Bauanalyse hier einen Augenblick inne. Vom Grundrif} her
betrachtet ist die Liebfrauenkirche in Trier nicht nur durchsetzt mit Zentralisierungsmotiven,
sondern auch zentralistisch durchorganisiert. Aber im Grundrif ist die Kirche ja nur auf eine
rein zeichnerische, zweidimensionale Formel gebracht. In ihrer realen, dreidimensional
entwickelten Gestalt sieht es sehr anders aus. Wenn wir uns von ihr voll erfassen lassen, und ein
Kunstwerk verlangt dies ja von uns, dann miissen wir feststellen, daf} ihre baulich-reale
Verwirklichung die Zentralisiertheit des Grundrisses nur sehr mangelhaft, nur stark verklauselt
erkennen 14B3t. Denn es ist ja offenbar so, da} gerade die Mitte und der Baumantel, also
diejenigen Zonen des Baues, die im Grundrifl die Einheit und Klarheit der Zentralisierung am
starksten ausweisen, und die auch tatsdchlich fiir jeden zentralbaulichen Eindruck entscheidend
sind, im Trierer Kirchenraum nicht recht zur Entfaltung kommen. Sie sind behindert

offensichtlich durch drei Momente. Zuvorderst durch das Ubergewicht der Gliederelemente



iiber das Rdumliche, das von jenen verengt, ja sogar verstellt ist. Innerhalb dieses
ausgesprochenen Gliedergefiiges ist es dann das Vorherrschen der Streckungselemente iiber die
Zentrierungsmotive, was diese nicht geniigend zur Geltung kommen 1d6t. Und dieser Umstand
verursacht es offensichtlich, dass eine gegenseitige Behinderung der Zentrierungselemente
selbst entsteht. Am deutlichsten wird dies bei den Kreuzarmen, also bei dem rdumlich wie
gliedermifBig am stdrksten entwickelten Zentrierungsmotiv der Kirche. Selbst in einem
rdumlich so engbriistigen Bau wie der spétbyzantinischen Klosterkirche in Hosios Lukas bei
Athen schlielen sie lediglich den Raumkorper auf, durchschlagen ihn nicht. Denn sie sind ja
blosse Ausnischungen des dominierenden Raumkernes. In Trier dagegen sind die ebenfalls
wenig ausladenden Kreuzarme von Lingsrichtungen beherrscht. Infolgedessen entsteht eine so
starke gegenseitige Durchdringung dieser Raumarme, dass die Raummitte zum blossen
Durchgangsraum wird. Trotzdem diese durch ihre Biindelpfeiler und Gewdlbe voller
Zentrierungen ist, kommt sie also nicht zur Eigenentfaltung, geschweige denn gar zur
Beherrschung des Raumes. Aber die Kreuzarme durchschneiden ncht nur die Raummitte, sie
stossen auch so vehement zum duBleren Raumgiirtel durch, ja dariiber hinaus (siehe den
verldngerten Hauptchorarm!), dal auch dieser zerschnitten wird. So kann also der duflere
Rauminhalt wegen der Ausstrahlungskraft der Kreuzarme nicht zu einer einheitlichen
Raumhiille werden. Dadurch also, daf} die Zentralisierungsgedanken mit so starker
richtungsméfBiger Vehemenz ausgestattet sind, behindern sie sich untereinander. Indem sie sich
iiberlagern und gegenseitig iibertreffen wollen, verhindern sie etwas Wesentliches fiir ihre
eigene Wirkung, ndmlich ihre rdumliche Entfaltung.

Vielleicht noch deutlicher als der Innenraum zeigt diese mangelnde Raumqualitit der
AufBlenbau von Trier. Denn hier sind die drei hauptsédchlichen Zentrierungsmomente, die
Kreuzarme, die Diagonalkapellen und der herausgehobene Vierungsturm, so aneinander
gepresst und ineinander verschrinkt, da der Bau gar nichts eigentlich Raumhaltiges mehr
ausspricht, vielmehr wie etwas in sich Versponnenes, eine Art Gerit wirkt: man kdnnte an ein
mittelalterliches Weihrauchgefill oder an ein Reliquiar denken.

So ist also die allgemein beriihmte Trierer Zentralbauanlage offenbar kein eigentliches
Raum-, sondern ein ausgesprochenes Gliedergebilde. Damit aber widerspricht sie ganz und gar
dem, was man sich unter einem Zentralbau vorzustellen pflegt. Denn fiir ihn scheint gerade die
Raumfiille und die zusammengeschlossene Raumeinheit das Hauptkennzeichen zu sein. Zwar
will dieser Trierer Bau mit allen Mitteln eine Zentralisierung herbeifiihren. Aber vor lauter
Wollen scheint ihm bzw. seinem Baumeister diese Absicht mifigliickt zu sein. Andrerseits hat
das untriigliche Qualitdtsgefiihl Georg Dehios vor dieser Kirche entschieden, daf} sie der
bedeutendste Zentralbau des ganzen Mittelalters sei.

Das Forscherurteil und der tatsdchliche Eindruck scheinen hier also weit
auseinanderzugehen. Es erhebt sich deshalb angesichts der Trierer Liebfrauenkirche die Frage
darnach, ob damit iliber ein Bauwerk viel gesagt ist, wenn es zum bedeutendsten Zentralbau des

Mittelalters erklért ist.



Zu einer ersten Beantwortung dieser Frage ist es vielleicht ganz angebracht, fiir einen
Augenblick die Architektuer beiseite zu lassen und sich in der gleichzeitigen Malerei und
Plastik umzusehen. Jene einzige Rundform, die wir in der Trierer Liebfrauenkirche angetroffen
haben, der Kreis oder Tondo, findet sich auch 6fter in der Malerei der Zeit, ich zeige einen
Glasfensterausschnitt aus der Kathedrale von Chartres. Gelédufig ist uns das Tondobild
allerdings erst aus der ital. Renaissance (hier dass 4 _ Meter im Durchmesser umfassende
Okulusfenster des Florentiner Domtambours von Paolo Ucello, 1443 entstanden). Im
Chartreser Fenster ist die Transfiguration dargestellt, die uns thematisch aus Raffaels beriihmtem
NachlaBwerk in der Vatikanischen Galerie am meisten bekannt ist. In dem kleinen Tondo des
Chartreser Fensters besitzt die Szene der Verkldrung Christi auf dem Berge Tabor eine
erstaunliche Eindringlichkeit. Wenn wir uns fragen, worauf sie beruht, so wird man sie wohl vor
allem in der groBartigen Spannung begriindet finden, in der die radialen Elemente zu den
peripheren stehen. Jene sind in der steil aufgerichteten Gestalt Christi und den von ihr
ausgehenden balkenhaft starken Strahlen ausgedriickt, diese in den zum Rand gedringten
Propheten und Aposteln. Die eigentliche Wirkung des Glasbildes liegt aber wohl in der
ungemein starken Spannung, in der radiale und kreisende Richtung zueinander sich befinden.
Diese Spannung scheint unldslich zu sein und erinnert stark an die gotischen Rosenfenster.
Denn in beiden Fillen sind die Motive und ihre starre Gewalt alles, das dazwischen Befindliche
nichts. Starrheit und Spannung sind unldsbar offenbar deshalb, weil keine
Entfaltungsmoglichkeit besteht. Siehe den groflen Unterschied zu der Auferstehung des Ucello,
wo die Figuren sich in breiten Kurven in den Raum entfalten. Auch in der gleichzeitigen
Malerei ist also etwas sehr Ahnliches wie in der Trierer Liebfrauenkirche festzustellen, stirkste
Zentralisierungselemente, aber starre Gebundenheit in die Raumlosigkeit.

Und schauen wir uns eine gleichzeitige Figur, etwa den Stifter Wilhelm von Camburg im
Naumburger Domchor an, so finden wir auch in ihr einen dhnlich eindringlich wirkenden
Konflikt ausgedriickt. Wohl windet sich der jugendliche Ritter in schoner Spiraldrehung in die
Hohe, zugleich aber ist er eng in den schmalen Spalt zwischen Schild und Dienst eingepreft.
Eine Entfaltung in den Raum wiirde ihm schon sein dichtes Faltengespinst verunmdoglichen.

Was sagen uns diese Bildwerke iliber Bedeutung und Moglichkeiten der Zentralisierung
in der Zeit der klassischen Gotik aus? Ganz offensichtlich ist es damals so, daf3 wir allenthalben
einen groBen und hochentwickelten Reichtum an Zentralisierungen haben. Trotzdem aber und
sogar wegen dieses Reichtums scheinen diese keine Entfaltung im Raum und durch den Raum
zuzulassen. In den darstellenden Kiinsten ist nun aber das Raumliche kein lebenswichtiges
Element der Entfaltung. Das bezeugt uns die groBartige Bliite der Plastik in Agypten und
Griechenland, beweist der hohe Rang, den Buch- und Wandmalerei in friihchristlicher und
mittelalterlicher Zeit haben.

Anders steht es aber wohl in der Architektur. Seit Schmarsow bezeichnet man als ihr
Wesen die Raumgestaltung. Muf3 dieser Satz nicht auch fiir die klassische Gotik gelten, wenn er

fiir die Architektur aller iibrigen Zeiten Giiltigkeit haben soll? Und muf} diese Feststellung



nicht erst recht fiir die Zentralbauweise verbindlich sein, da diese doch im besonderen als
raumgebunden betrachtet wird? Wir rithren hier offenbar nicht nur an ein typologisches
Problem, sondern an die dariiber hinausgreifende Frage nach den Bedingungen des
architektonischen Kunstwerkes. Kann bzw. will der Gliederbau den Raum gestalten? Und ist
eine solche Gestaltung des Raumes fiir das Zustandekommen des architektonischen
Kunstwerkes notwendig? Wir gelangen mit diesen Fragen also zu der Uberlegung, ob der
mittelalterliche Gliederbau iliberhaupt zur Baukunst zu rechnen sei? Doch wire eine solche
Uberlegung hier noch zu friih angestellt, schon deshalb, weil wir bis jetzt aus dieser Zeit nur
einen einzigen Bau analysiert haben, der allerdings zum bedeutendsten Zentralbau des
Mittelalters erkldrt worden ist. Es ist also an der Zeit, uns jetzt in der librigen Architektur der
Gotik umzusehen, um von der Zentralisierung im abendldndischen Bauen ein genaueres Bild zu
bekommen. Dabei liegt es nahe, zundchst andere Zentralbauten dieser Epoche heranzuziehen.
Doch ist nun eine erste Schwierigkeit die, da Zentralbauten im 13.Jahrhundert hochst selten
sind. Die auflerkiinstlerischen Griinde dafiir sollen uns hier nicht beschiftigen, da wir uns ganz
in der rein baukiinstlerischen Problematik halten wollen. Trier steht offenbar sehr vereinzelt in
seiner Zeit, ist auerdem der einzige Grofibau in zentralistischer Form. Von den Kleinbauten
dieser Art ist die Ritterordenskapelle in Kobern zweifellos die schonste und reizvollste. Sie
erhebt sich bei Koblenz iiber der Mosel, ist also am gleichen FluB} gelegen wie die Trierer
Kirche. Entstanden ist sie etwas friiher als die dortige Liebfrauenkirche, in mehr
spatromanischen Formen. Im Typus hilt sie sich nicht an den Kreuzarmtypus wie Trier,
sondern an die noch éltere frithchristliche Form des Achtecks mit Umgang. Wie Sie sofort
bemerken werden, ist auch dieser Zentralraum ganz von den Gliederformen bestimmt. Sie
erfiillen das Innere so stark, dal nur ein enger Schacht mit schmalen Korridoren um ihn herum
entstehen kann. Eine Zusammenschau der Rdume, wie das etwa in einem typologisch
verwandten Bau, in Sa.Costanza in Rom, so vollig natiirlich sich ergibt, ist hier ganz unmdglich
gemacht. Ein sehr viel reicheres Zentrierungssystem begegnet uns dann in den
Architekturmodellen, die als Baldachine fiir die Bamberger Domfiguren der
Heimsuchungsgruppe dienen. In rhythmischem Wechsel strahlen hier Kreuzarme und
Polygonkapellen von einem Zentrum aus, das ein zweistockiger Turm heraushebt. Aber auch
hier empfinden wir die Bauteile rein plastisch, nicht riumlich, obwohl die Bauformen auf die
bedeutendsten Architekturen der damaligen Zeit, speziell auf die Kathedralen von Laon und
Reims hinweisen. Man konnte hier einwenden, daf} es sich bei einem solchen Baldachin ja auch
tatsidchlich um Plastik, nicht um gebaute Architektur handelt. Jedoch waren mit diesen
Baldachinen ganz offenbar Architekturmodelle gemeint.

Eine volle Beweiskraft fiir die damalige Zentrierungsmoglichkeit konnen solche
Kleinbauwerke allerdings nicht haben. Wenden wir uns daher einem Grofbau der Zeit zu, am
besten einer Kathedrale von der Bedeutung derjenigen in Chartres. Sie ist iiberdies in unserem
Zusammenhang von besonderem Interesse, weil sie beriihmte Zentralisierungsmotive aufweist,

die uns bei den bisher betrachteten Bauten nicht begegneten. Ich meine die groBen



Rosenfenster, die in Chartres an allen drei Hochschiffendigungen eingesetzt sind. Diese
Hochschiffe sind hier allerdings mehrjochig angelegt, also langbaulich entwickelt. Es wire aber
zu fragen, ob es nicht solch groBen Zentralisierungsmotiven, wie es die Rosen sind, gelingen
konnte, der Raumanlage einen zentralbaudhnlichen Charakter zu geben. FEine solche Frage
kann hier in Kiirze natiirlich nicht entschieden werden, zumal es sich bei der Kathedrale von
Chartres um eines der herrlichsten Bauwerke des Abendlandes handelt. Ich mochte aber
wenigstens kurz auf die Tatsache aufmerksam machen, dafl die Chartreser Rosen nicht so ohne
weiteres in den Raum hineinwirken. Der Grund dafiir diirfte sein, daf diese, schon durch ihre
urspriinglich erhaltenen Glasfenster, wohl Gebilde von stirkster farbiger und plastischer
Formgewalt sind, daf aber auch hier, dhnlich wie bei den Zentrierungselementen in Trier, diese
Formendichte sich gegenseitig bedriingt, iiberlagert, eng verschrinkt. Das Fenster mit all seinen
Form- und Aussagekriften ist so stark mit sich selbst beschiftigt, in sich selbst verfangen, dal} es
nicht tiber sich hinaus, nicht in den Raum hineinwirken kann. Aber selbst wenn dies der Fall
wire, so wire zu fragen, ob dann die Schiffjoche, die sich an die Rosenwinde anschlieBen, ein
solches Hinauswirken auffangen konnten. Es ist nun auf einer Aufnahme wie der hier
gezeigten schwer moglich, die Wesensart dieser Joche voll zu erfassen. An Ort und Stelle
kommt in ihnen etwas auf uns zu, was noch viel stdrker als etwa in Trier den denkbar stédrksten
Gefiigecharakter besitzt. Sie sind Ausdruck eines streng geformten Systems aus kantonierten
Pfeilern, profilierten Arkadenbdgen, Gesimsen, Kapitellen, Rippen und Wirteln. Und dieses
System von Baugliedern ist einerseits ungemein straff gerichtet, andrerseits eng
ineinandergekniipft. Also nicht nur das Trierer Bausystem, auch dasjenige von Chartres ist
ungemein stark in sich verfangen, nun aber nicht durch Zentrierungs-, sondern durch
Léangsmotive. Es besteht demnach zwischen der Rosen- und der Schiffjochzone eine grofie
Spannung, ein Dualismus, der erst hoch oben, in der Wolbzone einen gewissen Ausgleich
erfahrt. Nur durch diesen allerletzten, allerspétesten Ausgleich gewinnen m.E. solche Bauten
auch die ihnen zugeschriebene klassische Haltung. Fragen wir uns also, was die
Zentrierungsmomente in einem solchen Bauwerk bedeuten, so sind sie wohl ungemein starke
Spannungsfaktoren, die aber im Ganzen des Baugefiiges in ihrer Wirkung partiell bleiben. Der
Raum im ganzen, d.h. also die Lingselemente, werden von jenen nur am Rande, in den
peripheren Bezirken erfasst. Er wird von ihnen wohl stark durchdrungen, aber nicht eigentlich
geformt. Wohl mit einer gewissen Absicht entzieht er sich uns in seiner eigentlichen Gestalt. Er
wird real nicht greifbar, man nennt ihn wohl mit einigem Recht transzendent oder vielleicht
besser irreal. Blicken wir von hier aus nocheinmal auf die Trierer Kirche zuriick, so diirfte uns
fiir sie soviel klar geworden sein: auch Trier besitzt ein solches in sich verfangenes, nicht sehr
weit liber sich hinauswirkendes Gefiige. Der Raum konnte auch von ihm nicht erfasst, nicht
geformt werden. Auch er ist irreal, wie der von Chartres. Somit hat sich durch das dortige
Gliedersystem, das das allgemein gotische ist, kein eigentlicher Raum, erst recht nicht ein

Zentralraum bilden konnen.



Auf der Stilstufe von Trier also vermochte der dort in den Motiven und in der
Gefiigeorganisation sich geltend machende reiche Zentralismus nicht zur eigentlichen
Entfaltung zu kommen. Was daran hinderte, war offenbar das gliederbauliche Element. Denn
dieses liess keine rechte Beziehung zum realen Raum aufkommen. Vom Raum allein aber,
nicht von Gliederungsbau her ist das Zentralbauliche zu gewinnen. Dies miissen wir offenbar
als das Ergebnis unsrer bisherigen Betrachtung ansehen.

Wie sieht es nun in der Folgezeit fiir die Losung der Problematik aus, die sich aus den
Zentrierungsabsichten der mittelalterlichen Architektur ergibt? Noch in den gleichen Jahren, in
denen die Trierer Liebfrauenkirche entsteht, wird die Dominikanerkirche in Regensburg zu
bauen begonnen, das Jahr 1248 bezeichnet ihren Baubeginn. Hier begegnet uns nun offenbar
etwas sehr anderes als bisher. Wohl bemerken wir eine mindestens ebenso straffe Organisation
des Baukorpers wie in Trier und Chartres. Aber sie beruht nicht auf einem Gliedergefiige.
Man sieht wohl die gleiche Aufreihung von Jochen wie dort, aber nicht allein aus Baugliedern
gefiigt, sondern durch eine hinterfangende Fldche bezeichnet. Und diese Flédchen sind durch
Pfeiler und Dienste wohl aufgeschlitzt und durchglitten, aber nicht beherrscht, nicht plastisch
aufgegliedert. Im Gegenteil sind die neu hinzugekommenen Wandflidchen jetzt offenbar das
Bestimmende, die Glieder mehr sekundir. Allerdings stellen diese Wénde baulich nichts
besonders Festes, Gestaltungskriftiges vor, es sind diinne Gebilde. Denn das eigentliche in
diesem Raum ist das, was er umfingt, ist der Raum. Hier in Regensburg ist also plotzlich das
vorhanden, was bisher nicht recht sich bilden konnte, geschweige denn zur Herrschaft gelangte,
das rdumliche Element. Und so wire das Problem, das sich uns fiir die Gestaltwerdung des
Zentralbauens aufgerollt hatte, hier mit einem Schlage gelost. Was aber sehen wir? Die
Regensburger Kirche ist ein Langbau, kein Zentralbau. Und schauen wir genauer hin, so ist das
Langbauliche hier in einer geradezu extremen, iiber die klassische Gotik weit hinausgehenden
Weise betont. Denn an den neuartigen Wandfolien der Joche und an den jetzt sehr locker
dahinfliessenden Arkaden gleiten wir noch viel ungehemmter und entschiedener in die Tiefe,
als es in den gliederverfangenen Jochen von Chartres und Trier je geschehen konnte. Dal} dies
kein bloBer Zufall oder etwa eine Mi3deutung sein kann, beweist und ein unmif3verstiandliches
Faktum: dem Raum fehlt ein Hauptfaktor der bisherigen Raumorganisation, das Querschiff.
Ohne Aufenthalt gleitet das Langschiff in den Chor iiber, der seinerseits infolge des Wegfalls
der Chorseitenschiffe ebenfalls nur Lingsraum ist. Wir haben also das unbezweifelbare Faktum
zu verzeichnen, daf sich die Architektur in dem Augenblick, wo sie vom Glieder- zum
Raumbau gelangte, sozusagen ,,ausgerechnet” fiir den Langbau entschied. Man konnte sich
nun damit beruhigen, da} wir die Regensburger Dominikanerkirche als eine blosse
Randerscheinung abtiéten, als bauliche Abirrung der sowieso nicht sehr baureprisentativ
gesonnenen Predigermonche. Die Sache gewinnt aber ein anderes Gesicht, wenn man sich vor
Augen hilt, dal Regensburg wohl ein Erstling seiner Art war, daf} es aber mit seiner
Langsrdumlichkeit keineswegs allein geblieben ist. Nicht nur sein eigner Orden, auch andre

Orden, vor allem die Franziskaner sind seiner Richtung gefolgt. Dariiber hinaus aber hat auch



fast die gesamte Pfarrkirchenarchitektur insbesondere Deutschlands und sogar ein GrofBteil der
Kathedralarchitektur von Siidfrankreich bis hin zu den rdumlich grofiten Gewolbebauten
tiberhaupt, den Kathedralen von Palma auf Mallorca und Gerona nicht nur das Gliedergefiige
zugunsten des Raumes zuriicktreten lassen, sondern auch den Tiefenzug durch Ausscheidung
des Querschiffes zur Hochstwirkung gebracht. Einzig die englischen Kathedralen scheinen eine
seltene Ausnahme zu machen, da sie das Querschiff zwar auch oft preisgeben, es aber daneben
gelegentlich besonders stark ausladen lassen. Andrerseits finden wir hier bereits um die Mitte
des 13.Jahrhunderts, also gleichzeitig mit Regensburg, die Scheitelrippe ins Gewdlbe eingefiihrt,
ein Motiv also, das die Lingsrichtung auf ganz neuartige, originelle Weise verstirkt und
verfliissigt. Was miissen wir von einer solchen Entwicklung der abendldndischen Bauweise
halten?

Bei der Trierer Liebfrauenkirche, aber auch bei der Kathedrale von Chartres, und
iiberdies bei der mit ihnen gleichzeitigen Malerei und Plastik hatten wir nicht nur eine Fiille
zentrierende Bau- und Formmotive, sondern auch eine ausgeprigte zentralisierende Bau- und
Formorganisation festgestellt. Beides fiihrte zwar nicht zum rdumlich fassbaren, eigentlichen
Zentralbau. Wohl aber bezeugte es, dal eine sehr entschiedene, sehr reich ausgeprigte Tendenz
zur Zentrierung im mittelalterlichen oder wenigstens im klassisch-gotischen Bauen bestand.
Nach dem eben Festgestellten miissen wir aber annehmen, dall das alles keine ernsthafte
baukiinstlerische Bedeutung gehabt haben kann. Denn in dem Augenblick, wo der Raum als
dasjenige Bauelement, was eine letzte Hemmung der eigentlichen Zentralbaulichkeit beseitigen
sollte, hervorgebracht ist, entscheidet sich offenbar ganz Europa eindeutig und endgiiltig fiir
den Lang- nicht den Zentralbau. Erst im 15. Jahrhundert wird es anders, aber der nunmehrige
Zentralbau kommt mit der Renaissance, beschréinkt sich iiberdies weitgehend auf Italien. Von
den bisher aufgefiihrten Lingsbauten war allerdings keiner ein italienischer gewesen. Sollte
etwa dieses Land schon vor seiner Wiedergebdrung der Antike einen eigenen Weg zur
Zentralbauweise gefunden haben? Beschrianken wir unsre Beobachtungen auf das 13.
Jahrhundert, so sieht es dort offenbar nicht wesentlich anders aus als im {ibrigen Europa. Ein
kurzer Blick auf den vielleicht bedeutendsten Kirchenbau des damaligen Italiens, auf Sa.Croce,
die Klosterkirche der Franziskaner in Florenz, will das bestidtigen. Denn auch bei ihm dominiert
die Lingsrichtung mit aller Entschiedenheit.

Einmal, weil hier die Langhauspfeiler zum erstenmal in der abendlidndischen
Architektur ausgesprochen tektonisiert sind, und zweitens, weil diese im Zusammenwirken mit
der Balkendecke die monumentale Rechteckform des Hauptschiffes klar zum Ausdruck
bringen. Der Chor allerdings nimmt die Langsrichtung nur sehr abgemaifigt auf. Denn er sitzt
in einer Art Fassadenfront, die sich dem Schiff breit entgegenstellt. Aber auch sie gewinnt ihren
Halt von einem Langschiff, nur daf} dieses als Querraum den Langsraum durchdringt.

Lediglich die enge Verspannung der beiden sich kreuzenden Schiffe hat sich gelost, die bei den
querschifflosen Bauten iiberhaupt fortgefallen war. Denn das Querschiff von Sa.Croce bildet

mit dem Langschiff keine Vierung mehr, sondern ist dem Langschiff untergeschoben. An der



Durchdringungszone taucht hier statt der raumzentrierenden Vierung ein neuartiges
Verfestigungsmotiv des Raumes auf, die abgestufte, symmetrische Chorkapellengruppe. Sie
ndmlich hat es in der hier vorkommenden flichenordnenden Art im Mittelalter nicht gegeben.
Was diese neuartige Schiffdurchdringung von Sa.Croce fiir die Entwicklung des
Zentralbaulichen bedeuten konnte, soll uns noch beschiftigen. Halten wir aber schon jetzt die
in Sa.Croce sich aufdringende Tatsache fest, da hier der Raum offenbar nicht mehr etwas in
die Tiefe Gleitendes und umriB3lich nicht genau Bestimmtes ist, sondern daf} er erstmals im
Ganzen fixiert und figtirlich klar umrissen sich vor uns auftut. Eine unmittelbare rdumliche
Gestaltung also scheint sich in Sa.Croce fiir die abendlidndische Architektur anzukiindigen.
Blicken wir einmal von dieser Wendung der Dinge seit Mitte des 13.Jahrhunderts auf
das vorausgehende zuriick, so scheint also die Zentrierungstendenz im Mittelalter nur etwas
Augenblickhaftes und in den eigentlichen Absichten Mifigliicktes gewesen zu sein. Es taucht in
Bauten wie Chartres und Trier auch nur fiir kurze Jahrzehnte auf, um dann scheinbar endgiiltig
aus der mittelalterlichen Architektur zu verschwinden. Der eigentliche Zentralbau wire damit
erst die Schopfung der italienischen Renaissance, und dies ist ja auch bisher stets die allgemeine
Meinung zur Geschichte des Zentralbaues gewesen. Sehen wir diese Geschichte mit einer
solchen Auffassung aber richtig? Fiir den Augenblick miissen wir zum mindesten bedenken,
daB3 von uns bis jetzt nur Bauten des 13. Jahrhunderts ins Auge gefalit sind, also keine vor und
nach diesem Zeitpunkt. Um sauber zu urteilen, miissen wir demnach zeitlich weiter ausgreifen,
die frith- und die spétmittelalterliche Architektur mit heranziehen. Denn das Bauen im
Abendland ist ja wohl keine Folge von in sich abgeschlossenen und isoliert anschaubaren
Kunstphasen, sondern ein fortlaufender und in sich zusammenhingender, ja vielleicht sogar
stufenweise sich aufbauender ProzeB3. Aus Zeitgriinden mufl ich mich nun aber im folgenden

auf eine ganz kleine, wenn auch mdglichst charakteristische Beispielwahl beschrinken.

Einer der frithesten Monumentalbauten des Abendlandes ist bekanntlich die Pfalzkapelle in
Aachen, die Karl der Grof3e fiir seine stindige Residenz und seine Grabstitte hat bauen lassen.
Ihr Steinquaderwerk ist so fest gefiigt, dal es 12 Jahrhunderte mit all ihren Einwirkungen der
Zeit und der Zerstérungswut unberiihrt {iberstanden hat. Dieser nicht iberméBig grofe, aber
stimmige Bau ist nun, wie Sie wissen werden, ein Zentralbau, er entstand offenbar nach dem
Vorbild der byzantinischen Palastkirchen, vielleicht derjenigen von San Vitale in Ravenna, das
ebenfalls gut iliber die Zeiten hinweggekommen ist. Wir konnen in diesem Fall also einmal
mutmaBliches Vorbild und dessen Nachbildung gut miteinander vergleichen. Ich beschrinke
mich hier natiirlich nur auf das, was fiir unser Problem besonders wichtig ist. Bei den
Grundrissen beider Bauten fillt zunichst ihre groBe Ahnlichkeit auf, beide haben einen
regelméBigen Achteckkern mit Umgang. Im AufriB sind ihnen die umlaufenden Emporen und
die einheitliche Durchwdélbung gemeinsam. Die beiden Bauten hingen also trotz ihres
Zeitabstandes von zweieinhalb Jahrhunderten typologisch eng miteinander zusammen.

Merkwiirdig ist allerdings, daB in Aachen die Zentrierung regelméBiger und griindlicher

10



durchgefiihrt ist als in Ravenna. Denn hier ist der Umgang fiir einen tiefer dimensionierten
Chorarm unterbrochen, in Aachen ist er ohne Unterbrechung um den Achteckkern
herumgefiihrt. Der Aachener Umgang ist aber auch entschiedener durchgeformt. Denn in
Ravenna folgt er dem inneren Achteck, in Aachen ist seine Seitenzahl verdoppelt, wobei ein
Wechsel von quadratischen und rechteckigen Raumabschnitten entsteht. Im Obergeschof ist
dieser Wechsel noch dadurch besonders betont, daB3 die radialen Emporenteile mit hohen und
zur Peripherie ausstrahlenden Tonnen iiberwolbt sind, wihrend die Dreieckszwickel dazwischen
niedriger und unbestimmter gewolbt bleiben. Wihrend also in Ravenna die beiden Umgéinge
unten und oben in ihrer Form ziemlich unbestimmt bleiben, sind sie in Aachen stark
rhythmisch und rdumlich aufgegliedert. Es entstand hier, wie man wohl sagen muf, ein
regelrechtes Zentrierungssystem aus Kernraum, radialen Kreuzarmen und dazwischen liegenden
Nebenzentren. Sucht man dafiir nach etwas Verwandtem, so muf3 man bis zur
mittelbyzantinischen Architektur, ja zum Dom in Pavia und zu St.Peter in Rom vorausgreifen.
Aachens Vorbild Ravenna wirkt da ganz anders. Mit seinem nur leicht ausbuchtenden
Rundnischenkranz ist es nur schwach organisiert, es wirkt einfach, schon und natiirlich. Sein
Nachbildner hat aus ihm etwas mehr Kiinstliches, Organisiertes, Durchzentralisiertes gemacht.
Das Merkwiirdigste an den Vorbild-Verdnderungen des Aachener Baumeisters ist aber, dass
Aachen trotz seiner stirkeren Zentralisiertheit gleichzeitig in etwas ganz Entgegengesetztes
tendiert. Wiahrend nidmlich der ravennatische Bau trotz mancherlei Abweichnungen von seiner
zentralen Grundform ganz in ihr ruht, strebt der Aachener Bau offenbar iiber sie hinaus bzw.
von ihr weg. Denn sein streng schematisiertes Oktogon ist aulen ganz, innen vom Eingang her
straff in eine Ost-Westachse eingespannt. Und damit nicht genug ist auch das ganze Innere in
eine zweite Achse, diejenige nach der Hohe gespannt. Denn die Emporen sind durch eine
zweite Arkadenstellung gegeniiber Ravenna wesentlich erhéht, - und iiberdies gleiten die
Oktogonecken nicht wie in Ravenna in ein weiches lagerndes Rund iiber, sondern sind starr bis
zum Kuppelscheitel durchgefiihrt. Das aus Ravenna iibernommene Zentralgebilde ist also in
Aachen einerseits intensiviert, es ist aber andrerseits aus seiner eigentlichen Zentriertheit
herausgerissen und in ibermichtige Lings- und Hohenachsen gespannt. Daf} es wirklich um
ein Herausreilen- und Einspannenwollen geht, ergibt sich aus der Behandlung des Aachener
Baukorpers. In Ravenna ist die Baumasse weich und massig, in Aachen hart, gespannt,
aufgespalten. Nicht nur die Pfeiler, auch die antiken Spoliensdulen haben von dem neuen
Baugeist mitgeteilt bekommen. Statt passiver, unbestimmter Baumasse begegnen aktive,
funktionsklare Bauglieder. Das muB alles auch fiir das rdumliche Element seine Wirkung
haben. Der Raum in Ravenna ist breitgedehnt, homogen, substanziell, weich-orientalisch und
bringt damit sein echt zentralbauliches Wesen aufs stirkste zum Ausdruck. Hat Aachen dieses
Wesen in den germanischen Norden getragen? Ganz und garnicht, miissen wir feststellen!
Denn weder von der Breite und Weichheit noch von der Substanzeinheit des Rdumlichen ist bei
ihm etwas librig geblieben. Sein Raum ist steil, schachtartig eng, vielfach durchléchert. Von

einer Raumsubstanz, Raumzusammenhinglichkeit ist bei ihm nicht zu sprechen. Aachen ist

11



offensichtlich kein Raum-, sondern ein Gliederbau. Ich wage auf Grund dieses Vergleiches so
weit zu gehen, den Aachener Zentralbau baucharakterlich in die engste Nachbarschaft zur
Trierer Liebfrauenkirche zu bringen.

Man wird angesichts dieser radikalen Umwandlung des echt-zentralrdumlichen
Vorbildes fiir Aachen sich fragen, warum haben Karl der GroBe und sein Baumeister ein solches
fiir ihren Aachener Bau gewihlt, wenn sie es trotz aller Zentrierung zentralbaulich geradezu
zerstoren wollten? Es ist das allerdings eine Frage, auf die zu antworten der
Kunstwissenschaftler nicht gerade geschult ist. Die Zeit der einstigen Erbauer pflegte sich iiber
derartige Fragen auszuschweigen, und unser baugeschichtliches Denken und Urteilen ist der
zeitinterpretierenden Stiitzen beraubt fiir ein selbstindiges Ausdeuten alles Weitzuriickliegenden
noch schwach entwickelt. Vielleicht aber kann uns das, was wir aus den erdrterten Werken des
13. Jahrhunderts herausgelesen haben, eine bescheidene Hilfe gewédhren. Aachen und Trier
sind durch viereinhalb Jahrhunderte abendldandischer Formentwicklung voneinander getrennt.
Wenn wir uns fragen, was diese langausgedehnte und auch langwierige Entwicklung angestrebt
hat, so ist es unter anderem wohl dies, dal nicht nur der Baukorper, sondern auch der Raum
immer reicher und feiner belebt und organisiert werden sollte. Was Hans Jantzen mit seinem
Begriff der diaphanen Struktur umschrieb, hat Wesen und Ziel der ganzen mittelalterlichen
Bauentwicklung um vieles tiefer und genauer als bisher erschlossen.

Welches aber ist der eigentlich baukiinstlerische Sinn dieser diaphanen Struktur, und
warum ist dabei Zentralbauliches offenbar stark mitbeteiligt gewesen? Statt langwieriger
Beweisfiihrungen aus der Fiille der Moglichkeiten verweise ich auf ein Bauwerk, das uns leider
nur eine allerdings bewundernswert durchgefiihrte Rekonstruktion aufgrund &lterer
Nachrichten zugénglich macht. Es ist die Benediktinerklosterkirche von Centula im noérdlichen
Frankreich. Entstanden ist es ungefihr gleichzeitig mit Aachen. Es war die Kirche eines
bedeutenden Klosters, das von einem Verwandten Karls des GroBen gegriindet wurde. Wie Sie
sehen, ist die Kirche kein Zentralbau, sondern ein basilikaler Langbau. Die wichtige Frage,
welche und wieviele kultische Funktionen die Klosterkirche in sich vereinigte, lasse ich beiseite,
um uns ganz auf das bauliche Problem zu konzentrieren. Sie sehen eine dreischiffige Anlage,
mit einem Querschiff im Osten, iiber das ein gestreckter Chor weit herausragt. Im Westen tiirmt
sich eine mehrgeschossige zentralbauartige Anlage auf, die man seit dieser Rekonstruktion
allgemein Westwerk zu ennen pflegt. Vielleicht war es das erste seiner Art. Dieser
Westwerkblock ist zwar rechteckig, also kein reines Zentralgebilde, in seiner Mitte aber ist er von
einer Art Rundturm {iiberragt, dem im Innern ein Bogenquadrat, die bekannte Vierung
entspricht. Rundturm und Vierung wiederholen sich an der Kreuzungsstelle von Ostquerschiff
und Chor, die Rundtiirme auerdem noch in schlankerer Form in den Kreuzarmecken. Mit
andern Worten, dieser sehr ausgepridgte Lingsbau ist an zwei Stellen von Zentrierungsmotiven
durchdrungen, an weiteren vier Stellen sind seine Ecken von ihnen fixiert. Die
Zentrierungselemente sind allerdings nicht wie im Siiden und Osten kuppelartig, sondern

turmartig aufzufassen. Im Siiden hat es solche Durchsetzungen nirgends gegeben, die

12



Baumasse ist da stets kompakt, wie uns die Rekonstruktion von Alt-St.Peter in Rom
exemplarisch vor Augen fiihrt. Was soll diese Durchsetzung und Fixierung des
Langbaukorpers im Norden bedeuten?

Ich komme mit dieser Frage zu den Merkwiirdigkeiten von Aachen und Trier zuriick.
Der Raum ist hier und dort nicht homogen, dabei unbestimmt und ungegliedert, er ist im
Gegenteil fixiert, gefasst, aufgegliedert, durchgliedert. Er hat selbst keine eigentliche Substanz,
keine Tragkraft, er wird vom Baukorper gleichsam umschient und durchgriffen. Es ist ein
offenbar spezifisches Verhiltnis des Mittelalters zum Raum, das sich darin bekundet. Denn wir
finden es auch in den mittelalterlichen Architekturdarstellungen ausgedriickt. Der Raum war in
Antike und Orient offenbar ein ganz selbstverstindlich Gegebenes, Natiirliches, man kann auch
sagen Gottliches. Jetzt, im Abendland, ist er das nicht mehr, im Gegenteil, er ist fremd,
substanzlos, unheimlich, ist der Abgriindige. Aber er ist irgendwie doch da, und deshalb will
man sich mit ihm auseinandersetzen, will ihn irgendwie fassen, deuten, gestalten. Mittel zu
solcher Deutung und Gestaltung hatte der Norden von sich aus baulich kaum, zunichst
jedenfalls so gut wie gar nicht. Sein Gestaltungsmittel der Welt war das Ornament, das
Liniengeschlinge, der Formenwirbel. Der Siiden aber bot ihm zumal durch die Beriihrung mit
der christlichen Kirche typisch Bauliches, in der Form von Basilika und Zentralbau. Der
Norden griff es offenbar begeistert auf, mischte die verschiedenen Bautypen und
-formen in seiner phantasierenden, aber auch kombinierenden Art ineinander, verband sie mit
seinen ornamentalen Wirbeln. So bildet sich ihm teils ungelenk teils sprunghaft, sehr hiufig
genial, spiter immer geistvoller und geordneter eine Erfassungsmethode fiir den Raum heraus.
Immer neue Kombinationen, Durchdringungen, Belebungen des Baulichen ergeben sich.
Gerade auch der Linienwirbel und das Konzentrierenwollen spielt dabei eine grofie Rolle. Es
driickt sich in den engrdumlichen Zentrierungsmotiven aus, die an verschiedenen Stellen des
Langkorpers zusammenkniipfend und festigend auftreten. Immer kiihner, reicher,
komplizierter, wieder diese Konzentrierung. Aber doch kommt es dabei nie zum eigentlichen
Zentralbau. Offenbar deshalb, weil diese Zentrierungen nie den Raum erfassen. Denn er bleibt
fiir den Norden stets ein Unfassbares, Irrationales, Unkonkretes. Am deutlichsten wird es wohl
daran, daB} er immer engbriistig, stets von Gliedergefiigen beherrscht, also unheimlich bleibt.
Immer ist er nur durchformt, wird nie geformt. Der Raum als Raum wird nicht zur Form, zu
etwas Autonomem.

Zum eigentlichen, siidlichen Zentralbau hat es aber offenbar wesensmiflig gehort, da3
das Rdumliche bei ihm autonom war. Die mittelalterliche Architektur aber hat um diese
Autonomie wohl stindig gerungen, sie aber nicht erreicht. Aller zentralistischer Reichtum und
Einfall konnte iiber diese Crux nicht hinweghelfen. Tatsdchlich wird es auch mit den reinen
Zentralbauten im Mittelalter immer weniger. Die Trierer Liebfrauenkirche mutet wie ein letzter
verzweifelter Versuch an, ihn zu verwirklichen. Im 13.Jahrhundert horen sie dann fast ganz
auf. Die Zentrierungsmotive aber bleiben trotzdem immer lebendig, ja sie werden immer

schoner und feiner, so vor allem die grolen Fensterrosen. Jedoch wandern sie immer mehr aus

13



der Mitte an die Peripherie, sie werden partiell, zum blossen Schmuckmotiv. Mit den
klassischen Kathedralen verschwinden auch die letzten Mittebildenden Baumotive, die der
Vierungstiirme, das longitudinale Prinzip wird immer bestimmender.

Bis dann endlich von der 2.Hilfte des 13.Jahrhunderts ab der Raum doch seine
Realisierung findet. Umso seltsamer will es uns aber nun erscheinen, daf er sich nicht zentral-,
sondern langbaulich verwirklicht. Um diese schwer begreifliche Tatsache sich zu erklidren, aber
diirfen wir nicht bei den Anfingen der Raumgewinnung stehen bleiben, sondern miissen uns in
der weiteren Entwicklung des Raumbaues umsehen. Der Schritt vom 13. ins 14.Jahrhundert
wird jetzt notwendig.

Dal} und warum dieses Jahrhundert noch so wenig durchforscht und gedeutet ist, hat
gewill mannigfache Griinde. Ein wesentlicher ist wohl, daf} dieses Jahrhundert trotz seiner
gotischen Einheitsmuster etwas ungemein Vielgestaltiges, Vieldeutiges, ja Revolutionires an sich
hat. Und dies Gestalt-kriftigwerden des Baulichen lie§ sich mit den geltenden Stilbegriffen
nicht recht erfassen. Die Zeit der bindenden Stilnormen war offenbar damals zu Ende. Im
SchoB der groen Konvention mufite sich etwas grundlegend Neues fiir die Architektur
heranbilden, nachdem die bisherigen Prinzipien nicht ausreichend, nicht mehr giiltig blieben.
Die grofie Auflosung zeigt sich am allerdeutlichsten in jenen Flachdeckbasiliken der
Bettelorden, in denen das bisher heiligste und unverbriichlichste Formungsmittel der
mittelalterlichen Architektur, das Joch und der Jochverband allméhlich verschwindet. Wie ein
stidlich warmer Windhauch kommt dieses Sichldsen der Bauglieder zugunsten der Raumweite
iiber die Architektur. Wo aber finden wir Anzeichen einer Neuformung? Denn der Raum, der
jetzt iber den Gliederorganismus Herr zu werden beginnt, er konnte doch nicht in solcher

aufgeloster Gestalt verbleiben, gerade er mufite sich doch zuerst formen.

Ich lasse, um zum baldigen Abschlufl zu kommen, alle unendlich vielen, und oftmals
hochinteressanten Spielarten dieses Formungsprozesses beiseite und befasse mich hier nur mit
dem wohl grofiten und bedeutendsten Raumbau des Jahrhunderts, dem Florentiner Domchor.
Seine Konzeption stammt bekanntlich aus der Zeit um 1300 und wird dem damaligen
Chefbaumeister des Doms, Arnolfo di Cambio, zugeschrieben, ob zurecht oder nicht, ist
stilkritisch allerdings noch nicht entschieden. Die eigentliche Ausfiihrung beginnt aber erst im
zweiten Dirittel des 14.Jahrhunderts und zieht sich bis weit ins 15.Jahrhundert hinein. Die
Kuppelkonstruktion ist ja eine Art Lebenswerk fiir den ersten Renaissancebaumeister, Filippo
Brunellesco, geworden, die Kuppellaterne hat sein Nachfolger Michelozzo aufgesetzt. Trotz
dieser langen und iiber mehrere Stilphasen hinwegreichenden Bauzeit ist der Dom ein
einheitliches Bauwerk geworden, und gibt in der Form, wenn auch nicht in den (urspriinglich
kleiner gedachten) Massen den ersten Bauplan wieder. Infolgedessen ist er ein Bau im
gotischen Stil, vom Spitzbogen beherrscht und bekront. Was aber sagt diese morphologische
Bindung an das Mittelalter iiber sein bauliches Wesen aus? Wir gehen zur Beantwwortung dieser

Frage am besten auch bei ihm von seinem Grundriss aus, wie wir das bei den andern

14



Bauanalysen getan haben. Wie in Ravenna und Aachen, jedoch sehr im Gegensatz zur
gesamten Architektur des Mittelalters ist der Baukern in Florenz ein regelméfiges Oktogon.
Aber der den beiden andern Oktogonen gemeinsame Umgang fehlt hier. Trotzdem ist das
Oktogon rdumlich keineswegs ungegliedert. In seinen Hauptachsen buchten drei Chorarme
apsidial aus und nehmen in ihrer polygonalen Brechung die Form des Binnenoktogons auf.
Eine derartig sichtbare und zusammenhingende Abwandlung des Raumkerns in seinen
Raumannexen hat es im Mittelalter nicht gegeben, erinnert dagegen stark an den byzantinischen
Zentralbau, an Ravenna und vor allem an S.Lorenzo in Mailand. Abweichend von solchen
Anlagen ist nur, dass die florentinischen Apsiden nicht durch Sédulenarkaden gedffnet, sondern
wandgeschlossen sind. Aber auch mit dem Aachener Miinster weist Florenz prinzipiell
Gleichartiges auf. Einmal die kreuzarmférmige Stellung und gotische Kantung der Oktogon-
Annexe, also das radial ausstrahlende Moment der mittelalterlichen Architektur. Des weiteren
die relative Verselbstindigung der Annexe durch zentrierende Polygonschliisse - also die
Andeutung von Nebenzentren, wie sie - in andrer Form allerdings - das Neuartige von Aachen
gegeniiber Ravenna bilden. Und schliesslich jenes Ubereinander mehrerer Geschosse und ihr
Zusammengefasstsein durch die bis zum Gewdlbescheitel reichende Knickung (als Vorform
bzw. Nachklang des durchgehenden Gewolbedienstes) - also die Jochbindung in der
Senkrechten. Bedenken wir diese ungewohnlichen Gemeinsamkeiten mit beiden
Hauptrichtungen der vorausgehenden Architektur, so ergibt sich, dal der Florentiner Domplan
offenbar auf eine Vereinigung sowohl der byzantinischen Raumeinheitlichkeit wie auch der
mittelalterlichen Raumorganisiertheit ausging.

Abweichend von beiden Richtungen ist nur, daf in Florenz alles Gliederférmige
zugunsten zusammenhingender Flachen ausgeschieden ist. Denn es fehlen hier nicht nur die
schlanken Dienste und Stidbe des gotischen Joches, sondern auch die stimmigen Sdulenarkaden
der byzantinischen und romanischen Apsiden. Daher auch das schon erwéhnte Fehlen der
Umginge. Dies und das Verschwinden des Gliedergefiiges diirften in Florenz nicht zufillig
sein.

Denn der Umgang, die Umgiirtung des Hauptraums durch gliedererfiillte Schiffe und
Umginge, war ja seit der altchristlichen Zeit ein unverbriichliches Dogma aller kirchlichen
Architektur gewesen. Und die nordeuropidische Architektur hat an ihm auch bis weit ins
16.Jahrhundert hinein unverbriichlich festgehalten. Ein Umschwung hierin setzt dort erst mit
der Michaelskirche in Miinchen ein.

Die Miinchner Kirche gilt als Erstling der italienischen Renaissance im Norden. Blickt
man auf den Florentiner Domchor, so muss diese Meinung offenbar revidiert werden. Denn die
vollige Ausschaltung der Gliederstruktur, zumal der Schiffpfeiler, ist, wie wir an Florenz sehen,
bereits vor der Renaissance geschehen. Was hat diese Wegwendung von der Gliederstruktur nun
fiir den Florentiner Bau und fiir die Architekturgeschichte iiberhaupt zu bedeuten?

Flachen- statt Gliederstruktur ist, wie sich bei der Regensburger Dominikanerkirche

feststellen liess, ein allgemeines Kennzeichen, ja offenbar eine Bedingung der neuen

15



Raumbauweise. Doch finden wir sie in Regensburg und anderwirts dem Langbau verhaftet und
mit dem Gliederbau als zusétzliche Komponente verkniipft. Dies driickt sich darin aus, daf} die
Fldache, da dem Basilikalbau zugehorig, nicht von unten an, sondern erst tiber den
Pfeilerarkaden zur Entfaltung kommt.

Doch lasst sich beobachten, dal der Norden um 1300, also zur Zeit der Florentiner
Chorkonzeption, der Flichenstruktur noch einen weiteren Weg bahnte, und dass dieser sich mit
Florenz eng beriihrt. Das friiheste Dokument dieses Weges wird vielleicht der Chorumbau von
Notre-Dame in Paris gewesen sein. Hier finden wir die Flidche an der Stelle eingefiihrt, wo die
Kathedralarchitektur bisher ihre reichste Gliederfiille und Gliederschonheit entfaltete, an der
Chorfront. Der Pariser Architekt hat nun zwar die Fiille der Kapellenrdume hier keineswegs
verringert, ja sogar noch vermehrt, er hat sie aber nicht mehr einzeln polygonal zentriert,
sondern in einem einzigen grossen Halbzirkel zusammengefasst. Die Fiille der Fenster und
Pfeiler ist dabei nicht verloren gegangen, ist aber nicht mehr gliederplastisch sondern linear und
flichig behandelt. Im Ganzen entstand hier ein zusammenhédngendes Flachengebilde, das
erstmals in der Rundung, nicht der Geraden gefiihrt ist. Und iiberdies erscheint die Flidche hier
nicht mehr {iber und unter Stiitzen, sondern bildet einen geschlossenen Sockel des gesamten
Chorbaues.

Diese Tradition war also, dariiber darf man sich durch scheinbar fortgeschrittenere
Einzelbildungen nicht tduschen lassen, der kompakten Einheitsform treu geblieben, einer
Bauhiille, die wohl neben der Langform des Schiffes die Rundung des Chors zur Geltung
brachte, die diese aber nicht zur selbstindigen oder gar bestimmenden Form des Gesamtbaues
werden liess. Nach wie vor blieb der Langkdrper, iiberdies meist durch den Westturm oder das
Tiirmepaar nach Form und Gewicht bekriftigt, das tragende Element, das Chorrund dessen
lediglich abschliessender, aber nicht dominierender Annex. Ein entscheidender Grund dafiir
war zweifellos der Umstand, dass die Chorform an den Kapellenkranz, also an das
Reihungsprinzip gebunden blieb. Aus sich selbst hatte sie keine subordinierten, allseits
gliedernden Rdume gebildet. Das Gestaltungsproblem war im Norden bei der unbestimmten,
unstabilen Bauhiille stehen geblieben. Ganz anders dagegen entwickelte sich in der gleichen
Zeit die siidliche Chorform. Der entscheidende Impuls geht bezeichnenderweise nicht vom
nordischen Kathedraltypus (Bologna, S.Francesco), sondern von der toskanischen
Bettelordensarchitektur aus. Der Chor mit Umgang und Kapellenkranz wird hier zugunsten des
dlteren Cisterziensischen Typus von Fontenay fallen gelassen. Das bedeutet den Verzicht auf
die Moglichkeit, ein grosses Halbrund wie in Paris zu bilden. Dafiir kommt es aber hier
erstmals zur klaren Staffelung und Gruppierung der Choranlage. Der Hauptapside ordnen sich
zwei halbhohe Nebenkapellen unter. Ahnliches findet sich zwar auch in siidfranzosischen
Saalkirchen des spéteren 13.Jahrhunderts. Was aber von ihnen prinzipiell abweicht, ist die
Einordnung der unterschiedlichen Kapellenrdume in ein stehendes Rechteck. Und dieses
Rechteck ist nun nicht mehr durch einen Spitzbogen oder einen Steilgiebel bekront, sondern

lediglich von einem Flachgiebel abgeschlossen.

16



Die fiir das Chorbild massgebliche Anordnung ist also in der toskanischen
Bettelordensarchitektur nicht mehr die zum Rund zusammengefasste und durch Giebel oder
Spitzbogen bekronte Kapellen- und Arkadenreihe, sondern die in sich stehende voll
iiberschaubare Gruppe. Und die Form, die dies ermdglicht, ist nicht mehr das aus Gliedern
oder einem Fldchen-Linien-Konglomerat gebildete Spitzgebilde, sondern ist das autonome
Flichenrechteck.

Zur ersten Durchformung kam das Fliachenrechteck in Sa.Croce. Denn hier ist alles
noch Gliederformige der bisherigen Fldchigkeit ausgeschieden bzw. umgebildet und ist die
Fldache selbst zum Fldchenorganismus fortentwickelt. Von der Gliederarchitektur her betrachtet
hei3t das, daB} das Gliedergeriist jetzt in die Fliche projeziert und dank ihrer zu einer
gerdumigen, zugleich aber erst richtig stabilen Ordnungsweise gebracht ist. Das driickt sich im
einzelnen dadurch aus, daf} die vorwiegend rundplastischen Geriist-tragenden Glieder zu
flachigen Rahmungen der Flichen werden und dass diese Flachen dadurch zu einer stabilen
Felderordnung gelangen. Fiir diese gilt die Vorherrschaft des Rechtecks, wihrend der Giebel
und vor allem der Spitzbogen nicht mehr vorherrschend und bekrénend, sondern nur
untergliedernd vorkommen. So vollzieht sich die Ordnung also nicht mehr durch Vorsprung
und Verkniipfung, sondern durch ein Zuriicktreten von Flachengliedern.

Das wirkt sich im besonderen auch fiir die oberen Flichen- und Raumabschliisse aus,
die im Norden bei aller Flichigkeit spitzbogig oder spitzgieblig und spitzhelmig, d.h. also
unfest und gewaltsam bleiben. In Sa.Croce treffen wir dagegen erstmalig den Flachgiebel, der
Ruhe und Freiheit verbiirgt.

Mit andern Worten: erst in der Toskana wird die Fldche iiber das Gliedergefiige Herr,
denn erst hier wird sie unanbhiingig von dessen Verspannungs- und Verknotungsweise, wie sie
in den flachigen Helmen und Spitzgiebeln des Nordens noch lange maBgeblich blieb. Die
Entspannung, die die toskanische Fldche besitzt und sie zur freien Ordnungsméglichkeit
befihigt, stammt nun bei ihr auch nicht aus der Architektur, sondern aus der Malerei. Die
Ordnungs- und Rahmungsweise der toskanischen Altartafel des Dugento und der
venezianischen Ankona ist es, die offenbar in die Architektur {ibertragen wird. Denn hier findet
sich erstmals das in schmale Fliigeln gebettete breite Mittelfeld und die dhnlich aufgeteilte
flache oder abgedachte Rahmenleiste. Nicht zufillig ist es darum wohl, daf} die erste Flidchen-
geordnete Architektur, die wir feststellen konnen (Arenakapelle und Sa.Croce), die
Wandmalereien Giottos, des grofiten Malers der Zeit, triagt. Dall Malerei und Architektur sich
durch Giotto erstmals zwanglos vereinigten, und zwar durch ihr beiderseitiges Bildhaftwerden,
hat Theodor Hetzer erkannt und begriindet.

Hier, im Bildhaft-, aber zugleich auch Bildfihigwerden von Baukorper und Raum haben
wir nun aber vielleicht den entscheidenden Ansatz fiir eine Neubegriindung nicht nur der
Architektur, sondern vor allem auch der Zentralisierung zu suchen. Denn durch die
bildtafelférmige Organisation der Architektur wird ihre bisherige stoff- und ordnungshafte

Gebundenheit, begriindet sowohl in der substanzhaften Schwere der romisch-byzantinischen

17



Baumasse als auch der dinglich-verspannten Gefiigehaftigkeit des Mittelalters gelockert und in
eine auf die Fliache gegriindete Freiziigigkeit und Formungsmoglichkeit des Bau- und
Raumkoérpers eingeleitet, die die Entwicklung erst zur Entfaltung kommen liess. Und so hat es
sich denn auch ergeben, dass gleichzeitig mit der rechteckgebundenen Chorform von Sa.Croce
auch die zentralbauliche Choridee des Domes entstand. Inwiefern es sich allerdings bei ihr
schon um die volle Verwirklichung einer echten Art von Zentralbau und von neuartiger
Architektur oder nur um einen ersten Ansatz dazu handelt, das muf} im folgenden moglichst
genau auseinandergehalten werden.

Vergleichen wir den Sa.Croce-Chor mit dem Domchorplan, so ergibt sich zunichst dies,
dafB hier und dort die Flachenordnung an die Stelle des Gliedergefiiges trat und dafl dadurch die
Reihe von der Gruppe, die Parallelordnung von der Subordination abgeldst ist. Diese
Gruppierung ist nun aber im Domplan viel konsequenter und vor allem viel raumhafter
vollzogen als es dort der Fall war. Denn jene Subordination unter und innerhalb der Fliche, die
sich fiir den Sa.Croce-Chor nur an einer Seite, der Ostlichen Querschiff-Front, vollzog, hat der
Domplaner auf zwei weitere Seiten ausgedehnt. Mit andern Worten: die einachsial verwirklichte
Subordination ist jetzt dyachsial, also zentralbaulich durchgefiihrt worden.

In Sa.Croce hatte der Bau aus Langhaus, Querschiff und Chor bestanden. Nur Chor
und Querschiff waren flichig behandelt, aber nur ein Teil davon, die Chorwand, war
subordinierend gruppierend geordnet worden, alles iibrige, also sdamtliche Schiffe, blieben dem
gliederbaulichen Reihungsprinzip unterworfen. Der Domplaner hatte mit diesem Prinzip
erstmals so gut wie vollig gebrochen.

Denn die Querschiffarme sind hier dem Chorarm gleichgebildet und alle drei sind
einem dominierenden Mittelraum sowohl eingebettet wie untergeordnet worden. Dies geschah
dadurch, dass der Mittelraum als Oktogon angelegt und die drei Kreuzarme zwischen deren
Oktogonalseiten eingeschoben wurden. Das Oktogon ist gleichsam zur riesigen Bildfldche
gemacht und diese durch die Kreuzarme und weitere Feldergliederungen unterteilt, d.h. nach
Bilderart mit Leben erfiillt worden. Nicht nur ein einzelnes Feld, wie in Sa.Croce, sondern der
ganze Raum ist auf diese Weise anschaulich komponiert und belebt worden. Und dies geschah,
indem die Flachenordnung dem Raum gleichsam glockenhaft iibergestiilpt wurde. In der Tat
hat der Florentiner Domkuppelraum etwas von einer riesigen Glocke an sich. Denn der
Flachkuppelabschlufl von Sa.Croce ist jetzt zur Kuppel verwandelt.

Noch nie zuvor war ein solch riesiger Raum errichtet worden. Um das Einzigartzige
dessen zu ermessen, wird es nottun, das Ganze der mittelalterlichen wir der antiken Architektur
dagegen zu halten.

GroBe Bau- und Raumentfaltung durch Uber- und Unterordnung gab es seit der
romischen Antike, ihre eindrucksvollsten Beispiele sind das Pantheon, die Thermenséle und die
Triumphtore. Der altchristlich-byzantinische Kirchenbau hat mit Hilfe dieses Prinzips
besonders die Raumentfaltung weitergetrieben, in Basilikal- wie vor allem in Zentralanlagen.

Zumal fiir diese hatte die Subordination das tragende Prinzip gebildet. Das Mittelalter brach

18



mit ihm, durch Schaffung des Jochverbands, wobei die Subordination in die Reihung und
Verspannung iiberging. Daran hatte auch die partiale Zentralisierung nichts geéndert, denn
auch sie unterstand der Reihung und Durchkreuzung. Ré&umlich wie baukorperlich hiefl dies,
daB der Langbau herrschte, die Zentrierungsmotive im Langbau aufgingen. Jetzt zum ersten
Mal ist die Herrschaft der Reihe und damit diejenige des Langbaues gebrochen. Denn wéhrend
bisher im ganzen Mittelalter einschlieBlich der Trierer Liebfrauenkirche die Mitte Treffpunkt
der Schiffe war und daher von diesen aufgezehrt wurde, ist hier erstmals das Umgekehrte
geschehen; die Reihe ist von der Gruppe abgelost, die Schiffe, also das langbauliche Element,
sind im Zentrum aufgegangen, dem Zentrum einverleibt.

Es ist also nicht daran zu zweifeln, dass im Florentiner Domchor die zwar lingst
angestrebte, aber immer nur partiell erreichte Zentralisierung erstmals zum eigentlichen
Zentralbau vorgestossen ist. Denn in Florenz bleiben die Zentrierungsmomente nicht Motiv
innerhalb einer einengenden Lingsstreckung und Jochverspannung, sondern gewinnen eine
selbstidndige Entfaltungsmoglichkeit in Fliche und Raum. Und das Mittel zu solcher Entfaltung
waren ganz offensichtlich die Umstellung des Gliedergefiiges zur autonomen Flédchigkeit und
die aus ihr gewonnene, subordinierende Raumgruppierung.

Neben jener ist es also offenbar auf diese vor allem angekommen. Was der Florentiner
Domchorplaner mit der Konstituierung des Prinzips der Unterordnung fiir seine und die ganze
Folgezeit leistete, wird man in seiner Bedeutsamkeit wohl erst recht verstehen, wenn wir sie
nochmals mit dem byzantinischen Zentralbau, und daneben dem Pariser Chorgedanken und
schlieflich auch dem Vierungsumbau der Kathedrale von Ely zusammenbringen. Es war schon
darauf verwiesen, daf} die Oktogonannexe von Florenz nicht blosse Nischenausbuchtungen wie
einst in Ravenna oder S.Lorenzo in Mailand waren, sondern Kreuzarm-, ja
Nebenzentrumscharakter besitzen. Mit andern Worten: der Domplaner wollte sich keineswegs
mit der lediglich angliedernden, die Einraumhomogenitit festhaltenden Behandlung der
Anrdume begniigen, iiber die die byzantinische Architektur nie hinausgegangen war. Wenn
man will, war es hier nur zu einer Scheinsubordination gekommen, denn das Subordinierte - die
Nischen, Kreuzarme und Chorjoche des byzantinischen Zentralbaues, waren nicht als Raume
eigener Ordnung gedacht, sondern sollen offenbar nur als Ausbuchtungen, Erweiterungen
(Annexe) des Hauptraumes verstanden werden. In Florenz hingegen war es zur echten
Subordination gekommen, denn dessen Baukonzeption gab keineswegs preis, was die
mittelalterliche Architektur inzwischen ausgebildet hatte, namlich die relative Selbstindigkeit
(=Organisiertheit) der an den Raumkern anschliessenden Anrdume, also der Kreuzarme und
ihrer zentrierten Abschliisse. So kam es in Florenz zur Ankniipfung an Aachen, also an das
dort erstmals angedeutete System von Haupt- und Nebenzentren. Aber Florenz erst
verwirklichte die Aachener Durchzentralisierung auf optisch-rdumliche, nicht nur
gliederbauliche Weise. Vollbracht hat es diesen bedeutsamen Schritt einmal durch die
Neuankniipfgung an Byzanz, zum anderen durch die Neuredaktion eines hochromanischen

Baugedankens. Die Ankniipfung bestand einmal darin, dall in Florenz Haupt- und

19



Nebenzentrum nicht wie in Aachen und noch in Trier durch verstellende Pfeiler getrennt oder
wie in Ely durch verschiedenartige Gliedersysteme gegeneinander isoliert, sondern durch
homogene Flichen miteinander verbunden sind. Zum andern aber schuf es eine
einschneidende Verdnderung des GroBenverhéltnisses von Haupt- und Nebenzentrum. Hierbei
muf} eine zweifache Modifikation von Florenz gewiirdigt werden. GrundriBlich bestand sie
darin, dal Florenz anstelle des jochgebundenen Vierungsquadrats das die Jochreihe sprengende
Oktogon setzte und diesem den ungefihr vierfachen Umfang der Kreuzarme gab. Hielt es sich
mit dieser Grossenabstufung ungefidhr an das lang vorausgehende S.Lorenzo und an das etwa
gleichzeitige Ely, so iibertraf es beide weit durch seine Steigerung der Kernraumhohe. Deren
Einbindung in die Schiffhohen war gerade in der vorausgehenden Stilphase besonders streng
vollzogen worden, indem die Vierungskuppeln der romanischen Zeit beseitigt und ein
durchgehender Wolbungsscheitel fiir Vierung und Schiffe verbindlich wurde. Sie wurde zum
Kennzeichen der klassischen Kathedralarchitektur. Aber auch Byzanz hatte, um die
Raumeinheit nicht zu gefiihrden, hier nur eine bescheidene Uberhchung des Hauptraumes
gewagt. Florenz kniipft in diesem Punkt an die Vierungshéhen von romanischen Domen wie
Parma und Mainz an und tritt damit in eine gewisse Parallele zu den normannischen
Sonderféllen des 13.Jahrhunderts in Coutances, Bayeux. Worin es jedoch alle diese Beispiele
hinter sich 146t und sie zu mehr oder weniger wichtigen Vorstufen herabdriickt, ist die statisch
und rdumlich vollig klare Auspriagung seines Subordinierens. Waren in Ravennea und Mailand
die Annexe ohne Eigenbedeutung, so drohten diese in Parma, Coutances und selbst noch in Ely
der Mitte Gewalt anzutun. Noch war das Zentrum den Longitudinalen untergeordnet. Erst in
Florenz kommt der Raumkern zu iiberzeugender Dominanz, werden die Kreuzarme zu seinen
echten Trabanten. Erst hier gewann die Zerteilung die ihr bis jetzt vorenthaltene
Eigenbedeutung und fand die Krifte, die langbauliche Komponente sich einzuverleiben.
Durch die Raumabstufung erst wurde die Zentrierung zur Zentralbauform.

Allerdings muf} bei dieser Umkehrung des Verhéltnisses von Lings- und
Zentralbauelement etwas Unverdndertgebliebenes auffallen. Nur eine Verschiebung der
Gewichte war eingetreten, das Moment des Ubergewichtigen war geblieben. Statt der
Kreuzarme dominiert jetzt einseitig die Mitte. Es fehlt das Auswiegen der Gewichte, die
Harmonie, das freie Zusammenspiel der Bauteile. Ja, selbst das Ubergewichtige besitzt keine
volle Freiheit, ist nicht ohne Abhéngigkeit.

Konstruktiv steht das Florentiner Oktogon nur dadurch, daf} die ihm unterworfenen
Kreuzarme seine statischen Stiitzen bilden. Denn die diinnen Oktogonwénde vermochten sich
nicht selbst zu tragen. Wir treffen hierin auf das gleiche Verfahren, das auch dem
Vierungsgedanken, also der Ara des Langbauiibergewichtes zugrundelag, nimlich die
Verstrebung und Verspannung als Raumstiitze. Der Raum besitzt doch noch keine volle
Selbstindigkeit, ist noch an die gegenseitige Stiitzung der Raumteile gebunden. Die blosse
Subordination allein also fiihrt noch nicht zur vollen Raumautonomie, zur Freiheit

gegenseitiger Raumentfaltung.

20



Das Domoktogon steht offenbar nicht zufillig in der Ndhe des Baptisteriumsoktogons,
das endgiiltig als ein florentinisches Werk des 11./12.Jahrhunderts, nicht der Antike, wie so
lange geglaubt, erwiesen ist und das im Verhéltnis von Haupt- und Altarraum die gleiche
extrem subordinierende Bauweise zeigt. Der Domchor ist ausserdem aber ebensowenig zufillig
noch ein Baugedanke aus der Zeit des 14.Jahrhunderts.

In der Tat steht der Domplan mit seiner Art der Subordinierung im 14.Jahrhundert
nicht allein. Denn wir finden diese auch anderwirts, nicht nur in Florenz selbst, sondern auch
im Norden. Dort ist es der Aullenbau, der sie zuerst zu entwickeln beginnt. Vom Chorumbau
der Notre-Dame in Paris war schon im Zusammenhang mit der Umgestaltung des
Kapellenkranzes die Rede. Diese fiihrte dort nicht allein zu einer Verlagerung des
geschlossenen Raummantels aus der Obergaden- in die Kapellenzone. Die in dieser
neuentstandene Stabilitit hatte zur Folge, daB sich der Kapellenkranz aus einem vielfiltigen
Polygongebilde zum einheitlichen Hemizyklus verwandelte.

Mit andern Worten: Der Chor als Ganzes terassierte sich in ein Unter- und Obergeschoss,
wo bisher ein reines Vertikalensystem bestanden hatte. Was bei einer solchen Geschoss-Stufung
in Paris noch einigermassen verunklirt blieb, weil die Strebebdgen eine zusitzliche Geschoss-
Zusammenfassung bezweckten, ist von den Parlern und ihren Nachfolgern in Gmiind und Kolin
voll-ausgeprigt worden. Hinzukam schon in Freiburg und Koln, aber auch anderwwirts in
Prag, Wien und Ulm eine Gesamtterassierung des Bau[]s durch den Einturm oder Turmpaare
am Chorbeginn oder im Westen. Die knappste Formulierung gab die Uberwasserkirche in
Miinster, wo vom Westturm iiber das Hallenschiff und den einschiffigen Chor eine klare
kubische Stufung des Baukorpers von Westen nach Osten ablesbar ist. Allerdings blieb in all
diesen Fillen die Stufenfolge auf die Baukorper beschriankt. Im Innenraum herrscht noch
weiter der Einheitsraum und die Verunkldrung der Raumzusammenhinge durch
Pfeilerstellungen. Einzig in Spanien und in der Toskana war man auch innenrdumlich zu einer
kriftigen Subordination der Chorabschnitte gekommen. Die einrdumige Tiefenstreckung von
Sa.Croce war also mit der Terassisierung des Baukorpers abgestuft, modifiziert worden. Der
Raum fand hiermit durch Subordination seine erste Form der Gliederung. Aber noch blieb hier
die Staffelung strikt an die Lingsachse gebunden, im Aussenbau an die gewaltige Dominanz
der Turmvertikalen. Erst der Domplaner wagte auch die einseitige Achsenbindung zu I6sen;
und sicher ist es kein Zufall, dafl dies mit Hilfe des byzantinischen Zentralbausystems, speziell
desjenigen von S.Lorenzo in Mailand, geschah. Aber auch hier war die Losung nicht
vollstindig. Denn auch der Florentiner Domchor blieb mit seiner gewaltigen
Mitteniiberhohung dem gleichen Prinzip verhaftet, dem auch die vorgenannten Beispiele
entsprangen. Das ordnende Mittel war hier letztlich kein Raumgebilde, sondern der Westturm,
also ein kubisches Motiv.

Mit andern Worten: auch das dortige Domoktogon bedurfte noch der Ubergewalt eines

dominierenden Motivs, um den allseitigen Zusammenhang der Raumteile zu ermoglichen. Und

21



diese Bindung an das Vertikalmotiv wird auch in der Einzelgliederung und -behandlung des
Bauwerks deutlich.

Der Grund fiir diese Bindung war im Mittelalter unter anderem die Sublimierung der
antik-frithchristlichen Bausubstanzialitiit in die ,,diaphane Struktur* mit ihrer relativen
Selbstdndigkeit der Glieder, sodaf} eine gegenseitige Gliederstiitzung moglich, aber auch notig
wurde. Selbst der Freiburger Miinsterturm, der im Ostgeschoss auf Streben verzichtete, steht
nur durch die weithinaufreichenden und ihn auch konstruktiv einhiillenden Fialen aussen an
seinen Diagonalseiten. Und eben nach diesem Prinzip ist auch der Florentiner Domplan
konstruiert worden, denn in der Funktion der dortigen Fialen stehen hier die Kreuzarmapsiden.

Mit andern Worten: auch die Florentiner Zentralbauanlage ist sowohl konstruktiv wie
strukturell noch mittelalterlich, nimlich als Verspannungssystem angelegt. Die subordinierende
Flichenaufteilung erlaubt auch hier noch kein freies Zusammenspielen selbstidndiger Raum-
und Bauglieder.

Was war es aber nun jenseits der konstruktiven Griinde, was dieses freie Zusammenspiel
stabiler Bauglieder nicht zustandekommen liess? In der Tat bleibt in Florenz ein unbewiltigter
Rest spiirbar, der sowohl von Byzanz wie auch von der Renaissance her gesehen, nicht bewiltigt
erscheint. Wir hatten schon davon gesprochen, dass es die Autonomie des Riaumlichen ist, was
im Mittelater verloren gegangen und nicht wieder gewonnen wurde. Ist diese Autonomie des
Réiumlichen, die in der Antike den Zentralbau verbiirgte, nun auch in Florenz mit dessen
Zentralisierung erreicht worden?

Vom Réaumlichen war ja bei unserer Analyse bis jetzt nicht die Rede gewesen, immer nur
von der Fliche und ihrer Organisation. Ist in dieser florentinischen Fliche der autonome Raum
einfach mitenthalten oder musste hierfiir noch etwas geschehen, was in Florenz doch noch
fehlt?

Wir hatten bereits festgestellt, da3 das Florentiner Oktogon sich in mehreren Zonen oder
Geschossen tibereinander aufbaut und da3 Kreuzarme von ihm ausstrahlen. Die Kreuzarme
schliessen in achteckigen Apsiden, die wiederum in zwei Geschosse unterteilt sind. Das untere
dieser Geschosse besteht aus einem Kapellenkranz. Hier bei diesen Kapellen setzt die
Feldergliederung aus, und auch im Geschoss dariiber fehlt sie weitgehend. Hier ist also die
Flichenorganisation nicht fest, die Flichen gehen ineinander iiber. Man hat den Eindruck von
gleitenden Winden, von einer Art riesigem Paravent. Und dieser Eindruck setzt sich im
Mittelraum fort, auch in ihm erscheinen die Fldchen nicht eigentlich fest, sondern mittelst
polygonaler Knickung gegeneinander gelehnt. Die Gewdlbe, vor allem die grofe Mittelkuppel
tiberwolben nicht wirklich, sondern sind zur Spitze zusammengebogen. Der rdumliche
Zusammenschluss ist also lediglich durch Zusammenknicken und Zusammenbiegen erreicht,
nicht durch einen Aufbau von rdumlichen Kuben. Er beruht auch hier noch auf jener Art
Jochverband. Denn die Felderflichen stehen nicht aus sich selbst und finden keinen
feststehenden Abschluf, sondern sind von den durchgehenden Knicken und dem Spitzgewdlbe

helmartig, nicht kuppelférmig zusammengehalten.

22



Mit andern Worten, der Raum ist nur umgriffen, umhiillt. Es fehlt auch ihm das Feste,
Kristallinische, die bausteinhafte Dreidimensionalitit. Sein Volumen ist in Florenz und auch
anderswo in dieser Zeit wohl riesig, aber ungeformt. Durchformt allerdings war auch der antike
Raum nicht, seine Substanzialitiit blieb unerschlossen, weil sie vollig homogen und damit
undurchdringlich war. Betritt man ihn, so gerdt man ins Schwimmen. Im Mittelalter war der
Raum dann erstmals vom inzwischen aufgegliederten Bauk6rper umformt und auch
durchgriffen worden. Aber an den Greiforganen, den Pfeilern, Diensten und Rippen blieb
nichts wirklich Rdumliches, Dreidimensionales haften. Auch die dussere Raumschale wurde
nicht eigentlich fest, auch sie war nur aufgegliedert, blieb im Grunde ein ornamentales Gespinst.
Jetzt in Florenz ist die dussere Raumschale homogen und AuBlen- und Innenraum sind dadurch
voneinander geschieden. Die Hiille blieb noch so diinn wie bei den Kathedralen und und sie
hatte auch keine Felderstabilitdt. Somit konnten Baukorper wie Raum nicht fest, nicht aus
Raumgliedern aufgebaut werden.

Wer das Rauminnere betritt, wird deshalb auch zuerst einmal von ihm iiberwiltigt.
Konnte man im Mittellater von einem Ubergewicht der Glieder iiber den Raum sprechen, so
begegnet jetzt das Entgegengesetzte, der Raum iibermichtigt seine Glieder, die zu Hiillen
wurden. Das Riesenmass der Rdume und die Hiillenhaftigkeit der Baumasse ist in der Tat das
Kennzeichen der Bausituation zwischen 1300 und 1400 im gesamten Abendland. Niemals
vorher oder nachher wurden so riesige Rdume wie damals erstellt (ausser Florenz
Palma/Mallorca, Gerona, Mailidnder Dom, S.Petronio in Bologna). Und auch das zweite
Charakteristikum der Zeit bestétigt sich dadurch, die Lingsbaulichkeit. Denn nur durch die
Bindung an die eine herrschende Achse konnten die schemenhaft leeren Riesenrdume
einigermassen Halt gewinnen. Der Raum ist wohl ausgestreckt, abgetreppt, aber nicht
aufgebaut. So bleibt er noch dumpf, iibermichtig, ist nicht eigentlich von Menschenhand
gestaltet, - im Grunde also noch mittelalterlich. Wir sehen, das Problem des Raumes ist im
Abendland das Problem des Raumaufbauens, Raumgestaltens, ist letztlich Problem des
architektonischen Kunstwerkes.

Wird es, kann es seine Losung finden, nachdem auch der Baumeister des Florentiner
Domchores nicht damit fertig wurde? Ich erwihnte, dass der Ausfiihrende der Kuppel des
Doms Filippo Brunellesco gewesen ist. Brunellesco gilt wohl mit Recht als der Begriinder der
italienischen Renaissancearchitektur. Die Domkuppel allerdings hat er in engster Anlehnung an
das Modell des 14 .Jahrhunderts, also ungotisch ausgefiihrt. Wie soll man sich diese Diskrepanz
des Stils in einem so grossen Kiinstler erkldren? Auf die bis jetzt dafiir angefiihrten Griinde
gehe ich aus Zeitgriinden nicht ein, sondern wende mich gleich dem Innenraum zu, den er in
Renaissaceformen schuf, die Alte Sakristei an S.Lorenzo in Florenz.

Dieser Raum ist, wie fast alle florentinischen Sakristeien seit dem spéten 13.Jahrhundert,
nicht aus dem Oktogon oder Rechteck, sondern aus dem Quadrat errichtet. Wir finden hier also
das Vierungsquadrat wieder, allerdings ohne Kreuzarme. Das Quadrat steht also ganz auf sich

selbst, ist kein Vierungsquadrat. Bei diesen Sakristeien und auch bei dem gleichartig

23



angelegten Kapitelsaal am Kreuzgang von Sa.Maria Novella in Florenz ist dieses Quadrat im
Aufbau wenig gegliedert und mit einem breitflichigen Kreuzgewolbe sehr schlicht iiberwolbt.
Der Raum ist also ein in dieser Zeit nicht ungewohnlicher Einheitsraum. Der Sakristeiraum des
Brunellesco ist ebenfalls sehr klar und einfach behandelt, aber doch stirker gegliedert. Die
Gliederung ist aber hier nicht gotischen Diensten und Rippen, sondern antiken Pilastern und
Gebilken iibertragen. Dies unterscheidet ihn also stark von den alten Rdumen. Die Frage aber
ist, ob es sich hier nicht um eine bloss morphologische, also grob gesprochen rein dekorative
Variante des im Grunde gleichen Raum- und Formdenkens handelt. Heydenreich hat in seinem
methodisch eindrucksvollen Aufsatz iiber die Spitwerke Brunellescos gesagt, dass Brunellescos
Frithwerke noch ganz nach gotischen Prinzipien angelegt seien. Dann wire Brunellesco also
vielleicht ein interessanter, antiquarisch gut beschlagener Dekorateur, wie sie in der Architektur
des 14. und 15.Jahrhunderts 6fter einmal vorkommen. Er gilt aber als mehr, als ein groBer
Tektoniker.

Worauf ldsst sich eine solche Bewertung griinden? Sehen wir uns die rdumliche
Gliederung dieses Sakristeibaues nidher an. Ich sagte bereits, dass Brunellesco fiir seinen
Grundrif} die Quadratform des florentinischen Sakristeitypus iibernommen hat. Das war aber
etwas zu ungenau ausgedriickt. Denn diese dlteren Sakristeien haben keine reinen, sondern nur
ungefidhre GrundriB-Quadrate, im Gegensatz zu dem Brunellescos. Dieses ist ein reines
Quadrat, und iiberdies wiederholt (es) sich auch nach der Hohe; denn das antike Gebilk, das er
iibrigens in wenig antikischer Weise in die Wandflache eingezogen hat, sitzt (ziemlich) genau in
der Hohe der GrundriBBbreite. (Die Breite bleibt etwas iiber der Gesimshohe des
Kuppelansatzes!) Im Untergeschof bildet der Raum also einen Quadratwiirfel. Einen solchen
Raumwiirfel hat es in der mittelalterlichen, wie, soweit mir bekannt, in der antiken und
byzantinischen Architektur nicht gegeben. Was hat eine solch plotzliche mathematische
Reinheit des Raumes in der Architektur zu tun? Ist es eine Theoretiker- oder Gelehrtenalliire,
die sich da in das Bauwesen eingeschlichen hat? Sehen wir uns zuerst den weiteren Aufbau des
Raumes an, ehe wir ein Urteil fillen. Was sich iiber dem Raumgrundriss zeigt, ist offenbar nun
ganz gleichen mathematischen Geistes. Denn iiber dem Gebilk sehen wir auf jeder Seite einen
reinen Halbkreisbogen errichtet und diese vier Bogen sind dann durch einen liegenden Kreis
verbunden, der eine reine Halbkugel trigt. Das Quadrat ist also mittelst eines sphérischen
Durchgangsraumes in ein ihm einbeschriebenes Rund iibergefiihrt. Ein solches Kuppelgebilde
ist im Mittelalter fast vollig unbekannt, hingegen in der byzantinischen Architektur ziemlich
geldufig gewesen. Brunellesco hitte hier also an die vormittelalterliche Architektur angekniipft.
Allerdings nur im allgemeinen. Denn eine mathematisch so kristallklare Raumkonstruktion hat
es damals nie gegeben, die sphérischen Zonen sind da flach und weich ineinander iibergeleitet,
wwéhrend sie in der Alten Sakristei sauber voneinander abgehoben sind. Auch hier also
reinstes mathematisches Denken am Werk.

Wir haben aber bisher nur den Hauptraum der Sakristei betrachtet, noch nicht jenen

Altarraumannex, der sich an dessen einer Seite befindet. Auch dieser Raum ist aus dem

24



Quadrat aufgefiihrt, reicht aber bis in die Gebélkzone hinauf. Seine Hohe folgt also nicht dem
rein prismatischen Denken, hier spiiren wir tektonischen Geist. Denn dieser Raum ist seitlich
von breiten Pilastern in seiner Hohe von konzentrischen Bogen umrahmt. Eine derartige
Raumkomposition ist, soviel mir bekannt, zuerst von Giotto in der Arenakapelle von Padua in
die Architektur eingefiihrt worden, hier allerdings nur gemalt, nicht reliefhaft behandelt. Auch
sind ihre Rahmungen ziemlich diinn behandelt, wihrend sie in Florenz als breite Bénder wirken.
Bei Giotto dienen sie offenbar derselben Feldergliederung, die wir auch in Sa.Croce angetroffen
haben. Was ist nun iiber die gleiche konzentrische Gruppe in der Alten Sakristei zu sagen? Sie
ist durch die Verwendung der antiken Formen eindeutig tektonisiert und hat damit offenbar
dem Raum eine besondere Deutlichkeit und Festigkeit verschafft. Dieser Altarraum hat, trotz
seiner Schlankheit, den Charakter des festen Stehens. Er wirkt autonom.

Ob dasselbe mit gleicher Entschiedenheit auch vom Hauptraum zu sagen ist, bleibe
dahingestellt. Dal} er schon in sich ruht, wird man aber auch ihm nicht absprechen konnen.
Blickt man von da zuriick auf den Saal von Sa.Maria Novella, aber auch auf den Florentiner
Domchor, so ist hier jedenfalls etwas vollig Neuartiges festzustellen. Der Raum ist nicht mehr
bloss umhiilt, sondern aus Raumkuben aufgebaut. Mit ihm also hat die abendldndische
Architektur endlich das erreicht, was sie schon einmal in Spitantike und Byzanz war, die
Autonomie des Raumes. Dariiber hinaus aber besitzt sie jetzt eine kubische Gestuftheit, die dort
noch nicht anzutreffen war. (Mit andern Worten: Das Gliedergeriist der Gotik ist jetzt in den
Raum eingegangen.) An die Stelle des mittelalterlichen Gliedergeriistes ist jetzt Raumstufung
getreten, Geriist zur Rahmengliederung geworden. Und dies harmonische Zusammenspielen
der Raumglieder ist nun nicht mehr langbaulich gebunden, sondern zentralbaulich entwickelt.

Hier in der Alten Sakristei hat sich Brunellesco demnach nicht nur als Theoretiker,
sondern als ein Meister des Raumbauens, ja der Raumgestaltung erwiesen. Warum nun hat er
aber sein baukiinstlerisches Genie nicht auch beim Bau der Domkuppel leuchten lassen? Die
Antwort darauf gibt uns wohl das Verhiltnis vom Altarraum zum Hauptraum der Alten
Sakristei: dieser ist diinn, kartenhausartig, jener allein ist wirklich gestaltet.

Nur im Kleinen, ja im Kleinsten ist also die erste Verwirklichung des architektonischen
Kunstwerkes gegliickt. Wir erinnern uns dabei an Wolfflins Charakterisierung der
Friihrenaissance, dass sie eine Kunst des Kleinen und Vielen gewesen ist. In der Tat ist
Brunellesco und sein ganzes Jahrhundert iiber die Kleingestaltung des Raumes nicht
hinausgekommen.

Meine verehrten Zuhorer, ich habe IThre Zeit und Thre Geduld vielleicht schon viel zu
lange in Anspruch genommen. Lassen Sie mich diese Betrachtungen schliessen mit einer
kleinen Geschichte aus der Kunstgeschichte, die vielleicht nur eine Kiinstleranekdote, vielleicht
aber auch mehr als das ist.

Als der fast 70jdhrige Michelangelo nach dem Tode Antonio da Sangallos im Jahr 1547
den Auftrag erhielt, die Peterskirche in Rom zu vollenden, ging er nicht sofort ans Werk,

sondern begab sich angeblich nach Florenz, wo er sich mit der Kuppel des Florentiner Doms

25



beschiftigte. Dann rif} er alles ab, was sein Vorgénger bisher gebaut hatte und ging im
wesentlichen auf das zuriick, was Bramante, der erste Baumeister, geplant und zum Teil auch
ausgefiihrt hatte. Was Sangallo hinterlassen hatte, waren die Kreuzarme gewesen, die Sangallo
mit Umgingen und Emporen, also mittelalterlichen Baugedanken versehen hatte. Sie also hat
Michelangelo trotz aller aufgewandten Kosten beseitigen lassen, um wieder zur einfachen
Raumschale des Florentiner Doms zuriickzukehren. Aber er tat dies doch nicht ganz und gar.
Denn er hatte ja inzwischen viele Jahrzehnte in Rom gelebt und die dortigen antiken Bauten
kennen gelernt; ausserdem war er von Haus aus kein Baumeister sondern Bildhauer.

Das Problem des Baues von St.Peter hielt Michelangelo offenbar fiir bisher ungel6st,
und dieses Problem war ja der ungeheure Raum, den die grofite Kirche der Christenheit
umfassen sollte. Das Problem des groen Raumes aber war seit dem Florentiner Dom, also auch
die ganze Renaissance hindurch, nicht wieder aufgegriffen worden.

Michelangelo sah die Aufgabe und hat sie nach etlichem Zogern zu 16sen beschlossen.
Wie wir sehen, 10ste er sie als Architekt und Bildhauer. Denn er blieb nicht bei der fiir den
Kleinbau ausreichenden Kartenhausbauweise Brunellescos stehen, sondern er bildete den Bau
plastisch durch. Unter seinen Hénden entstand also der modellierte Raum. Durch diesen
Schritt also fand das Problem des groflen Raumes seine Losung. Auch er ist nun zum
Kunstwerk geworden. Und vielleicht nicht ganz zufillig ist dieses erste Raumkunstwerk der

neueren Zeit ein Zentralbau gewesen.

26



