Grunde, Normativitat und Determinismus

von Dr. Jacob Rosenthal, Universitat Bonn

Haufig wird die Auffassung vertreten, das Handeln aus Griinden sei ebenso wie
das begriindete Fir-wahr-Halten mit einem Determinismus unvereinbar. Wo
dieser bestehe, kdnne von praktischen oder theoretischen Griinden keine Rede
sein. ,,.Determinismus‘ bezeichnet dabei das Fehlen realer, namlich ontologisch
offener Alternativen, wie es z.B. der Fall ist, wenn es vorgangige zureichende
Ursachen fir ein Ereignis gibt, oder wenn sich anderweitig vollstandig erklaren
lasst, warum eine bestimmte Person unter bestimmten Umstdnden so und nicht
anders gehandelt hat, oder sich diese und nicht jene Meinung gebildet hat. Ob
die determinierenden Faktoren als ,,Ursachen® angesprochen werden oder nicht,
und was néherhin ihre Natur ist, ist dabei sekundar. Entscheidend ist ihre
ontologische Prioritat gegeniiber dem determinierten Ereignis, also in diesem
Fall gegentiber der Handlung oder dem Urteil der Person, und ferner, dass die
determinierenden Faktoren in einem klaren Sinne nicht selber in der Gewalt
oder unter der Kontrolle der Person sind, so dass dieser keine echten,
,ontischen* Alternativen dazu, wie sie de facto handelt oder urteilt, offen stehen.
Dass ein solches Festgelegtsein des Subjekts mit der Begriindetheit der
entsprechenden Meinung oder Handlung nicht zusammengeht, wird
typischerweise durch den Verweis auf zwei Typen von Argumenten zu
etablieren versucht, die ich im Folgenden kurz vorstellen und kritisieren mdchte.

Das erste Argument verweist auf die Normativitat von Griinden. An den
in der jeweiligen konkreten Situation vorliegenden Griinden bemisst sich, was
die Person glauben oder tun sollte. Die Aufstellung einer Norm scheint aber nur
dann Sinn zu haben, wenn der in ihr ausgedriickte Standard nicht ohnedies
beachtet wird. Und auRerdem scheint sie nur Sinn zu haben, wenn das Subjekt,
an das sie sich richtet, sie auch befolgen kann, wenn es durch sie also nicht
uberfordert wird. ,,Nun ist Normativitit ohne Freiheit offenkundig witzlos, weil
solchem, was sich unmdglich anders verhalten kann, nicht effektiv VVorschriften
gemacht werden konnen. Neben einer gewissen Empfanglichkeit fir
Vorschriften scheint demnach Freiheit nétig, um den Begriff der Norm
etablieren zu konnen.“* ,,Wenn die Norm tatsichlich vorschreibt, dann muss die

! Guido Lohrer, Kants Problem einer Normativitat aus reiner Vernunft, Abschnitt I1.



Person, an die sie sich richtet, sowohl fahig sein, es zu machen, dass die Norm
erfullt wird, als auch muss sie fahig sein, es zu machen, dass die Norm nicht
erfillt wird — das heifit, sie muss fahig sein, frei zu wihlen.“? Aus ,,sollen®
wurde somit sowohl ,,konnen‘ als auch ,,anders konnen* folgen. In dieser Weise
scheint jede Norm und damit die Rede von theoretischen oder praktischen
Grinden genuine Alternativen und damit einen Indeterminismus zu implizieren.

Dieser Schluss ist jedoch voreilig. Warum bestimmte Standards im
Einzelfall erfillt oder nicht erfillt werden, ist eine Frage, die prima facie
durchaus deterministische Antworten zuzulassen scheint. Wohl sind Gentigen
und Verfehlen generelle Mdglichkeiten, und in der Tat hatte die Aufstellung von
Regeln, Vorschriften, Normen und die damit verbundene Idee eines So-und-so-
sein-Sollens keinen Sinn, wenn man diese Mdglichkeiten nicht grundsétzlich
beide im Blick hatte. Das heilst jedoch nicht, dass es sich dabei stets um
ontologisch offene Mdglichkeiten handeln muss. Ein System oder Subjekt kann
eine Konstitution aufweisen, die eine vollstandige Erklarung dafur liefert,
warum es, entweder generell oder im vorliegenden Fall, den einschlagigen
Standards entspricht bzw. sie verfehlt. Es reicht fur die Aufstellung von Normen
vollkommen aus, dass die Mdoglichkeiten des Genligens wie der Verfehlung
vorstellbar sind, dass die zuschreibenden Subjekte von ihnen einen Begriff
haben. Es handelt sich also um konzeptionelle Mdglichkeiten, die (ber den
Bereich des Vorstellbaren per se nicht hinausgehen missen. Es ist nicht
erforderlich, dass die Welt so geartet ist, dass sich dergleichen (berhaupt,
geschweige denn in jedem konkreten Fall, auch wirklich ereignen kann. Es gibt
daher keinen Grund, hinter der Existenz von normativen Phdnomenen stets
einen Indeterminismus zu vermuten.

Diese Diagnose erhdlt mannigfaltige Bestatigung, wenn man etwas
konkreter wird und sich einzelne Klassen von Normen anschaut. Bei
technischen und biologischen Systemen, denen eine bestimmte Funktion
zugeschrieben werden kann oder die durch diese Funktion sogar wesentlich
konstituiert werden, sind selbstverstandlich deterministische Erklarungen von
unterschiedlichem Allgemeinheitsgrad fiir die Erfullung oder Nicht-Erfillung
der Funktion, oder auch fir ihre bessere oder schlechtere Erfullung denkbar. Die
Systeme konnen von vornherein in bestimmter Hinsicht falsch oder

2 Ulrich Pothast, Die Unzulanglichkeit der Freiheitsbeweise, S. 266, aber nicht in eigener
Sache, sondern in Ubersetzung einer von ihm referierten Position.



unzulénglich konzipiert sein, oder sie kénnen aus bestimmten Griinden unter
speziellen Umstanden versagen. Oder sie konnen umgekehrt besonders tauglich
und robust sein und in einer sehr groRen Klasse von Umstanden ihre Funktion
zuverlassig erfillen. Deterministische Hintergrinde andern nichts daran, dass
hier von einem Sollen und von Normativitdt gesprochen werden kann. Das
System leistet entweder, was es leisten soll, oder eben nicht, und daftir kann es
jeweils zureichende Ursachen geben.

Es ist kein prinzipieller Grund erkennbar, warum die Situation eine andere
sein sollte, wenn wir Normen fiir menschliches Uberlegen und Handeln
betrachten. Die mentale Verfassung eines Subjekts konnte derart sein, dass
bestimmte Normen allgemein oder in einer konkreten Situation mit
Notwendigkeit eingehalten oder aber verletzt werden. Aufgrund der
Komplexitat menschlicher Subjekte sind vollstandige Erklarungen hier nattrlich
schwerer zu haben als anderswo, der Gesichtspunkt der Normativitat liefert als
solcher aber keinen Grund, an ihrer Moglichkeit zu zweifeln. Wenn wir bei
Normen fir menschliches Uberlegen und Handeln trotzdem geneigt sind, dem
Prinzip ,aus sollen folgt konnen“ zuzustimmen, liegt das daran, dass wir
entsprechende Normibertretungen einander gerne zum Vorwurf machen. Dies
geht aber Uber das bloRe Phdnomen der Normativitat hinaus und verweist auf
Verantwortung fiir die Einhaltung oder Ubertretung von Normen. Hier liegen
inkompatibilistische Folgerungen in der Tat ndher. Sowie aber klar ist, dass eine
solche Verantwortung nicht in Betracht kommt, haben wir Kkeine
Schwierigkeiten damit, auch bei menschlichem Verhalten von einer
determinierten Einhaltung oder Ubertretung von Normen auszugehen, ohne dass
der Sollenscharakter dadurch verloren ginge.

Dies ist besonders deutlich bei Fallen von Uberforderung, die gerade bei
Rationalitdtsnormen sehr leicht zu haben ist. So gibt es kein allgemeines
Verfahren um festzustellen, ob das eigene Uberzeugungssystem widerspruchs-
frei ist oder nicht. L&sst sich aus verschiedenen Aussagen, die es samtlich fur
wahr halt, ein Widerspruch ableiten, dann verstoRt das Subjekt damit gegen eine
oder sogar die grundlegende Rationalitdtsnorm. Dieser Widerspruch kann
jedoch derart verborgen, seine Ableitung so kompliziert sein, dass sein
Vorhandensein dem Subjekt auf keinen Fall zum Vorwurf gemacht werden
konnte. Das andert aber nichts daran, dass sein Uberzeugungssystem der Norm
der Widerspruchsfreiheit unterliegt. Das eine ist die Existenz dieser



Rationalitdtsnorm, etwas anderes die Frage, inwiefern es in der Macht des
Subjekts steht, sie zu beachten. Angesichts dessen griffe es zu kurz zu sagen, die
Norm bestinde ja gar nicht darin, dass fir wahr Gehaltenes sich nicht
widersprechen dirfe, sondern vielmehr darin, dass Widerspriiche, sowie und
soweit sie einem auffallen, zu beseitigen sind. Es gibt zwar sicherlich auch diese
Norm, und bei ihr bereitet die Idee der Zurechnung keine Schwierigkeiten, weil
der Uberforderungsaspekt wegfallt. Es handelt sich dabei aber um eine
sekundére Norm, die sich von der Norm der Widerspruchsfreiheit herleitet und
ohne Bezug auf diese unverstandlich bleibt. Der einzige Grund, warum
Widerspriiche, die dem Subjekt auffallen, durch Modifikation seines
Uberzeugungssystems zu beseitigen sind, ist, dass dieses System keine
Widerspriiche enthalten darf. Dieses letztere ist die grundlegende Anforderung
an zusammen Fur-wahr-Gehaltenes, auch wenn ihre Einhaltung nur in einem
sehr eingeschrankten Sinne in unserer Macht steht. Ebenso wenig bufien andere
Normen oder ldeale ihre Normativitdt dadurch ein, dass wir ihnen nur
eingeschréankt oder tberhaupt nicht gerecht zu werden vermogen. In diesem Fall
trifft uns zwar kein oder nur ein eingeschrankter VVorwurf, aber das andert nichts
daran, dass wir in diesen Fallen nicht so sind, wie wir sein sollten.?

Ein anders gearteter Grund zu meinen, dass Normativitdt und Determinismus
nicht vereinbar seien, wird durch ein Selbstwiderspruchsargument gegen den
Determinismus transportiert. Die Grundidee ist, dass die Zurtickfihrung einer
vorgeblich begriindeten Meinung oder Handlung auf Ursachen den mit Griinden
verbundenen ,,Geltungsanspruch® untergrabe. Der Determinismus impliziere,
dass ein Subjekt das, was es meine oder tue, nicht aus Grinden meine oder tue,

¥ Kann in diesen Fallen aber von Vorschriften die Rede sein? Es fallt auf, dass beide Zitate,
die oben als Belege fir das Argument angefiihrt wurden, von ,,Vorschriften“ und
,,vorschreiben* sprechen. Gilt vielleicht fiir Préskriptionen, was fir Normen allgemein nicht
gilt? Darauf wirde ich folgendes sagen: Wenn sich ein Unterschied zwischen ,,praskriptive
und ,,normativ* machen lésst, und folglich das mit jeder Norm einhergehende ,,s0 sollte es
sein“ nicht automatisch préskriptiv zu verstehen ist, dann ldsst sich meine Replik auf das
Argument abweisen. Aber dieses ist dann von vornherein nicht einschlégig, denn es geht hier
um die Normativitat von Griinden und deren Implikationen, und wahrend auller Zweifel steht,
dass Grunde normativ sind, gibt es keinen Anlass zu meinen, sie seien sogar praskriptiv in
irgend einem starkeren Sinne. Ein Grund sagt in genau demselben Sinne, was jemand (pro
tanto) tun oder fur wahr halten sollte, wie beliebige Normen sagen, wie etwas beschaffen sein
sollte. Einem praktischen oder theoretischen Grund haftet Giber diese allgemeine Normativitat
hinaus nichts speziell Praskriptives an.



sondern aus Ursachen. Damit wiirden seine Uberzeugungen und Handlungen auf
eine arationale Quelle zurtickgeflhrt. Fir die Perspektive der 1. Person bedeute
dies, dass, wer sich in seinen Urteilen bzw. Handlungen fur determiniert halte,
nicht auBerdem einen Rationalitdts- oder Begrindetheitsanspruch fir diese
Urteile bzw. Handlungen aufrecht erhalten konne. Insbesondere konne eine
allgemeine Determinismusthese nicht konsistent vertreten werden. Wer eine
solche These aufstelle, beanspruche, sie aus guten Griinden zu vertreten,
gleichzeitig impliziere der Inhalt der These aber, dass ihr Vertreter seine
Meinungen nicht aus Griinden, sondern als Resultat der Wirksamkeit bestimmter
Ursachen habe. Somit sei bei ihm ein performativer Widerspruch zu
konstatieren: Der propositionale Gehalt, zu dem er die Einstellung des Fur-
wahr-Haltens einnehme, sei nicht mit einem wesentlichen Anspruch dieser
Einstellung zu vereinbaren, ndmlich dem Anspruch auf Begriindetheit.*

Diese Art Argument spielt insbesondere in der aktuellen, wesentlich durch
die Neurowissenschaften angestoRenen Willensfreiheitsdiskussion eine wichtige
Rolle.® Bei der folgenden Diskussion nehme ich an, dass die Gleichsetzung von
Determinierung und Verursachung nicht Teil des Problems ist. Wer gar nichts
gegen die Vorstellung einer Notwendigkeit oder Alternativlosigkeit von
begriindeten Meinungen oder Handlungen hat, sondern nur — aus welchen
Grinden auch immer — die Rede von ihrer Verursachung ablehnt, halt das
Meinen oder Handeln aus Grinden und den Determinismus fur vereinbar. Er
weigert sich lediglich, determinierende Faktoren grundsétzlich auch als
Ursachen aufzufassen. Das wesentliche Merkmal des Determinismus ist die
Alternativlosigkeit in der konkreten Situation, und es ist dann, wie eingangs
bereits erwahnt, sekundér, ob man determinierende Faktoren stets auch als
Ursachen anspricht oder nicht.

* Zur Geschichte und verschiedenen Varianten dieses Arguments siehe Pothast, Die
Unzulanglichkeit der Freiheitsbeweise, Kap. VII. Kant deutet ein solches Argument im dritten
Abschnitt der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten an. Die 2. Sektion ist betitelt mit
,Freiheit muss als Eigenschaft des Willens aller verniinftigen Wesen vorausgesetzt werden®,
und darin heifst es: ,,Nun kann man sich unmdéglich eine Vernunft denken, die mit ihrem
eigenen Bewusstsein in Ansehung ihrer Urteile anderwaérts her eine Lenkung empfinge, denn
alsdann wirde das Subjekt nicht seiner Vernunft, sondern einem Antriebe, die Bestimmung
der Urteilskraft zuschreiben. Sie muss sich selbst als Urheberin ihrer Prinzipien ansehen,
unabhdngig von fremden Einflissen.*

> So bei verschiedenen Beitragen in Christian Geyer (Hrsg.): Hirnforschung und
Willensfreiheit — Zur Deutung der neuesten Experimente.



Die  wesentliche  Schwéche des dargestellten performativen
Widerspruchsarguments gegen die Moglichkeit der rationalen Vertretbarkeit des
Determinismus ist, dass das Argument voraussetzt, was doch erst zu zeigen
waére. Es setzt ndmlich schlicht voraus, dass zwischen begriindeten Meinungen
einerseits und verursachten oder determinierten Meinungen andererseits ein
Ausschlussverhéltnis besteht. Das Argument enthélt oder impliziert keinerlei
Begriindung dieser Behauptung, die doch alles tragt. Bei oberflachlicher
Betrachtung kann leicht der Eindruck entstehen, die Unvereinbarkeit wirde
durch das Argument etabliert, tatsachlich aber beruht es auf ihr, ohne sie zu
motivieren. Warum sollte denn eine Meinung oder Handlung nicht Grinde und
auBerdem Ursachen haben? Im einfachsten Falle waren die Griinde, die eine
Person fur ihre Meinung oder Handlung hétte, determinierende Faktoren oder
zureichende Ursachen der Meinung oder Handlung unter den vorliegenden
Umstanden. Es ist aber keineswegs notig, so weit zu gehen, also Griinde, soweit
sie zu Beweggrinden werden, als eine besondere Spielart von Ursachen
aufzufassen. Es wiirde vOllig ausreichen, dass sich die Relationen der
Begriindung einerseits und der Verursachung bzw. Determination andererseits
nicht ausschlieRen. Dass sie dies nicht tun, ist nun nicht etwas, das ein Anhanger
des Determinismus in Reaktion auf das Argument zeigen musste. Vielmehr hat,
wer behauptet, dass das Vertreten einer prima facie sinnvollen und
maoglicherweise wahren These, namlich der These des globalen Determinismus,
performativ widerspruchlich sei, diesen Selbstwiderspruch aufzuzeigen.

Im Hintergrund des Arguments steht unausgesprochen die Idee, dass, falls
Meinungen oder Handlungen determiniert oder verursacht waren, dies
sozusagen an den Griinden, die ggf. fir sie sprechen, vorbei der Fall wére, so
dass die besagten Meinungen oder Handlungen von der Konstellation der
Grunde unabhédngig waren. Egal, wie diese Konstellation aussahe, die
Meinungen oder Handlungen waéren, durch bestimmte invariante Ursachen
herbeigefuhrt, immer dieselben. In der populdren Diskussion um Willensfreiheit
und Determinismus wird nicht selten so gesprochen, als laufe Determiniertheit
auf starre Verhaltensschemata hinaus, was insbesondere die Unzugénglichkeit
fur Grinde einschlieen soll. Dem muss ein Determinist nun allerdings
widersprechen, wenn er dem Selbstwiderspruch nicht ausgesetzt sein will. Aber
es gibt auch keinen Grund, warum er auf etwas Derartiges festgelegt sein sollte.
Er geht selbstverstandlich davon aus, dass die Ursachen fiir eine Meinung, die er



vortragt, oder eine Handlung, die er ausfiihrt, in geeigneter Weise mit den
Grinden zusammenhangen, die er fir sie ins Feld fihrt. Fir die
Aufrechterhaltung des Geltungsanspruches muss zumindest, aber auch lediglich,
ein kontrafaktischer Zusammenhang bestehen: Wenn die angeflhrten Grinde
nicht waren, dann wirde auch die Konstellation der Ursachen eine derart andere
sein, dass die besagte Meinung oder Handlung nicht zustande kame.

Der Begriindungsanspruch fur eine als verursacht angenommene
Handlung oder Meinung lasst sich also genau dann aufrecht erhalten, wenn man
unterstellt, dass die Ursachen auf einschldgige Weise anders aussehen wirden,
wenn die vorliegenden Griinde relevant andere waren. Kurz gesagt, Ursachen
und Grunde missen in der richtigen Weise kovariant sein. Dies ist jedoch nicht
etwa ein Zugestdndnis, zu dem ein Determinist sich durchringen musste,
sondern naturlich das, was er ohnehin meint. Die Auffassung, unsere Meinungen
und Handlungen, und damit, sofern es sie gibt, auch die Ursachen derselben,
héatten keinen auch nur kontrafaktischen Bezug zu den entsprechenden Griinden,
ist eine massive lllusionsthese, die mit Determinismus und Indeterminismus
nichts zu tun hat. Das genaue Verhéltnis von Griinden, sofern sie zu
Beweggrunden werden, und Ursachen kann dabei, wie gesagt, offen bleiben.
Vielleicht sind Grunde spezielle Ursachen, vielleicht ist die Ursache der
Meinung oder Handlung das Erfassen des Grundes in einem geistigen Vorgang,
oder vielleicht ist das Verhaltnis noch ein anderes.

Nun konnte man hier wiederum ansetzen und fragen, was denn fir die
Wahrheit der einschldgigen kontrafaktischen Konditionale spreche. Warum
sollte eine Kovarianz der richtigen Art von Griinden und Ursachen bestehen?
Das ist eine Frage, die auf eine Entwicklungsgeschichte des menschlichen
Geistes und eine Losung des Korper-Geist-Problems zielt. Es ist nicht zu sehen,
weshalb ein Indeterminist bessere Karten in der Hand haben sollte, diese
Aufgaben zu bewaltigen, als ein Determinist. Auch wer den Determinismus
ablehnt muss ja meinen, dass seine Handlungen oder Meinungen relevant andere
waren, wenn die Griinde relevant andere wéren. Unabhdngig von jeder
Diskussion um Determinismus und Indeterminismus setzt ein Begriindungs-
anspruch nicht nur eine allgemeine Empfénglichkeit des jeweiligen Subjekts fir
Grinde voraus, sondern auch, dass es auf die vorliegenden Grinde tatséchlich
adaquat reagiert hat, und das impliziert, dass die Meinung oder Handlung anders
aussehen wirde, wenn diese Griinde relevant andere wéren. Wir wissen



natlrlich, dass das nicht immer der Fall ist, aber soweit wir einen Begriindungs-
anspruch ftr eine unserer Meinungen oder Handlungen erheben, unterstellen wir
etwas Derartiges. Wenn zu diesem impliziten Anspruch ein deterministisches
Weltbild hinzutritt, dann folgt offenbar weiter, dass, wenn die vorhandenen
Grinde relevant andere waren, auch die Konstellation der Ursachen fur die
Meinung oder Handlung eine andere ware. Es ist keineswegs so, dass ein
Determinist dadurch mit speziellen Konditional- und Kovarianzbehauptungen
belastet wirde.

In diesem Kontext ist es hilfreich, sich den Idealfall maximaler
Rationalitat zu vergegenwartigen. Was wird ein vernunftiger Mensch tun, wenn
er mit einem starken Grund, der ersichtlich durch nichts aufgewogen wird,
konfrontiert ist? Er wird in Anbetracht dieses Grundes die entsprechende
Meinung ausbilden oder die entsprechende Handlung ausfihren, und zwar
alternativlos. Damit ist er determiniert, und der Grund kann, wenn man einen
weiten Ursachenbegriff zu Grunde legt, auch als Ursache der Meinung oder
Handlung angesprochen werden. Es handelt sich um eine Determinierung durch
gute Grunde. Besteht eine solche Notwendigkeit nicht, so ist das eben ein
Fragezeichen an der Rationalitat der betreffenden Person. Diese Grundstruktur
bleibt auch dann bestehen, wenn sie mit den nétigen Qualifikationen versehen
wird. Jawohl, Lapsus sind niemals definitiv ausgeschlossen — Personen, wie wir
sie kennen, sind irrtumsanfallig. Aber das hat nichts mit einer wesentlichen
Spannung zwischen Determinismus und Rationalitdt zu tun, sondern mit unserer
Unvollkommenheit. Und jawohl, auch angesichts eines sehr starken Grundes ist
es nicht unvernunftig, die Sache nochmals zu durchdenken und nach
Gegengrinden Ausschau zu halten, die man eventuell tibersehen hat. Wenn aber
die Zeit nun allmahlich drangt und sich die Einschdtzung bei weiterem
Uberlegen nur bestatigt, indem gewichtige Gegengriinde partout nicht
auftauchen wollen — was wird ein verntinftiger Mensch tun? Wir alle kommen in
gewissen Typen von Situationen dem derart angedeuteten deterministischen
Idealfall zumindest nahe, d.h. sind in diesen Féallen wenigstens nédherungsweise
zuverléssig rational, indem wir die Situation Uberblicken und richtig
einschétzen. Wir kénnen uns in solchen Féllen auf uns selbst und auf andere
verlassen. Der deterministische Grenzfall bedeutet dabei keineswegs die
Aufhebung der Empfanglichkeit fir Griinde, sondern den Idealfall dieser
Empfanglichkeit.



