
Anne Koch, Universität München 

KÖRPERWISSEN.	
  
GRUNDLEGUNG	
  EINER	
  RELIGIONSAISTHETIK1	
  

	
  
Abstract	
  	
  
Die	
   Schrift	
   entwickelt	
   eine	
   Beschreibungstheorie	
   für	
   die	
   sinnlich-­‐somatische	
  
Dimension	
  von	
  Religion(en).	
  Zu	
  dieser	
  Dimension	
  gehören	
  sowohl	
  Körpereinsätze	
  
(Tänze,	
  Festmähler,	
  Bekleidung)	
  als	
  auch	
  kulturell	
  geschaffene	
  sinnliche	
  Umwelten	
  
(z.B.	
  Tempelarchitektur,	
  Zengärten,	
  Kultgerät,	
  ästhetische	
  Kanons).	
  Körperlichkeit	
  
und	
  Sinnlichkeit	
  wurden	
   in	
  der	
  Religionswissenschaft	
   lange	
  kaum	
  berücksichtigt,	
  
da	
  textliche	
  Zeugnisse	
  im	
  Vordergrund	
  standen	
  oder	
  sie	
  wurden	
  unvollständig	
  mit	
  
einem	
   kultursemiotischen	
   Paradigma	
   rekonstruiert.	
   Im	
   Unterschied	
   zu	
   diesem	
  
betont	
   die	
   Religionsaisthetik	
   die	
   Autonomie	
   des	
   Körperlich-­‐Sinnlichen.	
   Anknüp-­‐
fend	
   an	
   die	
   Religionsästhetik,	
   die	
   mit	
   der	
   kulturwissenschaftlichen	
   Wende	
   im	
  
Handbuch	
   religionswissenschaftlicher	
   Grundbegriffe	
   (1988)	
   programmatisch	
   ins	
  
Leben	
  gerufen	
  wurde,	
  werden	
  Kategorien	
  zur	
  Analyse	
  der	
  Performanz	
   in	
  diesem	
  
Modus	
  vorgeschlagen.	
  	
  

1.	
  Teil2	
  
Der	
  erste	
  Teil	
  systematisiert	
  wissenschaftliche	
  Körpergeschichtsschreibun-­‐

gen	
  der	
  Ethnologie	
  der	
  Sinne,	
  der	
  Embodiment-­‐Debatte,	
  Historischen	
  Anthropolo-­‐
gie,	
  Motologie,	
  Soziologie	
  des	
  Körpers	
  und	
  weiterer	
  Disziplinen.	
  Das	
   führt	
   in	
  den	
  
Forschungsstand	
  ein.	
  Wichtiger	
   ist	
   jedoch	
  dabei	
  die	
  Frage,	
  warum	
  der	
  Körper	
   in	
  
jener	
   Phase	
   der	
  Wissenschaftsgeschichte	
   so	
   sehr	
   und	
   auf	
   genau	
   jene	
  Weise	
   zum	
  
Thema	
  wird.	
  	
  Es	
  geht	
  also	
  um	
  die	
  Wirklichkeitssondierungen	
  im	
  Medium	
  Wissen-­‐
schaft	
  und	
  welche	
   	
  Deutung	
  von	
  Gegenwart	
  sie	
  vollziehen.	
  Die	
  Körpergeschichts-­‐
schreibungen	
  können	
  in	
  diesem	
  Sinne	
  als	
  Teil	
  der	
  Europäischen	
  Religionsgeschich-­‐
te	
  rekonstruiert	
  werden.	
  Ein	
  Strang	
  dieser	
  Geschichtsschreibungen	
  z.B.	
  liefert	
  eine	
  
Meta-­‐Geschichte	
  unserer	
  „Kultur“,	
  indem	
  diese	
  hergestellte	
  soziale	
  Ordnungsgröße	
  
über	
   den	
   Fokus	
   und	
   im	
   Spiegel	
   von	
   Körperpraktiken	
   und	
   Körperbewertungen	
  
erschlossen,	
   bewertet	
   und	
   besprochen	
   wird.	
   Dieser	
   Körperdiskurs	
   leistet	
   damit	
  
eine	
  gesellschaftliche	
  Selbstverständigung	
  über	
  das	
  Medium	
  Wissenschaft	
  in	
  einer	
  
spezifischen	
   Gattung	
   von	
   Kulturgeschichtsschreibung.	
   Als	
   Sinnangebot	
   ist	
   es	
   im	
  
Rahmen	
  des	
  Konzeptes	
  Europäische	
  Religionsgeschichte	
  religionswissenschaftlich	
  
weiter	
  deutbar.	
  

2.	
  Teil3	
  
Der	
   Vorschlag	
   einer	
   körper-­‐	
   und	
   sinnenorientierten	
   Religionsaisthetik	
   im	
  

zweiten	
   Teil	
   geht	
   von	
   dem	
   zentralen	
   Konzept	
   eines	
   Körperwissens	
   aus.	
   Der	
  

                                                
1	
   Reihe:	
   Perspektiven	
   der	
   Religionswissenschaft,	
   Open	
   access	
   Universität	
   München,	
  
urn:nbn:de:bvb:19-­‐epub-­‐12438-­‐7,	
  zugl.	
  Habilitationsschrift	
  Universität	
  München	
  2007.	
  	
  
2	
  Überarbeitet	
  und	
  auf	
  Englisch	
  publiziert	
  als:	
  „Reasons	
  for	
  the	
  Boom	
  of	
  Body	
  Discourses	
  
in	
  Humanities	
  and	
  Social	
  Sciences.	
  A	
  Chapter	
  in	
  European	
  History	
  of	
  Religion.“	
  	
  In:	
  A.	
  
Berlejung,	
  J.	
  Dietrich,	
  J.F.	
  Quack	
  (eds.),	
  Menschenbilder	
  und	
  Körperkonzepte	
  im	
  Alten	
  Israel,	
  
in	
  Ägypten	
  und	
  im	
  Alten	
  Orient,	
  Tübingen:	
  Mohr	
  Siebeck	
  2012,	
  pp.	
  3-­‐42.	
  	
  
3	
  Teile	
  und	
  eine	
  Ergänzung	
  um	
  den	
  Diskurs	
  Körperwissen	
  in:	
  „’Körperwissen’:	
  Modewort	
  
oder	
  Grundstein	
  der	
  Religionsästhetik	
  und	
  Religionssomatik?.“	
  In:	
  O.	
  Krüger,	
  N.	
  Weibel	
  
(Hg.),	
  Die	
  Körper	
  der	
  Religionen	
  –	
  Les	
  corps	
  des	
  religions	
  (CULTuREL	
  4),	
  Zürich:	
  Pano	
  2013.	
  



Anne Koch, Universität München 

voraussetzungsreiche	
  Begriff	
  des	
  Wissens	
  wird	
  vor	
  dem	
  Hintergrund	
  philosophi-­‐
scher	
  Wissensdiskurse	
   diskutiert	
   und	
   um	
   die	
   somatische	
   Dimension	
   ergänzt.	
   Es	
  
wird	
  angenommen,	
  dass	
  der	
  Körper	
  Träger	
  von	
  Wissen	
   ist	
  und	
  Wissen	
  kein	
   rein	
  
kognitiver	
   Begriff.	
   Das	
   heißt,	
   das	
   Konzept	
   des	
   Körperwissens	
   macht	
   von	
   einem	
  
erweiterten	
  Wissensbegriff	
   Gebrauch,	
   zu	
   dem	
   aus	
   der	
   Philosophie	
  Überlegungen	
  
zu	
  non-­‐propositionalen	
  Gehalten	
  als	
  Vorarbeiten	
  herangezogen	
  werden.	
  Durch	
  die	
  
Sinnesphysiologie	
   z.B.	
   wissen	
   wir,	
   dass	
   Entfernungen	
   nicht	
   über	
   Algorithmen	
  
berechnet	
   werden	
   müssen,	
   sondern	
   im	
   (imaginierten)	
   Abschreiten	
   der	
   Distanz	
  
eingeschätzt	
  werden	
  können.	
  Robotiker	
  heben	
  die	
  Ökonomie	
  des	
  Wissens	
  hervor,	
  
mit	
  somatischen	
  anstatt	
  kognitiven	
  Systemen,	
  Aufgaben	
  durchzuführen.	
  Auch	
  das	
  
Konzept	
  eines	
  in	
  eine	
  gestaltete	
  Umwelt	
  „verteilten“	
  Wissens	
  gehört	
  zum	
  gängigen	
  
Theoriebestand,	
  mit	
  dem	
  erklärt	
  wird,	
  wie	
  wir	
  unsere	
  Lebenswelt	
  bewältigen.	
  Als	
  
Kulturwissenschaftlerin	
  benutze	
   ich	
  diese	
  Erkenntnisse	
  aus	
  kognitiver	
  Linguistik,	
  
Kognitionspsychologie,	
   embodied	
   AI,	
   Robotics	
   und	
   Neurowissenschaften.	
  
Körperwissen	
  ist	
  also	
  als	
  eine	
  deskriptive	
  Kategorie	
  angesetzt,	
  deren	
  heuristischer	
  
Wert	
  zu	
  entfalten	
  ist.	
  

Der	
   wissenschaftstheoretische	
   Gewinn	
   liegt	
   darin,	
   dass	
   mit	
   Körperwissen	
  
die	
  sinnlich-­‐somatische	
  Dimension	
  in	
  die	
  Aufmerksamkeit	
  gelangt	
  und	
  bearbeitet	
  
werden	
   kann.	
   Zum	
   Beispiel	
   zeigt	
   sich	
   an	
   menschlichen	
   Gangarten,	
   dass	
   die	
  
Hypothese	
   des	
   Körperwissens	
   eine	
   integrative	
   Perspektive	
   ist,	
   da	
   sie	
   einerseits	
  
kulturelle	
  Vorgaben	
  wie	
  soziale	
  und	
  stilistische	
  Regeln,	
  wie	
  man	
  zu	
  gehen	
  hat,	
  	
  und	
  
andererseits	
   somatische	
   Kategorien	
   wie	
   Schrittlängen,	
   Beweglichkeit	
   und	
  
Muskelkraft	
   	
  aufeinander	
  beziehen	
  kann.	
  Die	
  Relevanz	
  für	
  die	
  Religionsforschung	
  
liegt	
   darin,	
   dass	
   z.B.	
   verschiedene	
   religiöse	
   Bewegungsarten	
   vom	
   Schreiten	
   bis	
  
zum	
  Pilgern	
  auf	
  Knien	
  in	
  der	
  Kombination	
  von	
  biografisch-­‐emotionalen	
  Besetzun-­‐
gen,	
   innenperspektivischen	
   Aussagen,	
   kultursemiotischen	
   Deutungen	
   und	
   der	
  
Sensomotorik	
  zu	
  einer	
  dichten	
  Beschreibung	
  auch	
  aufgrund	
  religionsaisthetischer	
  
Kategorien	
   werden.	
   Die	
   Religionsaisthetik	
   korreliert	
   die	
   kulturelle	
   mit	
   der	
  
somatischen	
  Ebene.	
  Für	
  diese	
  Korrelation	
  werden	
  heuristische	
  Prinzipien	
  erprobt	
  
mit	
  dem	
  Zweck,	
  bisher	
  unbeschriebene	
  Aspekte	
  religiöser	
  Phänomene	
  zu	
  erfassen.	
  
Durch	
  die	
  Kategorien	
  können	
  kulturelle	
  Semantiken,	
  soziale	
  Strukturen	
  und	
  nicht-­‐
semiologische	
   Systeme	
   wie	
   der	
   Körpereinsatz	
   als	
   interdependente	
   Größen	
  
analysiert	
   werden	
   und	
   im	
   Detail	
   in	
   ihrem	
   Zusammenwirkung	
   beim	
   Aufbau	
  
gesellschaftlicher	
  Ordnung	
  nachvollzogen	
  werden.	
  	
  

Methodisch	
  sind	
  die	
  religionsaisthetischen	
  Kategorien	
  aus	
  der	
  Arbeit	
  an	
  re-­‐
ligionsgeschichtlichem	
  Material	
  erwachsen.	
  Im	
  Wechselspiel	
  von	
  Auswertung	
  und	
  
weiterer	
  Beobachtung	
   im	
  Feld	
   (aisthetischer	
   Simulation)	
   haben	
   sich	
   sensibilisie-­‐
rende,	
   tentative	
   Kodierungen	
   zum	
   religionsaisthetischen	
   Grundvokabular	
  
fortentwickelt.	
   Dieses	
   besteht	
   aus	
   den	
   deskriptiven	
   Kategorien	
   Tätowierung,	
  
Interface,	
   prothetische	
  Wahrnehmung	
   und	
   Körpertonus.	
   Sie	
   geben	
   Einblick,	
   wie	
  
Körperwissen	
   in	
   konkreten	
   Kontexten	
   organisiert	
   und	
   verwirklicht	
   ist	
   und	
  
ermöglichen,	
   Körperwissen	
   auf	
   der	
   Ebene	
   kultureller	
   Phänomene	
   und	
   sozialer	
  
Vorgänge	
  zu	
  benennen.	
  Das	
  integrative	
  Konzept	
  Körperwissen	
  sei	
  nun	
  kurz	
  in	
  die	
  
angesprochenen	
  Aspekte	
  zerlegt.	
  Diese	
  Kategorien	
  machen	
  konkrete	
  Stellen	
  in	
  der	
  
kulturellen	
  Textur	
  sichtbar,	
  an	
  denen	
  Körperwissen	
  beschreibbar	
  wird.	
  



Anne Koch, Universität München 

Das	
  Konzept	
  Tätowierung	
   bezeichnet	
   den	
   Sachverhalt,	
   dass	
   religiöse	
   Be-­‐
deutungen	
   körperlich-­‐sinnlich	
   erfahrbar	
   gemacht	
   werden	
   und	
   umgekehrt,	
   dass	
  
religiöse	
  Bedeutungen	
  am	
  Körper	
  angelegt	
  werden.	
  Die	
  Einprägung	
  ins	
  somatische	
  
Gedächtnis	
  ist	
  das	
  Ergebnis	
  religiöser	
  Praktiken,	
  in	
  denen	
  Körperteile	
  und	
  –zonen	
  
somatisch	
  besetzt	
  werden	
  z.B.	
  als	
  schmerzvoll,	
  rein,	
  zu	
  verhüllende,	
  durch	
  Salbung	
  
ausgezeichnete.	
  Vollzogen	
  über	
  den	
  Hautsinn	
  (und	
  deshalb	
  Tätowierung	
  genannt)	
  
wird	
  darin	
  ein	
  bestimmtes	
  religiöses	
  Körperschema	
  angelegt.	
  Dieses	
  stimmt	
  häufig	
  
nicht	
   mit	
   dem	
   alltäglichen	
   oder	
   gesamtgesellschaftlichen	
   Körperschema	
   überein	
  
und	
  leistet	
  darin	
  integrative	
  bzw.	
  desintegrative	
  Funktionen	
  für	
  die	
  entsprechende	
  
religiöse	
  Gruppe.	
  Es	
  ist	
  ein	
  Ansatzpunkt	
  für	
  religiöse	
  Praktiken,	
  in	
  denen	
  Menschen	
  
mit	
   anderen	
   Menschen	
   oder	
   mit	
   religiösen	
   Entitäten	
   kommunizieren.	
   Mit	
   dem	
  
Konzept	
   Interface	
   wird	
   jener	
   mediale	
   Zwischenraum	
   bezeichnet,	
   der	
   eine	
  
somatische	
  Kommunikationsebene	
  zwischen	
  embodied	
  agents	
  darstellt.	
  	
  

Das	
  Konzept	
  prothetische	
  Wahrnehmung	
  greift	
  für	
  die	
  Beschreibung	
  von	
  
Religion	
   die	
   Fähigkeit	
   der	
  Wahrnehmung	
   auf,	
   ein	
   sinnliches	
   Ereignis	
   	
   an	
   einem	
  
körperfernen	
  Ort	
   als	
   Sinnesqualität	
   am	
   eigenen	
  Körper	
   zu	
   erleben.	
   Z.B.	
  wird	
   ein	
  
unebener	
  Boden	
   in	
  der	
  Spazierstockspitze	
  wahrgenommen	
  anstatt	
   im	
  Handteller	
  
der	
  Hand,	
  die	
  den	
  Stock	
  hält.	
  Wenn	
  ein	
  Priester	
  Wasser	
  oder	
  Öl	
  über	
  seine	
  Hände	
  
gießt,	
  so	
  kann	
  das	
  durch	
  die	
  prothetische	
  Wahrnehmung	
  des	
  Teilnehmenden	
  wie	
  
über	
  die	
  eigenen	
  Hände	
  gegossen	
  erlebt	
  werden.	
  Die	
  prothetische	
  Wahrnehmung	
  
ist	
   ein	
   Schlüssel	
   zur	
   religionsaisthetischen	
   Erklärung	
   der	
   sinnlich-­‐emotionalen	
  
Intensität	
   und	
  Nachhaltigkeit	
   von	
   Ritualen.	
   Sie	
   ist	
   eine	
   Erklärung	
   in	
   Verbindung	
  
von	
   somatischen	
   und	
   kultursemiotischen	
   Konzepten	
   anstelle	
   einer	
   komplexen	
  
psychologischen	
  Identifikationstheorie.	
  

Mit	
   der	
   religionsaisthetischen	
  Kategorie	
   des	
  Körpertonus	
   ist	
   die	
  Muskel-­‐
spannung	
   des	
   Körpers	
   bzw.	
   einzelner	
   Muskelgruppen	
   angesprochen,	
   in	
   der	
  
emotionale	
   und	
   kognitive	
   Zustände	
   verkörpert	
   sind.	
   Viele	
   religiöse	
   Praktiken	
  
beziehen	
   gezielt	
   Muskelaufwärmen	
   und	
   Dehnungen	
   ein	
   und	
   arbeiten	
   mit	
   der	
  
Senkung	
  (z.B.	
  durch	
  Hüpfen)	
  bzw.	
  dem	
  Heben	
  des	
  Körpertonus	
  durch	
  Erwartungs-­‐	
  
und	
  Anspannungshaltungen.	
  Religiöse	
  Praktiken	
  können	
  ausgehend	
  davon	
  z.B.	
   in	
  
ihrer	
  entlastenden	
  Bedeutung	
  beschrieben	
  und	
  befragt	
  werden.	
  

	
  
Die	
   Religionsaisthetik	
   beschreibt,	
   wie	
   Religionen	
   spezifische	
   sinnlich-­‐

somatische	
  Umwelten	
  erschaffen,	
  die	
  auf	
  Körperwissen	
  basieren,	
  es	
  einsetzen	
  und	
  
prägen.	
   In	
   der	
   vorliegenden	
   Arbeit	
   wird	
   eine	
   nicht	
   semiologische	
   Matrix	
   sich	
  
überlagernder	
   Beschreibungskategorien	
   sinnlich-­‐somatischer	
   Phänomene	
  
aufgestellt.	
  Mit	
  diesen	
  religionsaisthetischen	
  Prinzipien	
  ist	
  der	
  Grundstock	
  zu	
  einer	
  
Taxonomie	
   des	
   Körperwissens	
   gelegt,	
   das	
   in	
   zukünftigen	
   religionsaisthetischen	
  
Arbeiten	
  entfaltet	
  und	
  verfeinert	
  werden	
  kann.	
  


