
 
 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
Münchener Beiträge  
zur Politikwissenschaft 
 
herausgegeben vom  
Geschwister-Scholl-Institut 
für Politikwissenschaft 

 
 

 
2011 
 
Vanessa Christina Sander 

 
Pierre Bourdieus Kritik am 
Neoliberalismus 
Kritische Wissenschaft und 
„kollektive Intellektuelle“ – 
wirksame Antwort auf die 
neoliberale Hegemonie? 

 
 

Bachelorarbeit betreut von 
PD Dr. Christian Schwaabe  
2011 

GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT  
FÜR POLITIKWISSENSCHAFT 



-II- 

Inhaltsverzeichnis 

 

1 Einführung in die Thematik der Arbeit ___________________________________ 1 
 
2 Neoliberale Ideologie und ihre Verwirklichung aus der Sicht Pierre Bourdieus __ 3 
 

2.1 Bourdieus Sicht des Neoliberalismus ___________________________________ 3 
2.1.1 Der Neoliberalismus als Wirtschaftsmodell _________________________ 4 
2.1.2 Die neoliberale Weltsicht _______________________________________ 6 

 

2.2 Die Rolle der Politik bei der Ausbreitung der neoliberalen Ideologie __________ 8 
 

2.3 Gesellschaftlicher Wandel als Resultat neoliberaler Ideologie_______________ 11 
 
3 Wissenschaft als Adressat der Kritik und Forderungen Bourdieus____________ 14 
 

3.1 Die Wissenschaft als Produzent von Weltbildern_________________________ 15 
 

3.2 Kritische Wissenschaft als Grundlage für ein anderes Denken ______________ 17 
 

3.3 Für eine vermehrte Einflussnahme der Intellektuellen _____________________ 20 
 
4 Kritische Auseinandersetzung mit Bourdieus Position und seinen Forderungen_ 22 
 

4.1 Bourdieus Überlegungen im Vergleich mit der Kritischen Theorie ___________ 23 
4.1.1 Der Kapitalismus als Ursache für den Mangel an Vernunft____________ 23 
4.1.2 Gesellschaftliche Pathologie und ihre Überwindung _________________ 27 

 

4.2 Die Relevanz der Forderungen Bourdieus in der Wissensgesellschaft_________ 30 
 
5 Schlussbetrachtung___________________________________________________34 
 
Literaturverzeichnis _____________________________________________________ 37 
Eigenständigkeitserklärung_______________________________________________ 39 
 
 



-1- 

1 Einführung in die Thematik der Arbeit 

Neoliberalismus und Globalisierung sind gleichermaßen diskursive Phänomene wie 

schwierige, da diffuse Begriffe. Dennoch kommen sie bei der Beschreibung der Realität 

vermehrt zum Einsatz. Es wohnt ihnen eine gewisse Deutungsmacht hinsichtlich aktueller 

Geschehnisse und Gegebenheiten inne, sei es auf wirtschaftlicher, politischer oder sozialer 

Ebene. Daher ist es von besonderer Bedeutung, wer Beschreibungen vornimmt und auf 

diese Weise über die Deutungsmacht verfügt. Strategisch werden Neoliberalismus und 

Globalisierung zur Erklärung und Legitimation insbesondere politischer Entscheidungen 

herangezogen. Beispielsweise wird bei wirtschaftspolitischen Maßnahmen auf deren 

Notwendigkeit innerhalb einer globalisierten Welt verwiesen. Hier ist jedoch wichtig 

anzumerken, dass die Einschätzung einer solchen Erfordernis ihrerseits auf eine bestimmte 

Sicht der Realität zurückzuführen ist. 

Diese Weltsicht ist allerdings nur eine unter diversen Betrachtungsmöglichkeiten des 

menschlichen Zusammenlebens und Wirtschaftens. Begreift man daher die oben skizzierte, 

globale Sichtweise unter diesem Gesichtspunkt, wird die Frage nach der Entstehung 

verschiedener Weltbilder wichtig. Es ist also naheliegend, danach zu fragen, wie und durch 

wen eine Weltsicht produziert und verbreitet wird. Bei der Umsetzung neoliberaler 

Praktiken kann beispielsweise eine mit diesen einhergehende Weltsicht als Ursache für 

Veränderungen der sozialen Wirklichkeit betrachtet werden. Ökonomisches Denken 

beeinflusst vermehrt das Handeln in den unterschiedlichsten Lebensbereichen, da durch 

Kalkül soziale Erfolge scheinbar leichter erzielt werden. Daraus ergeben sich jedoch 

verschiedenartige Herausforderungen, da die oft negativen Langzeitfolgen dieses Handelns 

in der Regel unberücksichtigt bleiben, aber dennoch vorhanden sind. 

 
An diesen Veränderungen des Sozialen und ihren Folgen orientiert sich eine ganze Reihe 

politischer Schriften des französischen Soziologen und Intellektuellen Pierre Bourdieu. Die 

neoliberale Ideologie, ihre gegenwärtige Erscheinungsform sowie der aus ihrer 

Verwirklichung resultierende Wandel innerhalb der Gesellschaft sind Gegenstand seiner 

analytischen Zeitdiagnose. Dabei richtet sich seine umfangreiche Kritik gegen die 

Dominanz des Neoliberalismus und die mit ihm verbundene Weltsicht. Bis zu seinem Tod 

im Jahr 2002 zeichnete sich Bourdieu über seine wissenschaftliche Arbeit hinaus durch 

sein politisches und gesellschaftliches Engagement aus.1 

                                                 
1 Vgl. zu seinen politischen Eingriffen Bourdieu, Pierre (2003; 2004a+b); Steinrücke, Margareta (2004). 



-2- 

Bourdieus Einschätzung, „die Soziologie wäre nicht eine Stunde Mühe wert, wenn sie ein 

für Experten reserviertes Wissen von Experten wäre“2, ist bezeichnend für sein 

Selbstverständnis als Wissenschaftler mit intellektuellem und praxisbezogenem Anspruch. 

Insbesondere in den letzten Jahren seines Wirkens forderte er in seinen politischen 

Schriften vermehrt dazu auf, gegen die „Zerstörung der sozialen Errungenschaften“3, allen 

voran der des Wohlfahrtsstaates, Widerstand zu leisten. Sein Aufruf zu aktiver und 

kritischer Teilhabe an der öffentlichen Debatte richtete sich dabei ausdrücklich an 

Wissenschaftler und Intellektuelle.4 Diese hatten in Bourdieus Augen ihren Teil zum 

Erfolg des Neoliberalismus beigetragen, sei es durch Bejahung der sich etablierenden 

Wirtschafts- und Finanzordnung oder durch Schweigen bezüglich der gesellschaftlichen 

Folgen. 

 
Pierre Bourdieus Kritik am weltumspannenden Neoliberalismus sowie die daraus 

hervorgehenden Forderungen nach kritischer Wissenschaft und vermehrter Einflussnahme 

durch „kollektive Intellektuelle“ sind Gegenstand dieser Arbeit. Sie setzt sich kritisch mit 

der normativ gesellschaftstheoretischen Sicht Bourdieus auseinander. Ziel dieser Arbeit ist 

die Untersuchung der von ihm aufgestellten Forderungen bezüglich ihrer Aktualität und 

Anwendbarkeit in der Praxis. Dies geschieht zum einen aus theoretischer Perspektive 

anhand der Annahmen der Kritischen Theorie. Deren Überlegungen bezüglich der 

gesellschaftlichen Verfassung sind teilweise deckungsgleich mit den Einschätzungen 

Bourdieus. Trotzdem liegen auch Unterschiede hinsichtlich der Argumentation vor. Zum 

anderen werden die Forderungen Bourdieus in den Kontext der gegenwärtigen 

Wissensgesellschaft gestellt. Hier finden sich in praktischer Dimension neuartige Ansätze 

der Vermittlung zwischen Politik, Wissenschaft und Bürgern, die über die Forderungen 

Bourdieus hinausgehen, dennoch die Relevanz insbesondere kritischer Wissenschaft 

verdeutlichen. 

 
Ein Einblick in Bourdieus Verständnis des Neoliberalismus ist zu diesem Zweck 

notwendige Voraussetzung. Daher bildet seine Sichtweise der neoliberalen Ideologie und 

ihrer Verwirklichung den Ausgangspunkt (Kapitel 2). Die Bedeutung der Weltsicht, die für 

Bourdieu mit der neoliberalen Ideologie verbunden ist, wird ebenfalls illustriert. Besonders 

                                                 
2 Bourdieu, Pierre (1993): Soziologische Fragen. Frankfurt/M.: Suhrkamp Verlag, S. 7. 
3 Bourdieu, Pierre (2004a): Gegenfeuer. In: Schultheis, Franz/Pinto, Louis (Hrsg.): Édition discours. 
 Klassische und zeitgenössische Texte der französischsprachigen Humanwissenschaften, Band 37. 
 Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft mbH, S. 79. 
4 Vgl. exemplarisch Bourdieu, Pierre (2004a): S. 153ff. 



-3- 

wird auf die Rolle der Politik eingegangen, deren Verhalten Bourdieu als kritikwürdig 

ansieht, da es die Ausbreitung des Neoliberalismus begünstigt habe. Daraus resultiert laut 

Bourdieu ein gesellschaftlicher Wandel, der ihn schließlich zu seiner Kritik am Verhalten 

der Wissenschaft veranlasst (Kapitel 3). Hier wird zunächst darauf eingegangen, inwiefern 

die Wissenschaft ihren Teil zur Produktion und Etablierung von Weltbildern beiträgt. 

Bourdieus besondere Kritik an Vertretern der Wirtschaftswissenschaft und der Enthaltung 

der Forscher anderer Disziplinen führt schließlich zu seinen Forderungen. Die 

Erkenntnisse kritischer Wissenschaft als Grundlage für vermehrte Einflussnahme durch 

Wissenschaftler und Intellektuelle auf die öffentliche Debatte sind für ihn zur 

Überwindung der negativen Folgen des Neoliberalismus zentral. Bourdieus Konstrukt des 

„kollektiven Intellektuellen“ wird in diesem Rahmen ebenfalls vorgestellt. Aufbauend auf 

diesen Darstellungen erfolgt die kritische Auseinandersetzung mit den dargelegten 

Ansichten und Forderungen Bourdieus (Kapitel 4). Sie werden auf ihre Aktualität und 

Durchführbarkeit hin analysiert und hinterfragt. Zuletzt werden die Ergebnisse 

zusammenfassend festgehalten. Darüber hinaus werden Anregungen zu weiterer 

Auseinandersetzung gegeben (Kapitel 5). 

 

2 Neoliberale Ideologie und ihre Verwirklichung aus der Sicht Pierre Bourdieus 

Eine Darstellung des Neoliberalismus, wie Pierre Bourdieu ihn sieht, macht zuallererst 

eine Unterscheidung erforderlich. Bourdieu übt einerseits grundsätzliche Kritik an der 

neoliberalen Ideologie. Andererseits kritisiert er bestimmte Randbedingungen und 

Entscheidungen, die ihm zufolge zur Durchsetzung des Neoliberalismus in seiner 

gegenwärtigen Erscheinungsform beigetragen haben. Daher wird im Folgenden gesondert 

auf diese beiden Aspekte eingegangen. Abschließend werden die Wirkungen auf die 

Gesellschaft skizziert, die für Bourdieu unmittelbar aus der verwirklichten neoliberalen 

Ideologie resultieren und einen gesellschaftlichen Wandel hervorbringen. 

 

2.1 Bourdieus Sicht des Neoliberalismus 

Bourdieus Sichtweise und kritische Bewertung der neoliberalen Ideologie gliedert sich in 

zwei Gesichtspunkte, die im Folgenden getrennt dargestellt werden. In ihrer 

Gesamtwirkung hängen jedoch beide Facetten zusammen. Es wird zunächst Bourdieus 

kritisches Verständnis des Neoliberalismus als Wirtschaftsmodell skizziert, anschließend 

wird seine Betrachtung der damit verbundenen Weltsicht dargelegt. 



-4- 

2.1.1 Der Neoliberalismus als Wirtschaftsmodell 

Der Neoliberalismus stellt für Bourdieu in erster Linie eine Veränderung in Bezug auf die 

Ökonomie dar. Dem kapitalistischen Wirtschaftsmodell wird eine neoliberale Komponente 

zugefügt. Damit erfolgt eine Modifikation des Kapitalismus in einen neuen Typus, der 

„weniger den reinen Prinzipien der ökonomischen Theorie verdankt als vielmehr der 

historischen Charakteristika einer partikularen gesellschaftlichen Tradition“5. Er bezieht 

sich mit dieser Aussage auf die Vereinigten Staaten von Amerika, deren Wirtschaftsmodell 

er folglich als Prototyp für den daraus abgeleiteten, neoliberalen Kapitalismus der 

Gegenwart ansieht. Es bleibt festzuhalten, dass Bourdieu nicht den Kapitalismus an sich 

kritisiert, sondern vielmehr die kapitalistische Erscheinungsform in neoliberaler Gestalt.6 

Die neoliberale Ideologie wendet sich „gegen das ,Politische’ im Sinne des 

Reformismus“7. Ökonomie wird als „unabhängige Welt, die von natürlichen und 

universellen Gesetzen beherrscht“8 ist, dargestellt. Die Abgrenzung des neoliberal 

geprägten Kapitalismus vom „staatlich regulierten, eingebetteten und korporativ 

gezähmten“9 ist daher wesentlicher Bestandteil der Sicht Bourdieus. 

 
Das amerikanische Modell zeichnet sich Bourdieu zufolge unter anderem durch einen 

schwachen Staat und eine „kalkulierende Mentalität“ aus.10 Als zentrales Merkmal benennt 

er allerdings den „Kult des Individuums und des ,Individualismus’, das Fundament jedes 

neoliberalen ökonomischen Denkens“11. Das ursprüngliche Ziel des Kapitalismus, das in 

der „Verbesserung der Lebensbedingungen“12 gesehen wurde, ist durch diese Fokussierung 

auf das Individuum nicht mehr gesetzt. Es wird durch einen neuen Zweck, die individuelle 

Freiheit, ersetzt. Diese ist allerdings ihrerseits „als Freiheit am Markt beschränkt“13. Die 

„archaischen Kräfte des Marktes“14 sind es auch, die weitreichende Folgen für die 

                                                 
5 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 148f. 
6 Mackert, Jürgen (2006): Die Macht des Neoliberalismus und das Schicksal des Staates. Kritische 
 Anmerkungen zu Pierre Bourdieus zeitdiagnostischen Eingriffen. In: Florian, Michael/Hillebrandt, Frank 
 (Hrsg.): Pierre Bourdieu: Neue Perspektiven für die Soziologie der Wirtschaft. Wiesbaden: VS Verlag für 
 Sozialwissenschaften, S.197. 
7 Schui, Herbert/Blankenburg, Stephanie (2002): Neoliberalismus: Theorie, Gegner, Praxis. Hamburg: 
 VSA-Verlag, S. 10. 
8 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 148. 
9 Mackert, Jürgen (2006): S. 203. 
10 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 149f. 
11 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 150. 
12 Schui, Herbert/Blankenburg, Stephanie (2002): S. 10. 
13 Schui, Herbert/Blankenburg, Stephanie (2002): S. 10. 
14 Groh, Olaf (2002): Neoliberalismus als hegemoniales Projekt. Zur Erklärungskraft der politischen 
 Soziologie Pierre Bourdieus. In: Bittlingmayer, Uwe H./Eickelpasch, Rolf/Kastner, Jens/Rademacher, 



-5- 

Individuen und die Gesellschaft im Ganzen haben. Mit der Durchsetzung der auf dem 

amerikanischen Modell basierenden neoliberalen Ideologie ist nämlich zudem eine 

„strategische Umgestaltung der Gesellschaft [...], die den Einzelnen schutzlos dem Wirken 

globaler Marktkräfte aussetzt“15, verbunden. Daher begreift Bourdieu den Neoliberalismus 

als „Utopie grenzenloser Ausbeutung“16. Er kritisiert die Entwicklung hin zu „neuester 

Verschärfung sozialer Ungleichheit“17 in der neoliberalen Erscheinungsform des 

Kapitalismus. 

 
Laut Bourdieu kommt es zu einer Unterscheidung in „wirtschaftliche Logik des 

Wettbewerbs und der Wirtschaftlichkeit, und einer gesellschaftlichen Logik, die sich den 

Regeln der Gerechtigkeit unterwirft“18. Dies sei ein durch die Ökonomie selbst 

hervorgebrachter, „willkürlicher Gegensatz“19. Gerade diese „ungerechtfertigte Trennung 

zwischen dem Wirtschaftlichen und dem Sozialen“20 bilde die Grundlage der Ökonomie. 

Ein dadurch erzeugtes Primat ökonomischer Maßstäbe vor sozialen Anliegen sowie 

„zerstörerischer Wettbewerb“21 führen Bourdieus Auffassung nach dazu, dass die 

Ökonomie verstärkt in die Logik anderer Felder22 eingreift. Es erfolgen also nicht nur 

„Veränderungen ökonomischer Feldstrukturen“23. Ökonomisches Kapital gewinnt auch in 

weiteren Lebensbereichen an Bedeutung. Die damit verbundene Abwertung der anderen 

Kapitalsorten hat eine Ökonomisierung und Kommerzialisierung vieler gesellschaftlicher 

Sphären zur Folge. 

 
Bourdieu betrachtet den neoliberalen amerikanischen Staat als Gegenmodell zum 

europäischen Sozialstaat.24 Die Durchsetzung des auf dem amerikanischen Modell 

basierenden Neoliberalismus führt Bourdieus Einschätzung zufolge zu einer Aufkündigung 

                                                                                                                                                    
 Claudia (Hrsg.): Theorie als Kampf? Zur politischen Soziologie Pierre Bourdieus. Opladen: Leske + 
 Budrich, S. 200. 
15 Mackert, Jürgen (2006): S. 203. 
16 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 120. 
17 Stoll, Florian (2009): Gegen den Neoliberalismus. In: Fröhlich, Gerhard/Rehbein, Boike (Hrsg.): 
 Bourdieu-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metzler, S. 323. 
18 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 121. 
19 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 121. 
20 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 70. 
21 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 18. 
22 Der Begriff „Feld“ kann hier mit einem gesellschaftlichen Teilsystem gleichgesetzt werden. Für eine 
 Einführung in Bourdieus Feldbegriff und die Unterscheidung der Kapitalsorten vgl. Schwingel, Markus 
 (2009): Pierre Bourdieu zur Einführung. 6., ergänzte Aufl. Hamburg: Junius Verlag GmbH, insb. S. 59-
 103; außerdem: Fröhlich, Gerhard/Rehbein, Boike (Hrsg.): Bourdieu-Handbuch. Leben – Werk – 
 Wirkung. Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metzler, S. 99ff. und S. 134ff. 
23 Stoll, Florian (2009): S. 324. 
24 Stoll, Florian (2009): S. 323. 



-6- 

des Gesellschaftsvertrags. Er stellt die These auf, dass es durch „vollständige 

Ökonomisierung der Gesellschaft zu einem Rückzug des Staates aus allen Bereichen des 

gesellschaftlichen Lebens“25 kommt. Der europäische Sozialstaat „als durch lange 

historische Kämpfe in die Pflicht genommene Schutzmacht der Interessen kulturell und 

ökonomisch mittelloser, beherrschter Bevölkerungsgruppen“26, gilt für Bourdieu daher als 

bedroht. 

 
Aus dieser Darstellung der Sicht Bourdieus auf den Neoliberalismus geht eindeutig hervor, 

dass er die neoliberale Wirtschaftsordnung unter amerikanischem Vorbild insgesamt als 

negativ bewertet und eine ablehnende Haltung ihr gegenüber vertritt. 

 

2.1.2 Die neoliberale Weltsicht 

Die Beschreibung und Bewertung der sozialen Welt erfolgt auf Grundlage einer 

bestimmten Sicht, die wir auf sie haben. Diese Weltsicht ist Bourdieus Auffassung nach 

durch „objektive Kräfteverhältnisse“27 geprägt. Die Akteure verfügen über „Kategorien zur 

Wahrnehmung dieser Verhältnisse“28, die in ihrem Bewusstsein verankert sind. Eine 

daraus resultierende Kategorisierung erfolgt kontinuierlich, zu jeder Zeit, „wann immer die 

sozialen Akteure untereinander um den Sinn der sozialen Welt, ihre Stellung in ihr und um 

ihre gesellschaftliche Identität ringen“29. „Wahrnehmungs- und Bewertungsschemata“30 

werden also konsequent angewendet. Da die Deutung der sozialen Welt auf Basis der 

erwähnten Kategorien erfolgt, sind diese laut Bourdieu Auslöser für einen „politischen 

Kampf [...] um die Macht zum Erhalt oder zur Veränderung der herrschenden sozialen 

Welt durch Erhalt oder Veränderung der herrschenden Kategorien zur Wahrnehmung 

dieser Welt“31. Die Ideologie oder auch Politik, die diesen „Kampf um Deutungsmacht“32 

für sich entscheiden kann, verfügt infolgedessen über ein Deutungsmonopol und ist 

ausschlaggebend für die dominierende Weltsicht. Bourdieu befasst sich daher ebenso mit 

dieser weiteren, weniger offensichtlichen Facette des Neoliberalismus. Dieser verfügt 

                                                 
25 Mackert, Jürgen (2006): S. 197. 
26 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 173. 
27 Bourdieu, Pierre (1991): Sozialer Raum und „Klassen“. Leçon sur la leçon. Zwei Vorlesungen. 2. Aufl. 
 Frankfurt/M.: Suhrkamp Verlag, S. 18. 
28 Bourdieu, Pierre (1991): S. 19. 
29 Bourdieu, Pierre (1991): S. 19. 
30 Bourdieu, Pierre (1991): S. 18. 
31 Bourdieu, Pierre (1991): S. 18f. 
32 Bourdieu, Pierre (1992): Die verborgenen Mechanismen der Macht. In: Steinrücke, Margareta (Hrsg.): 
 Schriften zu Politik & Kultur 1. Hamburg: VSA-Verlag, S. 25. 



-7- 

Bourdieu zufolge über eine „wirkungsmächtige Ideologie“33 und ist deshalb auch 

unmittelbar mit einem bestimmten Weltbild verbunden, das sich parallel zur neoliberalen 

Wirtschaftsweise ausbreitet. Für Bourdieu ist es daher relevant, die „Funktion der 

Ideologie für die entwickelte Gesellschaftsformation des entfesselten und globalen 

Kapitalismus zu benennen.“34 

 
Die neoliberale Weltsicht basiert auf einer bestimmten „marktorientierten Denkweise [...], 

die das Handeln von Akteuren unmittelbar beeinflusst“35. Auf Grund der Herrschaft dieser 

Denk- und Handlungsweise erklärt sich für Bourdieu wiederum die Dominanz des 

neoliberalen Wirtschaftsmodells. Die neoliberale Weltsicht ist allerdings nicht nur mit der 

neoliberalen Ordnung verbunden, sondern ebenso dem zeitlich parallel verlaufenden 

Globalisierungsprozess. Dieser ist für Bourdieu untrennbar mit der Ausbreitung der 

neoliberalen Weltsicht verschmolzen. Globalisierung ist für Bourdieu in diesem 

Zusammenhang ein „deskriptiver und zugleich normativer Begriff“36. Einerseits beschreibt 

er die „Vereinheitlichung des globalen ökonomischen Feldes“37 und dessen Ausweitung. In 

normativer respektive performativer Hinsicht wird er von Bourdieu vielmehr als „eine 

„Wirtschaftspolitik verstanden, die auf eine Vereinheitlichung des ökonomischen Feldes 

abzielt, und zwar durch eine Bündelung rechtlich-politischer Maßnahmen im Hinblick auf 

die Beseitigung aller Beschränkungen“38. Diese Politik hat Bourdieus Einschätzung nach 

die „Institutionalisierung von Unsicherheit“39 zur Folge. Die herrschende Weltsicht 

veranlasst die Akteure, diese Umstände als eine Bedrohungssituation zu deuten. Dies 

wiederum hat unmittelbare Auswirkungen auf das oben geschilderte marktorientierte 

Handeln. Durch den globalen Zusammenhang sehen sich die Akteure einer weltweiten 

Konkurrenzsituation ausgesetzt.40 

 
An dieser Stelle wird die „symbolische Macht der herrschenden Weltsicht“41 offenbar. 

Bourdieu bezeichnet mit diesem Terminus „eine Macht, die in dem Maße existiert, wie es 

                                                 
33 Mackert, Jürgen (2006): S. 215. 
34 Herkommer, Sebastian (2004): Metamorphosen der Ideologie. Zur Analyse des Neoliberalismus durch 
 Pierre Bourdieu und aus marxistischer Perspektive. Hamburg: VSA-Verlag, S. 20. 
35 Stoll, Florian (2009): S. 324. 
36 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 176. 
37 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 209f. 
38 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 210; Hervorhebung des Autors. 
39 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 168. 
40 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 111. 
41 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 168. 



-8- 

ihr gelingt, sich anerkennen zu lassen“42. Dieses Konzept ist Bourdieus „Antwort auf die 

Frage, wieso unerträgliche soziale Existenzbedingungen von denen, die ihnen unterliegen, 

oft als akzeptabel, natürlich und selbstverständlich erlebt werden“43. Diese Kraft des 

Selbstverständlichen führt überhaupt erst dazu, dass sich die Akteure auf die 

Konkurrenzsituation einlassen. Dadurch wirken sie an der Etablierung der neoliberalen 

Weltsicht mit, ohne dies zu bemerken. Das bestehende „Gewaltverhältnis“44 wird als 

solches nicht erkannt und manifestiert sich. Es geht mit einem „Fatalismus des 

neoliberalen Denkens“45 einher. Bourdieu kritisiert dieses vorherrschende Bild eines 

vermeintlich alternativlosen Neoliberalismus, der sich „im Schein der Unausweich-

lichkeit“ 46 zeige. 

 
Anhand der skizzierten Auffassung Bourdieus lässt sich ablesen, dass er die neoliberale 

Weltsicht, verbunden mit der neoliberalen Wirtschaftsordnung, für das derzeit 

dominierende Deutungsmuster hält. 

 

2.2 Die Rolle der Politik bei der Ausbreitung der neoliberalen Ideologie 

Die Ausbreitung des Neoliberalismus und die Etablierung seiner Weltsicht, wie Bourdieu 

sie beschreibt, sieht er durch bestimmte Randbedingungen begünstigt. Daher wird nach der 

bereits erfolgten Darstellung der Kritik Bourdieus am Neoliberalismus nun seine 

Beurteilung, wie die neoliberale Idee verwirklicht werden konnte, näher betrachtet. 

Besonders scharf kritisiert er die Unterstützung, die der Neoliberalismus seiner 

Einschätzung nach durch nationale und internationale Politik erhält.47 Im folgenden Teil 

wird gezeigt, inwiefern das Handeln der Politik für den Aufstieg der neoliberalen Ideologie 

verantwortlich und daher Bourdieu zufolge kritikwürdig ist. 

 
Bourdieu sieht in der neoliberalen Ökonomie einen „wissenschaftlichen Ansatz“48, dessen 

Realisierung auf die politische Agenda gelangt sei. „Es scheint, dass die individualistische, 

ultra-sujektivistische Philosophie der neoklassischen Wirtschaftstheorie mit der 

neoliberalen Politik das Instrument und die Bedingungen zu ihrer Verwirklichung 

                                                 
42 Bourdieu, Pierre (1992): S. 82. 
43 Schmidt, Robert (2009): Symbolische Gewalt. In: Fröhlich, Gerhard/Rehbein, Boike (Hrsg.): Bourdieu-
 Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metzler, S. 231. 
44 Schmidt, Robert (2009): S. 233. 
45 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 87. 
46 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 51; Hervorhebung des Autors. 
47 Vgl. exemplarisch Bourdieu, Pierre (2004a): S. 27ff. 
48 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 121. 



-9- 

gefunden und geschaffen hat.“49 Demnach leistet die Politik dem Neoliberalismus 

Vorschub, indem sie ihm als Mittel dient, welches den für seinen Erfolg notwendigen 

Rahmen errichtet. Sie hat Bourdieu zufolge die Tendenz, „sämtliche kollektiven Strukturen 

in Frage zu stellen, die der Logik des reinen Marktes irgendwelche Steine in den Weg 

legen können“50. Bei diesen Zweifeln bleibe es jedoch nicht, vielmehr führen diese 

unweigerlich zu einem „Programm der planmäßigen Zerstörung der Kollektive“ 51. Der 

Individualismus, den die neoliberale Politik auf diese Weise befördert, führt Bourdieu 

zufolge zu einer Gesellschaft, die die „Verkörperung einer neodarwinistischen Vision [...] 

in jedem Punkt der solidarischen Vision entgegengesetzt“52. In besonderer Weise kritisiert 

er daher die Tatsache, dass ausgerechnet „sozialdemokratische Regierungen als 

Vollstrecker neoliberaler Ideen“53 fungieren. Er wirft ihnen den „Ausverkauf der 

bewundernswertesten sozialen Errungenschaften der letzten zweihundert Jahre“54 vor und 

äußert auf diese Weise seine Bedenken hinsichtlich des Fortbestands des Wohlfahrts-

staates. Diesen sieht er einem „neuen Sozialdarwinismus“55 ausgeliefert. 

 
Der hier skizzierte destruktive Charakter der neoliberalen Politik markiert für Bourdieu 

einen wichtigen Schritt zur Verwirklichung des Neoliberalismus. Die Politik kann daher 

als Wegbereiter für den neoliberal geprägten Kapitalismus gelten. 

 
Auch im Hinblick auf die neoliberale Weltsicht trägt die Politik ihren Teil zu deren 

Verbreitung und Akzeptanz bei, indem sie sich beispielsweise eines ökonomischen 

Vokabulars bedient. Dessen Einsatz vermittelt den „Anschein [...] ökonomischer 

Vernunft“56, die als legitime Grundlage des politischen Handelns aufgefasst wird. 

Zusätzlich propagiert die Politik durch Anwendung ökonomischer Fachtermini die 

Auswirkungen der neoliberalen Wirtschaftsordnung als positiv. Die Begriffe „Flexibilität“ 

oder „Deregulierung“ vermitteln laut Bourdieus Einschätzung, „die neoliberale Botschaft 

sei eine der allgemeinen Befreiung“57. Außerdem legitimiert die neoliberale Politik „unter 

                                                 
49 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 169. 
50 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 122; Hervorhebung des Autors. 
51 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 121; Hervorhebung des Autors. 
52 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 152; Hervorhebung des Autors. 
53 Kastner, Jens (2002): „Fleischgewordene Höllenmaschine“. Staatlicher Rassismus als neoliberale Politik. 
 In: Bittlingmayer, Uwe H./Eickelpasch, Rolf/Kastner, Jens/Rademacher, Claudia (Hrsg.): Theorie als 
 Kampf? Zur politischen Soziologie Pierre Bourdieus. Opladen: Leske + Budrich, S. 326. 
54 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 138. 
55 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 62. 
56 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 27. 
57 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 52. 



-10- 

dem Deckmantel einer sehr schicken und sehr modernen Botschaft“58 in Form der 

Globalisierung ihre wirtschafts- und sozialpolitischen Maßnahmen als notwendig und 

fortschrittlich. In diesem Zug wird seitens der Politik auf die „Zwänge der 

,Globalisierung’“59 verwiesen. Diese werde folglich zu einem „Rechtfertigungsmythos“60 

für Deregulierungsmaßnahmen des Staates, der dadurch die bestehenden Kräfte-

verhältnisse bestätige, statt sie zu ändern.61 Die symbolische Gewalt der neoliberalen 

Ideologie verhindert, dass die Gesellschaft diese Praktiken durchschaut. 

 
Für Bourdieu bleibt daher auch in Bezug auf die neoliberale Weltsicht festzuhalten, dass 

„der sich anscheinend hinter dem Rücken der Bevölkerung vollziehende Verblendungs-

zusammenhang [...] von Nutznießern in Ökonomie, Politik und Medien sowie vom 

dienstbaren Teil der Eliten strategisch organisiert“62 wird. Dies zeigt für Bourdieu, dass 

besonders die Politik sich gezwungen sieht, jegliche „Bedrohung ihres Deutungs-

monopols“63 der Welt abzuwenden. Diese Deutungshoheit ist mit enormer Macht 

verbunden, die wiederum das zentrale Gut im Feld des Politischen darstellt. Dennoch steht 

für Bourdieu durch die Hegemonie der neoliberalen Ideologie fest, „dass der Staat die 

Auseinandersetzung mit dem Markt längst verloren hat“ 64. Der Neoliberalismus ist derart 

wirkungsmächtig, dass er „die Durchsetzung des amerikanischen Modells, eines nur 

vermeintlich liberalen Staates, durchzusetzen in der Lage ist“65. Insofern befindet sich die 

Politik in einem Dilemma. Um innerhalb der ökonomisierten Welt noch als machtvoll zu 

gelten und zu bestehen, fungiert die Politik laut Bourdieu zunehmend im Auftrag und als 

Handlanger internationaler Organisationen, wie beispielsweise der Weltbank oder des 

Internationalen Währungsfonds.66 Die „Gesetze des neuen Leviathan, nämlich der 

,Finanzmärkte’“67, würden in die Tat umgesetzt, ohne demokratische Verhandlungen. 

Diese Praxis verdeutlicht, dass Demokratie und Politik gleichermaßen einer Bedrohung 

durch diese Organisationen ausgesetzt sind. Diese haben die Politik gewissermaßen im 

Griff und lähmen sie durch ihre Vorgaben, was neue Ideen oder gar Alternativen blockiert 

und eine Anpassung verursacht. 

                                                 
58 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 55. 
59 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 142. 
60 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 58. 
61 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 142. 
62 Mackert, Jürgen (2006): S. 204. 
63 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 154. 
64 Mackert, Jürgen (2006): S. 215. 
65 Mackert, Jürgen (2006): S. 215. 
66 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 47. 
67 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 47. 



-11- 

2.3 Gesellschaftlicher Wandel als Resultat neoliberaler Ideologie 

Die Ausbreitung der neoliberalen Ideologie unter Mitwirkung der Politik hat laut Bourdieu 

enorme Auswirkungen auf die Gesellschaft. Er diagnostiziert einen gesellschaftlichen 

Wandel, den er als direktes Resultat der Verwirklichung neoliberaler Ideologie auffasst. 

Zur vollständigen Darstellung der Sicht Bourdieus wird daher an dieser Stelle beschrieben, 

welche Folgen die Hegemonie der neoliberalen Ideologie auf die Bevölkerung hat. 

 
Neben der bereits geschilderten Ökonomisierung vieler Lebensbereiche im Zuge der sich 

ausbreitenden neoliberalen Wirtschaftsweise gibt es weitere Facetten des gesellschaftlichen 

Wandels. Diese sieht Bourdieu insbesondere durch die neoliberale Politik hervorgebracht. 

Er sieht es als erwiesen an, dass es durch die „vollständige Ökonomisierung der 

Gesellschaft zu einem Rückzug des Staates aus allen Bereichen des gesellschaftlichen 

Lebens“68 kommt. Bourdieu kritisiert in diesem Zusammenhang hauptsächlich die 

Kürzung von Sozialleistungen. Diese Maßnahme führt er auf die Tatsache zurück, wonach 

Länder mit geringer sozialer Sicherung die europäischen Sozialstaaten preislich 

unterbieten können. Daraufhin werden in den Wohlfahrtsstaaten die Lohnnebenkosten 

gesenkt, um die internationale Wettbewerbsfähigkeit zu sichern und Arbeitsplätze im Land 

halten zu können. Als Folge dessen kommt es zu Einnahmeausfällen für die Sozialkassen, 

was wiederum eine Senkung der Ausgaben mit sich bringt.69 Die Gesellschaft kann daher 

nicht mehr auf die alleinige Hilfe des Wohlfahrtsstaates vertrauen und muss den „Verlust 

kollektiver Errungenschaften“70 in Kauf nehmen. Anstatt einer Verteilung der 

individuellen Risiken, wie beispielsweise Arbeitslosigkeit oder Krankheit, auf die 

Schultern der Gemeinschaft, wie es bisher der Fall war, kommt es zu einer gegenteiligen 

Entwicklung. Die „Privatisierung gesellschaftlicher Risiken“71 zwingt die Individuen, sich 

zunehmend privat gegen den etwaigen Verlust des Arbeitsplatzes abzusichern und genauso 

im Gesundheitsbereich selbst Vorsorge zu treffen. 

 
Parallel zu diesem Abbau des Wohlfahrtsstaates sind die Arbeitnehmer innerhalb der 

Arbeitswelt gleichermaßen von Entwicklungen betroffen, die Bourdieu auf den 

Neoliberalismus zurückführt. „Die Konkurrenz um die Arbeit geht einher mit einer 

Konkurrenz bei der Arbeit, die jedoch im Grunde auch nur eine andere Form der 

                                                 
68 Mackert, Jürgen (2006): S. 197. 
69 Vgl. Bourdieu, Pierre (2004a): S. 56. 
70 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 57. 
71 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 57. 



-12- 

Konkurrenz um die Arbeit ist [...]“.72 Dieser Umstand ist durch die globale 

Wettbewerbssituation noch verschärft. Immer mehr Unternehmen sind als multinationale 

Konzerne organisiert und nicht mehr an einen nationalen Kontext gebunden, der sich mit 

dem Konkurrenzgebiet deckt.73 Somit konkurrieren nicht nur die Unternehmen weltweit 

um Aufträge. Auch die Arbeitnehmer stehen in globaler Konkurrenz zueinander, was ihre 

Arbeitsplätze anbetrifft. Demzufolge ist die Bedrohungslage des Einzelnen um ein 

Vielfaches verstärkt, ist er doch jederzeit austauschbar und kann durch einen Konkurrenten 

aus dem In- und Ausland ersetzt werden. Bourdieu zufolge hat diese Entwicklung 

weitreichende Konsequenzen für das Zusammenleben innerhalb der Gesellschaft. Er sieht 

einen „Kampf aller gegen alle, der sämtliche Werte der Solidarität und Menschlichkeit 

zunichte macht“74 ausbrechen. Die Tatsache, dass die Menschen vermehrt selbst Vorsorge 

treffen und treffen müssen, schafft eine gewisse Akzeptanz des Abbau des Sozialstaats. 

Die Politik rechtfertigt derartige Maßnahmen und Kürzungen ökonomisch, wie bereits 

beschrieben. Da die Menschen nunmehr verstärkt private Vorsorge betreiben und sich 

nicht auf den Staat verlassen, sehen sie es als gerechtfertigt an, dass auch anderen 

staatliche Hilfen verwehrt bleiben. In dieser Hinsicht kann tatsächlich von einem Verlust 

an Solidarität die Rede sein. Ist außerdem noch eine hohe Arbeitslosigkeit zu verzeichnen, 

intensiviert sich die Bedrohungssituation des Einzelnen zusätzlich. 

 
Die Gesellschaft sieht sich, wie bereits erwähnt, durch die nunmehr globale 

Konkurrenzsituation und die fehlende Bindung der multinationalen Konzerne an die 

nationalen Richtlinien permanent bedroht. Dies hat eine „Institutionalisierung von 

Unsicherheit“75 zur Folge. Eben diese Ungewissheit, beispielsweise in Bezug auf die 

Sicherheit des eigenen Arbeitsplatzes und somit oftmals der Existenz, fördert neue 

„Formen der Abhängigkeit und Unterwerfung“76. Damit können Zugeständnisse gemeint 

sein, mit denen die Arbeitnehmer ihren Vorgesetzten entgegenkommen, nur um die eigene 

Position vermeintlich abzusichern. Dies steht für Bourdieu im Zusammenhang mit der 

ansteigenden Zahl prekärer Arbeitsverhältnisse. Er sieht nicht nur im privaten, sondern 

ebenso im öffentlichen Sektor verstärkt befristete Verträge und schlechte 

Arbeitsbedingungen auf die Menschen zukommen.77 Derartige unsichere Beschäftigungs-

                                                 
72 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 110. 
73 Vgl. Bourdieu, Pierre (2004a): S. 111. 
74 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 110. 
75 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 168. 
76 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 48. 
77 Vgl. Bourdieu, Pierre (2004a): S. 108. 



-13- 

verhältnisse erzeugen bei den Arbeitnehmern permanente Angst um den Arbeitsplatz. Sie 

haben somit weitreichende Auswirkungen auf die psychische Verfassung der Menschen 

und prägen das Denken. Der Bedrohungszustand ist für den Einzelnen bereits gegeben, 

obwohl sein Arbeitsplatz noch vorhanden ist. Dies führt dazu, dass sich auch die 

Menschen, die nicht oder vielmehr noch nicht von Arbeitslosigkeit betroffen sind, bereits 

mit dieser möglichen Situation und ihren Folgen auseinandersetzen. Auch diese 

Entwicklung muss wiederum in den Kontext der sinkenden Sozialausgaben des Staates 

gestellt werden. Dies alles trägt unmittelbar dazu bei, dass bei den Menschen die Angst um 

die eigene Existenz wächst. Diese Angst „ist zu jedem Augenblick in allen Köpfen 

präsent“78, was verdeutlicht, dass Prekarität nicht auf einzelne Teile, Klassen oder 

Schichten der Bevölkerung beschränkt ist. Die Menschen sind nun in der schwierigen 

Lage, ihre unsichere Zukunft unter negativen gegenwärtigen Bedingungen planen zu 

müssen. 

 
Dabei kann die negative Verfassung der Individuen, besonders mentaler Art, als „Ursache 

für die Demoralisierung und Demobilisierung“79 angesehen werden. Dies erscheint 

zunächst widersinnig, lässt sich jedoch Bourdieu zufolge damit begründen, dass rationales 

Handeln und damit verbundene Mobilisierung der Betroffenen nicht möglich sind. 

„Paradoxerweise muss man [...] wenigstens ein Minimum an Gestaltungsmacht über die 

Gegenwart haben“80, um Zukünftiges adäquat bedenken zu können. Da die Individuen von 

anhaltender Unsicherheit bedroht und psychischen Belastungen ausgesetzt sind, krankt 

gewissermaßen die Gesellschaft im Ganzen. Bourdieu sieht gar „jede rationale 

Vorwegnahme der Zukunft und vor allen Dingen jenes Mindestmaß an Hoffnung und 

Glauben an die Zukunft, das für eine vor allem kollektive Auflehnung gegen eine noch so 

unerträgliche Gegenwart notwendig ist“81, als nicht mehr möglich. Hier wird der lähmende 

Charakter des Neoliberalismus deutlich. In Verbindung mit der neoliberalen Weltsicht, die 

ebenfalls ein nach Alternativen suchendes und auf Veränderung ausgerichtetes Denken 

verhindert, schwächt der Neoliberalismus die Bereitschaft, etwas gegen die negative 

Situation zu unternehmen. Die der neoliberalen Weltsicht innewohnende symbolische 

Gewalt trägt daher, wie bereits erwähnt, ihren Teil dazu bei, dass die Gesellschaft nichts 

gegen die für sie negativen Veränderungen und Umbrüche unternimmt. Die neoliberalen 

                                                 
78 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 108. 
79 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 109. 
80 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 109. 
81 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 108. 



-14- 

Praktiken werden als solche nicht durchschaut, weshalb die Situation seitens der 

Gesellschaft nicht infrage gestellt, sondern vielmehr als selbstverständlich wahrgenommen 

wird. Neoliberale Praktiken setzen sich trotz der Missstände weiterhin durch, da die 

Individuen keine andere Sicht auf die Welt haben als die, die ihnen von Politik und 

Wirtschaft angeboten und zudem durch die Medien vermittelt wird. Durch diese 

herrschende Weltsicht erfahren auch die sozialen Ungleichheiten, die laut Bourdieu durch 

den Neoliberalismus verstärkt und gefestigt werden82, eine zusätzliche Rechtfertigung. Die 

Zustände werden auf ein „von den unwandelbaren ,Naturgesetzen’ des Gesellschaftlichen 

regiertes Wirtschaftssystem“83 zurückgeführt und wirken daher unabwendbar. Die 

ökonomischen Zwänge, denen der Einzelne in vielen seiner Lebensbereiche ausgesetzt ist, 

sind es, die „solchen Mechanismen einen schicksalhaften Anstrich geben“84 und die 

Situation unausweichlich erscheinen lassen. Dass es vielmehr die Politik ist, die die 

Rahmenbedingungen für das Zustandekommen dieser Umstände schafft, wird nicht 

erkannt. Man könnte daher die Verbindung herstellen, dass die Individuen auf Grund der 

fehlenden Gestaltungsmacht auch die Alternativen zur neoliberalen Weltsicht nicht 

erkennen, womit ihnen die Deutungsmacht über die Realität vorenthalten bleibt. 

 

3 Wissenschaft als Adressat der Kritik und Forderungen Bourdieus 

Vor diesem Hintergrund ergibt sich eine weitere Dimension der Kritik Bourdieus, die das 

Verhalten von Wissenschaftlern und Intellektuellen betrifft und auf deren mangelnde 

Einflussnahme zielt. Er beschäftigt sich mit der Frage, wie die neoliberale Weltsicht, ihre 

besondere Sprache eingeschlossen, entstanden ist und eine derart ausgeprägte symbolische 

Gewalt entwickeln konnte, die ihr zur Dominanz verhalf. Daher wird im Folgenden 

zunächst auf die Rolle der Wissenschaft eingegangen, die laut Bourdieu an der Produktion 

und Etablierung von Weltbildern maßgeblich beteiligt ist. Die Wirtschaftswissenschaft hat 

demnach die neoliberale Weltsicht erst bereitgestellt. Daraus entsteht Bourdieus Vorwurf 

der Begünstigung und Herbeiführung des gesellschaftlichen Wandels durch das Verhalten 

der Wirtschaftswissenschaft. Aber auch die anderen Disziplinen kritisiert er auf Grund 

ihres passiven Verhaltens. Daran anschließend werden seine Forderungen nach kritischer 

Wissenschaft sowie vermehrter Einflussnahme der Wissenschaftler und Intellektuellen 

geschildert. 

                                                 
82 Stoll, Florian (2009): S. 323. 
83 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 112. 
84 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 59. 



-15- 

3.1 Die Wissenschaft als Produzent von Weltbildern 

Die Welt ist einem beständigen Wandel unterzogen. Dies bedeutet, dass es verschiedene 

Ausprägungen des Realen gibt. Ebenso ist die Sicht auf die Welt variabel, was im 

historischen Vergleich offensichtlich wird. Zwar entwickelten sich zu verschiedenen 

Zeiten verschiedene, zum Teil stark voneinander abweichende Weltbilder, dennoch ist 

jeweils nur eines von ihnen dominierend. Diese Bilder des Realen sind untrennbar mit 

bestimmten Deutungsmustern verbunden. Sie dienen den Menschen zur Wahrnehmung 

sowie Bestimmung ihrer eigenen Position in der Welt, ermöglichen ihnen eine Einordnung 

bestimmter Geschehnisse und haben Einfluss auf ihr Handeln. Ihren Ursprung haben 

Weltbilder und ihre Deutungsmuster seit der Aufklärung hauptsächlich im Bereich der 

Wissenschaft. Sie trägt einen enormen Teil zur Produktion und Etablierung von 

Weltbildern bei. Die Akzeptanz ihrer Erkenntnisse und Aussagen ist sehr groß. Daher kann 

auch die Übernahme und Verbreitung der von ihr erzeugten Weltbilder auf das hohe Maß 

an Autorität und Vertrauen zurückgeführt werden, über das die Wissenschaft in der 

Gesellschaft verfügt. 

 
Im Falle der Weltsicht, die mit der neoliberalen Ideologie einhergeht, kommt der 

Wirtschaftswissenschaft eine besondere Rolle zu. Beispielsweise sind die Erkenntnisse der 

Wirtschaftswissenschaft Grundlage für sich herausbildende Imperative, die zu 

wesentlichen Elementen der neoliberalen Weltsicht werden. Sie breiten sich zusammen mit 

dem neoliberalen Wirtschaftsmodell aus. Bourdieu bezeichnet vor allem den „Imperativ 

des kurzfristigen Profits“ als „Sinn und Zweck des gesamten Systems“.85 Die 

Verwertbarkeit von Erkenntnissen und der Nutzen von Handlungen rücken in den 

Vordergrund, „ungeachtet aller ökologischen und insbesondere menschlichen 

Konsequenzen“86. Der „Imperativ der Flexibilität und der Mobilität“ 87 wird Bourdieu 

zufolge Entscheidungsgrundlage in Unternehmen. Bei beobachtbaren Erfolgen, die auf die 

Berücksichtigung der Imperative zurückgeführt werden, kommt es zu einer 

Verselbstständigung dieser Praxis. Für die Arbeitnehmer ergibt sich daraus laut Bourdieu 

eine permanente Situation der „Unsicherheit und Ungewissheit“88. 

 

                                                 
85 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 168. 
86 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 168. 
87 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 168. 
88 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 168. 



-16- 

Der Beitrag der Wirtschaftswissenschaft zur Etablierung des neoliberalen Weltbilds wird 

gleichermaßen anhand eines umfangreichen Vokabulars ökonomischer Fachtermini 

deutlich. Diese halten vermehrt Einzug in die Sprache und werden, wie beschrieben, 

besonders von der Politik verwendet. Ähnlich verhält es sich mit dem 

Globalisierungsbegriff. Er bereichert das zuvor erwähnte Vokabular ebenfalls. 

Anzumerken ist hier, dass Bourdieu selbst den Begriff Globalisierung in den meisten 

Fällen in Anführungszeichen setzt. Es scheint, als wolle er sich damit von dessen 

inflationärem Gebrauch zur Rechtfertigung bestimmter Umstände oder Maßnahmen 

abgrenzen.89 Hierbei wird deutlich, dass Sprache für Bourdieu einen erheblichen Faktor in 

Bezug auf die erfolgreiche Ausbreitung der neoliberalen Weltsicht darstellt. „Symbolische 

Gewalt äußert sich überwiegend als sprachliche Gewalt – die Sprache ist ihr wichtigstes 

Medium.“90 

 
Damit lässt sich Bourdieus Kritik an der Wirtschaftswissenschaft nachvollziehen, die für 

die Bereitstellung des ökonomischen Vokabulars sorgt. Allein durch die Benennung könne 

das Benannte erzeugt werden.91 Die spezielle Rhetorik der neoliberalen Ökonomie ist 

deshalb für Bourdieu hauptverantwortlich für Akzeptanz und Anerkennung dieser 

Weltsicht.92 „Jedes Sprachsystem ist immer ein Mittel des Ausdrucks, aber zugleich auch 

ein Mittel der Zensur.“93 Diese Aussage Bourdieus verdeutlicht, dass die Dominanz der 

neoliberalen Weltsicht in Verbindung mit ihrem ökonomischen Vokabular alternative 

Sichtweisen verhindert. Daher erscheint ihm besonders in Bezug auf Sprache eine 

Beteiligung Intellektueller und Wissenschaftler anderer Disziplinen als wichtig. Ebenso 

wie das Vokabular der Ökonomie könnte eine andere Sprache „von den Intellektuellen 

systematisch und in Abstimmung auch ins Politische“94 eingebracht werden. Zudem kann 

die gegenwärtig verwendete Sprache kritisch hinterfragt und durchleuchtet werden. Daher 

ist es Bourdieu zufolge nötig, „den Intellektuellen die einzige Macht zu geben, die sie 

fordern dürfen und müssen, nämlich die Macht, eine ständig wirksame Wachsamkeit gegen 

den Missbrauch von Worten, insbesondere von großen Worten auszuüben“95. 

                                                 
89 Vgl. Bourdieu, Pierre (2004a): S. 58. 
90 Schmidt, Robert (2009): S. 233. 
91 Schmidt, Robert (2009): S. 233. 
92 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 205. 
93 Bourdieu, Pierre (1992): S. 19. 
94 Bourdieu, Pierre (1992): S. 107. 
95 Bourdieu, Pierre (1992): S. 163. 



-17- 

Bourdieus Kritik bezieht sich daher auf die Wissenschaftler anderer Disziplinen, die der 

neoliberalen Weltsicht ihrerseits nichts entgegensetzen. Laut Bourdieu sollten sie jedoch 

als wichtige Ideengeber alternativer Weltbetrachtungen fungieren. Auf diese Weise 

könnten sie „dazu beitragen, dem politischen Handeln durch die Überwindung der 

herrschenden Glaubenssätze neue Ziele zu setzen und ihm neue Mittel“96 an die Hand 

geben. Daher ist kritische Wissenschaft, die sich der Aufklärung der herrschenden 

Praktiken und Deutungsmuster verschreibt, eine zentrale Forderung Bourdieus zur 

Bekämpfung der neoliberalen Hegemonie. „Das Leben zu ändern, das heißt also auch, die 

Art und Weise, wie wir über dieses Leben sprechen und denken, zu ändern.“97 Da die 

Wirtschaftswissenschaft als „Königswissenschaft“98 der neoliberalen Welt ihrerseits eine 

entsprechende Sprache bereitstellt, soll dies auch von anderen Disziplinen getan werden. 

„Derjenige, der sagt, was sein wird, trägt dazu bei, dass sein wird, was er sagt.“99 

 
Aus dieser Einschätzung resultiert Bourdieus Optimismus, dass die Möglichkeit zur 

Veränderung der gegenwärtigen Situation besteht. Seine Forderung nach kritischer 

Wissenschaft, die sich der neoliberalen Ideologie in den Weg stellt, wird im Folgenden 

dargestellt. 

 

3.2 Kritische Wissenschaft als Grundlage für ein anderes Denken 

„Gegen diese politische Ordnung kann ein politischer Kampf geführt werden“100, der 

gemäß Bourdieu zunächst der Aufklärung der Bevölkerung über die gegenwärtigen 

Zustände und ihre Hintergründe bedarf. Aus eben dieser Einschätzung resultiert seine 

Kritik an der Wissenschaft. Bourdieu verweist auf die großer Verantwortung der Forscher, 

da sie „durch ihr Schweigen oder ihre aktive Komplizenschaft an der Aufrechterhaltung 

der symbolischen Ordnung mitwirken können“101. An dieser Aussage Bourdieus wird 

deutlich, dass nicht nur tatsächliches Handeln, sondern auch Teilnahmslosigkeit zur 

Ausbreitung der neoliberalen Ideologie und damit der gegenwärtigen Situation beitragen. 

Er verurteilt daher die mangelnde oder gar unterlassene Einflussnahme der Forscher. 

                                                 
96 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 174. 
97 Bourdieu, Pierre (1992): S. 20. 
98 Bourdieu, Pierre (2003): Interventionen 1961-2001. Sozialwissenschaft und politisches Handeln, Band 2: 
 1975-1990. Hamburg: VSA-Verlag, S. 36. 
99 Bourdieu, Pierre (1992): S. 26. 
100 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 112. 
101 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 107. 



-18- 

Er sieht in deren Arbeit nämlich zugleich ein großes Potenzial. So ist die von Bourdieu 

benannte und notwendige Aufklärung Teil des Aufgabengebiets der Wissenschaft. Seine in 

diesem Zusammenhang aufgestellten Forderungen nach kritischer Wissenschaft und 

vermehrter Einflussnahme der Forscher werden daher nun erläutert. 

 
Bourdieu selbst ist der Ansicht, dass besonders Sozialwissenschaftler „nicht neutral oder 

indifferent gegenüber den Kämpfen sein können, in denen über die Zukunft dieser Welt 

entschieden wird“102. Auf Grund der gegebenen Umstände sollen Forscher „ihre 

Zurückhaltung ablegen, um die drängenden Fragen der Zeit mit den Waffen der 

Wissenschaft entschlossen angehen zu können“103. Bourdieu selbst hatte an sich den 

Anspruch, „die Spezialisten davon zu überzeugen [...], öffentlich das Wort zu ergreifen, 

individuell oder kollektiv, zu den großen Problemen, die in ihrer Kompetenz liegen“104. 

Dabei ist er sich durchaus bewusst, dass nicht jeder Forscher zum „Eingreifen außerhalb 

der akademischen Sphäre“105 bereit ist. Dies käme für viele Wissenschaftler einem 

„gefährlichen Verstoß gegen die vielbeschworene und zu Unrecht mit wissenschaftlicher 

Objektivität gleichgesetzte ,Werturteilsfreiheit’“106 gleich. Bourdieus Position zur 

Einflussnahme der Wissenschaft auf den Politikbetrieb erklärt sich am besten anhand 

seiner eigenen Worte: „Doch die Logik meiner Arbeit hat mich dann doch zur 

Überschreitung der Grenzen gebracht, die ich mir im Namen einer bestimmten Vorstellung 

von Objektivität auferlegt hatte und die mir zunehmend wie eine Form von Zensur 

erschienen.“107 Daher ist es für Bourdieu unerlässlich, „dass die Errungenschaften der 

Wissenschaft um jeden Preis in die öffentliche Debatte – wo sie tragischerweise nicht zu 

finden sind – eingebracht werden müssen“108. Aus der Notwendigkeit praktischer 

Anwendung resultiert Bourdieus Rechtfertigung für die Eingriffe der Wissenschaft in das 

Feld der Politik. Die „kritische Energie“109 müsse aus den Universitäten und 

Forschungseinrichtungen herausgeholt werden. Bourdieu zufolge kann es gelingen, dass 

der Forscher bei Eingriffen in das politische Feld „die mit seinem Berufsethos 

verbundenen Werte der Wahrhaftigkeit und Uneigennützigkeit“110 nicht nur berücksichtigt, 

                                                 
102 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 131. 
103 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 17. 
104 Bourdieu, Pierre (1992): S. 141. 
105 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 132. 
106 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 132. 
107 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 193. 
108 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 132f. 
109 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 133. 
110 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 153. 



-19- 

sondern aktiv einbringt. Dabei hält Bourdieu eine „Strategie der Einmischung in die 

Politik, die soweit als möglich den geltenden Regeln des wissenschaftlichen Feldes 

folgt“ 111, durchaus für realisierbar. 

 
In Bezug auf diese Zusammenarbeit von Wissenschaft und Politik kritisiert Bourdieu die 

Elitehochschulen Frankreichs. Diese benennt er als „Schnittstellen zwischen dem Feld der 

Macht und dem Feld der Wissenschaft mit den Intellektuellen“112. Ausschlaggebend für 

Bourdieus kritische Bewertung dieses Umstands ist dabei seine Einschätzung, wonach 

bereits innerhalb der Elitehochschulen bestimmte Weltbilder erzeugt würden und hier auch 

deren „Indoktrinieren (das Eintrichtern, Einhämmern und Einbleuen) stattfindet“113. Die 

Abgänger dieser Schulen sind für ihn „Technokraten“, die mehrheitlich im Staatsdienst 

arbeiten. Bourdieu beschreibt die Tatsache, dass sich die Politik zunehmend auf die 

Meinung dieser wissenschaftlicher Experten stützt, als Herausforderung für die 

Intellektuellen.114 Für ihn ist es daher erwiesen, dass Intellektuelle und Technokraten „im 

Streit stehen um das Monopol, symbolische Darstellungen der sozialen Wirklichkeit zu 

formulieren“115. Bourdieu fordert daher eine kritische Wissenschaft, die den an den 

Elitehochschulen vermittelten Kenntnissen „ein Wissen entgegensetzt, das den Menschen 

und den Wirklichkeiten, mit denen sie konfrontiert sind, mehr Achtung entgegenbringt“116. 

Dies gilt ebenso im Vergleich zur Wirtschaftswissenschaft. Konkret kommt den Forschern 

dabei die Aufgabe zu, „stichhaltige Analysen und innovative Vorschläge“117 auszuarbeiten. 

Sie sollen sich mit den Fragen und Problemen beschäftigen, die Bourdieu zufolge in der 

öffentlichen und politischen Debatte nicht berücksichtigt werden. 

 
„Eine auf die Politologie der Wahlabende reduzierte Gesellschaftswissenschaft“118 reicht 

Bourdieu folglich nicht aus. Er verlangt deshalb nach einer darüber hinausgehenden 

Beteiligung und möchte den „kritischen Intellektuellen (d.h. natürlich kritisch gegenüber 

sich selbst) einen zentralen Platz in den Befreiungskämpfen“119 zuweisen. Durch die 

Autorität, die den Wissenschaftlern und ihren Beiträgen zukommt, können sie den 

                                                 
111 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 158. 
112 Herkommer, Sebastian (2004): S. 48. 
113 Herkommer, Sebastian (2004): S. 48. 
114 Vgl. Bourdieu, Pierre (1992): S. 14. 
115 Bourdieu, Pierre (1992): S. 15. 
116 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 49. 
117 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 48. 
118 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 30. 
119 Bourdieu, Pierre (1992): S. 146. 



-20- 

vermeintlichen Experten ihrerseits als Experten entgegengesetzt werden.120 

Dementsprechend ist „keine Aneinanderkettung von Beweisen, sondern eine Kette von 

Autoritäten“121 hilfreich, soll ein Gegengewicht erreicht werden. Die Ergebnisse kritischer 

Wissenschaft sieht Bourdieu daher als Basis für Veränderungen der gegenwärtigen, 

negativen gesellschaftlichen Situation an: „Jeder Fortschritt in der Erkenntnis der 

Notwendigkeit ist ein Fortschritt in der möglichen Freiheit.“122 

 

3.3 Für eine vermehrte Einflussnahme der Intellektuellen 

„Eine wahrhaftige Demokratie ist ohne wirklich kritische Gegenmacht nicht möglich. Der 

Intellektuelle gehört in vorderster Linie dazu.“123 Diese Einschätzung Bourdieus 

verdeutlicht, weshalb er den Intellektuellen innerhalb seiner Neoliberalismuskritik eine 

besondere Rolle zukommen lässt. Bourdieu will mit ihrer Hilfe „dem Schweigen der von 

einer vermeintlichen Unabwendbarkeit ihres Schicksals gelähmten Ausgegrenzten eine 

Stimme verleihen“124. 

 
Der Intellektuelle ist für Bourdieu zunächst „ein paradoxes Wesen“125. Diese Aussage 

erfolgt auf Grund der allgemeinen Einschätzung, wonach der Intellektuelle zwischen den 

sich gegenüberliegenden Polen Autonomie und Engagement angesiedelt ist.126 Doch laut 

Bourdieu haben sich die Intellektuellen gerade erst „ in und durch Überschreitung dieses 

Gegensatzes herausgebildet“127. Bourdieu geht davon aus, dass die Intellektuellen, zu 

denen er Schriftsteller, Künstler und Wissenschaftler gleichermaßen zählt, einerseits auf 

die Existenz eines autonomen Feldes angewiesen sind. Andererseits treten sie auch aus 

diesem Feld heraus. Sie bringen dann ihre „spezifische Autorität, die sich in diesem Feld 

dank der Autonomie ausbildet, in den politischen Kämpfen“128 zum Einsatz. Bourdieu 

sieht nämlich die Autonomie des Feldes kultureller Produktion innerhalb Europas 

gefährdet.129 „Die gegenüber den ökonomischen Zwängen hart erkämpfte Unab-

                                                 
120 Vgl. Bourdieu, Pierre (2004a): S. 73. 
121 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 74. 
122 Bourdieu, Pierre (1993): S. 44. 
123 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 30. 
124 Herkommer, Sebastian (2004): S. 155. 
125 Bourdieu, Pierre (2004b): Interventionen 1961-2001. Sozialwissenschaft und politisches Handeln, Band 
 3/4: 1988-2001. Hamburg: VSA-Verlag, S. 41; Hervorhebung des Autors. 
126 Vgl. Bourdieu, Pierre (2004b): S. 41. 
127 Bourdieu, Pierre (2004b): S. 41; Hervorhebung des Autors. 
128 Bourdieu, Pierre (2004b): S. 41. 
129 Bourdieu, Pierre (2004b): S. 47. 



-21- 

hängigkeit“130 dieses Feldes ist ebenfalls durch die Etablierung des neoliberalen 

Kapitalismus bedroht. Das kulturelle Feld ist demzufolge von einer neuerlichen 

Ökonomisierung und Kommerzialisierung betroffen.131 Daher fordert Bourdieu eine aktive 

Teilhabe der Intellektuellen, auch in deren eigenem Interesse. Sie müssen sich den 

Herausforderungen stellen, mit denen sie durch die Ausbreitung der neoliberalen Ideologie 

konfrontiert sind. Deshalb sollen sie in den öffentlichen Diskurs eintreten, „um dort die mit 

ihrer Autonomie verbundenen Werte zu behaupten“132 und die Debatte gestalten. Daher 

sind die Intellektuellen, „die sich zu allen Bereichen des öffentlichen Lebens, in denen sie 

kompetent sind, Gehör verschaffen können“133, Adressaten der Forderung Bourdieus. Er 

sieht durch das Eingreifen der Intellektuellen in die öffentliche Debatte eine Bereicherung 

derselben. 

 
In diesem Rahmen spricht Bourdieu von der Notwendigkeit einer „Neudefinition des 

Intellektuellen und seiner politischen Rolle“134. Als Grundlagen für das Eingreifen 

Intellektueller in die öffentliche respektive politische Debatte benennt Bourdieu 

Kompetenz sowie Autonomie.135 Doch auch „Respektlosigkeit gegenüber jeglicher 

Macht“136 gehört für Bourdieu zu einer kritischen Opposition der Intellektuellen. Einen 

derartigen Einfluss betrachtet Bourdieu als gewinnbringend, da „die Logik des 

intellektuellen Lebens, die Logik von Argumentation und Widerlegung“137 im Gegensatz 

zur oft verkürzten Darstellung der Sachverhalte in den Medien steht. Allerdings bedarf 

eine derartige Einflussnahme eines kollektiven Zusammenschlusses, da „die Intellektuellen 

einzeln und in Konkurrenz miteinander“138 nicht wirksam agieren können. Bourdieu 

begreift den engagierten Intellektuellen hierbei also nicht als Vorreiter oder alleinigen 

„Wortführer, der von einer Gruppe dazu ausersehen wurde“139, für sie zu sprechen. Er sieht 

die entscheidende Rolle des Intellektuellen eher innerhalb eines Kollektivs, gemeinsam mit 

weiteren Forschern. Den von der Politik konsultierten Wissenschaftlern „müssen wir die 

Leistungsfähigkeit kritischer Netzwerke entgegensetzen, in denen ,spezifische 

                                                 
130 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 194. 
131 Vgl. Bourdieu, Pierre (2004b): S. 48. 
132 Bourdieu, Pierre (2004b): S. 52. 
133 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 31. 
134 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 30. 
135 Vgl. Bourdieu, Pierre (1992): S. 9. 
136 Bourdieu, Pierre (1992): S. 9. 
137 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 31. 
138 Bourdieu, Pierre (2004b): S. 52. 
139 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 156. 



-22- 

Intellektuelle’ [...] zu einem wahrhaft kollektiven Intellektuellen zusammenfinden“140, 

befindet er deshalb. Das Konstrukt des „kollektiven Intellektuellen“ kann als Bourdieus 

Gegenentwurf zum traditionellen Intellektuellen angesehen werden, der sich zumeist 

einzeln in die öffentliche Debatte einbringt. Demgegenüber bietet das Konstrukt des 

„kollektiven Intellektuellen“ mehrere Vorteile. So können Bourdieus Einschätzung nach 

innerhalb dieses Zusammenschlusses verschiedene Ideen und Meinungen ungehindert 

aufeinandertreffen, die diskutiert werden. Dennoch bleibt gleichzeitig bleibt die 

Autonomie des Einzelnen gewahrt. 

 
Die Formation der Forscher und Intellektuellen innerhalb des Kollektivs hat, wie erwähnt, 

einen netzwerkartigen Charakter. Dieses Netzwerk dient Bourdieu zufolge der 

„Koordination der Forderungen und des Vorgehens, ohne dass damit irgendwelche 

Vereinnahmungsabsichten verbunden wären“ 141. Die Intellektuellen sollen auf diese Weise 

jedoch keinen Gegenpol zu den Programmen der Parteien schaffen. Vielmehr sind sie 

innerhalb eines „interdisziplinären und internationalen kollektiven Forschungs-

dispositivs“142 dafür verantwortlich, konkrete Vorschläge zu erarbeiten. Bourdieu 

schweben dabei besonders im Hinblick auf soziale Bewegungen „neue Kommunikations-

formen zwischen Forschern und politisch Aktiven bzw. eine neue Arbeitsteilung“143 vor. 

Er sieht unschätzbares Potenzial in der Zusammenarbeit von Forschern und Aktivisten, die 

für ihn nicht zu ersetzen ist. Demnach kann nur ein Bündnis zu einem neuen 

„Gesellschaftsentwurf“144 beitragen. Bourdieu gibt jedoch zu, dass, „das Ideal des 

kollektiven Intellektuellen [...] nicht immer leicht umzusetzen“145 sei. 

 

4 Kritische Auseinandersetzung mit Bourdieus Position und seinen Forderungen 

Nach der vorangegangenen Darstellung der Neoliberalismuskritik Pierre Bourdieus und 

seinen in diesem Rahmen formulierten Forderungen erfolgt nun die kritische 

Auseinandersetzung mit seiner normativ gesellschaftstheoretischen Sicht. Es wird 

untersucht, inwiefern seine Einschätzungen und speziell die Forderungen nach kritischer 

Wissenschaft und vermehrter Einflussnahme der Intellektuellen auf die öffentliche Debatte 

aktuell und in Bezug auf die Praxis auch anwendbar sind. Diese Analyse geschieht zum 

                                                 
140 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 155; Hervorhebung des Autors. 
141 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 180; Hervorhebung des Autors. 
142 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 75. 
143 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 76. 
144 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 136. 
145 Bourdieu, Pierre (2004a): S. 21. 



-23- 

einen im Vergleich mit den Annahmen der Kritischen Theorie. Zum anderen wird die 

Bedeutung der Forderungen Bourdieus in der Wissensgesellschaft hinterfragt, da innerhalb 

dieser „neue kommunikative Politikmodelle“. 

 

4.1 Bourdieus Überlegungen im Vergleich mit der Kritischen Theorie 

Die Vertreter der Kritischen Theorie haben eine gesellschaftstheoretische Sicht, die ähnlich 

normativ ist wie die Pierre Bourdieus. Sie bemängeln an der rein positivistisch motivierten 

Vorgehensweise die fehlende „philosophische Selbstvergewisserung“146, die der 

Fokussierung auf die Empirie geopfert wird. Im Gegensatz dazu macht sich die Kritische 

Theorie „sowohl ihren sozialen Entstehungskontext als auch ihren praktischen 

Verwendungszusammenhang ständig bewusst“147. Daher bietet sich die Kritische Theorie 

als Bezugspunkt für eine kritische Analyse der Auffassungen und Forderungen Bourdieus 

an. Bourdieus Diagnose des gesellschaftlichen Wandels als Resultat verwirklichter 

neoliberaler Ideologie kann mit den Überlegungen der Vertreter Kritischer Theorie 

verglichen werden. Sie führen ebenfalls gesellschaftliche Veränderungen auf den 

Kapitalismus zurück. Dennoch finden sich auch Unterschiede in der Argumentation, wie 

genau der Einfluss des Kapitalismus zu bewerten und einzuschätzen ist. In Bezug auf die 

Forderung Bourdieus nach kritischer Wissenschaft als Grundlage für mögliche 

Veränderungen gibt es ebenfalls sowohl Parallelen zur Kritischen Theorie als auch 

abweichende Auffassungen darüber, inwiefern eine Bereitschaft der Menschen zur 

Umgestaltung vorausgesetzt werden kann und muss. Auf die Gemeinsamkeiten und 

Unterschiede zwischen der Position Kritischer Theorie und Bourdieus wird im Folgenden 

gleichermaßen eingegangen. 

 

4.1.1 Der Kapitalismus als Ursache für den Mangel an Vernunft 

Die Kritische Theorie stellt den Gedanken der Vernunft ins Zentrum ihrer Überlegungen. 

Rationalität wird als „im geschichtlichen Prozess selber verankert“148 und daher „historisch 

wirksam“149 aufgefasst. An diesen Grundgedanken schließen drei zentrale Ideen 

                                                 
146 Honneth, Axel (2006): Traditionelle und kritische Theorie. In: Honneth, Axel/Institut für Sozial-
 forschung (Hrsg.): Schlüsseltexte der Kritischen Theorie. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-
 schaften, S. 229. 
147 Honneth, Axel (2006): 229. 
148 Honneth, Axel (2007): Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft der Kritischen 
 Theorie. In: ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie. 
 Frankfurt/M.: Suhrkamp Verlag, S. 30. 
149 Honneth, Axel (2007): S. 29. 



-24- 

systematisch an. Diese sind „das normative Motiv eines vernünftigen Allgemeinen, die 

Idee einer sozialen Pathologie der Vernunft und das Konzept eines emanzipatorischen 

Interesses“150. Anhand dieser Elemente wird zum einen die Situation der Gesellschaft 

analysiert und gedeutet. Zum anderen wird die Möglichkeit der praktischen Überwindung 

der zuvor als negativ beschriebenen gesellschaftlichen Zustände aufgezeigt. 

 
Eine „Gemeinschaft freier Menschen“151 spiegelt dabei den normativen Leitgedanken 

Kritischer Theorie wider. Dies meint eine Gesellschaft, „die in dem Sinn intakt wäre, dass 

sie allen Mitgliedern die „Chance gelingender Selbstverwirklichung gewähren würde“152. 

In diesem Zusammenhang kommt dem ethisch-normativen Motiv eines „vernünftigen 

Allgemeinen“153 eine entscheidende Rolle zu. Es bezeichnet das Ergebnis des Prozesses, 

innerhalb dessen die Vernunft „allgemeine, ,sittliche’ Institutionen schafft, deren 

Berücksichtigung es den Individuen ermöglicht, ihr Leben auf gesellschaftlich anerkannte 

Ziele hin zu entwerfen und damit als sinnvoll zu erfahren“154. Die Vernunft wirkt auf diese 

Weise auf den Bereich des Sozialen. Kommt es zu einer derartigen Ausrichtung an 

generellen Institutionen durch die einzelnen Subjekte, kann die Verwirklichung des 

„vernünftigen Allgemeinen“ in der Gesellschaft als ganzer erfolgen. Das „vernünftige 

Allgemeine“ kann ebenso mit einem „gemeinsamen Guten [...], auf das die Mitglieder der 

Gesellschaft sich rational geeinigt haben müssen, um ihre individuellen Freiheiten 

kooperativ aufeinander beziehen zu können“155, gleichgesetzt werden. 

 
Ein verwirklichtes „vernünftiges Allgemeines“ ist aus Sicht der Vertreter Kritischer 

Theorie daher als Ideal anzusehen. Dementsprechend sind sie sich darüber einig, „dass die 

Ursache für den negativen Zustand der Gesellschaft in einem Defizit an sozialer 

Vernunft“156 begründet liegt. Die gesellschaftliche Situation wird daher nicht auf 

Grundlage fehlender „sozialer Gerechtigkeit, sondern im weiten Sinn an Verletzungen der 

Bedingungen guten oder gelingenden Lebens“157 eingeschätzt. Eine Gesellschaft, in der 

fehlende Orientierung an bestimmten Prinzipien zu verzeichnen ist, wird folgerichtig als 

                                                 
150 Honneth, Axel (2007): S. 56. 
151 Horkheimer, Max (1988): Traditionelle und kritische Theorie. In: Schmidt, Alfred/Schmid Noerr, 
 Gunzelin (Hrsg.): Max Horkheimer. Gesammelte Schriften, Band 4: Schriften 1936-1941. Frankfurt/M.: 
 Fischer Verlag, S. 191. 
152 Honneth, Axel (2007): S. 32. 
153 Honneth, Axel (2007): S. 33. 
154 Honneth, Axel (2007): S. 33. 
155 Honneth, Axel (2007): S. 36. 
156 Honneth, Axel (2007): S. 32. 
157 Honneth, Axel (2007): S. 31. 



-25- 

nicht intakt und „pathologisch“158 bezeichnet. Insofern wird eine Verbindung „zwischen 

den pathologischen Verhältnissen und der Verfassung gesellschaftlicher Rationalität“159 

unterstellt. 

 
Als pathologische Gesellschaft in diesem Sinne betrachten die Vertreter der Kritischen 

Theorie die kapitalistische. Grund dafür ist die Tatsache, dass die Individuen innerhalb 

dieses Systems in den Vordergrund rücken, die Gesellschaft oder auch Gemeinschaft 

hingegen als zweitrangig gilt. Die kapitalistische Praxis führt dazu, dass die Individuen 

sich gegenseitig wie „dinghafte, empfindungslose Wesen“160 wahrnehmen. Im liberalen 

Denken ist altruistisches Verhalten, wie etwa „die Hintansetzung individueller 

Interessen“161 zugunsten der Allgemeinheit nicht berücksichtigt, da nur zweckrationales 

Handeln auf Dauer sozialen Erfolg mit sich bringt. Die liberale Fixierung auf 

individualistische Bestrebungen verhindert auf diese Weise, dass die Einzelnen „einen 

Kern an gemeinsamen Wertüberzeugungen“162 entdecken. Stattdessen stehen nur die 

eigenen Interessen der Individuen im Vordergrund, weshalb das „Verfehlen eines 

vernünftigen Allgemeinen“163 zu verzeichnen ist. Dies wiederum verhindert die 

„Orientierung an einem ,Allgemeinen’ der Selbstverwirklichung“164 und somit auch die 

Kooperation. Eine vernunftorientierte Praxis gemäß Kritischer Theorie erfordert demnach 

„einen höheren Grad an intersubjektiver Übereinstimmung [...], als im Liberalismus 

zugelassen ist“165. Der so entstehende Mangel an Vernunft ist der Grund für die 

ablehnende Haltung der Kritischen Theorie dem Kapitalismus gegenüber. Die 

Vorstellungen des Liberalismus und der Kritischen Theorie bezüglich einer idealen, 

intakten und funktionierenden Gesellschaft sind nicht in Einklang zu bringen.166 Auf 

Grund des Mangels an Rationalität wird die kapitalistische Gesellschaft daher als 

„pathologisch“ bezeichnet. 

 
Hier werden die Parallelen zu Bourdieus Einschätzung der neoliberalen Gesellschaft 

deutlich. Wie bereits geschildert, kritisiert auch er die zentrale Stellung der Individuen 

innerhalb der neoliberalen Wirtschaftsordnung. Seiner Meinung nach bleiben auf Grund 

                                                 
158 Honneth, Axel (2007): S. 31. 
159 Honneth, Axel (2007): S. 32. 
160 Honneth, Axel (2007): S. 45. 
161 Honneth, Axel (2007): S. 38. 
162 Honneth, Axel (2007): S. 38. 
163 Honneth, Axel (2007): S. 41. 
164 Honneth, Axel (2007): S. 39. 
165 Honneth, Axel (2007): S. 38. 
166 Vgl. Honneth, Axel (2007): S. 38. 



-26- 

dessen soziale Aspekte außen vor. Ebenfalls deckungsgleich mit Bourdieus Auffassung ist 

die Einschätzung Habermas’, wonach sich „die Imperative ökonomischer Verwertung 

selbst bis in die Sphären der sozialen Lebenswelt vordringen“167. Zweckrationales Handeln 

und utilitaristische Prinzipien gewinnen an Macht. Daher behindert der Kapitalismus 

Habermas zufolge das „Potenzial kommunikativer Rationalisierung“168 in seiner 

Entfaltung. Dies bedeutet, das das „vernünftige Allgemeine“ nicht als solches deklariert 

wird, da keine Einigung auf gemeinsame Ziele erfolgt. Die individuellen Präferenzen 

stehen zu stark im Vordergrund. Die hier dargelegten Ergebnisse Kritischer Theorie sind 

Bourdieus Einschätzung nach sogar durch die globale Dimension der jetzigen neoliberalen 

Ordnung verstärkt, da die Individuen in weltweiter Konkurrenz zueinander stehen. 

Dadurch wird die Einigung der Subjekte auf ein „vernünftiges Allgemeines“ und die 

mögliche Orientierung daran noch unwahrscheinlicher. Bourdieu würde daher davon 

ausgehen, dass der gegenwärtige Neoliberalismus die negativen Züge und Wirkungen des 

Kapitalismus, wie ihn die Kritische Theorie beschreibt, innerhalb eines nunmehr globalen 

Bezugsrahmens intensiviert. Es bleibt festzuhalten, dass die Kapitalismuskritik dennoch 

sowohl bei den Vertretern der Kritischen Theorie als auch bei Bourdieu das gleiche Muster 

aufweist. 

 
Ebenso wie Bourdieu befassen sich die Autoren Kritischer Theorie mit der Frage, weshalb 

die negativen Zustände nicht öffentlich thematisiert und angeprangert werden. Ihnen 

zufolge liegt ein Paradox vor, wonach ausgerechnet die Umstände selbst dazu beitragen, 

„gerade jene Tatbestände zu verschleiern, die in besonders starkem Maße Anlass zu 

öffentlicher Kritik wären“169. Die Kritische Theorie sieht diese Kausalität durch einen 

„Verblendungszusammenhang“170 ermöglicht. Dieser verhindert, dass die Hintergründe, 

die überhaupt erst zu den Missständen geführt haben, als solche identifiziert und gedeutet 

werden. 

 
Der Anspruch Kritischer Theorie, „Kritik sozialer Missstände mit einer Erklärung der 

Prozesse verknüpfen, die zu deren allgemeiner Verschleierung beigetragen haben“171, muss 

bei den Subjekten ansetzen. Sie müssen über ihre unzureichende Sicht auf die Umstände 

aufgeklärt und darauf aufmerksam gemacht werden, dass diese auf die „Verformung der 

                                                 
167 Honneth, Axel (2007): S. 47. 
168 Honneth, Axel (2007): S. 47. 
169 Honneth, Axel (2007): S. 41. 
170 Honneth, Axel (2007): S. 41. 
171 Honneth, Axel (2007): S. 41. 



-27- 

Vernunft“172 zurückzuführen sind. Dies ist vergleichbar mit Bourdieus Versuch, die 

neoliberale Weltsicht als nur eine mögliche Sicht auf die Welt zu benennen. Auch in seiner 

Deutung erfährt das neoliberale System nur deshalb einen derartig uneingeschränkten 

Zuspruch, weil die Lebensbedingungen als selbstverständlich und normal wahrgenommen 

werden. Diese Auffassung führt er auf die „symbolische Macht“ zurück, die der 

neoliberalen Ideologie und ihrer Weltsicht innewohnt. Sie verhindert, dass die Situation 

infrage gestellt und angezweifelt wird und führt zu einer Art „Schicksalsergebenheit“. Die 

von Bourdieu kritisierte „symbolische Macht“ der neoliberalen Weltsicht entspricht daher 

dem „Verblendungszusammenhang“, den die Kritische Theorie als Ursache für die 

fehlende Anprangerung der Missstände benennt. 

 

4.1.2 Gesellschaftliche Pathologie und ihre Überwindung 

In Bezug auf die Annahmen Kritischer Theorie muss jedoch darauf verwiesen werden, 

dass in der liberalen Ordnung die Vernunft keineswegs gänzlich verschwunden ist. 

Vielmehr kann davon ausgegangen werden, dass der liberale Kapitalismus einen „Mangel 

an gesellschaftlicher Rationalität“173 erzeugt. Es wird angenommen, dass im Kapitalismus 

bestimmte „Praktiken und Denkweisen vorherrschen, die die soziale Nutzbarmachung 

einer geschichtlich bereits ermöglichten Rationalität verhindern“174. Der Zustand der 

Vernunft lässt sich als „pathologische Verformung durch den Kapitalismus“175 

beschreiben, was die Anwendung der Vernunft blockiert. 

 
Die Kritische Theorie stellt fest, „dass die Selbstverwirklichung des Einzelnen nur dann 

gelingt, wenn sie in ihren Zielen [...] mit der Selbstverwirklichung aller anderen 

Gesellschaftsmitglieder verschränkt ist“176. Der Erfolg der Individuen ist innerhalb des 

kapitalistischen Systems allerdings nicht „an die Voraussetzung einer gemeinsamen Praxis 

gebunden“177, was die Existenz einer intakten Gesellschaft verhindert. Hierbei spielt 

nämlich erneut die Vernunft als Basis eine entscheidende Rolle. Ohne „vernünftiges 

Allgemeines“ fehlen den Individuen die übergeordneten Bezugspunkte, an denen sie ihr 

Leben ausrichten können. Somit kann im liberalen Kapitalismus weder tatsächliche 

Selbstverwirklichung stattfinden, noch wird das Ideal einer Gesellschaft erreicht. Der 

                                                 
172 Honneth, Axel (2007): S. 41. 
173 Honneth, Axel (2007): S. 42. 
174 Honneth, Axel (2007): S. 47f. 
175 Honneth, Axel (2007): S. 30. 
176 Honneth, Axel (2007): S. 36. 
177 Honneth, Axel (2007): S. 39. 



-28- 

Kapitalismus bringt somit indirekt eine „soziale Pathologie als Resultat mangelnder 

Rationalität“178 mit sich. Die Individuen streben im kapitalistischen System nach Erfolg, 

können auf Grund fehlender übergeordneter Ziele und Werte aber nie den höchsten Grad 

an Zufriedenheit erlangen, da die Gesellschaft durch derartiges Handeln „krankt“. Das 

soziale Leiden der Einzelnen führt somit zu einer gesamtgesellschaftlichen Pathologie. Die 

„Aufhebung des sozialen Leidens an mangelnder Rationalität“179 ist gemäß Kritischer 

Theorie möglich. Dies begründet sie insofern, als die gesellschaftliche Pathologie durch 

den Kapitalismus hervorgerufen wurde, der selbst sozial erzeugt wurde. Daher gibt es der 

Kritischen Theorie zufolge Alternativen zum gegenwärtigen System, die ihrerseits sozial 

geschaffen werden müssen. Hier liegt eine weitere Übereinstimmung mit Bourdieus 

Einschätzung, dass die neoliberale Ideologie und ihre Weltsicht zugunsten eines anderen, 

gerechteren System grundsätzlich überwunden werden können, vor. 

 
Die Kritische Theorie geht daher auch darauf ein, wie „die Zustände des Unrechts 

praktisch überwunden werden können“180. Zu diesem Zweck muss zunächst gezeigt 

werden, inwiefern dieses Unterfangen „bei aller Verblendung, Eindimensionalität oder 

Fragmentierung“181 gelingen kann. Daher sieht die Kritische Theorie die „Initiierung einer 

kritischen Praxis“182 als wichtigen Bestandteil ihrer Arbeit an. Demnach muss „die 

Perfektion der Gesellschaft Resultat einer Aufklärung durch Analyse sein“183, was den 

Einfluss kritischer Wissenschaft beschreibt. Diese kann gemäß Kritischer Theorie ihren 

Beitrag zur Überwindung der gesellschaftlichen Pathologie leisten. Es findet sich daher 

auch in der Frage, wie die Zustände überwunden werden können, eine Gemeinsamkeit mit 

Bourdieus Beurteilung. Demnach können kritische Wissenschaft und damit verbundene 

Aufklärung eine Umgestaltung des gegenwärtigen Systems und eine andere Weltsicht 

ermöglichen. Dennoch haben die Vertreter Kritischer Theorie und Bourdieu grundlegend 

unterschiedliche Auffassungen, wie weit der Einfluss wissenschaftlicher Erkenntnis reicht. 

Nach Einschätzung der Kritischen Theorie genügen die zur Verfügung gestellten 

Ergebnisse wissenschaftlicher Analyse zur Behebung der gesellschaftlichen Pathologie 

allein nicht aus. Wissenschaftler und Intellektuelle können allenfalls als Impulsgeber 

fungieren. 

                                                 
178 Honneth, Axel (2007): S. 32. 
179 Honneth, Axel (2007): S. 30. 
180 Honneth, Axel (2007): S. 49. 
181 Honneth, Axel (2007): S. 49. 
182 Honneth, Axel (2007): S. 50. 
183 Honneth, Axel (2007): S. 40. 



-29- 

Um nun zu erklären, wie es dennoch zu einer Veränderung der gesellschaftlichen 

Verfassung kommen kann, wird das dritte Element der Kritischen Theorie zur „Reflexion 

der geschichtlich wirksamen Vernunft“184 entfaltet. Ein „emanzipatorisches Interesse“185 

gilt für die Vertreter der Kritischen Theorie als unerlässliche Voraussetzung für die 

praktische Überwindung der gesellschaftlichen Pathologie. Zusätzlich zu 

wissenschaftlicher Aufklärung bedarf es der „kritischen Bereitschaft des Publikums“186, 

die jedoch nicht automatisch vorausgesetzt werden kann. Eben diese Motivation scheint 

Bourdieu zu überschätzen, da er nicht nur die Empfänglichkeit der Individuen für 

wissenschaftliche Erkenntnisse und damit verbundene Aufklärung einfach voraussetzt. Er 

sieht zudem auch die erforderliche Bereitschaft zur Umwälzung der Situation als gegeben 

an. Wissenschaftliche Aufklärung vermag zwar die symbolische Gewalt der neoliberalen 

Weltsicht aufzudecken und somit zu brechen. Die Kenntnis der Hintergründe 

gegenwärtiger Entwicklungen hat aber nicht automatisch die konkrete aktive Teilhabe der 

Individuen zur Folge. Insofern liegt von den Vertretern Kritischer Theorie eine 

detailliertere Argumentation vor, weshalb es dieser Bereitschaft bedarf und wie sie erreicht 

werden kann. 

 
Das Verfehlen des „vernünftigen Allgemeinen“ und damit des gesellschaftlichen 

Idealzustands führt zwar dazu, dass „die Subjekte erkennbar an dem Verlust allgemeiner, 

kommunaler Ziele leiden.“187 Zur Überwindung dieser Situation muss der Kritischen 

Theorie zufolge das „Leiden der Subjekte am Zustand der Gesellschaft“188 zum einen stark 

genug ausgeprägt sein. Zum anderen muss dies bei jedem Einzelnen außerdem „den 

Wunsch nach einer Befreiung von seinem Leiden“189 wecken. Durch die zentrale Rolle der 

Vernunft ist es von Bedeutung, dass Kooperation „nicht aus affektiver Bindung, aus 

Gefühlen der Zugehörigkeit oder Übereinstimmung, sondern aus rationaler Einsicht 

erfolgen“190 soll. Hierbei erweist sich der Aspekt, dass dieselbe Vernunft, an der es durch 

den Kapitalismus mangelt, auch zur Beseitigung ihrer eigenen Verformung beitragen muss, 

als problematisch.191 Die Subjekte müssen ihr „Interesse an der eigenen Gesundung durch 

die Bereitschaft dokumentieren, gegen Widerstand jene rationalen Kräfte zu reaktivieren, 

                                                 
184 Honneth, Axel (2007): S. 56. 
185 Honneth, Axel (2007): S. 56. 
186 Honneth, Axel (2007): S. 50. 
187 Honneth, Axel (2007): S. 34. 
188 Honneth, Axel (2007): S. 51. 
189 Honneth, Axel (2007): S. 53. 
190 Honneth, Axel (2007): S. 39. 
191 Vgl. Honneth, Axel (2007): S. 51. 



-30- 

die durch die individuelle oder gesellschaftliche Pathologie gerade deformiert worden 

sind“192. Diese paradoxe Situation, in der sich die kapitalistische Gesellschaft befindet, 

mag zunächst ausweglos erscheinen. Die Vertreter Kritischer Theorie sind sich dennoch 

darin einig, dass „trotz aller Deformation oder Vereinseitigung der gesellschaftlichen 

Rationalität ein Interesse an der Vervollständigung der Vernunft“193 weiterhin existiert. 

Die Annahmen der einzelnen Vertreter Kritischer Theorie, weshalb ein derartiges Interesse 

vorausgesetzt werden kann, gehen zwar auseinander. Dennoch geht die Kritische Theorie 

von einem „unausrottbaren Kern an rationaler Ansprechbarkeit der Subjekte für die 

Belange der Kritik“194 aus, der dieses Interesse ausmacht. Für die Kritische Theorie 

spiegelt dieses Interesse des Publikums den fruchtbaren Boden wider, auf den die 

aufklärenden Erkenntnisse der Wissenschaft fallen müssen, damit sie tatsächlich zu einer 

praktischen Überwindung der Pathologie beitragen zu können. 

 
Die Kritische Theorie liefert mit ihrer Deutung der gesellschaftlichen Pathologie eine in 

weiten Teilen mit Bourdieus Einschätzung korrespondierende Diagnose. Er geht jedoch 

über die Beurteilung der Kritischen Theorie hinaus, da er die Auswirkungen des 

Kapitalismus durch dessen neoliberale Erscheinungsform der Gegenwart als verstärkt 

betrachtet. Bourdieu kann demzufolge zugesprochen werden, Kritische Theorie unter 

modernen Bedingungen zu betreiben. 

 

4.2 Die Relevanz der Forderungen Bourdieus in der Wissensgesellschaft 

Bourdieus Forderungen nach kritischer Wissenschaft sowie vermehrter Einflussnahme 

durch Wissenschaftler und Intellektuelle können aber auch aus einer praktischen 

Perspektive analysiert werden. Im Folgenden werden sie besonders hinsichtlich ihrer 

Aktualität in modernen Wissensgesellschaften überprüft. Anhand dieser Untersuchung soll 

außerdem geklärt werden, inwiefern die Forderungen praktikabel sind. 

 
Das Konzept der Wissensgesellschaft gewinnt als Selbstbeschreibung der gegenwärtigen 

Gesellschaft zunehmend an Einfluss. Es entsteht aus dem wachsenden Stellenwert von 

Wissen und wissenschaftlicher Erkenntnis in modernen Gesellschaften. In diesem Zug 

kommt es auch zu vermehrter und beschleunigter Produktion von Wissen. Zusätzlich hat 

sich der Zugang zu Wissen enorm verbessert. Er ist durch weltweite Vernetzung und 

                                                 
192 Honneth, Axel (2007): S. 54. 
193 Honneth, Axel (2007): S. 55. 
194 Honneth, Axel (2007): S. 55. 



-31- 

Kommunikation einfacher denn je. Hinsichtlich des Teilbereichs der Politik ergeben sich in 

diesem Kontext gleichermaßen neue Chancen und Herausforderungen. Ausschüsse und 

Kommissionen, denen Wissenschaftler angehören oder in denen zumindest 

wissenschaftliche Erkenntnisse berücksichtigt werden, gibt es seit geraumer Zeit. Doch das 

Verhältnis zwischen Politik, Gesellschaft und Wissenschaft hat sich verändert. Insgesamt 

kann eine „Verwissenschaftlichung der Politik und Gesellschaft“195 diagnostiziert werden. 

Die Politik ist in zunehmendem Maße von Expertenwissen abhängig, da 

Entscheidungsprozesse immer komplexer werden. Die Wissenschaft liefert der Politik aber 

nicht nur das benötigte Fachwissen, sondern dient gleichzeitig der Legitimation politischer 

Entscheidungen.196 Wissen als unerlässlicher Faktor in Bezug auf Wettbewerbsfähigkeit ist 

auf die politische Agenda gelangt.197 Es ist daher auch eine „Politisierung der Wissen-

schaft“198 zu verzeichnen. Bourdieu würde diese Einschätzung sicher unterschreiben. 

Dennoch bezieht er sich hauptsächlich auf den wachsenden Einfluss der Wirtschafts-

wissenschaft, die ihrerseits ökonomisches Wissen nebst Vokabular bereitstellt und 

herangezogen wird, um Entscheidungen zu legitimieren. Dabei lässt er die Relevanz der 

Erkenntnisse anderer Disziplinen, beispielsweise in Bezug auf ökologische Fragen und 

Probleme, außer Acht. Auch diese haben heutzutage einen hohen Stellenwert innerhalb der 

politischen Debatte. Dennoch ist gerade in der Wissensgesellschaft seine Forderung nach 

vermehrter kritischer Wissenschaft unerlässlich. Diese soll gemäß Bourdieu nicht nur im 

Auftrag der Politik forschen und erheben, sondern aufklären und sich einmischen. Wichtig 

ist hierbei jedoch der Aspekt, dass die Wissenschaft von Forschungsgeldern, besonders den 

staatlichen, abhängig ist. Daher muss sie die empirische Auftragsforschung genauso 

betreiben wie die aufklärende. Es muss festgehalten werden, dass auch bei politisch 

initiierter Forschung Erkenntnisse hervorgebracht werden können, die der Politik nicht in 

die Hände spielen, man bedenke nur die Klimadebatte. 

 
Bourdieu kritisiert die „Technokraten“, die an den Elitehochschulen Frankreichs 

ausgebildet werden und der Politik zuarbeiten. Bezüglich anderer Universitäten und 

Bildungseinrichtungen thematisiert er nur die zunehmende Zahl der Studenten und 

Absolventen im Zuge der Bildungsexpansion, wie sie in Frankreich und in Deutschland 

                                                 
195 Martinsen, Renate (2010): Politik: Demokratisierung von Expertise. In: Engelhardt, Anina/Kajetzke, 
 Laura (Hrsg.): Handbuch Wissensgesellschaft. Theorien, Themen und Probleme. Bielefeld: transcript, S. 
 114. 
196 Martinsen, Renate (2010): S. 115. 
197 Martinsen, Renate (2010): S. 114. 
198 Martinsen, Renate (2010): S. 116. 



-32- 

stattgefunden hat. Daraus folgert er lediglich eine „Inflation und die daraus folgende 

Entwertung der Bildungsprädikate“199. Die offensichtliche Tatsache, dass damit 

einhergehend auch mehr Menschen in der Gesellschaft über eine wissenschaftliche 

Ausbildung verfügen, lässt er im Hinblick auf seine Forderung außer Acht. Gerade dieser 

Umstand ist jedoch entscheidend in Bezug auf das innerhalb der Gesellschaft verbreitete 

und verfügbare Wissen. 

 
Die enorme Verbreitung und schnelle Verfügbarkeit wissenschaftlicher Erkenntnisse hat 

außerdem zunehmend Einfluss auf weitere gesellschaftliche Teilbereiche. Neben der 

bereits erwähnten „Verwissenschaftlichung der Gesellschaft“ findet daher auch eine 

„Vergesellschaftung der Wissenschaft“200 statt. Der Gesellschaftsbezug des wissen-

schaftlichen Wissens und seine Relevanz nehmen daher gleichermaßen zu. In Verbindung 

mit dieser Entwicklung wird zudem die Frage aufgeworfen, „wessen Wissen bedeutsam 

ist“201. Dies gilt auch und gerade hinsichtlich der Politik, die sich auf Expertenmeinungen 

stützt. Da es auf Grund der wachsenden Zahl an Akademikern mehr dieser Experten gibt, 

verlangen mehr Menschen nach Teilhabe. Dies kann die öffentliche Debatte insofern 

bereichern, als sich auch Wissenschaftler untereinander nicht in allen Punkten einig sind. 

 
In diesem Zusammenhang gibt es Entwicklungen, die über die Forderungen und 

Überlegungen Bourdieus zum Einfluss der Wissenschaftler und Intellektuellen 

hinausgehen. Die Politik sieht sich beispielsweise verstärkt mit der Forderung nach 

ausgedehnter politischer Partizipation seitens der Bevölkerung konfrontiert. Sowohl 

Akademiker als auch Nichtwissenschaftler möchten außerhalb der Wahlen mitreden und 

mitentscheiden. Daraus entstehen neuartige Ansätze zur Einbeziehung der Bürger in 

politische Entscheidungsprozesse. Der soziale Umgang mit Wissen rückt in den 

Vordergrund und kann zu einer „Demokratisierung von Expertise“202 beitragen. „Neue 

kommunikative Politikmodelle“203 beziehen neben Wissenschaftlern und deren Erkennt-

nissen auch Laien mit ein. „Normalbürger“ und gesellschaftliche Gruppen können 

ebenfalls eine Art Expertenstatus erhalten, verfügen sie doch über reale Erfahrungen und 

Kontextkenntnis, die die Wissenschaft in dieser Form nicht bereitstellen kann. Hier wird 

deutlich, dass es innerhalb der Wissensgesellschaft nicht zwangsläufig der Intellektuellen 

                                                 
199 Bourdieu, Pierre (1992): S. 34. 
200 Martinsen, Renate (2010): S. 116. 
201 Martinsen, Renate (2010): S. 120. 
202 Martinsen, Renate (2010): S. 119. 
203 Martinsen, Renate (2010): S. 121. 



-33- 

als Vorreiter einer sozialen Bewegung bedarf, wie Bourdieu es fordert. Diese Anhörung 

der Bürger geht vielmehr über Bourdieus Forderung hinaus. Die Erfahrungen der Bürger 

finden direkten Einzug in die Institutionen und fließen nicht nur in sozialen Bewegungen 

mit ein. 

 
Durch diese Kooperation von Politik, Wissenschaft und Bürgern werden verschiedene 

Effekte erzielt: Einerseits steigt die Reformbereitschaft des Staates, andererseits erhöht 

sich die Akzeptanz der Politik seitens der Bürger, da eine willkürlich erscheinende 

Dezisionspraxis vermieden wird.204 Die neuen kommunikativen Politikmodelle „führen 

unverkennbar zu einer Vervielfältigung von Expertise in umkämpften wissensbasierten 

Politikfeldern“205. Somit haben politische Entscheidungen eine Fülle verschiedenster 

wissenschaftlicher Erkenntnisse und Erfahrungen als Grundlage. Wichtig ist jedoch die 

Feststellung, dass diese Verwissenschaftlichung zwar zu mehr Demokratie führen kann, 

jedoch gleichzeitig keine direkten Rückschlüsse auf die Qualität dieser Demokratie 

zulässt.206 Neu an einem derart kommunikativen Politikstil ist die Tatsache, dass keine 

Gegenüberstellung von Staat und Bürgern erfolgt, sondern vielmehr ein horizontaler 

Diskurs eingegangen wird. Selbstverständlich darf dabei nicht außer Acht gelassen werden, 

dass die Politik dennoch das letzte Wort bei Entscheidungen hat und Konsens nicht 

zwangsläufig erzielt wird. Durch die Anhörung der Bürger und Wissenschaftler nimmt die 

Politik bewusst eine gewisse Machteinschränkung in Kauf, die langfristig dem Machterhalt 

dienen soll.207 Trotz aller Vorzüge des kommunikativen Politikstils gibt es auch 

Problematiken, beispielsweise im Hinblick auf die derzeit mangelnde Verbindlichkeit der 

Entscheidungen der „Runden Tische“. Diese Unzulänglichkeit bedarf einer raschen 

Klärung, um negative Auswirkungen auf die eigentlich gesteigerte Akzeptanz der Politik 

zu vermeiden.208 Unklar ist auch der Legitimationsanspruch der Beteiligten, da sie kein 

demokratisches Mandat haben. Wer wählt die Teilnehmer und gesellschaftlichen Gruppen 

aus, vor welchem Hintergrund geschieht dies, mit welcher Wirkung auf die 

Nichtbeteiligten? Dies ist eine zentrale Streitfrage und Herausforderung im 

Zusammenhang mit Entscheidungen innerhalb „kommunikativer Politikmodelle“209. 

                                                 
204 Martinsen, Renate (2010): S. 121. 
205 Martinsen, Renate (2010): S. 123. 
206 Martinsen, Renate (2010): S. 123. 
207 Martinsen, Renate (2010): S. 119. 
208 Martinsen, Renate (2010): S. 124. 
209 Martinsen, Renate (2010): S. 124. 



-34- 

Zudem kann der Staat weiterhin „hoheitlich entscheiden“210, d.h. ohne Einbeziehung 

gesellschaftlicher Gruppen oder auch Wissenschaftler in den Entscheidungsprozess, was er 

sich in seinem Teilsystem nicht nehmen lassen wird. 

 
Die von Bourdieu geforderte Transformation der neoliberalen Gesellschaft kann nicht 

ausschließlich durch Aufklärung der Bevölkerung erzielt werden, die zu einem Wandel im 

Denken und Handeln führt. Die konkrete Arbeit von Wissenschaftlern, sozialen 

Bewegungen und Normalbürgern gleichermaßen muss vielmehr „auf die bestehenden 

institutionellen Strukturen“211 zurückgreifen und direkt im Inneren des Politikbetriebs 

ansetzen. Auf Grund der noch bestehenden Problematiken und ungeklärten Fragen können 

kommunikative Politikmodelle zwar nicht als alleinige Alternative, wohl aber als 

Ergänzung und Fortführung des von Bourdieu geforderten Netzwerks aus Intellektuellen 

angesehen werden. In diesem Zusammenhang ist allerdings die Forderung Bourdieus nach 

kritischer Wissenschaft wichtiger und aktueller denn je. Auf Grundlage der wissen-

schaftlichen Erkenntnisse würden, wie es Bourdieu vorschwebt, konkrete Ziele formuliert 

werden, über deren Verwirklichung innerhalb der kommunikativen Strukturen verhandelt 

und diskutiert werden würde. Zumindest (zunächst einmal) auf nationaler Ebene scheint es 

nicht praktikabel, ein Kollektiv aus Wissenschaftlern und Intellektuellen sprechen zu 

lassen. Dies reicht nicht mehr aus, da auch nichtakademische Bürger Partizipations-

ansprüche erheben. Dennoch kann das von Bourdieu geforderte Netzwerk der „kollektiven 

Intellektuellen“, besonders im internationalen Rahmen, von nennenswertem Nutzen sein. 

Bei einer ausreichend großen Zahl an Beteiligten, die sich zu gesellschaftlichen Themen 

und Problemen äußern, würde es zwangsläufig die Aufmerksamkeit der Politik und der 

Medien auf sich ziehen. 

 
5 Schlussbetrachtung 

Die Forderung Bourdieus nach kritischer Wissenschaft als Grundlage für vermehrte 

Einflussnahme der Wissenschaftler und Intellektuellen auf die öffentliche Debatte wurde 

auf ihre Aktualität und praktische Anwendbarkeit hin analysiert. Diese Untersuchung am 

Beispiel Kritischer Theorie sowie am Konzept der Wissensgesellschaft hat verschiedene 

Ergebnisse hervorgebracht, die im Folgenden nochmals kurz zusammengefasst werden. 

 

                                                 
210 Martinsen, Renate (2010): S. 125. 
211 Herkommer, Sebastian (2004): S. 155. 



-35- 

In der Gegenüberstellung mit den Annahmen und Einschätzungen Kritischer Theorie 

haben sich eine Reihe von Gemeinsamkeiten und Parallelen ergeben. Die Grundannahme, 

wonach der liberale Kapitalismus und die mit ihm verbundene Fokussierung auf die 

Individuen negative Auswirkungen auf die Gesellschaft hat, ist bei Bourdieu und den 

Vertretern Kritischer Theorie deckungsgleich. Eine weitere Übereinstimmung findet sich 

in der Einschätzung, wonach die gegenwärtige Situation der Gesellschaft verändert werden 

kann, da sie sozial erzeugt wurde und es Alternativen dazu gibt. Als wichtigen Faktor in 

diesem Unterfangen betrachten sowohl Kritische Theorie als auch Bourdieu die 

Wissenschaft, die besonders in Bezug auf die symbolische Gewalt von Sprache und 

herrschenden Weltbildern Aufklärung betreiben kann und soll. Dennoch gibt es einige 

Abweichungen. Die gesellschaftliche Pathologie ist laut Kritischer Theorie indirekt auf den 

Kapitalismus zurückzuführen, da dieser zunächst für den Verlust vernunftorientierter, 

gesamtgesellschaftlicher Ziele verantwortlich gemacht wird. Dieser Umstand erzeugt das 

soziale Leiden des Einzelnen und die Pathologie der Gesellschaft. Und auch hinsichtlich 

der Frage, wie weit der Einfluss wissenschaftlicher Erkenntnis zur Behebung der 

gesellschaftlichen Zustände reicht, gibt es Unterschiede. Für die Vertreter Kritischer 

Theorie ist die Aufklärung über die Situation nur als Impuls zu verstehen, der der 

Aufnahmebereitschaft der Menschen bedarf. Diese setzt Bourdieu schlicht als gegeben 

voraus und scheint die Motivation zur aktiven Teilhabe damit zu überschätzen, was die 

Durchführbarkeit seiner Forderung einschränkt. Die Kritische Theorie liefert daher eine 

detailliertere Argumentation, weshalb es dieser Bereitschaft bedarf und wie sie zu 

erreichen ist. Es kann dennoch behauptet werden, dass die Kritische Theorie mit ihrer 

Deutung der gesellschaftlichen Zustände eine in weiten Teilen mit Bourdieus Einschätzung 

übereinstimmende Diagnose liefert. Bei Bourdieu kommt jedoch hinzu, dass er die 

Auswirkungen des Kapitalismus durch dessen gegenwärtige neoliberale Gestalt und die 

globale Dimension als verstärkt betrachtet. Insofern lässt sich sagen, dass Bourdieu 

gewissermaßen Kritische Theorie unter modernen Bedingungen betreibt. 

 
Die Untersuchung der Position Bourdieus anhand des Konzeptes der Wissensgesellschaft 

hingegen hat verdeutlicht, dass es aktuelle Entwicklungen gibt, die über seine Forderungen 

hinausgehen. Zunächst kann davon ausgegangen werden, dass Wissen und Wissenschaft 

einen zunehmend wachsenden Stellenwert innerhalb der Gesellschaft und all ihren 

Teilbereichen haben. Der Zugang zu Wissen ist deutlich vereinfacht und es gibt mehr 

Menschen, die über eine wissenschaftliche Ausbildung verfügen. Dies hat zur Folge, dass 



-36- 

mehr Menschen politische Teilhabe beanspruchen und ihr Wissen in die Debatte 

einbringen wollen. Das Netzwerk „kollektiver Intellektueller“, das Bourdieu vorschwebt, 

ist daher nicht allein ausreichend. Vielmehr kann durch „neue kommunikative 

Politikmodelle“ eine Einbeziehung von Wissenschaftlern, „Normalbürgern“ und 

gesellschaftlichen Gruppen gleichermaßen erzielt werden, was zu einer „Demokratisierung 

von Expertise“ führt. Dennoch ist gerade bezüglich der Aktualität der Forderung Bourdieus 

anzumerken, dass kritische Wissenschaft wichtiger ist denn je, bedenkt man den 

wachsenden Einfluss der Wissenschaft auf die gesamte Gesellschaft. Kritische 

Wissenschaft in Bourdieus Sinn ist daher auch weiterhin unerlässlicher Faktor hinsichtlich 

der Erkenntnisse, auf deren Grundlage politische und gesellschaftliche Ziele und 

Forderungen formuliert werden. Ein Netzwerk aus Wissenschaftlern könnte hingegen eher 

dazu beitragen, durch die große Zahl an Beteiligten und deren Autorität die nötige 

Aufmerksamkeit in Politik und Medien zu erlangen. 

 
Wichtig ist jedoch festzuhalten, dass sich Bourdieus Aussagen hauptsächlich auf 

Westeuropa, teilweise auf die USA beziehen. Der Entstehungskontext seiner Forderungen 

und somit seine Sichtweise sind eurozentristisch, obwohl er selbstverständlich die globale 

Dimension des Neoliberalismus nicht außer Acht lässt. Daher haben die Ergebnisse dieser 

Arbeit ebenfalls einen beschränkten Geltungsanspruch innerhalb dieses Bezugsrahmens. 

 
Daraus resultiert gleichzeitig ein Anstoß zu weiterer Forschung bezüglich der 

Verwirklichung der neoliberalen Ideologie außerhalb dieses Bereichs. Besonders in 

Staaten, die sich derzeit politisch und wirtschaftlich im Umbruch befinden, könnte eine 

Analyse des sich eventuell etablierenden neoliberalen Wirtschaftsmodells und der mit ihm 

verbundenen Weltsicht ähnliche oder gar gegenläufige Entwicklungen aufzeigen. 

Außerdem gibt es Anlass zu weiteren Untersuchungen infolge der nach Bourdieus Tod 

vollzogenen Expansion der Neuen Medien. Das Internet und die sozialen Netzwerke mit 

ihren Millionen Nutzern bieten, auch im Kontext einer sich etablierenden 

Wissensgesellschaft, neue Möglichkeiten der internationalen Zusammenarbeit zwischen 

Forschern und sozialen Bewegungen gleichermaßen über alle Grenzen hinweg. Die damit 

verbundenen Chancen und neuartigen Herausforderungen für wissenschaftliche Forschung 

sowie Einflussnahme auf das Zeitgeschehen gilt es näher zu analysieren. Möglicherweise 

führt dies zu einer Weiterentwicklung oder Neukonzeption der Arbeiten und Forderungen 

Bourdieus. 



-37- 

Literaturverzeichnis 

 

Bourdieu, Pierre (1991): Sozialer Raum und „Klassen“. Leçon sur la leçon. Zwei 
 Vorlesungen. 2. Aufl. Frankfurt/M.: Suhrkamp Verlag. 
 
Bourdieu, Pierre (1992): Die verborgenen Mechanismen der Macht. In: Steinrücke, 
 Margareta (Hrsg.): Schriften zu Politik & Kultur 1. Hamburg: VSA-Verlag. 
 
Bourdieu, Pierre (1993): Soziologische Fragen. Frankfurt/M.: Suhrkamp Verlag. 
 
Bourdieu, Pierre (2003): Interventionen 1961-2001. Sozialwissenschaft und politisches 
 Handeln, Band 2: 1975-1990. Hamburg: VSA-Verlag. 
 
Bourdieu, Pierre (2004a): Gegenfeuer. In: Schultheis, Franz/Pinto, Louis (Hrsg.): Édition 
 discours. Klassische und zeitgenössische Texte der französischsprachigen Human-
 wissenschaften, Band 37. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft mbH. 
 
Bourdieu, Pierre (2004b): Interventionen 1961-2001. Sozialwissenschaft und politisches 
 Handeln, Band 3/4: 1988-2001. Hamburg: VSA-Verlag. 
 
Fröhlich, Gerhard/Rehbein, Boike/Schneickert, Christian (2009): Kritik und blinde 
 Flecken. In: Fröhlich, Gerhard/Rehbein, Boike (Hrsg.): Bourdieu-Handbuch. Leben – 
 Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. Metzler, S. 401-407. 
 
Groh, Olaf (2002): Neoliberalismus als hegemoniales Projekt. Zur Erklärungskraft der 
 politischen Soziologie Pierre Bourdieus. In: Bittlingmayer, Uwe H./Eickelpasch, 
 Rolf/Kastner, Jens/Rademacher, Claudia (Hrsg.): Theorie als Kampf? Zur politischen 
 Soziologie Pierre Bourdieus. Opladen: Leske + Budrich, S. 197-224. 
 
Herkommer, Sebastian (2004): Metamorphosen der Ideologie. Zur Analyse des 
 Neoliberalismus durch Pierre Bourdieu und aus marxistischer Perspektive. Hamburg: 
 VSA-Verlag. 
 
Honneth, Axel (2006): Traditionelle und kritische Theorie. In: Honneth, Axel / Institut für 
 Sozialforschung (Hrsg.): Schlüsseltexte der Kritischen Theorie. Wiesbaden: VS Verlag 
 für Sozialwissenschaften, S. 229-232. 
 
Honneth, Axel (2007): Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft 
 der Kritischen Theorie. In: ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart 
 der Kritischen Theorie. Frankfurt/M.: Suhrkamp Verlag, S. 28-56. 
 
Horkheimer, Max (1988): Traditionelle und kritische Theorie. In: Schmidt, Alfred/Schmid 
 Noerr, Gunzelin (Hrsg.): Max Horkheimer. Gesammelte Schriften, Band 4: Schriften 
 1936-1941. Frankfurt/M.: Fischer Verlag, S. 162-225. 
 
Kastner, Jens (2002): „Fleischgewordene Höllenmaschine“. Staatlicher Rassismus als 
 neoliberale Politik. In: Bittlingmayer, Uwe H./Eickelpasch, Rolf/Kastner, 
 Jens/Rademacher, Claudia (Hrsg.): Theorie als Kampf? Zur politischen Soziologie 
 Pierre Bourdieus. Opladen: Leske + Budrich, S. 319-644. 



-38- 

Mackert, Jürgen (2006): Die Macht des Neoliberalismus und das Schicksal des Staates. 
 Kritische Anmerkungen zu Pierre Bourdieus zeitdiagnostischen Eingriffen. In: Florian, 
 Michael/Hillebrandt, Frank (Hrsg.): Pierre Bourdieu: Neue Perspektiven für die 
 Soziologie der Wirtschaft. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 197-220. 
 
Martinsen, Renate (2010): Politik: Demokratisierung von Expertise. In: Engelhardt, 
 Anina/Kajetzke, Laura (Hrsg.): Handbuch Wissensgesellschaft. Theorien, Themen und 
 Probleme. Bielefeld: transcript, S. 113-126. 
 
Schmidt, Robert (2009): Symbolische Gewalt. In: Fröhlich, Gerhard/Rehbein, Boike 
 (Hrsg.): Bourdieu-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. 
 Metzler, S. 231-234. 
 
Steinrücke, Margareta (2004; Hrsg.): Pierre Bourdieu. Politisches Forschen, Denken und 
 Eingreifen. Hamburg: VSA-Verlag. 
 
Stoll, Florian (2009): Gegen den Neoliberalismus. In: Fröhlich, Gerhard/Rehbein, Boike 
 (Hrsg.): Bourdieu-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: Verlag J. B. 
 Metzler, S. 319-326. 
 
Schui, Herbert/Blankenburg, Stephanie (2002): Neoliberalismus: Theorie, Gegner, Praxis. 
 Hamburg: VSA-Verlag. 
 
Schwingel, Markus (2009): Pierre Bourdieu zur Einführung. 6., ergänzte Aufl. Hamburg: 
 Junius Verlag GmbH. 
 



-39- 

Eigenständigkeitserklärung 

 

Hiermit versichere ich, dass ich die vorgelegte Bachelorarbeit eigenständig und ohne 

fremde Hilfe verfasst, keine anderen als die angegebenen Quellen verwendet und die den 

benutzten Quellen entnommenen Passagen als solche kenntlich gemacht habe. 

 

 

München, 11. Juli 2011 




