Bildung als Freiheitsrecht —

eine kritische Bilanz des neueren sozialethischen Bildungsdiskurses

Axel Bernd Kunze (Bonn)

Bildung gehort nicht zu den klassischen Gegenstandsbereichen der Sozialethik. Ein Grund
diirfte im personalen Charakter der Bildung zu suchen sein, der sich vordergriindigen
strukturethischen Uberlegungen zunéchst einmal verschlieBt. Die ethische Reflexion iiber die
padagogische Beziehung ist vorrangig eine individualethische Aufgabe, die ihren Ort in einer
eigenen padagogischen Bereichsethik hat. Erst in jiingerer Zeit beginnt sich ein eigenstdndiger
sozialethischer Bildungsdiskurs herauszubilden. Nicht selten wird dabei zur Begriindung auf
die Sozialstaatsdebatte, auf sozialwissenschaftliche Theorien sozialer Exklusion oder auf den
wissensgesellschaftlichen Diskurs Bezug genommen. Bildung wird aus sozialethischer
Perspektive als neue ,,soziale Frage des 21. Jahrhunderts® (Heimbach-Steins 2005, 51), als
,Medium gesellschaftlicher Beteiligung* (Filipovi¢ 2009, 170") oder als Menschenrecht (vgl.
z. B. Heimbach-Steins/Kruip/Kunze 2007. 2009) begriffen. Die hier genannten
Argumentationsfiguren mogen exemplarisch fiir die gegenwértig sich neu entwickelnde

Sozialethik der Bildung stehen, weitere lieen sich finden.

Teil I: Bestandsaufnahme

1. Bildung gerit in eine Stellvertreterrolle

Alle drei genannten Zuschreibungen sind sozialethisch zundchst einmal plausibel, auch wenn
iber die damit verbundenen Gesellschaftskonzepte, die ihnen zugrundeliegenden
sozialpolitischen Diagnosen oder die daraus abgeleiteten bildungspolitischen Konsequenzen
im Detail keinesfalls Einigkeit besteht. Niemand wird ernsthaft bestreiten konnen, dass ein

gelingender Bildungsprozess individuell eine wichtige Voraussetzung fiir die Beteiligung am

' Im Original kursiv hervorgehoben.



sozialen Leben, fiir wirtschaftliche Selbstdndigkeit oder berufliche Tiichtigkeit darstellt und
dass Staat, Gesellschaft und Volkswirtschaft auf ein funktionierendes Bildungssystem
angewiesen sind. SchlieBlich wurde die Schule eingerichtet, ,,um die Gesellschaft von
Bildungsaufgaben zu entlasten, die sie im Erwerbsbereich nicht selbst hervorbringt, die aber
fiir den Erwerbsbereich notwendig sind. Der Erwerbsbereich lebt von Voraussetzungen, die er
selbst nicht herstellt.“ Das Bildungswesen ist Bedingung fiir das Funktionieren anderer
gesellschaftlicher Praxis, ohne dass es allerdings in deren Zwecken aufgeht: ,,Vielmehr ist es
der Sinn von Schule, die nachwachsende Generation zu befdhigen, ihr Leben kiinftig
selbstdndig sinnvoll zu gestalten, wozu zwar auch, aber nicht nur das Erwerbsleben gehort*
(beide Zitate: Ladenthin 2000, 17).

Zugleich wird aber auch eine Gefahr sichtbar, die dann drohen kann, wenn die genannten
sozialethischen Zugriffe auf Bildung isoliert betrachtet werden. Es wird zwar in allen Fallen
von ,Bildung“ gesprochen, doch gerdt diese schnell in eine Stellvertreter- oder
Vermittlerrolle. Der Zugriff erfolgt zunichst einmal nicht vorrangig iiber die Bedeutung,
welche Bildung fiir die individuelle Lebensorientierung besitzt. Bildung wird vielmehr als
Schliissel, Medium oder Instrument fiir soziale Sicherheit, wirtschaftliche Unabhéngigkeit,
gesellschaftliche Teilhabe, gelingende Integration, Anerkennung und Inklusion oder auch fiir
die Verwirklichung anderer Beteiligungs- und Sozialrechte betrachtet. Mehr oder weniger
explizit liegt all diesen Zugriffen die Annahme zugrunde, dass die Bedeutung von Bildung fiir
die Funktionsweise spdtmoderner, globalisierter, wissensbasierter und nicht zuletzt auch
beschleunigter Gesellschaften im Vergleich zu fritheren Gesellschaftsformationen deutlich
zugenommen habe.

So gehen Theoretiker der Wissensgesellschaft davon aus, dass wissensbasierte
Dienstleistungen sowie der Austausch von und der Zugriff auf Information fiir die
Wirtschaftskraft eines Landes immer entscheidender wiirden. Zudem verschiebe sich der
Wertanteil innerhalb der Produktion: von den Arbeits- und Materialkosten hin zum
eingesetzten Wissen und der notwendigen Expertise (vgl. Filipovic 2007, 27 — 60).
,» Wissensproduktion und ,,Innovation®, was immer darunter im Detail verstanden wird, seien
heute die bestimmenden Produktionsfaktoren. Folgt man dieser Gesellschaftsbeschreibung,
liegt eine Konsequenz geradezu auf der Hand: Vermittlung von Wissen, zumal unter den
Bedingungen des demographischen Wandels, wird volkswirtschaftlich zum entscheidenden
Wettbewerbsfaktor.

Damit wird an dieser Stelle ein nicht unwichtiger Blickwechsel vollzogen: vom sich

bildenden oder lernenden Subjekt hin zum lernbereiten, anpassungsfihigen und flexibel



einsetzbaren Objekt im Prozess der Wissensvermittlung. Anpassungsfihigkeit und
Anderungsbereitschaft werden die entscheidenden Kompetenzen: ,JIndem Lernfihigkeit
dadurch bestimmt wird, dass dnderungsbereit und nicht normativ erwartet wird, vollzieht das
Erziehungssystem auch die wissensgesellschaftliche Entwicklung mit. Von der Priifung von
Geltungsanspriichen, einer Kritik der bestehenden Verhiltnisse und einer Widersténdigkeit
des Subjekts ist an dieser Stelle bezeichnenderweise nicht mehr die Rede. Die herrschenden
gesellschaftlichen Anspriiche werden schlechthin als Lernanldsse tibernommen: ,,Im Kontext
von Kompetenzen geht es nun bei Lehr- und Lerninhalten nicht mehr — wie in der
Bildungstheorie — um einen inneren Wert der Inhalte, sondern um die Frage nach ihrer
Bedeutung fiir das Lernen des Lernens zur Bewiltigung einer wissensgesellschaftlichen
Zukunft® (beide Zitate: Filipovi¢ 2007, 89).

Aufgabe der Sozialethik wire es dann, ethische Vorschlidge zur Gestaltung jener strukturellen
Rahmenbedingungen und Voraussetzungen zu machen, welche die Vermittlung von Wissen
gesellschaftlich ermoglichen und dem Einzelnen den Raum eréftnen, sich Wissen anzueignen.
Bestehende Strukturen unter Gerechtigkeitskriterien auf ihre Lebensdienlichkeit hin zu
befragen und entsprechend an solchen Strukturen oder gesellschaftlichen Verhiltnissen Kritik
zu iben, die sich als freiheitsfeindlich erweisen, ist zu Recht eine zentrale sozialethische
Aufgabe. Eine Sozialethik der Bildung, welche die Personalitit des Menschen ernstnimmit,

kann allerdings nicht dabei stehenbleiben.

2. Bildung wird reduziert auf die Passung zwischen Person und Sozialstruktur

Wird der Zusammenhang von Bildung und Ethik allein auf seine &uBlere soziale Form
reduziert und werden nur die Strukturen, Institutionen und Organisationsformen der Bildung,
also vorrangig deren transitive Seite, in den Blick genommen, fillt zweierlei aus: die
Anspriiche des Individuums und die ethische Qualifizierung der Bildungsinhalte (die somit
auch nicht einfach als Bildungsgehalte zu bezeichnen wéren). Bildung liefe Gefahr, allein auf
Sozialisation verkiirzt zu werden. Das ethisch relevante Problem sozialer Teilhabe wiirde
reduziert auf ein Problem der Passung zwischen Person und Sozialstruktur. Bildung wiirde, in
dieser Richtung weitergedacht, zunehmend zum Selbstmanagement, also zu einem Prozess, in
dem der Einzelne sein Selbst an den Bediirfnissen der Gesellschaft oder des Marktes

ausrichtet.



Dies hitte bildungsethisch keineswegs geringe Folgen. Zwar wiirde eine dergestalt
konzipierte Sozialethik der Bildung weiterhin den Anspruch erheben, ethische Kritik an die
bestehenden gesellschaftlichen Strukturen, Institutionen und Regelsysteme zu adressieren, sie
bliebe aber im Letzten die Antwort schuldig, wer eigentlich der Urheber dieser Kritik sein
soll. Wenn Bildung sozialethisch auf Sozialisation verkiirzt wird, kann der bildungsethische
MaBstab zur Beurteilung sozialer Strukturen nur das Gelingen oder Misslingen dieses
Prozesses sein.

Bildungsprozesse wiren dann als gelungen zu bezeichnen, wenn die gesellschaftliche
Einbindung des Einzelnen gelingt. Damit geriete aber aus dem Blick, dass im
Bildungsprozess die Bedingungen der Sozialisation gerade nicht etwas darstellen, das blof3
bewiltigt werden muss. Bildung als ein Prozess der Aufkldarung und Emanzipation meint, sich
die Moglichkeiten, aber auch Grenzen der Bedingungen der eigenen Sozialisation bewusst zu
machen. Es geht gerade darum, diese zu priifen, zu gestalten und zu verédndern. Und dies kann
in ethischer Konsequenz unter bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen fiir den Einzelnen
weitreichende Folgen haben; es kann sogar bedeuten, sich zu verweigern, Widerstand zu iiben
oder in die innere oder duBlere Emigration zu gehen. Ethisch gebotene Kritik an den
bestehenden Strukturen bis hin zur berechtigten Verweigerung wire allerdings das Gegenteil
von gesellschaftlicher Einbindung.

Beim Blick auf die Menschenrechte wird dies besonders deutlich: Diese wiren gar nicht
denkbar ohne den vorangegangenen Widerstand gegen unfreimachende Lebensverhdltnisse
und gegen staatlich-gesellschaftliche Strukturen, unter denen die Wiirde des Menschen mit
FiiBen getreten wird. Nur in diesem Sinne konnte aus den Erfahrungen von Totalitarismus,
Krieg und Verfolgung bis zur Vernichtung nach dem Zweiten Weltkrieg die Idee einer
Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte reifen und schlielich politisch zum Durchbruch
gelangen. Mit anderen Worten: Die Menschenrechte gibt es nur, weil Menschen sich —

mitunter unter Einsatz ihres Lebens — verweigerten und sich gerade nicht einbinden lieBen.?

? Die Menschenrechte schiitzen die soziale Teilhabeféhigkeit des Einzelnen, aber gerade im Modus der Freiheit.
Der Einzelne soll die Freiheit haben, sich frei von staatlicher Bevormundung zu entfalten. Er soll die Freiheit
haben, das von ihm in Freiheit Erkannte und Gewollte auch real zu verwirklichen. Er soll die Freiheit haben, sich
frei mit anderen zusammenschlieBen zu kénnen. Und er soll die Freiheit haben, auch ,,Nein* sagen zu koénnen,
wo er anderer Meinung ist. Das umschlieft auch die Freiheit, sich im Rahmen des Rechts bestimmten
Anspriichen entziehen zu koénnen und das eigene Leben in privater, nichtpolitischer Form zu bestimmen.



3. Vollzug der eigenen Freiheit als entscheidender Kern der Bildung

Damit kommt Bildung als Menschenrecht ins Spiel. In einer entindividualisiert gedachten
Sozialethik, die vom Subjekt der Bildung abstrahiert, wiirde mit dem Einzelnen etwas
gemacht; schnell konnte das schiefe Bild entstehen, soziale Teilhabefdhigkeit sei eine im
Grunde #uBerliche Eigenschaft, die durch geeignete Strukturen hervorgerufen und dem
Einzelnen appliziert werden kann: ,,Und indem man beriicksichtigt, dass Erziehungsprozesse
Personen hervorbringen [...], entstehen durch auf Lernfihigkeit ausgerichtete
Erziehungsprozesse in der Wissensgesellschaft Personen, die an wissensgesellschaftlicher
Kommunikation und damit an gegenwartsgesellschaftlichen Prozessen iiberhaupt teilnehmen
konnen* (Filipovié 2007, 89%). Erzichungsprozesse werden hier unter der Hand zu einer
Subjekt-Objekt-Beziehung; die piddagogische Beziehung wiirde nicht mehr als
Wechselwirkung zwischen zwei grundsitzlich gleichwertigen Subjekten gedacht, sondern
vorrangig als ein Einwirkungsverhiltnis.

Bildung ermdéglicht Beteiligung und soziale Teilhabe — aber gerade nicht {iber den Weg der
Einbindung, Anpassung oder Formung, sondern indem sie zur Freiheit befdhigt. Damit ist
kein Moment benannt, dass dem Prozess der Bildung nachtriglich zugeschrieben werden
konnte: Der Vollzug der eigenen Freiheit ist der entscheidende Kern von Bildung, ohne den
gar nicht von Bildung zu sprechen wire. Die Frage, ob der Staat durch ein Recht auf Bildung
zu einem wohlbegriindeten Paternalismus legitimiert wird oder vielmehr advokatorisch fiir die
Heranwachsenden eintreten sollte, fiihrt letztlich in die Irre (vgl. Kruip/Neuhoff 2007, 213 —
217). Der Staat hat das individuelle Recht auf Bildung zu garantieren. Er darf aber — genauso
wenig wie die Eltern — dieses dazu missbrauchen, die Einzelnen normieren zu wollen. Dieses
Recht kann niemals gegen den Autonomieanspruch des Einzelnen durchgesetzt werden, ohne
dass das verfehlt wiirde, was es zu schiitzen beansprucht: die geistig-intellektuelle Integritat
des Einzelnen — oder kurz: seine Miindigkeit.

An dieser Stelle ist zundchst Folgendes in Erinnerung zu rufen: Die Menschenrechts-
dokumente verweigern sich — wie auch bei anderen Gegenstandsbereichen — der Aufgabe,
Bildung zu definieren. Insofern ist es auch problematisch, von einem ,,Bildungsbegriff des
Menschenrechts auf Bildung* (Kruip/Neuhoff 2007, 206) zu sprechen; sinnvoller wire es,
von Implikationen zu sprechen, die sich aus dem Menschenrecht ergeben. Die
Menschenrechte formulieren einen Konsens an moralisch begriindeten, universal geltenden

Rechten; sie votieren aber nicht fiir eine bestimmte Rechtstatsachenforschung. Die

? Im Original ist die Passage ,.an wissensgesellschaftlicher Kommunikation [...] teilnehmen kénnen® insgesamt
kursiv hervorgehoben.



Menschenrechtsdokumente miissen interpretiert, ausgelegt und die in ihnen enthaltenen
moralischen Rechtsanspriiche auf einen ganz bestimmten sozio-kulturellen Kontext appliziert
werden. Dies aber bleibt dem fachwissenschaftlichen, rechtlichen und politischen Diskurs
iiberantwortet. Von Bildung als einem Menschenrecht zu sprechen, ist nicht an ein
bestimmtes Theorieangebot, eine bestimmte Bildungstradition oder eine bestimmte Semantik
gebunden.

Fir eine Sozialethik der Bildung bleibt immer eine dreifache Problemstellung
kldrungsbediirftig — und hier erscheinen dann wieder die drei Aspekte von Bildung, die bereits
in der Einleitung genannt wurden: ihre subjektive, ihre objektive und ihre transitive Seite. Zu
klaren ist, wie die Interaktionsverhéltnisse zwischen dem Erzieher und den Educandi oder
zwischen dem Lehrer und seinen Schiilern gestaltet sein sollen. Zu erortern ist, welche
padagogischen Aufgaben sich aus der Bildungsperspektive stellen. SchlieBlich ist zu kliren,
wie sich beide Anforderungen institutionalisieren lassen. Damit ist noch nichts {iber die
bildungspolitische Realisierung ausgesagt, tiiber die weder in der pddagogischen
Theoriebildung noch der pddagogischen Praxis allein entschieden werden kann.

Eine Sozialethik der Bildung wird die genannten Probleme nicht selbstindig l6sen kdnnen.
Sie wird dafiir auf Theoriebestdnde zuriickgreifen miissen, die auBerhalb ihres eigenen
Horizontes liegen. Dies wird auf verschiedenen Wegen moglich sein. Drei Fragenkomplexe
miissen allerdings abgedeckt werden — gleich, welcher Weg letztlich eingeschlagen wird: Zu
fragen ist, wie Lehrer und Schiiler paddagogisch miteinander interagieren konnen, wie die
Miindigkeit des Einzelnen pddagogisch gefordert werden kann und wie die pddagogischen
Institutionen so gestaltet werden konnen, dass sie dem Erziehungs- und Bildungsauftrag
gerecht werden und diesem doppelten Auftrag nicht widersprechen. Es geht also um Theorien
der Erziehung oder der piddagogischen Wirksamkeit, der Bildung und pédagogischer

Institutionen, beispielsweise eine Theorie der Schule.

4 Zwischen ,einer ahistorisch-anthropologischen Bestimmung als Bildsamkeit und einem kontextuell-
funktionalen Begriff von Bildung, bezogen auf konkrete gegenwirtige gesellschaftliche Herausforderungen‘
(Kruip/Neuhoff 2007, 206), zu unterscheiden, wird sich als eine Scheinalternative erweisen. Zunichst einmal
sind die gesellschaftlichen und 6konomischen Entwicklungen einer Gesellschaft gar nicht vorhersehbar. Ein auf
konkrete gegenwirtige Herausforderungen zugeschnittener Begriff von Bildung wire selber ,ahistorisch® — im
Sinne von statisch —, da diesem notwendigerweise eine auf Zukunft hin ausgerichtete Dimension mangelte. Ein
auf die Anforderungen der Gegenwart enggefiihrtes Konzept von Bildung wird den Einzelnen nicht freisetzen
auf eine noch unbekannte Zukunft hin — es wéire damit aber im Letzten auch nicht ,,funktional®, da der Einzelne
mit den notwendigen Anpassungsleistungen, die ihm unweigerlich abverlangt werden, allein gelassen wire.
Genauso wenig kann es aber auch ein ,ahistorisches” Verstindnis von Bildsamkeit geben (einmal abgesehen
davon, dass Bildsamkeit fiir die Pddagogik systematisch ein Axiom, nicht aber eine regulative Idee darstellt).
Denn spitestens, wenn von der Bildsamkeit auf ein Recht auf Bildung geschlossen wiirde, kommt die transitive
Seite von Bildung ins Spiel: Wie Bildung konkret organisiert oder institutionalisiert werden kann, 14sst sich nur
in einem bestimmten zeitlichen und kulturellen Kontext kliren.



Ein auf die duleren sozialen Formen von Bildung verengter bildungsethischer Blick wird auf
diese Theorien kaum angemessen Bezug nehmen konnen. Ein solcher Blick wird auch die
thnen zugrundeliegenden padagogischen Prinzipien nicht erfassen konnen. Damit wiirde einer
Sozialethik der Bildung nicht allein die Eigenlogik péddagogischer Prozesse verschlossen
bleiben, es bestiinde sogar die Gefahr, dass diese absorbiert wiirde durch anderweitig
bestimmte Zwecke. Bildung wiirde von gesellschaftlichen, wirtschaftlichen, politischen
Zielen oder auch sozialethischen Eigeninteressen her gedacht, aber nicht mehr vom Subjekt
her. Damit wiirde aber genau jenes Moment ausfallen, ohne welches gar nicht von Bildung zu
sprechen wire, eben Miindigkeit. Zwar konnte vielleicht noch von Momenten wie Aneignung,
Vermittlung, Ausbildung oder gesellschaftlicher Eingliederung gesprochen werden, die
durchaus mit dem Bildungsgeschehen in Verbindung stehen, sie hdtten aber ohne das
emanzipatorische Moment nicht mehr Anteil an der Erweiterung der Autonomie des
Educandus.

Soll iiber bildungsbezogene soziale Praktiken aus gerechtigkeitstheoretischer Sicht reflektiert
werden, so reicht es dabei nicht aus, allein darauf zu achten, dass die Strukturen, Institutionen
oder Regeln des Bildungswesens und die sozialethisch erhobenen Forderungen den
padagogischen Prinzipien nicht widersprechen. Pddagogisches Handeln lésst sich nicht von
einem Endpunkt, den es zu erreichen gilt, beurteilen. Vielmehr ist darauf zu achten, dass die
bildungsbezogenen sozialen Praktiken durchgidngig explizit pddagogisch akzentuiert sind. Die
Ziele des padagogischen Handelns sind immer schon mitzudenken. Miindigkeit,
Selbstbestimmung, Freiheit im Denken und Handeln werden nicht erst am Ende es
piddagogischen Weges erreicht. Vielmehr kommt es darauf an, dass die Educandi
kontinuierlich in ihrem Freiheitsvollzug gefordert werden — andernfalls wiirden sie im Letzten
nicht mit ihrem freien Willen geachtet, in ihrer Selbstzwecklichkeit, Freiheit und
unbestimmten Bildsamkeit anerkannt, sondern vom Lehrer oder Erzicher zu etwas bestimmt.
Und dies wire das Gegenteil von Autonomie, aber auch das Gegenteil jener Freiheit im
Denken und Handeln, welche die Freiheitsrechte zu schiitzen beanspruchen.

Wird Bildung auf Kompetenzvermittlung und damit letztlich auf Performanz reduziert, wird
der Bildungsprozess auf das Losen von Problemen reduziert, die dem Einzelnen als solche
vorgegeben sind, die sich das Subjekt aber gerade nicht selbst stellt (vgl. Grigat 2010, 251 f).
Von umfassender Personlichkeitsbildung kann dann nicht mehr gesprochen werden, allenfalls
vielleicht von Personlichkeitsentwicklung oder sogar zweckgerichteter und einseitiger von
Personalentwicklung. Dies wdre letztlich ein antiaufkldrerisches Programm, zumal die

Kompetenzen ohne Zentrierung auf das zur Selbstbestimmung fahige Subjekt schnell beliebig



werden. Werden Kompetenzen nicht mehr in Bezug zur sittlichen Urteils- und umfassenden
Handlungsfiahigkeit des Menschen gesetzt, wird immer diffuser, was unter einer
,kompetenten Personlichkeit* iberhaupt verstanden werden soll.

Nur eine Sozialethik der Bildung, die das Subjekt ernstnimmt, wird die Spannung zwischen
Spontaneitdt und Rezeptivitit wahren, die Bildung eingestiftet ist. Miindigkeit als Ziel
padagogischen Handelns setzt voraus, den Einzelnen so zu denken, dass er zum Ganzen der
Welt und nicht allein zu einem Ausschnitt von ihr in ein wertendes und schdpferisch
gestaltendes Verhiltnis treten kann. Andernfalls wére der Einzelne allein ein Funktionir der

kontingenten Verhéltnisse.

Teil II: Der Gegenstandsbereich einer Sozialethik der Bildung

4. Bildungsbezogene soziale Praktiken

Von Miindigkeit kann demnach nur im Blick auf die Urteils- und Handlungsfihigkeit des
Subjekts gesprochen werden. Bildung geht dann auch nicht in Wissensvermittlung auf:
,Bildung hat es mit dem Verhiltnis des Menschen zur Welt zu tun, die er erkennend zur
Kenntnis nimmt, die er wertend in ihrer Bedeutung fiir sich einschétzt und in der er sich nach
Malgabe der so ermittelten Bedeutsamkeit fiir ein verantwortliches Handeln entscheidet. [...]
Die triadische Bildungsaufgabe ist [...] nicht auf die Welt auler mir, sondern auch auf mich
als Teil der Welt gerichtet* (Rekus 2006, 116). Pddagogisches Handeln kann dem Einzelnen
diese Aufgabe nicht abnehmen, aber ihm Hilfen zur Losung dieser Aufgabe an die Hand
geben — und zwar in zweifacher Hinsicht: unterrichtlich und erzieherisch. Unterricht und
Erziehung sind nicht voneinander zu trennen: Der Erwerb von Kenntnissen und Fertigkeiten,
aber auch das Gewinnen einer Orientierung dariiber, wie diese kiinftig eingesetzt werden
konnen, und die Ermutigung hierzu gehdren zusammen.

Eine Sozialethik der Bildung interessiert sich vor allem dafiir, wie diese ,,pddagogischen
Hilfen* institutionalisiert und strukturell abgesichert werden konnen. Eine wichtige Rolle
hierbei spielt ein moralisch begriindetes Recht auf Bildung. Dieses garantiert jenes
Mindestmal3 an padagogischen Ressourcen und Moglichkeitsbedingungen fiir Bildung, ohne
die ein menschenwiirdiges Leben — frei von staatlicher Bevormundung, Abhéngigkeit und
existentieller Not — nicht denkbar wire. Bildung als ein positiviertes Menschenrecht zu

institutionalisieren, suspendiert nicht, die fir Bildung bestimmende Idee der



Selbstbestimmung, sondern sichert vielmehr den realen Vollzug der menschlichen Freiheit
und damit auch von Bildung.

Die Institutionen der Bildung, auf die bei einer sozialethischen Beschiftigung mit diesem
Thema der Fokus liegt, sind nun aber nicht in erster Linie Institutionen der Person, sondern
des Staates und der Gesellschaft. Diese werden nicht aus reiner Selbstlosigkeit um ihrer selbst
willen eingerichtet und betrieben, sie sind vielmehr mit bestimmten Interessen, Erwartungen
und Anspriichen behaftet. Schon aus einem gesunden Eigeninteresse heraus hat die
Gesellschaft ein Interesse daran, dass das Bildungssystem, fiir das nicht geringe fiskalische
oder anderweitige Ressourcen aufgewendet werden, seine Funktionen erfiillt.

Schulen, Hochschulen und Weiterbildungseinrichtungen dienen dazu, dem Einzelnen in
systematischer Form jene Kenntnisse und Fertigkeiten mitzugeben, die er weder von Natur
aus mitbringt noch allein durch Erfahrung oder Umgang erwirbt — kurz gesagt: Es geht um
das, was als Kultur bezeichnet wird. Der Einzelne soll in den erreichten Stand der Kultur und
deren Wertigkeit eingefiihrt werden und dazu fahig werden, selbst kulturschaffend titig zu
werden. Aus gesellschaftlicher Sicht werden dabei unterschiedliche Funktionserwartungen an
das Bildungswesen und seine Einrichtungen gekniipft: Beispielsweise kann von
Enkulturation, Qualifikation, Allokation, Integration oder Legitimation gesprochen werden.
Allerdings konnen piddagogische Institutionen bei der Erflillung ihrer Aufgabe nicht von den
individuell ganz verschiedenen Voraussetzungen und Moglichkeiten absehen, welche die
Educandi mitbringen. Die Bildungsinstitutionen haben an diese anzukniipfen, soweit dies fiir
die Erfiillung ihrer paddagogischen Zwecke notwendig ist. Aufgabe der (Fach-) Didaktik ist es
dabei, jene Anspriiche an die Lernenden zu formulieren, die sich aus der zu gestaltenden Welt
und Gesellschaft ergeben — mit dem Ziel, dass die Lernenden die Welt verstehen lernen und in
der Lage sind, an der Gesellschaft teilzunehmen. Auch eine Sozialethik der Bildung wird,
wenn sie die verschiedenen bildungsbezogenen sozialen Praktiken adiquat wahrnehmen will,
alle drei Aspekte im Blick behalten miissen: die gesellschaftlichen Erwartungen und
Funktionen institutionalisierter Bildung auf der einen und die individuellen Voraussetzungen
und Moglichkeiten auf der anderen Seite, aber auch die materialen Aspekte bei der
Ausgestaltung konkreter Bildungsprozesse.

An ein Recht auf Bildung heften sich vielfdltige gesellschaftliche und politische Interessen,
die bildungsethisch keinesfalls belanglos sind — auch diese sind kritisch wahrzunehmen und
auch tliber diese ist sozialethisch zu reflektieren. Bildung ist ein hochkomplexes Geschehen,
dessen ,,.Besonderheit in unserer Kultur gerade darin besteht, nicht nur Malstdben zu

entsprechen, sondern selbst Mafistdbe zu setzen (Ladenthin 2000, 33). Dabei wird es



durchaus moglich sein, sich iiber bestimmte MaBnahmen und Institutionen, die Bildung
ermoglichen und die Befdhigung zur Selbstbestimmung unterstiitzen, zu verstdndigen und
diese zu bewerten. Die Kriterien, die dabei angelegt werden, werden aber niemals vollstindig
objektivierbar sein.

Einigkeit dariiber, wie umfassend das Recht auf Bildung bereits verwirklicht ist und welche
Verdnderungen péddagogisch wie bildungspolitisch sinnvoll und vorrangig sind, damit die
menschenrechtliche Qualitit der Bildungsinstitutionen verbessert werden kann, sollte dann
auch nicht erwartet werden. Sobald wir damit beginnen, uns iiber die Qualitdt der
Moglichkeitsbedingungen von Bildung zu verstdndigen, stoen wir auf ein komplexes
Diskursgefiige: beispielsweise aus vorgefundenen, historisch gewachsenen Einstellungen und
Erwartungen, biographischen Erfahrungen, unterschiedlich akzentuierten Einschdtzungen und
Deutungen, vielgestaltigen konzeptionellen Uberlegungen und divergenten Zielvorstellungen
(vgl. Ladenthin 2000, 15 — 17). Von dieser Gemengelage ist auch die menschenrechtliche
Reflexion auf Bildung nicht ausgenommen. Unser Denken bleibt historisch, kulturell und
biographisch gebunden. Zugleich wird sich dieses Geflecht an Deutungen, Bewertungen und
Zielformulierungen im Prozess der Wertung, Reflexion und Umsetzung padagogischer und
bildungspolitischer Mallnahmen besténdig verdndern.

Auch menschenrechtliche Vorgaben diirfen nicht dazu missbraucht werden, eine neue
Objektivitdt im Diskurs iiber Bildung zu suggerieren — dies wire unredlich und dem
menschenrechtlichen Instrumentarium nicht angemessen. Die Menschenrechte miissen
rechtlich, politisch und ethisch interpretiert, ausgelegt und angewandt werden — dies aber sind
interpretative Akte, die immer relativ bleiben werden. Die verschiedenen wissenschaftlichen,
praxisbezogenen und politischen Vorstellungen dariiber, wie ein Menschenrecht bestmdglich
verwirklicht werden kann, miissen diskursiv bearbeitet werden. Schon der Streit um den
sogenannten Mufiozbericht’ von 2007 hat gezeigt, dass sich aus bestimmten Indikatoren,
Daten oder Beobachtungen nicht einfach konsensfihige Handlungsempfehlungen ableiten

lassen. Ein solcher Konsens lisst sich auch nicht einfach dadurch herstellen, dass bestimmte

> Human Rights Council. Fourth session. Item 2 of the provisional agenda: Implementation of General Assembly
Resolution 60/251 of 15 March 2006 entitled ,,Human Rights Council®. Report of the Special Rapporteur on the
right to education, Vernor Muiloz, Addendum. Mission to Germany (13 — 21 February 2006), 09.03.2007;
deutsche Arbeitsiibersetzung: Rat fiir Menschenrechte. Vierte Sitzung. Tagesordnungspunkt 2 der vorldufigen
Tagesordnung: Umsetzung der UN-Resolution 60/251 ,,Rat fiir Menschenrechte® vom 15. Marz 2006. Bericht
des Sonderberichterstatters fiir das Recht auf Bildung, Vernor Muiloz. Addendum. Deutschlandbesuch (13. —21.
Februar 2006), 09.03.2007, in [Zugriff: 8. Dezember 2011]:
http://www.gew.de/Binaries/Binary29288/Arbeits%C3%BCbersetzung M%C3%A4rz07.pdf.




Forderungen mit menschenrechtlichen Argumenten ,yveredelt“ werden. Aus Fakten,
Beobachtungen oder Erfahrungen lassen sich nicht nahtlos bestimmte Normen ableiten.
Uberdies darf nicht {ibersehen werden, dass ein menschenrechtlicher Blick auf Bildung nur in
der Lage ist, einen bestimmten, eng umgrenzten Ausschnitt des komplexen
Bildungsgeschehens einzufangen. Das schmélert nicht die fraglos wichtige Bedeutung eines
Rechts auf Bildung, sollte aber davor warnen, menschenrechtliche Argumente in ihrer
Aussagekraft iiberzustrapazieren. Nicht zuletzt besteht die Gefahr, wohlklingende
Menschenrechtsargumente, vielleicht sogar vorgetragen im entsprechenden Tonfall
moralischer ~ Uberlegenheit, letztlich als bloBe Machtmittel einzusetzen. Der
Menschenrechtsdiskurs erfiillt zu Recht eine Protest- und Kritikfunktion — er bedarf aber auch
selbst der Ideologiekritik.

Bei alldem muss zudem stets bedacht werden, dass die Moglichkeitsbedingungen von Bildung
dieser nicht einfach vorgegeben sind. Pédagogische Prozesse sind Aufforderungs- und
Anregungsprozesse, die nicht mechanisch steuerbar sind. Es sind Prozesse, die zur Freiheit
anstiften. Die Subjekte der Bildung bestimmen somit entscheidend dariiber mit, welches
Ergebnis schlieflich am Ende des Prozesses steht (vgl. Ladenthin 2000, 20 — 23). In diesem
Prozess werden sich allerdings auch die ihm zugrundeliegenden Moglichkeitsbedingungen
bestdndig verdndern, verengen oder erweitern. Beteiligung, Mitbestimmung, Anerkennung,
Integration oder Inklusion sind nicht einfach strukturelle Ausdrucksformen bildender
Moglichkeitsbedingungen, die ethisch oder rechtlich eingeklagt und politisch zur Verfligung
gestellt werden konnen — sie konnen nur im praktischen Vollzug real werden, verdndern durch
das soziale Miteinander aber auch bestiindig ihre qualitative Gestalt. Ahnliches gilt auch fiir
die Merkmale von Heterogenitit, die den Individuen moglicherweise bildungsethisch
zugeschrieben werden: Diese sind nicht einfach von vornherein vorhandene individuelle
Eigenschaften. Sie werden vielmehr durch ein bestimmtes padagogisches, institutionelles,
administratives oder politisches Handeln erst erzeugt. Sie konnen dann auch ein Eigenleben
entfalten, also Ausgrenzungen, Nichtanerkennung, Stigmatisierungen oder andere Probleme
noch verstirken, statt diese abzubauen.

Bildung bleibt von zahlreichen pddagogischen Bedingtheiten und Moglichkeitsbedingungen
abhéngig, diese werden sich im Bildungsprozess aber bestindig verdndern, nachfolgende
Bildungsprozesse erleichtern oder erschweren. Nur eine Sozialethik der Bildung, die nicht
einseitig organisationsbezogen enggefiihrt ist, wird diese wechselseitigen Zusammenhénge
wahrnehmen und dariiber reflektieren konnen. Durch ihren spezifisch institutionenethisch

ausgerichteten Blick und den besonderen Fokus, den sie auf die strukturellen



Moglichkeitsbedingungen fruchtbarer Bildungsprozesse legt, wird sie aber umgekehrt auch
der Bildungstheorie oder der Pddagogik neue Perspektiven erschlieBen kdnnen und diese vor
individualistischen Engfiihrungen oder politischer Naivitit bewahren konnen. Der
sozialethische Blick auf Bildung verdeutlich, dass Bildungsprozesse nicht allein ein
mnerliches Geschehen sind, sondern eine duBlere, soziale Seite besitzen, die ethischer und
politischer Gestaltung zugénglich ist. Um der Wiirde eines jeden Einzelnen willen, aber auch
im Interesse des Gemeinwohls ist diese &duBere Seite der Bildung, ihre
Moglichkeitsbedingungen, mdglichst bildungsforderlich zu gestalten. Dies wird aus der
Perspektive einer empirischen Sozialforschung allein nicht gelingen, sondern verlangt explizit

nach normativer Reflexion.

5. Vielgestaltiger Auftrag im Dialog mit anderen bildungsbezogenen Disziplinen

Einer Sozialethik der Bildung stellen sich damit verschiedene Aufirdge. An erster Stelle zu
nennen ist zundchst die Aufgabe, Gerechtigkeitsprobleme im Zusammenhang bildungs-
bezogener sozialer Praktiken zu bearbeiten und wertsetzend zu entscheiden. Sie wird fragen,
welche institutionellen, finanziellen, rechtlichen oder personellen Mdéglichkeitsbedingungen
von Bildung aus menschenrechtsethischer Sicht unabdingbar geboten oder aus weiteren
gerechtigkeitstheoretischen Uberlegungen ethisch wiinschenswert sind. Sie wird dort Kritik
iiben, wo die gelebte Praxis hinter diesen normativen MaBstében zuriickbleibt und Menschen
unter menschenunwiirdigen und ungerechten Lebensverhdltnissen oder Strukturen leiden. Sie
wird danach fragen, wie die Mdglichkeitsbedingungen von Bildung strukturell abgesichert
werden konnen. Sie wird aber aus normativer Perspektive auch qualitative Maf3stibe flir die
Ausgestaltung der verschiedenen Institutionen und Angebote von Bildung entwickeln. Und
sie wird schlielich danach zu fragen haben, welche Mitbestimmungsmdglichkeiten die
verschiedenen Akteure im Bildungsbereich besitzen, wie diese zu sichern und auszugestalten
sind.

All diese Fragen wird eine Sozialethik der Bildung nur im Dialog mit jenen
Einzelwissenschaften bearbeiten konnen, die sich mit Bildung beschiftigen. Das
Zusammenspiel von sozialwissenschaftlicher Analyse, philosophischer Differenzierung und
Vermittlung sowie normativer Reflexion ist jeder sozialethischen Urteilsbildung aufgetragen.
Einer Sozialethik der Bildung stellt sich die besondere hermeneutische Herausforderung, nicht

allein sozialwissenschaftliche Zuginge, sondern nicht zuletzt auch bildungstheoretische und



pidagogische Uberlegungen als Quellen der sozialethischen Urteilsbildung ernst zu nehmen
(eine Herausforderung, die nicht dadurch einfacher wird, dass das Gesprich zwischen
empirischer und prinzipienorientierter Bildungsforschung bereits fachintern oft kaum noch zu
gelingen scheint). Eine Sozialethik der Bildung kann auf diese Zugénge gar nicht verzichten,
wenn sie zu begriindeten und angemessenen Aussagen in diesem Feld der angewandten Ethik
kommen will (wobei iiber die konkreten Referenztheorien, auf die dabei Bezug genommen

wird, an dieser Stelle nichts ausgesagt ist).

6. Selbstkritik und Selbstbeschrinkung

An dieser Stelle ist noch ein weiteres Aufgabenfeld einer Sozialethik der Bildung anzu-
sprechen: Diese wird auch den sozialwissenschaftlichen und politischen Diskurs tiber Bildung
selbst in den Blick nehmen miissen. Sie wird zu fragen haben, wer jeweils aus welchem
Interesse, mit wem und mit welcher Zielrichtung {iber Bildung spricht. Sie wird fragen, wie
die vorliegenden Daten zustande gekommen sind, wie mit ihnen umgegangen wird und wie
diese beispielsweise argumentativ, strategisch oder auch manipulativ eingesetzt werden. Wie
in der Einleitung in Bezug auf die ,,Nach-PISA-Debatte* erwdhnt wurde, wird dabei davon
auszugehen sein, dass der Umgang mit Daten, der Einsatz bestimmter Argumente oder
Diskussionsstrategien ein Eigenleben entwickeln kann, das gar nicht mehr den Intentionen der
eigentlichen Urheber entsprechen muss.

Vor diesem Hintergrund wére der Bildungsethik zu raten, innerhalb eines mitunter reichlich
iiberhitzten Reformklimas Niichternheit und kritische Distanz gegeniiber so manchen
Reformvorschldgen zu wahren, die — wissenschaftlich wie politisch gleichermallen — nicht
selten mit einer enormen Suggestivkraft vorgetragen werden. Ein solcher Abstand ist
notwendig, wenn bildungspolitische Reformvorhaben unvoreingenommen auf ihre
Tragfihigkeit hin iberpriift werden sollen. Eine Sozialethik der Bildung wird dieses
Abstandes aber nicht zuletzt auch dann bediirfen, wenn sie gleichfalls die mit den
Reformvorschldgen mehr oder weniger offen verbundenen disziplin-, bildungs-, wirtschafts-,
sozial- und forderpolitischen oder personlichen Interessen der verschiedenen Akteure, aber
auch deren Widersténde explizit einer sozialethischen Reflexion unterziehen will.

Ein sozialethischer Bildungsdiskurs wird aber aus einem falsch verstandenen Eigeninteresse
heraus auch nicht die Reichweite seiner eigenen Aussagen liberziehen diirfen. Wirtschafts-,

arbeitsmarkt-, sozial- oder steuerpolitische Probleme beispielsweise werden nicht einfach



bildungspolitisch zu I6sen sein. Uber sie ist nicht allein bildungsethisch, sondern
beispielsweise wirtschafts-, arbeitsmarkt-, sozialstaats- oder politikethisch zu reflektieren.

Bildung ist — vorrangig durch Stdrkung der praktischen Urteilskraft — eine entscheidende
Voraussetzung dafiir, dass soziale Gerechtigkeit moglich wird, indem die Educandi im
Bildungsprozess dazu befdhigt werden, Gerechtigkeitsprobleme zu identifizieren und zu
reflektieren sowie nach dem Malistab der Gerechtigkeit zu handeln. Die Auswirkungen
verdnderter Bildungsprozesse werden sich aber zundchst einmal wiederum in verdnderten
Bildungsprozessen zeigen. Die Herstellung sozialer Gerechtigkeit oder auch von
Gerechtigkeit im Bildungswesen ist primér eine politische, keine piddagogische Aufgabe. Der
gesellschaftliche Wert von Bildung wird damit nicht bestritten; doch kann ein bestimmter
gesellschaftlicher Nutzen von Bildung ihrem ersten Zweck, der Befdhigung zur

Selbstbestimmung, immer nur nachgeordnet sein.

Teil I1I: Bildungsgerechtigkeit als Beteiligungsgerechtigkeit — ein Ausblick

Aber auch wenn weder die Gerechtigkeit noch die Menschenrechte pidagogische Kategorien
sind, bleibt pddagogisches Handeln dennoch an Gesetz und Moral gebunden, sind die
Gerechtigkeit und die Menschenrechte mithin auch auf den Vollzug von Bildung hin
auszulegen. Die piddagogische Aufgabe wire es dann, mit der Tatsache von Gleichheit und
Ungleichheit so umzugehen, dass aus dieser durch piddagogisches Handeln keine
Ungerechtigkeit entsteht oder eine solche sich weiter verfestigt.

Ohne Bildung wird der Einzelne sich nicht als ein soziales, 6konomisches, politisches,
kulturelles oder rechtliches Subjekt begreifen konnen. Dabei steht Bildung vor dem Paradox,
dass fiir ihren Vollzug immer schon vorausgesetzt werden muss, was als Ergebnis erst erstrebt
wird. Die Chancen zur Bildung bleiben daher stets abhidngig von Chancen durch Bildung.
Letztere entziechen sich um der personalen Freiheit des Individuums willen jeder
Standardisierung; gleiche ,,Chancen durch Bildung* herstellen zu wollen, wére nicht allein
padagogisch blaudugig oder anmaflend, sondern auch politisch freiheitsfeindlich und ethisch
nicht zu akzeptieren (vgl. Stojanov 2007).

Unter Gerechtigkeitsaspekten strukturell gestaltbar sind allein die ,,Chancen zur Bildung®,
also jene Rahmenbedingungen und Bedingtheiten, ohne welche die Moglichkeit von Bildung
gar nicht gegeben wire. Allerdings konnen dabei, wenn Bildung nur als Selbsttétigkeit

denkbar ist, immer nur die Voraussetzungen fiir Bildung gemeint sein; ein bestimmtes



Bildungsergebnis kann politisch, rechtlich oder paddagogisch nicht garantiert werden. Dieses
wird immer von der Verantwortlichkeit des sich bildenden Subjekts abhingig bleiben.
Beteiligungsgerechtigkeit bestimmt sich durch zwei, sich wechselseitig bedingende und nicht
voneinander zu losende Aspekte: Beitragen und Teilhaben. Auf der einen Seite kann der
Einzelne sich als Subjekt nur im sozialen Miteinander verwirklichen und damit in der
gemeinsam geteilten Sorge um das Gemeinwohl. Die Moglichkeit, sein Leben aktiv gestalten
und einen Beitrag zum gemeinsamen Zusammenleben leisten zu konnen, ist eine zentrale
(wenn auch nicht die einzige) Quelle sozialer Anerkennung und Wertschitzung. Auf der
anderen Seite sind die sozialen Institutionen so zu gestalten, dass sie dem Einzelnen die aktive
Teilnahme am sozialen Leben auch ermdglichen — und damit an jenen sozialen
Aushandlungsprozessen, in denen das Gemeinwohl immer wieder von neuem gefunden und
angestrebt werden muss.

Die Fahigkeit, aktiv etwas beitragen zu konnen, bleibt abhidngig von realen Teilhabe-
moglichkeiten; diese wiederum konnen auf Dauer nicht ohne ein sie stiitzendes Ethos
gesichert werden, also nicht ohne den gelebten Willen, auch etwas zum Gemeinwohl
beitragen zu konnen. Hierflir notwendig ist das entsprechende Vermogen, etwas zum sozialen
Leben beitragen zu konnen, aber auch die Fahigkeit, sein eigenes Handeln an dem
auszurichten, was man als angemessen und gut erkannt hat.

Beitragen und Befdhigen gehdren untrennbar zusammen. Der Einzelne soll dazu erméchtigt
werden, sich als ein sittlich produktives Subjekt erfahren und realisieren zu kdnnen; nur dann
wird Beteiligung auch mehr sein als die affirmative Aneignung bestehender Verhiltnisse,
sondern vielmehr deren Wertung, Gestaltung und Fortentwicklung. Bildungsgerechtigkeit

kann als eine spezifische Ausformung von Beteiligungsgerechtigkeit bestimmt werden.

Literatur

Filipovi¢ 2007
Filipovi¢, Alexander: Offentliche Kommunikation in der Wissensgesellschaft. Sozialethische
Analysen (Forum Bildungsethik; 2), Bielefeld 2007.

Filipovi¢ 2009

Filipovi¢, Alexander: Literacy und die Bedeutung gesellschaftlicher Beteiligung. Medien- und
bildungsethische Uberlegungen, in: Wimmer, Michael/Reichenbach, Roland/Pongratz,
Ludwig (Hgg.): Medien, Technik und Bildung (Schriftenreihe der Kommission Bildungs- und
Erziehungsphilosophie in der Deutschen Gesellschaft fiir Erziehungswissenschaft),
Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 2009, 159 — 173.



Grigat 2010
Grigat, Felix: Die Nacht, in der alle Kiihe schwarz sind. Zur Kritik des Kompetenz-Begriffs
und des Deutschen Qualifikationsrahmens, in: Forschung und Lehre 17 (2010), 250 — 252.

Heimbach-Steins 2005
Heimbach-Steins, Marianne: Art. Bildung und Chancengleichheit, in: Dies. (Hg.): Christliche
Sozialethik. Ein Lehrbuch, Bd. 2: Konkretionen, Regensburg 2005, 50 — 81.

Heimbach-Steins/Kruip/Kunze 2007

Heimbach-Steins, Marianne/Kruip, Gerhard/Kunze, Axel Bernd (Hgg.): Das Menschenrecht
auf Bildung und seine Umsetzung in Deutschland. Diagnosen — Reflexionen — Perspektiven
(Forum Bildungsethik; 1), Bielefeld 2007.

Heimbach-Steins/Kruip/Kunze 2009
Heimbach-Steins, Marianne/Kruip, Gerhard/Kunze, Axel Bernd (Hgg.): Bildung, Politik und
Menschenrecht. Ein ethischer Diskurs (Forum Bildungsethik; 6), Bielefeld 2009.

Kruip/Neuhoff 2007

Kruip, Gerhard/Neuhoff, Katja: Das Menschenrecht auf Bildung und seine Umsetzung in
Deutschland. Ergebnisse des Symposiums und weiterfiihrende Perspektiven, in: Heimbach-
Steins, Marianne/Kruip, Gerhard/Kunze, Axel Bernd (Hgg.): Das Menschenrecht auf Bildung
und seine Umsetzung in Deutschland. Diagnosen — Reflexionen - Perspektiven (Forum
Bildungsethik; 1), Bielefeld 2007, 205 — 220.

Ladenthin 2000

Ladenthin, Volker: Pidagogische Uberlegungen zur Schulqualitit und ihrer Evaluation, in:
Schulqualitdt. Beitrdge zu einer 6ffentlichen Diskussion (Arbeitshilfen; 154), hg. v. Sekreta-
riat der Deutschen Bischofskonferenz, o. O. (Bonn) o. J. (2000), 14 —41.

Rekus 2006
Rekus, Jirgen: Begabung und Bildsamkeit als Voraussetzungen piddagogischen Handelns, in:
Engagement (2006), 112 — 121.

Stojanov 2007

Stojanov, Krassimir: Bildungsgerechtigkeit im Spannungsfeld zwischen Verteilungs-,
Teilhabe- und Anerkennungsgerechtigkeit, in: Wimmer, Michael/Reichenbach, Roland/Pon-
gratz, Ludwig (Hgg.): Gerechtigkeit und Bildung (Schriftenreihe der Kommission Bildungs-
und Erziehungsphilosophie in der Deutschen Gesellschaft flir Erziehungswissenschaft),
Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 2007, 29 — 48.

Axel Bernd Kunze, Dr. theol., Dipl.-Pad., Privatdozent fiir Erziechungswissenschaft an der
Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitit Bonn und Dozent flir Piddagogik an der



Evangelischen Fachschule fiir Sozialpddagogik Weinstadt, stellvertretender Vorsitzender des
Netzwerkes Gesellschaftsethik, Mitglied im Herausgeberbeirat von ,,Engagement. Zeitschrift
fiir Erziehung und Schule®, im Wissenschaftlichen Beirat des Deutschen Philologenverbandes
und in der Ad-hoc-Arbeitsgruppe ,lInklusion von Menschen mit Behinderung im
Bildungsbereich® des Zentralkomitees der deutschen Katholiken, Griindungsmitglied der
Willy-Aron-Gesellschaft Bamberg.

Kontakt:

Privatdozent Dr. Axel Bernd Kunze

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitidt Bonn
Bonner Zentrum filir Lehrerbildung (BZL)
Arbeitsbereich fiir Bildungswissenschaft
Historische und Systematische Erziehungswissenschaft
Poppelsdorfer Allee 15

D-53115 Bonn am Rhein

Tel. (0 2 28) 73-76 15

E-Mail: Kunze-Bamberg@t-online.de

Internet: www.menschenrecht-auf-bildung.de
und www.axel-bernd-kunze.de




