
 

 

Bildung als Freiheitsrecht – 

eine kritische Bilanz des neueren sozialethischen Bildungsdiskurses 

 

Axel Bernd Kunze (Bonn) 

 

 

 

Bildung gehört nicht zu den klassischen Gegenstandsbereichen der Sozialethik. Ein Grund 

dürfte im personalen Charakter der Bildung zu suchen sein, der sich vordergründigen 

strukturethischen Überlegungen zunächst einmal verschließt. Die ethische Reflexion über die 

pädagogische Beziehung ist vorrangig eine individualethische Aufgabe, die ihren Ort in einer 

eigenen pädagogischen Bereichsethik hat. Erst in jüngerer Zeit beginnt sich ein eigenständiger 

sozialethischer Bildungsdiskurs herauszubilden. Nicht selten wird dabei zur Begründung auf 

die Sozialstaatsdebatte, auf sozialwissenschaftliche Theorien sozialer Exklusion oder auf den 

wissensgesellschaftlichen Diskurs Bezug genommen. Bildung wird aus sozialethischer 

Perspektive als neue „soziale Frage des 21. Jahrhunderts“ (Heimbach-Steins 2005, 51), als 

„Medium gesellschaftlicher Beteiligung“ (Filipović 2009, 1701) oder als Menschenrecht (vgl. 

z. B. Heimbach-Steins/Kruip/Kunze 2007. 2009) begriffen. Die hier genannten 

Argumentationsfiguren mögen exemplarisch für die gegenwärtig sich neu entwickelnde 

Sozialethik der Bildung stehen, weitere ließen sich finden. 

 

 

Teil I: Bestandsaufnahme 

 

1. Bildung gerät in eine Stellvertreterrolle 

 

Alle drei genannten Zuschreibungen sind sozialethisch zunächst einmal plausibel, auch wenn 

über die damit verbundenen Gesellschaftskonzepte, die ihnen zugrundeliegenden 

sozialpolitischen Diagnosen oder die daraus abgeleiteten bildungspolitischen Konsequenzen 

im Detail keinesfalls Einigkeit besteht. Niemand wird ernsthaft bestreiten können, dass ein 

gelingender Bildungsprozess individuell eine wichtige Voraussetzung für die Beteiligung am 

  
1 Im Original kursiv hervorgehoben. 



sozialen Leben, für wirtschaftliche Selbständigkeit oder berufliche Tüchtigkeit darstellt und 

dass Staat, Gesellschaft und Volkswirtschaft auf ein funktionierendes Bildungssystem 

angewiesen sind. Schließlich wurde die Schule eingerichtet, „um die Gesellschaft von 

Bildungsaufgaben zu entlasten, die sie im Erwerbsbereich nicht selbst hervorbringt, die aber 

für den Erwerbsbereich notwendig sind. Der Erwerbsbereich lebt von Voraussetzungen, die er 

selbst nicht herstellt.“ Das Bildungswesen ist Bedingung für das Funktionieren anderer 

gesellschaftlicher Praxis, ohne dass es allerdings in deren Zwecken aufgeht: „Vielmehr ist es 

der Sinn von Schule, die nachwachsende Generation zu befähigen, ihr Leben künftig 

selbständig sinnvoll zu gestalten, wozu zwar auch, aber nicht nur das Erwerbsleben gehört“ 

(beide Zitate: Ladenthin 2000, 17). 

Zugleich wird aber auch eine Gefahr sichtbar, die dann drohen kann, wenn die genannten 

sozialethischen Zugriffe auf Bildung isoliert betrachtet werden. Es wird zwar in allen Fällen 

von „Bildung“ gesprochen, doch gerät diese schnell in eine Stellvertreter- oder 

Vermittlerrolle. Der Zugriff erfolgt zunächst einmal nicht vorrangig über die Bedeutung, 

welche Bildung für die individuelle Lebensorientierung besitzt. Bildung wird vielmehr als 

Schlüssel, Medium oder Instrument für soziale Sicherheit, wirtschaftliche Unabhängigkeit, 

gesellschaftliche Teilhabe, gelingende Integration, Anerkennung und Inklusion oder auch für 

die Verwirklichung anderer Beteiligungs- und Sozialrechte betrachtet. Mehr oder weniger 

explizit liegt all diesen Zugriffen die Annahme zugrunde, dass die Bedeutung von Bildung für 

die Funktionsweise spätmoderner, globalisierter, wissensbasierter und nicht zuletzt auch 

beschleunigter Gesellschaften im Vergleich zu früheren Gesellschaftsformationen deutlich 

zugenommen habe. 

So gehen Theoretiker der Wissensgesellschaft davon aus, dass wissensbasierte 

Dienstleistungen sowie der Austausch von und der Zugriff auf Information für die 

Wirtschaftskraft eines Landes immer entscheidender würden. Zudem verschiebe sich der 

Wertanteil innerhalb der Produktion: von den Arbeits- und Materialkosten hin zum 

eingesetzten Wissen und der notwendigen Expertise (vgl. Filipović 2007, 27 – 60). 

„Wissensproduktion“ und „Innovation“, was immer darunter im Detail verstanden wird, seien 

heute die bestimmenden Produktionsfaktoren. Folgt man dieser Gesellschaftsbeschreibung, 

liegt eine Konsequenz geradezu auf der Hand: Vermittlung von Wissen, zumal unter den 

Bedingungen des demographischen Wandels, wird volkswirtschaftlich zum entscheidenden 

Wettbewerbsfaktor. 

Damit wird an dieser Stelle ein nicht unwichtiger Blickwechsel vollzogen: vom sich 

bildenden oder lernenden Subjekt hin zum lernbereiten, anpassungsfähigen und flexibel 



einsetzbaren Objekt im Prozess der Wissensvermittlung. Anpassungsfähigkeit und 

Änderungsbereitschaft werden die entscheidenden Kompetenzen: „Indem Lernfähigkeit 

dadurch bestimmt wird, dass änderungsbereit und nicht normativ erwartet wird, vollzieht das 

Erziehungssystem auch die wissensgesellschaftliche Entwicklung mit.“ Von der Prüfung von 

Geltungsansprüchen, einer Kritik der bestehenden Verhältnisse und einer Widerständigkeit 

des Subjekts ist an dieser Stelle bezeichnenderweise nicht mehr die Rede. Die herrschenden 

gesellschaftlichen Ansprüche werden schlechthin als Lernanlässe übernommen: „Im Kontext 

von Kompetenzen geht es nun bei Lehr- und Lerninhalten nicht mehr – wie in der 

Bildungstheorie – um einen inneren Wert der Inhalte, sondern um die Frage nach ihrer 

Bedeutung für das Lernen des Lernens zur Bewältigung einer wissensgesellschaftlichen 

Zukunft“ (beide Zitate: Filipović 2007, 89). 

Aufgabe der Sozialethik wäre es dann, ethische Vorschläge zur Gestaltung jener strukturellen 

Rahmenbedingungen und Voraussetzungen zu machen, welche die Vermittlung von Wissen 

gesellschaftlich ermöglichen und dem Einzelnen den Raum eröffnen, sich Wissen anzueignen. 

Bestehende Strukturen unter Gerechtigkeitskriterien auf ihre Lebensdienlichkeit hin zu 

befragen und entsprechend an solchen Strukturen oder gesellschaftlichen Verhältnissen Kritik 

zu üben, die sich als freiheitsfeindlich erweisen, ist zu Recht eine zentrale sozialethische 

Aufgabe. Eine Sozialethik der Bildung, welche die Personalität des Menschen ernstnimmt, 

kann allerdings nicht dabei stehenbleiben. 

 

 

2. Bildung wird reduziert auf die Passung zwischen Person und Sozialstruktur 

 

Wird der Zusammenhang von Bildung und Ethik allein auf seine äußere soziale Form 

reduziert und werden nur die Strukturen, Institutionen und Organisationsformen der Bildung, 

also vorrangig deren transitive Seite, in den Blick genommen, fällt zweierlei aus: die 

Ansprüche des Individuums und die ethische Qualifizierung der Bildungsinhalte (die somit 

auch nicht einfach als Bildungsgehalte zu bezeichnen wären). Bildung liefe Gefahr, allein auf 

Sozialisation verkürzt zu werden. Das ethisch relevante Problem sozialer Teilhabe würde 

reduziert auf ein Problem der Passung zwischen Person und Sozialstruktur. Bildung würde, in 

dieser Richtung weitergedacht, zunehmend zum Selbstmanagement, also zu einem Prozess, in 

dem der Einzelne sein Selbst an den Bedürfnissen der Gesellschaft oder des Marktes 

ausrichtet. 



Dies hätte bildungsethisch keineswegs geringe Folgen. Zwar würde eine dergestalt 

konzipierte Sozialethik der Bildung weiterhin den Anspruch erheben, ethische Kritik an die 

bestehenden gesellschaftlichen Strukturen, Institutionen und Regelsysteme zu adressieren, sie 

bliebe aber im Letzten die Antwort schuldig, wer eigentlich der Urheber dieser Kritik sein 

soll. Wenn Bildung sozialethisch auf Sozialisation verkürzt wird, kann der bildungsethische 

Maßstab zur Beurteilung sozialer Strukturen nur das Gelingen oder Misslingen dieses 

Prozesses sein. 

Bildungsprozesse wären dann als gelungen zu bezeichnen, wenn die gesellschaftliche 

Einbindung des Einzelnen gelingt. Damit geriete aber aus dem Blick, dass im 

Bildungsprozess die Bedingungen der Sozialisation gerade nicht etwas darstellen, das bloß 

bewältigt werden muss. Bildung als ein Prozess der Aufklärung und Emanzipation meint, sich 

die Möglichkeiten, aber auch Grenzen der Bedingungen der eigenen Sozialisation bewusst zu 

machen. Es geht gerade darum, diese zu prüfen, zu gestalten und zu verändern. Und dies kann 

in ethischer Konsequenz unter bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen für den Einzelnen 

weitreichende Folgen haben; es kann sogar bedeuten, sich zu verweigern, Widerstand zu üben 

oder in die innere oder äußere Emigration zu gehen. Ethisch gebotene Kritik an den 

bestehenden Strukturen bis hin zur berechtigten Verweigerung wäre allerdings das Gegenteil 

von gesellschaftlicher Einbindung. 

Beim Blick auf die Menschenrechte wird dies besonders deutlich: Diese wären gar nicht 

denkbar ohne den vorangegangenen Widerstand gegen unfreimachende Lebensverhältnisse 

und gegen staatlich-gesellschaftliche Strukturen, unter denen die Würde des Menschen mit 

Füßen getreten wird. Nur in diesem Sinne konnte aus den Erfahrungen von Totalitarismus, 

Krieg und Verfolgung bis zur Vernichtung nach dem Zweiten Weltkrieg die Idee einer 

Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte reifen und schließlich politisch zum Durchbruch 

gelangen. Mit anderen Worten: Die Menschenrechte gibt es nur, weil Menschen sich – 

mitunter unter Einsatz ihres Lebens – verweigerten und sich gerade nicht einbinden ließen.2 

 

 

  
2 Die Menschenrechte schützen die soziale Teilhabefähigkeit des Einzelnen, aber gerade im Modus der Freiheit. 
Der Einzelne soll die Freiheit haben, sich frei von staatlicher Bevormundung zu entfalten. Er soll die Freiheit 
haben, das von ihm in Freiheit Erkannte und Gewollte auch real zu verwirklichen. Er soll die Freiheit haben, sich 
frei mit anderen zusammenschließen zu können. Und er soll die Freiheit haben, auch „Nein“ sagen zu können, 
wo er anderer Meinung ist. Das umschließt auch die Freiheit, sich im Rahmen des Rechts bestimmten 
Ansprüchen entziehen zu können und das eigene Leben in privater, nichtpolitischer Form zu bestimmen. 



3. Vollzug der eigenen Freiheit als entscheidender Kern der Bildung 

 

Damit kommt Bildung als Menschenrecht ins Spiel. In einer entindividualisiert gedachten 

Sozialethik, die vom Subjekt der Bildung abstrahiert, würde mit dem Einzelnen etwas 

gemacht; schnell könnte das schiefe Bild entstehen, soziale Teilhabefähigkeit sei eine im 

Grunde äußerliche Eigenschaft, die durch geeignete Strukturen hervorgerufen und dem 

Einzelnen appliziert werden kann: „Und indem man berücksichtigt, dass Erziehungsprozesse 

Personen hervorbringen […], entstehen durch auf Lernfähigkeit ausgerichtete 

Erziehungsprozesse in der Wissensgesellschaft Personen, die an wissensgesellschaftlicher 

Kommunikation und damit an gegenwartsgesellschaftlichen Prozessen überhaupt teilnehmen 

können“ (Filipović 2007, 893). Erziehungsprozesse werden hier unter der Hand zu einer 

Subjekt-Objekt-Beziehung; die pädagogische Beziehung würde nicht mehr als 

Wechselwirkung zwischen zwei grundsätzlich gleichwertigen Subjekten gedacht, sondern 

vorrangig als ein Einwirkungsverhältnis. 

Bildung ermöglicht Beteiligung und soziale Teilhabe – aber gerade nicht über den Weg der 

Einbindung, Anpassung oder Formung, sondern indem sie zur Freiheit befähigt. Damit ist 

kein Moment benannt, dass dem Prozess der Bildung nachträglich zugeschrieben werden 

könnte: Der Vollzug der eigenen Freiheit ist der entscheidende Kern von Bildung, ohne den 

gar nicht von Bildung zu sprechen wäre. Die Frage, ob der Staat durch ein Recht auf Bildung 

zu einem wohlbegründeten Paternalismus legitimiert wird oder vielmehr advokatorisch für die 

Heranwachsenden eintreten sollte, führt letztlich in die Irre (vgl. Kruip/Neuhoff 2007, 213 – 

217). Der Staat hat das individuelle Recht auf Bildung zu garantieren. Er darf aber – genauso 

wenig wie die Eltern – dieses dazu missbrauchen, die Einzelnen normieren zu wollen. Dieses 

Recht kann niemals gegen den Autonomieanspruch des Einzelnen durchgesetzt werden, ohne 

dass das verfehlt würde, was es zu schützen beansprucht: die geistig-intellektuelle Integrität 

des Einzelnen – oder kurz: seine Mündigkeit. 

An dieser Stelle ist zunächst Folgendes in Erinnerung zu rufen: Die Menschenrechts-

dokumente verweigern sich – wie auch bei anderen Gegenstandsbereichen – der Aufgabe, 

Bildung zu definieren. Insofern ist es auch problematisch, von einem „Bildungsbegriff des 

Menschenrechts auf Bildung“ (Kruip/Neuhoff 2007, 206) zu sprechen; sinnvoller wäre es, 

von Implikationen zu sprechen, die sich aus dem Menschenrecht ergeben. Die 

Menschenrechte formulieren einen Konsens an moralisch begründeten, universal geltenden 

Rechten; sie votieren aber nicht für eine bestimmte Rechtstatsachenforschung. Die 
  
3 Im Original ist die Passage „an wissensgesellschaftlicher Kommunikation […] teilnehmen können“ insgesamt 
kursiv hervorgehoben. 



Menschenrechtsdokumente müssen interpretiert, ausgelegt und die in ihnen enthaltenen 

moralischen Rechtsansprüche auf einen ganz bestimmten sozio-kulturellen Kontext appliziert 

werden. Dies aber bleibt dem fachwissenschaftlichen, rechtlichen und politischen Diskurs 

überantwortet. Von Bildung als einem Menschenrecht zu sprechen, ist nicht an ein 

bestimmtes Theorieangebot, eine bestimmte Bildungstradition oder eine bestimmte Semantik 

gebunden.4 

Für eine Sozialethik der Bildung bleibt immer eine dreifache Problemstellung 

klärungsbedürftig – und hier erscheinen dann wieder die drei Aspekte von Bildung, die bereits 

in der Einleitung genannt wurden: ihre subjektive, ihre objektive und ihre transitive Seite. Zu 

klären ist, wie die Interaktionsverhältnisse zwischen dem Erzieher und den Educandi oder 

zwischen dem Lehrer und seinen Schülern gestaltet sein sollen. Zu erörtern ist, welche 

pädagogischen Aufgaben sich aus der Bildungsperspektive stellen. Schließlich ist zu klären, 

wie sich beide Anforderungen institutionalisieren lassen. Damit ist noch nichts über die 

bildungspolitische Realisierung ausgesagt, über die weder in der pädagogischen 

Theoriebildung noch der pädagogischen Praxis allein entschieden werden kann. 

Eine Sozialethik der Bildung wird die genannten Probleme nicht selbständig lösen können. 

Sie wird dafür auf Theoriebestände zurückgreifen müssen, die außerhalb ihres eigenen 

Horizontes liegen. Dies wird auf verschiedenen Wegen möglich sein. Drei Fragenkomplexe 

müssen allerdings abgedeckt werden – gleich, welcher Weg letztlich eingeschlagen wird: Zu 

fragen ist, wie Lehrer und Schüler pädagogisch miteinander interagieren können, wie die 

Mündigkeit des Einzelnen pädagogisch gefördert werden kann und wie die pädagogischen 

Institutionen so gestaltet werden können, dass sie dem Erziehungs- und Bildungsauftrag 

gerecht werden und diesem doppelten Auftrag nicht widersprechen. Es geht also um Theorien 

der Erziehung oder der pädagogischen Wirksamkeit, der Bildung und pädagogischer 

Institutionen, beispielsweise eine Theorie der Schule. 

  
4 Zwischen „einer ahistorisch-anthropologischen Bestimmung als Bildsamkeit und einem kontextuell-
funktionalen Begriff von Bildung, bezogen auf konkrete gegenwärtige gesellschaftliche Herausforderungen“ 
(Kruip/Neuhoff 2007, 206), zu unterscheiden, wird sich als eine Scheinalternative erweisen. Zunächst einmal 
sind die gesellschaftlichen und ökonomischen Entwicklungen einer Gesellschaft gar nicht vorhersehbar. Ein auf 
konkrete gegenwärtige Herausforderungen zugeschnittener Begriff von Bildung wäre selber „ahistorisch“ – im 
Sinne von statisch –, da diesem notwendigerweise eine auf Zukunft hin ausgerichtete Dimension mangelte. Ein 
auf die Anforderungen der Gegenwart enggeführtes Konzept von Bildung wird den Einzelnen nicht freisetzen 
auf eine noch unbekannte Zukunft hin – es wäre damit aber im Letzten auch nicht „funktional“, da der Einzelne 
mit den notwendigen Anpassungsleistungen, die ihm unweigerlich abverlangt werden, allein gelassen wäre. 
Genauso wenig kann es aber auch ein „ahistorisches“ Verständnis von Bildsamkeit geben (einmal abgesehen 
davon, dass Bildsamkeit für die Pädagogik systematisch ein Axiom, nicht aber eine regulative Idee darstellt). 
Denn spätestens, wenn von der Bildsamkeit auf ein Recht auf Bildung geschlossen würde, kommt die transitive 
Seite von Bildung ins Spiel: Wie Bildung konkret organisiert oder institutionalisiert werden kann, lässt sich nur 
in einem bestimmten zeitlichen und kulturellen Kontext klären. 
 



Ein auf die äußeren sozialen Formen von Bildung verengter bildungsethischer Blick wird auf 

diese Theorien kaum angemessen Bezug nehmen können. Ein solcher Blick wird auch die 

ihnen zugrundeliegenden pädagogischen Prinzipien nicht erfassen können. Damit würde einer 

Sozialethik der Bildung nicht allein die Eigenlogik pädagogischer Prozesse verschlossen 

bleiben, es bestünde sogar die Gefahr, dass diese absorbiert würde durch anderweitig 

bestimmte Zwecke. Bildung würde von gesellschaftlichen, wirtschaftlichen, politischen 

Zielen oder auch sozialethischen Eigeninteressen her gedacht, aber nicht mehr vom Subjekt 

her. Damit würde aber genau jenes Moment ausfallen, ohne welches gar nicht von Bildung zu 

sprechen wäre, eben Mündigkeit. Zwar könnte vielleicht noch von Momenten wie Aneignung, 

Vermittlung, Ausbildung oder gesellschaftlicher Eingliederung gesprochen werden, die 

durchaus mit dem Bildungsgeschehen in Verbindung stehen, sie hätten aber ohne das 

emanzipatorische Moment nicht mehr Anteil an der Erweiterung der Autonomie des 

Educandus. 

Soll über bildungsbezogene soziale Praktiken aus gerechtigkeitstheoretischer Sicht reflektiert 

werden, so reicht es dabei nicht aus, allein darauf zu achten, dass die Strukturen, Institutionen 

oder Regeln des Bildungswesens und die sozialethisch erhobenen Forderungen den 

pädagogischen Prinzipien nicht widersprechen. Pädagogisches Handeln lässt sich nicht von 

einem Endpunkt, den es zu erreichen gilt, beurteilen. Vielmehr ist darauf zu achten, dass die 

bildungsbezogenen sozialen Praktiken durchgängig explizit pädagogisch akzentuiert sind. Die 

Ziele des pädagogischen Handelns sind immer schon mitzudenken. Mündigkeit, 

Selbstbestimmung, Freiheit im Denken und Handeln werden nicht erst am Ende es 

pädagogischen Weges erreicht. Vielmehr kommt es darauf an, dass die Educandi 

kontinuierlich in ihrem Freiheitsvollzug gefördert werden – andernfalls würden sie im Letzten 

nicht mit ihrem freien Willen geachtet, in ihrer Selbstzwecklichkeit, Freiheit und 

unbestimmten Bildsamkeit anerkannt, sondern vom Lehrer oder Erzieher zu etwas bestimmt. 

Und dies wäre das Gegenteil von Autonomie, aber auch das Gegenteil jener Freiheit im 

Denken und Handeln, welche die Freiheitsrechte zu schützen beanspruchen. 

Wird Bildung auf Kompetenzvermittlung und damit letztlich auf Performanz reduziert, wird 

der Bildungsprozess auf das Lösen von Problemen reduziert, die dem Einzelnen als solche 

vorgegeben sind, die sich das Subjekt aber gerade nicht selbst stellt (vgl. Grigat 2010, 251 f.). 

Von umfassender Persönlichkeitsbildung kann dann nicht mehr gesprochen werden, allenfalls 

vielleicht von Persönlichkeitsentwicklung oder sogar zweckgerichteter und einseitiger von 

Personalentwicklung. Dies wäre letztlich ein antiaufklärerisches Programm, zumal die 

Kompetenzen ohne Zentrierung auf das zur Selbstbestimmung fähige Subjekt schnell beliebig 



werden. Werden Kompetenzen nicht mehr in Bezug zur sittlichen Urteils- und umfassenden 

Handlungsfähigkeit des Menschen gesetzt, wird immer diffuser, was unter einer 

„kompetenten Persönlichkeit“ überhaupt verstanden werden soll. 

Nur eine Sozialethik der Bildung, die das Subjekt ernstnimmt, wird die Spannung zwischen 

Spontaneität und Rezeptivität wahren, die Bildung eingestiftet ist. Mündigkeit als Ziel 

pädagogischen Handelns setzt voraus, den Einzelnen so zu denken, dass er zum Ganzen der 

Welt und nicht allein zu einem Ausschnitt von ihr in ein wertendes und schöpferisch 

gestaltendes Verhältnis treten kann. Andernfalls wäre der Einzelne allein ein Funktionär der 

kontingenten Verhältnisse. 

 

 

Teil II: Der Gegenstandsbereich einer Sozialethik der Bildung 

 

4. Bildungsbezogene soziale Praktiken 

 

Von Mündigkeit kann demnach nur im Blick auf die Urteils- und Handlungsfähigkeit des 

Subjekts gesprochen werden. Bildung geht dann auch nicht in Wissensvermittlung auf: 

„Bildung hat es mit dem Verhältnis des Menschen zur Welt zu tun, die er erkennend zur 

Kenntnis nimmt, die er wertend in ihrer Bedeutung für sich einschätzt und in der er sich nach 

Maßgabe der so ermittelten Bedeutsamkeit für ein verantwortliches Handeln entscheidet. […] 

Die triadische Bildungsaufgabe ist […] nicht auf die Welt außer mir, sondern auch auf mich 

als Teil der Welt gerichtet“ (Rekus 2006, 116). Pädagogisches Handeln kann dem Einzelnen 

diese Aufgabe nicht abnehmen, aber ihm Hilfen zur Lösung dieser Aufgabe an die Hand 

geben – und zwar in zweifacher Hinsicht: unterrichtlich und erzieherisch. Unterricht und 

Erziehung sind nicht voneinander zu trennen: Der Erwerb von Kenntnissen und Fertigkeiten, 

aber auch das Gewinnen einer Orientierung darüber, wie diese künftig eingesetzt werden 

können, und die Ermutigung hierzu gehören zusammen. 

Eine Sozialethik der Bildung interessiert sich vor allem dafür, wie diese „pädagogischen 

Hilfen“ institutionalisiert und strukturell abgesichert werden können. Eine wichtige Rolle 

hierbei spielt ein moralisch begründetes Recht auf Bildung. Dieses garantiert jenes 

Mindestmaß an pädagogischen Ressourcen und Möglichkeitsbedingungen für Bildung, ohne 

die ein menschenwürdiges Leben – frei von staatlicher Bevormundung, Abhängigkeit und 

existentieller Not – nicht denkbar wäre. Bildung als ein positiviertes Menschenrecht  zu 

institutionalisieren, suspendiert nicht, die für Bildung bestimmende Idee der 



Selbstbestimmung, sondern sichert vielmehr den realen Vollzug der menschlichen Freiheit 

und damit auch von Bildung. 

Die Institutionen der Bildung, auf die bei einer sozialethischen Beschäftigung mit diesem 

Thema der Fokus liegt, sind nun aber nicht in erster Linie Institutionen der Person, sondern 

des Staates und der Gesellschaft. Diese werden nicht aus reiner Selbstlosigkeit um ihrer selbst 

willen eingerichtet und betrieben, sie sind vielmehr mit bestimmten Interessen, Erwartungen 

und Ansprüchen behaftet. Schon aus einem gesunden Eigeninteresse heraus hat die 

Gesellschaft ein Interesse daran, dass das Bildungssystem, für das nicht geringe fiskalische 

oder anderweitige Ressourcen aufgewendet werden, seine Funktionen erfüllt. 

Schulen, Hochschulen und Weiterbildungseinrichtungen dienen dazu, dem Einzelnen in 

systematischer Form jene Kenntnisse und Fertigkeiten mitzugeben, die er weder von Natur 

aus mitbringt noch allein durch Erfahrung oder Umgang erwirbt – kurz gesagt: Es geht um 

das, was als Kultur bezeichnet wird. Der Einzelne soll in den erreichten Stand der Kultur und 

deren Wertigkeit eingeführt werden und dazu fähig werden, selbst kulturschaffend tätig zu 

werden. Aus gesellschaftlicher Sicht werden dabei unterschiedliche Funktionserwartungen an 

das Bildungswesen und seine Einrichtungen geknüpft: Beispielsweise kann von 

Enkulturation, Qualifikation, Allokation, Integration oder Legitimation gesprochen werden. 

Allerdings können pädagogische Institutionen bei der Erfüllung ihrer Aufgabe nicht von den 

individuell ganz verschiedenen Voraussetzungen und Möglichkeiten absehen, welche die 

Educandi mitbringen. Die Bildungsinstitutionen haben an diese anzuknüpfen, soweit dies für 

die Erfüllung ihrer pädagogischen Zwecke notwendig ist. Aufgabe der (Fach-) Didaktik ist es 

dabei, jene Ansprüche an die Lernenden zu formulieren, die sich aus der zu gestaltenden Welt 

und Gesellschaft ergeben – mit dem Ziel, dass die Lernenden die Welt verstehen lernen und in 

der Lage sind, an der Gesellschaft teilzunehmen. Auch eine Sozialethik der Bildung wird, 

wenn sie die verschiedenen bildungsbezogenen sozialen Praktiken adäquat wahrnehmen will, 

alle drei Aspekte im Blick behalten müssen: die gesellschaftlichen Erwartungen und 

Funktionen institutionalisierter Bildung auf der einen und die individuellen Voraussetzungen 

und Möglichkeiten auf der anderen Seite, aber auch die materialen Aspekte bei der 

Ausgestaltung konkreter Bildungsprozesse. 

An ein Recht auf Bildung heften sich vielfältige gesellschaftliche und politische Interessen, 

die bildungsethisch keinesfalls belanglos sind – auch diese sind kritisch wahrzunehmen und 

auch über diese ist sozialethisch zu reflektieren. Bildung ist ein hochkomplexes Geschehen, 

dessen „Besonderheit in unserer Kultur gerade darin besteht, nicht nur Maßstäben zu 

entsprechen, sondern selbst Maßstäbe zu setzen“ (Ladenthin 2000, 33). Dabei wird es 



durchaus möglich sein, sich über bestimmte Maßnahmen und Institutionen, die Bildung 

ermöglichen und die Befähigung zur Selbstbestimmung unterstützen, zu verständigen und 

diese zu bewerten. Die Kriterien, die dabei angelegt werden, werden aber niemals vollständig 

objektivierbar sein. 

Einigkeit darüber, wie umfassend das Recht auf Bildung bereits verwirklicht ist und welche 

Veränderungen pädagogisch wie bildungspolitisch sinnvoll und vorrangig sind, damit die 

menschenrechtliche Qualität der Bildungsinstitutionen verbessert werden kann, sollte dann 

auch nicht erwartet werden. Sobald wir damit beginnen, uns über die Qualität der 

Möglichkeitsbedingungen von Bildung zu verständigen, stoßen wir auf ein komplexes 

Diskursgefüge: beispielsweise aus vorgefundenen, historisch gewachsenen Einstellungen und 

Erwartungen, biographischen Erfahrungen, unterschiedlich akzentuierten Einschätzungen und 

Deutungen, vielgestaltigen konzeptionellen Überlegungen und divergenten Zielvorstellungen 

(vgl. Ladenthin 2000, 15 – 17). Von dieser Gemengelage ist auch die menschenrechtliche 

Reflexion auf Bildung nicht ausgenommen. Unser Denken bleibt historisch, kulturell und 

biographisch gebunden. Zugleich wird sich dieses Geflecht an Deutungen, Bewertungen und 

Zielformulierungen im Prozess der Wertung, Reflexion und Umsetzung pädagogischer und 

bildungspolitischer Maßnahmen beständig verändern. 

Auch menschenrechtliche Vorgaben dürfen nicht dazu missbraucht werden, eine neue 

Objektivität im Diskurs über Bildung zu suggerieren – dies wäre unredlich und dem 

menschenrechtlichen Instrumentarium nicht angemessen. Die Menschenrechte müssen 

rechtlich, politisch und ethisch interpretiert, ausgelegt und angewandt werden – dies aber sind 

interpretative Akte, die immer relativ bleiben werden. Die verschiedenen wissenschaftlichen, 

praxisbezogenen und politischen Vorstellungen darüber, wie ein Menschenrecht bestmöglich 

verwirklicht werden kann, müssen diskursiv bearbeitet werden. Schon der Streit um den 

sogenannten Muñozbericht5 von 2007  hat gezeigt, dass sich aus bestimmten Indikatoren, 

Daten oder Beobachtungen nicht einfach konsensfähige Handlungsempfehlungen ableiten 

lassen. Ein solcher Konsens lässt sich auch nicht einfach dadurch herstellen, dass bestimmte 

  
5 Human Rights Council. Fourth session. Item 2 of the provisional agenda: Implementation of General Assembly 
Resolution 60/251 of 15 March 2006 entitled „Human Rights Council“. Report of the Special Rapporteur on the 
right to education, Vernor Muñoz, Addendum. Mission to Germany (13 – 21 February 2006), 09.03.2007; 
deutsche Arbeitsübersetzung: Rat  für Menschenrechte. Vierte Sitzung. Tagesordnungspunkt 2 der vorläufigen 
Tagesordnung: Umsetzung der UN-Resolution 60/251 „Rat für Menschenrechte“ vom 15. März 2006. Bericht 
des Sonderberichterstatters für das Recht auf Bildung, Vernor Muñoz. Addendum. Deutschlandbesuch (13. – 21. 
Februar 2006), 09.03.2007, in [Zugriff: 8. Dezember 2011]: 
http://www.gew.de/Binaries/Binary29288/Arbeits%C3%BCbersetzung_M%C3%A4rz07.pdf. 



Forderungen mit menschenrechtlichen Argumenten „veredelt“ werden. Aus Fakten, 

Beobachtungen oder Erfahrungen lassen sich nicht nahtlos bestimmte Normen ableiten. 

Überdies darf nicht übersehen werden, dass ein menschenrechtlicher Blick auf Bildung nur in 

der Lage ist, einen bestimmten, eng umgrenzten Ausschnitt des komplexen 

Bildungsgeschehens einzufangen. Das schmälert nicht die fraglos wichtige Bedeutung eines 

Rechts auf Bildung, sollte aber davor warnen, menschenrechtliche Argumente in ihrer 

Aussagekraft überzustrapazieren. Nicht zuletzt besteht die Gefahr, wohlklingende 

Menschenrechtsargumente, vielleicht sogar vorgetragen im entsprechenden Tonfall 

moralischer Überlegenheit, letztlich als bloße Machtmittel einzusetzen. Der 

Menschenrechtsdiskurs erfüllt zu Recht eine Protest- und Kritikfunktion – er bedarf aber auch 

selbst der Ideologiekritik. 

Bei alldem muss zudem stets bedacht werden, dass die Möglichkeitsbedingungen von Bildung 

dieser nicht einfach vorgegeben sind. Pädagogische Prozesse sind Aufforderungs- und 

Anregungsprozesse, die nicht mechanisch steuerbar sind. Es sind Prozesse, die zur Freiheit 

anstiften. Die Subjekte der Bildung bestimmen somit entscheidend darüber mit, welches 

Ergebnis schließlich am Ende des Prozesses steht (vgl. Ladenthin 2000, 20 – 23). In diesem 

Prozess werden sich allerdings auch die ihm zugrundeliegenden Möglichkeitsbedingungen 

beständig verändern, verengen oder erweitern. Beteiligung, Mitbestimmung, Anerkennung, 

Integration oder Inklusion sind nicht einfach strukturelle Ausdrucksformen bildender 

Möglichkeitsbedingungen, die ethisch oder rechtlich eingeklagt und politisch zur Verfügung 

gestellt werden können – sie können nur im praktischen Vollzug real werden, verändern durch 

das soziale Miteinander aber auch beständig ihre qualitative Gestalt. Ähnliches gilt auch für 

die Merkmale von Heterogenität, die den Individuen möglicherweise bildungsethisch 

zugeschrieben werden: Diese sind nicht einfach von vornherein vorhandene individuelle 

Eigenschaften. Sie werden vielmehr durch ein bestimmtes pädagogisches, institutionelles, 

administratives oder politisches Handeln erst erzeugt. Sie können dann auch ein Eigenleben 

entfalten, also Ausgrenzungen, Nichtanerkennung, Stigmatisierungen oder andere Probleme 

noch verstärken, statt diese abzubauen. 

Bildung bleibt von zahlreichen pädagogischen Bedingtheiten und Möglichkeitsbedingungen 

abhängig, diese werden sich im Bildungsprozess aber beständig verändern, nachfolgende 

Bildungsprozesse erleichtern oder erschweren. Nur eine Sozialethik der Bildung, die nicht 

einseitig organisationsbezogen enggeführt ist, wird diese wechselseitigen Zusammenhänge 

wahrnehmen und darüber reflektieren können. Durch ihren spezifisch institutionenethisch 

ausgerichteten Blick und den besonderen Fokus, den sie auf die strukturellen 



Möglichkeitsbedingungen fruchtbarer Bildungsprozesse legt, wird sie aber umgekehrt auch 

der Bildungstheorie oder der Pädagogik neue Perspektiven erschließen können und diese vor 

individualistischen Engführungen oder politischer Naivität bewahren können. Der 

sozialethische Blick auf Bildung verdeutlich, dass Bildungsprozesse nicht allein ein 

innerliches Geschehen sind, sondern eine äußere, soziale Seite besitzen, die ethischer und 

politischer Gestaltung zugänglich ist. Um der Würde eines jeden Einzelnen willen, aber auch 

im Interesse des Gemeinwohls ist diese äußere Seite der Bildung, ihre 

Möglichkeitsbedingungen, möglichst bildungsförderlich zu gestalten. Dies wird aus der 

Perspektive einer empirischen Sozialforschung allein nicht gelingen, sondern verlangt explizit 

nach normativer Reflexion. 

 

 

5. Vielgestaltiger Auftrag im Dialog mit anderen bildungsbezogenen Disziplinen 

 

Einer Sozialethik der Bildung stellen sich damit verschiedene Aufträge. An erster Stelle zu 

nennen ist zunächst die Aufgabe, Gerechtigkeitsprobleme im Zusammenhang bildungs-

bezogener sozialer Praktiken zu bearbeiten und wertsetzend zu entscheiden. Sie wird fragen, 

welche institutionellen, finanziellen, rechtlichen oder personellen Möglichkeitsbedingungen 

von Bildung aus menschenrechtsethischer Sicht unabdingbar geboten oder aus weiteren 

gerechtigkeitstheoretischen Überlegungen ethisch wünschenswert sind. Sie wird dort Kritik 

üben, wo die gelebte Praxis hinter diesen normativen Maßstäben zurückbleibt und Menschen 

unter menschenunwürdigen und ungerechten Lebensverhältnissen oder Strukturen leiden. Sie 

wird danach fragen, wie die Möglichkeitsbedingungen von Bildung strukturell abgesichert 

werden können. Sie wird aber aus normativer Perspektive auch qualitative Maßstäbe für die 

Ausgestaltung der verschiedenen Institutionen und Angebote von Bildung entwickeln. Und 

sie wird schließlich danach zu fragen haben, welche Mitbestimmungsmöglichkeiten die 

verschiedenen Akteure im Bildungsbereich besitzen, wie diese zu sichern und auszugestalten 

sind. 

All diese Fragen wird eine Sozialethik der Bildung nur im Dialog mit jenen 

Einzelwissenschaften bearbeiten können, die sich mit Bildung beschäftigen. Das 

Zusammenspiel von sozialwissenschaftlicher Analyse, philosophischer Differenzierung und 

Vermittlung sowie normativer Reflexion ist jeder sozialethischen Urteilsbildung aufgetragen. 

Einer Sozialethik der Bildung stellt sich die besondere hermeneutische Herausforderung, nicht 

allein sozialwissenschaftliche Zugänge, sondern nicht zuletzt auch bildungstheoretische und 



pädagogische Überlegungen als Quellen der sozialethischen Urteilsbildung ernst zu nehmen 

(eine Herausforderung, die nicht dadurch einfacher wird, dass das Gespräch zwischen 

empirischer und prinzipienorientierter Bildungsforschung bereits fachintern oft kaum noch zu 

gelingen scheint). Eine Sozialethik der Bildung kann auf diese Zugänge gar nicht verzichten, 

wenn sie zu begründeten und angemessenen Aussagen in diesem Feld der angewandten Ethik 

kommen will (wobei über die konkreten Referenztheorien, auf die dabei Bezug genommen 

wird, an dieser Stelle nichts ausgesagt ist). 

 

 

6. Selbstkritik und Selbstbeschränkung 

 

An dieser Stelle ist noch ein weiteres Aufgabenfeld einer Sozialethik der Bildung anzu-

sprechen: Diese wird auch den sozialwissenschaftlichen und politischen Diskurs über Bildung 

selbst in den Blick nehmen müssen. Sie wird zu fragen haben, wer jeweils aus welchem 

Interesse, mit wem und mit welcher Zielrichtung über Bildung spricht. Sie wird fragen, wie 

die vorliegenden Daten zustande gekommen sind, wie mit ihnen umgegangen wird und wie 

diese beispielsweise argumentativ, strategisch oder auch manipulativ eingesetzt werden. Wie 

in der Einleitung in Bezug auf die „Nach-PISA-Debatte“ erwähnt wurde, wird dabei davon 

auszugehen sein, dass der Umgang mit Daten, der Einsatz bestimmter Argumente oder 

Diskussionsstrategien ein Eigenleben entwickeln kann, das gar nicht mehr den Intentionen der 

eigentlichen Urheber entsprechen muss. 

Vor diesem Hintergrund wäre der Bildungsethik zu raten, innerhalb eines mitunter reichlich 

überhitzten Reformklimas Nüchternheit und kritische Distanz gegenüber so manchen 

Reformvorschlägen zu wahren, die – wissenschaftlich wie politisch gleichermaßen – nicht 

selten mit einer enormen Suggestivkraft vorgetragen werden. Ein solcher Abstand ist 

notwendig, wenn bildungspolitische Reformvorhaben unvoreingenommen auf ihre 

Tragfähigkeit hin überprüft werden sollen. Eine Sozialethik der Bildung wird dieses 

Abstandes aber nicht zuletzt auch dann bedürfen, wenn sie gleichfalls die mit den 

Reformvorschlägen mehr oder weniger offen verbundenen disziplin-, bildungs-, wirtschafts-, 

sozial- und förderpolitischen oder persönlichen Interessen der verschiedenen Akteure, aber 

auch deren Widerstände explizit einer sozialethischen Reflexion unterziehen will. 

Ein sozialethischer Bildungsdiskurs wird aber aus einem falsch verstandenen Eigeninteresse 

heraus auch nicht die Reichweite seiner eigenen Aussagen überziehen dürfen. Wirtschafts-, 

arbeitsmarkt-, sozial- oder steuerpolitische Probleme beispielsweise werden nicht einfach 



bildungspolitisch zu lösen sein. Über sie ist nicht allein bildungsethisch, sondern 

beispielsweise wirtschafts-, arbeitsmarkt-, sozialstaats- oder politikethisch zu reflektieren. 

Bildung ist – vorrangig durch Stärkung der praktischen Urteilskraft – eine entscheidende 

Voraussetzung dafür, dass soziale Gerechtigkeit möglich wird, indem die Educandi im 

Bildungsprozess dazu befähigt werden, Gerechtigkeitsprobleme zu identifizieren und zu 

reflektieren sowie nach dem Maßstab der Gerechtigkeit zu handeln. Die Auswirkungen 

veränderter Bildungsprozesse werden sich aber zunächst einmal wiederum in veränderten 

Bildungsprozessen zeigen. Die Herstellung sozialer Gerechtigkeit oder auch von 

Gerechtigkeit im Bildungswesen ist primär eine politische, keine pädagogische Aufgabe. Der 

gesellschaftliche Wert von Bildung wird damit nicht bestritten; doch kann ein bestimmter 

gesellschaftlicher Nutzen von Bildung ihrem ersten Zweck, der Befähigung zur 

Selbstbestimmung, immer nur nachgeordnet sein. 

 

 

Teil III: Bildungsgerechtigkeit als Beteiligungsgerechtigkeit – ein Ausblick 

 

Aber auch wenn weder die Gerechtigkeit noch die Menschenrechte pädagogische Kategorien 

sind, bleibt pädagogisches Handeln dennoch an Gesetz und Moral gebunden, sind die 

Gerechtigkeit und die Menschenrechte mithin auch auf den Vollzug von Bildung hin 

auszulegen. Die pädagogische Aufgabe wäre es dann, mit der Tatsache von Gleichheit und 

Ungleichheit so umzugehen, dass aus dieser durch pädagogisches Handeln keine 

Ungerechtigkeit entsteht oder eine solche sich weiter verfestigt. 

Ohne Bildung wird der Einzelne sich nicht als ein soziales, ökonomisches, politisches, 

kulturelles oder rechtliches Subjekt begreifen können. Dabei steht Bildung vor dem Paradox, 

dass für ihren Vollzug immer schon vorausgesetzt werden muss, was als Ergebnis erst erstrebt 

wird. Die Chancen zur Bildung bleiben daher stets abhängig von Chancen durch Bildung. 

Letztere entziehen sich um der personalen Freiheit des Individuums willen jeder 

Standardisierung; gleiche „Chancen durch Bildung“ herstellen zu wollen, wäre nicht allein 

pädagogisch blauäugig oder anmaßend, sondern auch politisch freiheitsfeindlich und ethisch 

nicht zu akzeptieren (vgl. Stojanov 2007). 

Unter Gerechtigkeitsaspekten strukturell gestaltbar sind allein die „Chancen zur Bildung“, 

also jene Rahmenbedingungen und Bedingtheiten, ohne welche die Möglichkeit von Bildung 

gar nicht gegeben wäre. Allerdings können dabei, wenn Bildung nur als Selbsttätigkeit 

denkbar ist, immer nur die Voraussetzungen für Bildung gemeint sein; ein bestimmtes 



Bildungsergebnis kann politisch, rechtlich oder pädagogisch nicht garantiert werden. Dieses 

wird immer von der Verantwortlichkeit des sich bildenden Subjekts abhängig bleiben. 

Beteiligungsgerechtigkeit bestimmt sich durch zwei, sich wechselseitig bedingende und nicht 

voneinander zu lösende Aspekte: Beitragen und Teilhaben. Auf der einen Seite kann der 

Einzelne sich als Subjekt nur im sozialen Miteinander verwirklichen und damit in der 

gemeinsam geteilten Sorge um das Gemeinwohl. Die Möglichkeit, sein Leben aktiv gestalten 

und einen Beitrag zum gemeinsamen Zusammenleben leisten zu können, ist eine zentrale 

(wenn auch nicht die einzige) Quelle sozialer Anerkennung und Wertschätzung. Auf der 

anderen Seite sind die sozialen Institutionen so zu gestalten, dass sie dem Einzelnen die aktive 

Teilnahme am sozialen Leben auch ermöglichen – und damit an jenen sozialen 

Aushandlungsprozessen, in denen das Gemeinwohl immer wieder von neuem gefunden und 

angestrebt werden muss. 

Die Fähigkeit, aktiv etwas beitragen zu können, bleibt abhängig von realen Teilhabe-

möglichkeiten; diese wiederum können auf Dauer nicht ohne ein sie stützendes Ethos 

gesichert werden, also nicht ohne den gelebten Willen, auch etwas zum Gemeinwohl 

beitragen zu können. Hierfür notwendig ist das entsprechende Vermögen, etwas zum sozialen 

Leben beitragen zu können, aber auch die Fähigkeit, sein eigenes Handeln an dem 

auszurichten, was man als angemessen und gut erkannt hat. 

Beitragen und Befähigen gehören untrennbar zusammen. Der Einzelne soll dazu ermächtigt 

werden, sich als ein sittlich produktives Subjekt erfahren und realisieren zu können; nur dann 

wird Beteiligung auch mehr sein als die affirmative Aneignung bestehender Verhältnisse, 

sondern vielmehr deren Wertung, Gestaltung und Fortentwicklung. Bildungsgerechtigkeit 

kann als eine spezifische Ausformung von Beteiligungsgerechtigkeit bestimmt werden. 

 

 

Literatur 

 
Filipović 2007 
Filipović, Alexander: Öffentliche Kommunikation in der Wissensgesellschaft. Sozialethische 
Analysen (Forum Bildungsethik; 2), Bielefeld 2007. 
 
Filipović 2009 
Filipović, Alexander: Literacy und die Bedeutung gesellschaftlicher Beteiligung. Medien- und 
bildungsethische Überlegungen, in: Wimmer, Michael/Reichenbach, Roland/Pongratz, 
Ludwig (Hgg.): Medien, Technik und Bildung (Schriftenreihe der Kommission Bildungs- und 
Erziehungsphilosophie in der Deutschen Gesellschaft für Erziehungswissenschaft), 
Paderborn/München/Wien/Zürich 2009, 159 – 173. 



 
Grigat 2010 
Grigat, Felix: Die Nacht, in der alle Kühe schwarz sind. Zur Kritik des Kompetenz-Begriffs 
und des Deutschen Qualifikationsrahmens, in: Forschung und Lehre 17 (2010), 250 – 252. 
 
Heimbach-Steins 2005 
Heimbach-Steins, Marianne: Art. Bildung und Chancengleichheit, in: Dies. (Hg.): Christliche 
Sozialethik. Ein Lehrbuch, Bd. 2: Konkretionen, Regensburg 2005, 50 – 81. 
 
Heimbach-Steins/Kruip/Kunze 2007 
Heimbach-Steins, Marianne/Kruip, Gerhard/Kunze, Axel Bernd (Hgg.): Das Menschenrecht 
auf Bildung und seine Umsetzung in Deutschland. Diagnosen – Reflexionen – Perspektiven 
(Forum Bildungsethik; 1), Bielefeld 2007. 
 
Heimbach-Steins/Kruip/Kunze 2009 
Heimbach-Steins, Marianne/Kruip, Gerhard/Kunze, Axel Bernd (Hgg.): Bildung, Politik und 
Menschenrecht. Ein ethischer Diskurs (Forum Bildungsethik; 6), Bielefeld 2009. 
 
Kruip/Neuhoff 2007 
Kruip, Gerhard/Neuhoff, Katja: Das Menschenrecht auf Bildung und seine Umsetzung in 
Deutschland. Ergebnisse des Symposiums und weiterführende Perspektiven, in: Heimbach-
Steins, Marianne/Kruip, Gerhard/Kunze, Axel Bernd (Hgg.): Das Menschenrecht auf Bildung 
und seine Umsetzung in Deutschland. Diagnosen – Reflexionen - Perspektiven (Forum 
Bildungsethik; 1), Bielefeld 2007, 205 – 220. 
 
Ladenthin 2000 
Ladenthin, Volker: Pädagogische Überlegungen zur Schulqualität und ihrer Evaluation, in: 
Schulqualität. Beiträge zu einer öffentlichen Diskussion (Arbeitshilfen; 154), hg. v. Sekreta-
riat der Deutschen Bischofskonferenz, o. O. (Bonn) o. J. (2000), 14 – 41. 
 
Rekus 2006 
Rekus, Jürgen: Begabung und Bildsamkeit als Voraussetzungen pädagogischen Handelns, in: 
Engagement (2006), 112 – 121. 
 
Stojanov 2007 
Stojanov, Krassimir: Bildungsgerechtigkeit im Spannungsfeld zwischen Verteilungs-, 
Teilhabe- und Anerkennungsgerechtigkeit, in: Wimmer, Michael/Reichenbach, Roland/Pon-
gratz, Ludwig (Hgg.): Gerechtigkeit und Bildung (Schriftenreihe der Kommission Bildungs- 
und Erziehungsphilosophie in der Deutschen Gesellschaft für Erziehungswissenschaft), 
Paderborn/München/Wien/Zürich 2007, 29 – 48. 
 
 
 
Axel Bernd Kunze, Dr. theol., Dipl.-Päd., Privatdozent für Erziehungswissenschaft an der 
Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn und Dozent für Pädagogik an der 



Evangelischen Fachschule für Sozialpädagogik Weinstadt, stellvertretender Vorsitzender des 
Netzwerkes Gesellschaftsethik, Mitglied im Herausgeberbeirat von „Engagement. Zeitschrift 
für Erziehung und Schule“, im Wissenschaftlichen Beirat des Deutschen Philologenverbandes 
und in der Ad-hoc-Arbeitsgruppe „Inklusion von Menschen mit Behinderung im 
Bildungsbereich“ des Zentralkomitees der deutschen Katholiken, Gründungsmitglied der 
Willy-Aron-Gesellschaft Bamberg. 
 
Kontakt: 
Privatdozent Dr. Axel Bernd Kunze 
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn 
Bonner Zentrum für Lehrerbildung (BZL) 
Arbeitsbereich für Bildungswissenschaft 
Historische und Systematische Erziehungswissenschaft 
Poppelsdorfer Allee 15 
D-53115 Bonn am Rhein 
Tel. (0 2 28) 73-76 15 
E-Mail: Kunze-Bamberg@t-online.de 
Internet: www.menschenrecht-auf-bildung.de 
und www.axel-bernd-kunze.de 
 
 
 
 
 

 


