Jorg Bernardy - bernardy@uni-hildesheim.de - jpernardy@hfg-karlsruhe.de

Asthetisches Erkenntnisinteresse und literarische Artikulationsform

Vortrag beim DGPhil-Kongress Minchen 2011

(Jorg Bernardy)

»Begriffe leiten uns zu Untersuchungen. Sind der Ausdruck unseres Interesses, und lenken

unser Interesse.” (Ludwig Wittgenstein)

Einleitung

In diesem Beitrag soll der Versuch gemacht werden, die l|dee eines dasthetischen
Erkenntnisinteresses mit der literarischen Artikulationsform als dessen moglicher
Gegenstand in ein systematisches Verhaltnis zu setzen. Daflir muss zunachst geklart werden,
inwiefern hier die Rede von einem dsthetischen Erkenntnisinteresse sein kann und in
welcher Hinsicht die literarische Form unter diesem Aspekt zu untersuchen ist. Wahrend in
der Philosophie die Mdoglichkeit dsthetischer Erkenntnis bzw. dsthetischen Erkennens an
vielen Stellen ein Thema ist und von vielen Autoren hervorgehoben wirdl, ist das spezifische
asthetische Erkenntnisinteresse bisher weniger Gegenstand philosophischer Reflexion
gewesen. In einem anderen Sinne kann man sogar sagen, dass das Interesse in der
philosophischen Asthetik vielmehr und vor allem unter dem Postulat der Interesselosigkeit

behandelt worden ist.> Nach Kant etwa ist das Wohlgefallen am Angenehmen und Guten an

! Vgl. dazu in jlngster Zeit Gottfried Gabriel, der sich fiir einen Begriff der dsthetischen Erkenntnisweise in
Bezug auf die literarische Form der Philosophie stark gemacht hat. Vgl. beispielsweise die Veréffentlichungen
Zwischen Logik und Literatur. Erkenntnisformen von Dichtung, Philosophie und Wissenschaft (1991) von
Gottfried Gabriel und Literarische Formen der Philosophie (1990) von Gottfried Gabriel und Christiane
Schildknecht (Hrsg.). In der klassischen Asthetik wird die Méglichkeit dsthetischen Erkennens seit Baumgarten
zwar angenommen und auf vielfache Weise fortgesetzt und variiert, jedoch bleibt diese unter Philosophen in
erkenntnistheoretischer Hinsicht bis heute umstritten. Wahrend Kant dem Geschmacksurteil innerhalb der
dsthetischen Urteilskraft keine Erkenntniskraft zuteilt, tritt die dsthetische Erkenntnis bei Schopenhauer in der
Form dsthetischer Kontemplation auf und soll sogar die hochste Form der Erkenntnis darstellen. So gesehen ist
auch im Ubergang von Kant zu Schopenhauer die Frage nach der Méglichkeit von nicht-begrifflicher bzw. nicht-
propositionaler Erkenntnis gestellt.
? Von Kant Uber Schopenhauer bis hin zu Adorno und Heidegger ist das Postulat der Interesselosigkeit ein
wesentliches Bestimmungsmoment fir die Erkenntnis und Erfahrung des Schénen und Erhabenen. Es scheint,
1



Jorg Bernardy - bernardy@uni-hildesheim.de - jpernardy@hfg-karlsruhe.de

ein Interesse gebunden wahrend das Wohlgefallen am Schénen ohne Interesse bzw.
interesselos sein soll.> Der Begriff der dsthetischen Erkenntnis ist zudem iiberwiegend auf
Kunstwerke oder natiirliche Gegenstiande bzw. Phdanomene in der Welt bezogen, weniger
auf die philosophischen Texte selbst. Der Begriff des dsthetischen Erkenntnisinteresses — in
dieser Hinsicht zumindest soll dieser Beitrag als ein Versuch der Klarung angesehen werden
— hat dabei mehrere Vorteile, die die eben aufgezihlten Problemhorizonte der Asthetik
freilich etwas umgehen.

Erstens zieht der Begriff des dsthetischen Erkenntnisinteresses den Fokus vom
Prozess der Erkenntnis ein wenig ab und setzt ihn in ein unzertrennliches Verhaltnis zum
Interesse. Dies ist dann auch die erste These dieses Vortrags, dass namlich Erkenntnis und
Interesse eine nur schwer aufzulésende Einheit bilden oder anders ausgedriickt, dass jede
Erkenntnis ein Minimum an Interesse voraussetzt. Asthetisches Erkenntnisinteresse wird
also als bestimmende Komponente fir die Erkenntnis von philosophischen Texten
angenommen unabhadngig davon, ob die Erkenntnis nun durchweg propositional oder auch
nicht-propositional sein kann.

Zweitens ist das asthetische Erkenntnisinteresse nicht nur auf den Inhalt gerichtet,
sondern ebenso auf die Form eines Textes, so dass die Form nicht nur Ausdruck der
philosophischen Methode und des propositionalen Inhalts sein kann, zugleich wird sie in
einigen Fallen unverzichtbar fiir das Verstandnis eines Textes. Mit den Worten von Gottfried
Gabriel: ,Es versteht sich, dall in Fallen, in denen eine entsprechende Abhangigkeit von
literarischer Form und philosophischer Methode besteht, die Nichtbeachtung dieser Form zu
einem Missverstindnis des philosophischen Gehalts fiihren muR.“* Im Anschluss daran
lautet die zweite These, dass jeder philosophische Text eine eigene literarische Form hat, die
man auf ihre dsthetische Dimension hin untersuchen kann. Selbst die praziseste Abhandlung,
deren einzelne Satze und Thesen auf propositionale Aussagen gebracht werden kdénnen,
folgt einer bestimmten Asthetik in ihrer artikulierten Form, wie beispielsweise einer Asthetik
der Klarheit oder Verstandlichkeit.

Drittens deutet der Begriff des dsthetischen Erkenntnisinteresses auf eine Licke in

der Betrachtung von literarischen Artikulationsformen der Philosophie hin, da dsthetische

als ziehe sich dieses wie eine durchgdngige, unhintergehbare Festlegung durch die Geschichte der Philosophie
hindurch, so hélt beispielsweise auch der junge Nishida in der Studie iber das Gute an dieser Bestimmung der
Interesselosigkeit im dsthetischen Erkennen fest.

* Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, S. 115 ff.

* Gottfried Gabriel: Literarische Formen der Philosophie, S. 1.



Jorg Bernardy - bernardy@uni-hildesheim.de - jpernardy@hfg-karlsruhe.de

Geschmacksurteile immer schon im philosophischen Diskurs (wenn auch oftmals nur am
Rande) vorkommen — dies ist die dritte These — es jedoch noch kein methodologisches
Instrumentarium dafiir gibt, um diese hinreichend zu analysieren und systematisch zu
erfassen. Der Begriff des dasthetischen Erkenntnisinteresses erlaubt es, nicht nur die
asthetische Erkenntnisdimension, sondern ebenso das asthetische Interesse innerhalb der
Erkenntnis und Beurteilung eines philosophischen Textes zu fokussieren. Das dsthetische

Interesse ist sozusagen das Bindeglied zwischen Erkenntnisakt und Urteilsbildung.

Strukturierung

(1) Ausgehend von Habermas’ Unterscheidung von drei verschiedenen
Forschungsprozessen und erkenntnisleitenden Interessen in seinem Aufsatz , Technik und
Wissenschaft als Ideologie” von 1968> mdchte ich das dsthetische Erkenntnisinteresse als
grundlegende vierte Unterscheidung hinzufigen und deren Bedeutung an einigen
Beurteilungen und Artikulationsformen von Habermas verdeutlichen. Insbesondere seine
philosophischen Aufsdatze zum nachmetaphyischen Denken und , Kleine politische Schriften

werden hier als wegweisend fungieren.
IX* den h I g d fungieren

1. Habermas, die erkenntnisleitenden Interessen und das Problem der rhetorisch-

asthetischen Form

In seinem Aufsatz ,Technik und Wissenschaft als Ideologie’ spricht Jirgen Habermas
von ,drei Kategorien von Forschungsprozessen”, fir die sich ein ,spezifischer
Zusammenhang von logisch-methodischen Regeln und erkenntnisleitenden Interessen
nachweisen” lieBRe, wobei dieser Nachweis die ,Aufgabe einer kritischen

“® Habermas

Wissenschaftstheorie” sein solle, ,die den Stricken des Positivismus entgehe.
unterscheidet im Verlauf seiner Erlduterungen ein technisches, praktisches und
emanzipatorisches Erkenntnisinteresse, wobei diese Uberlegungen leitend sind fiir seine

vieldiskutierte  Schrift  ,Erkenntnis und Interesse’. Wahrend das technische

> Bei dem letzten Kapitel ,Erkenntnis und Interesse”, auf das ich mich primar beziehe, handelt es sich um die
Antrittsvorlesung von Jirgen Habermas aus dem Jahr 1965. Vgl. Jirgen Habermas: Erkenntnis und Interesse,
Vorwort, S. 10.

6J(]rgen Habermas: Technik und Wissenschaft als Ideologie, S. 155.



Jorg Bernardy - bernardy@uni-hildesheim.de - jpernardy@hfg-karlsruhe.de

Erkenntnisinteresse dem Ansatz der empirisch-analytischen Wissenschaften zur
,Hervorbringung von nomologischem Wissen’ zugrunde liege, wird das praktische
Erkenntnisinteresse dem Ansatz der historisch-hermeneutischen  Wissenschaften
zugeordnet, also der Art von , Interpretationen, die eine Orientierung des Handelns unter
gemeinsamen Traditionen ermoglichen.”’ Das emanzipatorische Erkenntnisinteresse geht,
so Habermas, in den Ansatz kritisch orientierter Wissenschaften ein, worin er zugleich Ansatz
und Weg zu einer Rehabilitierung der Gesellschaftstheorie als wissenschaftliche Philosophie
erblicken will. Die wichtigsten Begriffe fiir diesen dritten Ansatz sind das Konzept des
kommunikativen Handelns und der Selbstreflexion. Letztere soll vom dem
emanzipatorischen Erkenntnisinteresse bestimmt sein, zudem Erkenntnis und Interesse in
der Selbstreflexion eins.®

Wahrend dieser produktive, jedoch zu schematisierende Ansatz von Habermas alles
andere als unproblematisch ist — nicht zuletzt wurde er von vielen Seiten kontrovers
diskutiert und kritisiert, auch hat Habermas selbst einiges revidiert, wie etwa die postulierte
Einheit von Erkenntnis und Interesse in der Selbstreflexion’ — maochte ich die
Aufmerksamkeit auf einen anderen Aspekt lenken. Bei der Bestimmung der drei
Forschungsprozesse fehlt eine ganze immanente Kategorie, die zunachst und einerseits als
ein Einzelaspekt jede der drei vorherigen Prozesse begleitet und an deren Prozessualitat
beteiligt ist, aber auch im Falle der kinstlerischen Forschung als ein eigener
Forschungsprozess anerkannt werden muss. Die Rede soll hierbei von einem &asthetischen
Erkenntnisinteresse  sein, das urspringlich und genuin rhetorisch-asthetischen
Forschungsansatzen zugrunde liegt und bei dem Erfahrung und Wissen Uiber die rhetorisch-
asthetische Form und Beurteilung solcher Formen generiert wird. Wahrend die Form in

Asthetik, Kunstwissenschaft und kiinstlerischer Praxis als unverzichtbare Kategorie giltlo, ist

" Ebd., S. 162.
8 »In der Selbstreflexion gelangt eine Erkenntnis um der Erkenntnis willen mit dem Interesse an Miindigkeit zur
Deckung. Das emanzipatorische Erkenntnisinteresse zielt auf den Vollzug der Reflexion als solchen. Meine
vierte These heisst daher: In der Kraft der Selbstreflexion sind Erkenntnis und Interesse eins.” Jirgen
Habermas: Technik und Wissenschaft als Ideologie, S. 164.
? Vgl. zu den einzelnen Kontroversen und Einwdnden vor allem Habermas‘ Nachwort von 1973, in dem er auf
zahlreiche Einwande und Diskussionspunkte erneut reagiert und sich rechtfertigt. Zur Revision siehe vor allem
den Anhang "Nach dreillig Jahren. Bemerkungen zu ,Erkenntnis und Interesse'" von Jiirgen Habermas und das
sehr ausfihrliche und zusammenfassende Nachwort von Anke Thyen zur Genese und Rezeption der besagten
Schrift. Vgl. Anke Thyen: Nachwort zur Neuausgabe von Erkenntnis und Interesse, in: Jirgen Habermas,
Erkenntnis und Interesse, Felix Meiner, Hamburg 2008.
10 Vgl. zum Begriff der Form den Sammelband von Armen Avanessian, Franck Hofmann, Susanne Leeb und Hans
Stauffacher (Hrsg.): Form. Zwischen Asthetik und kiinstlerischer Praxis, Ziirich/Berlin 2009.

4



Jorg Bernardy - bernardy@uni-hildesheim.de - jpernardy@hfg-karlsruhe.de

die philosophische Analyse immer noch hauptsachlich mit dem Inhalt bzw. Aussagengehalt
beschaftigt. Die hier zugrunde liegende These besagt, dass der Inhalt nicht von der Form
getrennt werden kann und zwischen beiden ein dynamisches Wechselverhdltnis besteht.
Wer die Form untersucht, muss immer schon inhaltlich argumentieren und wer primar den
Gehalt analysiert, kommt nicht umhin, auch die Form zu beachten und in die Aussagen ihrer
Form nach zu interpretieren. Des Weiteren ist das Wechselverhaltnis als ein dynamisches zu
bezeichnen, da die gewdhlte Form das Gedachte und die Aussagenkraft beeinflussen.
Umgekehrt wirkt auch ein bestimmter Gedanke mit seinem spezifischen Gehalt auf die Form
ein, in welcher er artikuliert wird und so erst zu einem Ausdruck findet. Grundsatzlich
verweigert sich die Formanalyse jedweder Art von Gedanken vor ihrer sprachlichen
Artikulation, da die Form eines Gedankens erst durch ihre sprachliche Form zum Ausdruck
kommt. In dieser Hinsicht ist also an dieser Stelle das dsthetische Erkenntnisinteresse auf die
literarischen Formen, d.h. schriftliche Dokumente der Philosophie reduziert.

An dieser Stelle wird nicht primar die Frage nach Philosophie und Literatur gestellt,
vielmehr soll die Form des Denkens und Philosophierens in ihren &sthetischen und
rhetorischen Elementen ernst genommen werden. Auch stilistische Motive und Kriterien, die
Frage nach Individual- und Kollektivstil, spielen hierbei eine Rolle und konstituieren einen
wichtigen Teilgegenstand des dsthetischen Erkenntnisinteresses, das sich allerdings primar
auf die Form als Ganzes bezieht.'* Im Habermasianischen Vokabular kann man behaupten,
dass das asthetische Erkenntnisinteresse die formale und literarische Artikulationsform des
kommunikativen und instrumentellen Handelns bestimmt, die er seinen drei

erkenntnisgeleiteten Forschungsprozessen zugeordnet hat.*

" Ein Problem ist hier freilich, was man unter der Form als Ganzes versteht, ob nun einen Text in seiner
spezifischen Gattung oder in seiner Individualform, die evtl. mehrere Gattungen in sich vereinen kann. Eine
Theorie der literarischen Gattungen der Philosophie ist hierbei ebenso unhaltbar wie eine Theorie der
philosophischen Individualform, bei welcher jede Form als eine eigenstdndige, autonome Form behandelt
werden misste. Ein analoges Problem diskutiert Manfred Frank in seiner Studie zum Stil, wenn er zwischen
einem radikalen Individualstil und einer Art Kollektiv-Stil unterscheidet, der ,nichts Individuelles, sondern
mehreren Sprechern Gemeinschaftliches” sein soll. Vgl. Manfred Frank: Stil in der Philosophie, S. 16 f.
12 Wichtig hierbei ist anzuerkennen, dass das d&sthetische Erkenntnisinteresse bei allen Formen des
Reflektierens, Schreibens und Denkens von Bedeutung ist — wenn auch von unterschiedlich groBer Bedeutung —
sei es im Ansatz der empirisch-analytischen Wissenschaften, der historisch-hermeneutischen Wissenschaften
oder im Ansatz kritisch orientierter Wissenschaften. So ist beispielsweise auch das technische
Erkenntnisinteresse — also die wissenschaftlichen Ideale von Klarheit, Logik und Verstandlichkeit — einem
bestimmten &sthetischen Erkenntnisinteresse verpflichtet. Der Unterschied zwischen emanzipatorischem und
dsthetischem Erkenntnisinteresse besteht darin, dass das von Habermas postulierte emanzipatorische
Erkenntnisinteresse  die ersten beiden (das technische und praktische Erkenntnisinteresse)
Erkenntnisinteressen begleiten und zu diesen gewissermalen als kritische Ebene hinzukommen kann, das
dsthetische Erkenntnisinteresse hingegen immer schon unzertrennlich mit allen drei Erkenntnisinteressen,
5



Jorg Bernardy - bernardy@uni-hildesheim.de - jpernardy@hfg-karlsruhe.de

Es ist sogar moglich, mit Habermas selbst diesen Versuch einer Erweiterung der
Erkenntnisinteressen zu beschreiten, wenn man seinen Aufsatz ,Philosophie und
Wissenschaft als Literatur?’ beriicksichtigt. Es ist ndmlich nicht nétig, die Einebnung des
Gattungsunterschieds zwischen Literatur und Philosophie zu postulieren, um die
literarischen Formen des philosophischen Handelns zu untersuchen.” So gesteht Habermas
Philosophen wie Adorno, Simmel und Blumenberg das Schriftstellerdasein zu, ebenso die
Verwendung literarischer Formen, in denen er sogar eine Entsprechung zur jeweiligen
Methode erblicken kann, so dass etwa der schlagende Aphorismus zur angemessenen
Darstellungsform Adornos erklart wird und dieser zugleich sein Erkenntnisideal zur Sprache

I.** In ahnlicher Hinsicht entdeckt Habermas in Blumenbergs ,Hang zum

bringen sol
Anekdotischen’ ein literarisches Vorbild: ,[W]er die Einwurzelung der Theorie in der
Lebenswelt kontextualistisch versteht, wird die Wahrheit in der Metaphorik der Erzahlung

“> Jedoch wire es ein reduktionistischer Fehler, den Grund der

entdecken wollen.
Philosophien Adornos und Blumenbergs sowie deren literarische Gestalt an einer Methode
festzumachen, als gdbe es einen regelrechten Kausalzusammenhang oder ein
Determinationsverhaltnis zwischen Methode, Erkenntnisideal und literarischer Form, bei
denen keine anderen Erkenntnisformen vorkommen kdnnten.

So entsprechen die von Habermas erwdhnten Autoren ohnehin nicht seiner
favorisierten Vorstellung einer anzustrebenden Artikulationsform philosophischen Denkens.
Dies beweisen einerseits seine eigenen Schriften, die insgesamt und beinahe durchgangig die
wissenschaftliche Form, oder zumindest essayistische Form mit wissenschaftlichem Duktus,
auszeichnet. Habermas’ Ideal eines philosophischen Textes halt an einer klaren Vorstellung
von Kommunikation fest, der ein ,System von Weltbeziigen, Sprechperspektiven und

6

Geltungsanspriichen“*® innewohnt und das sich von der Literatur vor allem durch ihre
g p

Moglichkeit kritischer Bezugnahme auf andere Texte unterscheidet. So ldasst sich das

mithin bei jeder schriftlichen Reflexion, verbunden und in diese eingebunden ist. Das d&sthetische
Erkenntnisinteresse ist somit aus keinerlei Forschungsprozess auszuschlieBen, kann sich im Feld kiinstlerischer
Forschung sogar zum hauptsachlichen Erkenntnisinteresse emanzipieren und zum Leitinteresse werden.
 Nach Gottfried Gabriel wird mit der methodischen Einbeziehung der literarischen Form weder der
Wahrheitsbegriff in Frage gestellt, noch der Gattungsunterschied von Philosophie und Literatur eingeebnet:
,Eine solche Untersuchung impliziert nicht, dass die Unterschiede von Literatur und Philosophie aufgehoben
werden, schon gar nicht, dass damit der methodische Anspruch philosophischer Texte infrage gestellt wird.“,
Gottfried Gabriel und Christiane Schildknecht: Literarische Formen der Philosophie, Vorwort, S. 2.

14JUrgen Habermas: ,Philosophie und Wissenschaft als Literatur?“, in: Nachmetaphysisches Denken, S. 262 f.

Y Ebd., S. 263.

16JUrgen Habermas: ,Philosophie und Wissenschaft als Literatur?“, in: Nachmetaphysisches Denken, S. 247.



Jorg Bernardy - bernardy@uni-hildesheim.de - jpernardy@hfg-karlsruhe.de

behauptete Ideal andererseits an seinen Beurteilungen beobachten, die er Uber andere
Philosophen und andere Artikulationsformen ausgesprochen hat. Ein Philosoph, der weder
fest im akademischen Wissenschaftsbetrieb der Philosophie verwurzelt ist (wie etwa Georg
Simmel und Peter SIoterdijk)”, noch dem akademischen Duktus des eingeschrankten
Vernunftgebrauchs entspricht (wie z.B. Nietzsche, Foucault und Lyotard)'®, haben es bei dem
Scharfrichter Habermas sehr schwer, als angemessene Vertreter des Fachs oder gar als
Philosophen anerkannt zu werden. Interessant ist in diesem Fall, dass Habermas selbst iber
die Rolle des Intellektuellen nachgedacht und sich als Philosoph des Ofteren
offentlichkeitswirksam zu verschiedenen Anldssen engagiert hat.'® Es ist zudem nicht zu
tibersehen, dass seine eigene Philosophie zutiefst eklektisch ist.?

Beispiele bei Habermas fiir das asthetische Erkenntnisinteresse als MaRstab fir die
Beschreibung und Bewertung eines Denkens sind etwa seine Lobreden auf Rorty und
Derrida. Ebenso seine Uberlegungen zum Intellektuellen thematisieren implizit ein
asthetisches Erkenntnisinteresse, wenn er etwa von einem ,avantgardistischen Spursinn fir
Relevanzen’ spricht.21 Auch die Tatsache, dass er einen Feuilletonisten (Frank Schirrmacher)
zitiert, um seine argumentative Darlegung fiur die Aufrechterhaltung des
Gattungsunterschiedes zwischen Philosophie und Literatur zu affirmieren, verweist auf
paradoxe Weise auf einen blinden Fleck. Zudem wird hier einmal mehr — wie so oft in der
Philosophie — die Wissenschaft als Ort der Rationalitdt von der Presse als Ort der
asthetischen Geschwatzigkeit getrennt. Wie ist es mdoglich, dass Warnungen vor den

“22 qus der Presse selbst

,Konsequenzen einer falschen Literarisierung von Wissenschaft
angefiihrt werden? Missten sie im Sinne Habermas’ nicht selbst zum &sthetischen
Geschwatz gezahlt werden und damit ihren Anspruch auf Wahrheit verlieren?

Erkenntnis und asthetisches Interesse lassen sich nicht so einfach und linienférmig

trennen. Habermas’ Wirken und Denken selbst sind geeignete Beispiele fiir diese These,

v Vgl. zu Georg Simmel das Vorwort von Jirgen Habermas in: Georg Simmel: Philosophische Kultur, S. 17-26.

¥ Man erinnere nur an seine Schrift »,Der philosophische Diskurs der Moderne®, in welcher er insbesondere
Nietzsche, Schopenhauer, Heidegger, Bataille, Foucault und Derrida als ,Philosophie des Abschieds von der
Moderne‘ kritisiert, ohne auch nur einmal auf deren Artikulationsform oder &sthetisch-rhetorische
Programmatik einzugehen oder diese mit in seine Argumentation einzubeziehen.

¥ Man vergleiche hierzu seine kleine politischen Schriften Xl in: Ach, Europa.

*% Diese Ansicht bestatigt und artikuliert auch explizit Anke Thyen in ihrem Nachwort zu Habermas‘ Erkenntnis
und Interesse. Vgl. Anke Thyen: Nachwort zur Neuausgabe von Erkenntnis und Interesse, in: Jirgen Habermas,
Erkenntnis und Interesse, Felix Meiner, Hamburg 2008, S. 367.

2t Vgl. dazu den Aufsatz ,Ein avantgardistischer Spirsinn fir Relevanzen’ in: Ach, Europa, S. 77-87.

2 Jirgen Habermas: ,Philosophie und Wissenschaft als Literatur?“, in: Nachmetaphysisches Denken, S. 263.



Jorg Bernardy - bernardy@uni-hildesheim.de - jpernardy@hfg-karlsruhe.de

zumal er im Vorwort zu seiner jlngst erschienenen Studienausgabe von der

Eigengesetzlichkeit der Kunst und der Vielsprachlichkeit der Philosophie spricht:

In diesem Diskurs muss sie die Eigengesetzlichkeit der ausdifferenzierten
,Wertspharen’ (M. Weber) von Wissenschaft und Technik, Recht und Moral, Kunst
und Kunstkritik in ihrem Eigensinn ebenso achten wie innerhalb des
Wissenschaftssystems den Eigensinn der anderen Disziplinen. Aber weil sie diese
vorgefundenen Strukturen nachkonstruiert, erwirbt sie eine ,Vielsprachlichkeit’, die
sie in der Offentlichkeit zum Interpreten sowohl zwischen den Expertenkulturen wie
auch zwischen diesen und der Lebenswelt qualifiziert.”?

Nun erwirbt die Philosophie ihre Vielsprachlichkeit jedoch gerade aus der Tatsache,
dass ihre Artikulation weder auf eine festgelegte Methode, noch auf einen klar abgesteckten
Bereich, noch auf eine bestimmte literarische Form angewiesen ist. Des Weiteren ist die
angesprochene Eigengesetzlichkeit der Wertspharen nicht von ihrer Form und Methode zu
isolieren. Zwar hat sich Habermas fiir eine bestimmte Kommunikationsform entschieden und
sich damit zugleich einem bestimmten &sthetischen Erkenntnisinteresse verschrieben —
jenem der klaren Geltungsanspriiche, das sich unabhangig von asthetischen Erwdgungen als
glltig anerkannt sehen will — jedoch hat er keine rationalen Argumente dafir
hervorgebracht, warum andere philosophische Texte, die sich anderer Artikulationsformen
bedienen, den Gattungsunterschied von Philosophie und Literatur auflésen und nicht mehr
zur philosophischen Form gehéren sollen.

So hat Jirgen Habermas gerade auf der argumentativen Ebene das Problem der
Gattungsfrage nicht in allen Hinsichten bedacht, denn, es ist nicht klar einzusehen, inwiefern
Literatur und Philosophie Uberhaupt eigene Gattungen sein sollen und sein kdnnen.
Vielmehr kann man in diesem Problem auch zu folgendem Schlufl kommen, den Manfred
Frank speziell gegen Habermas gerichtet einwendet: , Literatur ist keine Gattung, sondern sie

“24 Dies ist allein

hat Gattungen: Lyrik, Epik, Dramatik, vielleicht noch gemischte Textsorten.
deshalb bereits naheliegend, da ein und derselbe Text unter dem Gesichtspunkt
verschiedener und mehrerer Gattungen analysiert werden kann. Ebenso ist Philosophie
keine Gattung, sie hat Gattungen, oder, besser gesagt, literarische Formen, und daher
empfiehlt sich auch die Rede von literarischen Formen der Philosophie. Die Mdoglichkeit

,anderer, von Habermas’ Ideal abweichenden und zu philosophischen Klassikern

2 Jurgen Habermas: Kritik der Vernunft, Studienausgabe Bd. 5, S. 17.
** Manfred Frank: Stil in der Philosophie, S. 68 f.



Jorg Bernardy - bernardy@uni-hildesheim.de - jpernardy@hfg-karlsruhe.de

avancierten Artikulationsformen, hélt auch (und gerade) die Geschichte des 20. Jahrhunderts

bereit, sei es bei Wittgenstein, Foucault, Derrida oder Heidegger.



