
Jörg	
  Bernardy	
  -­‐	
  bernardy@uni-­‐hildesheim.de	
  -­‐	
  jbernardy@hfg-­‐karlsruhe.de	
  

	
   1	
  

Ästhetisches	
  Erkenntnisinteresse	
  und	
  literarische	
  Artikulationsform	
  

	
  

Vortrag	
  beim	
  DGPhil-­‐Kongress	
  München	
  2011	
  	
  

	
  

(Jörg	
  Bernardy)	
  

	
  

	
  

	
  

„Begriffe	
  leiten	
  uns	
  zu	
  Untersuchungen.	
  Sind	
  der	
  Ausdruck	
  unseres	
  Interesses,	
  und	
  lenken	
  

unser	
  Interesse.“	
  (Ludwig	
  Wittgenstein)	
  

	
  

Einleitung	
  

	
  

In	
   diesem	
   Beitrag	
   soll	
   der	
   Versuch	
   gemacht	
   werden,	
   die	
   Idee	
   eines	
   ästhetischen	
  

Erkenntnisinteresses	
   mit	
   der	
   literarischen	
   Artikulationsform	
   als	
   dessen	
   möglicher	
  

Gegenstand	
  in	
  ein	
  systematisches	
  Verhältnis	
  zu	
  setzen.	
  Dafür	
  muss	
  zunächst	
  geklärt	
  werden,	
  

inwiefern	
   hier	
   die	
   Rede	
   von	
   einem	
   ästhetischen	
   Erkenntnisinteresse	
   sein	
   kann	
   und	
   in	
  

welcher	
  Hinsicht	
  die	
  literarische	
  Form	
  unter	
  diesem	
  Aspekt	
  zu	
  untersuchen	
  ist.	
  Während	
  in	
  

der	
   Philosophie	
   die	
   Möglichkeit	
   ästhetischer	
   Erkenntnis	
   bzw.	
   ästhetischen	
   Erkennens	
   an	
  

vielen	
  Stellen	
  ein	
  Thema	
  ist	
  und	
  von	
  vielen	
  Autoren	
  hervorgehoben	
  wird1,	
  ist	
  das	
  spezifische	
  

ästhetische	
   Erkenntnisinteresse	
   bisher	
   weniger	
   Gegenstand	
   philosophischer	
   Reflexion	
  

gewesen.	
   In	
   einem	
   anderen	
   Sinne	
   kann	
   man	
   sogar	
   sagen,	
   dass	
   das	
   Interesse	
   in	
   der	
  

philosophischen	
  Ästhetik	
  vielmehr	
  und	
  vor	
  allem	
  unter	
  dem	
  Postulat	
  der	
   Interesselosigkeit	
  

behandelt	
  worden	
  ist.2	
  	
  Nach	
  Kant	
  etwa	
  ist	
  das	
  Wohlgefallen	
  am	
  Angenehmen	
  und	
  Guten	
  an	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
   Vgl.	
   dazu	
   in	
   jüngster	
   Zeit	
   Gottfried	
   Gabriel,	
   der	
   sich	
   für	
   einen	
   Begriff	
   der	
   ästhetischen	
   Erkenntnisweise	
   in	
  
Bezug	
  auf	
  die	
   literarische	
  Form	
  der	
  Philosophie	
  stark	
  gemacht	
  hat.	
  Vgl.	
  beispielsweise	
  die	
  Veröffentlichungen	
  
Zwischen	
   Logik	
   und	
   Literatur.	
   Erkenntnisformen	
   von	
   Dichtung,	
   Philosophie	
   und	
   Wissenschaft	
   (1991)	
   von	
  
Gottfried	
   Gabriel	
   und	
   Literarische	
   Formen	
   der	
   Philosophie	
   (1990)	
   von	
   Gottfried	
   Gabriel	
   und	
   Christiane	
  
Schildknecht	
  (Hrsg.).	
  In	
  der	
  klassischen	
  Ästhetik	
  wird	
  die	
  Möglichkeit	
  ästhetischen	
  Erkennens	
  seit	
  Baumgarten	
  
zwar	
  angenommen	
  und	
  auf	
  vielfache	
  Weise	
  fortgesetzt	
  und	
  variiert,	
   jedoch	
  bleibt	
  diese	
  unter	
  Philosophen	
  in	
  
erkenntnistheoretischer	
   Hinsicht	
   bis	
   heute	
   umstritten.	
   Während	
   Kant	
   dem	
   Geschmacksurteil	
   innerhalb	
   der	
  
ästhetischen	
  Urteilskraft	
  keine	
  Erkenntniskraft	
  zuteilt,	
  tritt	
  die	
  ästhetische	
  Erkenntnis	
  bei	
  Schopenhauer	
  in	
  der	
  
Form	
  ästhetischer	
  Kontemplation	
  auf	
  und	
  soll	
  sogar	
  die	
  höchste	
  Form	
  der	
  Erkenntnis	
  darstellen.	
  So	
  gesehen	
  ist	
  
auch	
  im	
  Übergang	
  von	
  Kant	
  zu	
  Schopenhauer	
  die	
  Frage	
  nach	
  der	
  Möglichkeit	
  von	
  nicht-­‐begrifflicher	
  bzw.	
  nicht-­‐
propositionaler	
  Erkenntnis	
  gestellt.	
  
2	
   Von	
   Kant	
   über	
   Schopenhauer	
   bis	
   hin	
   zu	
   Adorno	
   und	
   Heidegger	
   ist	
   das	
   Postulat	
   der	
   Interesselosigkeit	
   ein	
  
wesentliches	
  Bestimmungsmoment	
  für	
  die	
  Erkenntnis	
  und	
  Erfahrung	
  des	
  Schönen	
  und	
  Erhabenen.	
  Es	
  scheint,	
  



Jörg	
  Bernardy	
  -­‐	
  bernardy@uni-­‐hildesheim.de	
  -­‐	
  jbernardy@hfg-­‐karlsruhe.de	
  

	
   2	
  

ein	
   Interesse	
   gebunden	
   während	
   das	
   Wohlgefallen	
   am	
   Schönen	
   ohne	
   Interesse	
   bzw.	
  

interesselos	
   sein	
   soll.3	
   Der	
   Begriff	
   der	
   ästhetischen	
   Erkenntnis	
   ist	
   zudem	
  überwiegend	
   auf	
  

Kunstwerke	
   oder	
   natürliche	
   Gegenstände	
   bzw.	
   Phänomene	
   in	
   der	
  Welt	
   bezogen,	
  weniger	
  

auf	
  die	
  philosophischen	
  Texte	
  selbst.	
  Der	
  Begriff	
  des	
  ästhetischen	
  Erkenntnisinteresses	
  –	
   in	
  

dieser	
  Hinsicht	
  zumindest	
  soll	
  dieser	
  Beitrag	
  als	
  ein	
  Versuch	
  der	
  Klärung	
  angesehen	
  werden	
  

–	
   hat	
   dabei	
   mehrere	
   Vorteile,	
   die	
   die	
   eben	
   aufgezählten	
   Problemhorizonte	
   der	
   Ästhetik	
  

freilich	
  etwas	
  umgehen.	
  	
  

Erstens	
   zieht	
   der	
   Begriff	
   des	
   ästhetischen	
   Erkenntnisinteresses	
   den	
   Fokus	
   vom	
  

Prozess	
   der	
   Erkenntnis	
   ein	
  wenig	
   ab	
   und	
   setzt	
   ihn	
   in	
   ein	
   unzertrennliches	
   Verhältnis	
   zum	
  

Interesse.	
  Dies	
   ist	
  dann	
  auch	
  die	
  erste	
  These	
  dieses	
  Vortrags,	
  dass	
  nämlich	
  Erkenntnis	
  und	
  

Interesse	
  eine	
  nur	
   schwer	
  aufzulösende	
  Einheit	
  bilden	
  oder	
  anders	
  ausgedrückt,	
  dass	
   jede	
  

Erkenntnis	
   ein	
   Minimum	
   an	
   Interesse	
   voraussetzt.	
   Ästhetisches	
   Erkenntnisinteresse	
   wird	
  

also	
   als	
   bestimmende	
   Komponente	
   für	
   die	
   Erkenntnis	
   von	
   philosophischen	
   Texten	
  

angenommen	
  unabhängig	
  davon,	
  ob	
  die	
  Erkenntnis	
  nun	
  durchweg	
  propositional	
  oder	
  auch	
  

nicht-­‐propositional	
  sein	
  kann.	
  

Zweitens	
   ist	
   das	
   ästhetische	
   Erkenntnisinteresse	
   nicht	
   nur	
   auf	
   den	
   Inhalt	
   gerichtet,	
  

sondern	
   ebenso	
   auf	
   die	
   Form	
   eines	
   Textes,	
   so	
   dass	
   die	
   Form	
   nicht	
   nur	
   Ausdruck	
   der	
  

philosophischen	
  Methode	
   und	
   des	
   propositionalen	
   Inhalts	
   sein	
   kann,	
   zugleich	
   wird	
   sie	
   in	
  

einigen	
  Fällen	
  unverzichtbar	
  für	
  das	
  Verständnis	
  eines	
  Textes.	
  Mit	
  den	
  Worten	
  von	
  Gottfried	
  

Gabriel:	
   „Es	
   versteht	
   sich,	
   daß	
   in	
   Fällen,	
   in	
   denen	
   eine	
   entsprechende	
   Abhängigkeit	
   von	
  

literarischer	
  Form	
  und	
  philosophischer	
  Methode	
  besteht,	
  die	
  Nichtbeachtung	
  dieser	
  Form	
  zu	
  

einem	
   Missverständnis	
   des	
   philosophischen	
   Gehalts	
   führen	
   muß.“4	
   Im	
   Anschluss	
   daran	
  

lautet	
  die	
  zweite	
  These,	
  dass	
  jeder	
  philosophische	
  Text	
  eine	
  eigene	
  literarische	
  Form	
  hat,	
  die	
  

man	
  auf	
  ihre	
  ästhetische	
  Dimension	
  hin	
  untersuchen	
  kann.	
  Selbst	
  die	
  präziseste	
  Abhandlung,	
  

deren	
   einzelne	
   Sätze	
   und	
   Thesen	
   auf	
   propositionale	
   Aussagen	
   gebracht	
   werden	
   können,	
  

folgt	
  einer	
  bestimmten	
  Ästhetik	
  in	
  ihrer	
  artikulierten	
  Form,	
  wie	
  beispielsweise	
  einer	
  Ästhetik	
  

der	
  Klarheit	
  oder	
  Verständlichkeit.	
  	
  

Drittens	
   deutet	
   der	
   Begriff	
   des	
   ästhetischen	
   Erkenntnisinteresses	
   auf	
   eine	
   Lücke	
   in	
  

der	
   Betrachtung	
   von	
   literarischen	
   Artikulationsformen	
   der	
   Philosophie	
   hin,	
   da	
   ästhetische	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
als	
  ziehe	
  sich	
  dieses	
  wie	
  eine	
  durchgängige,	
  unhintergehbare	
  Festlegung	
  durch	
  die	
  Geschichte	
  der	
  Philosophie	
  
hindurch,	
  so	
  hält	
  beispielsweise	
  auch	
  der	
  junge	
  Nishida	
  in	
  der	
  Studie	
  über	
  das	
  Gute	
  an	
  dieser	
  Bestimmung	
  der	
  
Interesselosigkeit	
  im	
  ästhetischen	
  Erkennen	
  fest.	
  
3	
  Immanuel	
  Kant:	
  Kritik	
  der	
  Urteilskraft,	
  S.	
  115	
  ff.	
  
4	
  Gottfried	
  Gabriel:	
  Literarische	
  Formen	
  der	
  Philosophie,	
  S.	
  1.	
  



Jörg	
  Bernardy	
  -­‐	
  bernardy@uni-­‐hildesheim.de	
  -­‐	
  jbernardy@hfg-­‐karlsruhe.de	
  

	
   3	
  

Geschmacksurteile	
   immer	
   schon	
   im	
   philosophischen	
   Diskurs	
   (wenn	
   auch	
   oftmals	
   nur	
   am	
  

Rande)	
   vorkommen	
   –	
   dies	
   ist	
   die	
   dritte	
   These	
   –	
   es	
   jedoch	
   noch	
   kein	
   methodologisches	
  

Instrumentarium	
   dafür	
   gibt,	
   um	
   diese	
   hinreichend	
   zu	
   analysieren	
   und	
   systematisch	
   zu	
  

erfassen.	
   Der	
   Begriff	
   des	
   ästhetischen	
   Erkenntnisinteresses	
   erlaubt	
   es,	
   nicht	
   nur	
   die	
  

ästhetische	
   Erkenntnisdimension,	
   sondern	
   ebenso	
   das	
   ästhetische	
   Interesse	
   innerhalb	
   der	
  

Erkenntnis	
   und	
   Beurteilung	
   eines	
   philosophischen	
   Textes	
   zu	
   fokussieren.	
   Das	
   ästhetische	
  

Interesse	
  ist	
  sozusagen	
  das	
  Bindeglied	
  zwischen	
  Erkenntnisakt	
  und	
  Urteilsbildung.	
  	
  

	
  

Strukturierung	
  

	
  

(1)	
   Ausgehend	
   von	
   Habermas‘	
   Unterscheidung	
   von	
   drei	
   verschiedenen	
  

Forschungsprozessen	
   und	
   erkenntnisleitenden	
   Interessen	
   in	
   seinem	
   Aufsatz	
   „Technik	
   und	
  

Wissenschaft	
   als	
   Ideologie“	
   von	
   19685	
  möchte	
   ich	
   das	
   ästhetische	
   Erkenntnisinteresse	
   als	
  

grundlegende	
   vierte	
   Unterscheidung	
   hinzufügen	
   und	
   deren	
   Bedeutung	
   an	
   einigen	
  

Beurteilungen	
   und	
   Artikulationsformen	
   von	
   Habermas	
   verdeutlichen.	
   Insbesondere	
   seine	
  

philosophischen	
  Aufsätze	
  zum	
  nachmetaphyischen	
  Denken	
  und	
  „Kleine	
  politische	
  Schriften	
  

IX“	
  werden	
  hier	
  als	
  wegweisend	
  fungieren.	
  

	
  

1.	
   Habermas,	
   die	
   erkenntnisleitenden	
   Interessen	
   und	
   das	
   Problem	
   der	
   rhetorisch-­‐

ästhetischen	
  Form	
  

	
  

In	
  seinem	
  Aufsatz	
  ‚Technik	
  und	
  Wissenschaft	
  als	
  Ideologie‘	
  spricht	
  Jürgen	
  Habermas	
  

von	
   „drei	
   Kategorien	
   von	
   Forschungsprozessen“,	
   für	
   die	
   sich	
   ein	
   „spezifischer	
  

Zusammenhang	
   von	
   logisch-­‐methodischen	
   Regeln	
   und	
   erkenntnisleitenden	
   Interessen	
  

nachweisen“	
   ließe,	
   wobei	
   dieser	
   Nachweis	
   die	
   „Aufgabe	
   einer	
   kritischen	
  

Wissenschaftstheorie“	
  sein	
  solle,	
  „die	
  den	
  Stricken	
  des	
  Positivismus	
  entgehe.“	
   6	
   	
  Habermas	
  

unterscheidet	
   im	
   Verlauf	
   seiner	
   Erläuterungen	
   ein	
   technisches,	
   praktisches	
   und	
  

emanzipatorisches	
   Erkenntnisinteresse,	
   wobei	
   diese	
   Überlegungen	
   leitend	
   sind	
   für	
   seine	
  

vieldiskutierte	
   Schrift	
   ‚Erkenntnis	
   und	
   Interesse‘.	
   Während	
   das	
   technische	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5	
  Bei	
  dem	
  letzten	
  Kapitel	
  „Erkenntnis	
  und	
  Interesse“,	
  auf	
  das	
  ich	
  mich	
  primär	
  beziehe,	
  handelt	
  es	
  sich	
  um	
  die	
  
Antrittsvorlesung	
  von	
   Jürgen	
  Habermas	
  aus	
  dem	
  Jahr	
  1965.	
  Vgl.	
   Jürgen	
  Habermas:	
  Erkenntnis	
  und	
   Interesse,	
  
Vorwort,	
  S.	
  10.	
  	
  	
  
6	
  Jürgen	
  Habermas:	
  Technik	
  und	
  Wissenschaft	
  als	
  Ideologie,	
  S.	
  155.	
  



Jörg	
  Bernardy	
  -­‐	
  bernardy@uni-­‐hildesheim.de	
  -­‐	
  jbernardy@hfg-­‐karlsruhe.de	
  

	
   4	
  

Erkenntnisinteresse	
   dem	
   Ansatz	
   der	
   empirisch-­‐analytischen	
   Wissenschaften	
   zur	
  

‚Hervorbringung	
   von	
   nomologischem	
   Wissen‘	
   zugrunde	
   liege,	
   wird	
   das	
   praktische	
  

Erkenntnisinteresse	
   dem	
   Ansatz	
   der	
   historisch-­‐hermeneutischen	
   Wissenschaften	
  

zugeordnet,	
   also	
   der	
   Art	
   von	
   „Interpretationen,	
   die	
   eine	
  Orientierung	
   des	
  Handelns	
   unter	
  

gemeinsamen	
   Traditionen	
   ermöglichen.“7	
   Das	
   emanzipatorische	
   Erkenntnisinteresse	
   geht,	
  

so	
  Habermas,	
  in	
  den	
  Ansatz	
  kritisch	
  orientierter	
  Wissenschaften	
  ein,	
  worin	
  er	
  zugleich	
  Ansatz	
  

und	
  Weg	
  zu	
  einer	
  Rehabilitierung	
  der	
  Gesellschaftstheorie	
  als	
  wissenschaftliche	
  Philosophie	
  

erblicken	
   will.	
   Die	
   wichtigsten	
   Begriffe	
   für	
   diesen	
   dritten	
   Ansatz	
   sind	
   das	
   Konzept	
   des	
  

kommunikativen	
   Handelns	
   und	
   der	
   Selbstreflexion.	
   Letztere	
   soll	
   vom	
   dem	
  

emanzipatorischen	
   Erkenntnisinteresse	
   bestimmt	
   sein,	
   zudem	
   Erkenntnis	
   und	
   Interesse	
   in	
  

der	
  Selbstreflexion	
  eins.8	
  	
  

Während	
  dieser	
  produktive,	
   jedoch	
  zu	
  schematisierende	
  Ansatz	
  von	
  Habermas	
  alles	
  

andere	
   als	
   unproblematisch	
   ist	
   –	
   nicht	
   zuletzt	
   wurde	
   er	
   von	
   vielen	
   Seiten	
   kontrovers	
  

diskutiert	
  und	
  kritisiert,	
  auch	
  hat	
  Habermas	
  selbst	
  einiges	
  revidiert,	
  wie	
  etwa	
  die	
  postulierte	
  

Einheit	
   von	
   Erkenntnis	
   und	
   Interesse	
   in	
   der	
   Selbstreflexion9	
   –	
   möchte	
   ich	
   die	
  

Aufmerksamkeit	
   auf	
   einen	
   anderen	
   Aspekt	
   lenken.	
   Bei	
   der	
   Bestimmung	
   der	
   drei	
  

Forschungsprozesse	
   fehlt	
  eine	
  ganze	
   immanente	
  Kategorie,	
  die	
  zunächst	
  und	
  einerseits	
  als	
  

ein	
   Einzelaspekt	
   jede	
   der	
   drei	
   vorherigen	
   Prozesse	
   begleitet	
   und	
   an	
   deren	
   Prozessualität	
  

beteiligt	
   ist,	
   aber	
   auch	
   im	
   Falle	
   der	
   künstlerischen	
   Forschung	
   als	
   ein	
   eigener	
  

Forschungsprozess	
   anerkannt	
  werden	
  muss.	
   Die	
   Rede	
   soll	
   hierbei	
   von	
   einem	
   ästhetischen	
  

Erkenntnisinteresse	
   sein,	
   das	
   ursprünglich	
   und	
   genuin	
   rhetorisch-­‐ästhetischen	
  

Forschungsansätzen	
  zugrunde	
  liegt	
  und	
  bei	
  dem	
  Erfahrung	
  und	
  Wissen	
  über	
  die	
  rhetorisch-­‐

ästhetische	
   Form	
   und	
   Beurteilung	
   solcher	
   Formen	
   generiert	
   wird.	
   	
   Während	
   die	
   Form	
   in	
  

Ästhetik,	
  Kunstwissenschaft	
  und	
  künstlerischer	
  Praxis	
  als	
  unverzichtbare	
  Kategorie	
  gilt10,	
   ist	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7	
  Ebd.,	
  S.	
  162.	
  
8	
  „In	
  der	
  Selbstreflexion	
  gelangt	
  eine	
  Erkenntnis	
  um	
  der	
  Erkenntnis	
  willen	
  mit	
  dem	
  Interesse	
  an	
  Mündigkeit	
  zur	
  
Deckung.	
   Das	
   emanzipatorische	
   Erkenntnisinteresse	
   zielt	
   auf	
   den	
   Vollzug	
   der	
   Reflexion	
   als	
   solchen.	
   Meine	
  
vierte	
   These	
   heisst	
   daher:	
   In	
   der	
   Kraft	
   der	
   Selbstreflexion	
   sind	
   Erkenntnis	
   und	
   Interesse	
   eins.“	
   Jürgen	
  
Habermas:	
  Technik	
  und	
  Wissenschaft	
  als	
  Ideologie,	
  S.	
  164.	
  
9	
  Vgl.	
  zu	
  den	
  einzelnen	
  Kontroversen	
  und	
  Einwänden	
  vor	
  allem	
  Habermas‘	
  Nachwort	
  von	
  1973,	
  in	
  dem	
  er	
  auf	
  
zahlreiche	
  Einwände	
  und	
  Diskussionspunkte	
  erneut	
  reagiert	
  und	
  sich	
  rechtfertigt.	
  Zur	
  Revision	
  siehe	
  vor	
  allem	
  
den	
  Anhang	
  "Nach	
  dreißig	
  Jahren.	
  Bemerkungen	
  zu	
  ‚Erkenntnis	
  und	
  Interesse‘"	
  von	
  Jürgen	
  Habermas	
  und	
  das	
  
sehr	
  ausführliche	
  und	
  zusammenfassende	
  Nachwort	
  von	
  Anke	
  Thyen	
  zur	
  Genese	
  und	
  Rezeption	
  der	
  besagten	
  
Schrift.	
   Vgl.	
   Anke	
   Thyen:	
   Nachwort	
   zur	
   Neuausgabe	
   von	
   Erkenntnis	
   und	
   Interesse,	
   in:	
   Jürgen	
   Habermas,	
  
Erkenntnis	
  und	
  Interesse,	
  Felix	
  Meiner,	
  Hamburg	
  2008.	
  	
  
10	
  Vgl.	
  zum	
  Begriff	
  der	
  Form	
  den	
  Sammelband	
  von	
  Armen	
  Avanessian,	
  Franck	
  Hofmann,	
  Susanne	
  Leeb	
  und	
  Hans	
  
Stauffacher	
  (Hrsg.):	
  Form.	
  Zwischen	
  Ästhetik	
  und	
  künstlerischer	
  Praxis,	
  Zürich/Berlin	
  2009.	
  	
  



Jörg	
  Bernardy	
  -­‐	
  bernardy@uni-­‐hildesheim.de	
  -­‐	
  jbernardy@hfg-­‐karlsruhe.de	
  

	
   5	
  

die	
  philosophische	
  Analyse	
   immer	
  noch	
  hauptsächlich	
  mit	
  dem	
  Inhalt	
  bzw.	
  Aussagengehalt	
  

beschäftigt.	
   Die	
   hier	
   zugrunde	
   liegende	
   These	
   besagt,	
   dass	
   der	
   Inhalt	
   nicht	
   von	
   der	
   Form	
  

getrennt	
   werden	
   kann	
   und	
   zwischen	
   beiden	
   ein	
   dynamisches	
   Wechselverhältnis	
   besteht.	
  

Wer	
  die	
  Form	
  untersucht,	
  muss	
  immer	
  schon	
  inhaltlich	
  argumentieren	
  und	
  wer	
  primär	
  den	
  

Gehalt	
  analysiert,	
  kommt	
  nicht	
  umhin,	
  auch	
  die	
  Form	
  zu	
  beachten	
  und	
  in	
  die	
  Aussagen	
  ihrer	
  

Form	
  nach	
  zu	
  interpretieren.	
  Des	
  Weiteren	
  ist	
  das	
  Wechselverhältnis	
  als	
  ein	
  dynamisches	
  zu	
  

bezeichnen,	
   da	
   die	
   gewählte	
   Form	
   das	
   Gedachte	
   und	
   die	
   Aussagenkraft	
   beeinflussen.	
  

Umgekehrt	
  wirkt	
  auch	
  ein	
  bestimmter	
  Gedanke	
  mit	
  seinem	
  spezifischen	
  Gehalt	
  auf	
  die	
  Form	
  

ein,	
   in	
   welcher	
   er	
   artikuliert	
   wird	
   und	
   so	
   erst	
   zu	
   einem	
   Ausdruck	
   findet.	
   Grundsätzlich	
  

verweigert	
   sich	
   die	
   Formanalyse	
   jedweder	
   Art	
   von	
   Gedanken	
   vor	
   ihrer	
   sprachlichen	
  

Artikulation,	
  da	
  die	
  Form	
  eines	
  Gedankens	
  erst	
  durch	
   ihre	
  sprachliche	
  Form	
  zum	
  Ausdruck	
  

kommt.	
  In	
  dieser	
  Hinsicht	
  ist	
  also	
  an	
  dieser	
  Stelle	
  das	
  ästhetische	
  Erkenntnisinteresse	
  auf	
  die	
  

literarischen	
  Formen,	
  d.h.	
  schriftliche	
  Dokumente	
  der	
  Philosophie	
  reduziert.	
  	
  

An	
  dieser	
  Stelle	
  wird	
  nicht	
  primär	
  die	
  Frage	
  nach	
  Philosophie	
  und	
  Literatur	
  gestellt,	
  

vielmehr	
   soll	
   die	
   Form	
   des	
   Denkens	
   und	
   Philosophierens	
   in	
   ihren	
   ästhetischen	
   und	
  

rhetorischen	
  Elementen	
  ernst	
  genommen	
  werden.	
  Auch	
  stilistische	
  Motive	
  und	
  Kriterien,	
  die	
  

Frage	
   nach	
   Individual-­‐	
   und	
   Kollektivstil,	
   spielen	
   hierbei	
   eine	
   Rolle	
   und	
   konstituieren	
   einen	
  

wichtigen	
   Teilgegenstand	
  des	
   ästhetischen	
  Erkenntnisinteresses,	
   das	
   sich	
   allerdings	
  primär	
  

auf	
  die	
  Form	
  als	
  Ganzes	
  bezieht.11	
   Im	
  Habermasianischen	
  Vokabular	
  kann	
  man	
  behaupten,	
  

dass	
  das	
  ästhetische	
  Erkenntnisinteresse	
  die	
  formale	
  und	
  literarische	
  Artikulationsform	
  des	
  

kommunikativen	
   und	
   instrumentellen	
   Handelns	
   bestimmt,	
   die	
   er	
   seinen	
   drei	
  

erkenntnisgeleiteten	
  Forschungsprozessen	
  zugeordnet	
  hat.12	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11	
   Ein	
   Problem	
   ist	
   hier	
   freilich,	
   was	
   man	
   unter	
   der	
   Form	
   als	
   Ganzes	
   versteht,	
   ob	
   nun	
   einen	
   Text	
   in	
   seiner	
  
spezifischen	
  Gattung	
   oder	
   in	
   seiner	
   Individualform,	
   die	
   evtl.	
  mehrere	
  Gattungen	
   in	
   sich	
   vereinen	
   kann.	
   Eine	
  
Theorie	
   der	
   literarischen	
   Gattungen	
   der	
   Philosophie	
   ist	
   hierbei	
   ebenso	
   unhaltbar	
   wie	
   eine	
   Theorie	
   der	
  
philosophischen	
   Individualform,	
   bei	
   welcher	
   jede	
   Form	
   als	
   eine	
   eigenständige,	
   autonome	
   Form	
   behandelt	
  
werden	
  müsste.	
   Ein	
   analoges	
   Problem	
  diskutiert	
  Manfred	
   Frank	
   in	
   seiner	
   Studie	
   zum	
  Stil,	
  wenn	
  er	
   zwischen	
  
einem	
   radikalen	
   Individualstil	
   und	
   einer	
   Art	
   Kollektiv-­‐Stil	
   unterscheidet,	
   der	
   „nichts	
   Individuelles,	
   sondern	
  
mehreren	
  Sprechern	
  Gemeinschaftliches“	
  sein	
  soll.	
  Vgl.	
  Manfred	
  Frank:	
  Stil	
  in	
  der	
  Philosophie,	
  S.	
  16	
  f.	
  	
  
12	
   Wichtig	
   hierbei	
   ist	
   anzuerkennen,	
   dass	
   das	
   ästhetische	
   Erkenntnisinteresse	
   bei	
   allen	
   Formen	
   des	
  
Reflektierens,	
  Schreibens	
  und	
  Denkens	
  von	
  Bedeutung	
  ist	
  –	
  wenn	
  auch	
  von	
  unterschiedlich	
  großer	
  Bedeutung	
  –	
  
sei	
   es	
   im	
  Ansatz	
  der	
  empirisch-­‐analytischen	
  Wissenschaften,	
  der	
  historisch-­‐hermeneutischen	
  Wissenschaften	
  
oder	
   im	
   Ansatz	
   kritisch	
   orientierter	
   Wissenschaften.	
   So	
   ist	
   beispielsweise	
   auch	
   das	
   technische	
  
Erkenntnisinteresse	
   –	
   also	
   die	
   wissenschaftlichen	
   Ideale	
   von	
   Klarheit,	
   Logik	
   und	
   Verständlichkeit	
   –	
   einem	
  
bestimmten	
  ästhetischen	
  Erkenntnisinteresse	
  verpflichtet.	
  Der	
  Unterschied	
  zwischen	
  emanzipatorischem	
  und	
  
ästhetischem	
   Erkenntnisinteresse	
   besteht	
   darin,	
   dass	
   das	
   von	
   Habermas	
   postulierte	
   emanzipatorische	
  
Erkenntnisinteresse	
   die	
   ersten	
   beiden	
   (das	
   technische	
   und	
   praktische	
   Erkenntnisinteresse)	
  
Erkenntnisinteressen	
   begleiten	
   und	
   zu	
   diesen	
   gewissermaßen	
   als	
   kritische	
   Ebene	
   hinzukommen	
   kann,	
   das	
  
ästhetische	
   Erkenntnisinteresse	
   hingegen	
   immer	
   schon	
   unzertrennlich	
   mit	
   allen	
   drei	
   Erkenntnisinteressen,	
  



Jörg	
  Bernardy	
  -­‐	
  bernardy@uni-­‐hildesheim.de	
  -­‐	
  jbernardy@hfg-­‐karlsruhe.de	
  

	
   6	
  

Es	
   ist	
   sogar	
   möglich,	
   mit	
   Habermas	
   selbst	
   diesen	
   Versuch	
   einer	
   Erweiterung	
   der	
  

Erkenntnisinteressen	
   zu	
   beschreiten,	
   wenn	
   man	
   seinen	
   Aufsatz	
   ‚Philosophie	
   und	
  

Wissenschaft	
   als	
   Literatur?‘	
   berücksichtigt.	
   Es	
   ist	
   nämlich	
   nicht	
   nötig,	
   die	
   Einebnung	
   des	
  

Gattungsunterschieds	
   zwischen	
   Literatur	
   und	
   Philosophie	
   zu	
   postulieren,	
   um	
   die	
  

literarischen	
  Formen	
  des	
  philosophischen	
  Handelns	
  zu	
  untersuchen.13	
  So	
  gesteht	
  Habermas	
  

Philosophen	
   wie	
   Adorno,	
   Simmel	
   und	
   Blumenberg	
   das	
   Schriftstellerdasein	
   zu,	
   ebenso	
   die	
  

Verwendung	
   literarischer	
   Formen,	
   in	
   denen	
   er	
   sogar	
   eine	
   Entsprechung	
   zur	
   jeweiligen	
  

Methode	
   erblicken	
   kann,	
   so	
   dass	
   etwa	
   der	
   schlagende	
   Aphorismus	
   zur	
   angemessenen	
  

Darstellungsform	
  Adornos	
  erklärt	
  wird	
  und	
  dieser	
  zugleich	
  sein	
  Erkenntnisideal	
  zur	
  Sprache	
  

bringen	
   soll.14	
   In	
   ähnlicher	
   Hinsicht	
   entdeckt	
   Habermas	
   in	
   Blumenbergs	
   ‚Hang	
   zum	
  

Anekdotischen‘	
   ein	
   literarisches	
   Vorbild:	
   „[W]er	
   die	
   Einwurzelung	
   der	
   Theorie	
   in	
   der	
  

Lebenswelt	
   kontextualistisch	
   versteht,	
  wird	
  die	
  Wahrheit	
   in	
  der	
  Metaphorik	
  der	
   Erzählung	
  

entdecken	
   wollen.“15	
   Jedoch	
   wäre	
   es	
   ein	
   reduktionistischer	
   Fehler,	
   den	
   Grund	
   der	
  

Philosophien	
  Adornos	
  und	
  Blumenbergs	
  sowie	
  deren	
   literarische	
  Gestalt	
  an	
  einer	
  Methode	
  

festzumachen,	
   als	
   gäbe	
   es	
   einen	
   regelrechten	
   Kausalzusammenhang	
   oder	
   ein	
  

Determinationsverhältnis	
   zwischen	
   Methode,	
   Erkenntnisideal	
   und	
   literarischer	
   Form,	
   bei	
  

denen	
  keine	
  anderen	
  Erkenntnisformen	
  vorkommen	
  könnten.	
  

So	
   entsprechen	
   die	
   von	
   Habermas	
   erwähnten	
   Autoren	
   ohnehin	
   nicht	
   seiner	
  

favorisierten	
  Vorstellung	
  einer	
  anzustrebenden	
  Artikulationsform	
  philosophischen	
  Denkens.	
  

Dies	
  beweisen	
  einerseits	
  seine	
  eigenen	
  Schriften,	
  die	
  insgesamt	
  und	
  beinahe	
  durchgängig	
  die	
  

wissenschaftliche	
  Form,	
  oder	
  zumindest	
  essayistische	
  Form	
  mit	
  wissenschaftlichem	
  Duktus,	
  

auszeichnet.	
  Habermas‘	
   Ideal	
  eines	
  philosophischen	
  Textes	
  hält	
  an	
  einer	
  klaren	
  Vorstellung	
  

von	
   Kommunikation	
   fest,	
   der	
   ein	
   „System	
   von	
   Weltbezügen,	
   Sprechperspektiven	
   und	
  

Geltungsansprüchen“16	
   innewohnt	
   und	
   das	
   sich	
   von	
   der	
   Literatur	
   vor	
   allem	
   durch	
   ihre	
  

Möglichkeit	
   kritischer	
   Bezugnahme	
   auf	
   andere	
   Texte	
   unterscheidet.	
   So	
   lässt	
   sich	
   das	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
mithin	
   bei	
   jeder	
   schriftlichen	
   Reflexion,	
   verbunden	
   und	
   in	
   diese	
   eingebunden	
   ist.	
   Das	
   ästhetische	
  
Erkenntnisinteresse	
  ist	
  somit	
  aus	
  keinerlei	
  Forschungsprozess	
  auszuschließen,	
  kann	
  sich	
  im	
  Feld	
  künstlerischer	
  
Forschung	
  sogar	
  zum	
  hauptsächlichen	
  Erkenntnisinteresse	
  emanzipieren	
  und	
  zum	
  Leitinteresse	
  werden.	
  
13	
   Nach	
   Gottfried	
   Gabriel	
   wird	
   mit	
   der	
   methodischen	
   Einbeziehung	
   der	
   literarischen	
   Form	
   weder	
   der	
  
Wahrheitsbegriff	
   in	
   Frage	
   gestellt,	
   noch	
   der	
   Gattungsunterschied	
   von	
   Philosophie	
   und	
   Literatur	
   eingeebnet:	
  
„Eine	
   solche	
  Untersuchung	
   impliziert	
  nicht,	
   dass	
  die	
  Unterschiede	
  von	
   Literatur	
  und	
  Philosophie	
  aufgehoben	
  
werden,	
  schon	
  gar	
  nicht,	
  dass	
  damit	
  der	
  methodische	
  Anspruch	
  philosophischer	
  Texte	
   infrage	
  gestellt	
  wird.“,	
  
Gottfried	
  Gabriel	
  und	
  Christiane	
  Schildknecht:	
  Literarische	
  Formen	
  der	
  Philosophie,	
  Vorwort,	
  S.	
  2.	
  	
  
14	
  Jürgen	
  Habermas:	
  „Philosophie	
  und	
  Wissenschaft	
  als	
  Literatur?“,	
  in:	
  Nachmetaphysisches	
  Denken,	
  S.	
  262	
  f.	
  
15	
  Ebd.,	
  S.	
  263.	
  
16	
  Jürgen	
  Habermas:	
  „Philosophie	
  und	
  Wissenschaft	
  als	
  Literatur?“,	
  in:	
  Nachmetaphysisches	
  Denken,	
  S.	
  247.	
  



Jörg	
  Bernardy	
  -­‐	
  bernardy@uni-­‐hildesheim.de	
  -­‐	
  jbernardy@hfg-­‐karlsruhe.de	
  

	
   7	
  

behauptete	
   Ideal	
   andererseits	
   an	
   seinen	
   Beurteilungen	
   beobachten,	
   die	
   er	
   über	
   andere	
  

Philosophen	
  und	
  andere	
  Artikulationsformen	
  ausgesprochen	
  hat.	
  Ein	
  Philosoph,	
  der	
  weder	
  

fest	
  im	
  akademischen	
  Wissenschaftsbetrieb	
  der	
  Philosophie	
  verwurzelt	
   ist	
  (wie	
  etwa	
  Georg	
  

Simmel	
   und	
   Peter	
   Sloterdijk)17,	
   noch	
   dem	
   akademischen	
   Duktus	
   des	
   eingeschränkten	
  

Vernunftgebrauchs	
  entspricht	
  (wie	
  z.B.	
  Nietzsche,	
  Foucault	
  und	
  Lyotard)18,	
  haben	
  es	
  bei	
  dem	
  

Scharfrichter	
   Habermas	
   sehr	
   schwer,	
   als	
   angemessene	
   Vertreter	
   des	
   Fachs	
   oder	
   gar	
   als	
  

Philosophen	
  anerkannt	
  zu	
  werden.	
  Interessant	
  ist	
  in	
  diesem	
  Fall,	
  dass	
  Habermas	
  selbst	
  über	
  

die	
   Rolle	
   des	
   Intellektuellen	
   nachgedacht	
   und	
   sich	
   als	
   Philosoph	
   des	
   Öfteren	
  

öffentlichkeitswirksam	
   zu	
   verschiedenen	
   Anlässen	
   engagiert	
   hat.19	
   Es	
   ist	
   zudem	
   nicht	
   zu	
  

übersehen,	
  dass	
  seine	
  eigene	
  Philosophie	
  zutiefst	
  eklektisch	
  ist.20	
  	
  

Beispiele	
  bei	
  Habermas	
   für	
  das	
  ästhetische	
  Erkenntnisinteresse	
  als	
  Maßstab	
   für	
  die	
  

Beschreibung	
   und	
   Bewertung	
   eines	
   Denkens	
   sind	
   etwa	
   seine	
   Lobreden	
   auf	
   Rorty	
   und	
  

Derrida.	
   Ebenso	
   seine	
   Überlegungen	
   zum	
   Intellektuellen	
   thematisieren	
   implizit	
   ein	
  

ästhetisches	
  Erkenntnisinteresse,	
  wenn	
  er	
  etwa	
  von	
  einem	
  ‚avantgardistischen	
  Spürsinn	
  für	
  

Relevanzen‘	
  spricht.21	
  Auch	
  die	
  Tatsache,	
  dass	
  er	
  einen	
  Feuilletonisten	
  (Frank	
  Schirrmacher)	
  

zitiert,	
   um	
   seine	
   argumentative	
   Darlegung	
   für	
   die	
   Aufrechterhaltung	
   des	
  

Gattungsunterschiedes	
   zwischen	
   Philosophie	
   und	
   Literatur	
   zu	
   affirmieren,	
   verweist	
   auf	
  

paradoxe	
  Weise	
  auf	
  einen	
  blinden	
  Fleck.	
  Zudem	
  wird	
  hier	
  einmal	
  mehr	
  –	
  wie	
  so	
  oft	
   in	
  der	
  

Philosophie	
   –	
   die	
   Wissenschaft	
   als	
   Ort	
   der	
   Rationalität	
   von	
   der	
   Presse	
   als	
   Ort	
   der	
  

ästhetischen	
   Geschwätzigkeit	
   getrennt.	
   Wie	
   ist	
   es	
   möglich,	
   dass	
   Warnungen	
   vor	
   den	
  

„Konsequenzen	
   einer	
   falschen	
   Literarisierung	
   von	
   Wissenschaft“22	
   aus	
   der	
   Presse	
   selbst	
  

angeführt	
   werden?	
   Müssten	
   sie	
   im	
   Sinne	
   Habermas‘	
   nicht	
   selbst	
   zum	
   ästhetischen	
  

Geschwätz	
  gezählt	
  werden	
  und	
  damit	
  ihren	
  Anspruch	
  auf	
  Wahrheit	
  verlieren?	
  	
  

Erkenntnis	
   und	
   ästhetisches	
   Interesse	
   lassen	
   sich	
   nicht	
   so	
   einfach	
   und	
   linienförmig	
  

trennen.	
   Habermas‘	
   Wirken	
   und	
   Denken	
   selbst	
   sind	
   geeignete	
   Beispiele	
   für	
   diese	
   These,	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17	
  Vgl.	
  zu	
  Georg	
  Simmel	
  das	
  Vorwort	
  von	
  Jürgen	
  Habermas	
  in:	
  Georg	
  Simmel:	
  Philosophische	
  Kultur,	
  S.	
  17-­‐26.	
  
18	
  Man	
  erinnere	
  nur	
   an	
   seine	
   Schrift	
   „Der	
  philosophische	
  Diskurs	
  der	
  Moderne“,	
   in	
  welcher	
   er	
   insbesondere	
  
Nietzsche,	
   Schopenhauer,	
   Heidegger,	
   Bataille,	
   Foucault	
   und	
   Derrida	
   als	
   ‚Philosophie	
   des	
   Abschieds	
   von	
   der	
  
Moderne‘	
   kritisiert,	
   ohne	
   auch	
   nur	
   einmal	
   auf	
   deren	
   Artikulationsform	
   oder	
   ästhetisch-­‐rhetorische	
  
Programmatik	
  einzugehen	
  oder	
  diese	
  mit	
  in	
  seine	
  Argumentation	
  einzubeziehen.	
  
19	
  Man	
  vergleiche	
  hierzu	
  seine	
  kleine	
  politischen	
  Schriften	
  XI	
  in:	
  Ach,	
  Europa.	
  
20	
  Diese	
  Ansicht	
  bestätigt	
  und	
  artikuliert	
  auch	
  explizit	
  Anke	
  Thyen	
  in	
  ihrem	
  Nachwort	
  zu	
  Habermas‘	
  Erkenntnis	
  
und	
  Interesse.	
  Vgl.	
  Anke	
  Thyen:	
  Nachwort	
  zur	
  Neuausgabe	
  von	
  Erkenntnis	
  und	
  Interesse,	
  in:	
  Jürgen	
  Habermas,	
  
Erkenntnis	
  und	
  Interesse,	
  Felix	
  Meiner,	
  Hamburg	
  2008,	
  S.	
  367.	
  
21	
  Vgl.	
  dazu	
  den	
  Aufsatz	
  ‚Ein	
  avantgardistischer	
  Spürsinn	
  für	
  Relevanzen‘	
  in:	
  Ach,	
  Europa,	
  S.	
  77-­‐87.	
  	
  
22	
  Jürgen	
  Habermas:	
  „Philosophie	
  und	
  Wissenschaft	
  als	
  Literatur?“,	
  in:	
  Nachmetaphysisches	
  Denken,	
  S.	
  263.	
  



Jörg	
  Bernardy	
  -­‐	
  bernardy@uni-­‐hildesheim.de	
  -­‐	
  jbernardy@hfg-­‐karlsruhe.de	
  

	
   8	
  

zumal	
   er	
   im	
   Vorwort	
   zu	
   seiner	
   jüngst	
   erschienenen	
   Studienausgabe	
   von	
   der	
  

Eigengesetzlichkeit	
  der	
  Kunst	
  und	
  der	
  Vielsprachlichkeit	
  der	
  Philosophie	
  spricht:	
  	
  

	
  
In	
   diesem	
   Diskurs	
   muss	
   sie	
   die	
   Eigengesetzlichkeit	
   der	
   ausdifferenzierten	
  
‚Wertsphären‘	
   (M.	
  Weber)	
   von	
  Wissenschaft	
   und	
   Technik,	
   Recht	
   und	
  Moral,	
   Kunst	
  
und	
   Kunstkritik	
   in	
   ihrem	
   Eigensinn	
   ebenso	
   achten	
   wie	
   innerhalb	
   des	
  
Wissenschaftssystems	
   den	
   Eigensinn	
   der	
   anderen	
   Disziplinen.	
   Aber	
   weil	
   sie	
   diese	
  
vorgefundenen	
   Strukturen	
   nachkonstruiert,	
   erwirbt	
   sie	
   eine	
   ‚Vielsprachlichkeit‘,	
   die	
  
sie	
  in	
  der	
  Öffentlichkeit	
  zum	
  Interpreten	
  sowohl	
  zwischen	
  den	
  Expertenkulturen	
  wie	
  
auch	
  zwischen	
  diesen	
  und	
  der	
  Lebenswelt	
  qualifiziert.23	
  

	
  

Nun	
  erwirbt	
  die	
  Philosophie	
   ihre	
  Vielsprachlichkeit	
   jedoch	
  gerade	
  aus	
  der	
  Tatsache,	
  

dass	
  ihre	
  Artikulation	
  weder	
  auf	
  eine	
  festgelegte	
  Methode,	
  noch	
  auf	
  einen	
  klar	
  abgesteckten	
  

Bereich,	
   noch	
   auf	
   eine	
   bestimmte	
   literarische	
   Form	
   angewiesen	
   ist.	
   Des	
  Weiteren	
   ist	
   die	
  

angesprochene	
  Eigengesetzlichkeit	
  der	
  Wertsphären	
  nicht	
  von	
   ihrer	
  Form	
  und	
  Methode	
  zu	
  

isolieren.	
  Zwar	
  hat	
  sich	
  Habermas	
  für	
  eine	
  bestimmte	
  Kommunikationsform	
  entschieden	
  und	
  

sich	
   damit	
   zugleich	
   einem	
   bestimmten	
   ästhetischen	
   Erkenntnisinteresse	
   verschrieben	
   –	
  

jenem	
  der	
  klaren	
  Geltungsansprüche,	
  das	
  sich	
  unabhängig	
  von	
  ästhetischen	
  Erwägungen	
  als	
  

gültig	
   anerkannt	
   sehen	
   will	
   –	
   jedoch	
   hat	
   er	
   keine	
   rationalen	
   Argumente	
   dafür	
  

hervorgebracht,	
  warum	
  andere	
  philosophische	
  Texte,	
  die	
   sich	
  anderer	
  Artikulationsformen	
  

bedienen,	
  den	
  Gattungsunterschied	
  von	
  Philosophie	
  und	
  Literatur	
  auflösen	
  und	
  nicht	
  mehr	
  

zur	
  philosophischen	
  Form	
  gehören	
  sollen.	
  	
  

So	
   hat	
   Jürgen	
   Habermas	
   gerade	
   auf	
   der	
   argumentativen	
   Ebene	
   das	
   Problem	
   der	
  

Gattungsfrage	
  nicht	
  in	
  allen	
  Hinsichten	
  bedacht,	
  denn,	
  es	
  ist	
  nicht	
  klar	
  einzusehen,	
  inwiefern	
  

Literatur	
   und	
   Philosophie	
   überhaupt	
   eigene	
   Gattungen	
   sein	
   sollen	
   und	
   sein	
   können.	
  

Vielmehr	
   kann	
  man	
   in	
   diesem	
  Problem	
  auch	
   zu	
   folgendem	
  Schluß	
   kommen,	
   den	
  Manfred	
  

Frank	
  speziell	
  gegen	
  Habermas	
  gerichtet	
  einwendet:	
  „Literatur	
  ist	
  keine	
  Gattung,	
  sondern	
  sie	
  

hat	
  Gattungen:	
  Lyrik,	
  Epik,	
  Dramatik,	
  vielleicht	
  noch	
  gemischte	
  Textsorten.“24	
  Dies	
   ist	
  allein	
  

deshalb	
   bereits	
   naheliegend,	
   da	
   ein	
   und	
   derselbe	
   Text	
   unter	
   dem	
   Gesichtspunkt	
  

verschiedener	
   und	
   mehrerer	
   Gattungen	
   analysiert	
   werden	
   kann.	
   Ebenso	
   ist	
   Philosophie	
  

keine	
   Gattung,	
   sie	
   hat	
   Gattungen,	
   oder,	
   besser	
   gesagt,	
   literarische	
   Formen,	
   und	
   daher	
  

empfiehlt	
   sich	
   auch	
   die	
   Rede	
   von	
   literarischen	
   Formen	
   der	
   Philosophie.	
   Die	
   Möglichkeit	
  

‚anderer‘,	
   von	
   Habermas‘	
   Ideal	
   abweichenden	
   und	
   zu	
   philosophischen	
   Klassikern	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
23	
  Jürgen	
  Habermas:	
  Kritik	
  der	
  Vernunft,	
  Studienausgabe	
  Bd.	
  5,	
  S.	
  17.	
  
24	
  Manfred	
  Frank:	
  Stil	
  in	
  der	
  Philosophie,	
  S.	
  68	
  f.	
  



Jörg	
  Bernardy	
  -­‐	
  bernardy@uni-­‐hildesheim.de	
  -­‐	
  jbernardy@hfg-­‐karlsruhe.de	
  

	
   9	
  

avancierten	
  Artikulationsformen,	
  hält	
  auch	
  (und	
  gerade)	
  die	
  Geschichte	
  des	
  20.	
  Jahrhunderts	
  

bereit,	
  sei	
  es	
  bei	
  Wittgenstein,	
  Foucault,	
  Derrida	
  oder	
  Heidegger.	
  


