XXI1. Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Philosophie LMU Miinchen, 11.-15.9.2011
Sektion Interkulturelle Philosophie Di., 13.9.2011, 16:15-16:45 Uhr, Raum M 110

Dr. Eberhard Ortland (Universitit Hildesheim) ortland@uni-hildesheim.de

Schwierigkeiten, den Begriff »L ebenskunst« ins Japanische zu tber setzen

1) Situierung im Feld der interkulturellen Philosophie

Interkulturelle Philosophie ist ein weites Feld. Schon das Spektrum der Themen, die in dieser
Sektion angesprochen werden, erscheint so heterogen, dal man daran zweifeln mag, ob es
iiberhaupt ein Feld ist, auf dem wir hier miteinander ins Gespriach zu kommen suchen. Sicher
gibt es Reflexionen auf den Begriff und die allgemeinen Bedingungen der Interkulturalitit,'
die uns alle irgendwie beschiftigen, sonst wéren wir nicht hier. Aber wenn wir von »Inter-
kultureller Philosophie« sprechen, haben wir doch meist auch noch etwas anderes im Sinn als
bloB eine Philosophie der Interkulturalitit. Uns interessieren die besonderen Herausforde-
rungen, vor die unser Philosophieren sich gestellt sieht, wenn es die Vielfalt und Heterogeni-
tit der Sprachen und Kulturen,® in denen Menschen heute leben und aus denen sie jeweils ihre
Selbst- und Weltverstindnisse und nicht zuletzt auch ihre Vorstellungen vom Leben und
Denken der Anderen entwickeln, ernst nimmt und sie nicht von vornherein ausschlief3t als
unzuldssigen Versto3 gegen den fiir das philosophische Selbstverstindnis unverzichtbaren
universalen Geltungsanspruch.” Diese Herausforderungen stellen sich jeweils im Konkreten:
Sie stellen sich fiir mich und fiir Sie (und fiir die, die heute nicht hier sind) in je spezifischer
Weise, ausgehend von der je besonderen Prigung durch kulturelle Selbstverstindlichkeiten
und Erwartungen, mittels derer wir uns unsere Welt erschliessen, beginnend mit der Sprache,

in der wir sprechen und denken, bis hin zu den vielfiltigen technischen und symbolischen

' Vgl. u.a. R. A. Mall / D. Lohmar (Hgg.), Philosophische Grundlagen der Interkulturalitiit, Amsterdam 1993;
Franz M. Wimmer, Globalitit und Philosophie. Studien zur Interkulturalitdt, Wien 2003; Hamid Reza Yousef],
Interkulturalitit und Geschichte. Perspektiven fiir eine globale Philosophie, Hamburg 2010.

? DaB »Kulturen« nicht als in sich abgeschlossene, klar voneinander zu unterscheidende Entitdten existieren, darf
im Diskussionskontext der interkulturellen Philosophie — gegen hartnéckige Vorurteile, die grole Teile der kul-
turkomparativen Literatur belastet haben — inzwischen als ausgemacht gelten. Dabei kann es nicht darum gehen,
die Erfahrungen vielfiltiger Verschiedenheit zwischen den komplexen Traditionen, in denen unser Selbst- und
Weltverhiltnis sich jeweils entwickelt, zu bestreiten. Es gilt vielmehr, ein angemessenes Verstdndnis dessen zu
entwickeln, was diese kulturellen Vermittlungsformen uns jeweils bedeuten; vgl. dazu a. Elmar Holenstein,
»Komplexe Kulturen«, in: ders., China ist nicht ganz anders. Vier Essays in global vergleichender Kultur-
geschichte, Ziirich 2009, 15-39.

> Vgl. u.a. Ram Adhar Mall, Philosophie im Vergleich der Kulturen. Interkulturelle Philosophie — eine neue
Orientierung, Darmstadt 1995; Georg Stenger, »Interkulturelles Denken — Eine neue Herausforderung fiir die
Philosophie«, Philosophisches Jahrbuch 103 (1996), 90-103 u. 323-338; Franz M. Wimmer, Interkulturelle
Philosophie. Eine Einfiihrung, Wien 2004,



E. Ortland: Schwierigkeiten, den Begriff »Lebenskunst« ins Japanische zu iibersetzen 2

Medien, durch die unser Verhiltnis zu den Gegebenheiten unserer Welt sich entfaltet. Die
Fremdheitserfahrungen, die zum Anstof3 eines interkulturellen Philosophierens werden, sind
im {ibrigen nicht nur bestimmt durch die Voraussetzungen, von denen ausgehend wir uns auf
sie einlassen oder von ihnen {iberfallen werden, sondern stets auch durch die je besonderen
Begegnungen mit Fremden oder Fremdem,* die uns widerfahren und durch die wir gegebe-
nenfalls Denkanstof3e empfangen, die uns mehr oder weniger nachhaltig beschiftigen.

Solche Fremdheitserfahrungen konnen in der Begegnung mit voraussetzungsreichen philo-
sophischen Positionen oder Theorien aus einer uns fremden Tradition, in der Begegnung mit
der »Alteritit des Textes«’ oder im Dialog mit wirklichen Gespréchspartnern® aufkommen.
Aber es wire eine zu enge Vorstellung von interkultureller Philosophie, wenn man sie auf die
Suche nach Gemeinsamkeiten und Differenzen zwischen ausgearbeiteten philosophischen
Positionen oder Theorien beschrdnken wollte. Interkulturelle Philosophie ist nicht nur die
philosophische Reflexion auf die Differenzen zwischen verschiedenen philosophischen Kul-
turen oder zwischen verschiedenen Philosophien, die als représentativer Ausdruck je unter-
schiedlicher Kulturen verstanden werden (»Komparative Philosophie«),” sondern grundsitz-
licher bereits jede philosophische Reflexion, die von interkulturellen Differenzerfahrungen

ihren Ausgang nimmt.
2) Versuch, ein interkulturelles Gesprach tber »L ebenskunst« zu beginnen

In meinem Vortrag mochte ich einer solchen interkulturellen Differenzerfahrung nachgehen:
den Schwierigkeiten beim Ubersetzen eines philosophischen Konzepts, das in der Sprache, in
der wir uns gegenwdrtig hier zu verstindigen versuchen, schon eine gewisse Bedeutung er-
langt hat, in eine andere Sprache, in der es bisher kein wirklich passendes Aquivalent fiir
diesen Begriff gibt. Die interkulturelle Differenzerfahrung, von der ich vermute, daf3 sie nicht
nur mein eigenes Denken auf eine interessante und ergiebige Weise in Bewegung versetzt hat,

sondern daf} in ihr etwas deutlich wird, das uns allen zu denken gibt, wenn wir uns mit der

4 Vgl. Bernhard Waldenfels, »Kulturelle und soziale Fremdheit«, in: ders., Vielstimmigkeit der Rede, Frankfurt a.
M. 1999, 88-116; sowie ders., »Zwischen den Kulturen« in: ders., Grundmotive einer Phdnomenologie des
Fremden, Frankfurt a. M. 2006, bes. 109-132.

> Vgl. Hans Robert JauB, Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt a. M. 1982, 671 (im
Anschluf3 an M. Bachtin, vgl. dazu a. ebd., 682 ff).

® vgl. die methodologischen Uberlegung zum interkulturellen philosophischen Dialog bei Heinz Kimmerle,
Interkulturelle Philosophie zur Einfiihrung, Hamburg 2002, 80 ff.

" Vgl. u.a. David Dilworth, Philosophy in World Perspective: A Comparative Hermeneutic of the Major Theo-
ries. New Haven 1989; Rolf Elberfeld, »Uberlegungen zur Grundlegung komparativer Philosophie«, Allgemeine
Zeitschrift fiir Philsophie 24 (1999), 128-156; H. Gene Blocker, World Philosophy: An East-West Comparative
Introduction to Philosophy. Upper Saddle River, NJ, 1999; Bo Mou, »On Constructive-Engagement Strategy of
Comparative Philosophy: A Journal Theme Introduction«, in: Comparative Philosophy 1 (2010), 1-32.



E. Ortland: Schwierigkeiten, den Begriff »Lebenskunst« ins Japanische zu iibersetzen 3

sokratischen Frage beschiftigen, wie wir leben sollten,® ergab sich fiir mich im Gespréch mit

japanischen Freunden und Kollegen iiber Fragen der »Lebenskunst«.’

Lebenskunst — ars vivendi,'® téchné peri ton bion'' — war lange das zentrale Thema der
praktischen Philosophie in Europa,'* wie auch der Weisheitslehren Asiens."® Die Vorstellung,
es konne so etwas wie eine Kunstlehre (ars / téchne) des guten Lebens zur Erreichung der
menschenmoglichen Gliickseligkeit geben und es gehore zu den Méglichkeiten und Aufgaben
der Philosophie, eine solche Lehre zu entwickeln — wodurch die Philosophie sich auch gleich
selbst zumindest als unverzichtbare Teildisziplin, wenn nicht gar als Konigsdisziplin der
gesuchten Kunstlehre erweisen sollte —, wurde insbesondere von Kant scharf kritisiert.'* In
der Folge wurde die Gliickseligkeitslehre als nicht theoriefdhig aus der vor allem auf moral-

philosophische Begriindungsfragen fokussierten modernen Ethik ausgeschlossen. '

So gewichtig die Einwédnde gegen die Moglichkeit einer normativen Kunstlehre des guten
Lebens auch sein mogen, die nicht nur von (Neu-)Kantianern, sondern auch von Utilitaristen,
Marxisten, Existenzialisten und radikalen Moralskeptikern erhoben wurden, 146t doch die
Frage danach, was iiberhaupt das Gute sein mag, das im Leben anzustreben ist,'® und die da-
mit zusammenhdngende Frage danach, wie man am ehesten mit Aussicht auf Erfolg ver-

7

suchen kann, es zu erreichen,1 sich offenbar nicht stillstellen.!® Wie kann die Philosophie

sich dazu verhalten? MuB sie sich weise zuriickhalten und das Feld der praktischen Bewdélti-

¥ Vgl. Platon, Politeia 1, 352 d.

’ Vgl. Eberhard Ortland, [EDHE] LT ED X 5 72 45iE0? (»Sei no giho« to wa dono yona gihé ka?
[Was fiir eine Kunst ist die »Lebenskunst«?; jap.]), in: Metaphysica (Osaka) 41 (2010), 63-80.

' Vgl. v.a. Cicero, De finibus bonorum et malorum 1. 13, 42.

"' Vgl. John Sellars, »Téchné peri ton bion. Zur stoischen Konzeption von Kunst und Leben, in: W. Kersting /
C. Langbehn (Hgg.), Kritik der Lebenskunst, Frankfurt a. M. 2007, 91-117.

12 Vgl. Christoph Horn, Antike Lebenskunst. Gliick und Moral von Sokrates bis zu den Neuplatonikern, Miinchen
1998; Pierre Hadot, Philosophie als Lebensform. Geistige Ubungen in der Antike, Berlin *1991; Alexander
Nehamas, The Art of Living. Socratic Reflections from Plato to Foucault, Berkeley 2000; Josef M. Werle (Hg.),
Klassiker der philosophischen Lebenskunst. Von der Antike bis zur Gegenwart, Miinchen 2000.

" Vgl. u.a. Hermann Weller (Ubers. u. Hg.), Indische Lebensweisheit und Lebenskunst, Stuttgart u.a. 1950;
William Hart, The Art of Living. Vipassana Meditation as Taught by S. N. Goenka, Igatpuri, Maharashtra, India
'12004; Michael Hahn (Ubers. u. Hg.), Vom rechten Leben. Buddhistische Lehren aus Indien und Tibet,
Frankfurt a. M. 2007.

'* Vgl. Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 70 f; A 165 ff; s.a. A 228; ders., Metaphysik der
Sitten. Rechtslehre, Einleitung, AA VI, 215 f; ders., Metaphysik der Sitten. Tugendlehre, Vorrede, AA VI, 377 {.

' Vgl. Jerome B. Schneewind, The Invention of Autonomy. A History of Modern Moral Philosophy, Cambridge
1998, 3-11; John Rawls, Lectures on the History of Moral Philosophy, ed. B. Herman, Cambridge, MA, 2000, 1-
8; Gerhard Schweppenhiuser, Grundbegriffe der Ethik zur Einfiihrung, Hamburg 2003, 14-19.

' Vgl. Robert Nozick, Vom richtigen, guten und gliicklichen Leben, Miinchen 1993; Holmer Steinfath (Hg.),
Was ist ein gutes Leben? Frankfurt a. M. 1998; Ursula Wolf, Die Philosophie und die Frage nach dem guten
Leben, Reinbek bei Hamburg 1999; Dagmar Fenner, Das gute Leben, Berlin 2007; Michael Hampe, Das voll-
kommene Leben. Vier Meditationen iiber das Gliick, Miinchen 2009.

17 Vgl. z.B. Peter Baltes, Lebenstechnik. Eine kritische Theorie des Alltags, Darmstadt 1993; Gerd B. Achen-
bach, Lebenskénnerschaft, Freiburg i. Br. 2001.

'® Vgl. Dieter Henrich, »Sorge um sich oder Kunst des Lebens, in: Kersting / Langbehn (Hgg.), Kritik der
Lebenskunst (Anm. 11), 359-371.



E. Ortland: Schwierigkeiten, den Begriff »Lebenskunst« ins Japanische zu iibersetzen 4

gung der Lebensprobleme weniger skrupuldsen Anbietern' iiberlassen? Darf sie dazu
schweigen?

In jiingerer Zeit haben eine Reihe von Philosophen unterschiedlicher Priagung sich der Suche
nach einer Kunst der Lebensfiihrung wieder zugewandt und die Frage nach den Bedingungen
der (genuin modernen) Mdglichkeit, dem epistemischen Status, der Brauchbarkeit und durch-
aus auch nach den Inhalten und unterschiedlichen Realisierungsmoglichkeiten einer solchen
Kunst als eigenstindiges, irreduzibles Themengebiet der philosophischen Ethik neben den
Problemen der Moralphilosophie und der Diskussion iiber Tugenden und Werte etabliert.”’
Damit stellen sich in neuer Form auch wieder systematische Fragen wie die nach dem

Verhiltnis von Lebenskunst und Moral.?!

Im Zeitalter der Globalisierung und der Entstehung multikultureller Gesellschaften kann die
Ethik und Philosophie der Lebenskunst sich, wie auch Ferdinand Fellmann geltend macht,
nicht auf ihre europiischen Traditionen beschrinken.” Sie entwickelt sich in vielfiltiger
Weise im interkulturellen Austausch — und zwar nicht erst seit dem Aufkommen des Internet
und der Billigfluglinien, sondern im Grunde schon (mit freilich wachsender Intensitét) seit der
friihen Neuzeit.” Was die theoretische Verstiandigung iiber Fragen der Lebensfithrung geht,
ist der Polylog der Kulturen schon seit ldngerem vielfiltig begonnen und fortgefiihrt worden,
ohne daf} ein >Ende« dieser Austauschprozesse, wechselseitigen Anregungen und Infrage-
stellungen sich irgend absehen lieBe. Doch mit der wachsenden Normalitit des Zusammen-
lebens fiireinander mehr oder weniger tiefgreifend Fremder in multikulturellen Gesellschaften
erwachsen auch aus den alltiglichen Erfahrungen dieses vielfach als bereichernd, aber zu-

weilen auch als verunsichernd erfahrenen Zusammenlebens neue Desiderate an eine philo-

' Vgl. z.B. Dale Carnegie, Sorge dich nicht, lebe! Die Kunst, zu einem von Angsten und Aufregungen befieiten
Leben zu finden, Frankfurt a. M. 132003; Peter Lauster, Lebenskunst. Wege zur inneren Freiheit, Diisseldorf
1994; Rainer Weiss (Hg.), Die Kunst u leben. Anleitungen zum Gliicklichsein, Frankfurt a. M. 2005.

20 Bahnbrechend wirkte v.a. Michel Foucault, Asthetik der Existenz, hg. v. M. Saar, Frankfurt a. M. 2007; vgl. a.
Wilhelm Schmid, Auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst. Die Frage nach dem Grund und die Neu-
begriindung der Ethik bei Foucault, Frankfurt/M. 1991; ders., Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung,
Frankfurt a. M. °2006; Hannes Bohringer, Kunst und Lebenskunst, Bern 1987; Hans Kramer, »Pladoyer fiir eine
Philosophie der Lebenskunst«, in: Information Philosophie 16:3 (1988), 5-17; ders., Integrative Ethik, Frankfurt
a. M. 1992, bes. 292; Rainer Marten, Lebenskunst, Miinchen 1993; Annemarie Pieper, Gliickssache. Die Kunst,
gut zu leben, Hamburg *2003; John Kekes, The Art of Life, Ithaca 2002; Volker Caysa, »Aktuelle deutsch-
sprachige Konzeptionen einer Philosophie der Lebenskunst«, in: Dialektik. Zeitschrift fiir Kulturphilosophie
(2000 / 2), 161-173; Felix Heidenreich, »Gliick, Lebenskunst und Klugheit. Zur Wiederentdeckung einer Kern-
kompetenz der Philosophie«, Philosophische Rundschau 54:4 (2007), 308-330; Ferdinand Fellmann, Philosophie
der Lebenskunst. Zur Einfiihrung, Hamburg 20009.

21 ygl. Caroline Sommerfeld-Lethen (Hg.), Lebenskunst und Moral. Gegensiitze und konvergierende Ziele,
Berlin 2004; Otfried Hoffe, Lebenskunst und Moral, oder macht Tugend gliicklich?, Miinchen 2007.

22y gl. Fellmann, Philosophie der Lebenskunst (Anm. 20), 166.

2 Vgl. bereits Christian Wolff, Oratio de Sinarum philosophia practica (1721), iibers. u. hg. v. M. Albrecht,
Hamburg 1985; Inazo Nitobe, Bushido: Die Seele Japans (zuerst engl. 1900; dt. Ubers. 1903), Magdeburg
?1937; Okakura Kakuzo, Das Buch vom Tee (zuerst engl. 1906), Leipzig 1908; Sun Tzu, The Art of War (chin.
ca. 500 v.u.Z.), engl. Ubers. v. L. Giles, London 1910.



E. Ortland: Schwierigkeiten, den Begriff »Lebenskunst« ins Japanische zu iibersetzen 5

sophische Reflexion der Herausforderungen des Lebens in interkulturellen Spannungsfeldern.
Auch deshalb ist, wie Fellmann bemerkt, »eine interkulturelle Philosophie der Lebenskunst
gefordert, die sich auch und gerade dann zu bewéhren hat, wenn grundbegriffliche Differen-
zen bestehen bleiben und die Erfahrung der Fremdheit im zwischenmenschlichen Verkehr
nicht iiberwunden werden kann«.**

Von der grundsitzlichen Einsicht in das Desiderat einer »interkulturellen Philosophie der
Lebenskunst« zur Erfiillung dieses Desiderats — und vielleicht auch zur Entwicklung einer
Kunst des Umgangs mit interkulturellen Differenzerfahrungen — zu kommen, ist freilich alles
andere als einfach. Das will ich hier exemplarisch diskutieren anhand der Schwierigkeiten,

den Begriff Lebenskunst ins Japanische zu libersetzen.
3) KunstedesL ebensin Japan

Die Sache, um die es denen geht, die iiber »Lebenskunst« sprechen, scheint zwar mit etlichen
Phinomenen, die europiischen Gisten in Japan auffallen, durchaus etwas zu tun zu haben.”
Doch es gibt keinen direkt entsprechenden, zusammenfassenden Ausdruck fiir »Lebenskunst«
in der japanischen Sprache. Dal} es einen solchen Ausdruck nicht gibt, ist schon ein bemer-
kenswertes Moment einer interkulturellen Differenz und ein AnlaB zu einer philosophischen
Fragestellung, genauer zu zwei Fragen:

Einerseits stellt sich die Frage, ob es nicht gute Griinde gibt, die Rede von einer »Lebens-
kunst« zu vermeiden, etwa weil es alles andere als ausgemacht erscheint, ob es so eine Kunst
{iberhaupt gibt und was fiir eine Kunst sie gegebenenfalls sein sollte.*® Die Abwesenheit eines
Ubersetzungsbegriffs kann unter Umstinden philosophisch produktiv wirken, insofern sie
den, der etwas gesagt haben will, das moglichst auch in der Zielsprache verstindlich werden
sollte, dazu notigt, genauer zu erkldren, was er eigentlich gemeint habe, mit der Frage
konfrontiert, was es mit dem Gegenstand seiner Rede auf sich habe.

Wenn man nun unterstellt, da3 die Rede von einer »Lebenskunst« nicht vollig sinnlos ist,
stellt sich — zweitens — die Frage, wie denn diejenigen, die diesen Begriff nicht verwenden,

ohne 1hn auskommen konnten.

** Fellmann, Philosophie der Lebenskunst (Anm. 20), 166.

¥ Vgl. z.B. Diane Durston, Wabi-Sabi: The Art of Everyday Life, New York 2006; Ursula Richter, Das Léicheln
der Geisha. Geheimnisse japanischer Lebenskunst, Bergisch Gladbach 2005; Axel Schultz-Gora, Jiu-Jitsu leben.
Die sanfte Kunst im Alltag. Von der Kampfkunst zur Lebenskunst, Augsburg 2011.

6 Auf diese Frage kann man natiirlich auch ohne den DenkanstoB aus der interkulturellen Differenzerfahrung
kommen; vgl. die Einleitung von Wolfgang Kersting, »Die Gegenwart der Lebenskunst, in: ders., / Langbehn
(Hgg.), Kritik der Lebenskunst (Anm. 11), 10-88, v.a. 13 ff, 31, 55 f, sowie 88; s.a. im selben Band den Beitrag
von Dieter Thomd, »Lebenskunst zwischen Konnerschaft und Asthetik. Kritische Anmerkungeng, a.a.O., 237-
260.



E. Ortland: Schwierigkeiten, den Begriff »Lebenskunst« ins Japanische zu iibersetzen 6

In meinem Versuch, ein interkulturelles Gespriach iiber »Lebenskunst« mit japanischen Ge-
sprachspartnern zu beginnen, gehe ich, wie gesagt, von der Vermutung aus, dafl die Sache, um
die es denen geht, die in der Philosophie neuerdings wieder verstérkt iiber »Lebenskunst«
sprechen, in der japanischen Kultur eine mindestens so grofe Rolle gespielt haben diirfte wie
hierzulande. Die Annahme, daf3 in Japan — oder allgemeiner in Ostasien, und natiirlich nicht
nur dort — einiges zu entdecken ist, was wir als Ubungen zumindest in der einen oder anderen
Art von Lebenskunst verstehen und was auch fiir die Weiterentwicklung unserer Vorstellung
von Lebenskunst interessant werden konnte, wird demnach alles andere als tiberraschend
wirken.?’

Allenfalls mag man fragen, was der philosophische Gewinn dabei sein soll, in die Rezeption
von so wirkmichtigen Ubungswegen wie der Kunst des Tee-Weges,™ des Bogenschiefens™
oder des Blumenweges™ und allerlei gymnastisch-spiritueller Ubungen und Meditations-
praktiken, die in den letzten sechzig Jahren vor allem unter Labels wie Zen, Yoga oder
Qigong eine stindig wachsende Anhédngerschaft auch in Europa und Nordamerika fanden,

nun den nicht minder fragwiirdig erscheinenden Begriff » Lebenskunst« einzufiihren.

In der Tat bin ich der Meinung, da8 wir die Bedeutung dieser und weiterer Ubungswege bes-
ser verstehen, wenn wir sie im Horizont der philosophischen Diskussion iiber Fragen der
Lebenskunst und Selbstkultivierung®' diskutieren, als wenn sie dem Markt der diffus esoteri-
schen Heilsversprechen iiberlassen bleiben. Ich denke, es ist an der Zeit, da3 wir die Projekte
und Praktiken der Selbsttransformation, in denen Menschen durch Einsatz von Kunst und
Ubungspraktiken iiber sich selbst hinauszuwachsen und irgendwie etwas (anderes) aus sich zu
machen versuchen, in der Philosophie wieder ernst nehmen.*” Der philosophische Ertrag liegt

nicht nur in einer Erweiterung unseres Horizonts sondern auch in einer Vertiefung unseres

27 Vgl. Robert E. Carter, The Japanese Arts and Self-Cultivation, Albany 2008. Zum Motiv der »Pflege des
Lebens« (#/E yang sheng) in der chinesischen Tradition vgl. a. Frangois Jullien, Sein Leben néihren. Abseits
vom Gliick, Berlin 2006.

2 Vgl. Horst Hammitzsch, Zen in der Kunst des Tee-Weges, Miinchen 2000 (1958 u. d. Tit. Cha-dé, der Tee-
Weg); Franziska Ehmcke, Der japanische Tee-Weg. Bewuftseinsschulung und Gesamtkunstwerk, Koln 1991.

¥ Vgl. Eugen Herrigel, Zen in der Kunst des Bogenschiefiens (1948), Miinchen **2003; kritisch dazu: Yamada
Shoji, »The Myth of Zen in the Art of Archery«, Japanese Journal of Religious Studies 28 (2001), 1-30.

* Vgl. Gusty L. Herrigel, Zen in der Kunst der Blumen-Weges, Bern *1994 (1958 u. d. Tit. Der Blumenweg);
Kikuko Sakagawa, Tkebana: Zen in der Kunst des Blumenweges, Neustadt 2006.

31 vgl. Marcus Schmiicker, Fabian Heubel (Hgg.), Dimensionen der Selbstkultivierung. Beitrige des Forums fiir
asiatische Philosophie, Freiburg / Miinchen 2012 (im Ersch.).

32 Das sah schon Nietzsche so (vgl. dazu Beatrice Himmelmann, »Selbststeigerung. Nietzsches Idee der Bil-
dung, in: J. Stolzenberg u. L.-T. Ulrichs [Hgg.], Bildung als Kunst. Fichte, Schiller, Humboldt, Nietzsche, Ber-
lin / New York 2010, 191-212) und auch John Dewey (vgl. z.B. »Koérper und Geist« [1928], in: ders., Philo-
sophie und Zivilisation, Frankfurt a. M. 2003, 292-309); in neuerer Zeit a. Stanley Cavell (Conditions Handsome
and Unhandsome: The Constitution of Emersonian Perfectionism, Chicago 1990), Richard Shusterman (Kunst
leben. Die Asthetik des Pragmatismus, Frankfurt a. M. 1994; ders., Leibliche Erfahrung in Kunst und Lebensstil,
Berlin 2005) oder Peter Sloterdijk (Du muf3t dein Leben dndern. Uber Anthropotechnik, Frankfurt a. M. 2009).



E. Ortland: Schwierigkeiten, den Begriff »Lebenskunst« ins Japanische zu iibersetzen 7

Verstiandnisses der Herausforderungen und Moglichkeiten menschlichen Lebens und, so ist zu

hoffen, in einer gehaltvolleren Verwicklung in ethische Fragen.
4) Uber setzungsmoglichkeiten fiir »L ebenskunst« im Japanischen

Wir waren von der Irritation ausgegangen, dal} es in der japanischen Sprache offenbar keinen
Begriff gibt, der als Aquivalent fiir unseren Begriff der »Lebenskunst« gelten kann, und ich
habe auch schon darauf hingewiesen, dall die Abwesenheit eines solchen umfassenden Be-
griffs nicht unbedingt bedeutet, daB Fragen und Erfahrungen, die wir als Aspekte der
»Lebenskunst« ansprechen wiirden, in Japan keine Rolle spielten. Es ist vielmehr davon
auszugehen, daB diese Erfahrungen im Kontext unterschiedlicher Kiinste und Ubungswege
reichhaltig entwickelt und durchaus auch mehr oder weniger explizit reflektiert wurden — nur
nicht in jenem vereinheitlichenden Zusammenhang, den der Begriff einer »Lebenskunst« uns
nahelegen mag.

Wenn wir das Gespriach tliber Fragen der Lebenskunst mit japanischen Gespréachspartnern auf-
nehmen wollen — nicht zuletzt in der Absicht, von ihnen etwas zu lernen, was fiir die Weiter-
entwicklung unseres eigenen Verstdndnisses der Schwierigkeiten und Moglichkeiten einer
Lebenskunst relevant werde konnte —, bleibt uns nichts iibrig, als versuchsweise auf die Aus-
driicke zuriickzugreifen, die es in der japanischen Sprache fiir »Leben« und fiir »Kunst« bzw.
fiir die unterschiedlichen Kiinste und Geschicklichkeiten gibt, und zu sehen, ob sich aus ihnen
nicht ein das Denken unserer Gesprachspartners hoffentlich in eine entsprechende Richtung
fiihrendes Kompositum bilden 146t. Wie weit es tragen und wohin uns das ggf. fiilhren mag,
148t sich prinzipiell nicht antizipieren; es muf sich im Fortgang des interkulturellen Gesprichs
erweisen. Zundchst sehen wir uns beim Versuch, einen hoffentlich ergiebigen Anfang zu
finden, vor die Wahl aus einem reichen Spektrum von potentiell in Frage kommenden

Begriffen sowohl fiir das »Leben« als auch fiir die »Kunst« gestellt.

Ich habe eine kleine Ubersicht iiber verschiedene Ubersetzungsmdglichkeiten vorbereitet, die
alle nicht recht passen, jeweils ihre Vor- und Nachteile haben. Hier ist nicht der Ort, diese

Ubersetzungsméglichkeiten im einzelnen zu diskutieren; das tue ich an anderer Stelle.”

3 Vgl. meinen ausfiihrlicheren Aufsatz »Schwierigkeiten beim Ubersetzen der Philosophie der Lebenskunst ins
Japanische«, in: Schmiicker / Heubel (Hgg.), Dimensionen der Selbstkultivierung (Anm. 31; im Ersch.), sowie
den bereits zitierten Text in japanischer Sprache, »Sei no gihdo« to wa dono yona giho ka? [Was fiir eine Kunst
ist die »Lebenskunst«?] (Anm. 9.).



E. Ortland: Schwierigkeiten, den Begriff »Lebenskunst« ins Japanische zu iibersetzen

Ubersicht: Ansatzpunkte fiir Uber setzungen von , L ebenskunst* ins Japanische

A

sei L eben, lebendig; geboren, frisch, roh, rein
£ExD ikiru leben, lebendig sein; sein Leben verbringen; zur Entfaltung kommen
X BIE ikirumichi Lebensweise (Weg des Lebens)
Wi ikikata Lebensweise, Lebensform
w& 5 ikiru leben, lebendig sein; sein Leben verbringen; zur Entfaltung kommen
TR seikatsu Leben, Alltagsleben, Existenz, Dasein; Lebensunterhalt
E=i} seimei Leben, Leib und Leben, Existenz; Seele, wichtigster Teil
KA shosei Lebensfiihrung, Lebensbewéltigung
AL shosei Lebensfiihrung, Lebensbewiltigung (»In-der-Welt-sein«)
R yosei auf die Gesundheit achten, sich schonen
i chin. yangsheng »das Leben nihren«, Selbstkultivierung
f/ﬁ jutsu Kunst, Kunstfertigkeit, Kénnen, Technik, Mittel, Zauberei
it sube Weg, Methode, Mittel, Verfahren, Zauberei, Magie
% gel Kunst, Kunstfertigkeit, Performance, Kunststiickchen, Tricks
E=X1i) geijutsu Kunst, schone Kiinste, Technik, Kiinste und Wissenschaftem
Kbt bijutsu Schone Kunst (bes. f. d. bildenden Kiinste)
Fllfhr kenjutsu  Fechten (»Kunst des Schwertes«)
TG jajutsu Jiu Jitsu (»sanfte« bzw. »nachgiebige Kunst«)
e no Konnen, Kunstfertigkeit, Talent (bes. f. Schauspielkunst, No-Theater)
Z=HE  geino Auffiihrungskiinste (N6, Kydgen, Kabuki, Bunraku)
B michi Weg, Ubungsweg (chin. dao)
St geido Kunstweg, Kiinste, Kunstfertigkeiten
Kl sado Teeweg (Ubungsweg der Teezeremonie)
EE  shodo Schreibweg (Kalligraphie)
1t kado Blumenweg (Ikebana)
Ewi:] budo Kampfkunst (»Weg des Kriegers«)
RIE  kendo Fechten (»Schwertweg«)
iE kyiido Kunst des Bogenschieflens
B jido Judo (der »sanfte Weg«)
E5d waza Technik, K unstfertigkeit
= gigei Kunst, Handwerk, Kunsthandwerk (bes. f. die Kunst des Kabuki-Schauspiels)
ety gijutsu Kunst, Handwerk, Kunstfertigkeit, Technik, Ingenieurskunst
ik giho Technik
X DI ikirusube Lebenstiichtigkeit
XD LD ikirukoto no waza Kunstfertigkeit in Sachen des Lebens
EL S sei no giho Lebenskunst (Lebensmeisterung, Technik des Lebens)
AETE DAl seikatsu no gijutsu Lebenskunst (Lebensfiihrungstechnik)
AETETT seikatsujutsu Lebenskunst (Lebensfiihrungskompetenz)
AETEE seikatsuho Lebenskunst (Gesetz des Lebens)
AETE D IR seikatsu no chie Lebensweisheit
QLA T shoseijutsu Lebenskunst (Kunst des In-der-Welt-seins, Lebenskdnnerschaft)
pan iy shoseijutsu Lebenskunst (Kunst des In-der-Welt-seins, Lebenskdnnerschaft)
HZALT 295 yonishosurusube Lebenskunst, Lebensweisheit, Lebensklugheit
VARRES shoseiho Lebensweisheit (Gesetz des In-der-Welt-seins; Geheimnis des Erfolgs)
WK yileijutsu Lebenskunst, Weltgewandtheit (Kunst, oben zu schwimmen, auf

der Oberfldche zu spielen und nicht unterzugehen)



E. Ortland: Schwierigkeiten, den Begriff »Lebenskunst« ins Japanische zu iibersetzen 9

Auch wer kein Japanisch versteht, kann immerhin sehen, da3 unterschiedliche Zeichen, unter-
schiedliche Wortfelder zum Einsatz kommen. Die verschiedenen Lebensbegriffe (£ sei /
HRxD ikiru | TG seikatsu | WAt shosei /| N4 jinsei) weisen darauf hin, dal jeweils
unterschiedliche Aspekte oder Dimensionen dessen, was wir das »Leben« nennen, zum
Gegenstand einer mehr oder weniger kunstreichen Sorge gemacht werden kénnen.
Interessanter noch als das Spektrum der Lebensbegriffe erscheint das Spektrum der Begriffe
fiir die Kiinste und Fertigkeiten. Im Japanischen gibt es keinen einheitlichen Begriff fiir
»Kunst« in jenem umfassenden und freilich auch notorisch unklaren Sinn, wie wir ihn in den
europdischen Sprachen verwenden, in der Spur einer wechselvollen Begriffsgeschichte, in der
aus den alten Kunstbegriffen fechné bzw. ars etwas wurde, was mit dem alten Begriffskern
von Sachkompetenz und Know-how nicht mehr viel zu tun hat.** Der Begriff Z54if (geijutsu)
wurde im spiten 19. Jahrhundert eingefiihrt als Ubersetzungsbegriff fiir »Kunst« in jenem
eigenartigen Kollektivsingular, der unter dem &sthetischen Regime der modernen Kunst-
auffassung in Europa vor etwa 200 Jahren aufkam. Der Fokus des Begriffs liegt insbesondere
auf den werkschaffenden Kiinste (v.a. bildende Kiinste, Poesie bzw. Literatur).>> Neben die-
sen Begriffen, die immerhin in den Bereich verweisen, an den wir unter dem modernen
Kunstbegriff als erstes denken werden, spielen handwerkliche Fertigkeiten oder Geschicklich-
keiten im Japanischen eine gréere Rolle, dhnlich wie bei den alteuropdischen Begriffen der
ars bzw. techné. Hier spielt v.a. das Zeichen 17 (jutsu) eine wichtige Rolle, bemerkens-
werterweise auch noch im Bereich der modernen Kiinste wie schon fiir die traditionellen
Kampfkiinste und andere Tricks und Kniffe. Daneben gibt es im Japanischen auch eine
hochentwickelte Semantik von Ausdriicken fiir handwerkliches Konnen und Meisterschaft
wie etwa £ (waza).*® Aus diesem Feld stammt auch der Ausdruck # (giho) fiir » Technik«
— nicht etwa im Sinne technischer Apparate, sondern im Sinn der geilibten Geschicklichkeit
des Meisters in seinem Fach. Ein drittes, wiederum sehr reichhaltiges und fiir das Verstindnis
bestimmter Aspekte der Lebenskunst iiberaus ergiebiges Feld von Kunstbegriffen organisiert
sich um den beziehungsreichen Begriff oder die Dascinsmetapher des »Weges«: & (michi
bzw. do, v. chin. dao). So wird der Begriff =& (geidé) verwendet fiir die performativen
Kiinste bzw. Ubungswege, iiH (budd) als Begriff fiir die Kampfkiinste wie ®l5E (kendo)
oder Zzi8 judo.

¥ Vgl. Wiadistaw Tatarkiewicz, Geschichte der sechs Begriffe Kunst - Schonheit - Form - Kreativitit - Mimesis
- Asthetisches Erlebnis, Frankfurt a. M. 2003, bes. 29-110; Wolfgang Ullrich, Was war Kunst? Biographien
eines Begriffs, Frankfurt a. M. 2005.

3 Vgl. Giinter Seubold, Schein des Nichts. Begriff und Geist japanischer Kunst, Bonn *2007.

3% vgl. Kumiko Ikuta, The Role of »Craft Language« in Learning »Wazac, in: Al & Society (1990) 4:137-146.



E. Ortland: Schwierigkeiten, den Begriff »Lebenskunst« ins Japanische zu iibersetzen 10

5) Zusammenfassung

Das Spektrum der jeweils fiir unterschiedliche Aspekte des Lebenskunstbegriffs in Frage
kommenden japanischen Begriffe und Kompositionsmdglichkeiten konfrontiert uns mit
Fragen, die sich nicht stellen, solange man sein Lebenskunstverstindnis lediglich im Denk-
horizont der eigenen Sprache zu entwickeln versucht. So kann der Vergleich zwischen den
semantischen Ordnungen, in denen die in Betracht gezogenen Kunst- und Lebensbegriffe in
verschiedenen Sprachen jeweils ithre Bestimmung erfahren, philosophisch aufschlufireich
werden, nicht zuletzt, indem er uns auf fragwiirdige Selbstverstindlichkeiten der Tradition
aufmerksam macht, von der ausgehend wir unser Problemverstdndnis zunéchst entwickelt

hatten.



