Jens Rometsch Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung

Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen

Bedeutung

Jens Rometsch (Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitit Bonn)

Abstract: Im Mainstream traditioneller Erkenntnistheorien der Neuzeit kommt das erkennende Subjekt
tendenziell nur Uber seine epistemischen Titigkeiten in den Blick. Diese Abstraktion wird der
erkenntnistheoretischen Aufgabe, das Erkennen zu erkennen, nicht gerecht. Erfordert wire eine
Erkenntnistheorie, die auch die nicht-epistemischen Titigkeiten des Subjekts als integrale Komponente
jeder Erkenntnisrelation begreift.

1. Erkennen und Instanz des Erkennens.

Trotz zahlreicher und vielfiltiger Angriffe, gilt die Erkenntnistheorie zu Recht als
philosophische Koénigsdisziplin. Will man sie weiter betreiben, sollten diese Angriffe
Beriicksichtigung finden. ' Dabei wird die Frage, was ,erkennen eigentlich heif3t, eine
unvermeidliche Rolle spielen mussen. Versuche, auf diese Frage zu antworten, kénnen
unterschiedlich ausfallen. Ganz gleich wie man ansetzt, wird es auf jeden Fall auch darum
zu tun sein, bestimmte Tatigkeiten zu katalogisieren und zu organisieren — Tatigkeiten, die
in Isolation oder Zusammenwirkung prima vista das stattfinden lassen, was man
»erkennen® nennt. Diese Titigkeiten nenne ich im Folgenden epistemische Titigkeiten. Zu
thnen gehoren Titigkeiten wie: Empfinden, Fithlen, Anschauen, Wahrnehmen, Intuieren,
Vorstellen und natiirlich das Denken in Begriffen.

Wenn es um eine Theorie des Erkennens (und nicht etwa um eine Theorie des
Wissens) geht, ist die Untersuchung dieser Tatigkeiten ebenso unerlisslich wie die
Untersuchung sogenannter doxastischer oder kognitiver Einstellungen und Zustinde. In
einer bestimmten Hinsicht ist sie sogar vorrangig. Denn von ,,Zustinden® zu reden
empfiehlt sich meines Erachtens erst da, wo epistemische Titigkeiten in jenen
Behauptungen miinden, die unter dem Titel der Uberzeugung oder der Meinung (belief)
auf ihre Wahrheitsfihigkeit befragt werden und deshalb ein Fall von Wissen sein kénnen.

Solche Behauptungen mégen in der Tat auf quasi zustindliche Einsichten verweisen.

1 Man denke z.B. an Richard Rortys Versuch, Erkenntnistheorie fir endgtltig gescheitert und iberflissig
zu erkldren, der sich mit einem gewissen Recht auf Heidegger und Wittgenstein beruft (Vgl. Richard Rorty,
Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton 1979).



Jens Rometsch Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung

Behauptbare Einsichten missen jedoch erst gebilder werden. Und sie werden in der
kombinierten Ausiibung epistemischer Titigkeiten gebildet.

Alle epistemischen Titigkeiten lassen sich auf vielfache Weise konzipieren, ihre
Organisation untereinander ebenfalls. Damit epistemische Titigkeiten stattfinden, bedarf
es jedenfalls einer epistemischen Instanz. Ob der epistemischen Instanz Titigkeiten
widerfahren oder von ihr ausgefiihrt werden, ist dabei zunichst zweitrangig. Es mag
daher z.B. zunichst offen bleiben, ob und inwiefern wir ,, Autoren® unserer Gedanken
sind. Epistemische Tatigkeiten sind auf jeden Fall Vorkommnisse, die nur so stattfinden,
dass sie dabei fir jemanden stattfinden, dessen Titigkeiten sie sind. Das ldsst sich von
anderen Vorkommnissen (z.B. chemischen Reaktionen, Vulkanausbrichen oder
Wasserrohrbriichen) nicht behaupten: Diese Vorkommnisse finden auch statt, ohne dass
sie dabei fur jemanden stattfinden, dessen Tdtigkeiten sie sind. Epistemische Titigkeiten
sind hingegen fiir mindestens eine Instanz bemerkbar. Das hei3t noch nicht, dass jede
epistemische Tatigkeit immer reflektiert zu sein hitte, also als solche bemerkt werden
misste, um stattfinden zu kénnen. Ich kann durchaus sehen, was sich vor mir abspielt,
ohne dabei eigens auf den Umstand zu achten, dass ich es sehe. Aber wihrend ich sehe,
kann ich prinzipiell immer auf den Umstand aufmerksam werden, dass ich sche.
Epistemische Titigkeiten mussen zwar nicht als solche immer eigens bemerkt werden,
mussen aber bemerkbar bleiben (bemerkt werden koénnen), um stattzufinden.

An dieser grundsitzlichen Charakterisierung epistemischer Tatigkeiten kénnte eine
unvermeidliche ,,Zirkularitit™ problematisch scheinen. Schlief3lich ist auch ,,Bemerken*
eine epistemische Titigkeit: Was durch die Charakterisierung erst charakterisiert werden
soll, wird so bereits als Charakteristikum angeftihrt. Diese Schwierigkeit betrifft aber auch
andere grundsitzgliche Charakterisierungen. Sie ergibt sich daraus, dass epistemische
Titigkeiten immer im Kontext anderer epistemischer Titigkeiten stattfinden und daher
nur unter Verweis auf deren Stattfinden zu charakterisieren sind. Das gilt allerdings nicht
nur fir epistemische Titigkeiten, sondern auch fir andere Vorkommnisse. Auch
chemische Reaktionen finden nur im Milieu anderer chemischer Faktoren statt und sind
allein unter Verweis auf deren Stattfinden zu charakterisieren. Auch physische
Vorkommnisse  (wie  zB.  Wasserrohrbriiche)  finden  nur in  einem
Wirkungszusammenhang physikalischer Krifte statt und sind ohne dessen Einbeziechung
nicht beschreibbar. Und epistemische Titigkeiten finden eben nur so statt, dass sie beim
Stattfinden dank einer epistemischen Titigkeit fur eine epistemische Instanz sind. Weil
ihre Bemerklichkeit unverduBlerlich zu ihnen gehért, wird man sich, wenn man tber

epistemische Titigkeiten nachdenkt, auch mit dieser Instanz befassen miissen.



Jens Rometsch Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung

2. Gingige Beschrinkung der epistemischen Instanz auf epistemische
Titigkeiten als Grund fiir eine charakteristische Modellfallbeschrinkung

der Erkenntnistheorie

Gingige Erkenntnistheorien nehmen dabei die epistemische Instanz #zur als Instanz
epistemischer Titigkeiten in Betracht. Insofern es bei einer Erkenntnistheorie ums
»Erkennen® geht, scheint diese Beschrinkung wohlbegriindet. Es soll im Folgenden aber
dafiir argumentiert werden, dass sie es nicht ist. Die Vielzahl und Komplexitit der Fragen,
sowie der Reichtum philosophischer Theorien des Erkennens, die es im Detail zu
berticksichtigen gilte, erlauben der kleinen Textform nur eine vorldufige und skizzenhafte
Argumentation.2

Ein erster Hinweis darauf, dass die epistemische Instanz nicht nur als Instanz
epistemischer Titigkeiten verstanden werden kann, ergibt sich aus der Beobachtung, dass
eine solche Instanz aullerhalb von Erkenntnistheorien unbekannt ist. In alltiglicheren
Betrachtungen sind wir diejenigen, denen epistemische Titigkeiten zugeschrieben werden.
Unser Titigkeitsspektrum beschrinkt sich aber keinesfalls blo3 auf epistemische
Titigkeiten. Wir leben nicht als Zuschauer im Theater oder als Betrachter eines Films.
Wir sind mit der Welt auch anders als durch die Ausiibung epistemischer Titigkeiten
verbunden. Wenn also in Erkenntnistheorien nur von uns im Hinblick auf unsere
epistemischen Titigkeiten die Rede ist — wenn wir als Cogito, als mind, als Verstand oder
Vernunft, als Erkenntnissubjekt oder auch als Diskursteilnehmer rubriziert und auf die
Austibung der zu dieser Rubrik passenden Titigkeiten reduziert werden — dann wird
hiufig von unseren sonstigen Titigkeiten abstrahiert.

Das wire zu verschmerzen, wenn diese Abstraktion nicht auch jeweils einen
reduzierten Erkenntnisbegriff mit sich brichte. Bei genauerem Hinsehen geht es niamlich
in allen Erkenntnistheorien, denen die erkennende Instanz nur im Hinblick auf ihre
epistemischen Titigkeiten als untersuchungswiirdig gilt, gar nicht mehr um das Erkennen
tiberhaupt, also um das Erkennen jedweder Form und jedweden Inhalts; sondern es geht
spezifischer um das Erkennen von Dingen in der Welt und unser Erkennen dieses Erkennens. Die

Reduktion der erkennenden Instanz auf ihre epistemischen Titigkeiten fithrt also dazu,

2 Eine ausfiihrlichere Argumentation hitte unter anderem darzulegen ob und inwiefern neben den
Klassikern einer Theorie des FErkennens (Descartes, Locke, Hume, Kant) auch zeitgendssische
Erkenntnistheoretiker der hier kritisierten Modellfallbeschrinkung unterliegen.

3



Jens Rometsch Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung

dass Erkennen als Gegenstand der Erkenntnistheorie auf einen bestimmten Modellfall
von Erkennen reduziert wird.

Was in diesem Modellfall wegfillt, koinzidiert mit dem, wovon die Beschrinkung der
erkennenden Instanz auf epistemische Titigkeiten abstrahiert: Das eigene, nicht-
epistemische Tun kommt erkenntnistheoretisch weder als besonderer Bereich des

Erkennens noch als integrales Moment der erkennenden Instanz in Betracht.’

3. Die epistemische und erkennende Instanz als blo3e Instanz epistemischen

Tuns.

Die epistemische Instanz ist zz besten Fall auch erkennende Instanz, also dasjenige, was
erkennt. Als Instanz epistemischer Titigkeiten ist sie nicht ohne weiteres als erkennende
Instanz zu deklarieren — dazu misste erst geklirt werden, welche epistemischen
Titigkeiten zusammenstimmen missen, damit sich der epistemischen Instanz im
Horizont dessen, was dank epistemischer Titigkeiten unweigerlich fir sie ist, etwas a/s
etwas herausstellt. Um die Rolle der erkennenden Instanz spielen zu kénnen, missen der
epistemischen Instanz epistemische Titigkeiten zukommen. Diese zeichnen sich dadurch
aus, dass sie nicht stattfinden kénnen, ohne dabei fiir die epistemische Instanz sein zu
kénnen. Ich kann nicht fihlen, wahrnehmen oder denken, ohne dass sich mir dabei
auftun konnte, dass diese Tatigkeiten stattfinden. Das ist bei unserem nicht-epistemischen
Tun anders. Ich kann z.B. sehr wohl Koérperbewegungen ausfithren, ohne dabei von
ihrem Stattfinden etwas zu bemerken oder bemerken zu konnen. Descartes hielt
deswegen epistemische Tatigkeiten fir zweifelsfreier als nicht-epistemische Titigkeiten.
Der empirische Befund, wonach das Stattfinden unserer nicht-epistemischen Tatigkeiten
gelegentlich unabhingig davon sein kann, dass sie uns bemerklich werden kénnen, wird
bei Descartes in eine maximalskeptische Hypothese verwandelt. Diese Hypothese besagt,
dass nicht-epistemische Titigkeiten zzmer so stattfinden koénnten, dass wir sie nicht
bemerken. Damit scheint das Stattfinden der nicht-epistemischen Titigkeiten, die wir uns
zuschreiben, von unseren auf sie bezogenen epistemischen Titigkeiten so vollstindig

losgelést, dass den beiden Titigkeitsspektren keine gemeinsame Instanz mehr

3 Wenn hier von nicht-epistemischem Tuz, und nicht etwa vom Handeln die Rede ist, dann nicht dank einer
unsachlichen stilistischen Marotte. Denn zwischen Tun und Handeln gibt es einen sachlich
begrindbaren Unterschied. Nicht alles, was uns als epistemische oder sonstige Regsamkeit
zuzuschreiben ist, kann allein deshalb schon als erkenntnis- oder handlungsintentional bezeichnet
werden. Andere, weitere Problemfelder tun sich auf, wenn es darum geht, wie epistemische Titigkeiten
zur Bildung von Erkenntnisintentionalitidt beitragen, oder darum, wie das nicht-epistemische Tun mit
Handlungsintentionalitit zusammenhingt.



Jens Rometsch Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung

zuzukommen scheint: Wenn nicht-epistemische Titigkeiten immer so stattfinden kénnen,
dass wir sie nicht bemerken, dann ist das, was wir von ihnen bemerken zu konnen meinen
vielleicht illusorisch, dann finden sie vielleicht tiberhaupt nicht statt. Eine erkennende
Instanz, der epistemische Titigkeiten zukommen, lasst sich somit z.B. unter den Titeln 7es
cogitans oder mind von aller nicht-epistemischen Titigkeit qua Leiblichkeit isolieren.* Denn
unter Ansetzung dieser bekannten skeptischen Hypothese bliebe dann eben nur noch die
epistemische Instanz unter Beschrankung auf ihre epistemischen Titigkeiten als
erkenntnistheoretischer Ankerpunkt tbrig. Mit diesen Tiatigkeiten wire eine solche
Instanz bezogen auf eine ihr vollstindig duBerliche Welt. In dieser Welt konnen zwar
auch noch nicht-epistemische Titigkeiten meines Korpers bemerkt werden. Aber sie
stiinden zur epistemischen Instanz als solcher in keiner zntrinsischen Beziehung.

Wendet man diese erkenntnistheoretische Ausgangslage ins Alltagliche, erscheinen
einige ihrer Konsequenzen kontraintuitiv. Wenn alles auller meinen epistemischen
Titigkeiten in den Bereich dessen fillt, was nicht zu mir geh6rt (da ,,ich® ja, in der
beschriebenen Reduktion, ausschlieBlich epistemische Instanz sein soll, und sonst nichts),
dann gehoren z.B. meine in Bewegung befindlichen Hinde nicht zu mir. Auch mein sich
betitigender Stimmapparat, mit dem ich mir diesen Text laut vorlese oder meine Pupillen,
die dem Verlauf der Zeilen folgen, gehdren ebenso wenig zu wir, wie der sich bewegende
Zeiger der Wanduhr. Nun kann ich zwar vom Standpunkt einer auf epistemische
Titigkeiten beschrinkten Instanz immer noch gesonderte, vielleicht sogar privilegierte
Zuginge zum Bereich meiner Leiblichkeit reklamieren. Aber dennoch wire meine
Leiblichkeit in ihren nicht-epistemischen Titigkeiten trotz solcher Zuginge nichts, was
untrennbar zu mir als epistemischer Instanz gehorte. Selbst die immense Bedeutung der
epistemischen Zuginge, die sich zum Beispiel beim Sehen den nicht-epistemischen
Titigkeiten meines visuellen Apparats verdanken (z.B. den unwillkiirlichen Bewegungen
meiner Pupillen), erlaubt mir unter den genannten Voraussetzungen nicht, in den
Abldufen dieses Apparats etwas zu sehen, was fiir mich als epistemische und erkennende
Instanz integral wire. Als blole Organisationseinheit zusammenlaufender epistemischer

Titigkeiten geht mich alles das, was als Mensch mein Leben auszeichnet, nichts mehr an.

4 Vgl. dazu Verf. ,Descartes, Heidegger und die neuzeitliche Skepsis." In: Skeptigismus und Metaphysik.
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie Sonderband 28, hg. v. M. Gabriel. Betlin, 2012, S. 105-129.

5



Jens Rometsch Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung

4. Die epistemische Instanz als Instanz epistemischen und nicht-

epistemischen Tuns

Wenn wir bei unserer Modellierung der epistemischen Instanz diese darauf beschrinken,
lediglich Instanz epistemischer Titigkeiten zu sein, dann stoBen wir also auf
Konsequenzen, die man kontraintuitiv finden kann. Das muss noch nicht gegen die
Modellierung sprechen, obschon es storend bleibt. Wenn allerdings unser intuitiver
Verdacht durch gewichtige Unstimmigkeiten in der Modellierung gestiitzt wird, miisste
dies ein Anlass sein, sie zu revidieren.

Die intuitiv verddchtige Modellierung der auf epistemische Tatigkeiten
beschrinkten Instanz wird namlich auch fragwiirdig, wenn man sie im Hinblick auf zwei
miteinander verwandte Demarkationen betrachtet, die diese Instanz von dem trennen
sollen, was sie nicht ist: Von der Welt, die sie erkennen soll und von dem nicht-
epistemischen Tun, das wir uns zwar zuschreiben, dessen Zuschreibung aber fiir unser
Profil als epistemische Instanz keine Rolle spielen soll.

Im kritisierten Modell kommt die Welt nur als Korrelat epistemischer Tatigkeiten
in Betracht. Die Welt zeichnet sich somit fundamental durch ihre epistemische
Zuginglichkeit aus. Im Lichte dieser Auszeichnung wollen wir sie aber eigentlich gerade
nicht erkennen: Wir wollen die Welt schlieSlich erkennen, wie sie eben ist, also gerade
nicht nur unter dem erkenntnismodalen Gesichtspunkt ihrer Zuginglichkeit. So
verschwindet uns mit der Beschrinkung der epistemischen Instanz auf die Organisation
epistemischer Titigkeiten tendenziell die Welt in der Funktion des gingigsten Ideals
unserer Erkenntnisanstrengungen — niamlich als Horizont dessen, was der Fall wire, auch
wenn es nie erkannt wiirde. Das tendenzielle Verschwinden der so verstandenen Welt ist
ganz unausbleiblich, wenn eine erkennende Instanz auf epistemische Beztige beschrinkt
bleibt und somit ihr Verhaltnis zur Welt zur eines sein kann, dass sich tber epistemische
Beziige herstellt und damit die Welt nur noch als Adressat dieser Bezugnahmen in
Betracht kommen ldsst.

Das Verschwinden der Welt, die einfach nur ist, wie sie ist, wire also ein erstes
Indiz daftr, dass die Modellierung der epistemischen Instanz unter Beschrinkung auf
epistemische Tdtigkeiten dem zuwiderlduft, worum es beim gelingenden Erkennen fir
gewohnlich zu tun ist: Namlich die Welt einfach so zu erkennen, wie sie ist, ohne dabei
unseren epistemischen Zugriffsbedingungen Rechnung tragen zu miissen. Uns interessiert
nicht die Welt, insofern sie unseren epistemischen Titigkeiten zuginglich ist, sondern die

Welt, wie sie ist. Das vernunftkritische Eingestindnis, wir konnten es immer nur mit



Jens Rometsch Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung

ersterer zu tun haben, sollte uns nicht vergessen lassen, dass es uns um letztere zu tun
sein muss, wenn unser Erkennen gelingen soll. Spitestens hier kann man daran erinnern,
dass wir mit unserem nicht-epistemischen Tun, mit unserem Atmen, Stehen und Gehen
immer schon in der Welt sind, wie sie eben ist. Es gibt keinen vernunftkritisch zu
legitimierenden Grund fir die Annahme, dass neben der Erkennbarkeit der Welt auch ihr
Dasein (und damit unser Dasein in ihr) von unseren epistemischen Zugriffsbedingungen
abhingig sein konnte.’

Die Erkenntnis des nicht-epistemischen Tuns ist also erkenntnistheoretisch schon
deshalb interessant, weil sie erstens zur Erkenntnis unserer selbst geh6rt und weil damit
zweitens ein Teil unserer selbst auf besonders zugingliche Weise in der Welt stattfindet,
wie sie eben ist; und nicht blol in der Welt, sofern sie sich unseren
Erkenntnisbemithungen zuginglich erweist. Es mag, in einer genauer zu
charakterisierenden Weise, ebenfalls abhingig von epistemischen Zugriffsbedingungen
sein, was wir Uber unser Stehen und Gehen erkennen kdnnen. Aber es wiirde schon
reichen, dass die Erkenntnis des eigenen nicht-epistemischen Tuns in anderer Weise von
epistemischen Zugriffsbedingungen abhinge als die Erkenntnis von Dingen in der Welt
oder die Erkenntnis unseres FErkennens, um ihr als relevantem Sonderfall ein
herausgehobenes erkenntnistheoretisches Interesse zu verschaffen.

Entgegen dieses Interesses soll es fiir unser Profil als epistemische oder
erkennende Instanz nach dem gingigen Modell gerade keine Rolle spielen, dass uns als
Instanz auch anderes, nicht-epistemisches Tun zuzuschreiben ist: Insofern wir uns als
mind, Verstand oder Teilnehmer am Spiel des Gebens und Nehmens von Griinden
philosophisch erkunden, sei davon weitgehend oder vollstindig abzusehen. Eine solche
Modellierung verkennt, dass es fir einen gelingenden epistemischen Kontakt zwischen
der erkennenden Instanz und der zu erkennenden Welt auch erforderlich ist, dass die
erkennende Instanz zur Welt auch in anderer Weise zugehorig ist als nur durch den
erkenntnistheoretisch primirrelevanten, epistemischen Kontakt. Die Begrindung dafir
ist einfach: Wenn wir nicht in der Welt wéren, konnten wir sie nicht erkennen. Und in der Welt zu
sein kann, wenn das mit dieser These als ontologische Voraussetzung unserer
Erkenntisfahigkeit pritendierte Sein nicht hohl und abstrakt bleiben soll, doch nichts
anderes heilen, als dass wir als erkennende Instanzen auch in nicht-epistemischer
Tatigkeit mit ihr involviert sind. Jemand zu sein ist sicherlich nicht darauf zu beschrinken,

sich als erkennender Jemand zu erkennen. Jemand zu sein impliziert titige Verschrinkung

5 Dasein der Welt meint hier nur den Umstand, dass es die Welt gibt, und dass sie bestimmte Eigenschaften
hat (und andere nicht). Gleiches gilt fiir unser Dasein: Es gibt uns, und wir haben bestimmte
Eigenschaften (und andere nicht).



Jens Rometsch Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung

mit dem, was man nicht ist. Und wenn es Voraussetzung fiir unser Erkennen ist, als Jemand in
dieser Welt zu sein, dann ist die darin implizierte titige Verschrinkung mit der Welt aus
genuin erkenntnistheoretischem Interesse explizit zu machen. Das eigene, nicht-epistemische Tun
erweist sich damit als ein nicht hintergehbarer Voraussetzungskontext fir jede
Erkenntnistheorie: Wir missen in der Welt sein, um erkennen zu kénnen; in der Welt zu
sein heil3t, mit ihr titig verschrinkt zu sein; unser titiges Verschrinktsein mit der Welt,
fir dessen Beschrinkung auf epistemisches Tun es keinen guten Grund gibt, ist somit
eine zu integrierende Voraussetzungskomponente fiir epistemische Relationen und ihre
Theorie. Das eigene nicht-epistemische Tun und seine Erkenntnis geh6ren daher in eine
Erkenntnistheorie. Es hat, zugespitzt, erkenntnistheoretisch niemals nur um wind and
world zu gehen, sondern immer auch um mwindful agent and world oder wenigstens um mind,
body and world.

So haben wir jetzt bereits ein ganzes Panorama an Griinden dafir, die
Erkenntnisrelation zwischen erkennender Instanz und zu erkennender Welt nicht nur auf
eine erkenntnistheoretisch isolierbare epistemische Tatigkeit beschrinkt zu sehen. Ein
weiterer Grund ergibt sich aus den Schwierigkeiten, die eine solche Beschrinkung fiir die
Konzipierbarkeit der Erkenntnisrelation mit sich bringt. Die Welt (und mit ihr unser
cigenes Tun) kann bei solcher Beschrinkung nicht angemessen in ihrem
Voraussetzungscharakter fiir epistemische Relationen verstanden werden. Die gingige
erkenntnistheoretische Isolation von epistemischen Beziigen zwischen der erkennenden
Instanz und ihrer Welt suggeriert einen von anderen Bezugnahmen abtrennbaren
Rahmen fir epistemische Tatigkeiten. Einen solchen Rabmen gibt es nicht. Und es kann ihn
gar nicht geben, wenn Erkennen tberhaupt stattfinden kénnen soll. Denn eine isolierbare
Relation wire hinsichtlich der Beschaffenheit ihrer Relata und deren Bezogenheit nicht
qualifizierbar. Es konnte bei einer isolierten Relation von Geist (alias auf epistemische
Titigkeiten beschrinkter Instanz) und Welt also weder gesagt werden, was Geist, noch
was Welt, noch was ihre Relation eigentlich auszeichnet. Jede erkenntnistheoretisch-
arbeitshypothetische, skeptische, berkeleysche, solipsistische Suggestion einer isolierten
epistemischen Relation zwischen erkennender Instanz und zu erkennender Welt kann
diese Relation und ihre Relata nur qualifizieren, wenn sie dabei mit
Hintergrundkonstellationen operiert, die nicht in diese Relation fallen. Um z.B. zu einem
einfachen Verstindnis davon zu kommen, was epistemische Titigkeiten auszeichnet,
muss man untersuchen, wie sie sich von anderen Tatigkeiten unterscheiden. Eine
epistemische Relation ldsst sich also gerade nur dann gedanklich isolieren, wenn sie bei

ithrer Qualifizierung gerade nicht in Isolierung betrachtet wird. Es lasst sich gar nicht



Jens Rometsch Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung

sagen, was die epistemische Relation mit ihren Relata und das in ihr verwirklichte
Erkennen ist, wenn dabei suggeriert wird, diese Relation sei konzeptuell so zu isolieren,
dass man sich (z.B. unter den Titeln Cogito, brain in the vat oder auch logical space of reasons)
gleichsam vorstellen kénnte, es gibe auler ihr nichts anderes, zumindest nichts, was fiir
ihr selbstgentigsames Dasein konstitutiv wire. Ein Erkennen von dem erkannt werden
soll, was und wie es ist, muss daher in einem andersartigen, d.h. nicht-epistemischen
Kontext so stattfinden, dass es durch Abhebung von diesem Kontext qualifizierbar wird.
Deshalb kann Erkennen nicht in einem isolietbaren Rahmen stattfinden, wenn es so
stattfinden soll, dass es dabei auch erkannt werden kann. Und ein Etkennen, das wit nicht
erkennen kénnen, kann wohl kaum Gegenstand einer Erkenntnistheorie sein.

Auch die epistemische und erkennende Instanz ist daher nur qualifizierbar unter
Berticksichtigung des Umstands, dass sie sich nicht nur aufs Erkennen beschrinkt. Sie ist
auch Instanz eines nicht-epistemischen Tuns, das sich durch seine Weltverschrinkung als
Voraussetzungskontext fiir das Erkennen etabliert, der als solcher nicht epistemischer
Natur, aber fur die Entfaltung des Erkennens dennoch unerldsslich ist. Mit der
Erkenntnis des eigenen, nicht-epistemischen Tuns kann diese ontologische Grundierung
des Erkennens in die Relation von etrkennender Instanz und zu erkennender Welt
eingeholt werden, ohne dabei Erkenntnistheorie als eigenstindige Disziplin aufgeben zu
mussen.

Nicht-epistemische Titigkeiten konnen bei dieser Neuorientierung der
Erkenntnistheorie nicht mehr nur als erkenntnisdu3erlicher Voraussetzungskontext fiir
die Relation von epistemischer Instanz und epistemischen Tatigkeiten namhaft gemacht
werden. Thre Integralitit fir das Stattfinden epistemischer Tatigkeiten zeigt sich nun auch
als relevant fur das Zustandekommen von Wissensanspriichen durch epistemische
Bezugnahmen. Anders gesagt: Es mag Titigkeiten geben, die so stattfinden, dass sie uns
dabei unbemerklich bleiben koénnen und dennoch erkenntnisrelevant und (im
Zusammenspiel mit epistemischen Titigkeiten) tberzeugungsbildend sind. Epistemische
Titigkeiten sind solche, die nicht stattfinden, ohne dass wir sie dabei bemerken kénnten —
darin liegt ihre offensichtliche Bedeutung fiir unser Erkennen. Aber auch nicht-
epistemische Tatigkeiten, die stattfinden kénnen, ohne dass wir sie bemerken, kénnen

erkenntnisrelevant sein.



