
Jens Rometsch  Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung 

	
   1	
  

 

 

Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen 

Bedeutung 

 

Jens Rometsch (Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn) 

 

Abstract: Im Mainstream traditioneller Erkenntnistheorien der Neuzeit kommt das erkennende Subjekt 
tendenziell nur über seine epistemischen Tätigkeiten in den Blick. Diese Abstraktion wird der 
erkenntnistheoretischen Aufgabe, das Erkennen zu erkennen, nicht gerecht. Erfordert wäre eine 
Erkenntnistheorie, die auch die nicht-epistemischen Tätigkeiten des Subjekts als integrale Komponente 
jeder Erkenntnisrelation begreift. 
 

 

1. Erkennen und Instanz des Erkennens. 

 

Trotz zahlreicher und vielfältiger Angriffe, gilt die Erkenntnistheorie zu Recht als 

philosophische Königsdisziplin. Will man sie weiter betreiben, sollten diese Angriffe 

Berücksichtigung finden. 1 Dabei wird die Frage, was „erkennen“ eigentlich heißt, eine 

unvermeidliche Rolle spielen müssen. Versuche, auf diese Frage zu antworten, können 

unterschiedlich ausfallen. Ganz gleich wie man ansetzt, wird es auf jeden Fall auch darum 

zu tun sein, bestimmte Tätigkeiten zu katalogisieren und zu organisieren – Tätigkeiten, die 

in Isolation oder Zusammenwirkung prima vista das stattfinden lassen, was man 

„erkennen“ nennt. Diese Tätigkeiten nenne ich im Folgenden epistemische Tätigkeiten. Zu 

ihnen gehören Tätigkeiten wie: Empfinden, Fühlen, Anschauen, Wahrnehmen, Intuieren, 

Vorstellen und natürlich das Denken in Begriffen.  

Wenn es um eine Theorie des Erkennens (und nicht etwa um eine Theorie des 

Wissens) geht, ist die Untersuchung dieser Tätigkeiten ebenso unerlässlich wie die 

Untersuchung sogenannter doxastischer oder kognitiver Einstellungen und Zustände. In 

einer bestimmten Hinsicht ist sie sogar vorrangig. Denn von „Zuständen“ zu reden 

empfiehlt sich meines Erachtens erst da, wo epistemische Tätigkeiten in jenen 

Behauptungen münden, die unter dem Titel der Überzeugung oder der Meinung (belief) 

auf ihre Wahrheitsfähigkeit befragt werden und deshalb ein Fall von Wissen sein können. 

Solche Behauptungen mögen in der Tat auf quasi zuständliche Einsichten verweisen. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Man denke z.B. an Richard Rortys Versuch, Erkenntnistheorie für endgültig gescheitert und überflüssig 
zu erklären, der sich mit einem gewissen Recht auf Heidegger und Wittgenstein beruft (Vgl. Richard Rorty, 
Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton 1979). 



Jens Rometsch  Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung 

	
   2	
  

Behauptbare Einsichten müssen jedoch erst gebildet werden. Und sie werden in der 

kombinierten Ausübung epistemischer Tätigkeiten gebildet.  

Alle epistemischen Tätigkeiten lassen sich auf vielfache Weise konzipieren, ihre 

Organisation untereinander ebenfalls. Damit epistemische Tätigkeiten stattfinden, bedarf 

es jedenfalls einer epistemischen Instanz. Ob der epistemischen Instanz Tätigkeiten 

widerfahren oder von ihr ausgeführt werden, ist dabei zunächst zweitrangig. Es mag 

daher z.B. zunächst offen bleiben, ob und inwiefern wir „Autoren“ unserer Gedanken 

sind. Epistemische Tätigkeiten sind auf jeden Fall Vorkommnisse, die nur so stattfinden, 

dass sie dabei für jemanden stattfinden, dessen Tätigkeiten sie sind. Das lässt sich von 

anderen Vorkommnissen (z.B. chemischen Reaktionen, Vulkanausbrüchen oder 

Wasserrohrbrüchen) nicht behaupten: Diese Vorkommnisse finden auch statt, ohne dass 

sie dabei für jemanden stattfinden, dessen Tätigkeiten sie sind. Epistemische Tätigkeiten 

sind hingegen für mindestens eine Instanz bemerkbar. Das heißt noch nicht, dass jede 

epistemische Tätigkeit immer reflektiert zu sein hätte, also als solche bemerkt werden 

müsste, um stattfinden zu können. Ich kann durchaus sehen, was sich vor mir abspielt, 

ohne dabei eigens auf den Umstand zu achten, dass ich es sehe. Aber während ich sehe, 

kann ich prinzipiell immer auf den Umstand aufmerksam werden, dass ich sehe. 

Epistemische Tätigkeiten müssen zwar nicht als solche immer eigens bemerkt werden, 

müssen aber bemerkbar bleiben (bemerkt werden können), um stattzufinden.  

An dieser grundsätzlichen Charakterisierung epistemischer Tätigkeiten könnte eine 

unvermeidliche „Zirkularität“ problematisch scheinen. Schließlich ist auch „Bemerken“ 

eine epistemische Tätigkeit: Was durch die Charakterisierung erst charakterisiert werden 

soll, wird so bereits als Charakteristikum angeführt. Diese Schwierigkeit betrifft aber auch 

andere grundsätzliche Charakterisierungen. Sie ergibt sich daraus, dass epistemische 

Tätigkeiten immer im Kontext anderer epistemischer Tätigkeiten stattfinden und daher 

nur unter Verweis auf deren Stattfinden zu charakterisieren sind. Das gilt allerdings nicht 

nur für epistemische Tätigkeiten, sondern auch für andere Vorkommnisse. Auch 

chemische Reaktionen finden nur im Milieu anderer chemischer Faktoren statt und sind 

allein unter Verweis auf deren Stattfinden zu charakterisieren. Auch physische 

Vorkommnisse (wie z.B. Wasserrohrbrüche) finden nur in einem 

Wirkungszusammenhang physikalischer Kräfte statt und sind ohne dessen Einbeziehung 

nicht beschreibbar. Und epistemische Tätigkeiten finden eben nur so statt, dass sie beim 

Stattfinden dank einer epistemischen Tätigkeit für eine epistemische Instanz sind. Weil 

ihre Bemerklichkeit unveräußerlich zu ihnen gehört, wird man sich, wenn man über 

epistemische Tätigkeiten nachdenkt, auch mit dieser Instanz befassen müssen. 



Jens Rometsch  Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung 

	
   3	
  

 

 

2. Gängige Beschränkung der epistemischen Instanz auf epistemische 

Tätigkeiten als Grund für eine charakteristische Modellfallbeschränkung 

der Erkenntnistheorie 

 

Gängige Erkenntnistheorien nehmen dabei die epistemische Instanz nur als Instanz 

epistemischer Tätigkeiten in Betracht. Insofern es bei einer Erkenntnistheorie ums 

„Erkennen“ geht, scheint diese Beschränkung wohlbegründet. Es soll im Folgenden aber 

dafür argumentiert werden, dass sie es nicht ist. Die Vielzahl und Komplexität der Fragen, 

sowie der Reichtum philosophischer Theorien des Erkennens, die es im Detail zu 

berücksichtigen gälte, erlauben der kleinen Textform nur eine vorläufige und skizzenhafte 

Argumentation.2 

Ein erster Hinweis darauf, dass die epistemische Instanz nicht nur als Instanz 

epistemischer Tätigkeiten verstanden werden kann, ergibt sich aus der Beobachtung, dass 

eine solche Instanz außerhalb von Erkenntnistheorien unbekannt ist. In alltäglicheren 

Betrachtungen sind wir diejenigen, denen epistemische Tätigkeiten zugeschrieben werden. 

Unser Tätigkeitsspektrum beschränkt sich aber keinesfalls bloß auf epistemische 

Tätigkeiten. Wir leben nicht als Zuschauer im Theater oder als Betrachter eines Films. 

Wir sind mit der Welt auch anders als durch die Ausübung epistemischer Tätigkeiten 

verbunden. Wenn also in Erkenntnistheorien nur von uns im Hinblick auf unsere 

epistemischen Tätigkeiten die Rede ist – wenn wir als Cogito, als mind, als Verstand oder 

Vernunft, als Erkenntnissubjekt oder auch als Diskursteilnehmer rubriziert und auf die 

Ausübung der zu dieser Rubrik passenden Tätigkeiten reduziert werden – dann wird 

häufig von unseren sonstigen Tätigkeiten abstrahiert.  

Das wäre zu verschmerzen, wenn diese Abstraktion nicht auch jeweils einen 

reduzierten Erkenntnisbegriff mit sich brächte. Bei genauerem Hinsehen geht es nämlich 

in allen Erkenntnistheorien, denen die erkennende Instanz nur im Hinblick auf ihre 

epistemischen Tätigkeiten als untersuchungswürdig gilt, gar nicht mehr um das Erkennen 

überhaupt, also um das Erkennen jedweder Form und jedweden Inhalts; sondern es geht 

spezifischer um das Erkennen von Dingen in der Welt und unser Erkennen dieses Erkennens. Die 

Reduktion der erkennenden Instanz auf ihre epistemischen Tätigkeiten führt also dazu, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Eine ausführlichere Argumentation hätte unter anderem darzulegen ob und inwiefern neben den 

Klassikern einer Theorie des Erkennens (Descartes, Locke, Hume, Kant) auch zeitgenössische 
Erkenntnistheoretiker der hier kritisierten Modellfallbeschränkung unterliegen. 



Jens Rometsch  Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung 

	
   4	
  

dass Erkennen als Gegenstand der Erkenntnistheorie auf einen bestimmten Modellfall 

von Erkennen reduziert wird.  

Was in diesem Modellfall wegfällt, koinzidiert mit dem, wovon die Beschränkung der 

erkennenden Instanz auf epistemische Tätigkeiten abstrahiert: Das eigene, nicht-

epistemische Tun kommt erkenntnistheoretisch weder als besonderer Bereich des 

Erkennens noch als integrales Moment der erkennenden Instanz in Betracht.3  

 

 

3. Die epistemische und erkennende Instanz als bloße Instanz epistemischen 

Tuns. 

 

Die epistemische Instanz ist im besten Fall auch erkennende Instanz, also dasjenige, was 

erkennt. Als Instanz epistemischer Tätigkeiten ist sie nicht ohne weiteres als erkennende 

Instanz zu deklarieren – dazu müsste erst geklärt werden, welche epistemischen 

Tätigkeiten zusammenstimmen müssen, damit sich der epistemischen Instanz im 

Horizont dessen, was dank epistemischer Tätigkeiten unweigerlich für sie ist, etwas als 

etwas herausstellt. Um die Rolle der erkennenden Instanz spielen zu können, müssen der 

epistemischen Instanz epistemische Tätigkeiten zukommen. Diese zeichnen sich dadurch 

aus, dass sie nicht stattfinden können, ohne dabei für die epistemische Instanz sein zu 

können. Ich kann nicht fühlen, wahrnehmen oder denken, ohne dass sich mir dabei 

auftun könnte, dass diese Tätigkeiten stattfinden. Das ist bei unserem nicht-epistemischen 

Tun anders. Ich kann z.B. sehr wohl Körperbewegungen ausführen, ohne dabei von 

ihrem Stattfinden etwas zu bemerken oder bemerken zu können. Descartes hielt 

deswegen epistemische Tätigkeiten für zweifelsfreier als nicht-epistemische Tätigkeiten. 

Der empirische Befund, wonach das Stattfinden unserer nicht-epistemischen Tätigkeiten 

gelegentlich unabhängig davon sein kann, dass sie uns bemerklich werden können, wird 

bei Descartes in eine maximalskeptische Hypothese verwandelt. Diese Hypothese besagt, 

dass nicht-epistemische Tätigkeiten immer so stattfinden könnten, dass wir sie nicht 

bemerken. Damit scheint das Stattfinden der nicht-epistemischen Tätigkeiten, die wir uns 

zuschreiben, von unseren auf sie bezogenen epistemischen Tätigkeiten so vollständig 

losgelöst, dass den beiden Tätigkeitsspektren keine gemeinsame Instanz mehr 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Wenn hier von nicht-epistemischem Tun, und nicht etwa vom Handeln die Rede ist, dann nicht dank einer 

unsachlichen stilistischen Marotte. Denn zwischen Tun und Handeln gibt es einen sachlich 
begründbaren Unterschied. Nicht alles, was uns als epistemische oder sonstige Regsamkeit 
zuzuschreiben ist, kann allein deshalb schon als erkenntnis- oder handlungsintentional bezeichnet 
werden. Andere, weitere Problemfelder tun sich auf, wenn es darum geht, wie epistemische Tätigkeiten 
zur Bildung von Erkenntnisintentionalität beitragen, oder darum, wie das nicht-epistemische Tun mit 
Handlungsintentionalität zusammenhängt. 



Jens Rometsch  Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung 

	
   5	
  

zuzukommen scheint: Wenn nicht-epistemische Tätigkeiten immer so stattfinden können, 

dass wir sie nicht bemerken, dann ist das, was wir von ihnen bemerken zu können meinen 

vielleicht illusorisch, dann finden sie vielleicht überhaupt nicht statt. Eine erkennende 

Instanz, der epistemische Tätigkeiten zukommen, lässt sich somit z.B. unter den Titeln res 

cogitans oder mind von aller nicht-epistemischen Tätigkeit qua Leiblichkeit isolieren.4 Denn 

unter Ansetzung dieser bekannten skeptischen Hypothese bliebe dann eben nur noch die 

epistemische Instanz unter Beschränkung auf ihre epistemischen Tätigkeiten als 

erkenntnistheoretischer Ankerpunkt übrig. Mit diesen Tätigkeiten wäre eine solche 

Instanz bezogen auf eine ihr vollständig äußerliche Welt. In dieser Welt können zwar 

auch noch nicht-epistemische Tätigkeiten meines Körpers bemerkt werden. Aber sie 

stünden zur epistemischen Instanz als solcher in keiner intrinsischen Beziehung.  

Wendet man diese erkenntnistheoretische Ausgangslage ins Alltägliche, erscheinen 

einige ihrer Konsequenzen kontraintuitiv. Wenn alles außer meinen epistemischen 

Tätigkeiten in den Bereich dessen fällt, was nicht zu mir gehört (da „ich“ ja, in der 

beschriebenen Reduktion, ausschließlich epistemische Instanz sein soll, und sonst nichts), 

dann gehören z.B. meine in Bewegung befindlichen Hände nicht zu mir. Auch mein sich 

betätigender Stimmapparat, mit dem ich mir diesen Text laut vorlese oder meine Pupillen, 

die dem Verlauf der Zeilen folgen, gehören ebenso wenig zu mir, wie der sich bewegende 

Zeiger der Wanduhr. Nun kann ich zwar vom Standpunkt einer auf epistemische 

Tätigkeiten beschränkten Instanz immer noch gesonderte, vielleicht sogar privilegierte 

Zugänge zum Bereich meiner Leiblichkeit reklamieren. Aber dennoch wäre meine 

Leiblichkeit in ihren nicht-epistemischen Tätigkeiten trotz solcher Zugänge nichts, was 

untrennbar zu mir als epistemischer Instanz gehörte. Selbst die immense Bedeutung der 

epistemischen Zugänge, die sich zum Beispiel beim Sehen den nicht-epistemischen 

Tätigkeiten meines visuellen Apparats verdanken (z.B. den unwillkürlichen Bewegungen 

meiner Pupillen), erlaubt mir unter den genannten Voraussetzungen nicht, in den 

Abläufen dieses Apparats etwas zu sehen, was für mich als epistemische und erkennende 

Instanz integral wäre. Als bloße Organisationseinheit zusammenlaufender epistemischer 

Tätigkeiten geht mich alles das, was als Mensch mein Leben auszeichnet, nichts mehr an. 

 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Vgl. dazu Verf. „Descartes, Heidegger und die neuzeitliche Skepsis." In: Skeptizismus und Metaphysik. 

Deutsche Zeitschrift für Philosophie Sonderband 28, hg. v. M. Gabriel. Berlin, 2012, S. 105-129. 



Jens Rometsch  Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung 

	
   6	
  

4. Die epistemische Instanz als Instanz epistemischen und nicht-

epistemischen Tuns 

 

 Wenn wir bei unserer Modellierung der epistemischen Instanz diese darauf beschränken, 

lediglich Instanz epistemischer Tätigkeiten zu sein, dann stoßen wir also auf 

Konsequenzen, die man kontraintuitiv finden kann. Das muss noch nicht gegen die 

Modellierung sprechen, obschon es störend bleibt. Wenn allerdings unser intuitiver 

Verdacht durch gewichtige Unstimmigkeiten in der Modellierung gestützt wird, müsste 

dies ein Anlass sein, sie zu revidieren.  

Die intuitiv verdächtige Modellierung der auf epistemische Tätigkeiten 

beschränkten Instanz wird nämlich auch fragwürdig, wenn man sie im Hinblick auf zwei 

miteinander verwandte Demarkationen betrachtet, die diese Instanz von dem trennen 

sollen, was sie nicht ist: Von der Welt, die sie erkennen soll und von dem nicht-

epistemischen Tun, das wir uns zwar zuschreiben, dessen Zuschreibung aber für unser 

Profil als epistemische Instanz keine Rolle spielen soll.  

Im kritisierten Modell kommt die Welt nur als Korrelat epistemischer Tätigkeiten 

in Betracht. Die Welt zeichnet sich somit fundamental durch ihre epistemische 

Zugänglichkeit aus. Im Lichte dieser Auszeichnung wollen wir sie aber eigentlich gerade 

nicht erkennen: Wir wollen die Welt schließlich erkennen, wie sie eben ist, also gerade 

nicht nur unter dem erkenntnismodalen Gesichtspunkt ihrer Zugänglichkeit. So 

verschwindet uns mit der Beschränkung der epistemischen Instanz auf die Organisation 

epistemischer Tätigkeiten tendenziell die Welt in der Funktion des gängigsten Ideals 

unserer Erkenntnisanstrengungen – nämlich als Horizont dessen, was der Fall wäre, auch 

wenn es nie erkannt würde. Das tendenzielle Verschwinden der so verstandenen Welt ist 

ganz unausbleiblich, wenn eine erkennende Instanz auf epistemische Bezüge beschränkt 

bleibt und somit ihr Verhältnis zur Welt nur eines sein kann, dass sich über epistemische 

Bezüge herstellt und damit die Welt nur noch als Adressat dieser Bezugnahmen in 

Betracht kommen lässt.  

Das Verschwinden der Welt, die einfach nur ist, wie sie ist, wäre also ein erstes 

Indiz dafür, dass die Modellierung der epistemischen Instanz unter Beschränkung auf 

epistemische Tätigkeiten dem zuwiderläuft, worum es beim gelingenden Erkennen für 

gewöhnlich zu tun ist: Nämlich die Welt einfach so zu erkennen, wie sie ist, ohne dabei 

unseren epistemischen Zugriffsbedingungen Rechnung tragen zu müssen. Uns interessiert 

nicht die Welt, insofern sie unseren epistemischen Tätigkeiten zugänglich ist, sondern die 

Welt, wie sie ist. Das vernunftkritische Eingeständnis, wir könnten es immer nur mit 



Jens Rometsch  Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung 

	
   7	
  

ersterer zu tun haben, sollte uns nicht vergessen lassen, dass es uns um letztere zu tun 

sein muss, wenn unser Erkennen gelingen soll. Spätestens hier kann man daran erinnern, 

dass wir mit unserem nicht-epistemischen Tun, mit unserem Atmen, Stehen und Gehen 

immer schon in der Welt sind, wie sie eben ist. Es gibt keinen vernunftkritisch zu 

legitimierenden Grund für die Annahme, dass neben der Erkennbarkeit der Welt auch ihr 

Dasein (und damit unser Dasein in ihr) von unseren epistemischen Zugriffsbedingungen 

abhängig sein könnte.5  

Die Erkenntnis des nicht-epistemischen Tuns ist also erkenntnistheoretisch schon 

deshalb interessant, weil sie erstens zur Erkenntnis unserer selbst gehört und weil damit 

zweitens ein Teil unserer selbst auf besonders zugängliche Weise in der Welt stattfindet, 

wie sie eben ist, und nicht bloß in der Welt, sofern sie sich unseren 

Erkenntnisbemühungen zugänglich erweist. Es mag, in einer genauer zu 

charakterisierenden Weise, ebenfalls abhängig von epistemischen Zugriffsbedingungen 

sein, was wir über unser Stehen und Gehen erkennen können. Aber es würde schon 

reichen, dass die Erkenntnis des eigenen nicht-epistemischen Tuns in anderer Weise von 

epistemischen Zugriffsbedingungen abhinge als die Erkenntnis von Dingen in der Welt 

oder die Erkenntnis unseres Erkennens, um ihr als relevantem Sonderfall ein 

herausgehobenes erkenntnistheoretisches Interesse zu verschaffen. 

Entgegen dieses Interesses soll es für unser Profil als epistemische oder 

erkennende Instanz nach dem gängigen Modell gerade keine Rolle spielen, dass uns als 

Instanz auch anderes, nicht-epistemisches Tun zuzuschreiben ist: Insofern wir uns als 

mind, Verstand oder Teilnehmer am Spiel des Gebens und Nehmens von Gründen 

philosophisch erkunden, sei davon weitgehend oder vollständig abzusehen. Eine solche 

Modellierung verkennt, dass es für einen gelingenden epistemischen Kontakt zwischen 

der erkennenden Instanz und der zu erkennenden Welt auch erforderlich ist, dass die 

erkennende Instanz zur Welt auch in anderer Weise zugehörig ist als nur durch den 

erkenntnistheoretisch primärrelevanten, epistemischen Kontakt. Die Begründung dafür 

ist einfach: Wenn wir nicht in der Welt wären, könnten wir sie nicht erkennen. Und in der Welt zu 

sein kann, wenn das mit dieser These als ontologische Voraussetzung unserer 

Erkenntisfähigkeit prätendierte Sein nicht hohl und abstrakt bleiben soll, doch nichts 

anderes heißen, als dass wir als erkennende Instanzen auch in nicht-epistemischer 

Tätigkeit mit ihr involviert sind. Jemand zu sein ist sicherlich nicht darauf zu beschränken, 

sich als erkennender Jemand zu erkennen. Jemand zu sein impliziert tätige Verschränkung 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Dasein der Welt meint hier nur den Umstand, dass es die Welt gibt, und dass sie bestimmte Eigenschaften 

hat (und andere nicht). Gleiches gilt für unser Dasein: Es gibt uns, und wir haben bestimmte 
Eigenschaften (und andere nicht). 



Jens Rometsch  Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung 

	
   8	
  

mit dem, was man nicht ist. Und wenn es Voraussetzung für unser Erkennen ist, als Jemand in 

dieser Welt zu sein, dann ist die darin implizierte tätige Verschränkung mit der Welt aus 

genuin erkenntnistheoretischem Interesse explizit zu machen. Das eigene, nicht-epistemische Tun 

erweist sich damit als ein nicht hintergehbarer Voraussetzungskontext für jede 

Erkenntnistheorie: Wir müssen in der Welt sein, um erkennen zu können; in der Welt zu 

sein heißt, mit ihr tätig verschränkt zu sein; unser tätiges Verschränktsein mit der Welt, 

für dessen Beschränkung auf epistemisches Tun es keinen guten Grund gibt, ist somit 

eine zu integrierende Voraussetzungskomponente für epistemische Relationen und ihre 

Theorie. Das eigene nicht-epistemische Tun und seine Erkenntnis gehören daher in eine 

Erkenntnistheorie. Es hat, zugespitzt, erkenntnistheoretisch niemals nur um mind and 

world zu gehen, sondern immer auch um mindful agent and world oder wenigstens um mind, 

body and world.  

So haben wir jetzt bereits ein ganzes Panorama an Gründen dafür, die 

Erkenntnisrelation zwischen erkennender Instanz und zu erkennender Welt nicht nur auf 

eine erkenntnistheoretisch isolierbare epistemische Tätigkeit beschränkt zu sehen. Ein 

weiterer Grund ergibt sich aus den Schwierigkeiten, die eine solche Beschränkung für die 

Konzipierbarkeit der Erkenntnisrelation mit sich bringt. Die Welt (und mit ihr unser 

eigenes Tun) kann bei solcher Beschränkung nicht angemessen in ihrem 

Voraussetzungscharakter für epistemische Relationen verstanden werden. Die gängige 

erkenntnistheoretische Isolation von epistemischen Bezügen zwischen der erkennenden 

Instanz und ihrer Welt suggeriert einen von anderen Bezugnahmen abtrennbaren 

Rahmen für epistemische Tätigkeiten. Einen solchen Rahmen gibt es nicht. Und es kann ihn 

gar nicht geben, wenn Erkennen überhaupt stattfinden können soll. Denn eine isolierbare 

Relation wäre hinsichtlich der Beschaffenheit ihrer Relata und deren Bezogenheit nicht 

qualifizierbar. Es könnte bei einer isolierten Relation von Geist (alias auf epistemische 

Tätigkeiten beschränkter Instanz) und Welt also weder gesagt werden, was Geist, noch 

was Welt, noch was ihre Relation eigentlich auszeichnet. Jede erkenntnistheoretisch-

arbeitshypothetische, skeptische, berkeleysche, solipsistische Suggestion einer isolierten 

epistemischen Relation zwischen erkennender Instanz und zu erkennender Welt kann 

diese Relation und ihre Relata nur qualifizieren, wenn sie dabei mit 

Hintergrundkonstellationen operiert, die nicht in diese Relation fallen. Um z.B. zu einem 

einfachen Verständnis davon zu kommen, was epistemische Tätigkeiten auszeichnet, 

muss man untersuchen, wie sie sich von anderen Tätigkeiten unterscheiden. Eine 

epistemische Relation lässt sich also gerade nur dann gedanklich isolieren, wenn sie bei 

ihrer Qualifizierung gerade nicht in Isolierung betrachtet wird. Es lässt sich gar nicht 



Jens Rometsch  Zur Erkenntnis des eigenen Tuns und ihrer erkenntnistheoretischen Bedeutung 

	
   9	
  

sagen, was die epistemische Relation mit ihren Relata und das in ihr verwirklichte 

Erkennen ist, wenn dabei suggeriert wird, diese Relation sei konzeptuell so zu isolieren, 

dass man sich (z.B. unter den Titeln Cogito, brain in the vat oder auch logical space of reasons) 

gleichsam vorstellen könnte, es gäbe außer ihr nichts anderes, zumindest nichts, was für 

ihr selbstgenügsames Dasein konstitutiv wäre. Ein Erkennen von dem erkannt werden 

soll, was und wie es ist, muss daher in einem andersartigen, d.h. nicht-epistemischen 

Kontext so stattfinden, dass es durch Abhebung von diesem Kontext qualifizierbar wird. 

Deshalb kann Erkennen nicht in einem isolierbaren Rahmen stattfinden, wenn es so 

stattfinden soll, dass es dabei auch erkannt werden kann. Und ein Erkennen, das wir nicht 

erkennen können, kann wohl kaum Gegenstand einer Erkenntnistheorie sein.  

Auch die epistemische und erkennende Instanz ist daher nur qualifizierbar unter 

Berücksichtigung des Umstands, dass sie sich nicht nur aufs Erkennen beschränkt. Sie ist 

auch Instanz eines nicht-epistemischen Tuns, das sich durch seine Weltverschränkung als 

Voraussetzungskontext für das Erkennen etabliert, der als solcher nicht epistemischer 

Natur, aber für die Entfaltung des Erkennens dennoch unerlässlich ist. Mit der 

Erkenntnis des eigenen, nicht-epistemischen Tuns kann diese ontologische Grundierung 

des Erkennens in die Relation von erkennender Instanz und zu erkennender Welt 

eingeholt werden, ohne dabei Erkenntnistheorie als eigenständige Disziplin aufgeben zu 

müssen.  

Nicht-epistemische Tätigkeiten können bei dieser Neuorientierung der 

Erkenntnistheorie nicht mehr nur als erkenntnisäußerlicher Voraussetzungskontext für 

die Relation von epistemischer Instanz und epistemischen Tätigkeiten namhaft gemacht 

werden. Ihre Integralität für das Stattfinden epistemischer Tätigkeiten zeigt sich nun auch 

als relevant für das Zustandekommen von Wissensansprüchen durch epistemische 

Bezugnahmen. Anders gesagt: Es mag Tätigkeiten geben, die so stattfinden, dass sie uns 

dabei unbemerklich bleiben können und dennoch erkenntnisrelevant und (im 

Zusammenspiel mit epistemischen Tätigkeiten) überzeugungsbildend sind. Epistemische 

Tätigkeiten sind solche, die nicht stattfinden, ohne dass wir sie dabei bemerken könnten – 

darin liegt ihre offensichtliche Bedeutung für unser Erkennen. Aber auch nicht-

epistemische Tätigkeiten, die stattfinden können, ohne dass wir sie bemerken, können 

erkenntnisrelevant sein.  

 


