
	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   1	
  

Status oder Wert? Zum Begriff der Menschenwürde 

von Eva Weber-Guskar, New York University/ Universität Göttingen 

 

Die Würde des Menschen wird seit Immanuel Kant klassisch als eine besondere Art von Wert 

erläutert, den Menschen haben. In aktuellen Diskussionen wird jedoch zunehmend vertreten, 

dass mit dem Begriff der Menschenwürde ein bestimmter Status bezeichnet wird, den 

Menschen haben. Das Verhältnis von beiden Erläuterungen wird dabei entweder als einander 

ausschließend betrachtet, oder es bleibt ungeklärt. In diesem Text will ich deutlich machen, 

warum und wie „Menschenwürde“ sowohl als Wert- als auch als Statusbegriff zu verstehen 

ist. Dies ist allerdings nur möglich, so die These, wenn dieser Status nicht im Sinne von 

hierarchischer Ranghöhe verstanden wird, sondern im Sinne eines egalitären Mitgliedstatus; 

und wenn man nicht von einem in jeder Hinsicht absoluten Wert ausgeht, sondern von einem 

auf bestimmte Weise bedingten.  

 

1. Menschenwürde als Wert 

 

Wie in der philosophischen kantischen Tradition ist es auch in der alltäglichen bzw. 

politischen oder rechtlichen Rede häufig üblich, Menschenwürde als einen Wert zu verstehen. 

Das Bundesverfassungsgericht etwa schreibt in seiner Begründung zum Urteil über das 

Luftsicherheitsgesetz, das dem Staat erlauben sollte, gekaperte Passagierflugzeuge 

abzuschießen, wenn damit mehr Menschen gerettet werden könnten:  

 
„Eine solche Behandlung missachtet die Betroffenen als Subjekte mit Würde [...]; indem über ihr Leben 
von Staats wegen einseitig verfügt wird, wird den [...] Flugzeuginsassen der Wert abgesprochen, der 
dem Menschen um seiner selbst willen zukommt.“1 

 

Darin klingen die Worte Immanuel Kants nach, aus seiner Grundlegung zur Metaphysik der 

Sitten2:  

 
„das aber, was die Bedingung ausmacht, unter der allein etwas Zweck an sich selbst sein kann, hat nicht 
bloß einen relativen Wert, d.i. einen Preis, sondern einen inneren Wert, d.i. Würde“.3 

 
Wobei erst mit dem folgenden Zitat klar wird, dass es sich um „Menschenwürde“ handelt:  

 
„Nun sage ich: der Mensch und überhaupt jedes vernünftige Wesen existiert als Zweck an sich selbst“.4 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Bundesverfassungsgericht, 1 BvR 357/05 vom 15.02.2006, Absatz-Nr. 124. 
2 Kant, Immanuel (1785): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hrsg. von Karl Vorländer. Berlin 1994. 
Seitenangaben nach AA 04. 
3	
  Kant (1785), S. 435. 



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   2	
  

 

Wer in dem Sinn von Menschenwürde spricht, sagt etwas wie: Jeder Mensch hat an sich einen 

besonderen Wert. Dieser Wert ist ein grundlegender Orientierungspunkt für moralisches 

Handeln. Eine Reihe von Kant-Interpreten betonen diese Idee als Kern des kantischen 

Verständnis von der Würde des Menschen via der unbedingten Gutseins des guten Willens.5   

 

2. Menschenwürde als Status 

 

Es gibt aber auch ein anderes Grundverständnis dessen, was Menschenwürde ist: Manche 

betonen, dass man mit dem Begriff nicht in erster Linie über einen Wert, sondern über einen 

Status spricht. Dieses Verständnis kommt, wie mir scheint, weniger explizit in der 

Alltagssprache vor. Man kann es aber zumindest implizit in Ausdrücken finden, wie: „Die 

Menschenwürde fordert, dass alle Menschen, Frauen wie Männer, gleich behandelt werden.“ 

Oder: „Die Menschenwürde selbst eines Mörders fordert, dass er nicht gefoltert wird und dass 

ihm ein ordentliches Gerichtsverfahren ermöglicht wird.“ Beide Sätze implizieren, dass 

Menschen einen Status haben, der eine spezielle Behandlung erfordert. Dieses Verständnis ist 

auch weniger prominent in der Tradition – nur bei den Anfängen der Verwendung des 

Würdebegriffs in der Antike hat es eine wichtige Rolle gespielt. „Dignitas“ meint da die 

Würde von Trägern besonderer öffentlicher Ämter bzw. von verantwortlichen und 

tugendhaften Männern (im öffentlichen Leben) – nicht jedoch wurde „Würde“ damals schon 

im Sinn von Würde aller Menschen verwendet.6 Doch in neueren philosophischen 

Erläuterungen des Menschenwürdebegriffs wird der Gedanke von Würde als Status immer 

häufiger betont. Wer sich auf Menschenwürde in dem Sinn beruft, sagt dann etwas wie: Jeder 

Mensch hat einen besonderen Status. Dieser Status verlangt direkt eine bestimmte 

Behandlung seiner Träger. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Kant (1785), S. 428.	
  
5 Siehe insbesondere: Korsgaard, Christine (1983): Two Distinctions in Goodness. Philosophical Review 92. S. 
169-195. „Kant uses the phrase „inneren Werth“, inner worth, to describe the special dignity of a morally good 
rational being“, S. 179; Schönecker, Dieter und Allen Wood (2003): Immanuel Kant: Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten. Ein einführender Kommentar. Paderborn. S. 142ff. Siehe auch (zitiert nach Sensen 
(2009)): Wood, Allen (1999): Kant’s Ethical Thought. Cambridge. S. 115. Paton, Herbert James (1947): The 
Categorical Imperative. London. S. 189; Löhrer, Guido (1995): Menschliche Würde. Freiburg. S. 33-44. 
6 Eine Ausnahme bildet Cicero, der als erster „dignitas“ für die Würde aller Menschen gebrauchte. Cicero, 
Marcus Tullius: De officiis/ Vom pflichtgemäßen Handeln. Lateinisch/ Deutsch. Übersetzt, kommentiert und 
herausgegeben von Heinz Gunermann. Stuttgart 1992. Buch III. 



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   3	
  

Im Folgenden stelle ich verschiedene Varianten der Idee von Menschenwürde als Status vor 

und diskutiere sie kritisch. Ich meine, es ist nicht sinnvoll, Menschenwürde nur als Status zu 

verstehen, wohl aber, sie als Wert und Status zu verstehen.  

 

2.1 Status als Ranghöhe 

 

Nach Jeremy Waldron ist der Begriff ausschließlich als Statusbegriff zu verstehen; 

Menschenwürde als Wert zu begreifen macht seiner Ansicht nach keinen Sinn und ist 

irreführend für die Anwendung des Begriffs.7 Für Waldron steht der Begriff der 

Menschenwürde für die Überzeugung, dass alle Menschen einen hohen Rang bekleiden, 

weshalb man sie auf bestimmte Weise behandeln muss.8 Er vergleicht diese 

Würdezuschreibung mit der Adelswürde in früheren Gesellschaften. Der Adel hatte einen 

höheren Rang inne als das Volk oder die Bürger, und dieser verbot einen bestimmten Umgang 

und gebot anderes: Man durfte Adelige, so Waldrons Beispiele, nicht beleidigen, nicht wegen 

Schulden einsperren und ähnliches. Im Laufe der Geschichte kam es mit Aufklärung und 

Demokratisierung dazu, dass solch ein hoher Rang nicht mehr nur der kleinen Gruppe des 

Adels vorbehalten wurde, sondern auf alle Menschen ausgedehnt wurde. Dieser Status wurde 

dann als Menschenwürde bezeichnet, so Waldron. Der Begriff verdankt sich danach also der 

historisch gewachsenen bzw. demokratisch errungenen Einsicht in die normative Gleichheit 

der Menschen. „Soziale Würde“ einer bestimmten Gruppe ist zur „Menschenwürde“ von allen 

geworden. So fasst Waldron zusammen: „Another term we could use is ’equality before the 

law’.“9  

Die hiermit vertretene Idee wurde verschiedentlich aufgenommen, etwa von Ralf 

Stoecker explizit in der Formulierung des „universellen Adels“ als Umschreibung für den 

Status, der mit dem Begriff der Menschenwürde zugeschrieben werde.10  

Problematisch an diesem Ansatz scheint mir jedoch mindestens Folgendes: Ein so 

verstandener Status-Begriff ist grundlegend verbunden mit Hierarchie. Und diese passt nicht 

zum Gleichheitsgedanken, der doch unmittelbar mit der Idee der Menschenwürde verbunden 

zu sein scheint. Zwar heißt es, alle Menschen sollten als gleich angesehen werden, insofern 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7	
  Waldron, Jeremy (2009): Dignity, Rank, and Rights: The 2009 Tanner Lectures at UC Berkeley. Public Law 
and Legal Theory Research Paper Series. New York. S. 17. „I have not doubt about the importance of the ideas 
[...]: […] value beyond price, the insistence that human persons are not to be traded off against each other. But, 
taken on its own, it has had a deplorable influence on philosophical discussions of dignity”.	
  
8 Waldron (2009), S.12ff. 
9 Waldron (2009), S. 57.	
  
10 Stoecker, Ralf (2010): Die Pflicht, dem Menschen seine Würde zu erhalten. Philosophie der Menschenrechte. 
4. S. 98-116. Hier S. 108. 



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   4	
  

sie alle auf die Ebene des Adels gehoben werden. Doch die Adelsmetapher ist in dem 

Zusammenhang nicht hilfreich, sondern widersinnig. Denn was bleibt übrig von der Idee des 

Adelsstatus, wenn es nicht mehr um Privilegien geht, die eine Gruppe über andere stellt? Von 

Adel zu sprechen macht keinen Sinn, wenn er sich nicht absetzt von einem Volk. 

Rangordnung kennt nun einmal grundsätzlich ein höher und tiefer. Insofern ist „universeller 

Adel“ ein Widerspruch in sich.  

Eine Möglichkeit, aus dem Ausdruck Sinn zu machen bestünde darin, den höheren 

Rang als höheren Rang der Spezies Mensch gegenüber einer anderen Spezies zu verstehen. 

Aber dann würde man nur von der Würde der Spezies Mensch sprechen, nicht von der Würde 

des einzelnen Menschen. Doch tatsächlich wird in konkreten moralischen Argumentationen 

Menschenwürde wenn, dann in der Regel als Würde eines Individuums verwendet, anders 

würden viele Argumente der angewandten Ethik nicht funktionieren. Wir brauchen also eine 

Erläuterung für die Würde des Individuums, nicht für die der Spezies.11 Das betrifft fast alle 

Beispiele, von Folter bis Präimplantationsdiagnostik. Nur in manch einem Argument in der 

Enhancement-Debatte kann es anders sein, wenn es um den Erhalt der Spezies Menschen 

geht. 

Man mag zur Verteidigung des Status-Ansatzes darauf erwidern, dass die Ranghöhe 

gar nicht so entscheidend sei, sondern entscheidend sei nur, dass alle einen gleichen Status 

hätten, der darin bestehe, bestimmte (gleiche) Rechte zu haben. Doch das halte ich nicht für 

überzeugend. Versteht man Menschenwürde nur als Status in dem Sinn, dass der Statusträger 

Rechte hat, so verliert der Begriff der Menschenwürde seinen eigenen normativen Gehalt. Er 

löst sich auf in den Inhalt der Rechte – naheliegenderweise der Menschenrechte. 

Es gibt freilich wiederum auch Versuche, die Rechte so weit zu präzisieren, bzw. auf 

eines zuzuspitzen, dass der Begriff der Menschenwürde als ein Rechtsstatusbegriff noch 

selbst in gewisser Hinsicht gehaltvoll bliebe. Das findet man etwa bei Peter Schaber, wenn er 

schreibt: „Einem Menschen Würde zuzusprechen, bedeutet demnach, ihm das moralische 

Recht zuzuerkennen, nicht erniedrigt zu werden.“12 Doch als Problem bei diesem Ansatz liegt 

nahe, dass man in einen Zirkel gerät. Wie anders soll Erniedrigung erklärt werden, als nicht 

doch auf eine Weise, bei der man auf den Begriff der Würde zurückgreift? 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
 11 Darüber herrscht weitgehende Einigkeit in der aktuellen Literatur. Einer der wenigen Autoren, die explizit für 
Menschenwürde im Spezies-Sinn argumentieren ist Kateb, George (2011): Human Dignity. Cambridge, Mass. 
12 Schaber, Peter (2003): Menschenwürde als Recht, nicht erniedrigt zu werden. In: Stoecker, Ralf: 
Menschenwürde – Annäherung an einen Begriff. Wien. S. 119-133. Hier S.122. In seinem jüngsten Buch setzt er 
sich mit seinem Ansatz außerdem ausdrücklich davon ab, Würde als Wert zu verstehen – hier ist er also auch mit 
Waldron auf einer Linie. „Es soll deutlich werden, dass man Würde nicht als Wert verstehen sollten, sondern als 
einen Anspruch, den man anderen gegenüber geltend machen kann“, Schaber (2010): Instrumentalisierung und 
Würde. Paderborn. S. 16. 



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   5	
  

Ich verfolge diese anderen Versuche hier nicht weiter. Wichtig ist mir nur 

festzuhalten, dass, wenn man eine substantielle Erläuterung von Menschenwürde bieten 

möchte, und diese mit der Idee des Status liefern möchte, dann muss sie dabei über die Idee 

eines reinen Rechtsstatus hinausgehen und in irgendeiner Weise näher spezifiziert werden. 

Waldron macht das mit dem Adelsvergleich – das aber ist nicht überzeugend. 

 

2.2. Status als Mitgliedsstatus 

 

Eine andere Weise Menschenwürde als Status genauer zu beschreiben, ist bei Rainer Forst13 

und Stephen Darwall14 zu finden. Nach Forst bezeichnet Menschenwürde auch „einen Status, 

der Menschen als Menschen, unabhängig von ihrer spezifischen Identität zukommt“15. Und er 

erläutert spezifischer:  

 
„Diese Würde zu erkennen und anzuerkennen bedeutet, jede Person (auch sich selbst) als Wesen mit 
einem Recht auf Rechtfertigung all jener Handlungen zu sehen, die es in moralisch relevanter Hinsicht 
betreffen – und zu sehen, dass jede moralische Person zu solcher Rechtfertigung verpflichtet ist“16.  

 

Ähnlich heißt es bei Darwall:  

 
„[Human] Dignity includes equal status in the moral community, understood as a cooperative of 
mutually accountable free and rational agents“17.  

 

Im Rahmen seiner Moralkonzeption, die grundlegend dadurch geprägt ist, was er den 

„Standpunkt der zweiten Person“ nennt, nennt Darwall die Würde von Personen auch kurz 

„shared basic second-personal authority“18.  

Der Kern von beiden Aussagen, bezogen auf die Statusfrage, scheint mir folgender zu 

sein: Menschenwürde zu besitzen bedeutet, den Status einer Person in einer Beziehung 

wechselseitiger Anerkennung zu haben; wobei diese Anerkennung darin besteht, zu 

akzeptieren, dass man dem anderen nur das antun kann, was man vor ihm rechtfertigen kann, 

so wie man es von ihm für sich selbst umgekehrt fordern kann.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Forst, Rainer (2005): Die Würde des Menschen und das Recht auf Rechtfertigung. Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie 53. S. 589-596. 
14 Darwall, Stephen (2006): The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accountability. Cambridge, 
Mass.   
15 Forst (2005), S. 590. 
16 Ebnd., S. 590. 
17 Darwall (2006), S. 244. 
18 Ebnd., S. 244.	
  



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   6	
  

Ein Verständnis von Status in dieser Art löst die oben genannten Probleme. Der 

Status-Gedanke wird nicht im Sinne eines „höheren Rangs“ ausgeführt, trotzdem aber über 

bloßes „Rechte haben“ hinaus spezifiziert, nämlich indem er im Sinne einer Mitgliedschaft in 

einer Gemeinschaft von Wesen erläutert wird; und zwar von Wesen, die genau in der Hinsicht 

gleich sind, die sie zu Mitgliedern einer Gemeinschaft macht, nämlich indem sie sich 

gegenseitig anerkennen. Damit ist von vornherein der Gedanke der Gleichheit wesentlich 

anstatt der von Ranghöhe. Und außerdem ist das einzelne Individuum in den Vordergrund 

gerückt. Es geht nicht um die Ranghöhe einer Spezies über eine andere, sondern um ein 

Verhältnis unter Individuen und den Status, den sie dabei haben.  

Also ist diese zweite Art, Menschenwürde als Status zu erläutern, in sich konsistent 

und geeigneter dafür den Begriff „Menschenwürde“ zu erklären, wie er in moralischen 

Diskussionen verwendet wird. Doch scheint mir der Begriff noch nicht ganz entfaltet, wenn er 

nur als Statusbezeichnung verstanden wird. Warum? Es geht um einen normativen Status. 

Wer von Menschenwürde als Status spricht, verlangt eine bestimmte Behandlung für die 

Träger dieses Status; er verlangt allgemein, dass Menschen geachtet oder respektiert werden 

und im Konkreten heißt das viel Verschiedenes: dass man sie schützt, nicht demütigt etc. 

Wenn man Menschenwürde verstehen will, will man diese Normativität verstehen. Man will 

wissen, warum Menschen diesen Status haben. Und um das zu erläutern, ist es naheliegend, 

auf einen bestimmten Wert zu verweisen.  

Ich zeige hier nicht, dass dieser normative Status ohne die Wertidee gar nicht 

verstanden und begründet werden kann. Was ich zeige, ist, dass es eine plausible Möglichkeit 

gibt, Menschenwürde sowohl als Status als auch als Wert zu verstehen. Da es sie gibt, ist sie 

anderen Erläuterungen vorzuziehen, denn so kann man beiden Verwendungsweisen des 

Begriffs, die ich oben angedeutet habe, gerecht werden.  

 

3. Menschenwürde als Status und Wert 

 

Was gibt es für Möglichkeiten, die Idee von Menschenwürde als Mitgliedstatus mit dem von 

Menschenwürde als einem Wert zu verbinden? Anders als Waldron schließen Darwall und 

Forst bei ihrer Erläuterung von Menschenwürde als Status nicht (explizit) aus, die Idee 

weiterhin auch als Wert zu erläutern. Deshalb zunächst noch mal ein Blick auf ihre Ansätze. 

Darwall nennt Menschenwürde nebenbei auch einen Wert. Allerdings hat das bei ihm 

keine Relevanz für die Begründung der mit der Menschenwürde gegebenen Normativität. 

Denn nach seiner Überlegung sind wir als rationale Wesen, die einander mit Forderungen der 



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   7	
  

moralischen Art begegnen, rational dazu „gezwungen“, dem anderen den Status 

zuzuschreiben, den man seine Würde nennt und ihn entsprechend zu behandeln. Es ist kein 

Bezug auf einen besonderen Wert nötig. Insofern kann man tatsächlich kritisieren, wie es 

Waldron tut, dass es ein „Rad [ist], das nichts dreht“19, wenn man Menschenwürde auf diese 

Weise nicht nur als Status-, sondern auch als Wertbezeichnung versteht. Letztlich geht es 

doch nur um den Status, es wird kein Wert zugrunde gelegt, sondern die Begründung läuft 

allein über das Verhältnis zwischen rationalen, interagierenden Wesen.   

Forst hingegen gesteht zu, dass es für das Funktionieren des Spiels der gegenseitigen 

Rechtfertigung grundsätzlich ein „spezifische[s] normative[s] Verständnis gemeinsamen 

‚Menschseins’“20 brauche, eines, mit dem man die Bedürftigkeit des Menschen für Gründe 

erkennt, billigt und berücksichtigt. Allerdings vermeidet er den Wertbegriff und bleibt so 

uninformativ, wenn man auf der Suche nach einem genaueren Verständnis in dieser Richtung 

ist.  

Forst und Darwall berücksichtigen also beide beim Ausbuchstabieren ihrer 

Menschenwürdekonzeption als Mitgliedstatus den Wertaspekt in keiner substantiellen oder 

informativen Weise. Wie kann man das doch tun? Wie kann man also die Statusidee 

zusammenzubringen mit dem verbreitetem Verständnis von Menschenwürde als „Wert“?  

 

3.1 Mitgliedstatus und absoluter Wert  

 

Als einen Vorschlag in dieser Richtung kann man einen neueren Aufsatz von Jürgen 

Habermas zu diesem Thema lesen.21 Er erläutert die Idee der Menschenwürde zunächst 

ähnlich genealogisch wie Waldron. Seiner Genealogie nach aber wurde die soziale Würde 

nicht nur verallgemeinert, sondern auch auf spezifische Weise individualisiert: Nämlich 

indem die Idee des absoluten Werts der Person dazukam.22  

 
„Zur kollektiven Verallgemeinerung musste erstens die Individualisierung hinzutreten. Es geht um den 
Wert des Einzelnen in den horizontalen Beziehungen zwischen den Menschen, nicht um die Stellung 
„des“ Menschen in der vertikalen Beziehung zu Gott oder zu untergeordneten Seinsstufen. Zweitens 
musste an die Stelle der relativen Höherwertigkeit der Menschheit und ihrer einzelnen Mitglieder der 
absolute Wert der Person treten [...]“.23 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19 Waldron (2009), S. 16. 
20 Forst (2005), S. 595. 
21 Habermas, Jürgen (2010): Das Konzept der Menschenwürde und die realistische Utopie der Menschenrechte. 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie 58. S. 343-357.  
22 Seine Kritik an Waldron ist ähnlich wie die hier oben geäußerte, nämlich, dass „keine semantische Brücke 
zum egalitären Sinn des modernen Begriffs“ geboten werde. Ebnd. S. 351.  
23 Habermas (2010), S. 351.	
  



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   8	
  

Die ersten beiden Schritte von Habermas’ Rekonstruktion sind gut nachzuvollziehen. Man 

kann darin eine Kombination der beiden Ideen von Status als Mitgliedschaft und als Wert 

sehen, wenn es heißt, es gehe um den „Wert des Einzelnen in den horizontalen Beziehungen 

zwischen den Menschen“. Der dritte Schritt jedoch ist problematisch. Verallgemeinerung 

scheint richtig, und auch Individualisierung; aber Individualisierung nicht auf diese Weise, 

nicht im Sinne eines absoluten Werts der Person. Warum nicht und was ist die Alternative? 

Bei Habermas’ Erläuterung spielt die Wertidee eine Begründungsrolle. Der normative 

Status, so kann man ihn verstehen, wird mit einer bestimmten Wertvorstellung begründet. 

Jede Person hat den besonderen Status der Mitgliedschaft in der moralischen Gemeinschaft, 

weil sie einen besonderen Wert hat, nämlich einen „absoluten Wert“. Das scheint zunächst 

eine sinnvolle Kombination der Ideen von Wert und Status unter dem Begriff der 

Menschenwürde. 

Doch problematisch daran ist mindestens zweierlei. Erstens ist die Idee eines 

absoluten Werts nicht hilfreich zur Begründung der spezifischen Art von Status, um die es bei 

Menschenwürde geht, nämlich Mitgliedstatus, denn: Was einen absoluten Wert hat, verdient 

einfach um seiner selbst geschützt und gefördert zu werden – egal von wem, egal in welcher 

Hinsicht, egal in welchem Verhältnis und mit welchen Pflichten verbunden. Was einen 

Mitgliedstatus hat, verdient hingegen eine besondere Behandlung im Kontext von anderen. So 

gesehen, sind es zwei Ideen, die nebeneinander stehen, anstatt dass sie sich zusammen 

ergänzen würden. 

Das Verhältnis zwischen dem Wert- und dem Statusaspekt ist in dieser Darstellung 

auch noch auf eine andere Weise problematisch: Es handelt sich offenbar um ein einseitiges 

Begründungsverhältnis, das bedeutet, dass beide Aspekte von Menschenwürde auf zwei 

separierte Ideen aufgeteilt würden, nämlich auf einen begründenden Teil, den Wert und auf 

einen begründeten Teil, den Status. Doch das hieße, die Idee der Menschenwürde auf 

verwirrende Weise zu verdoppeln. Es gäbe damit zwei Bedeutungen des einen Begriffs, 

wobei eine die andere begründen soll. Das ist keine hilfreiche Lösung.  

Ein drittes Bedenken, was Habermas’ Erläuterung betrifft, ist: Die Idee des absoluten 

Werts der Person ist selbst grundsätzlich problematisch. Natürlich kann „absolut“ und sein 

Gegenteil auf verschiedene Weise verstanden werden – darauf gehe ich weiter unten noch 

einmal ein. Hier konzentriere ich mich zunächst auf die Bedeutung, dass Personen einen 

absoluten Wert haben in dem Sinn, dass es ein realer Wert ist, wie er in metaethischen 

Realismus-Ansätzen behauptet wird. Das hieße: Jede Person soll an sich und allgemein, selbst 

von der Perspektive des nirgendwo aus, einen Wert haben. Konstruktivistische Anti-Realisten 



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   9	
  

würden sagen, Werte kommen nur mit wertenden Wesen, wie es wir Menschen sind, in die 

Welt. Etwas, auch eine Person, kann nur aus der Perspektive eines wertenden Wesens 

wertvoll sein. Es würde zuviel, hier die Diskussion zwischen Realisten und Anti-Realisten 

bzw. Konstruktivisten nachzuzeichnen.24 Was ich an dieser Stelle nur sagen will, ist: 

Einerseits verhindert die Idee eines absoluten Werts der Person im robusten realistischen 

Sinn, dass Anti-Realisten etwas mit einer solchen Erläuterung der Menschenwürde anfangen 

könnten. Andererseits ermöglicht eine konstruktivistische Konzeption von Werten eine 

Erläuterung von Menschenwürde, die die Wert- und Status-Idee komplementär 

beziehungsweise als zwei Seiten einer Medaille erscheinen lässt – damit entkommt sie also 

auch dem erst genannten Problem der Erläuterung als „absoluten Wert“. So gibt es also 

zumindest ein paar Gründe, die dafür sprechen, auf die Idee des absoluten Werts für die 

Erläuterung der Menschenwürde zu verzichten. Im Folgenden skizziere ich kurz, in welche 

Richtung eine alternative Erläuterung auszuarbeiten wäre. 

 

3.2 Mitgliedstatus und bedingter Wert 

  

Was für ein Vorschlag kann in einem konstruktivistischen Rahmen dazu gemacht werden, wie 

Wert- und Statusaspekt von Menschenwürde zusammenzudenken sind? Das ist ein Vorschlag, 

der die klassische verbreitete Konzeption von Menschenwürde in dem Sinn aufrecht erhält, 

dass diese auch als Wert verstanden wird – nicht nur als Status –, der aber diesen Wert in 

einer anderen Weise ausbuchstabiert.  

Diese andere Vorstellung ist die eines bedingten Werts. Geht man von einem 

bedingten Wert des Individuums aus, kann dieser so konstruiert werden, dass er mit der Idee 

des Status eines Mitglieds in einer Gemeinschaft zusammenfällt. Denn als bedingt ist er 

insofern zu denken, als er abhängig ist von den Subjekten, für die er gilt. Und wenn diese 

Subjekte eben die anderen Personen in einer Gemeinschaft sind, so hängt der Wert einer 

Person ab von dem Bezug der anderen Personen auf sie – und damit sind wir bei der Idee des 

Status, verstanden als Mitgliedstatus. In anderen Worten: Menschenwürde ist der Wert, den 

jeder Mensch in einer (moralischen) Gemeinschaft für die anderen Mitglieder dieser 

Gemeinschaft hat und genau das, dieses „Wertvollsein für die anderen“, macht auch seinen 

Mitgliedstatus aus. Oder noch einmal anders: Mitglied ist, wer im Verhältnis einer 

wechselseitigen Wertzuschreibung steht.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24 Für eine Darstellung dessen, was man unter „metaethischen Konstruktivismus“ verstehen kann, auf den ich 
mich hier beziehe, vgl. Street, Sharon (2010): What is Constructivism in Ethics and Metaethics? Philosophy 
Compass 5. S. 363-384. 



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   10	
  

Dieser Vorschlag ist also eine Antwort auf die drei genannten Bedenken bei 

Habermas’ Darstellung: Erstens, insofern der Wert eines Mitglieds ein durch die anderen 

Mitglieder bedingter ist, gilt er zunächst auch nur für diese als einer, der verlangt, in diesem 

Rahmen beachtet und geschützt zu werden. Diese damit gegebene gegenseitige Ergänzung 

von Wert- und Statusverständnis ist noch deutlicher im zweiten Punkt: Das Verhältnis 

zwischen Wert und Status ist kein einseitiges Begründungsverhältnis, sondern ein inklusives 

bzw. wechselseitig erläuterndes. Damit wird der Begriff nicht verdoppelt, sondern es ist ein 

Weg gezeigt, wie beides als eine Idee, unter einem komplexen Begriff zusammengedacht 

werden kann. Und drittens ist dies eine Erläuterung im Rahmen einer allgemein attraktiven 

konstruktivistischen Werttheorie.  

Dieser Vorschlag eines so komplexen Menschenwürdebegriffs scheint mir auch 

überlegen gegenüber der einzigen Möglichkeit, die Waldron hat, um zu erklären, inwieweit 

der normative Status der Menschenwürde, von dem er spricht, durch einen Wert begründet 

sein kann. Er räumt ja selbst ein, dass es womöglich einen Wert bräuchte, diesen Status zu 

begründen – das sei aber eine andere Frage, sie beträfe eine Ableitung, nicht den Begriff der 

Würde selbst.25 Wenn man es so sieht, nimmt man, wie oben schon einmal in etwas anderem 

Zusammenhang erwähnt, dem Begriff der Menschenwürde seine eigene normative 

Bedeutung. Aber eine solche sollte er haben, will man den Begriff weiterhin als einen 

verstehen, der substantiell in moralischen Diskussionen eingesetzt werden kann.  

In dem neuen Vorschlag erläutern sich die beiden Aspekte wechselseitig, insofern der 

besondere Wert jeder Person darin besteht, dass sie mit allen anderen Mitgliedern der 

Gemeinschaft in einem besonderen Verhältnis steht, das ihr wie allen anderen einen gewissen 

Status zuschreibt, nämlich Mitglied dieser Gemeinschaft zu sein, welche wiederum diesen 

Wert als ihr vereinendes, konstituierendes Zentrum hat.  

Diesen Vorschlag im einzelnen auszuarbeiten, ist eine eigene Aufgabe, die hier nicht 

durchgezogen werden kann. Es scheint mir aber wichtig, und ich hoffe, hilfreich, diese 

strukturellen Alternativen und die Möglichkeit der Vereinigung der beiden Ideen überhaupt 

einmal so klar vor Augen zu haben.26 Im Folgenden gehe ich deshalb auf mögliche Einwände 

ein, die vor allem die Struktur selbst betreffen, noch nicht eine mögliche konkrete inhaltliche 

Ausführung.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
25 Waldron (2009): “A person may have dignity (in the sense that interests us) because he or she has worth (or 
Würde in Kant’s sense): but this is genuine derivation, not synonymy”, S. 14. 
26 Bennett Helms Vorschlag zum Verständnis von Menschenwürde vor dem Hintergrund seiner Theorie der 
Emotionen, die Ausgangspunkt seiner Werttheorie ist, scheint mir ein vielversprechender Ansatz dafür zu sein. 
Helm, Bennett (2012): Responsibility and Dignity. Strawsonian Themes. In: Bagnoli (ed.): Morality and the 
Emotions. Oxford. S. 217-234. 



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   11	
  

 

4. Einwände und Erwiderung 

 

4.1 Bedingter und absoluter Wert 

 

Ein erster Einwand gegen diesen Vorschlag mag sein, dass es einfach vollkommen 

unplausibel sei, ausgerechnet die Menschenwürde als einen bedingten Wert verstehen zu 

wollen. Vielmehr sei es doch nach dem allgemeinen Verständnis ein Grundcharakteristikum 

von Würde, dass sie als ein absoluter Wert verstanden werde. Anders mache der Begriff doch 

auch in der konkreten moralischen Diskussion keinen Sinn. 

Um auf den Einwand zu antworten, muss zunächst geklärt werden, in welchem Sinn 

„absolut“ und „bedingt“ verwendet und verstanden werden können. Den Ausdruck des 

absoluten Werts kann man nicht nur in Absetzung zu einem bedingten Wert verstehen, 

sondern auch im Kontrast zu „relativ“, zu „verrechenbar“, zu „instrumentell“ und zu 

„übertrumpfbar“. Wenn im Menschenwürdediskurs vom absoluten Wert gesprochen wird, so 

ist oft nicht ganz klar, welche Bedeutung genau gemeint ist, meistens ist es eine Mischung aus 

den verschiedenen Aspekten. Ich erläutere die verschiedenen Verwendungsweisen kurz, um 

noch einmal klar herauszustellen, in welchem Sinn ich gegen Menschenwürde als absoluten 

Wert argumentiert habe – und zu zeigen, in welchem anderen Sinn man der Sache nach daran 

festhalten kann.  

„Absoluter Wert“ kann in dem Sinn verstanden werden, dass es einfach der höchste 

Wert ist, den es gibt. Das Wertvollste, was man sich vorstellen kann. So ein Wert ist von 

nichts und niemanden zu „übertrumpfen“. So braucht man, wenn es um ein Abwägen 

zwischen diesem und anderen Werten geht, erst gar nicht weiter überlegen, denn wenn es so 

einen absoluten Wert zu schützen gilt, dann hat er immer Vorrang, vor allen und allem 

anderen, weil er der höchste ist. Er ist nicht qualitativ unterschieden, sondern verkörpert den 

höchsten Grad von Wertvollem. Da es insofern nicht mehr sinnvoll ist, von einem Grad zu 

sprechen, ist es naheliegend, von einem „absoluten“ Wert zu sprechen. Angewandt hieße es 

etwa: Der Mensch ist wertvoller als alles andere auf der Welt. 

Ähnlich ist die Idee, dass „absoluter Wert“ einen Wert meint, der dadurch 

ausgezeichnet ist, dass er nicht verrechenbar ist. Denn beide Male zeigt sich der spezifische 

Charakter vor allem bei der Frage, inwieweit der Wert im Vergleich zu anderen bei 

Entscheidungsszenarien zu berücksichtigen ist. Hier liegt der Schwerpunkt aber nicht darauf, 

dass er nicht übertrumpfbar ist, weil er der höchste, größte Wert ist, sondern darauf, dass es 



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   12	
  

ein spezieller Wert ist in dem Sinn, dass mit ihm nicht möglich ist, was mit normalen Werten 

möglich ist: Sie aufzuaddieren, gegeneinander zu verrechnen, um schließlich zu einem 

Ergebnis zu kommen, was man letztlich tun sollte, um das beste Ergebnis insgesamt zu haben. 

In so eine Rechnung lässt sich ein absoluter Wert in dem Sinn gar nicht einbauen. Er ist 

qualitativ anders. Der Mensch, hieße das, ist auf so besondere Weise wertvoll, dass er nicht 

verrechnet werden kann. 

Dass etwas absolut wertvoll ist, kann auch so verstanden werden, dass es nicht nur 

relativ wertvoll ist. Das kann wiederum auf zwei Weisen interpretiert werden. Entweder heißt 

es, dass es für alle Wertenden gleich viel wert ist, dass es also nicht für die einen wertvoller 

und für die anderen weniger wertvoll erscheint – damit bildet dieses „absolut“ den Gegensatz 

von „relativ“, wie es etwa in dem Begriff des Kulturrelativismus vorkommt. Ein 

individuelles, von der Familie unabhängiges Leben etwa erscheint in manchen Kulturen 

wertvoll, in anderen nicht. Oder „absolut“ in diesem Sinn heißt, dass es im Vergleich zu allen 

anderen mehr oder weniger wertvollen Dingen oder Wesen wertvoll ist, dass es also nicht nur 

relativ gesehen wertvoll ist, insofern es im Vergleich mit einigen auf bestimmte Weise 

wertvoll erscheint, im Vergleich mit anderen aber anders oder weniger wertvoll. Diese 

Bedeutung von „absolut“ ist am ehesten synonym mit „perspektivenunabhängig“. Angewandt 

hieße das: Der Mensch ist aus jeder Perspektive gleich viel wert.  

Außerdem kann „absolut“ im Unterschied zu „instrumentell“ verstanden werden. Das 

heißt dann, dass etwas an sich selbst wertvoll ist, anstatt dass es nur als Mittel zu etwas 

anderem wertvoll wäre. In dem Sinn wäre der Mensch an sich etwas wert, nicht als Mittel, um 

irgendwelche Ziele zu erreichen oder umzusetzen. In diesem Sinn entspricht „absolut“ in etwa 

dem, was oft auch als „innerer“ Wert bezeichnet wird. Allerdings klingt beim „inneren Wert“ 

noch mehr mit, wie es für „absolut“ im Unterschied zu „instrumentell “ nicht der Fall ist. Es 

kann auch so verstanden werden, dass es eine ontologische These ist über das Wesen von 

Werten, also die Frage betreffend, ob die Dinge an sich Werteigenschaften besitzen oder ob 

diese von den Wertenden gewissermaßen auf sie projiziert werden. 

Schließlich gibt es die Bedeutung von „absolut“ im Gegensatz zu „bedingt“. Auch hier 

kann man noch einmal binnendifferenzieren. Erstens wird es in dieser Richtung manchmal 

verstanden als „unter allen Umständen“. Der „gute Wille“ etwa ist bei Kant „unter allen 

Umständen“ wertvoll, eine Eigenschaft wie Wagemut dagegen ist nur unter manchen 

Umständen wertvoll, nämlich etwa wenn ein Feuermann ihn in einer schwierigen 

Rettungssituation aufbringt – nicht aber, wenn ein Ganove ihn für einen besonders dreisten 

Überfall nutzt. Wie diese Bedeutung auf Menschen selbst angewandt werden kann, ist gar 



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   13	
  

nicht gleich offensichtlich, weil es hieße, den Menschen als ein Mittel zu etwas zu sehen. Am 

ehesten kann man vielleicht sagen, es hieße, der Mensch sei in jedem Zusammenhang 

wertvoll. Zweitens kann man es auch verstehen als „unabhängig von den Einstellungen der 

Wertenden“. Dies ist wieder zu unterteilen. Es kann heißen „unabhängig von den konkreten 

Einstellungen konkreter Wertender“ – dann würde man aber von subjektiven Werten sprechen 

können und diese stehen mehr im Kontrast zu „objektiv“ statt zu „absolut“. Sinnvoller scheint 

es, die letzte Bedeutung von absolut zu sehen als „unabhängig von Einstellungen von 

Wertenden überhaupt“. Damit ist es eine metaethische Aussage. Und diese Bedeutung ist es, 

auf die ich oben im Text eingegangen bin. Damit ist „absoluter Wert“ verstanden als eine 

Charakterisierung metaethischer Art, die einem Wert-Realismus entspricht. Dass der Mensch 

absolut wertvoll ist, hieße in diesem Sinn, dass er wertvoll ist unabhängig davon, ob es 

irgendjemand gibt, der ihn wertschätzt oder auch nur wertschätzen könnte.  

Mit einer Entscheidung gegen den letzt genannten Sinn von absolutem Wert als 

Erläuterung von Menschenwürde ist man noch nicht festgelegt, welche der anderen 

Bedeutungen beibehalten werden können oder nicht. Es kommt darauf an, wie man sie weiter 

ausbuchstabiert, und dabei, auf welcher Ebene man sie angesiedelt sieht. In einem 

konstruktivistischen Rahmen kann man etwa gut von einem höchsten, einem 

unverrechenbaren oder einem nicht-instrumentellen Wert sprechen; auch von einem absoluten 

im Gegensatz zum ersten Sinn von „bedingt“, also unter allen Umständen. All diese können 

eindeutig auf einer anderen Ebene liegen, gewissermaßen oberhalb der metaethischen Fragen. 

Problematisch sind nur die Fälle von nicht-relativ. Es scheint nicht gut kompatibel mit dem 

vorgeschlagenen Rahmen, von einem Wert zu sprechen, der aus allen Perspektiven 

grundsätzlich der gleiche wäre.  

Mein Vorschlag zur Erläuterung von Menschenwürde als Status und Wert richtet sich 

also wie gesagt zunächst nur gegen den letzten Sinn von „absolut“, das ist die metaethische 

Bedeutung, nach der es Werte ganz antwortsunabhängig geben kann und sie wie 

Eigenschaften selbständig in der Welt existierten. Außerdem hängt damit eine Ablehnung von 

absolut im Gegensatz zu „relativ“ zusammen – doch damit muss man nicht in einen einfachen 

Wertrelativismus verfallen, nachdem „relativ“ kaum andres als „subjektiv“ heißt.27 

Menschenwürde in diesem Sinn zu verstehen, muss also keineswegs heißen, die Idee des 

absoluten Werts in jeder Hinsicht aufzugeben, vielmehr können einige der Bedeutungen 

dieses Worts dazu gehören. Es kann etwa heißen, dass Menschenwürde in verschiedenen 

Kulturen im Detail Verschiedenes bedeuten kann. Zwar ist der Begriff überall bestimmt durch 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27 Vgl. etwa einen Ansatz wie den von Bernard Williams z.B.: Williams, Bernard (1975): The Truth in 
Relativism. Proceedings of the Aristotelian Society 75. S. 215-228. 



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   14	
  

die Mitgliedschaft in der Gemeinschaft, aber was die konkreten dazugehörigen Normen sind, 

mag variieren. Das heißt wiederum nicht, dass diese Normen innerhalb einer Gemeinschaft 

nicht von anderen kritisiert werden können. Vielmehr können wir die Diskussion, die wir 

innerhalb einer moralischen Gemeinschaft über unsere Normen ständig mehr oder weniger 

explizit führen, auch hinaustragen über die Grenzen zu anderen Gemeinschaften und einander 

von den besten Normen zu überzeugen versuchen.  

 

4.2 Kant 

 

Ein anderer Einwand kann sich gegen die Darstellung von Kants Würdeverständnis richten. 

Manche werden sagen, Kant habe gar kein solches Verständnis von Würde als absolutem 

Wert gehabt, und/oder seine Konzeption sei selbst schon viel eher dem Vorschlag zur 

Verbindung von Wert und Status ähnlich. 

Ich will mich in diesem kurzen Text auf keine Kant-Schriften-Interpretation im Detail 

einlassen und habe deshalb auch immer nur von einer kantischen „Tradition“ gesprochen. 

Eine Reihe von Interpreten betonen eben, dass Kant unter Würde einen absoluten Wert 

versteht, im Sinn von unbedingt und nicht-relativ nach meiner Erläuterung der Begriffs und 

diese Rezeption war Ausgangspunkt des Textes wie auch das Verständnis, von dem sich etwa 

Waldron mit seinem Status-Ansatz absetzt.28 Dass diese Deutung von Würde als besonderem 

Wert der Person, die in einer gröberen Version die populärste auch außerhalb der Philosophie 

ist, keineswegs unbedingt die richtige ist, hat kürzlich detailliert Oliver Sensen gezeigt.29 Er 

arbeitet heraus, dass Würde bei Kant nicht als „innerer“, „non-relationaler“ Wert zu verstehen 

ist, sondern im Sinn von Erhabenheit: höher stehen als anderes. So werde sie auch in anderen 

Bereichen verwendet, etwa, um von der Würde des Königs zu sprechen: Der König steht über 

den Untertanen. Im Bereich der moralischen Werte bezeichne sie einen Wert, der höher steht 

als alle anderen. Und diesen Wert hat Moralität selbst, nicht direkt eine Person an sich.  

Zum zweiten Punkt: Tatsächlich kann man bei einer Kant-Interpretation statt des 

Wertes auch die Idee des Status betonen, nämlich indem man seine Ausführungen zum Reich 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28 Siehe Fußnote 5. Bemerkenswert besonders für den Kontext dieses Aufsatzes ist, dass sich diese Interpretation 
selbst in einer Lesart Kants findet, die sonst seine konstruktivistische Seite sehr betont, wie es bei Christine 
Korsgaard der Fall ist. Sie liest Kant als (und vertritt selbst eine) konstruktivistische Position in der Metaethik. 
Werte hängen von wertenden Wesen ab. Doch nach diesem Ansatz haben Wertende selbst einen Wert – und 
zwar einen anderen als alles andere, und in diesem Sinn einen absoluten. Damit handelt es sich um eine 
Werttheorie, die konstruktivistisch beginnt, dies aber nicht ganz durchzieht. Street nennt diese Form des 
Konstruktivismus deshalb „restricted“ und setzt davon einen „thoroughgoing constructivism“ ab, bei dem auch 
der Mensch selbst nicht an sich einen Wert hat, sondern dieser nur von ihm selbst und/oder anderen bedingt 
werden kann. Vgl. Street (2010). 
29 Sensen, Oliver (2009): Kant's Conception of Human Dignity. Kant-Studien 100.	
  



	
   	
   	
   	
   	
  

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress für Philosophie	
  	
   15	
  

der Zwecke als zentral für das Verständnis von Würde hält. Das wäre noch einmal anders 

auszuführen als Sensens alternative Interpretation.30 Je nach Lesart kann man auch schon bei 

Kant die hier vorgeschlagene Verbindung von Wert- und Status-Aspekt der Menschenwürde 

angelegt sehen. Aber erstens ist es, wie die verschiedenen Lesarten zeigen, keineswegs 

eindeutig, und zweitens wäre dies, wie gezeigt, nicht möglich mit dem verbreiteten, und bei 

Kant gelesenen Verständnis des relevanten Werts als einem absoluten und drittens braucht es 

in jedem Fall für eine heute überzeugende Konzeption von Menschenwürde eine Möglichkeit, 

diese Struktur ohne Kants metaphysischen Überbau zu verstehen.  

Der Vorschlag dieses Aufsatzes geht dahin, den Wert aus der realen Praxis von 

Sozialgemeinschaften her zu erklären. Das bedeutet zwei gewichtige Unterschied im 

Vergleich zu Kants Ansatz: Keine Metaphysik. Und wenn von einem Wert die Rede ist, dann 

tatsächlich von dem von Personen selbst und direkt, kein indirekter, nur von etwas anderem 

(der Moralität) übertragenen. Es geht um den Wert, den Personen sich gegenseitig in einer 

Moralgemeinschaft zuschreiben, wodurch sie diese konstituieren, indem sie sich 

wechselseitig zu Mitgliedern machen.  

 

Zusammenfassung 

 

In dem Text sollte deutlich geworden sein, dass die zwei verschiedenen Topoi zur Erläuterung 

von Menschenwürde, Wert und Status, nicht in Konkurrenz zueinander gesehen werden 

müssen, sondern im Gegenteil als zwei gleich wichtige Aspekte der einen Idee. Dazu müssen 

sie nur jeweils auf spezifische Weise verstanden werden, nämlich als Mitgliedstatus und als in 

bestimmter Weise bedingtem Wert.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30 In dieser Richtung bietet Waldron eine Lesart der späteren Schriften Kant’s an. Waldron (2009), S. 15f. 


