Status oder Wert? Zum Begriff der Menschenwiirde

von Eva Weber-Guskar, New York University/ Universitit Gottingen

Die Wiirde des Menschen wird seit Immanuel Kant klassisch als eine besondere Art von Wert
erlautert, den Menschen haben. In aktuellen Diskussionen wird jedoch zunehmend vertreten,
dass mit dem Begriff der Menschenwiirde ein bestimmter Stafus bezeichnet wird, den
Menschen haben. Das Verhiltnis von beiden Erlduterungen wird dabei entweder als einander
ausschlieBend betrachtet, oder es bleibt ungeklart. In diesem Text will ich deutlich machen,
warum und wie ,,Menschenwiirde* sowohl als Wert- als auch als Statusbegriff zu verstehen
ist. Dies ist allerdings nur moglich, so die These, wenn dieser Status nicht im Sinne von
hierarchischer Ranghohe verstanden wird, sondern im Sinne eines egalitiren Mitgliedstatus;
und wenn man nicht von einem in jeder Hinsicht absoluten Wert ausgeht, sondern von einem

auf bestimmte Weise bedingten.

1. Menschenwiirde als Wert

Wie in der philosophischen kantischen Tradition ist es auch in der alltiglichen bzw.
politischen oder rechtlichen Rede héufig iiblich, Menschenwiirde als einen Wert zu verstehen.
Das Bundesverfassungsgericht etwa schreibt in seiner Begriindung zum Urteil iiber das
Luftsicherheitsgesetz, das dem Staat erlauben sollte, gekaperte Passagierflugzeuge

abzuschieBen, wenn damit mehr Menschen gerettet werden konnten:

,»Eine solche Behandlung missachtet die Betroffenen als Subjekte mit Wiirde [...]; indem {iber ihr Leben
von Staats wegen einseitig verfiigt wird, wird den [...] Flugzeuginsassen der Wert abgesprochen, der
dem Menschen um seiner selbst willen zukommt. '

Darin klingen die Worte Immanuel Kants nach, aus seiner Grundlegung zur Metaphysik der

Sitten™:

,»das aber, was die Bedingung ausmacht, unter der allein etwas Zweck an sich selbst sein kann, hat nicht

bloB einen relativen Wert, d.i. einen Preis, sondern einen inneren Wert, d.i. Wiirde®.

Wobei erst mit dem folgenden Zitat klar wird, dass es sich um ,,Menschenwiirde handelt:

,Nun sage ich: der Mensch und iiberhaupt jedes verniinftige Wesen existiert als Zweck an sich selbst*.*

! Bundesverfassungsgericht, 1 BVR 357/05 vom 15.02.2006, Absatz-Nr. 124.

? Kant, Immanuel (1785): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hrsg. von Karl Vorlander. Berlin 1994.
Seitenangaben nach AA 04.

3 Kant (1785), S. 435.

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 1



Wer in dem Sinn von Menschenwiirde spricht, sagt etwas wie: Jeder Mensch hat an sich einen
besonderen Wert. Dieser Wert ist ein grundlegender Orientierungspunkt fiir moralisches
Handeln. Eine Reihe von Kant-Interpreten betonen diese Idee als Kern des kantischen

Verstindnis von der Wiirde des Menschen via der unbedingten Gutseins des guten Willens.”

2. Menschenwiirde als Status

Es gibt aber auch ein anderes Grundverstdndnis dessen, was Menschenwiirde ist: Manche
betonen, dass man mit dem Begriff nicht in erster Linie {iber einen Wert, sondern {iber einen
Status spricht. Dieses Verstindnis kommt, wie mir scheint, weniger explizit in der
Alltagssprache vor. Man kann es aber zumindest implizit in Ausdriicken finden, wie: ,,Die
Menschenwiirde fordert, dass alle Menschen, Frauen wie Ménner, gleich behandelt werden.*
Oder: ,,.Die Menschenwiirde selbst eines Morders fordert, dass er nicht gefoltert wird und dass
thm ein ordentliches Gerichtsverfahren ermoglicht wird.” Beide Sitze implizieren, dass
Menschen einen Status haben, der eine spezielle Behandlung erfordert. Dieses Verstdndnis ist
auch weniger prominent in der Tradition — nur bei den Anfingen der Verwendung des
Wiirdebegriffs in der Antike hat es eine wichtige Rolle gespielt. ,,Dignitas® meint da die
Wiirde von Trigern besonderer oOffentlicher Amter bzw. von verantwortlichen und
tugendhaften Mannern (im 6ffentlichen Leben) — nicht jedoch wurde ,,Wiirde* damals schon
im Sinn von Wiirde aller Menschen verwendet.® Doch in neueren philosophischen
Erlduterungen des Menschenwiirdebegriffs wird der Gedanke von Wiirde als Status immer
haufiger betont. Wer sich auf Menschenwiirde in dem Sinn beruft, sagt dann etwas wie: Jeder
Mensch hat einen besonderen Status. Dieser Status verlangt direkt eine bestimmte

Behandlung seiner Trager.

* Kant (1785), S. 428.

> Siehe insbesondere: Korsgaard, Christine (1983): Two Distinctions in Goodness. Philosophical Review 92. S.
169-195. ,,Kant uses the phrase ,,inneren Werth*, inner worth, to describe the special dignity of a morally good
rational being*, S. 179; Schonecker, Dieter und Allen Wood (2003): Immanuel Kant: Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten. Ein einfithrender Kommentar. Paderborn. S. 142ff. Siehe auch (zitiert nach Sensen
(2009)): Wood, Allen (1999): Kant’s Ethical Thought. Cambridge. S. 115. Paton, Herbert James (1947): The
Categorical Imperative. London. S. 189; Lohrer, Guido (1995): Menschliche Wiirde. Freiburg. S. 33-44.

% Eine Ausnahme bildet Cicero, der als erster ,,dignitas” fiir die Wiirde aller Menschen gebrauchte. Cicero,
Marcus Tullius: De officiis/ Vom pflichtgemaBen Handeln. Lateinisch/ Deutsch. Ubersetzt, kommentiert und
herausgegeben von Heinz Gunermann. Stuttgart 1992. Buch II1.

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 2



Im Folgenden stelle ich verschiedene Varianten der Idee von Menschenwiirde als Status vor
und diskutiere sie kritisch. Ich meine, es ist nicht sinnvoll, Menschenwiirde nur als Status zu

verstehen, wohl aber, sie als Wert und Status zu verstehen.

2.1 Status als Ranghdhe

Nach Jeremy Waldron ist der Begriff ausschlieBlich als Statusbegriff zu verstehen;
Menschenwiirde als Wert zu begreifen macht seiner Ansicht nach keinen Sinn und ist
irrefilhrend fiir die Anwendung des Begriffs.” Fir Waldron steht der Begriff der
Menschenwiirde fiir die Uberzeugung, dass alle Menschen einen hohen Rang bekleiden,
weshalb man sie auf bestimmte Weise behandeln muss.® Er vergleicht diese
Wiirdezuschreibung mit der Adelswiirde in fritheren Gesellschaften. Der Adel hatte einen
hoheren Rang inne als das Volk oder die Biirger, und dieser verbot einen bestimmten Umgang
und gebot anderes: Man durfte Adelige, so Waldrons Beispiele, nicht beleidigen, nicht wegen
Schulden einsperren und dhnliches. Im Laufe der Geschichte kam es mit Aufklarung und
Demokratisierung dazu, dass solch ein hoher Rang nicht mehr nur der kleinen Gruppe des
Adels vorbehalten wurde, sondern auf alle Menschen ausgedehnt wurde. Dieser Status wurde
dann als Menschenwiirde bezeichnet, so Waldron. Der Begriff verdankt sich danach also der
historisch gewachsenen bzw. demokratisch errungenen Einsicht in die normative Gleichheit
der Menschen. ,,Soziale Wiirde* einer bestimmten Gruppe ist zur ,,Menschenwiirde* von allen
geworden. So fasst Waldron zusammen: ,,Another term we could use is ’equality before the
law’.«?

Die hiermit vertretene Idee wurde verschiedentlich aufgenommen, etwa von Ralf
Stoecker explizit in der Formulierung des ,,universellen Adels* als Umschreibung fiir den
Status, der mit dem Begriff der Menschenwiirde zugeschrieben werde. "

Problematisch an diesem Ansatz scheint mir jedoch mindestens Folgendes: Ein so
verstandener Status-Begriff ist grundlegend verbunden mit Hierarchie. Und diese passt nicht
zum Gleichheitsgedanken, der doch unmittelbar mit der Idee der Menschenwiirde verbunden

zu sein scheint. Zwar heif3t es, alle Menschen sollten als gleich angesehen werden, insofern

7 Waldron, Jeremy (2009): Dignity, Rank, and Rights: The 2009 Tanner Lectures at UC Berkeley. Public Law
and Legal Theory Research Paper Series. New York. S. 17. ,,] have not doubt about the importance of the ideas
[...]I: [...] value beyond price, the insistence that human persons are not to be traded off against each other. But,
taken on its own, it has had a deplorable influence on philosophical discussions of dignity”.

$ Waldron (2009), S.12ff.

? Waldron (2009), S. 57.

19 Stoecker, Ralf (2010): Die Pflicht, dem Menschen seine Wiirde zu erhalten. Philosophie der Menschenrechte.
4.S.98-116. Hier S. 108.

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 3



sie alle auf die Ebene des Adels gehoben werden. Doch die Adelsmetapher ist in dem
Zusammenhang nicht hilfreich, sondern widersinnig. Denn was bleibt {ibrig von der Idee des
Adelsstatus, wenn es nicht mehr um Privilegien geht, die eine Gruppe tliber andere stellt? Von
Adel zu sprechen macht keinen Sinn, wenn er sich nicht absetzt von einem Volk.
Rangordnung kennt nun einmal grundsitzlich ein hoher und tiefer. Insofern ist ,,universeller
Adel* ein Widerspruch in sich.

Eine Moglichkeit, aus dem Ausdruck Sinn zu machen bestiinde darin, den héheren
Rang als hoheren Rang der Spezies Mensch gegeniiber einer anderen Spezies zu verstehen.
Aber dann wiirde man nur von der Wiirde der Spezies Mensch sprechen, nicht von der Wiirde
des einzelnen Menschen. Doch tatsdchlich wird in konkreten moralischen Argumentationen
Menschenwiirde wenn, dann in der Regel als Wiirde eines Individuums verwendet, anders
wiirden viele Argumente der angewandten Ethik nicht funktionieren. Wir brauchen also eine
Erlduterung fiir die Wiirde des Individuums, nicht fiir die der Spezies.'' Das betrifft fast alle
Beispiele, von Folter bis Pradimplantationsdiagnostik. Nur in manch einem Argument in der
Enhancement-Debatte kann es anders sein, wenn es um den Erhalt der Spezies Menschen
geht.

Man mag zur Verteidigung des Status-Ansatzes darauf erwidern, dass die Ranghdhe
gar nicht so entscheidend sei, sondern entscheidend sei nur, dass alle einen gleichen Status
hitten, der darin bestehe, bestimmte (gleiche) Rechte zu haben. Doch das halte ich nicht fiir
iiberzeugend. Versteht man Menschenwiirde nur als Status in dem Sinn, dass der Statustridger
Rechte hat, so verliert der Begriff der Menschenwiirde seinen eigenen normativen Gehalt. Er
16st sich auf in den Inhalt der Rechte — naheliegenderweise der Menschenrechte.

Es gibt freilich wiederum auch Versuche, die Rechte so weit zu prézisieren, bzw. auf
eines zuzuspitzen, dass der Begriff der Menschenwiirde als ein Rechtsstatusbegriff noch
selbst in gewisser Hinsicht gehaltvoll bliebe. Das findet man etwa bei Peter Schaber, wenn er
schreibt: ,,Einem Menschen Wiirde zuzusprechen, bedeutet demnach, ihm das moralische
Recht zuzuerkennen, nicht erniedrigt zu werden.“'? Doch als Problem bei diesem Ansatz liegt
nahe, dass man in einen Zirkel gerdt. Wie anders soll Erniedrigung erklédrt werden, als nicht

doch auf eine Weise, bei der man auf den Begriff der Wiirde zuriickgreift?

" Dariiber herrscht weitgehende Einigkeit in der aktuellen Literatur. Einer der wenigen Autoren, die explizit fiir
Menschenwiirde im Spezies-Sinn argumentieren ist Kateb, George (2011): Human Dignity. Cambridge, Mass.

12 Schaber, Peter (2003): Menschenwiirde als Recht, nicht erniedrigt zu werden. In: Stoecker, Ralf:
Menschenwiirde — Anndherung an einen Begriff. Wien. S. 119-133. Hier S.122. In seinem jiingsten Buch setzt er
sich mit seinem Ansatz auflerdem ausdriicklich davon ab, Wiirde als Wert zu verstehen — hier ist er also auch mit
Waldron auf einer Linie. ,,Es soll deutlich werden, dass man Wiirde nicht als Wert verstehen sollten, sondern als
einen Anspruch, den man anderen gegeniiber geltend machen kann*, Schaber (2010): Instrumentalisierung und
Wiirde. Paderborn. S. 16.

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 4



Ich verfolge diese anderen Versuche hier nicht weiter. Wichtig ist mir nur
festzuhalten, dass, wenn man eine substantielle Erlduterung von Menschenwiirde bieten
mochte, und diese mit der Idee des Status liefern mochte, dann muss sie dabei {iber die Idee
eines reinen Rechtsstatus hinausgehen und in irgendeiner Weise ndher spezifiziert werden.

Waldron macht das mit dem Adelsvergleich — das aber ist nicht iiberzeugend.

2.2. Status als Mitgliedsstatus

Eine andere Weise Menschenwiirde als Status genauer zu beschreiben, ist bei Rainer Forst'
und Stephen Darwall'* zu finden. Nach Forst bezeichnet Menschenwiirde auch .einen Status,
der Menschen als Menschen, unabhingig von ihrer spezifischen Identitit zukommt*'>. Und er

erlautert spezifischer:

»Diese Wiirde zu erkennen und anzuerkennen bedeutet, jede Person (auch sich selbst) als Wesen mit

einem Recht auf Rechtfertigung all jener Handlungen zu sehen, die es in moralisch relevanter Hinsicht

betreffen — und zu schen, dass jede moralische Person zu solcher Rechtfertigung verpflichtet ist'.

Ahnlich heiBt es bei Darwall:

»[Human] Dignity includes equal status in the moral community, understood as a cooperative of

mutually accountable free and rational agents*'”.

Im Rahmen seiner Moralkonzeption, die grundlegend dadurch geprédgt ist, was er den
»dtandpunkt der zweiten Person® nennt, nennt Darwall die Wiirde von Personen auch kurz
,,shared basic second-personal authority*'®.

Der Kern von beiden Aussagen, bezogen auf die Statusfrage, scheint mir folgender zu
sein: Menschenwiirde zu besitzen bedeutet, den Status einer Person in einer Beziehung
wechselseitiger Anerkennung zu haben; wobei diese Anerkennung darin besteht, zu
akzeptieren, dass man dem anderen nur das antun kann, was man vor ihm rechtfertigen kann,

so wie man es von ihm fiir sich selbst umgekehrt fordern kann.

13 Forst, Rainer (2005): Die Wiirde des Menschen und das Recht auf Rechtfertigung. Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 53. S. 589-596.

' Darwall, Stephen (2006): The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accountability. Cambridge,
Mass.

'S Forst (2005), S. 590.

"*Ebnd., S. 590.

7 Darwall (2006), S. 244.

" Ebnd., S. 244.

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 5



Ein Verstindnis von Status in dieser Art 16st die oben genannten Probleme. Der
Status-Gedanke wird nicht im Sinne eines ,,hoheren Rangs* ausgefiihrt, trotzdem aber {iber
bloBes ,,Rechte haben hinaus spezifiziert, nimlich indem er im Sinne einer Mitgliedschaft in
einer Gemeinschaft von Wesen erldutert wird; und zwar von Wesen, die genau in der Hinsicht
gleich sind, die sie zu Mitgliedern einer Gemeinschaft macht, nidmlich indem sie sich
gegenseitig anerkennen. Damit ist von vornherein der Gedanke der Gleichheit wesentlich
anstatt der von Ranghoéhe. Und auBerdem ist das einzelne Individuum in den Vordergrund
geriickt. Es geht nicht um die Ranghohe einer Spezies iiber eine andere, sondern um ein
Verhiltnis unter Individuen und den Status, den sie dabei haben.

Also ist diese zweite Art, Menschenwiirde als Status zu erldutern, in sich konsistent
und geeigneter dafiir den Begriff ,,Menschenwiirde® zu erkldren, wie er in moralischen
Diskussionen verwendet wird. Doch scheint mir der Begriff noch nicht ganz entfaltet, wenn er
nur als Statusbezeichnung verstanden wird. Warum? Es geht um einen normativen Status.
Wer von Menschenwiirde als Status spricht, verlangt eine bestimmte Behandlung fiir die
Trager dieses Status; er verlangt allgemein, dass Menschen geachtet oder respektiert werden
und im Konkreten heillt das viel Verschiedenes: dass man sie schiitzt, nicht demiitigt etc.
Wenn man Menschenwiirde verstehen will, will man diese Normativitit verstehen. Man will
wissen, warum Menschen diesen Status haben. Und um das zu erldutern, ist es naheliegend,
auf einen bestimmten Wert zu verweisen.

Ich zeige hier nicht, dass dieser normative Status ohne die Wertidee gar nicht
verstanden und begriindet werden kann. Was ich zeige, ist, dass es eine plausible Moglichkeit
gibt, Menschenwiirde sowohl als Status als auch als Wert zu verstehen. Da es sie gibt, ist sie
anderen Erlduterungen vorzuziehen, denn so kann man beiden Verwendungsweisen des

Begriffs, die ich oben angedeutet habe, gerecht werden.

3. Menschenwiirde als Status und Wert

Was gibt es fiir Moglichkeiten, die Idee von Menschenwiirde als Mitgliedstatus mit dem von
Menschenwiirde als einem Wert zu verbinden? Anders als Waldron schlieBen Darwall und
Forst bei ihrer Erlduterung von Menschenwiirde als Status nicht (explizit) aus, die Idee
weiterhin auch als Wert zu erldutern. Deshalb zunédchst noch mal ein Blick auf ihre Ansitze.
Darwall nennt Menschenwiirde nebenbei auch einen Wert. Allerdings hat das bei ihm
keine Relevanz fiir die Begrindung der mit der Menschenwiirde gegebenen Normativitit.

Denn nach seiner Uberlegung sind wir als rationale Wesen, die einander mit Forderungen der

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 6



moralischen Art begegnen, rational dazu ,gezwungen“, dem anderen den Status
zuzuschreiben, den man seine Wiirde nennt und ihn entsprechend zu behandeln. Es ist kein
Bezug auf einen besonderen Wert notig. Insofern kann man tatsdchlich kritisieren, wie es

Waldron tut, dass es ein ,,Rad [ist], das nichts dreht“'’

, wenn man Menschenwiirde auf diese
Weise nicht nur als Status-, sondern auch als Wertbezeichnung versteht. Letztlich geht es
doch nur um den Status, es wird kein Wert zugrunde gelegt, sondern die Begriindung lauft
allein liber das Verhiltnis zwischen rationalen, interagierenden Wesen.

Forst hingegen gesteht zu, dass es flir das Funktionieren des Spiels der gegenseitigen
Rechtfertigung grundsitzlich ein ,,spezifische[s] normative[s] Verstindnis gemeinsamen
,Menschseins’*° brauche, eines, mit dem man die Bediirftigkeit des Menschen fiir Griinde
erkennt, billigt und beriicksichtigt. Allerdings vermeidet er den Wertbegriff und bleibt so
uninformativ, wenn man auf der Suche nach einem genaueren Versténdnis in dieser Richtung
ist.

Forst und Darwall beriicksichtigen also beide beim Ausbuchstabieren ihrer
Menschenwiirdekonzeption als Mitgliedstatus den Wertaspekt in keiner substantiellen oder

informativen Weise. Wie kann man das doch tun? Wie kann man also die Statusidee

zusammenzubringen mit dem verbreitetem Verstdndnis von Menschenwiirde als ,,Wert*?

3.1 Mitgliedstatus und absoluter Wert

Als einen Vorschlag in dieser Richtung kann man einen neueren Aufsatz von Jiirgen
Habermas zu diesem Thema lesen.”! Er erldutert die Idee der Menschenwiirde zunichst
dhnlich genealogisch wie Waldron. Seiner Genealogie nach aber wurde die soziale Wiirde
nicht nur verallgemeinert, sondern auch auf spezifische Weise individualisiert: Namlich

indem die Idee des absoluten Werts der Person dazukam.??

»Zur kollektiven Verallgemeinerung musste erstens die Individualisierung hinzutreten. Es geht um den
Wert des Einzelnen in den horizontalen Beziehungen zwischen den Menschen, nicht um die Stellung
»des Menschen in der vertikalen Beziehung zu Gott oder zu untergeordneten Seinsstufen. Zweitens
musste an die Stelle der relativen Hoherwertigkeit der Menschheit und ihrer einzelnen Mitglieder der
absolute Wert der Person treten [...]“.>

' Waldron (2009), S. 16.

20 Forst (2005), S. 595.

! Habermas, Jiirgen (2010): Das Konzept der Menschenwiirde und die realistische Utopie der Menschenrechte.
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 58. S. 343-357.

22 Seine Kritik an Waldron ist dhnlich wie die hier oben gedulerte, ndmlich, dass ,,keine semantische Briicke
zum egalitdren Sinn des modernen Begriffs“ geboten werde. Ebnd. S. 351.

» Habermas (2010), S. 351.

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 7



Die ersten beiden Schritte von Habermas’ Rekonstruktion sind gut nachzuvollziehen. Man
kann darin eine Kombination der beiden Ideen von Status als Mitgliedschaft und als Wert
sehen, wenn es heidit, es gehe um den ,,Wert des Einzelnen in den horizontalen Beziehungen
zwischen den Menschen®. Der dritte Schritt jedoch ist problematisch. Verallgemeinerung
scheint richtig, und auch Individualisierung; aber Individualisierung nicht auf diese Weise,
nicht im Sinne eines absoluten Werts der Person. Warum nicht und was ist die Alternative?

Bei Habermas’ Erlauterung spielt die Wertidee eine Begriindungsrolle. Der normative
Status, so kann man ihn verstehen, wird mit einer bestimmten Wertvorstellung begriindet.
Jede Person hat den besonderen Status der Mitgliedschaft in der moralischen Gemeinschatft,
weil sie einen besonderen Wert hat, ndmlich einen ,,absoluten Wert“. Das scheint zunichst
eine sinnvolle Kombination der Ideen von Wert und Status unter dem Begriff der
Menschenwiirde.

Doch problematisch daran ist mindestens zweierlei. Erstens ist die Idee eines
absoluten Werts nicht hilfreich zur Begriindung der spezifischen Art von Status, um die es bei
Menschenwiirde geht, ndmlich Mitgliedstatus, denn: Was einen absoluten Wert hat, verdient
einfach um seiner selbst geschiitzt und gefordert zu werden — egal von wem, egal in welcher
Hinsicht, egal in welchem Verhiltnis und mit welchen Pflichten verbunden. Was einen
Mitgliedstatus hat, verdient hingegen eine besondere Behandlung im Kontext von anderen. So
gesehen, sind es zwei Ideen, die nebeneinander stehen, anstatt dass sie sich zusammen
ergénzen wiirden.

Das Verhiltnis zwischen dem Wert- und dem Statusaspekt ist in dieser Darstellung
auch noch auf eine andere Weise problematisch: Es handelt sich offenbar um ein einseitiges
Begriindungsverhéltnis, das bedeutet, dass beide Aspekte von Menschenwiirde auf zwei
separierte Ideen aufgeteilt wiirden, ndmlich auf einen begriindenden Teil, den Wert und auf
einen begriindeten Teil, den Status. Doch das hieBle, die Idee der Menschenwiirde auf
verwirrende Weise zu verdoppeln. Es gibe damit zwei Bedeutungen des einen Begriffs,
wobei eine die andere begriinden soll. Das ist keine hilfreiche Losung.

Ein drittes Bedenken, was Habermas’ Erlauterung betriftt, ist: Die Idee des absoluten
Werts der Person ist selbst grundsitzlich problematisch. Natiirlich kann ,,absolut* und sein
Gegenteil auf verschiedene Weise verstanden werden — darauf gehe ich weiter unten noch
einmal ein. Hier konzentriere ich mich zunichst auf die Bedeutung, dass Personen einen
absoluten Wert haben in dem Sinn, dass es ein realer Wert ist, wie er in metaethischen
Realismus-Ansédtzen behauptet wird. Das hief3e: Jede Person soll an sich und allgemein, selbst

von der Perspektive des nirgendwo aus, einen Wert haben. Konstruktivistische Anti-Realisten

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 8



wiirden sagen, Werte kommen nur mit wertenden Wesen, wie es wir Menschen sind, in die
Welt. Etwas, auch eine Person, kann nur aus der Perspektive eines wertenden Wesens
wertvoll sein. Es wiirde zuviel, hier die Diskussion zwischen Realisten und Anti-Realisten
bzw. Konstruktivisten nachzuzeichnen.”* Was ich an dieser Stelle nur sagen will, ist:
Einerseits verhindert die Idee eines absoluten Werts der Person im robusten realistischen
Sinn, dass Anti-Realisten etwas mit einer solchen Erlduterung der Menschenwiirde anfangen
konnten. Andererseits ermoglicht eine konstruktivistische Konzeption von Werten eine
Erlauterung von Menschenwiirde, die die Wert- und Status-Idee komplementir
beziehungsweise als zwei Seiten einer Medaille erscheinen ldsst — damit entkommt sie also
auch dem erst genannten Problem der Erlduterung als ,,absoluten Wert*. So gibt es also
zumindest ein paar Griinde, die dafiir sprechen, auf die Idee des absoluten Werts fiir die
Erlduterung der Menschenwiirde zu verzichten. Im Folgenden skizziere ich kurz, in welche

Richtung eine alternative Erlduterung auszuarbeiten wére.

3.2 Mitgliedstatus und bedingter Wert

Was fiir ein Vorschlag kann in einem konstruktivistischen Rahmen dazu gemacht werden, wie
Wert- und Statusaspekt von Menschenwiirde zusammenzudenken sind? Das ist ein Vorschlag,
der die klassische verbreitete Konzeption von Menschenwiirde in dem Sinn aufrecht erhilt,
dass diese auch als Wert verstanden wird — nicht nur als Status —, der aber diesen Wert in
einer anderen Weise ausbuchstabiert.

Diese andere Vorstellung ist die eines bedingten Werts. Geht man von einem
bedingten Wert des Individuums aus, kann dieser so konstruiert werden, dass er mit der Idee
des Status eines Mitglieds in einer Gemeinschaft zusammenfillt. Denn als bedingt ist er
insofern zu denken, als er abhédngig ist von den Subjekten, fiir die er gilt. Und wenn diese
Subjekte eben die anderen Personen in einer Gemeinschaft sind, so hdngt der Wert einer
Person ab von dem Bezug der anderen Personen auf sie — und damit sind wir bei der Idee des
Status, verstanden als Mitgliedstatus. In anderen Worten: Menschenwiirde ist der Wert, den
jeder Mensch in einer (moralischen) Gemeinschaft fiir die anderen Mitglieder dieser
Gemeinschaft hat und genau das, dieses ,,Wertvollsein fiir die anderen®, macht auch seinen
Mitgliedstatus aus. Oder noch einmal anders: Mitglied ist, wer im Verhiltnis einer

wechselseitigen Wertzuschreibung steht.

2 Fiir eine Darstellung dessen, was man unter ,,metaethischen Konstruktivismus* verstehen kann, auf den ich
mich hier beziehe, vgl. Street, Sharon (2010): What is Constructivism in Ethics and Metaethics? Philosophy
Compass 5. S. 363-384.

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 9



Dieser Vorschlag ist also eine Antwort auf die drei genannten Bedenken bei
Habermas’ Darstellung: Erstens, insofern der Wert eines Mitglieds ein durch die anderen
Mitglieder bedingter ist, gilt er zunédchst auch nur fiir diese als einer, der verlangt, in diesem
Rahmen beachtet und geschiitzt zu werden. Diese damit gegebene gegenseitige Ergidnzung
von Wert- und Statusverstindnis ist noch deutlicher im zweiten Punkt: Das Verhiltnis
zwischen Wert und Status ist kein einseitiges Begriindungsverhéltnis, sondern ein inklusives
bzw. wechselseitig erlduterndes. Damit wird der Begriff nicht verdoppelt, sondern es ist ein
Weg gezeigt, wie beides als eine Idee, unter einem komplexen Begriff zusammengedacht
werden kann. Und drittens ist dies eine Erlduterung im Rahmen einer allgemein attraktiven
konstruktivistischen Werttheorie.

Dieser Vorschlag eines so komplexen Menschenwiirdebegriffs scheint mir auch
iiberlegen gegeniiber der einzigen Moglichkeit, die Waldron hat, um zu erkldren, inwieweit
der normative Status der Menschenwliirde, von dem er spricht, durch einen Wert begriindet
sein kann. Er rdumt ja selbst ein, dass es womdglich einen Wert briuchte, diesen Status zu
begriinden — das sei aber eine andere Frage, sie betrife eine Ableitung, nicht den Begriff der
Wiirde selbst.”> Wenn man es so sieht, nimmt man, wie oben schon einmal in etwas anderem
Zusammenhang erwdhnt, dem Begriff der Menschenwiirde seine eigene normative
Bedeutung. Aber eine solche sollte er haben, will man den Begriff weiterhin als einen
verstehen, der substantiell in moralischen Diskussionen eingesetzt werden kann.

In dem neuen Vorschlag erldutern sich die beiden Aspekte wechselseitig, insofern der
besondere Wert jeder Person darin besteht, dass sie mit allen anderen Mitgliedern der
Gemeinschaft in einem besonderen Verhiltnis steht, das ihr wie allen anderen einen gewissen
Status zuschreibt, nimlich Mitglied dieser Gemeinschaft zu sein, welche wiederum diesen
Wert als ihr vereinendes, konstituierendes Zentrum hat.

Diesen Vorschlag im einzelnen auszuarbeiten, ist eine eigene Aufgabe, die hier nicht
durchgezogen werden kann. Es scheint mir aber wichtig, und ich hoffe, hilfreich, diese
strukturellen Alternativen und die Moglichkeit der Vereinigung der beiden Ideen iiberhaupt
einmal so klar vor Augen zu haben.”® Im Folgenden gehe ich deshalb auf mdgliche Einwéinde
ein, die vor allem die Struktur selbst betreffen, noch nicht eine mogliche konkrete inhaltliche

Ausfiihrung.

> Waldron (2009): “A person may have dignity (in the sense that interests us) because he or she has worth (or
Wiirde in Kant’s sense): but this is genuine derivation, not synonymy”, S. 14.

%% Bennett Helms Vorschlag zum Verstindnis von Menschenwiirde vor dem Hintergrund seiner Theorie der
Emotionen, die Ausgangspunkt seiner Werttheorie ist, scheint mir ein vielversprechender Ansatz dafiir zu sein.
Helm, Bennett (2012): Responsibility and Dignity. Strawsonian Themes. In: Bagnoli (ed.): Morality and the
Emotions. Oxford. S. 217-234.

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 10



4. Einwinde und Erwiderung

4.1 Bedingter und absoluter Wert

Ein erster Einwand gegen diesen Vorschlag mag sein, dass es einfach vollkommen
unplausibel sei, ausgerechnet die Menschenwiirde als einen bedingten Wert verstehen zu
wollen. Vielmehr sei es doch nach dem allgemeinen Verstindnis ein Grundcharakteristikum
von Wiirde, dass sie als ein absoluter Wert verstanden werde. Anders mache der Begriff doch
auch in der konkreten moralischen Diskussion keinen Sinn.

Um auf den Einwand zu antworten, muss zunichst geklart werden, in welchem Sinn
»absolut“ und ,,bedingt“ verwendet und verstanden werden konnen. Den Ausdruck des
absoluten Werts kann man nicht nur in Absetzung zu einem bedingten Wert verstehen,
sondern auch im Kontrast zu ,relativ, zu ,,verrechenbar“, zu ,instrumentell und zu
,ubertrumpfbar®. Wenn im Menschenwiirdediskurs vom absoluten Wert gesprochen wird, so
ist oft nicht ganz klar, welche Bedeutung genau gemeint ist, meistens ist es eine Mischung aus
den verschiedenen Aspekten. Ich erldutere die verschiedenen Verwendungsweisen kurz, um
noch einmal klar herauszustellen, in welchem Sinn ich gegen Menschenwiirde als absoluten
Wert argumentiert habe — und zu zeigen, in welchem anderen Sinn man der Sache nach daran
festhalten kann.

,2Absoluter Wert™“ kann in dem Sinn verstanden werden, dass es einfach der hochste
Wert ist, den es gibt. Das Wertvollste, was man sich vorstellen kann. So ein Wert ist von
nichts und niemanden zu ,ibertrumpfen”. So braucht man, wenn es um ein Abwigen
zwischen diesem und anderen Werten geht, erst gar nicht weiter {iberlegen, denn wenn es so
einen absoluten Wert zu schiitzen gilt, dann hat er immer Vorrang, vor allen und allem
anderen, weil er der hochste ist. Er ist nicht qualitativ unterschieden, sondern verkorpert den
hochsten Grad von Wertvollem. Da es insofern nicht mehr sinnvoll ist, von einem Grad zu
sprechen, ist es naheliegend, von einem ,,absoluten* Wert zu sprechen. Angewandt hiel3e es
etwa: Der Mensch ist wertvoller als alles andere auf der Welt.

Ahnlich ist die Idee, dass ,absoluter Wert“ einen Wert meint, der dadurch
ausgezeichnet ist, dass er nicht verrechenbar ist. Denn beide Male zeigt sich der spezifische
Charakter vor allem bei der Frage, inwieweit der Wert im Vergleich zu anderen bei
Entscheidungsszenarien zu beriicksichtigen ist. Hier liegt der Schwerpunkt aber nicht darauf,

dass er nicht iibertrumpfbar ist, weil er der hochste, grofite Wert ist, sondern darauf, dass es

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 11



ein spezieller Wert ist in dem Sinn, dass mit ihm nicht moglich ist, was mit normalen Werten
moglich ist: Sie aufzuaddieren, gegeneinander zu verrechnen, um schlielich zu einem
Ergebnis zu kommen, was man letztlich tun sollte, um das beste Ergebnis insgesamt zu haben.
In so eine Rechnung lésst sich ein absoluter Wert in dem Sinn gar nicht einbauen. Er ist
qualitativ anders. Der Mensch, hiefle das, ist auf so besondere Weise wertvoll, dass er nicht
verrechnet werden kann.

Dass etwas absolut wertvoll ist, kann auch so verstanden werden, dass es nicht nur
relativ wertvoll ist. Das kann wiederum auf zwei Weisen interpretiert werden. Entweder heil3t
es, dass es fiir alle Wertenden gleich viel wert ist, dass es also nicht fiir die einen wertvoller
und fiir die anderen weniger wertvoll erscheint — damit bildet dieses ,,absolut® den Gegensatz
von ,relativ¥, wie es etwa in dem Begriff des Kulturrelativismus vorkommt. Ein
individuelles, von der Familie unabhidngiges Leben etwa erscheint in manchen Kulturen
wertvoll, in anderen nicht. Oder ,,absolut® in diesem Sinn heif}t, dass es im Vergleich zu allen
anderen mehr oder weniger wertvollen Dingen oder Wesen wertvoll ist, dass es also nicht nur
relativ gesehen wertvoll ist, insofern es im Vergleich mit einigen auf bestimmte Weise
wertvoll erscheint, im Vergleich mit anderen aber anders oder weniger wertvoll. Diese
Bedeutung von ,,absolut® ist am ehesten synonym mit ,,perspektivenunabhéngig®. Angewandt
hieBe das: Der Mensch ist aus jeder Perspektive gleich viel wert.

Aullerdem kann ,,absolut* im Unterschied zu ,,instrumentell* verstanden werden. Das
heiit dann, dass etwas an sich selbst wertvoll ist, anstatt dass es nur als Mittel zu etwas
anderem wertvoll wére. In dem Sinn wére der Mensch an sich etwas wert, nicht als Mittel, um
irgendwelche Ziele zu erreichen oder umzusetzen. In diesem Sinn entspricht ,,absolut® in etwa
dem, was oft auch als ,,innerer* Wert bezeichnet wird. Allerdings klingt beim ,,inneren Wert*
noch mehr mit, wie es fiir ,,absolut im Unterschied zu ,,instrumentell “ nicht der Fall ist. Es
kann auch so verstanden werden, dass es eine ontologische These ist iiber das Wesen von
Werten, also die Frage betreffend, ob die Dinge an sich Werteigenschaften besitzen oder ob
diese von den Wertenden gewissermallen auf sie projiziert werden.

SchlieBlich gibt es die Bedeutung von ,,absolut® im Gegensatz zu ,,bedingt. Auch hier
kann man noch einmal binnendifferenzieren. Erstens wird es in dieser Richtung manchmal
verstanden als ,,unter allen Umstdnden®. Der ,,gute Wille* etwa ist bei Kant ,,unter allen
Umstidnden* wertvoll, eine Eigenschaft wie Wagemut dagegen ist nur unter manchen
Umstdnden wertvoll, ndmlich etwa wenn ein Feuermann ihn in einer schwierigen
Rettungssituation aufbringt — nicht aber, wenn ein Ganove ihn fiir einen besonders dreisten

Uberfall nutzt. Wie diese Bedeutung auf Menschen selbst angewandt werden kann, ist gar

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 12



nicht gleich offensichtlich, weil es hiefle, den Menschen als ein Mittel zu etwas zu sehen. Am
ehesten kann man vielleicht sagen, es hiefle, der Mensch sei in jedem Zusammenhang
wertvoll. Zweitens kann man es auch verstehen als ,,unabhéngig von den Einstellungen der
Wertenden®. Dies ist wieder zu unterteilen. Es kann heilen ,,unabhingig von den konkreten
Einstellungen konkreter Wertender* — dann wiirde man aber von subjektiven Werten sprechen
konnen und diese stehen mehr im Kontrast zu ,,objektiv‘ statt zu ,,absolut®. Sinnvoller scheint
es, die letzte Bedeutung von absolut zu sehen als ,unabhingig von Einstellungen von
Wertenden iiberhaupt®. Damit ist es eine metaethische Aussage. Und diese Bedeutung ist es,
auf die ich oben im Text eingegangen bin. Damit ist ,,absoluter Wert* verstanden als eine
Charakterisierung metaethischer Art, die einem Wert-Realismus entspricht. Dass der Mensch
absolut wertvoll ist, hieBe in diesem Sinn, dass er wertvoll ist unabhédngig davon, ob es
irgendjemand gibt, der ihn wertschitzt oder auch nur wertschétzen konnte.

Mit einer Entscheidung gegen den letzt genannten Sinn von absolutem Wert als
Erlduterung von Menschenwiirde ist man noch nicht festgelegt, welche der anderen
Bedeutungen beibehalten werden konnen oder nicht. Es kommt darauf an, wie man sie weiter
ausbuchstabiert, und dabei, auf welcher Ebene man sie angesiedelt sieht. In einem
konstruktivistischen Rahmen kann man etwa gut von einem hochsten, einem
unverrechenbaren oder einem nicht-instrumentellen Wert sprechen; auch von einem absoluten
im Gegensatz zum ersten Sinn von ,,bedingt®, also unter allen Umstédnden. All diese konnen
eindeutig auf einer anderen Ebene liegen, gewissermallen oberhalb der metaethischen Fragen.
Problematisch sind nur die Falle von nicht-relativ. Es scheint nicht gut kompatibel mit dem
vorgeschlagenen Rahmen, von einem Wert zu sprechen, der aus allen Perspektiven
grundsitzlich der gleiche wire.

Mein Vorschlag zur Erlauterung von Menschenwiirde als Status und Wert richtet sich
also wie gesagt zunédchst nur gegen den letzten Sinn von ,,absolut®, das ist die metaethische
Bedeutung, nach der es Werte ganz antwortsunabhingig geben kann und sie wie
Eigenschaften selbstindig in der Welt existierten. AuBlerdem héngt damit eine Ablehnung von
absolut im Gegensatz zu ,relativ* zusammen — doch damit muss man nicht in einen einfachen
Wertrelativismus verfallen, nachdem ,relativ kaum andres als ,subjektiv* heiBt.”’
Menschenwiirde in diesem Sinn zu verstehen, muss also keineswegs heillen, die Idee des
absoluten Werts in jeder Hinsicht aufzugeben, vielmehr konnen einige der Bedeutungen
dieses Worts dazu gehoren. Es kann etwa heillen, dass Menschenwiirde in verschiedenen

Kulturen im Detail Verschiedenes bedeuten kann. Zwar ist der Begriff iiberall bestimmt durch

?"ygl. etwa einen Ansatz wie den von Bernard Williams z.B.: Williams, Bernard (1975): The Truth in
Relativism. Proceedings of the Aristotelian Society 75. S. 215-228.

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 13



die Mitgliedschaft in der Gemeinschaft, aber was die konkreten dazugehorigen Normen sind,
mag variieren. Das heilit wiederum nicht, dass diese Normen innerhalb einer Gemeinschaft
nicht von anderen kritisiert werden konnen. Vielmehr konnen wir die Diskussion, die wir
innerhalb einer moralischen Gemeinschaft iiber unsere Normen stdndig mehr oder weniger
explizit fiihren, auch hinaustragen {iber die Grenzen zu anderen Gemeinschaften und einander

von den besten Normen zu iiberzeugen versuchen.

4.2 Kant

Ein anderer Einwand kann sich gegen die Darstellung von Kants Wiirdeverstindnis richten.
Manche werden sagen, Kant habe gar kein solches Verstindnis von Wiirde als absolutem
Wert gehabt, und/oder seine Konzeption sei selbst schon viel eher dem Vorschlag zur
Verbindung von Wert und Status dhnlich.

Ich will mich in diesem kurzen Text auf keine Kant-Schriften-Interpretation im Detail
einlassen und habe deshalb auch immer nur von einer kantischen ,,Tradition® gesprochen.
Eine Reihe von Interpreten betonen eben, dass Kant unter Wiirde einen absoluten Wert
versteht, im Sinn von unbedingt und nicht-relativ nach meiner Erldauterung der Begriffs und
diese Rezeption war Ausgangspunkt des Textes wie auch das Verstindnis, von dem sich etwa
Waldron mit seinem Status-Ansatz absetzt.”® Dass diese Deutung von Wiirde als besonderem
Wert der Person, die in einer groberen Version die populdrste auch auBBerhalb der Philosophie
ist, keineswegs unbedingt die richtige ist, hat kiirzlich detailliert Oliver Sensen gezeigt.”’ Er
arbeitet heraus, dass Wiirde bei Kant nicht als ,,innerer*, ,,non-relationaler Wert zu verstehen
ist, sondern im Sinn von Erhabenheit: hoher stehen als anderes. So werde sie auch in anderen
Bereichen verwendet, etwa, um von der Wiirde des Konigs zu sprechen: Der Konig steht iiber
den Untertanen. Im Bereich der moralischen Werte bezeichne sie einen Wert, der hoher steht
als alle anderen. Und diesen Wert hat Moralitéit selbst, nicht direkt eine Person an sich.

Zum zweiten Punkt: Tatsdchlich kann man bei einer Kant-Interpretation statt des

Wertes auch die Idee des Status betonen, ndmlich indem man seine Ausfiihrungen zum Reich

8 Siehe FuBinote 5. Bemerkenswert besonders fiir den Kontext dieses Aufsatzes ist, dass sich diese Interpretation
selbst in einer Lesart Kants findet, die sonst seine konstruktivistische Seite sehr betont, wie es bei Christine
Korsgaard der Fall ist. Sie liest Kant als (und vertritt selbst eine) konstruktivistische Position in der Metaethik.
Werte hingen von wertenden Wesen ab. Doch nach diesem Ansatz haben Wertende selbst einen Wert — und
zwar einen anderen als alles andere, und in diesem Sinn einen absoluten. Damit handelt es sich um eine
Werttheorie, die konstruktivistisch beginnt, dies aber nicht ganz durchzieht. Street nennt diese Form des
Konstruktivismus deshalb ,,restricted” und setzt davon einen ,,thoroughgoing constructivism* ab, bei dem auch
der Mensch selbst nicht an sich einen Wert hat, sondern dieser nur von ihm selbst und/oder anderen bedingt
werden kann. Vgl. Street (2010).

% Sensen, Oliver (2009): Kant's Conception of Human Dignity. Kant-Studien 100.

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 14



der Zwecke als zentral fiir das Verstindnis von Wiirde hélt. Das wére noch einmal anders
auszufithren als Sensens alternative Interpretation.’® Je nach Lesart kann man auch schon bei
Kant die hier vorgeschlagene Verbindung von Wert- und Status-Aspekt der Menschenwiirde
angelegt sehen. Aber erstens ist es, wie die verschiedenen Lesarten zeigen, keineswegs
eindeutig, und zweitens ware dies, wie gezeigt, nicht moglich mit dem verbreiteten, und bei
Kant gelesenen Verstindnis des relevanten Werts als einem absoluten und drittens braucht es
in jedem Fall fiir eine heute iiberzeugende Konzeption von Menschenwiirde eine Mdoglichkeit,
diese Struktur ohne Kants metaphysischen Uberbau zu verstehen.

Der Vorschlag dieses Aufsatzes geht dahin, den Wert aus der realen Praxis von
Sozialgemeinschaften her zu erkldren. Das bedeutet zwei gewichtige Unterschied im
Vergleich zu Kants Ansatz: Keine Metaphysik. Und wenn von einem Wert die Rede ist, dann
tatsdchlich von dem von Personen selbst und direkt, kein indirekter, nur von etwas anderem
(der Moralitét) iibertragenen. Es geht um den Wert, den Personen sich gegenseitig in einer
Moralgemeinschaft zuschreiben, wodurch sie diese konstituieren, indem sie sich

wechselseitig zu Mitgliedern machen.

Zusammenfassung

In dem Text sollte deutlich geworden sein, dass die zwei verschiedenen Topoi zur Erlduterung
von Menschenwiirde, Wert und Status, nicht in Konkurrenz zueinander gesehen werden
miissen, sondern im Gegenteil als zwei gleich wichtige Aspekte der einen Idee. Dazu miissen
sie nur jeweils auf spezifische Weise verstanden werden, ndmlich als Mitgliedstatus und als in

bestimmter Weise bedingtem Wert.

3% In dieser Richtung bietet Waldron eine Lesart der spiteren Schriften Kant’s an. Waldron (2009), S. 15f.

Proceedings, XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie 15



