
Studienabschlussarbeiten
Sozialwissenschaftliche Fakultät

Rosenberg, Simon:

Antisemitismus im Namen der Emanzipation?
Linke Diskurse zwischen Dekolonisierung und
Dämonisierung

Bachelorarbeit, Sommersemester 2025

Gutachter*in: Schwaabe, Christian

Sozialwissenschaftliche Fakultät
Geschwister-Scholl-Institut für Politikwissenschaft
Politikwissenschaft

Ludwig-Maximilians-Universität München

https://doi.org/10.5282/ubm/epub.128279



	
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
Münchener Beiträge  
zur Politikwissenschaft 
 
herausgegeben vom  
Geschwister-Scholl-Institut 
für Politikwissenschaft 

 
 

 
2025 
 
Simon Rosenberg 

 
Antisemitismus im Namen der 
Emanzipation? Linke Diskurse 
zwischen Dekolonisierung und 
Dämonisierung 
 

 
 

Bachelorarbeit bei  
Apl. Prof. Dr. Christian Schwaabe 
2025 

GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT  
FÜR POLITIKWISSENSCHAFT 



Abstract  

Der Antisemitismus in Deutschland erlebt eine beunruhigende Renaissance, nicht nur in der 

tradierten Form des völkischen, christlichen oder islamistischen Judenhasses, sondern als Teil 

linker, progressiver und postkolonialer Bewegungen, die sich selbst als antirassistisch und 

emanzipatorisch verstehen. Insbesondere seit dem 7. Oktober 2023 ist eine neue radikalisierte 

Rhetorik sichtbar geworden, die unter dem Deckmantel von Solidarität mit Palästina 

antisemitische Narrative verbreitet. Diese Arbeit untersucht die Dynamik des ‚neuen’ 

Antisemitismus innerhalb linker Kontexte in Deutschland und geht der Frage nach, inwieweit 

postkoloniale Diskurse antisemitische Denkmuster reproduzieren. Theoretisch basiert die 

Analyse auf klassischen Antisemitismustheorien mit der Einbindung von postkolonialen 

Konzepten sowie erinnerungstheoretischen Ansätzen. Methodisch erfolgt eine qualitative 

Diskursanalyse auf Basis ausgewählter Texte, Reden und digitaler Veröffentlichungen linker 

Bewegungen nach dem 7. Oktober 2023 in Deutschland. 

2



Hinweis zur Sprache 

In dieser Arbeit wird aus stilistischen und leseflussbedingten Gründen auf die Verwendung 
von Genderzeichen wie dem Sternchen (*) oder Doppelpunkt (:) verzichtet. Diese 
Entscheidung ist keinesfalls als Ablehnung geschlechtergerechter Sprache zu verstehen, 
sondern als pragmatische Lösung, um den Text in seiner argumentativen Dichte und 
wissenschaftlichen Form klar und zugänglich zu halten. Alle Menschen, unabhängig von 
Geschlechtsidentität oder -ausdruck, sind selbstverständlich mitgemeint. 

3



Eidesstattliche Erklärung  

Hiermit erkläre ich an Eides statt, dass ich die vorliegende schriftliche Bachelorabeit  

Antisemitismus im Namen der Emanzipation? Linke Diskurse zwischen Dekolonisierung und 

Dämonisierung. 

ausschließlich im Rahmen des 

Bachelorarbeitsseminars 

an der Ludwig-Maximilians-Universität München im  

SS 2025 

selbstständig verfasst und keine anderen als die von mir im Literaturverzeichnis angegebenen 

Werke benutzt habe. Die Stellen der Arbeit, die anderen Werken dem Wortlaut oder dem 

Sinne nach entnommen sind, wurden in jedem Fall unter Angabe der Quellen (einschließlich 

des World Wide Web und anderer elektronischer Text- und Datensammlungen) kenntlich 

gemacht. Dies gilt auch für beigegebene Zeichnungen, bildliche Darstellungen, Skizzen und 

dergleichen sowie muttersprachliches Gegenlesen der ohne fremde Hilfe verfassten Arbeit. 

München den 07.07.2025 

Simon Rosenberg 

4



Inhaltsverzeichnis 

Abstract	  ...........................................................................................................2

Hinweis zur Sprache	  .......................................................................................3

Eidesstattliche Erklärung	  ................................................................................4

1. Einleitung	  ...................................................................................................6

2. Theoretische Grundlage	  ..............................................................................8

2.1 Antisemitismus: Ideen, Funktionen, Wandel	  ........................................9

2.1.1 Israelbezogener Antisemitismus	  .................................................12

2.1.2 Der Streit um die Definitionen	  ...................................................15

2.2 Die Postkoloniale Theorie	  ...................................................................18

2.2.1 Postkoloniale Theorie, Nahostkonflikt und Antisemitismus	  ......20

2.2.2 Die Shoah als Störfaktor	  ............................................................24

3. Analyse linker Narrative	  ...........................................................................26

3.1. Glorifizierung antisemitischer Gewalt	  ...............................................28

3.2. Relativierung der Shoah	  .....................................................................35

3.3. Apartheidsvorwurf	  .............................................................................40

4. Fazit	  ..........................................................................................................43

5. Literaturverzeichnis	..................................................................................45

5



„Wenn aus dem geschichtlichen Verhängnis der Juden- beziehungsweise Antisemitenfrage, zu 

dem durchaus auch die Stiftung des nun einmal bestehenden Staates Israel gehören mag, 

wiederum die Idee einer jüdischen Schuld konstruiert wird, dann trägt hierfür die 

Verantwortung eine Linke, die sich selber vergißt.“ 

~Jean Améry 

 

1. Einleitung 

 
„Mutter, dein Sohn hat heute zehn Juden getötet! Mit meinen eigenen Händen habe ich sie getötet! Ich rufe dich 
vom Telefon eines toten Juden an! Ich habe zehn Juden getötet! Zehn! Sag’s Vater! Ich habe zehn Juden getötet! 

Ihr Blut ist an meinen Händen. Mutter, dein Sohn ist ein Held!“ - „Töte! Töte! Töte!“.  1

 

Dieses Gespräch ist ein Originalmitschnitt, ein Telefonat eines Hamas-Terroristen mit seinen 

Eltern noch während des Massakers vom 7. Oktober 2023 im Süden Israels, bei dem 1200 

Menschen starben, über 5000 verwundet und knapp 250 entführt wurden.  Nur wenige 2

Stunden später bekundeten vermeintlich linke, antikoloniale und antiimperialistische Gruppen 

in Deutschland ihre Solidarität mit dem islamistischen „Widerstand“ und feierten den 

antisemitischen Terror.  Zu Beginn dieser Arbeit muss der 07. Oktober stehen, weil der 3

Überfall auf Israel und die Schockwellen, die er um den Globus sendete, den Kontext bilden, 

aus dem sich der entgrenzte Antisemitismus heute in der deutschen Linken artikuliert.  Der 4

Moment der Eskalation wirkte im „Nebenschauplatz des Nahostkonflikts“ , Deutschland, als 5

Offenbarung. Er brachte an die Oberfläche, was unter ritualisierten linken Bekenntnissen zur 

 Yücel, D. & Böhmer, D.-D. (2023, 13. Oktober): „Mutter, ich habe zehn Juden getötet. Zehn.“ In: 1

Welt. Online verfügbar unter: https://www.welt.de/kultur/plus248518628/Hamas-Massaker-Mutter-
ich-habe-zehn-Juden-getoetet-Zehn.html [zuletzt abgerufen am 28.05.2025].

 Vgl. Elbe, I. (2024): Antisemitismus und postkoloniale Theorie. Der „progressive“ Angriff auf Israel, 2

Judentum und Holocausterinnerung. Berlin: Verlag Klaus Bittermann. S. 22. 

 Amadeu Antonio Stiftung (2024): Israelbezogener Antisemitismus in Bayern nach dem 7. Oktober. 3

Vorfälle – Argumentationsmuster – Einordnung. Berlin. S. 18.

 In dieser Arbeit werden unter dem Begriff „deutsche Linke“ vorrangig jene radikal linken, 4

außerparlamentarischen Strömungen verstanden, die vor allem in Form von politischem Aktivismus, 
Protesten und öffentlichen Stellungnahmen in Erscheinung treten. Im Zentrum ihres Aktivismus steht 
dabei häufig eine antiimperialistische und antikoloniale Haltung.

 RIAS Bayern (2024): „Free Palestine from German guilt“? Israelbezogener Antisemitismus in 5

Bayern nach dem 7. Oktober. München: Verein für Aufklärung und Demokratie e. V. und Recherche- 
und Informationsstelle Antisemitismus Bayern. S. 58.

6



Antisemitismusbekämpfung verborgen lag, ein postkolonial codierter Antisemitismus, der 

akademisch unterfüttert ist.  Diese Beobachtung gab den Anstoß für die folgende 6

Untersuchung, die ich mit der Frage beginnen möchte, wie sich Antisemitismus heute nach 

dem 07. Oktober innerhalb der deutschen Linken artikuliert und welche Rolle Postkoloniale 

Theorie dabei spielt.  Dass Antisemitismus überhaupt in einer politischen Bewegung 7

vorkommt, die an sich selber den Anspruch stellt, emanzipatorisch zu sein, ist ein Paradoxon. 

Während das linke Urgestein Gerhard Zwerenz noch behauptete, dass „Linker Antisemitismus 

unmöglich ist“ , zeigen aktuellste Statistiken die traurige Realität: Im Jahr 2024 gab es einen 8

Anstieg von 137% antisemitischer Straftaten, die der politischen Linken zugeordnet werden 

konnten.  Eine soziologische Erklärung dafür liefert der Politikwissenschaftler Samuel 9

Salzborn: Antisemitismus sei „Teil der objektiven Struktur der Vergesellschaftung in der 

Moderne“.  Das bedeutet, dass Antisemitismus nicht exklusiv mit rechten oder autoritären 10

Ideologien verbunden ist, sondern in allen Bereichen einer Gesellschaft auftreten kann, eben 

auch in linken Kontexten. Dennoch bleibt im öffentlichen Bewusstsein Antisemitismus in 

erster Linie mit dem Nationalsozialismus und dem Rechtsextremismus assoziiert. Diese 

Blindheit gegenüber antisemitischen Strömungen innerhalb der politischen Linken ist 

problematisch, da es auch in ihr eine Tradition des Antisemitismus gibt, in deren 

Verantwortung brutale antisemitische Anschläge fallen.  Durch die Radikalisierung der 11

Studentenbewegung in den 1960er Jahren wuchs die Überzeugung, dass der bewaffnete 

Kampf gegen den Imperialismus weltweit geführt werden müsse, wodurch eine Solidarität mit 

 Vgl. Elbe. (2024). S. 22. 6

 Jürgen Habermas bezeichnete die Sprachfähigkeit einst als zentrales Merkmal des Menschen, weil 7

gesellschaftliche Wirklichkeit in und durch Sprache konstituiert wird. Vor diesem Hintergrund wähle 
ich einen diskursanalytischen Ansatz, um diese Narrative zu untersuchen.

 Zwerenz, G. (1976, 9. April): „Linker Antisemitismus ist unmöglich.“ In: Die Zeit. Online verfügbar 8

unter: https://www.zeit.de/1976/16/linker-antisemitismus-ist-unmoeglich [zuletzt abgerufen am 
28.05.2025].

 Vgl. Bundesministerium des Innern (2025): Fact Sheet Bundesweite Fallzahlen 2024. Politisch 9

motivierte Kriminalität. Berlin: BMI. Online verfügbar unter: https://www.bmi.bund.de/pmk2024 
[zuletzt abgerufen am 28.04.2025].

 Salzborn, S. (2020): Globaler Antisemitismus. Eine Spurensuche in den Abgründen der Moderne. 2., 10

überarb. und erw. Aufl. Weinheim: Beltz Juventa. S. 22.

 Vgl. Kloke, M. W. (1990): Israel und die deutsche Linke. Zur Geschichte eines schwierigen 11

Verhältnisses. Frankfurt am Main: Haag u. Herchen. S. 112. 

Vgl. Grigat, S. (2007): Kritik des aufgeklärten Antizionismus. In: Brosch, M. (Hrsg.) (2007): 
Exklusive Solidarität. Linker Antisemitismus in Deutschland. Berlin: Metropol, S. 391. 

7



palästinensischen ‚Befreiungsorganisationen‘ entstand.  Diese Radikalisierung mündete 12

schließlich in einer Reihe antisemitischer Anschläge: 1969 planten die Tupamaros West-

Berlin, eine Vorläuferorganisation der Roten Armee Fraktion (RAF), einen Anschlag auf das 

jüdische Gemeindehaus in West-Berlin, welcher nur knapp fehlschlug; 1970 kam es dann zu 

einem Brandanschlag auf ein jüdisches Altersheim in München, bei dem sieben Menschen 

ums Leben kamen, unter ihnen mehrere Holocaustüberlebende.  Das bist heute nicht 13

aufgeklärte Attentat wird den Tupamaros München zugeordnet; 1972 folgte das Attentat auf 

die israelische Mannschaft bei den Olympischen Spielen in München durch palästinensische 

Terroristen der Gruppe Schwarzer September, welches in linken Kreisen teilweise offen 

gerechtfertigt oder relativiert wurde.  1976 selektierten Mitglieder der RAF bei der 14

Flugzeugentführung von Entebbe gemeinsam mit der marxistisch-leninistischen Volksfront 

zur Befreiung Palästinas (PFLP) jüdische Geiseln von nichtjüdischen, nicht einmal 40 Jahre 

nach Auschwitz.  Dieser historische Kontext verleiht dieser Arbeit ihre Relevanz, denn er 15

zeigt, wozu antisemitische Strömungen innerhalb der Linken fähig sind. Das Anliegen dieser 

Arbeit ist es nicht, eine pauschale Anklage zu formulieren, sondern vielmehr einen Anstoß zu 

einer dringend notwendigen Selbstreflexion linker Gruppen zu geben. Obwohl diese Arbeit 

theoretisch ausgerichtet ist, bewegt sie sich zugleich an der Schnittstelle zur politischen 

Praxis, sodass die Einbeziehung aktueller Diskurse und konkreter Beispiele unabdingbar 

erscheint, zumal ein diskursanalytisches Vorgehen eine enge Verschränkung zwischen Theorie 

und Praxis erforderlich macht. Die Problematik von Begriffen wie „Holocaust“ und „Shoah“ 

ist mir bewusst; im Folgenden verwende ich bewusst den Begriff „Shoah“, da er aus dem 

Hebräischen stammt, in jüdischen Kontexten geprägt wurde und die spezifische Erfahrung der 

jüdischen Vernichtung im Nationalsozialismus präziser und respektvoller erfasst als der 

international gebräuchlichere Begriff „Holocaust“, der durch seine metaphorische Bedeutung 

als „Opferbrand“ problematische Assoziationen weckt. 

2. Theoretische Grundlage  

Um die Reproduktion antisemitischer Narrative in linken und postkolonial geprägten  

 Vgl. Vukadinović, V. S. (2021): „Antiimperialismus als Vorspiel des Postkolonialismus.“ In: Gerber, 12

J. (Hrsg.) (2021): Die Untiefen des Postkolonialismus. Leipzig: Manuskriptum, S. 231. 

 Vgl. Kunzelmann, D. (1976): „Schalom + Napalm.“ In: Agit 883, Nr. 74, S. 14 f.13

 Vgl. Kloke (1990). S. 167.14

 Vgl. Ebd. S. 168.15

8



Kontexten angemessen analysieren zu können, bedarf es einer theoretischen Einführung, die 

zwei zentrale Ebenen umfasst: (1) die Auseinandersetzung mit der Struktur, 

Wandlungsfähigkeit und gegenwärtigen Erscheinungsform von Antisemitismus und (2) die 

Analyse postkolonialer Denkfiguren sowie ihrer Rezeption und politischen 

Anschlussfähigkeit im akademischen Diskursraum. Diese zwei Ebenen ermöglichen es, im 

Spannungsfeld von Antisemitismus, Postkolonialismus und Erinnerungspolitik jene sich 

überlagernden Theorieansätze und politischen Narrative analytisch zu erfassen, die zur 

ideologischen wie begrifflichen Unschärfe aktueller Diskurse beitragen und so auch die 

Anschlussfähigkeit antisemitischer Deutungsmuster im Gewand antikolonialer Solidarität 

begünstigen.  

Im Hinblick auf die erste Ebene werden die zentralen theoretischen Impulse aus den 

Antisemitismustheorien von Salzborn, Adorno und Horkheimer gezogen, die Antisemitismus 

aus einer historischen, psychoanalytischen und gesellschaftstheoretischen Perspektive 

analysieren. Aufbauend auf diesen theoretischen Grundlagen werden im Anschluss 

unterschiedliche Definitionen von Antisemitismus erläutert, die notwendig sind, um 

antisemitische Erscheinungsformen in ihrer heutigen Gestalt als solche erkennen und 

einordnen zu können. Dabei wird insbesondere auf die Arbeitsdefinition der International 

Holocaust Remembrance Alliance (IHRA) und ihr Gegenmodell, die Jerusalem Declaration 

on Antisemitism (JDA) eingegangen. (2) Im Hinblick auf die zweite Ebene, die sich mit der 

Postkolonialen Theorie beschäftigt, fließt in die Analyse Literatur von Wissenschaftlern wie 

Said, Mbembe, Rothberg und Moses ein, die mit ihren Konzepten wie Othering, 

Dekolonisierung und multidirektionaler Erinnerung maßgeblich zur Rahmung von Diskursen 

über Israel, Zionismus und die Erinnerung an die Shoah beigetragen haben. Diesen Positionen 

werden in der Arbeit kritische Perspektiven gegenübergestellt, etwa von Elbe sowie durch 

Beiträge aus den Sammelbänden von Gerber, Grigat, Hoffmann, Seul und Stahl.   

2.1 Antisemitismus: Ideen, Funktionen, Wandel 

Hannah Arendt konstatierte 1957 in einem Brief, „dass man vor dem Antisemitismus nur auf 

dem Monde sicher sei“.  Ihr Urteil, dass es sich bei Antisemitismus nicht um ein 16

überwundenes oder randständiges Vorurteil handelt, sondern um das „langelebigstes Vorurteil 

 Arendt, H., zitiert nach RIAS Bayern (2022): Post-Schoah-Antisemitismus in Bayern. 16

Multidirektionale Angriffe auf die Erinnerung. München: RIAS Bayern, S. 9.

9



der menschlichen Geschichte“ scheint einleuchtend.  Um das hochkomplexe Phänomen 17

Antisemitismus in einem spezifischen politischen Kontext analysieren zu können, ist es 

zunächst notwendig, ein grundlegendes Verständnis seiner historischen Entwicklung, seiner 

strukturellen Merkmale und seiner ideologischen Funktion zu erarbeiten. Angesichts der 

umfangreichen Forschungsliteratur zu Antisemitismus ist es nicht möglich, alle bestehenden 

Aspekte im Detail abzubilden, dennoch soll im Folgenden ein Überblick gegeben werden. Der 

Historiker Martin Benz benutzt eine Definition des „European Monitoring Centre on Racism 

and Xenophobia“, laut der sich Antisemitismus neben Juden als Einzelpersonen "[…] gegen 

jüdische Gemeindeinstitutionen oder religiöse Einrichtungen [richtet]. Darüber hinaus kann 

auch der jüdische Staat Israel, der dabei als jüdisches Kollektiv verstanden wird, Ziel solcher 

Angriffe sein.“ Dabei hat Antisemitismus über die Jahrhundert immer wieder unterschiedliche 

Erscheinungsformen angenommen, die der Sozialwissenschaftler Samuel Salzborn in seinem 

Buch „Antisemitismus. Geschichte, Theorie, Empirie“  in fünf „Artikulationsvarianten“ 18

unterteilt: den „religiös-antijüdischen“, den „völkisch-rassistischen“, den „sekundär-

schuldabwehrenden“, den „arabisch-islamischen Antisemitismus“ und den „antizionistische-

antiisraelische Antisemitismus“.  Der religiös motivierte Antijudaismus ist tief in der 19

christlichen Geschichte verwurzelt und markiert Juden primär als das religiöse Andere. Ein 

prominentes Beispiel für diese Kategorie ist der „Gottesmord-Vorwurf“ der bereits 300 n. Chr. 

aufkam.  Dieser Vorwurf hielt Juden kollektiv für schuldig am Tod Jesu Christi und führte in 20

der Folge immer wieder zu Pogromen, Vertreibungen und diskriminierenden Gesetzen, wie 

etwa den mittelalterlichen Judenordnungen, die Juden das Tragen bestimmter Abzeichen 

vorschrieben oder sie aus bestimmten Berufen ausschlossen. Im Zuge der Aufklärung und der 

Entstehung moderner Nationalstaaten entwickelte sich ein „völkisch-rassistischer 

Antisemitismus“, der Juden als fremdes Kollektiv nationaler oder rassischer Bedrohung 

konstruiert und ihnen negative charakterliche Eigenschaften zuordnet.  Der Hass verschob 21

sich von der religiösen zu einer biologistisch-rassistischen Argumentation und passte sich 

damit den modernen Ideologien des 19. Jahrhunderts an. Ein klassisches Beispiel ist die 

 Benz, W. (2015): Antisemitismus. Präsenz und Tradition eines Ressentiments. Frankfurt am Main: 17

Wochenschau Verlag. S. 7.

 Salzborn, S. (2014): Antisemitismus. Geschichte, Theorie, Empirie. Darmstadt: Nomos 18

Verlagsgesellschaft. 

 Ebd. S. 11. 19

 Benz (2015). S. 17. 20

 Salzborn (2014). S. 13. 21

10



Darstellung von jüdischen Menschen als „Weltverschwörer und Zersetzer der Homogenität 

der Völker“ . Nach dem Nationalsozialismus und der Shoah entstand der „sekundär-22

schuldabwehrende Antisemitismus“, der weniger offen aggressive Feindseligkeit artikuliert, 

sondern vielmehr versucht, durch Relativierungen der Shoah oder Schuldumkehr eine 

Entlastung der Mehrheitsgesellschaft zu erreichen.  Ein klassisches Beispiel ist der Vorwurf, 23

jüdische Menschen würden das Gedenken an die Shoah übermäßig betonen oder 

instrumentalisieren.  Im „arabisch-islamischen Antisemitismus“  verschmelzen traditionelle 24 25

religiöse Feindbilder mit Motiven aus dem israelisch-palästinensischen Konflikt zu 

Verschwörungserzählungen, die inzwischen auch in Europa verbreitet sind. Abschließend 

muss auf die Erscheinungsform hingewiesen werden, welche für diese Arbeit besonders 

wichtig ist: Der „antizionistisch-antiisraelische Antisemitismus“. Er dämonisiert und 

delegitimiert Israel und misst es dabei mit doppelten Standards. Auf diese Erscheinungsform 

wird in dem folgenden Kapitel noch einmal dezidiert eingegangen. An diesen fünf 

Artikulationsformen lässt sich zeigen, dass Antisemitismus kein einheitliches Phänomen ist, 

sondern sich flexibel an gesellschaftliche Transformationen und historische Kontexte anpasst, 

wodurch sich auch seine Beständigkeit erklären lässt. Für ein tieferes Verständnis soll im 

Weiteren noch die sozialpsychologische Perspektive auf Antisemitimus miteinbezogen 

werden. Die lässt sich unter anderem in der „Dialektik der Aufklärung“ von Max Horkheimer 

und Theodor W. Adorno finden, die den Antisemitismus als Ausdruck gesellschaftlicher 

Konflikte und verdrängter Ängste begreifen.  Ihre These lautet, dass die Aufklärung nicht nur 26

zur Befreiung des Menschen von Mythen geführt, sondern zugleich neue Formen von 

Herrschaft hervorgebracht haben.  In einer zunehmend durchrationalisierten Welt, in der die 27

sozialen Verhältnisse abstrakt und undurchschaubar sind, entsteht ein Bedürfnis nach 

einfachen Erklärungen und personalisierter Schuldzuschreibung.  Hier wird durch 28

Antisemitismus eine vermeintliche Ordnung geschaffen, indem komplexe gesellschaftliche 

Widersprüche auf eine symbolisch aufgeladene Feindfigur projiziert werden. ‚Der Jude‘ 

 Elbe (2024). S. 34. 22

 Vgl. Ebd. S. 16. 23

 Ebd. S. 142. 24

 Salzborn (2014). S. 21. 25

 Horkheimer, M. & Adorno, T. W. (2022): Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente. 26. 26

Aufl. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag. S. 195.

 Vgl. Ebd. S. 20. 27

 Vgl. Salzborn (2020). S. 16f.28

11



erscheint in dieser Logik als Chiffre für alles abstrakte und alles bedrohliche, egal ob es um 

Kapitalismus oder Kommunismus geht, um Staatstreue oder Staatszersetzung, um Medien, 

Macht oder Einfluss. Dabei widersprechen sich die Zuschreibungen oft.  Eben deswegen 29

schreibt Adorno auch vom „Gerücht über die Juden“ . Neben der sozialpsychologischen 30

Analyse der Kritischen Theorie haben auch psychoanalytische und existenzphilosophische 

Ansätze zentrale Beiträge zum Verständnis von Antisemitismus geleistet. Jean-Paul Sartre 

analysiert Antisemitismus in seiner Schrift „Réflexions sur la question juive“ nicht als bloßes 

Vorurteil oder Denkfehler, sondern als existentielle Haltung: eine „Leidenschaft und 

Weltanschauung zugleich“.  Der Antisemit brauche den Juden, so Sartre, um sich selbst als 31

Teil einer vermeintlich homogenen, bedrohten Gemeinschaft zu inszenieren. Der Jude 

fungiere dabei als Projektionsfläche für all das, was der Antisemit verdrängen oder 

externalisieren müsse, vor allem für innere Widersprüche und Ohnmachtsgefühle. Arendt 

betont in ihrem Werk „Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft“, dass Antisemitismus 

nicht bloß als Vorurteil im Rahmen traditioneller Feindschaften verstanden werden darf, sie 

warnt davor ihn ausschließlich als Problem von spezifischen politischen Gruppen zu 

betrachten.  Diese Feststellung führt direkt zu jener Erscheinungsform, die in der Gegenwart 32

besondere Relevanz besitzt und die vor allem von linken Akteuren befeuert wird: Dem 

israelbezogenen Antisemitismus. 

2.1.1 Israelbezogener Antisemitismus  

Laut dem Bundesverband der Recherche- und Informationsstelle Antisemitismus (RIAS) gab 

es seit dem Terrorangriff der Hamas am 07. Oktober 2023 einen drastischen Anstieg 

antisemitischer Gewalt in Deutschland. Im gesamten Jahr 2024 verzeichnete der 

Bundesverband RIAS insgesamt 8.627 antisemitische Vorfälle.  Das entspricht einer 33

 Salzborn (2014). S. 32. 29

 Adorno, T. W. (2003). Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. Gesammelte 30

Schriften, Bd. 4. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 125.

 Sartre, J.-P., zitiert nach Salzborn, S. (2020). S. 20. 31

 Arendt, H. (2023): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft: Antisemitismus, Imperialismus, 32

Totalitarismus. München: Piper ebooks. S. 33ff.

 Vgl. Bundesverband der Recherche- und Informationsstellen Antisemitismus (RIAS) e.V. (2024). 33

Jahresbericht 2024. Antisemitische Vorfälle in Deutschland. Berlin. Online verfügbar unter: https://
report-antisemitism.de/documents/2025-05-20_rias_Jahresbericht_2024 [zuletzt abgerufen am 
12.07.2025].

12

https://report-antisemitism.de/documents/2025-05-20_rias_Jahresbericht_2024.pdf
https://report-antisemitism.de/documents/2025-05-20_rias_Jahresbericht_2024.pdf


Steigerung von rund 77 Prozent gegenüber 2023. Davon konnten 2282 Vorfälle dem 

israelbezogenen Antisemitismus zugeordnet werden. Allein in Bayern wurden zwischen dem 

7. Oktober 2023 und dem 7. April 2024 insgesamt 527 israelbezogene antisemitische Vorfälle 

dokumentiert, während es in den sechs Monaten davor insgesamt nur 43 waren.  Der 34

Vorsitzende des Zentralrats der Juden in Deutschland, Josef Schuster, bezeichnete diese Form 

des Antisemitismus treffend als „die moderne Form des Antisemitismus“ . Deshalb wird 35

diese Ausprägung des Antisemitismus auch im Fokus stehen, was nicht bedeutet, dass die 

anderen Erscheinungsformen nicht weiterhin existieren und auftreten. Jedoch erscheinen sie 

häufig in abgeschwächter oder marginalisierter Form, während der israelbezogene 

Antisemitismus gegenwärtig den sichtbarsten und zugleich gesellschaftlich am stärksten 

umkämpften Ausdruck darstellt. Ziel dieses kurzen Abschnittes ist es daher, ein Verständnis 

zu vermitteln, was mit israelbezogenem Antisemitismus gemeint ist, um auf dieser Grundlage 

im weiteren Verlauf der Arbeit zu untersuchen, inwiefern Postkoloniale Theorie zur 

Legitimierung desselben beiträgt. Eine erste Einschätzung zu israelbezogenem 

Antisemitismus liefert die Bundeszentrale für politische Bildung (bpb). Sie beschreibt ihn als 

eine spezifische Erscheinungsform moderner Judenfeindlichkeit, bei der sich traditionelle 

antisemitische Denkmuster auf den Staat Israel als vermeintlichen „kollektiven Juden“ 

verlagern.  Einhergehend mit diesem Diskurs wird zudem um die Trennlinie zwischen 36

Antizionismus und Antisemitismus gerungen. Antizionismus, also die grundsätzliche 

Ablehnung eines jüdischen Nationalstaats, inszeniert sich als legitime politische Position. 

Tatsächlich fungiert er als ideologisches Einfallstor für antisemitische Weltbilder, da er es 

erlaubt, unter dem Deckmantel politischer Kritik Ressentiments gegen Juden als Kollektiv zu 

artikulieren.  Timo Stein betont in seinem Buch „Zwischen Antisemitismus und 37

Israelkritik“ , dass eine pauschale Gleichsetzung von Antizionismus und Antisemitismus 38

wissenschaftlich zwar nicht tragfähig sei, dennoch existiere ein Verhältnis zwischen beiden 

 Vgl. RIAS Bayern (2024): „Free Palestine from German guilt“? Israelbezogener Antisemitismus in 34

Bayern nach dem 7. Oktober. München: Recherche- und Informationsstelle Antisemitismus Bayern 
(RIAS Bayern). Online verfügbar unter: https://report-antisemitism.de/documents/Israelbezogener-
Antisemitismus_in_Bayern_nach_dem_7_Oktober [zuletzt abgerufen am 12.07.2025].

 Salzborn (2020). S. 12. 35

 Vgl. Bundeszentrale für politische Bildung (2023): Was heißt Antisemitismus? Antizionistischer und 36

israelfeindlicher Antisemitismus. [zuletzt abgerufen am 12.07.2025].

 Benz, W. (2021): Was ist Antisemitismus? München: C.H. Beck. S. 203. 37

 Stein, T. (2011): Zwischen Antisemitismus und Israelkritik. Antizionismus in der deutschen Linken. 38

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

13

https://report-antisemitism.de/documents/Israelbezogener-Antisemitismus_in_Bayern_nach_dem_7_Oktober.pdf
https://report-antisemitism.de/documents/Israelbezogener-Antisemitismus_in_Bayern_nach_dem_7_Oktober.pdf
https://report-antisemitism.de/documents/Israelbezogener-Antisemitismus_in_Bayern_nach_dem_7_Oktober.pdf


Anschauungen: „Die antisemitische Einstellung nimmt zu, je radikaler die antizionistische 

Überzeugung ist.“  Stein stellt außerdem die Frage in den Raum,  39

„ob ein Antizionismus nach Ende des Zweiten Weltkrieges, der sich gegen die Existenz Israels richtet, der 
offensichtlich die Notwendigkeit eines jüdischen Zufluchtsortes in Gestalt eines jüdischen Staates negiert, nicht 
zwangsläufig in ein antisemitisches Fahrwasser gerät.“   40

Symbolisch dafür steht das Schlagwort „Israelkritik“,  das eine eigene Kategorie politischer 

Kritik bezeichnet, die nur für den Staat Israel verwendet wird.  Selbst autoritäre Staaten, wie 

etwa Nordkorea, Eritrea oder Syrien, denen systematische und schwerwiegende Menschen- 

rechtsverletzungen vorgeworfen werden, bekommen keine derartige Aufmerksamkeit. Diese 

Sonderstellung deutet laut Stein darauf hin, dass an Israel Maßstäbe angelegt werden, die bei 

keinem anderen Staat Anwendung finden, was ein Indikator für Antisemitismus ist.  Mit 41

Blick auf die deutsche Linke formulierte Jean Améry bereits 1969: „Das Saatbeet, in dem sich 

die Junge Linke mit ihrem antizionistischen Furor bewegt, nährt die Keime eines 

jahrhundertealten Antisemitismus, der alles andere als ‚bewältigt‘ ist.“  Laut Ingo Elbe sind 42

dabei nicht alle Strömungen innerhalb der radikalen Linken gleichermaßen relevant für die 

aktuellen Auseinandersetzungen. Zwar sind sich „traditionsmarxistische Antiimperialisten“  43

und „postkoloniale Antirassisten“ in ihrer Haltung zu Israel weitgehend einig, doch liegt die 

Deutungshoheit in Bildung und Medien zunehmend bei den postkolonialen Strömungen.  Es 44

ist sinnvoll, zunächst die ideologischen Elemente des Antiimperialismus und seine Beziehung 

zum Antisemitismus zu umreißen, weil dieser die ideologische Grundlage liefert, auf der sich 

antizionistische Positionen in der Linken herausgebildet haben.   45

Der Antiimperialismus beschreibt eine politische Haltung, die sich gegen politische, 

wirtschaftliche oder militärische Vorherrschaft mächtiger Staaten über schwächere Regionen 

richtet. Er basiert auf der marxistisch-leninistischen Imperialismustheorie, wonach 

 Stein (2011). S. 38. 39

 Ebd. S. 95.40

 Vgl. Ebd. S. 33f. 41

 Améry, J. (1969) : The New Left’s Approach to “Zionism”, in: Jean Améry / Irene Heidelberger-42

Leonard (Hg.): Essays on Antisemitism, Anti-Zionism, and the Left, Indiana University Press 2021, S. 
44.

 Elbe, I. (2024): Antisemitismus und postkoloniale Theorie. Der „progressive“ Angriff auf Israel, 43

Judentum und Holocausterinnerung. Berlin: Verlag Klaus Bittermann. S. 16f.

 Osterhammel, J., zitiert nach Elbe, I. (2024). S. 10. 44

 Stein (2011). S. 94. 45

14



Imperialismus die höchste Entwicklungsstufe des Kapitalismus sei, und eine wirtschaftliche 

und politische Expansion notwendig seien, um Profite zu sichern. Antiimperialistische 

Bewegungen kämpfen deshalb gegen Kolonialismus, wirtschaftliche Ausbeutung und 

militärische Interventionen. Seit den 1960er Jahren wurde der Antiimperialismus zum 

ideologischen Fundament vieler revolutionärer, leninistischer, stalinistischer und trotz- 

kistischer Gruppierungen im Westen, die sich solidarisch mit den ‚Befreiungsbewegungen‘ in 

der sogenannten Dritten Welt erklärten.  In dieser Weltsicht rückte der globale Süden ins 46

Zentrum der Hoffnung auf weltweiten Widerstand, als vermeintlich authentischer Schauplatz 

des Kampfes gegen die „imperialistischen Hauptmächte“ USA, Großbritannien, Frankreich 

und zunehmend auch gegen den Staat Israel, der als „Vorposten des US-Imperialismus“ im 

Nahen Osten galt.  Die dogmatische Nähe zu autoritären und nationalistischen Bewegungen 47

wurde dabei nicht als Widerspruch empfunden, sondern als strategisch notwendig tituliert.  

2.1.2 Der Streit um die Definitionen 

Wie im vorangegangenen Kapitel beschrieben, tritt Antisemitismus heute vorwiegend in 

israelbezogener Form auf und verbirgt sich in antizionistischen Positionen: „wie das Gewitter 

in der Wolke“ . Um solche Tendenzen zu erkennen, sind klare und belastbare Definitionen 48

entscheidend. Doch gerade darüber wird in der Wissenschaft intensiv diskutiert, wobei sich 

die Debatte vor allem um zwei Definitionen dreht. Einerseits gibt es die Arbeitsdefinition der 

International Holocaust Remembrance Alliance (IHRA) und andererseits die Jerusalem 

Declaration on Antisemitism. Die IHRA-Definition ist international am weitesten verbreitet 

und wird von zahlreichen Regierungen, Institutionen und zivilgesellschaftlichen 

Organisationen, wie zum Beispiel dem Zentralrat der Juden in Deutschland, RIAS oder der 

Amadeu Antonio Stiftung als Referenz genutzt. Sie versteht Antisemitismus als „eine 

bestimmte Wahrnehmung von Juden, die sich als Hass gegenüber Juden ausdrücken kann“ 

und zählt auch bestimmte Formen der sogenannten ‚Israelkritik‘, etwa das Anlegen doppelter 

Standards, die Dämonisierung Israels oder die Leugnung jüdischer Selbstbestimmung zu 

 Vgl. Ebd. S. 66.46

 Vgl. Elbe (2024). S. 8.47

 Améry, J. (1969): „Der ehrbare Antisemitismus.“ In: Die Zeit, Nr. 30/1969. Online verfügbar unter: 48

https://www.zeit.de/1969/30/der-ehrbare-antisemitismus [zuletzt abgerufen am 26.06.2025].

15



möglichen Ausprägungen.  Diese Beispiele folgen dem sogenannten 3D-Modell von  49

Sharansky, welcher Israelkritik dann als antisemitisch einstuft, wenn sie von Dämonisierung, 

Delegitimierung oder doppelten Standards geprägt ist. Gleichzeitig stellt die IHRA-Definition 

explizit fest, dass Kritik am Staat Israel legitim sei, wenn sie sich in einer Weise äußere, wie 

sie auch gegenüber jedem anderen Land vorgebracht würde. Kritik an der IHRA-Definition 

äußert unter anderem der Soziologe Peter Ullrich, welcher für die Rosa-Luxemburg-Stiftung 

ein „Gutachten zur ‘Arbeitsdefinition Antisemitismus’ der International Holocaust 

Remembrance Alliance” anfertigte. In diesem Gutachten konstatiert er, dass die IHRA-

Definition eine „unzulässige Gleichsetzung von Kritik an israelischer Politik und 

Antisemitismus“ vertritt und damit zulässige politische Meinungsäußerung delegitimieren 

würde.  Auch wenn die IHRA-Definition explizit zwischen legitimer Kritik und 50

antisemitischer Hassrede unterscheidet, („Kritik an Israel, die mit jener an anderen Ländern 

vergleichbar ist, kann nicht als antisemitisch angesehen werden.“ ) sahen es Ullrich und 51

andere als notwendig an, die Jerusalem Declaration on Antisemitism (JDA) als Gegenentwurf 

zu verfassen. Der zentrale Unterschied zur IHRA besteht darin, dass die JDA zwar eine 

präzise Definition von Antisemitismus anbietet, zugleich aber erheblich größere Spielräume 

für politische Angriffe auf Israel zulässt. Während die IHRA-Definition sieben ihrer elf 

Beispiele auf Israel bezieht und dabei Antizionismus in bestimmten Situationen als potenziell 

antisemitisch einordnet, führt die JDA ausdrücklich eine Reihe von Punkten an, die ihrer 

Auffassung nach nicht antisemitisch seien.  Hierzu zählt insbesondere Punkt  12, der die 52

Kritik oder Ablehnung des Zionismus als bloße Form von Nationalismus für legitim erklärt, 

ohne jedoch zu reflektieren, dass Zionismus im Kern das jüdische Recht auf einen 

Schutzraum bedeutet. Gerade vor dem Hintergrund, dass das Leugnen oder Delegitimieren 

dieses Existenzrechts ein zentrales Motiv modernen israelbezogenen Antisemitismus darstellt, 

erscheint diese Lücke in der JDA als gravierend. Nach Punkt 14 der JDA sind Aktionen im 

Zuge der Boykott-, Desinvestitions- und Sanktionskampagne (BDS) gegen Israel nicht 

 IHRA (2021): Handbuch zur praktischen Anwendung der IHRA-Arbeitsdefinition von 49

Antisemitismus. Luxemburg: Amt für Veröffentlichungen der Europäischen Union. S. 11.

 Ullrich, Peter (2019): Gutachten zur “Arbeitsdefinition Antisemitismus” der International Holocaust 50

Remembrance Alliance. Rosa-Luxemburg-Stiftung (Hrsg.) Papers 02/2019. S. 6. Online: https://
www.rosalux.de/fileadmin/rls_uploads/pdfs/rls_papers/Papers_2-2019_Antisemitismus.pdf [zuletzt 
abgerufen am: 11.07.2025].

 IHRA (2021). S. 11. 51

 Vgl. JDA (2021). Jerusalemer Erklärung zum Antisemitismus. Online verfügbar unter: https://52

jerusalemdeclaration.org/ bzw. in deiner Datei JDA-German.pdf, S. 8ff. [zuletzt abgerufen am: 
12.07.2025].

16

https://www.rosalux.de/fileadmin/rls_uploads/pdfs/rls_papers/Papers_2-2019_Antisemitismus.pdf
https://www.rosalux.de/fileadmin/rls_uploads/pdfs/rls_papers/Papers_2-2019_Antisemitismus.pdf
https://www.rosalux.de/fileadmin/rls_uploads/pdfs/rls_papers/Papers_2-2019_Antisemitismus.pdf


antisemitisch und verschaffen der BDS-Bewegung damit Rückendeckung.  Ein weiterer 53

Punkt, in dem sich die JDA von der IHRA absetzt, betrifft die Bewertung von 

Doppelstandards gegenüber Israel. In Punkt 15 bestreitet die JDA, dass solche 

Doppelstandards antisemitisch seien, und betrachtet sie lediglich als womöglich überzogene, 

aber grundsätzlich zulässige Form politischer Meinungsäußerung.  Etwas, was nach der 54

IHRA antisemitisch sein kann.  Die Debatte um die beiden Definitionen wurde vor allem 55

durch einen Beschluss der Partei „Die Linke“ im Mai 2024 ins öffentliche Bewusstsein 

gerückt, als sie auf ihrem Bundesparteitag entschied, sich künftig auf die JDA zu stützen.  56

Über die inhaltliche Kritik hinaus ist es bemerkenswert, dass eine linke Partei eine Definition 

von Antisemitismus als verbindlich erklärt, die explizit nicht der Definition entspricht, welche 

von einem Großteil jüdischer Organisationen weltweit und auch einer Mehrheit der jüdischen 

Bevölkerung hierzulande vertreten wird.  Das steht im Widerspruch zum heutigen 57

Verständnis von Antidiskriminierungsmaßnahmen, wonach betroffene Gruppen ein 

Mitspracherecht dabei haben sollen, wie die Diskriminierung, die sie erfahren, benannt und 

definiert wird. Für die nachfolgende Analyse wird die Arbeitsdefinition der International 

Holocaust Remembrance Alliance (IHRA) als Grundlage zur Erkennung von Antisemitismus 

herangezogen. Diese Entscheidung stützt sich auf mehrere Gründe: Erstens stellt sie eine 

international verwendete Arbeitsgrundlage dar, auf die sich  auch die meisten jüdischen 

Organisationen beziehen. Zweitens liefert sie Kriterien, um auch codierte und indirekte 

Formen des Antisemitismus, insbesondere mit Israelbezug zu erkennen. Drittens macht sie die 

Verbindung zwischen klassischen und modernen Erscheinungsformen des Antisemitismus 

sichtbar, und viertens ermöglicht sie eine kontextspezifische Differenzierung, ohne 

gerechtfertigte Kritik an israelischer Politik grundsätzlich zu delegitimieren. Mit der IHRA-

Definition als analytisches Werkzeug richtet sich der Blick nun auf die Postkoloniale Theorie, 

die selbst in den Verdacht geraten ist, antisemitische Narrative zu reproduzieren.  

 Vgl. JDA (2021). S. 10.53

 Vgl. Ebd.54

 Vgl. IHRA (2021). S. 15. 55

 Elbe, I. & Ellmers, S. (2025): „Wie die Jerusalemer Erklärung Antisemitismus verharmlost.“ In: 56

Jüdische Allgemeine. Online verfügbar unter: https://www.juedische-allgemeine.de/kultur/wie-die-
jerusalemer-erklaerung-antisemitismus-verharmlost/ [zuletzt abgerufen am 13.07.2025].

 Zentralrat der Juden in Deutschland. (2021). Linkspartei gegen die IHRA-Definition. Online 57

verfügbar unter: https://www.zentralratderjuden.de/presseerklaerungen/linkspartei-gegen-die-ihra-
definition/ [zuletzt abgerufen am: 14.07.2025].

17



2.2 Die Postkoloniale Theorie 

Nachdem auf der ersten Ebene zentrale Begriffe und Erscheinungsformen des 

Antisemitismus, insbesondere des israelbezogenen Antisemitismus, definiert und eingeordnet 

wurden, soll auf der zweiten Ebene eine Theorie untersucht werden, die in den letzten 

Jahrzehnten weltweit, besonders in akademisch-linken Milieus „in großen Bereichen gesiegt 

habe“ : Die Postkoloniale Theorie. Zunächst ist es notwendig, sich mit ihren 58

Grundannahmen  sowie dem historischen Kontext ihrer Entstehung auseinanderzusetzen. Die 

Postkoloniale Theorie ist aus den politischen und intellektuellen Auseinandersetzungen um 

das koloniale Erbe Europas hervorgegangen.  Sie beschäftigt sich damit, wie koloniale 59

Strukturen auch nach dem Ende der Kolonialherrschaft in verschiedenen Bereichen 

weiterwirken. Zwar wurden die meisten Kolonien spätestens in den 1960er Jahren formal 

unabhängig, doch blieben „wirtschaftliche Abhängigkeiten“ und „kulturelle Hierarchien“ 

vielfach bis heute bestehen.  Postkoloniale Theoretiker gehen außerdem davon aus, dass 60

Kolonialismus nicht nur in Form direkter politischer Unterdrückung existiert, sondern auch 

tief in die Denkweisen und die Sprache eingeschrieben ist. Zusammenfassend kann man 

festhalten, dass die Postkoloniale Theorie ihren Blick sowohl auf die fortdauernden 

Wirkungen kolonialer Herrschaft in Gesellschaften des globalen Südens richtet, als auch auf 

die Art und Weise, wie Denken, Kultur und Institutionen in westlichen Ländern bis heute von 

kolonialen Vorstellungen und Strukturen geprägt sind.  María do Mar Castro Valera und 61

Nikita Dhawan schreiben dazu in ihrem Werk „Postkoloniale Theorie: Eine kritische 

Einführung“, dass bei Postkolonialer Theorie nicht „von einer einheitlichen, wohl 

strukturierten Theorie gesprochen werden“kann.  Vielmehr vereint sie unterschiedliche 62

Ansätze, die von marxistischen Analysen ökonomischer Ausbeutung über 

poststrukturalistische Konzepte bis hin zu Ideen der kulturellen Repräsentation reichen.  Zu 63

 Osterhammel, J. zitiert nach Elbe (2024). S. 10. 58

 Vgl. Varela, M. do Mar & Dhawan, N. (2015): Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einführung. 59

Bielefeld: transcript, S. 19.

  Conrad, S. (2012): „Kolonialismus und Postkolonialismus. Schlüsselbegriffe der aktuellen 60

Debatte.“ In: Bundeszentrale für politische Bildung (bpb). Online verfügbar unter: https://
www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/236617/
kolonialismus-und-postkolonialismus-schluesselbegriffe-der-aktuellen-debatte/ [zuletzt abgerufen am 
15.07.2025].

 Varela & Dhawan (2015). S. 16.61

 Ebd. S. 12. 62

 Vgl. Ebd. 63

18

https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/236617/kolonialismus-und-postkolonialismus-schluesselbegriffe-der-aktuellen-debatte/
https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/236617/kolonialismus-und-postkolonialismus-schluesselbegriffe-der-aktuellen-debatte/
https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/236617/kolonialismus-und-postkolonialismus-schluesselbegriffe-der-aktuellen-debatte/


den bekanntesten Vertretern zählen Said, Spiva, Mbembe, Butler, Rothberg und Moses.  64

Obwohl sie unterschiedliche Schwerpunkte setzen, bauen sie mit ihren Ideen aufeinander auf 

und entwickeln die Postkoloniale Theorie in verschiedene Richtungen weiter. Auch wenn es 

aufgrund der Vielzahl von postkolonialen Wissenschaftlern, insbesondere in der sich 

inzwischen stark vergrößerten deutschen postkolonialen Forschungsbetrieb, und dem Fokus 

der Arbeit nicht möglich ist, jede Biographie und auf jeden einzelnen Theorieansatz 

einzugehen, muss zumindest der Ansatz von Edward Said genauer betrachtet werden.  Der 65

amerikanisch-palästinensische Literaturwissenschaftler versuchte mit seinem Werk 

„Orientalism“ , dem „Gründungsdokument“  der Postkolonialen Theorie, zu zeigen, wie der 66 67

Westen sich selbst als überlegen darstellt, indem er den Orient als rückständig, exotisch und 

bedrohlich konstruiert, und beschreibt dies als „dominating, restructuring, and having 

authority over the Orient“ . Dabei bezieht er sich insbesondere auf die Ideen von Michel 68

Foucault und Antonio Gramsci.  Von Foucault übernimmt er die Vorstellung, dass Wissen 69

immer mit Macht verbunden ist. Wer festlegt, wie über bestimmte Regionen oder Völker 

gesprochen wird, kann auch politische Kontrolle ausüben. Deshalb untersucht Said, wie seit 

dem Ägyptenfeldzug Napoleons europäische Texte und Berichte ein bestimmtes Bild vom 

Orient erschaffen haben, das europäische Machtinteressen stützt.  Von Gramsci übernimmt er 70

das Konzept der kulturellen Hegemonie, um zu erklären, wie dominante Vorstellungen des 

Westens über den Orient gesellschaftliche Zustimmung für koloniale Strukturen sichern.  71

Das Prinzip, den Orient als grundlegend Anderen darzustellen, um seine kulturelle 

Überlegenheit zu behaupten wird in der späteren Postkolonialen Theorie als ‚Othering‘ 

bezeichnet.  Die indisch-amerikanische Literaturwissenschaftlerin Gayatri Spivak erweitert 72

diese Analyse um das Konzept der ‚Subalternität‘, das sich um jene gesellschaftlichen 

Gruppen dreht, die so marginalisiert sind, dass sie im Diskurs keine eigene Stimme finden 

 Vgl. Elbe (2024). S. 21.64

 Vgl. Ebd. S. 11.65

 Said, E. W. (2003): Orientalism. London: Penguin Books. 66

 Harstel, A. (2021): „Das Gründungsdokument des Postkolonialismus.“ In: Gerber, J. (Hrsg.) (2021): 67

Die Untiefen des Postkolonialismus. Leipzig: Manuskriptum, S. 184.

 Said (2003). S. 3.68

 Varela & Dhawan (2015). S. 101.69

 Vgl. Said (2003). S. 81.70

 Vgl. Ebd. S. 7. 71

 Varela & Dhawan (2015). S. 17.72

19



können.  Mit diesen Schemata verfolgt Said das Ziel, die Folgen des Kolonialismus sichtbar 73

zu machen und kritisch aufzuarbeiten. Gleichzeitig gibt es aber auch starke Kritik an seinem 

Ansatz.  Elbe bemängelt, dass Said ein binäres Schema entwirft, welches die westliche Welt 74

als einheitlichen imperialen Herrscher erscheinen lässt. Dadurch würden die Komplexität 

historischer Prozesse sowie Differenzen innerhalb westlicher Gesellschaften, etwa die 

massiven politischen und sozialen Unterschiede oder kritische Stimmen gegen den 

Imperialismus, weitgehend unsichtbar gemacht werden.  Ein weiterer Kritikpunkt betrifft 75

eine ganze Reihe „gezielter Auslassungen“  und fachlicher Ungenauigkeiten in Saids Werk. 76

So unterlaufen ihm immer wieder Verwechslungen bei historischen Daten oder 

Zusammenhängen, was die Präzision seiner Theorie noch weiter in Frage stellt und den 

Schluss zulässt, dass „Orientalism“ mehr ein „politisches Manifest“  als eine 77

wissenschaftliche Arbeit ist. Nichtsdestotrotz hat Saids Gründungsschrift „Orientalism“ einen 

enormen Einfluss auf die geistes- und sozialwissenschaftliche Debatte über Repräsentation 

und koloniale Kontinuitäten entfaltet und gilt bis heute als zentraler Impulsgeber für 

zahlreiche weiterführende Auseinandersetzungen über eurozentrische Wissensordnungen. 

2.2.1 Postkoloniale Theorie, Nahostkonflikt und Antisemitismus 

Wie hängt die Postkoloniale Theorie nun mit dem Nahostkonflikt und Antisemitismus 

zusammen? Im letzten Kapitel von „Orientalism“ wendet sich Said, der im damaligen 

Mandatsgebiet Palästina geboren wurde und christlich-palästinensischer Abstammung ist, 

explizit Israel zu und erklärt: „Orientalism governs Israeli policy towards the Arabs [..].“  78

Mit dieser Behauptung überträgt er die vorher ausgeführten Theorien auf den arabisch-

israelischen Kontext. Konkret bedeutet das, dass Said die israelische Politik gegenüber den 

Arabern, und damit auch gegenüber den Palästinensern, als Fortsetzung kolonialer Praktiken 

versteht, bei der Israel die Rolle einer westlichen Kolonialmacht einnimmt, die die ‚indigene’ 

arabische Bevölkerung unterdrückt. Diese Übertragung hat weitreichende Implikationen. Sie 

 Vgl. Varela & Dhawan (2015).186 ff.73

 Vgl. Harstel (2021), S. 186.74

 Vgl. Elbe (2024). S. 247ff.75

 Harstel (2021). S.188.76

 Ebd. S. 184. 77

 Said (2003). S. 306. 78

20



legt nahe, dass israelische Politik primär Ausdruck eines orientalistisch motivierten 

Herrschaftsprojekts sei. Die theoretische Staatsgrundlage Israels, der Zionismus, ist für Said 

eine „exclusionary, discriminatory, colonialist praxis“ . Daraus leitet er die Schlussfolgerung 79

ab, dass das palästinensische Volk gar keine andere Möglichkeit habe, als den Zionismus und 

den Staat Israel abzulehnen. Die Unterkomplexität seiner Thesen lässt sich in einem Interview 

mit der israelischen Tageszeitung Haaretz feststellen. In dem ganzen Konflikt gibt es für ihn 

nur zwei Seiten: „There is a guilty side and there are victims. The Palestinians are the 

victims.“  Den arabisch-islamischen Antisemitismus erwähnt Said mit keinem Wort, 80

vielmehr betrachtet er ausschließlich das israelische ‚Apartheidsregime’ als Ursache der 

gegenwärtigen Situation. Diese Sichtweise lässt sich auch in andere Schriften Saids finden. So 

wirft er Yassir Arafat in seinem Spätwerk „Das Ende des Friedensprozesses“ vor, die 

erste ,Intifada’ zu früh beendet zu haben, und kritisiert die damit einhergehenden politischen 

Zugeständnisse an Israel.  Andreas Harstel schlussfolgert vor diesem Hintergrund, dass  81

„Orientalism wie ein Bindeglied wirkt; es verbindet den bewaffneten Kampf gegen Israel, […], mit der 
diskursiven - moralischen und wissenschaftlichen - Delegitimierung des jüdischen Staates, wie sie seither in der 
westlichen Linken vorherrscht.“   82

Desweiteren macht Elbe auf einen zentralen Fehlschluss aufmerksam: Die Übertragung von 

Saids Kolonialismustheorie auf Israel verkenne die historische und kulturelle Besonderheit 

der jüdischen Beziehung zu dem Land. So wird ignoriert, „dass Juden seit mehr als drei 

Jahrtausenden durchgehend in dem von den Römern später ‚Palästina‘ getauften Gebiet 

ansässig sind und dass sie eine besondere kulturelle Verbundenheit zu Eretz Israel haben“.  83

Dabei war der Zionismus keine eurozentrische Kolonialmission, die die palästinensischen 

Araber als das „Andere“ konstruierte, sondern betrachtete sie vielmehr als „Brudervölker“ 

und verstand Israel zugleich als „Schutzraum“ für das jüdische Volk.  Auch die zionistische 84

 Said, E. W. (1980). „The Question of Palestine.“ New York: Times Books. S. 69.79

 Said, E. W. (2000): Interview mit der israelischen Haaretz, wiedergegeben auf H-Radhist 80

Mailingliste, 31. August 2000. Online verfügbar unter: https://lists.h-net.org/cgi-bin/logbrowse.pl?
trx=vx&list=h-radhist&month=0008&week=e&msg=nY%2B/
t%2BkE9pOqjTxZIFSnsw&user=&pw= [zuletzt abgerufen am 15.06.2025].

 Vgl. Edward W. Said (2002): „Das Ende des Friedensprozesses. Oslo und danach.“ Berlin: Berlin 81

Verlag. S. 49.

 Harstel, A. (2021), S. 189.82

 Vgl. Elbe (2024). S. 187f. 83

 Elbe (2024). S. 187. 84

21

https://lists.h-net.org/cgi-bin/logbrowse.pl?trx=vx&list=h-radhist&month=0008&week=e&msg=nY%2B/t%2BkE9pOqjTxZIFSnsw&user=&pw=
https://lists.h-net.org/cgi-bin/logbrowse.pl?trx=vx&list=h-radhist&month=0008&week=e&msg=nY%2B/t%2BkE9pOqjTxZIFSnsw&user=&pw=
https://lists.h-net.org/cgi-bin/logbrowse.pl?trx=vx&list=h-radhist&month=0008&week=e&msg=nY%2B/t%2BkE9pOqjTxZIFSnsw&user=&pw=
https://lists.h-net.org/cgi-bin/logbrowse.pl?trx=vx&list=h-radhist&month=0008&week=e&msg=nY%2B/t%2BkE9pOqjTxZIFSnsw&user=&pw=


Praxis der „Landkäufe“ sei kein klassisches koloniales Enteignungsprogramm gewesen, 

sondern sei vielfach zu „völlig überhöhten Preisen“ erfolgt, wobei „arabische 

Großgrundbesitzer“ zum Teil erhebliche Gewinne erzielten.   85

Die heutige Generation postkolonialer Theoretiker führt Saids Argumentation allerdings fort. 

Beispielsweise knüpft Butler an Said an, indem sie Israels Existenz als koloniale 

Unterdrückung gegenüber dem palästinensische Volk versteht, und zugleich eine Ethik 

fordert, die die eigene „Selbsterhaltung“  zugunsten einer moralischen Verpflichtung 86

gegenüber dem Anderen zurückstellt.  Diese Haltung zieht Butler, selber jüdischen Glaubens, 87

aus dem Verständnis eines ‚kosmopolitischen Judentums‘, das sich nicht primär über 

ethnische Zugehörigkeit oder nationale Bindung definiert, sondern über eine Verpflichtung zu 

universeller Gerechtigkeit.  Diese Moralphilosophie wird von Elbe treffend als „Ethik des 88

kollektiven Selbstmordes“ bezeichnet.  Butler steht mit dieser Vorstellung in einer 89

intellektuellen Tradition, die das Judentum als universalistische Position verstand. Sie 

übernahm und radikalisierte dieses Konzept, indem sie eine moralische Pflicht zur 

grundsätzlichen Kritik an Israel formulierte und jede Form nationalstaatlicher jüdischer 

Selbstbehauptung als Verrat an diesen universalistischen Prinzipien interpretiert.  Dabei 90

weißt Butlers Argument eine Nähe zu Said auf, der sich selbst einmal als „the last Jewish 

intellectual“  bezeichnete und im selben Atemzug jüdische Intellektuelle als „suburban 91

squires“ beschrieb. Dass solche vermeintlich ‚nur‘ antizionistischen Positionen oftmals 

lediglich den antisemitischen Gehalt verschleiern sollen, lässt sich durch Butlers 

antisemitische Entgleisungen gut nachvollziehen: Im Jahr 2006 bezeichnete Butler die Hamas 

und die Hisbollah als „Teile der globalen linken Bewegung“ , die „progressiv“ und „sozial“ 92

seien; den 07. Oktober bezeichnete sie auf einem Forum in Frankreich, heute nur noch auf X 

 Ebd. S. 188.85

 Ebd. S. 211.86

 Vgl. Butler, J. (2023). „Am Scheideweg. Einleitung – Trennung von sich, Exil und die Kritik des 87

Zionismus.“ Frankfurt/New York: Campus Verlag, S. 13.

 Vgl. Ebd. S. 32. 88

 Elbe (2024). S. 211. 89

 Vgl. Ebd. S. 30. 90

 Said (2000), Interview.91

 Salzborn (2020) S. 109.92

22



(ehemals Twitter) zu finden, als eine Form des „bewaffneten Widerstands“ , der „nicht 93

antisemitisch“ sei. Kurz zuvor hatte Butler die Erklärung „Philosophy for Palestine“  94

unterzeichnet, in der Israel als „ethno-supremacist state“ bezeichnet und die gegenwärtigen 

israelischen Militäraktionen in Gaza als „Genozid“ charakterisiert werden, ohne jedoch die 

Massaker der Hamas als terroristische Gewalt zu benennen oder zu verurteilen.  Darüber 95

hinaus engagiert sich Butler in kontroversen Initiativen wie der „Jewish Voice for Peace“ und 

unterstützt Kampagnen der BDS-Bewegung.  

Ein weiteres Beispiel für die Verflechtung Postkolonialer Theorien mit antisemitischen 

Narrativen findet sich in den Schriften des kamerunischen Politikwissenschaftlers und 

Historikers Achille Mbembe. Anknüpfend an Butler bezeichnete er die israelische Politik 

gegenüber den Palästinensern als Ausdruck einer „fanatischen Zerstörungsdynamik“ , die 96

darauf abziele, „das Leben der Palästinenser in einen Trümmerhaufen und einen entsorgbaren 

Berg aus Müll zu verwandeln“. Auch religiöse Aspekte bezieht er in seine Vorwürfe mit ein: 

Indem er im jüdischen Nationalismus ein vermeintlich einzigartiges Prinzip erkennt, das sich 

durch eine „narzisstisch und partikularistisch geschlossene[r] Monotheismus“  und das 97

„Talionsprinzip“ auszeichne, wird automatisch jeder israelische Selbstverteidigungsakt als 

Ausdruck irrationaler Gewalt diffamiert.  Elbe schlussfolgert, dass „Mbembes Denken 98

sämtliche Kriterien des israelbezogenen Antisemitismus erfüllt.“  Bereits im Jahr 2020 stand 99

Mbembe im Zentrum einer Kontroverse, als Kritik an seiner Einladung zur Eröffnung der 

Ruhrtriennale aufkam.  Anlass gaben eine Reihe früherer Texte, in denen er Israel mit dem 100

südafrikanischen Apartheidregime verglich, die BDS-Bewegung unterstützte und koloniale 

 Hirsch, J. (@josephhirsch5) (2024, 5. März): Tweet, online verfügbar unter: https://x.com/93

josephhirsch5/status/1764784098822750420 [zuletzt abgerufen am 18.06.2025].

 Philosophy for Palestine (2024): Public Statement. Online verfügbar unter: https://94

philosophyforpalestine.org [zuletzt abgerufen am 20.06.2025].

 Was diese Aussagen noch schwerer zu ertragen macht ist, dass Butler ihre jüdische Herkunft immer 95

wieder thematisiert um sich vor Antisemitimus-Vorwürfen zu immunisieren.

 Mbembe, zit. nach Elbe (2024). S. 208f.96

 Ebd. S. 213. 97

 Vgl. Ebd.98

 Ebd. S. 216.99

 Gerber, J. (2021): „Holocaust, Kolonialismus, Postkolonialismus. Über Opferkonkurrenz und 100

Schuldverschiebung. Einleitung zum Schwerpunkt.“ In: Gerber, J. (Hrsg.) (2021): Die Untiefen des 
Postkolonialismus. Berlin: Tiamit, S. 25. 

23



Gewaltverhältnisse in eine vergleichende Beziehung zur Shoah setzte.  In Teilen des 101

Feuilletons wurde diese Auseinandersetzung als „Historikerstreit 2.0“ bezeichnet.  Im 102

Zentrum stand die Frage, inwieweit die Gleichsetzung Israels mit einem kolonialen 

Apartheidregime und die Relativierung der Shoah durch den Verweis auf andere koloniale 

Gewalterfahrungen antisemitische Denkmuster reproduzieren. 

2.2.2 Die Shoah als Störfaktor 

Die Shoah ist bis heute ein zentraler Bezugspunkt jüdischer Identität und bildet zugleich das 

fundamentale Legitimationsnarrativ für die Existenz des Staates Israel.  Ihre Erinnerung 103

prägt nicht nur das kollektive Gedächtnis Europas, sondern steht zunehmend im Fokus 

globaler Debatten. Gerade dort wird sie immer häufiger in Vergleiche eingebettet, die ihre 

historische Singularität relativieren, sei es durch Analogien zum Kolonialismus, zur Sklaverei 

oder zu anderen Völkermorden.  So erscheint sie gewissermaßen als „Störfaktor“. Sie passt 104

nicht recht in universalistische Narrative, die alle Gewaltverbrechen in ein einheitliches 

Bewertungsraster einordnen wollen. Und doch formulierte bereits Hannah Arendt in ihrem 

Werk „Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft“ die These eines „Bumerang-Effekts“ . 105

Gewaltpraktiken, die europäische Mächte in ihren Kolonien anwandten, seien nach Europa 

zurückgekehrt und hätten letztlich im Nationalsozialismus und seiner entgrenzten Gewalt 

gemündet. Michael Rothberg knüpft an diese Überlegung mit seinem Konzept der 

„multidirektionalen Erinnerung“ an. Er betont, dass Erinnerungen an unterschiedliche 

historische Gewaltverbrechen nicht zwangsläufig miteinander konkurrieren müssen, sondern 

sich wechselseitig beeinflussen und sogar Solidaritäten zwischen verschiedenen 

Opfergruppen ermöglichen können.  Diese Solidarität soll durch einen einen Dialog mit 106

anderen historischen Traumata, etwa jenen des Kolonialismus oder der Sklaverei, erreicht 

werden. Mit diesem Versuch, Räume für eine inklusive und pluralistische Erinnerung zu 

 Kleve, S. (2023): „Postkoloniale Holocaust-Deutungen. Der Historikerstreit 2.0 und die 101

Konkurrenz der Opfer.“ In: Grigat, S., Hoffmann, J., Seul, M. & Stahl, A. (Hrsg.) (2023): Erinnern als 
höchste Form des Vergessens?  Berlin: Verbrecher Verlag. S. 289.

 Ebd.102

 Trepp, L. (1992): Die Juden. Volk, Geschichte, Religion. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. S. 236.103

 Zur Singularität Vgl. Elbe (2024). S. 92.104

 Ebd. S. 105.105

 Vgl. Rothberg, M. (2021): Multidirektionale Erinnerung. Holocaustgedenken im Zeitalter der 106

Dekolonisierung. Berlin: Metropol Verlag. S. 27.

24



schaffen, liefert er allerdings auch die Grundlage für eine Argumentation, die die Shoah unter 

der Prämisse einer „integrationspädagogischen Instrumentalisierung“ in irreführende 

Vergleiche einbindet und damit deren Singularität in Frage stellt.  Einen Frontalangriff 107

gegen die deutsche Erinnerungskultur stellt das Essay „Der Katechismus der Deutschen“ des 

australischen Historikers Dirk Moses dar.  Moses wirft der Bundesrepublik Deutschland vor, 108

die Singularität der Shoah zur moralischen Grundlage ihrer nationalen Identität erhoben zu 

haben. Dies habe dazu geführt, dass andere Gewaltverbrechen, insbesondere koloniale, 

marginalisiert würden. Er fordert stattdessen, dass die Shoah nicht länger als singuläres 

Ereignis betrachtet wird, sondern in eine Reihe mit anderen Völkermorden gestellt wird. Der 

Grund, warum sich Postkoloniale aller Couleur so intensiv an der Singularität des Holocaust 

abarbeiten, liegt darin, dass sich erst durch deren Auflösung „die Legitimität des jüdischen 

Staates infrage stellen lässt.“  Die politische Zielsetzung dieser Diskurse führt 109

konsequenterweise dazu, dass auch das etablierte Verständnis von Antisemitismus infrage 

gestellt oder gezielt verworfen wird. Denn wer die Einzigartigkeit der Shoah negieren will, 

muss zwangsläufig auch die Logik des Antisemitismus verwischen, die den Genozid erst 

möglich gemacht hat.  Diese zentrale „Basisoperation“  postkolonialer Ansätze 110 111

funktioniert dadurch, dass sie Antisemitismus als eine bloße Spielart rassistischer 

Diskriminierung betrachtet und ihn durch das „Prinzip des kolonialen Othering“  ersetzen 112

möchte. Dabei ist diese Gleichsetzung nicht nur brandgefährlich, sondern auch 

wissenschaftlich falsch. Elbe beschreibt den grundlegenden Unterschied zwischen 

Antisemitismus und Rassismus darin, dass der Rassismus Menschen als unterlegen und 

minderwertig abwertet, während der Antisemitismus die Juden zugleich als bedrohlich 

mächtig, fremd und im Verborgenen agierend konstruiert.  Hinter der postkolonialen 113

Gleichsetzung von Antisemitismus und Rassismus steht zudem oft eine politische Agenda. Sie 

zielt darauf ab, antisemitische Motive innerhalb israelbezogener Kritik zu entproblematisieren 

 Elbe (2024). S. 133.107

 Vgl. Moses, A. D. (2021, 23. Mai): „Der Katechismus der Deutschen.“ In: Geschichte der 108

Gegenwart. Online verfügbar unter: https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-
deutschen/ [zuletzt abgerufen am 29.06.2025].

 Berger, S. (2013): Experten der Vernichtung. Das T4–Reinhardt‑Netzwerk in den Lagern Belzec, 109

Sobibor und Treblinka. Hamburger Edition S. 189-192.

 Vgl. Elbe (2024). S. 81. 110

 Ebd. S. 33. 111

 Ebd. S. 81.112

 Vgl. Ebd. S. 46ff. 113

25



und in der öffentlichen Debatte zu verdrängen. Wer Antisemitismus analytisch im Rassismus 

aufgehen lässt, nimmt letztlich in Kauf, dass jüdische Erfahrungen erneut marginalisiert 

werden. Saul Friedländer bringt das Dilemma der ganzen Debatte um die Singularität der 

Shoah präzise auf den Punkt. Er schreibt:  

„Selbst bei den schrecklichsten Massenmorden stirbt jedes Opfer für sich, das Leiden jedes einzelnen Menschen 
ist unvergleichbar, und der kollektive Tod der Ermordeten, seien es Tutsi, Armenier, Kambodschaner, 
sowjetische Opfer des Stalinismus, Hereros, Kongolesen oder Juden, Sinti und Roma, Homosexuelle und 
sowjetische Gefangene im NS-beherrschten Europa, ist zugleich einzigartig für jeden Menschen und als 
Massenvernichtung ähnlich. Der Unterschied liegt im historischen Kontext des jeweiligen Genozids. In diesem 
Sinne – und nur in diesem – ist der Holocaust besonders und tatsächlich präzedenzlos“.   114

Es gibt also eine Vergleichbarkeit von Leid und zugleich auch eine historische Besonderheit 

der Shoah, die man nicht einfach negieren kann. 

3. Analyse linker Narrative 

Auf Grundlage der in den vorangegangenen Kapiteln entwickelten theoretischen Perspektive 

wird sich in diesem Kapitel der Frage gewidmet, in welchen konkreten Formen sich 

antisemitische Narrative innerhalb linker Milieus manifestieren und inwieweit sie dabei an 

postkoloniale Debatten anschließen. Die in der Analyse herangezogenen Quellen stammen aus 

Berichten und Publikationen Monitoring- und Dokumentationsstellen wie der 

Fachinformationsstelle Rechtsextremismus München (FIRM), den regionalen Melde- und 

Informationsstellen von RIAS und dessen Bundesverband, der Amadeu Antonio Stiftung 

sowie von Publikationen der jeweiligen Gruppen wie im Falle von BDS Deutschland und 

Klasse gegen Klassen (KGK). Die Fokussierung auf Fallbeispiele aus München erklärt sich 

durch die bestehende Vertrautheit mit der lokalen politischen Landschaft und der 

Akteursstruktur. Bei der Recherche und im ersten Schritt der Analyse ist aufgefallen, dass sich 

bestimmte sprachliche Muster und Themen wiederholen beziehungsweise häufiger 

vorkommen als andere. Auf Grundlage dieser Muster wurden drei Kategorien 

herausgearbeitet, in welche die Quellen einordnen werden: (1) Glorifizierung antisemitischer 

Gewalt; (2) Narrative mit Bezug zur Shoah und (3) Apartheids-/Kolonialismusvorwürfe. 

Diese Kategorisierung soll es ermöglichen, die Analyse möglichst übersichtlich zu halten. Es 

 Friedländer, S. (2020): „Ein Genozid wie jeder andere?“ In: Friedländer, S. et al. (2020): Ein 114

Verbrechen ohne Namen. Anmerkungen zum neuen Streit über den Holocaust. München: C.H. Beck, 
S. 17.

26



ist dabei zu betonen, dass verschiedene Aussagen in mehrere Kategorien fallen können, 

weshalb in solchen Fällen die primäre argumentative Ausrichtung der jeweiligen Aussage für 

die Einordnung herausgefiltert wurde. Die Analyse erfolgt im Sinne der „Kritischen 

Diskursanalyse“ (KDA) nach dem „Diskurshistorischen Ansatz“ (DHA) von Ruth Wodak und 

Martin Reisigl.  Der DHA ist entwickelt worden, um gesellschaftlich relevante 115

Themenfelder und Machtverhältnisse sprachwissenschaftlich fundiert zu analysieren. Dabei 

verbindet er theoretische Reflexion mit empirischer Forschung und ermöglicht es, diskursive 

Machtverschiebungen im historischen Kontext zu untersuchen.  Konkret werden die 116

folgenden sechs Konzepte des DHA verwendet, um das Material zu analysieren: (1) Mit dem 

Konzept der Nomination, wird die Art und Weise beschrieben, wie Personen, Gruppen, 

Ereignisse oder Phänomene benannt und sprachlich eingeordnet werden; (2) das Konzept der  

Prädikation bezieht sich auf die Zuschreibung von Eigenschaften, Bewertungen oder 

Merkmalen; (3) mit der Argumentation,wird analysiert mit welchen Begründungen (Topoi)  117

bestimmte Positionen gerechtfertigt werden; (4) mit dem Schema der Perspektivierung lässt 

sich aufzeigen, welche Haltungen oder Einstellungen den jeweiligen Äußerungen zugrunde 

liegen; (5) durch die Intensivierungs- und Abschwächungsstrategie lässt sich untersuchen, wie 

bestimmte Aussagen dargestellt werden und (6) mit dem Konzept der Interdiskursivität lässt 

sich untersuchen inwiefern Diskurselemente aus unterschiedlichen thematischen Feldern 

miteinander verknüpft werden und wie dadurch neue Bedeutungszusammenhänge 

entstehen.  Da es in erster Linie darum gehen soll, die Tiefe von antisemitischen Narrativen 118

und nicht deren Häufigkeit zu untersuchen, erfolgt die Analyse qualitativ. Nachdem die 

verschiedenen Aussagen mit den Werkzeugen der DHA untersucht wurden, wird die 

Arbeitsdefinition der IHRA verwendet, um die einzelnen Aussagen zu bewerten. Die 

analysierten Quellen sind primär Redebeiträge, Plakate und Social-Media-Posts, festgehalten 

in den Berichten der Fachinformationsstelle Rechtsextremismus München (FIRM) sowie der 

 Wodak, R. (2019): „Diskursanalyse – eine kritische Perspektive.“ In: Wagemann, C., Kropp, S., 115

Nullmeier, F., Siewert, M. B. & Zohlnhöfer, R. (Hrsg.): Handbuch Methoden der Politikwissenschaft. 
Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH, ein Teil von Springer Nature, S. 7. 

 Wodak, R. & Meyer, M. (2009): Methods of Critical Discourse Analysis. 2. Aufl. London: SAGE 116

Publications, S. 2.

 In meiner Analyse benenne ich teilweise eigene Topoi, dies entspricht der Methode von Wodak, die 117

ausdrücklich vorsieht, Topoi situationsspezifisch und diskursabhängig zu bestimmen.

 Reisigl, M. & Wodak, R. (2017): The Discourse-Historical Approach (DHA). In: Flowerdew, J. & 118

Richardson, J. E. (Hgg.): The Routledge Handbook of Critical Discourse Studies. London/New York: 
Routledge, S. 44–59. 

27



RIAS Bayern, Berlin und NRW.  Ergänzend werden Daten aus aktuellen Publikationen wie 119

dem Lagebild Antisemitismus der Amadeu Antonio Stiftung herangezogen.  Sämtliche im 120

Folgenden dargestellten Beispiele stammen aus dem Zeitraum kurz nach den Angriffen des 7. 

Oktober 2023, lassen sich eindeutig linken Kontexten zuordnen und knüpfen inhaltlich an 

postkoloniale Narrative an. Die Dokumentation solcher Vorfälle ist insgesamt sehr umfassend, 

sowohl in journalistischen als auch in wissenschaftlichen Quellen. Für die vorliegende 

Analyse wurden jedoch bewusst nur einige besonders markante Beispiele ausgewählt. Bei der 

Auswahl wurde darauf geachtet, Redebeiträge, Social-Media-Posts, Plakate und auch 

Aussagen einzubeziehen, um die Bandbreite der Ausdrucksformen abzubilden. Längere 

Beiträge werden aus Platzgründen lediglich auszugsweise zitiert. 

3.1. Glorifizierung antisemitischer Gewalt 

Anhand von zwei Beispielen soll in diesem Kapitel untersucht werden, inwieweit linke 

Gruppen den Terrorangriff vom 7. Oktober auf Israel als legitimen antikolonialen oder 

antiimperialistischen Widerstand darstellen. Das erste Beispiel sind drei Instagram-Storys der 

Gruppe „Palästina Spricht München“ (PM), die sich selbst als linke und postkoloniale 

Bewegung versteht. Die Storys wurden noch am 7. Oktober 2023 von ihrem Instagram-

Account (@palaestinaspricht_muc) gepostet.  (1) Im ersten Slide wird der Ausdruck 121

 FIRM München (2024): Antisemitismus, Verschwörungsideologien und Islamismus bei „Palästina 119

spricht München“. Eine Analyse der Anti-Israel-Bewegung. München: Fachinformationsstelle 
Rechtsextremismus München. Online verfügbar unter: https://firm-muenchen.de [zuletzt abgerufen am 
14.07.2025]  

RIAS Berlin (2023): Nach dem Terror der Hamas – Antisemitische Vorfälle in Berlin vom 7. Oktober 
bis zum 9. November 2023. Berlin: Recherche- und Informationsstelle Antisemitismus Berlin. Online 
verfügbar unter: https://report-antisemitism.de [zuletzt abgerufen am 14.07.2025]  

 RIAS Berlin (2025): Antisemitische Vorfälle in Berlin 2024. Jahresbericht. Berlin: Recherche- und 
Informationsstelle Antisemitismus Berlin. Online verfügbar unter: https://report-antisemitism.de 
[zuletzt abgerufen am 14.07.2025] . 

RIAS NRW (2025): Antisemitische Vorfälle in Nordrhein-Westfalen 2024. Jahresbericht. Düsseldorf: 
Recherche- und Informationsstelle Antisemitismus NRW (RIAS NRW). Online verfügbar unter: 
https://rias-nrw.de [zuletzt abgerufen am 14.07.2025] 

 Amadeu Antonio Stiftung (2024): Lagebild Antisemitismus 2024. Kontinuitäten und Eskalationen. 120

Berlin. Online verfügbar unter: https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/lagebild-antisemitismus-2024 
[zuletzt abgerufen am 17.07.2025]. 

 Siehe Abbildung 1. 121

28



„Nieder mit den Mauern! #freegaza“ verwendet, während das Bild eines Bulldozers gezeigt 

wird, der eine Grenzbefestigung durchbricht. Gaza wird hier als Gefängnis bezeichnet, dessen 

Mauern eingerissen werden müssen. Im zweiten Slide erscheinen in einem längeren Text 

zentrale Schlagworte der palästinensischen Nationalbewegung wie „liberation“ und „return“. 

Die Angriffe der Hamas werden hier sprachlich als geschichtsträchtiges Ereignis angeführt:  

„Until full liberation and return. The aesthetic of the moment is overwhelming. Of course, celebrate this 
historical moment and fill yourselves with determination and joy over this oppressed victory, which reminds us  
of many people’s revolutions. But remember our moral duty toward Gaza and the besieged people who allowed 
this moment to happen. The coming hours and days will be the worst. We must all stand and organize politically 
for Palestine. We need you.“ 

 Im dritten Slide wird der Begriff „Terrorismus“symbolisch  durchgestrichen und durch die 

Bezeichnung „Decolonisation“ ersetzt.  

(2) Auf der Ebene der Prädikation, also der Zuschreibung von Eigenschaften, wird in allen 

drei Slides eine klare Täter-Opfer-Umkehr vollzogen. Im ersten Slide wird der Bulldozer nicht 

als Symbol für Zerstörung dargestellt, sondern als Werkzeug der Befreiung. Im zweiten Slide 

werden die Angriffe der Hamas sprachlich als „oppressed victory“ beschrieben, was das Bild 

eines unterdrückten, aber kämpferischen Kollektivs zeichnet. Israel erscheint in dieser 

Darstellung als belagernde, unterdrückende Macht. Diese Zuschreibung wird im dritten Slide 

abermals verschärft, indem die israelische Bevölkerung pauschal als „settlers“ bezeichnet 

29

Abbildung 1: Instagram-Stories von „Palästina Spricht München“ am 7. Oktober 2023.  
Instagram.com/@palaestinaspricht_muc. 



wird. Dadurch wird ihnen der Status als Zivilisten abgesprochen, während die 

palästinensische Seite als „native Palestinians“ konstruiert werden. Außerdem wird die 

geographische Region Gaza vermenschlicht, indem das Gebiet als handelndes Subjekt 

dargestellt wird, das einem Gefängnis entkommt. Israel erscheint dabei metaphorisch als 

Gefängnis. Gleichzeitig werden die Aktionen der Hamas mit Gaza gleichgesetzt, wodurch 

sich die Taten einer militant agierenden Gruppe mit der gesamten Region oder Bevölkerung 

vermischen.  

(3) Auf der Ebene der Argumentation werden mehrere Topoi verwendet, die den Terror der 

Hamas legitimieren. Im ersten Slide tritt ein Topos der Befreiung hervor. Die Formulierung 

„to break down the walls to free Gaza“ konstruiert die Zerstörung der angrenzende 

israelischen Gemeinden nicht als Akt der Gewalt, sondern als notwendigen Schritt zur 

Erlösung der Unterdrückten. Diese Darstellung rahmt die Angriffe der Hamas als Teil eines 

gerechten Befreiungsprozesses und verschleiert deren terroristischen Charakter. Im zweiten 

Slide wird mit dem Satz „reminds us of many people’s revolutions“ ein Topos der historischen 

Kontinuität genutzt, indem der 7. Oktober 2023 in eine Reihe mit legitimen historischen 

Aufständen wie der Französischen oder der Algerischen Revolution gestellt wird. Das soll 

suggerieren, dass der Terroranschlag vom 7. Oktober lediglich eine Episode in einem 

universellen Kampf gegen Unterdrückung sei. Parallel zeigt sich im zweiten Slide ein Topos 

der moralischen Pflicht. Die Aussage „remember our moral duty toward Gaza“ erhebt die 

Unterstützung der Gewalt nicht nur zu einer legitimen Handlung, sondern zu einer ethischen 

Verpflichtung. Die Aufforderung „We must all stand and organize politically for Palestine. We 

need you.“ verstärkt diese Argumentation, indem sie zur politischen Mobilisierung aufruft und 

die Gewalt als notwendiges Mittel zur Erreichung des Ziels darstellt. Im dritten Slide 

schließlich tritt ein Topos der Dekolonisation deutlich hervor. Der Satz „THIS IS NOT 

‘TERRORISM’, THIS IS CALLED DECOLONISATION.“ deutet die Angriffe der Hamas 

zur antikolonialen Praxis um.  

(4) Auf der Ebene der Perspektivierung spricht in allen drei Slides eine kollektive Stimme, die 

eine klar antiimperialistische und antikoloniale Haltung einnimmt. Diese kollektive Stimme 

konstruiert ein Wir-Gefühl und ruft zur weltweiten Solidarität mit dem palästinensischen 

Widerstand auf, etwa durch Aussagen wie „We must all stand and organize politically for 

Palestine“ oder „We need you.“ Um den eigenen Standpunkt zu stärken, wird die westliche 

Wahrnehmung, repräsentiert durch Emmanuel Macron, explizit als falsch und lügnerisch 

gebrandmarkt.  

30



(5) Hinsichtlich der Intensivierung lässt sich beobachten, dass die Rhetorik über alle drei 

Slides hinweg stark emotional aufgeladen ist. Im ersten Slide wird die visuelle Darstellung 

des Bulldozers dramatisch inszeniert. Im zweiten Slide prägen Begriffe wie „overwhelming“ 

und „historical moment“ die Sprache. Gleichzeitig erfolgt eine massive Verharmlosung und 

Diskursverschiebung, da die tatsächliche Brutalität der Angriffe vollständig ausgeblendet 

wird.  

(6) In allen drei Slides ist eine deutliche Interdiskursivität erkennbar. Die Beiträge 

verschränken die Ereignisse des 7. Oktober mit dem postkolonialen Diskurs. Es lässt sich gut 

erkennen, wie hier insbesondere auf Saids Konzept des Orientalismus und das damit 

verbundene Othering zurückgegriffen wird. Dabei wird Israel in die Rolle einer westlich-

kolonialen Macht gedrängt, die wie im klassischen Orientalismus, als technologisch 

übermächtig und repressiv erscheint, während die palästinensische Seite als „indigene“ 

Opfergemeinschaft inszeniert wird, die sich „aus dem Gefängnis befreit“. Diese Täter-Opfer-

Umkehr ist Ausdruck eines diskursiven Musters, in dem jüdische Akteure nicht mehr als 

Opfer der Hamas, sondern als Täter einer kolonialen Herrschaft erscheinen. Der Begriff 

„Decolonisation“ fungiert in diesem Zusammenhang als Umdeutungskategorie, die extreme 

Gewalt gegen Zivilisten rechtfertigt und in ein legitimiertes emanzipatorisches Narrativ 

integriert. Mbembe hat mit seiner Idee kolonialer Kontinuitäten ähnliche Begriffe geprägt, 

wobei auch er die israelische Existenz als Ausdruck postkolonialer Herrschaft interpretiert.   122

Mit der Arbeitsdefinition der International Holocaust Remembrance Alliance lässt sich 

eindeutig feststellen, dass es sich bei diesen Posts um antisemitische Inhalte handelt. So nennt 

die IHRA als Beispiel für antisemitisches Verhalten: „Das Anwenden doppelter Standards, 

indem man von Israel ein Verhalten verlangt, das von keinem anderen demokratischen Staat 

erwartet oder gefordert wird.“  In den Storys wird Gewalt gegen israelische Zivilisten nicht 123

nur entschuldigt, sondern durch die Rahmung als Befreiungskampf sogar positiv bewertet.  124

Weiterhin nennt die IHRA: „Das Leugnen des Rechts des jüdischen Volkes auf 

Selbstbestimmung, etwa durch die Behauptung, die Existenz des Staates Israel sei ein 

rassistisches Unterfangen.“  Genau das geschieht in der Story durch die 125

Umdeutungsstrategie, Israel als „Siedlerkolonialstaat“ darzustellen und die gesamte 

 Vgl. Post Schoah Antisemitismus 2022, S. 42; RIAS 2024, S. 9122

 Vgl. IHRA (2021). S. 16. 123

 Vgl. Ebd. S. 11.124

 Ebd. S. 16. 125

31



israelische Bevölkerung pauschal als „Siedler“ zu bezeichnen. Diese Posts sind ein Beispiel 

par excellence, wie postkoloniale Narrative gezielt angewandt werden, um antisemitische 

Gewalt zu legitimieren und schlussendlich öffentlich zu feiern.  

Das zweite Beispiel ist der Artikel „Palästinensischer Widerstand erschüttert Israel: Solidarität 

mit dem Befreiungskampf“ , der am 7. Oktober 2023 auf der Website von der revolutionär-126

trotzkistischen Gruppe Klasse gegen Klasse (KGK) veröffentlicht wurde.  KGK vertritt eine 127

klar antiimperialistische und propalästinensische Linie und positioniert sich regelmäßig 

kritisch gegenüber westlichen Staaten, insbesondere gegenüber Israel. Der folgende Artikel 

lässt sich mittels der Kategorien des DHA besonders gut analysieren.  

(1) Mit Hilfe der Nominationskategorie lässt sich herausfinden, dass der Text Begriffe 

verwendet, die die beteiligten Akteure in moralisch gegenüberliegende Lager einordnen 

sollen. Israel wird als „Apartheidstaat“ oder „Kolonialmacht“ bezeichnet. Demgegenüber 

werden die Angriffe der Hamas und anderer Gruppen als „Widerstand“ oder 

„Befreiungskampf“ gedeutet.  

(2) Mit der Prädikationsstrategie lässt sich sehen, dass diesen Akteuren spezifische 

Eigenschaften und moralische Wertungen zugeschrieben werden. Durch die Bezeichnung 

„Apartheidstaat“ und „zionistisches Projekt“ wird Israel zu einem rassistischen und 

kolonialen Unterdrücker stilisiert, während die palästinensischen Gruppen als revolutionär 

und gerecht beurteilt werden.  

(3) In Bezug auf die Argumentationsmuster greift der Text auf verschiedene Topoi zurück. 

Besonders stark wird ein Topos der Gerechtigkeit betont, der Gewalt als legitime Antwort auf 

eine angebliche Unterdrückung darstellt: „Der bewaffnete Kampf der Hamas ist eine Reaktion 

auf Jahrzehnte der Besatzung, Blockade und Entrechtung.“ Eine Strategie der Argumentation, 

mit der die Gewalt der Hamas nicht als eigenständige Handlung, sondern als notwendige 

Konsequenz struktureller Gewalt durch Israel erscheint und damit die Hamas als einen 

reagierenden Akteur von Schuld entlastet.  Zusätzlich entwickelt der Text eine ausgeprägte 128

„David-gegen-Goliath“-Erzählung, in der die Hamas und andere Gruppen des 

palästinensischen Widerstands als unterlegene, aber heroische Akteure dargestellt werden: 

 Klasse gegen Klasse (2023): Palästinensischer Widerstand erschüttert Israel, online unter: https://126

www.klassegegenklasse.org/palaestinensischer-widerstand-erschuettert-israel-solidaritaet-mit-dem-
befreiungskampf

 Alle folgenden Zitate stammen, sofern nicht anders angegeben, aus dem Artikel von Klasse gegen 127

Klasse 

 Reisigl & Wodak (2017). S. 94f.128

32



„Mit einfachsten Mitteln hat die Hamas den psychologischen und militärischen Nimbus der 

israelischen Armee erschüttert“. Damit liegt ein Topos der Unterlegenheit vor, der den 

Palästinensern „einfachste Mittel“ und den Israelis einen „psychologischen und militärischen 

Nimbus“  zuschreibt. Damit soll die Asymmetrie der Kräfteverhältnisse betont werden. Durch 

die Herausarbeitung der israelischen Stärke – „gewaltige Militärmacht“, „achtgrößte 

Atommacht der Welt“ – wird die eigene ‚Leistung‘ der Überwindung nur noch größer. Eng 

damit verbunden ist ein Topos der Entlarvung: „Der psychologische Effekt dieser 

militärischen Operation wird in Israel, deren Existenz auf die dauerhafte Ermordung und 

Vertreibung von Millionen Palästinenser:innen beruht, gewaltig sein. […] Die Narrative des 

sicheren Ortes für Jüd:innen fällt wie ein Kartenhaus zusammen.“ Damit wird der Terror als 

Mittel inszeniert, um zu „entlarven“, dass Israels Sicherheit eine Illusion sei. Darüber hinaus 

kommt auch dieser Beitrag nicht ohne Verleumdungen aus: „Israel bereitet sich auf ein 

Massaker der zivilen Bevölkerung im Gazastreifen vor“ oder „die Luftwaffe massakriert die 

Zivilbevölkerung“, ohne den Angriff als Grund für die Eskalation zu nennen. Die westlichen 

Staaten werden ebenfalls diskursiv delegitimiert. Begriffe wie „imperialistische Speerspitze“ 

oder „heilige Allianz“ repräsentieren ein weiteres Argumentationsmuster, das israelische 

Politik in eine globale imperialistische Verschwörung einbettet. Auch dies kann unter den 

„Topos der Entlarvung“ untergeordnet werden, da westliche Solidarität mit Israel als 

Ausdruck geopolitischer Machenschaften und nicht als legitime Sicherheitspolitik dargestellt 

wird.  

(4) Auf der Ebene der Perspektivierung nimmt der Artikel eine eindeutig parteiische 

Sprecherposition ein. Formulierungen wie: „Wir müssen uns klar auf die Seite des 

palästinensischen Widerstands stellen“ zeigen, dass hier aktiv für die Sache der Hamas und 

anderer Gruppen eingetreten wird. Die westlichen Regierungen und Medien werden hingegen 

durchgehend kritisch oder feindlich dargestellt. Ihnen wird vorgeworfen, die „wahren 

Verbrechen“ Israels zu verschweigen oder zu relativieren. Damit beansprucht der Artikel die 

moralische Autorität über die Deutung der Ereignisse.   

(5) Hinsichtlich der Intensivierung und Mitigation ist die häufige Verwendung von Begriffen 

wie „Massaker“, „Bombardements“, „Genozid“ oder „Apartheid“ beobachtbar, die ein hoch 

hochemotionales Klima erzeugen, mit dem Ziel, ein noch härteres Urteil über Israel zu 

verhängen. Gleichzeitig wird die Gewalt der palästinensischen Gruppen nicht problematisiert, 

sondern durch Begriffe wie „Befreiungskampf“ oder „Widerstand“ geradezu legitimiert.  

33



(6) Schließlich zeigt sich auf der Ebene der Interdiskursivität eine enge Verschränkung des 

Artikels mit postkolonialen und antiimperialistischen Diskursen. Der Artikel von KGK greift 

zentrale Motive der postkolonialen Theorie auf, insbesondere die Vorstellung vom Zionismus 

als kolonialem Projekt und Israel als Apartheidstaat. Diese Zuschreibungen basieren auf Ideen 

die Said in Orientalismus entwickelt. Der Text konstruiert Israel als übermächtige, 

unterdrückende Ordnung, deren vermeintliche Legitimität aus einem zivilisierenden 

Herrschaftsanspruch abgeleitet wird. Die Bezeichnung Israels als „imperialistische 

Speerspitze“ und „zionistisches Projekt“ übernimmt dieses Schema und setzt es in ein binäres 

Deutungsmodell um: hier das rassistisch-koloniale Israel, dort der revolutionäre, befreiende 

Widerstand der Unterdrückten. 

Der analysierte Text weist zahlreiche Elemente auf, die nach der IHRA-Arbeitsdefinition von 

Antisemitismus als problematisch einzustufen sind, weil sie über legitime Kritik an 

israelischer Politik hinausgehen. So wird Israel wiederholt als „Apartheidstaat“ oder 

„Kolonialmacht“ bezeichnet, was dessen Existenzrecht infrage stellt und unter die von der 

IHRA benannte Kategorie der Delegitimierung fällt.  Zugleich erscheinen die Angriffe der 129

Hamas als legitimer „Befreiungskampf“, was einer Rechtfertigung antisemitischer Gewalt 

gleichkommt.  Der Text konstruiert ein klares Täter-Opfer-Schema, in dem Israel als 130

alleiniger Aggressor dargestellt wird, während palästinensische Gewalt relativiert oder gar 

heroisiert wird. Durch drastische Begriffe wie „Massaker“ oder die Behauptung, Israels 

Existenz beruhe auf Mord und Vertreibung, wird Israel dämonisiert und mit historischen 

Großverbrechen in Verbindung gebracht, was nach IHRA insbesondere in Vergleichen mit 

nationalsozialistischer Politik antisemitische Züge trägt.  Darüber hinaus verwendet der Text 131

verschwörungstheoretische Narrative, indem er Israel in eine globale „imperialistische 

Speerspitze“ einordnet und westliche Solidarität mit Israel als Teil geopolitischer 

Machenschaften darstellt. Dies entspricht der IHRA-Kategorie antisemitischer 

Verschwörungsmythen, die Juden eine übermäßige Macht oder Kontrolle zuschreiben.  132

Auch doppelte Standards sind erkennbar, da Israel für sein Handeln strenger verurteilt wird 

als andere Staaten, was die IHRA als spezifisches Kriterium antisemitischer Diskurse 

 Vgl. IHRA (2021). S. 16. 129

 Vgl. Ebd. S. 11. 130

 Vgl. Ebd. S. 17.131

 Vgl. Ebd. S. 11. 132

34



benennt.  Angesichts der Gräueltaten des 7. Oktober, einschließlich der massiven Gewalt 133

und sexuellen Übergriffe gegen israelische Zivilistinnen, wirkt der Text in hohem Maße 

verstörend. Wer offen von einem „psychologischen und militärischen Sieg“ spricht, während 

in Israel gleichzeitig Menschen ermordet, entführt und Opfer sexualisierter Gewalt werden, 

trägt zur Legitimierung antisemitischer Gewalt bei. 

 

 

3.2. Relativierung der Shoah  

Im Kapitel Relativierung der Shoah wird anhand eines Plakates und eines Redebeitrags 

aufgezeigt, wie die Erinnerung an die Shoah in aktuellen Diskursen relativiert oder 

instrumentalisiert wird. Das erste Beispiel ist dabei ein Schild mit der Aufschrift „Free 

Palestine from German Guilt Racism“ , das am 21. Januar 2024 bei der Demonstration 134

„München gegen Rechts“ in eben dieser Stadt gezeigt wurde. Zwar vereinte die Kundgebung 

verschiedene gesellschaftliche Gruppen, doch war sie insgesamt stark von linken und 

progressiven Strömungen, unter ihnen auch postkoloniale Kontexte, geprägt.  

(1) Die Aufschrift stellt zwei Kategorien gegenüber: zum einen „Palestine“, das als zu 

befreiendes Kollektiv erscheint, und zum anderen „German guilt racism“. Durch die 

sprachliche Verknüpfung von „German guilt“ mit „racism“ wird suggeriert, dass die 

 Vgl. IHRA (2021). S. 15. 133

 Siehe Abbildung 2. 134

35

Abbildung 2: Plakat mit der Aufschrift „Free 
Palestine from German Guilt Racism“auf der 
Demonstration „München gegen rechts“ am 21. 
Januar 2024 in München.

Abbildung 3: Kundgebung des „Unikomitees 
München für Palästina“ und „Klasse gegen 
Klasse“ am 31. Januar 2024 vor der LMU in 
München.



Beschäftigung mit der deutschen Vergangenheit, insbesondere dem Verbrechen der Shoah, 

kein legitimes Anliegen, sondern eine Mittel zur Unterdrückung der Palästinenser ist.  

(2) Auf der Ebene der Prädikation werden deutsche Erinnerungskultur und Solidarität mit 

Israel klar negativ konnotiert. Die Parole suggeriert, dass ein vermeintlich deutsches 

‚Schuldnarrativ‘ zwangsläufig dazu führe, Israels Vorgehen gegenüber den Palästinensern bis 

hin zu genozidalen Handlungen zu unterstützen.  

(3) Das Plakat „Free Palestine from German Guilt Racism“ verknüpft zwei zentrale Narrative: 

Es kritisiert einerseits die deutsche Erinnerungskultur, andererseits unterstellt es einen 

strukturellen Rassismus, der unter dem Deckmantel historischer Schuld operiert.  Die 

Unterstützung für Israel erscheint dabei nicht als Ausdruck historischer Verantwortung, 

sondern wird als Teil einer rassistischen Haltung gedeutet, die palästinensisches Leben als 

weniger schützenswert betrachtet. Diese Argumentation erfüllt mehrere Funktionen. Erstens 

wird dadurch der deutsche Staat als sekundärer Täter markiert. Nicht nur, weil er Israel 

unterstützt, sondern weil er dies angeblich auf Kosten palästinensischer Menschen macht. 

Zweitens wird antisemitische Gewalt entpolitisiert, indem nicht mehr die Hamas oder andere 

Akteure für das Leid im Gazastreifen verantwortlich gemacht werden, sondern die deutsche 

Erinnerungskultur selbst. Drittens wird durch die Gleichsetzung von Holocaust-bedingter 

Solidarität mit Rassismus eine fundamentale Täter-Opfer-Umkehr vollzogen. Außerdem wird 

die deutsche Erinnerung an den Holocaust implizit als Ausdruck eines rassistischen Denkens 

dargestellt. Da sie, so die Behauptung, ein neues, koloniales Unrecht gegenüber 

Palästinensern legitimiert. 

(4) Das Plakat übernimmt eine Perspektive, die vorgibt, aus palästinensischer Sicht zu 

sprechen.  

(5) Auf der Ebene der Intensivierung fällt besonders ein visuelles Element ins Auge. Das 

Durchstreichen des Begriffs ‚guilt‘ soll verdeutlichen, dass das deutsche Schuldnarrativ 

lediglich als Vorwand genutzt wird, um den eigenen Rassismus zu verschleiern und 

insbesondere die Unterstützung Israels durch eine übermäßige Betonung des Holocaust zu 

rechtfertigen. Die Verwendung des Begriffs „racism“ intensiviert die Anklage, da dieser 

moralisch besonders stark aufgeladen ist.  

(6) Insgesamt wird eine deutliche Interdiskursivität erkennbar, da die Parole in breitere 

postkoloniale Debatten eingebettet ist. Sie knüpft insbesondere an Narrative an, die die 

deutsche Solidarität mit Israel als Fortsetzung westlicher Herrschaftsstrukturen deuten. Hier 

lassen sich klare Bezüge zu den Thesen von Moses erkennen, der die deutsche 

36



Erinnerungskultur als dogmatischen „Katechismus“ kritisiert, der jede differenzierte 

Auseinandersetzung mit aktuellen Konflikten blockiere. Moses argumentiert, die Fixierung 

auf die Singularität der Shoah diene nicht mehr allein der historischen Aufarbeitung, sondern 

habe sich zu einer politischen Ideologie verfestigt, die andere koloniale oder genozidale 

Erfahrungen systematisch marginalisiere. Das Plakat greift genau diese Logik auf. Die 

deutsche Erinnerung wird nicht als notwendige Konsequenz aus historischen Verbrechen 

dargestellt, sondern als ideologischer Apparat, der strukturellen Rassismus gegen 

Palästinenser verschleiert. Damit folgt das Plakat Moses’ zentraler These, dass die moralische 

Vorrangstellung der Shoah heute nicht nur historische Verantwortung absichere, sondern zur 

Rechtfertigung geopolitischer Parteinahmen herangezogen werde, insbesondere zugunsten 

Israels. In dieser Umdeutung wird die deutsche Holocaust-Erinnerung nicht mehr als 

Schutzversprechen für Juden verstanden, sondern als Teil eines repressiven Systems, das 

koloniale Gewalt fortschreibt. Durch diese argumentative Verschiebung entsteht ein 

diskursives Feld, in dem antisemitische Projektionen durch postkoloniale Begriffe wie 

„Rassismus“, „Dekolonisierung“ und „Widerstand“ überdeckt und zugleich legitimiert 

werden. Anhand der Kriterien der IHRA lässt sich feststellen, dass die Parole einen 

antisemitischen Inhalt mit Israelbezug hat. Diese Argumentation zielt darauf ab, die 

Legitimität der politischen und moralischen Unterstützung Israels infrage zu stellen, und 

leistet damit eine indirekte Delegitimierung des jüdischen Staates.  Außerdem wird die 135

Erinnerung an die Shoah als Hindernis für eine „gerechte“ Palästina-Politik dargestellt, was 

eine Relativierung ihrer Singularität darstellt und damit, nach der IHRA-Definition, ebenfalls 

als Ausdruck antisemitischer Ressentiments verstanden werden kann.   136

Das nächste Beispiel ist ein Redebeitrag, der am 31. Januar 2024 von einem Mitglied der 

Gruppe KGK München sowie des „Uni-Komitees Palästina München“  vor der Ludwig-137

Maximilians-Universität München gehalten wurde.  Die Rednerin schildert die Geschichte 138

ihrer Familie, die während der Shoah teilweise in Auschwitz ermordet wurde, und verknüpft 

 Vgl. IHRA (2021). S. 15. 135

 Vgl. Ebd. S. 13. 136

 Zwar betont „Klasse gegen Klasse“ in eigenen Beiträgen, dass Studierende im „Uni-Komitee 137

Palästina München“ primär aufgrund „persönlicher und familiärer Erfahrungen“ politisch aktiv seien 
und nicht aus einer „postkolonialen Ideologie“ heraus agierten. Dennoch ist ihre politische Praxis und 
Rhetorik stark von postkolonialen Denkfiguren geprägt.

 Klasse gegen Klasse München/Uni-Komitee Palästina München, Redebeitrag vor der LMU 138

München, 31.01.2024. Volltext abrufbar unter: https://lbga-muenchen.org/2024/01/31/kurze-
dokumentation-einer-kundgebung-des-unikomitees-munchen-fur-palastina-am-31-januar-2024/

37



diese persönliche Erzählung mit einer Forderung nach einem Waffenstillstand in Gaza und der 

Unterstützung eines freien Palästinas.  Besonders interessant ist dabei, dass die Herkunft aus 139

der Stadt Satmar (heute Satu Mare, Rumänien) betont wird, eine Stadt, die für ihre große 

orthodox-jüdische Gemeinde bekannt war. Die Satmarer Chassidim lehnen den Zionismus bis 

heute strikt ab, da sie die Gründung Israels als unreligiös betrachten. Diese Haltung wird in 

politischen Diskursen gelegentlich instrumentalisiert, um gegen Israel argumentierende 

Positionen mit einem jüdischen Anstrich zu legitimieren. Der folgende Redebeitrag liefert ein 

Beispiel dafür, wie persönliche und kollektive jüdische Erfahrungen genutzt werden, um 

spezifische politische Narrative im Kontext des Nahostkonflikts zu stützen.  

(1) Auf der Ebene der Nomination benennt die Rednerin zunächst kollektive und individuelle 

Akteure, so die eigene jüdische Familie als Opfer des Holocaust, die Palästinenser als 

gegenwärtige Opfer angeblicher Vernichtungspolitik, sowie Israel, das er als „genozidales 

Regime“ bezeichnet. Diese Benennungen schaffen eine direkte Verbindung zwischen 

historischen Ereignissen der Shoah und dem israelischen Vorgehen in Gaza. Gleichzeitig wird 

Deutschland indirekt als Akteur konstruiert, der sich aufgrund seiner Vergangenheit einseitig 

hinter Israel stelle.  

(2) Auf der Ebene der Prädikation werden den genannten Akteuren spezifische Eigenschaften 

zugeschrieben. Die jüdische Familie der Rednerin erscheint als moralischer Autorität. Ihr Leid 

wird mit dem heutigen Leiden der Palästinenser in Gaza gleichgesetzt und damit eine direkte 

Verbindung zwischen der Vernichtung der Juden in der Shoah und der heutigen Situation im 

Gaza-Streifen geschaffen. Israel wird mit Begriffen wie „genozidal“ in die Nähe der 

nationalsozialistischen Täterrolle gerückt und die Palästinenser ausschließlich als unschuldige 

Opfer dargestellt.  

(3) Auf der Ebene der Argumentation treten mehrere Muster hervor. Zum einen wird ein 

Topos verwendet, der eine historische Kontinuität vermitteln soll: „Und seine Familie,  sein 140

Vater, seine Mutter, seine ältere Schwester und seine dreizehnjährige Schwester sind 1944 in 

Auschwitz ermordet worden, nur weil sie Juden waren. Heute Mord[sic!], weil sie 

Palästinenser sind.“ Damit behauptet die Rednerin, dass die systematische Vernichtung der 

europäischen Juden durch das nationalsozialistische Regime und die aktuelle Gewalt im 

Nahostkonflikt moralisch und strukturell identisch seien. Zum anderen erscheint ein 

moralisch verpflichtender Topos, der aus der Familiengeschichte der Rednerin abgeleitet 

 Siehe Abbildung 3. 139

 Gemeint ist die Familie des Großvaters. 140

38



wird: „Wofür hat mein Großvater in Rumänien den Holocaust überlebt, wenn nicht, damit ich 

heute hier in Deutschland für einen Waffenstillstand in Gaza, ein Ende der Besatzung und ein 

freies Palästina kämpfe?“ Die Shoah wird hier funktionalisiert, um eine aktuelle politische 

Agenda zu legitimieren. Schließlich schwingt ein Topos der Schuldumkehr mit, indem 

impliziert wird, dass die deutsche Erinnerungskultur an die Shoah nicht länger als moralische 

Grundlage für Solidarität mit Israel dienen dürfe, da sie angeblich zur Rechtfertigung von 

Gewalt gegen Palästinenser missbraucht werde.  

(4) Hinsichtlich der Perspektivierung spricht die Rednerin aus einer zutiefst persönlichen 

Perspektive, die zugleich Anspruch auf kollektive Gültigkeit erhebt. Durch die enge 

Verknüpfung von politischen Forderungen mit der tragischen persönlichen 

Familiengeschichte und der Instrumentalisierung der eigenen jüdischen Biographie wird eine 

Immunisierung gegen Kritik erzeugt: Widerspruch sei unsensibel und selbst antisemitisch.  

(5) Auf der Ebene der „Intensivierung“ arbeitet die Rednerin mit stark emotional 

aufgeladenen Begriffen wie „Mord“ und „genozidales Regime“. Diese sprachlichen 

Zuspitzungen verstärken die Dringlichkeit der Rede und lassen kaum Raum für 

Differenzierung.  

(6) Dabei ist auch eine klare Interdiskursivität sichtbar, die den Redebeitrag in größere 

postkoloniale und erinnerungspolitische Diskurse einbettet. Die Argumentation erinnert auch 

hier wieder an die Thesen von Moses, der die Überbetonung der Shoah als Hindernis für eine 

gerechte Palästina-Politik darstellt. 

Dass auch jüdische Personen antisemitische, insbesondere israelbezogene Stereotype 

übernehmen und weiterverbreiten können, lässt sich an diesem Redebeitrag eindeutig 

feststellen. Im Sinne der IHRA lassen sich gleich mehrere Stellen als Ausdruck eines 

israelbezogenen Antisemitismus bewerten. Die direkte Gleichsetzung der Vernichtung der 

europäischen Juden in der Shoah mit den gegenwärtigen Ereignissen in Gaza stellt eine 

Relativierung der Shoah dar und fällt damit unter die gleichnamige Kategorie.  Darüber 141

hinaus erfolgt eine Instrumentalisierung jüdischen Leidens, wenn etwa gefragt wird, „wofür 

[die Familie] gestorben ist“, wenn nicht zur Rettung der Palästinenser. Der Holocaust wird 

hier funktionalisiert, wodurch jüdisches Gedenken in den Dienst eines politischen 

Antizionismus gestellt wird. Der Redebeitrag illustriert, wie postkoloniale Deutungsmuster 

und persönliche Erinnerungen zusammenwirken können, um Israel zu delegitimieren. 

 Vgl. IHRA (2021). S. 17. 141

39



3.3. Apartheidsvorwurf 

Die dritte und letzte Kategorie beschäftigt sich mit dem Apartheidsvorwurf, der in linken 

Diskursen eine essentielle Rolle spielt. Dabei handelt es sich um die Anklage, Israel betreibe 

ein System rassistischer Trennung und Unterdrückung, ähnlich der Apartheid in Südafrika. 

Bei der Konzeption dieser Kategorie wurde deutlich, dass es Überschneidungen zu den bereits 

behandelten Narrativen gibt. Dennoch erscheint es analytisch sinnvoll, dieses Narrativ als 

eigenständige Kategorie zu erfassen, da es das zentrale Argument ist, um Israels Existenzrecht 

grundsätzlich in Frage zu stellen.  Das erste Beispiel ist ein Statement der Boykott-, 142

Desinvestitions- und Sanktionsbewegung Deutschland vom 5. Januar 2024, mit dem Titel: 

„Schliess dich der BDS-Bewegung an!“ . Unter den unterschiedlichen Akteuren vertritt  die 143

BDS dieses Narrativ besonders konsequent und stützt sich dabei auf antikoloniale, 

antiimperialistische und menschenrechtliche Argumentationsmuster.  

(1) Auf der Ebene der Nomination wird Israel durch die Benennung als „Apartheid-Israel“ 

bereits in die Kategorie eines Unrechtsstaats eingeordnet.  

(2) Auf der Ebene der Prädikation werden Israel spezifische Eigenschaften und 

Handlungsfolgen zugeschrieben. Die Formulierung „verdient, wie Apartheid-Südafrika 

behandelt zu werden“ impliziert, dass Israel ein System struktureller Unterdrückung betreibt, 

das moralisch und politisch so schwerwiegend sei, dass es denselben internationalen 

Maßnahmen unterliegen müsse wie einst Südafrika. Die „Prädikation“ ist also nicht rein 

beschreibend, sondern wertend. Das Wort „verdient“ enthält eine normative Bewertung, die 

Israel moralische Schuld zuschreibt, und impliziert dass die internationale Gemeinschaft nicht 

nur das Recht, sondern die Pflicht habe, durch Sanktionen oder Boykott darauf zu reagieren. 

(3) Auf der Ebene der Argumentation dient der Bezug zum „Apartheid-Südafrika“ als 

argumentatives Fundament, das die Forderung nach Boykott, Desinvestitionen und 

Sanktionen stützen soll. Hier liegt ein klassischer Topos der Analogie vor: Die Logik lautet, 

dass Staaten, die Apartheid praktizieren, international geächtet werden müssen, nach dem 

Motto: Was damals moralisch richtig war, müsse heute erneut gelten.  

 Vgl. RIAS Bayern (2023): „Free Palestine from German guilt“? Israelbezogener Antisemitismus in 142

Bayern nach dem 7. Oktober. München: Recherche- und Informationsstelle Antisemitismus Bayern / 
Verein für Aufklärung und Demokratie e. V. Online verfügbar unter: https://rias-bayern.de/materialien 
[zuletzt abgerufen am 28.04.2025].

 BDS-Kampagne (2024): „Schließ dich der BDS-Bewegung an.“ Online verfügbar unter: http://bds-143

kampagne.de/schliess-dich-der-bds-bewegung-an/#:~:text=Apartheid [zuletzt abgerufen am 
28.04.2025].

40



(4) Die Stellungnahme erklärt sich eindeutig solidarisch mit den Palästinensern.  

(5) Mit der Kategorie der Intensivierung wird durch sprachliche Mittel die Dringlichkeit der 

geforderten Maßnahmen verdeutlicht.   

(6) Auf der Ebene der Interdiskursivität zeigt sich, dass der Text verschiedene Diskurse 

miteinander verknüpft. Begriffe wie „Apartheid“, „Siedlerkolonialismus“ und „ethnische 

Säuberungen“ stammen ursprünglich aus der postkolonialen Debatte um das südafrikanische 

Regime der Rassentrennung. Der Vorwurf des „Völkermords“ wiederum greift Narrative aus 

dem völkerrechtlichen Diskurs über Verbrechen gegen die Menschlichkeit auf. Nach der 

IHRA überschreiten die hier verwendeten Zuschreibungen die Grenze legitimer Kritik hin zur 

Delegitimierung Israels, da sie nicht nur einzelne politische Handlungen kritisieren, sondern 

das Land insgesamt als rassistisches und verbrecherisches System darstellen. Konkret werden 

damit zentrale Beispiele der IHRA-Definition erfüllt, insbesondere; die Dämonisierung, etwa 

durch die Darstellung Israels als Staat, der gezielt die „Leichen von toten (und lebenden) 

Palästinenser:innen zermalme“; die doppelten Standards, wenn von Israel Maßnahmen 

gefordert werden, die gegenüber anderen Staaten mit ähnlichen oder schwereren Konflikten 

nicht erhoben werden.  Dies zeigt sich insbesondere in den Formulierungen „massiven 144

Boykott“ und „noch nie dagewesene Sanktionen“. Durch die Superlativkonstruktion „noch 

nie dagewesen“ wird Israel als so außergewöhnlich verwerflich dargestellt, dass nur extremste 

Maßnahmen adäquat erscheinen. Deshalb lässt sich der Beitrag mit den Kriterien der IHRA 

als antisemitisch einordnen.  

Darüber hinaus stuft die IHRA die BDS-Bewegung insgesamt als antisemitisch ein.  Diese 145

Bewertung stützt sich unter anderem darauf, dass BDS dazu neigt, alle Israelis, Zionisten oder 

Juden kollektiv für die Politik der israelischen Regierung verantwortlich zu machen und 

teilweise zum umfassenden Boykott jüdischer Einrichtungen und Unternehmen aufruft. 

Entsprechende Boykottlisten umfassen nicht nur Akteure mit direkten Verbindungen zu Israel, 

sondern häufig auch Bildungseinrichtungen, Sportvereine sowie weitere jüdische oder 

israelische Institutionen. Zudem greift die Bewegung teilweise auf antisemitische 

Verschwörungsnarrative zurück, etwa indem sie jüdischen Eliten unterstellt, durch globale 

Konzerne und Finanzunternehmen wie Starbucks, McDonald’s, Coca-Cola oder diverse 

Investmentfirmen weltweiten Einfluss auszuüben 

 Vgl. IHRA (2021). S. 15.144

 Bundesverband RIAS (2024): Antisemitismus bei BDS. Argumente und Fakten. Berlin: 145

Bundesverband der Recherche- und Informationsstellen Antisemitismus. Online verfügbar unter: 
https://report-antisemitism.de/materialien [zuletzt abgerufen am 15.07.2025]. S. 134. 

41



Ein weiteres Beispiel liefert „Ein Aufruf zu Boykott, Desinvestition und Sanktionen (BDS) 

von Studierenden, Mitarbeiter:innen und Wissenschaftler:innen der Freien Universität 

Berlin“, der am 19. Februar 2025 veröffentlicht wurde.  Die Gruppe versteht sich selbst als 146

Teil der internationalen BDS-Bewegung. In diesem Aufruf werden umfassende politische und 

akademische Boykottmaßnahmen gegen israelische Institutionen gefordert, die nach 

Darstellung der Gruppe an Apartheid, Besatzung, Siedlerkolonialismus und Völkermord 

beteiligt seien.  

(1) In der Kategorie der Nomination wird Israel durch Begriffe wie „Apartheidstaat“, 

„Besatzungsmacht“ und „Siedlerkolonialmacht“ sprachlich als Unrechtsregime eingeordnet. 

Außerdem wird ihm ein „Völkermord“ im Gazastreifen vorgeworfen.  

(2) Auf der Ebene der Prädikation werden Israel „ethnische Säuberungen“ sowie eine 

expansive Kriegsführung in mehreren Nachbarstaaten vorgeworfen.  

(3) Das mündet in eine Argumentation, in der BDS als „wirksames Instrument wie im Falle 

Südafrikas“ bezeichnet wird. Damit wird das Apartheid-Narrativ funktionalisiert, um den 

Boykott gegen Israel zu legitimieren. Die Argumentation, dass israelische Militärtechnologie 

angeblich eingesetzt werde, um „die Leichen von toten (und lebenden) Palästinenser:innen zu 

zermalmen“, zeichnet ein dämonisches Bild von Israel.  

(4) Die Perspektivierung ist klar gegen Israel. Das Land wird als Aggressor konstruiert, 

während die palästinensische Bevölkerung und die protestierenden Studierenden als Opfer 

eines umfassenden Systems von Unterdrückung dargestellt werden. Zugleich wird die Freie 

Universität Berlin als mitschuldig bezeichnet, indem ihr vorgeworfen wird, durch 

Kooperationen mit israelischen Hochschulen an den genannten Verbrechen beteiligt zu sein. 

(5) Auf der Ebene der Intensivierung werden die Forderungen sprachlich stark zugespitzt. 

Begriffe wie „Völkermord“ und „ethnische Säuberungen“ erzeugen eine Alarmstimmung. 

(6) Der Aufruf der BDS-Bewegung knüpft in mehrfacher Hinsicht direkt an Konzepte der 

Postkolonialen Theorie an, insbesondere an die Ansätze von Said und Mbembe. Zentral ist 

dabei der Vorwurf, Israel betreibe gegenüber den Palästinensern eine Politik, die sich 

orientalistischer Denkmuster bediene. Der Aufruf beschreibt Israel als Akteur,  der das macht, 

was Said als Orientalismus beschreibt. Nämlich, eine andere Bevölkerung als minderwertig, 

 BDS FU Berlin (2025): Ein Aufruf zu Boykott, Desinvestition und Sanktionen (BDS) von 146

Studierenden, Mitarbeiter:innen und Wissenschaftler:innen der Freien Universität Berlin. Online 
verfügbar unter: https://bds-fu.de/de/ [zuletzt abgerufen am 15.07.2025]. 

42



gefährlich und weniger menschlich darzustellen, um Gewalt gegen sie zu legitimieren. Damit 

wird Israel die Rolle des westlichen Kolonisators zugeschrieben, der die Palästinenser als 

„Andere“ behandelt. Auch zu Mbembes Argumentationslinien finden sich Verbindungen, 

insbesondere hinsichtlich der Analyse Israels als Fortsetzung kolonialer Herrschaftsstrukturen. 

Sowohl Mbembe als auch BDS interpretieren die israelische Politik gegenüber den 

Palästinensern nicht lediglich als Ausdruck eines territorialen Konflikts, sondern als 

Manifestation eines kolonialen Systems, das auf räumlicher Trennung, rechtlicher 

Ungleichheit und systematischer Entrechtung beruht. Der Begriff der Apartheid dient dabei 

beiden als analytisches Instrument, um die institutionalisierte Trennung und Diskriminierung 

zu beschreiben, die über eine reine Sicherheits- oder Besatzungslogik hinausweise. Ebenso 

teilen BDS und Mbembe die Überzeugung, dass solche Herrschaftsverhältnisse nur durch 

internationale Solidarität und global koordinierte politische Maßnahmen wie Boykotte, 

Sanktionen und öffentliche Kampagnen wirksam bekämpft werden können. 

  

4. Fazit 

Diese Arbeit hat sich der unbequemen Frage gewidmet, wie sich antisemitische Denkmuster 

in linken Diskursen der Gegenwart, insbesondere nach dem 7. Oktober 2023, artikulieren und 

welche Rolle dabei die Postkoloniale Theorie spielt. Anhand einer qualitativen Diskursanalyse 

nach dem Diskurshistorischen Ansatz von Wodak und Reisigl wurden Redebeiträge, Social-

Media-Posts und Plakate untersucht. Dabei traten drei zentrale Narrative besonders deutlich 

hervor: die Verherrlichung antisemitischer Gewalt, die Relativierung der Shoah sowie die 

Darstellung Israels als kolonialer Unterdrücker. 

Im empirischen Teil zeigte sich, dass diese Narrative nicht vereinzelt auftreten, sondern sich 

in linken Diskursen zu konsistenten Argumentationsmustern verdichten. Besonders auffällig 

war, wie häufig Begriffe wie „Siedlerkolonialismus“, „Apartheid“ oder gar „Genozid“ 

verwendet wurden, um Israel zu delegitimieren. Die Shoah wird dabei entweder relativiert, 

indem sie mit kolonialen Gewaltverbrechen gleichgesetzt wird, oder als „Störfaktor“ 

empfunden, der die Eindeutigkeit des kolonialen Narrativs über Israel behindert. Die Rhetorik 

gipfelt teils in der Legitimation antisemitischer Gewalt als angeblich gerechtfertigter 

Widerstand. Die Untersuchung zeigt außerdem, dass die Postkoloniale Theorie einen 

argumentativen Nährboden für antisemitische Rhetoriken bietet. Ihre Denkmuster, etwa die 

binäre Gegenüberstellung von Unterdrücker und Unterdrückten, vereinfachen komplexe 

43



historische und politische Realitäten und erleichtern es, Israel einseitig als kolonialen 

Aggressor zu stigmatisieren. Insbesondere dort, wo Universalismus und Antirassismus 

gepredigt werden, verschwinden jüdische Perspektiven oftmals aus dem Diskurs oder werden 

als illegitim abgetan. Persönlich erscheint es mir nach der Analyse der untersuchten Texte, 

Reden und Postings als plausibel, dass vielen dieser Akteure durchaus bewusst ist, was sie 

sagen, und dass ihr Antizionismus oftmals in einem tiefer sitzenden Antisemitismus wurzelt. 

Gerade weil diese Rhetorik sich als emanzipatorisch und progressiv inszeniert, wirkt sie umso 

verführerischer für junge Menschen, die sich auf der ‚richtigen Seite der Geschichte‘ wähnen 

wollen. Das kann auch eine Erklärung für den Zulauf sein, den vor allem postkoloniale 

Strömungen momentan erhalten. Trotz dieser düsteren Befunde bleibt die politische Linke 

traditionell ein wichtiger Verbündeter marginalisierter Gruppen, auch der jüdischen 

Gemeinschaft. Allerdings kann sie dieser Rolle nur gerecht werden, wenn sie den 

Antisemitismus in den eigenen Reihen reflektiert und bekämpft. 

44



5. Literaturverzeichnis  

Monografien 

Adorno, T. W. (2024): Zur Bekämpfung des Antisemitismus heute. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Adorno, T. W. (2003): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Arendt, H. (2023): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft: Antisemitismus, 
Imperialismus, Totalitarismus. München: Piper ebooks. 

Benz, W. (2015): Antisemitismus – Präsenz und Tradition eines Ressentiments. Frankfurt 
a.M.: Wochenschau Verlag. 

Berger, S. (2013): Experten der Vernichtung. Das T4–Reinhardt‑Netzwerk in den Lagern 
Belzec, Sobibor und Treblinka. Hamburger Edition. 

Broder, H. M. (1986): Der ewige Antisemit. Über Sinn und Funktion eines beständigen 
Gefühls. Frankfurt a.M.: Fischer. 

Elbe, I. (2024): Antisemitismus und postkoloniale Theorie: Der „progressive“ Angriff auf 
Israel, Judentum und Holocausterinnerung. Berlin: Klaus Bittermann. 

Horkheimer, M. & Adorno, T. W. (2022): Dialektik der Aufklärung. Philosophische 
Fragmente. 26. Aufl. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag. 

Kloke, M. W. (1990): Israel und die deutsche Linke: Zur Geschichte eines schwierigen 
Verhältnisses. Frankfurt a.M.: Haag und Herchen. 

Reisigl, M. & Wodak, R. (2017): „The Discourse-Historical Approach (DHA)“. In: 
Flowerdew, J. & Richardson, J. E. (Hrsg.): The Routledge Handbook of Critical Discourse 
Studies. London/New York: Routledge 

Rothberg, M. (2021): Multidirektionale Erinnerung: Holocaustgedenken im Zeitalter der 
Dekolonisierung. Berlin: Metropol. 

Said, E. W. (2003): Orientalism. London: Penguin Books. 

Salzborn, S. (2014): Antisemitismus: Geschichte, Theorie, Empirie. Darmstadt: Nomos. 

Salzborn, S. (2020): Globaler Antisemitismus: Eine Spurensuche in den Abgründen der 
Moderne. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Stein, T. (2011): Zwischen Antisemitismus und Israelkritik. Antizionismus in der deutschen 
Linken. Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften. 

Trepp, L. (1992): Die Juden: Volk, Geschichte, Religion. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 

45



Varela, M. & Dhawan, N. (2015): Postkoloniale Theorie: Eine kritische Einführung. 
Bielefeld: Transcript Verlag. 

Wolffsohn, M. (1998): Die ungeliebten Juden: Israel – Legenden und Geschichte. Berlin: 
Ullstein. 

Wodak, R. & Meyer, M. (2009): Methods of Critical Discourse Analysis. 2. Auflage. London: 
SAGE Publications. 

Herausgegebene Sammelbände 

Améry, J. / Heidelberger-Leonard, I. (Hrsg.) (2021): Essays on Antisemitism, Anti-Zionism, 
and the Left. Bloomington: Indiana University Press. 

Brosch, M. (Hrsg.) (2007): Exklusive Solidarität: Linker Antisemitismus in Deutschland – 
vom Idealismus zur Antiglobalisierungsbewegung. Berlin: Metropol Verlag. 

Friedländer, S. (Hrsg.) (2020): Ein Verbrechen ohne Namen. Anmerkungen zum neuen Streit 
über den Holocaust. München: C.H. Beck 

Gerber, J. (Hrsg.) (2021): Die Untiefen des Postkolonialismus. Leipzig: Manuscriptum Verlag. 

Grigat, S. et al. (Hrsg.) (2023): Erinnern als höchste Form des Vergessens? Deutungen des 
Holocausts zwischen Abwehr und Affirmation. Berlin: Verbrecher Verlag. 

Ullrich, P. et al. (2024): Was ist Antisemitismus? Begriffe und Definitionen von 
Judenfeindschaft. Göttingen: Wallstein Verlag. 

Wodak, R. (2019): Diskursanalyse – eine kritische Perspektive. In: Wagemann, C., Kropp, S., 
Nullmeier, F., Siewert, M. B. & Zohlnhöfer, R. (Hrsg.): Handbuch Methoden der 
Politikwissenschaft. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH. 

Berichte 

Amadeu Antonio Stiftung (2024): Lagebild Antisemitismus 2024. Kontinuitäten und 
Eskalationen. Berlin. Online verfügbar unter: https://www.amadeu-antonio-stiftung.de/
lagebild-antisemitismus-2024 [zuletzt abgerufen am: 17.07.2025]. 

Bundesministerium des Innern (2025): Fakten zur politisch motivierten Kriminalität 2024. 
Berlin: BMI. Online verfügbar unter: https://www.bmi.bund.de/pmk2024 [zuletzt abgerufen 
am: 17.07.2025]. 

Bundesverband RIAS (2024): Antisemitismus bei BDS. Argumente und Fakten. Berlin: 
Bundesverband der Recherche- und Informationsstellen Antisemitismus. Online verfügbar 
unter: https://report-antisemitism.de/materialien/bds [zuletzt abgerufen am: 17.07.2025]. 

F I R M M ü n c h e n ( 2 0 2 4 ) : A n a l y s e : P a l ä s t i n a s p r i c h t . A n t i s e m i t i s m u s , 
Verschwörungsideologien und Islamismus bei „Palästina spricht München“. München: 

46



Fachinformationsstelle Rechtsextremismus. Online verfügbar unter: https://firm-
muenchen.de/materialien/palaestina-spricht [zuletzt abgerufen am: 17.07.2025]. 

RIAS Bayern (2024): „Free Palestine from German Guilt?“ Israelbezogener Antisemitismus 
in Bayern nach dem 7. Oktober. München: RIAS Bayern. Online verfügbar unter: https://rias-
bayern.de/materialien/free-palestine-from-german-guilt [zuletzt abgerufen am: 17.07.2025]. 

RIAS Berlin (2023): Nach dem Terror der Hamas: Antisemitische Vorfälle in Berlin. Berlin: 
RIAS Berlin. Online verfügbar unter: https://report-antisemitism.de/documents/
rias_berlin_nach_dem_terror_der_hamas_2023.pdf [zuletzt abgerufen am: 17.07.2025]. 

RIAS Berlin (2025): Antisemitische Vorfälle Berlin 2024. Jahresbericht. Berlin: RIAS. Online 
verfügbar unter: https://report-antisemitism.de/documents/rias_berlin_jahresbericht_2024.pdf 
[zuletzt abgerufen am: 17.07.2025]. 

RIAS NRW (2024): Antisemitische Vorfälle in Nordrhein-Westfalen 2024. Jahresbericht. 
Düsseldorf: RIAS NRW. Online verfügbar unter: https://rias-nrw.de/jahresbericht-2024 
[zuletzt abgerufen am: 17.07.2025]. 

Ullrich, P. (2019): Gutachten zur „Arbeitsdefinition Antisemitismus“ der International 
Holocaust Remembrance Alliance. Rosa-Luxemburg-Stiftung (Hrsg.), RLS Papers, 02/2019. 
Online verfügbar unter: https://www.rosalux.de/fileadmin/rls_uploads/pdfs/rls_papers/
Papers_2-2019_Antisemitismus.pdf [zuletzt abgerufen am: 11.07.2025]. 

Onlinequellen 

Améry, J. (1969): „Der ehrbare Antisemitismus.“ In: Die Zeit, Nr. 30/1969. Online verfügbar 
unter: https://www.zeit.de/1969/30/der-ehrbare-antisemitismus [zuletzt abgerufen am 
26.06.2025]. 

BDS FU Berlin (2025): Ein Aufruf zu Boykott, Desinvestition und Sanktionen (BDS) von 
Studierenden, Mitarbeiter:innen und Wissenschaftler:innen der Freien Universität Berlin. 
Online verfügbar unter: https://bds-fu.de/de/ [zuletzt abgerufen am: 15.07.2025]. 

Conrad, S. (2012): „Kolonialismus und Postkolonialismus. Schlüsselbegriffe der aktuellen 
Debatte.“ In: Bundeszentrale für politische Bildung (bpb). Online verfügbar unter: https://
www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/
236617/kolonialismus-und-postkolonialismus-schluesselbegriffe-der-aktuellen-debatte/ 
[zuletzt abgerufen am 15.07.2025]. 

Elbe, I. & Ellmers, S. (2025): „Wie die Jerusalemer Erklärung Antisemitismus verharmlost.“ 
In: Jüdische Allgemeine. Online verfügbar unter: https://www.juedische-allgemeine.de/kultur/
wie-die-jerusalemer-erklaerung-antisemitismus-verharmlost/ [zuletzt abgerufen am 
13.07.2025]. 

International Holocaust Remembrance Alliance (IHRA) (2021): Handreichung zur 
Arbeitsdefinition von Antisemitismus. Berlin: Bundeszentrale für politische Bildung / 
Bundesministerium des Innern. Online verfügbar unter: https://www.bpb.de/shop/

47

https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/236617/kolonialismus-und-postkolonialismus-schluesselbegriffe-der-aktuellen-debatte/
https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/236617/kolonialismus-und-postkolonialismus-schluesselbegriffe-der-aktuellen-debatte/
https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/236617/kolonialismus-und-postkolonialismus-schluesselbegriffe-der-aktuellen-debatte/


publikationen/347861/handreichung-zur-arbeitsdefinition-von-antisemitismus/ [zuletzt 
abgerufen am: 17.07.2025]. 

Jerusalem Declaration on Antisemitism (JDA) (2021): JDA: Eine Erklärung zur Definition 
von Antisemitismus. Online verfügbar unter: https://jerusalemdeclaration.org/ [zuletzt 
abgerufen am: 17.07.2025]. 

@josephhirsch5 (2024, 5. März): Tweet. Online verfügbar unter: https://x.com/josephhirsch5/
status/1764784098822750420 [zuletzt abgerufen am 28.05.2025]. 

Klasse gegen Klasse (2023): Palästinensischer Widerstand erschüttert Israel. Online verfügbar 
unter: https://www.klassegegenklasse.org/palaestinensischer-widerstand-erschuettert-israel-
solidaritaet-mit-dem-befreiungskampf [zuletzt abgerufen am: 18.07.2025]. 

Klasse gegen Klasse München / Uni-Komitee Palästina München (2024): Redebeitrag vor der 
LMU München am 31.01.2024. Online verfügbar unter: https://lbga-muenchen.org/
2024/01/31/kurze-dokumentation-einer-kundgebung-des-unikomitees-munchen-fur-palastina-
am-31-januar-2024/ [zuletzt abgerufen am: 18.07.2025]. 

Moses, D. (2021): Der Katechismus der Deutschen. In: Geschichte der Gegenwart. Online 
verfügbar unter: https://geschichtedergegenwart.ch/der-katechismus-der-deutschen/ [zuletzt 
abgerufen am 28.05.2025]. 

Philosophy for Palestine (2024): Public Statement. Online verfügbar unter: https://
philosophyforpalestine.org [zuletzt abgerufen am 20.06.2025]. 

Said, E. (2000): Interview mit der israelischen Haaretz, wiedergegeben auf H-Radhist 
Mailingliste, 31. August 2000. Online verfügbar unter: https://lists.h-net.org/cgi-bin/
logbrowse .p l? t rx=vx&l is t=h-radhis t&month=0008&week=e&msg=nY%2B/
t%2BkE9pOqjTxZIFSnsw [zuletzt abgerufen am 28.05.2025]. 

Yücel, D. & Böhmer, D.-D. (2023): „Mutter, ich habe zehn Juden getötet. Zehn.“ In: Welt. 
Online verfügbar unter: https://www.welt.de/kultur/plus248518628/Hamas-Massaker-Mutter-
ich-habe-zehn-Juden-getoetet-Zehn.html [zuletzt abgerufen am 28.05.2025]. 

Zentralrat der Juden in Deutschland. (2021). Linkspartei gegen die IHRA-Definition. Online 
verfügbar unter: https://www.zentralratderjuden.de/presseerklaerungen/linkspartei-gegen-die-
ihra-definition/ [zuletzt abgerufen am: 14.07.2025]. 

Zeitschriftenartikel  

Kunzelmann, D. (1976): „Schalom + Napalm.“ In: Agit 883, Nr. 74. 

48


	325da3cada15518736c42e6e4ed9050a20a6eeee060e4de195d92747ef0a090d.pdf
	BA
	Abstract
	Hinweis zur Sprache
	Eidesstattliche Erklärung
	Einleitung
	2. Theoretische Grundlage
	5. Literaturverzeichnis


