Gregor Schwarb
Eine maimonidische Trinitatslehre?

Zur Maimonidesrezeption in der koptisch-arabischen Literatur*

» Ayyubiden » Fatimiden » Genisa » Ibn al-‘Assal » Kopten » Mischna » Rabbinisch
» Sabéer » Zoroastrianism

Die Werke Maimonides’: Sprache und Schrift

Maimonides schrieb seine philosophisch-theologischen Schriften in ara-
bischer Sprache. Wie die meisten seiner jiidischen Zeitgenossen notierte er
diese Texte in hebréischen Lettern. Sie richteten sich an jiidische Leser ara-
bischer Muttersprache. In aller Regel handelte es sich dabei um Ménner, die
von Kindesbeinen an im Rahmen einer soliden religiésen Grundausbildung
in die hebréische Schrift eingefithrt worden waren. Die arabischen Schriftzei-
chen beherrschten sie dagegen oft nur passiv.’

Aus der Genisa der Ibn Ezra Synagoge in Fustat-Misr (Alt-Kairo) und der
Privatbibliothek seines Ururenkels David b. Joshu‘a (gest. 1415) in Aleppo
sind uns von Maimonides mehrere Dutzend Holografen, d. h. Originalschrift-
stiicke aus seiner Hand, erhalten geblieben.?

*  Dies ist eine geringfiigig tiberarbeitete Fassung eines am 9. Juni 2013 im Jidischen Mu-

seum Berlin gehaltenen Vortrages. Eine detaillierte Darstellung der hier skizzierten Re-
zeption Maimonides’ in der koptisch-arabischen Literatur findet sich in den folgenden
Beitrdgen: Gregor Schwarb, »Die Rezeption Maimonides’ in der christlich-arabischen Li-
teratur«. JUDAICA: Beitrdge zum Verstehen des Judentums, 63 (2007), S. 1-45; ders., »The
Reception of Maimonides in Christian Arabic Literature«. Y. Tobi (Hg.), Ben ‘Ever la-‘Arav:
Contacts between Arabic Literature and Jewish Literature in the Middle Ages and Modern
Times. Volume 7: Maimonides and His World: Proceedings of the Twelfth Conference of
the Society for Judaeo-Arabic Studies, Haifa: The University of Haifa, 2014, S. 109-175.

1 Judith Olszowy-Schlanger, Learning to Read and Write in Medieval Egypt: Children’s
Exercise Books from the Cairo Geniza, in: Journal of Semitic Studies, 48, 1 (2003),
S. 47-69.

2 Colette Sirat/Silvia Di Donato, Maimonide et les brouillons autographes du Dalalat al-h-
4’irin (Guide des Egarés). Paris 2011; Solomon David Sasson, A Comprehensive Study
of the Autograph Manuscript of Maimonides’ Commentary on the Mishnah, Jerusalem
1990; Simon Hopkins, A New Autograph Fragment of Maimonides’s Epitomes of Galen
(De Locis Affectis), BSOAS 57, 1994, S. 126-132.

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



Eine maimonidische Trinitatslehre?

41

1.
?’J}”%"'}}éjﬁ ":N.h TK-JJ-;;um P
w/afyw/»jx -w)’ bols o
ﬁ nu;#-n.s,»g ,y.gyuq_, ,z, AR
_}GJ/}; RSV 3}»;- 128

n‘v o Ao )ﬂp
o ,f/ Y i 17155 P34

Jyst w);:zzéw,: w&rrﬁ,vf,:;%

1

,Jaﬂ L ,/_:, o m\%
M pach v g om0 Vg

bl 7] ¥

_}Jju F_b;-.-m;wmu,fyuﬂ -"=: 7 *W'b“._

s paids o dh 3

f&j, _f‘wﬁd ,.,J /,rwl J:ﬂ ;‘J/

-

Abb. 1: Holograf (Schriftstiick in Maimonides’ eigener Hand-
schrift) eines Entwurfs des »Fiihrers der Unschliissigenc,
Teil I, Schluss des Kapitels 64 und Anfang des Kapitels 65

(Quelle: Cambridge University Library, T-S 10Ka4.1, f. 1Y)

Einen Spezialfall bilden die medizinischen Werke Maimonides’. Auch diese
hat er in arabischer Sprache und hebrdischer Schrift verfasst. Einige davon
entstanden jedoch als Auftragsschriften fiir Exponenten der muslimisch-
ayyubidischen Obrigkeit in Kairo und mussten so vor der Ubergabe an den
Auftraggeber von einem speziell fiir solche Zwecke ausgebildeten Schrei-
ber der jiidischen Gemeinde in die arabische Schrift transponiert werden.
Diese Schriften zirkulierten gewissermafen von Geburt an in nichtjiidischen

Kreisen.

Wie aber kam es, dass auch die arabischen Originale seiner nicht-medizi-
nischen Schriften und insbesondere seiner religionsphilosophischen Haupt-

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672

ja:‘:// t:li:,'



42 Gregor Schwarb

& :
Ao s e el
sty
{‘f'“ .',r,-\(:-\ﬁ‘é’re?‘;\ ;‘v“'\{‘é&‘
SO SR M R P S
dll “ J..ﬂuEi 303 e, awwziwﬁ'mff
.&' ,-gmi J,'.l&- Il b Sl a1,
olbiballs iae i _.-JJ:«-%JM&:'&JJIJF“)' Al
qu_,»,u j:arﬁdl;U!tfmwlew:LW

LHE | w,..k,Q,JJI,_u’.'.'
ﬁﬁd@:wz%!a%%mwa\,}:

ﬁ@'ﬁw

1D,
P

3.- 3

)U.._.J.-l.[uza__-’-}_f A3
"-’L-#L./J“wm DA Y-SR ,;Lb,;,&;..,. N
_)J*-'-u-é-'w Lo S s gy lemrass L hed

.)«U Lxﬂ% _,:‘E:}c J'{Lu.ssta_l,wru Z‘gc;' DR
ﬁ;'ﬂ}cj{)@“y 3.)4' _ﬁ—) _,«-LE_'/{J.’._L ,)i?‘h’a""x 6,!':'

F o Y i e R

laJe {EE’ A AT A B
dizeooly; 1 ,ﬁla"__}lat—wuf_h)n‘—g-b&;:
,}j’:’f,“‘w I.o: y '?Hv{&em' Derlchas uu,w f\gi’-lo‘}t
: 2 Lol 5 Lo i :.g,ﬂ-
s34, It e (el 7 Pl 2
w(ﬂy& I_'-d.:_)ﬁl: .E.\ -

s 1] J
Lk ¥ (L) r.jufm 08 e iatir, 025
3"’ ’“‘ hot J—J-’--&'.M &:_f_-‘-x(w-,o;,-»ir,:a\"*’.}‘-g\.-.

)IA’/JJ I)” = F J LA f !*@”M \u_a,a‘;g“-)')
% s %e j‘” w, SR
Qe

Abb. 2: Titelseite einer Abschrift des Fiihrers (»Fiihrer der Un-
schliissigen und Wegmarkierung fiir jene, die unterwegs sind« —
Kitab Dalalat al-h&irin wa-talhib manahig as-s&’irin) in der Hand-
schrift des jemenitischen Zayditen Muhammad b. Hasan al-NihmT,
Sa‘da (Jemen), 882-3 A.H./1477-9 C.E. (Quelle: Istanbul, Jarullah
[Efendi] 1279, f. 189. Foto © Siileymaniye Yazme Eser Kuttipha-
nesi, Istanbul)

schrift »Dalalat al-h&’irin« (»Fithrer der Unschliissigen«) von nicht-jiidischen
(christlichen und muslimischen) Lesern rezipiert werden konnten? Ein Erkla-
rungsansatz ist wohl bekannt: Mehrere Dokumente belegen, dass schon sehr
bald nach der Vollendung des Textes im Jahre 1190 Handschriften in ara-
bischer Schrift im Umlauf waren.

Bis vor kurzem ist die Mdoglichkeit einer nichtjiidischen Rezeption des
»Fithrers der Unschliissigen« an die Existenz solcher Abschriften in ara-
bischer Schrift gekniipft worden. Ein alternativer Erkldrungsansatz, wonach

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



Eine maimonidische Trinitdtslehre? 43

‘ a5 LfnJif)Du:éﬁg;y(‘b
GBSl es it il oy

"’CA" l(lJ du{)‘"&lw Mgkvﬁ
u“‘tf‘.blpy / "* w_‘_,

A ase %@LL.-AU
ALl Mol e

j% ez Ll
)
SRPE PRI 4 S50

o5 B iy

Abb. 3: Ausschnitt aus dem »Traktat tiber die Seele« (April-
Mai 1231) des Kopten al-As‘ad Abu |-Farag Hibatullah (gest.
vor 1259) mit einem Zitat aus Maimonides’ Kommentar zum
zehnten Kapitel (Pereq Heleq) des Mischna-Traktats San-
hedrin (Quelle: Vatican, Biblioteca Apostolica Vaticana, arab.
145, f. 4¥. Foto © 2014 Biblioteca Apostolica Vaticana)

ade \

es durchaus auch nichtjiidische Leser gab, die in ausreichender Weise mit
dem hebraischen Alphabet vertraut waren, um arabische Texte in hebréischer
Schrift lesen zu konnen, wurde in der bisherigen Forschung als duflerst un-
wahrscheinlich verworfen. Interessanterweise fithrt uns jedoch genau dieses
Szenario zum frithesten bisher bekannten Beleg einer christlich-arabischen
Rezeption Maimonides’.

Er findet sich in einem noch unveréffentlichten »Traktat iiber die Seele« aus
dem Jahre 1231, der in einem Unikat der Biblioteca Apostolica Vaticana vor-
liegt (Ar. 145). Al-As‘ad Abua I-Faraj Hibatullah Ibn al-‘Assal, der Autor die-

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



44 Gregor Schwarb

ser kleinen Schrift, entstammte einer einflussreichen Familie der koptischen
Aristokratie im ayyubidischen Kairo. In der Einleitung, in der er die ihm ge-
ldufigen Auffassungen iiber die Seele typologisch klassifiziert und zusam-
menfassend darstellt, schreibt er:

»Was die Juden betrifft, so begegnete ich im Jemen einem rabbinischen Juden und
beobachtete, wie er sich tiber jene lustig machte, die an die Auferstehung aller Toten
glaubten; dabei gédbe es doch im Alten Testament mehrere Textstellen, deren Wort-
sinn deutlich mache, dass nur rechtschaffene Menschen auferstehen wiirden. Zudem
bin ich auf einen Text gestofSen, der Masa b. Maimtin (Maimonides) zugeschrieben
wird, und Dinge betrifft, die zu unserem Thema gehoren. Dieser Text ist in hebrdi-
scher (Schrift), jedoch in arabischer Sprache geschrieben, mit Ausnahme der Schrift-
zitate, deren Sprache Hebrdisch ist. Ich habe einen Teil des arabischen Textes (in die
arabische Schrift) transkribiert, war aber auflerstande, die hebraischen Schriftzitate
(ins Arabische) zu iibersetzen und habe bisher auch niemanden gefunden, der sie fiir
mich tibersetzen wiirde.«

Bei besagtem Text, den der koptische Gelehrte offenbar wihrend einer Reise
in den Jemen zu Gesicht bekam, handelt es sich nicht etwa um einen Ab-
schnitt aus dem »Fiithrer der Unschliissigen«. Vielmehr transkribierte er einen
Ausschnitt aus Maimonides’ berithmtem und ebenfalls auf Arabisch verfass-
ten »Kommentar zur Mischnag, jener Schrift also, der auch der Wahlspruch
der Akademie des Jiidischen Museums Berlin - »Hore die Wahrheit, wer sie
auch spricht« (wa-sma‘ al-haqq mimman qalahu) - entnommen ist.

Im selben Traktat tiber die Seele berichtet Ibn al-‘Assal auch von Gespri-
chen mit jemenitischen Juden. Diese hatten ihn auf eine Passage in einem
Sendschreiben aufmerksam gemacht, welches Maimonides vierzig Jahre zu-
vor, also im Jahre 1191, an die jiidischen Gemeinden im Jemen gerichtet
hatte.

Die Passage ist der beriihmten »Abhandlung tiber die Auferstehung der To-
ten« (Risala/Maqala fi t°hiyyat ha-metim) entnommen, die Bestandteil eines
iiber Jahre anhaltenden Prestigekampfes zwischen Maimonides und Samuel
b. ‘Eli, dem Vorsteher der alten jiidischen Akademie in Bagdad, war. Letzterer
hatte Maimonides der Leugnung der korperlichen Auferstehung bezichtigt,
da diese in der »Mischne Tora« unerwahnt bleibt.

Die koptisch-arabische Kulturbliite des 13. Jahrhunderts

Al-As‘ad Ibn al-‘Assal, der Autor des »Traktats tiber die Seele«, gehorte, wie ge-
sagt, einer prominenten Familie koptischer Geschiftsleute und Regierungs-
beamter an. Die ‘Assaliden und weitere koptische Familien, welche in der

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



Eine maimonidische Trinitdtslehre? 45

—f‘w‘} WU —*“ﬂ Ejﬁa oY hw;d;‘:ky
W‘,‘”ﬂt}ﬁ' ho ook 8N cibigon
iﬂ«s’o‘“ﬁww ’ -
dﬁu a.-;_Jt. a,,.xll,;u.@. ‘
i L, ) T wwu.,.-»
Lﬁ‘f}!ﬁ ‘31.5_174' ' LL.L&'

ﬁ“ﬁ%‘y “31,
L}Lul-’bb J!ﬁwms_r!tm tbfz,w =
J‘U’u‘ bt Laes O b3

”«lﬁwj AT fy-\lly?,:}yéﬁ!-

u.’) d“"tsr"‘_sﬂl wl"uaujq, _19'53"-_,5
21 Elap Ly, J.&yﬂ.mgd
Géanys W Daaies am@,@y- R

‘-’lf'&i o“}!a J"'U‘BJ uu ‘J' o
LUYT
LRy wwM |

Rl R

Abb. 4: Ausschnitt aus einer koptischen Kurzfassung des
»Flihrers der Unschlissigen«, Teil I, Ende des Kapitels 43
und Anfang des Kapitels 44 (Ende des Kapitels 45 und An-
fang des Kapitels 46 gemédss derkoptischen Zahlung) (Quelle:
Paris, Bibliothéque Nationale de France, arab. 205, f. 121"
Foto © BnF)

fatimidischen und ayyubidischen Staatsadministration iiber mehrere Gene-
rationen hohe Amter bekleidet hatten, waren Mizene und treibende Kraft
der im 13. Jahrhundert einsetzenden koptisch-arabischen Kulturbliite. Al-
As‘ad Ibn al-‘Assal und andere machten sich einen Namen als Bibliophile
und Handschriftensammler. Zahlreiche Dokumente und Handschriften-
kolophone belegen, dass sie keinen Aufwand scheuten, um an Abschriften
seltener Texte heranzukommen. Insbesondere in Kairo, Alexandria und Da-
maskus entstanden zwischen 1220 und 1270 mehrere bedeutende Privat-
bibliotheken, deren Bestinde nicht nur arabische Texte der diversen christ-

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



46 Gregor Schwarb

lichen Gemeinschaften, sondern auch zahlreiche Werke namhafter jidischer
und muslimischer Autoren umfassten.

Es darf in diesem Zusammenhang daran erinnert werden, dass die Arabi-
sierung der koptischen Literatur und des koptischen Klerus erst gegen Ende
des 12. Jahrhunderts abgeschlossen war. Zwar gab es bereits im 8. Jahr-
hundert christliche Beamte, deren Zwei- oder Dreisprachigkeit (Griechisch-
Koptisch-Arabisch) fiir die Funktionsfahigkeit der neuen muslimischen Ver-
waltungsadministration unverzichtbar waren; solange aber die koptischen
Christen die klare Bevolkerungsmehrheit stellten, gab es keinen zwingenden
Grund, die beiden bestehenden Kultursprachen (Griechisch und Koptisch)
zugunsten der arabischen Schriftsprache aufzugeben.?

Die Arabisierung der agyptischen Christen war ein langwieriger Prozess
mit groflen regionalen Unterschieden. In den stiddtischen Zentren geschahen
die entscheidenden Entwicklungen im 11. und 12. Jahrhundert, als die kopti-
sche Sprache kontinuierlich an Boden verlor und grofiere Bestidnde koptischer
Texte ins Arabische tibersetzt wurden.

Der Abschluss dieser Ubergangsphase war gleichzeitig Voraussetzung der
koptisch-arabischen Kulturbliite und ihrer eigenstindigen Rezeption der ara-
bischen Bildungsliteratur, zu der auch die Werke jiidischer und muslimischer
Autoren gehorten.

Die Rezeption der Schriften Maimonides’ durch koptische Autoren des
13. Jahrhunderts war also Bestandteil einer umfassenderen kulturellen Off-
nung, die sich unter anderem in der Aneignung einer neuen philosophisch-
theologischen Diktion manifestierte.

Gelegentlich fiihrte diese aufgeschlossene Haltung auch zu intensiven per-
sonlichen Kontakten zwischen christlichen und jiidischen Gelehrten. Auch ver-
einzelte Ubertritte gebildeter Juden zum koptischen Christentum hatten im
Laufe des 13. Jahrhunderts zu einem verstirkten Kulturaustausch beigetragen.

Ar-Rasid Abi |-Hayr Ibn at-Tayyib

Zu den Exponenten der koptischen Kulturbliite im 13. Jahrhundert gehorte auch
Abu I-Hayr Ibn at-Tayyib. Er lebte in Damaskus, wo er als koptischer Priester,
Arztund Privatsekretir eines georgischen Christen wirkte. Einige wenige Do-
kumente mit Informationen zu seiner Person weisen darauf hin, dass er als
spitzziingiger Querdenker und Autor umstrittener Pamphlete wiederholt in
Konflikt mit den politischen Beh6rden und der kirchlichen Obrigkeit geriet.

3 Arietta Papaconstantinou (Hg.), The Multilingual Experience in Egypt, from the Ptole-
mies to the Abbasids. Farnham, Ashgate 2010.

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



Eine maimonidische Trinitdtslehre? 47

Seine beiden Hauptwerke, welche fiir die koptische Rezeption der Schriften
Maimonides’ besonders interessant sind, konnen in die Zeit zwischen 1240
und 1260 datiert werden:

1) Das Gegengift der Vernunft im Bereich der Fundamentaltheologie oder
die Enthiillung der dem Christentum zugrunde liegenden verborgenen
Geheimnisse (Tiryaq al-‘uqiil fi ‘ilm al-usal al-musamma bi-Kasf al-asrar
al-hafiya min asbab al-Masihiya)

2) Die Quintessenz des christlichen Glaubens und die Widerlegung der bei-
den Religionsgemeinschaften Islam und Judentum anhand ihrer Grund-
sitze und Fundamentallehren (Hulasat mu‘taqad al-milla al-masihiya
wa-"l-radd ‘ala t@’ifatay ’l-Islam wa-’I-Yahudiyya min mawdi‘atihim wa-
ustl madahibihim).

Beide Werke, deren Edition der Autor dieser Zeilen zur Zeit vorbereitet, ver-
folgen ein dhnliches Ziel:
In der Einleitung zum »Gegengift der Vernunft« schreibt Aba 1-Hayr:

»Mein Schirmherr und Génner hat mich gebeten, fiir ihn eine kleine Abhandlung
tiber die Grundlagen der Religion zu schreiben, in welcher die Glaubensgrundsitze
der diversen christlichen Konfessionen dargestellt und deren Aussagen zur christ-
lichen Glaubenswahrheit bewiesen werden sollen. Er hat mich zudem gebeten, mich
zu einigen Punkten zu duflern, nach denen sich ein Reprisentant der muslimischen
Obrigkeit erkundigt hatte, der gerne verstehen mochte, was die Christen mit der For-
mel >Einheit der Substanz und Dreiheit der Hypostasen meinen und wie es zulis-
sig sein konne, dass Christus (dem Messias) das Attribut der Gottlichkeit beigefiigt
wird, wo doch die Indizien seiner Menschlichkeit so deutlich und klar seien. - Ich
habe seinen Anweisungen Folge geleistet und alles mir Mégliche getan, um seinem
Wunsch zu geniigen.«

Gemaf der Einleitung zur zweiten Schrift, der »Quintessenz des christlichen
Glaubens, soll sich eine Gruppe muslimischer und jiidischer Gelehrter mit
der Bitte an ihn gewandt haben,

»all das festzuhalten, was er zum Wesenskern des christlichen Glaubens an einen Schép-
fergott sagen kann, und zu erkldren, was die Christen mit der Glaubensformel >Einer
ist er< (innahu wahid"") meinen, wenn sie doch gleichzeitig die Formel >der Vater, der
Sohn und der Heilige Geist« verwenden, und wie es fiir Christen akzeptabel sein konne,
Christus das Attribut der Gottlichkeit beizufiigen, wo er doch ein Mensch sei, gebo-

4 tawhid al-gawhar wa-tatlit al-aqanim < pia ovoia, Tpeig bnootdoelg. Gemeint ist die trini-
tarische Formel, welche die kappadozischen Viter im spéten vierten Jh. in Erwiderung auf
die Doktrin des Neo-Arianers Eunomius von Cyzicus entwickelt hatten und welche dem
miaphysitischen Glaubensbekenntnis der syrisch-orthodoxen und koptischen Kirche zu-
grunde liegt.

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



48 Gregor Schwarb

ren von Maria, deren Genealogie wohl bekannt ist, und einer, der gemif3 ihren eige-
nen Aussagen gegessen und getrunken hat, hungrig und durstig war, festgenommen
und inhaftiert wurde, Schmerzen litt und gestorben ist, und so weiter und so fort.«

Die beiden Werke Ibn at-Tayyib’s dhneln sich nicht nur in ihrer Zielsetzung,
sondern auch in ihrer Struktur. Einige Kapitel der »Quintessenz« sind we-
nig mehr als Kurzfassungen der Parallelkapitel im »Gegengift der Vernunft«.
Beide Werke beginnen mit einem Kapitel zur christlichen Auffassung des
Schopfergottes. Ibn at-Tayyib zufolge stimmt diese im Wesentlichen mit je-
ner der Juden und Muslime tiberein. Diese Sichtweise wird dadurch verdeut-
licht, dass sich das Kapitel weitgehend aus Zitaten jiidischer und muslimischer
Werke zusammensetzt.

Die darauffolgenden Kapitel behandeln all jene Aspekte der christlichen
Doktrin - Schriftzitate und theologische Lehrsitze -, welche die im ersten
Kapitel verfochtene Einheit Gottes scheinbar beeintrachtigen: die trinitarische
Formel, die Unvereinbarkeit von Christi Gottlichkeit und Menschlichkeit,
Vaterschaft und Sohnschaft Gottes, Inkarnationslehre, die Vorstellung eines
leidenden Gottes, und so weiter.

Den Grund dieser vermeintlichen Widerspriiche erkennt Abu 1-Khayr
einerseits in der semantischen Unterbestimmtheit und Mehrdeutigkeit der
christlichen Offenbarungstexte und andererseits im kulturellen Hintergrund
der Adressaten dieser Texte. In der Einleitung zur »Quintessenz des christ-
lichen Glaubens« betont er ausdriicklich, diese Erklarungsansétze in Biichern
muslimischer und jiidischer Gelehrter gefunden zu haben, allen voran Fahr
ad-Din ar-Razi (st. 606/1210) und Maimonides.

Die Legitimitit und Rationalitdt der christlichen Lehre lie8e sich also mit
Argumenten beweisen, deren Giiltigkeit auch von den grofiten Lehrautori-
titen des Judentums und des Islams bestdtigt worden sei. Besonderes Gewicht
wird dabei dem maimonidischen Akkommodationsprinzip beigemessen, wie
es im dritten Teil des »Fiithrers der Unschliissigen« entwickelt wird.

Das maimonidische Akkommodationsprinzip

Im »Gegengift der Vernunft« und in der »Quintessenz des christlichen Glau-
bens« zitiert Abu I-Hayr lingere Passagen aus den Kapiteln 26-49 des dritten
Teils des »Fithrers der Unschliissigen«, wobei nicht alle Zitate als solche ge-
kennzeichnet sind. In diesen Kapiteln erkldrt Maimonides Zweck und Funk-
tion der gesetzlichen Bestimmungen der Tora aus den historischen Bedingun-
gen und padagogischen Bediirfnissen der urspriinglichen Adressaten, denen
der gesetzgebende Gott in seiner gnadigen Klugheit Rechnung trug. In dieser

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



Eine maimonidische Trinitdtslehre? 49

»gottlichen Pddagogike erkannte Maimonides die sekunddre Absicht der lex
dei, wihrend ihre eigentliche, primire Absicht auf die Abschaffung der Idola-
trie und die Erkenntnis Gottes abzielte.

Das Rational der gottlichen Padagogik liegt nach Maimonides darin be-
griindet, dass fiir Menschen eine abrupte und unvermittelte Abkehr von tief
verwurzelten Angewohnheiten, Grundhaltungen, Gesinnungen oder Uber-
zeugungen unmoglich sei. Der Mensch sei von Natur aus unféhig, seine Ge-
wohnheiten auf einen Schlag aufzugeben. Deshalb, so fahrt Maimonides fort,
sei es das Ziel simtlicher Gebote und Verbote, schritt- und stufenweise auf die
Unterbindung der Idolatrie und all dessen hinzuwirken, was mit ihr in Ver-
bindung steht, zu ihr hinfithrt oder ihr zugeschrieben werden kann. Der of-
fensichtliche Nutzen der Gebote bestehe darin, den Menschen sukzessive von
jenen ungesunden Praktiken und Ideen zu befreien und damit das Erreichen
seines korperlichen und seelischen Idealzustandes zu férdern.

»Die Bedeutung vieler Gebote und der Grund ihrer Legislation wurde mir durch das
Studium der Lehren, Meinungen und Praktiken der Sabéer einsichtig. Du wirst ver-
stehen, was ich meine, wenn ich die Griinde jener Gebote erldutern werde, von denen
gemeinhin angenommen wird, dass es keinen Grund fiir sie gibt. Ich werde Dich auf
die Biicher hinweisen, aus denen Dir alles ersichtlich werden wird, was ich iiber die
Lehren und Meinungen der Sabéer weif3, so dass Du Dich vergewissern kannst, dass
das, was ich als Griinde fiir diese Gebote anfiithren werde, korrekt ist.«

Auf dieses Verstindnis der Religionsgeschichte greift nun Aba 1-Hayr Ibn
at-Tayyib zuriick, um die Legitimitdt und Rationalitat der christlichen Glau-
benslehre im Allgemeinen und der Trinitatslehre im Besonderen zu beweisen.

»Nachdem Du nun gehort hast, wie sehr die Christen auf der Einheit und Einzigkeit
Gottes bestehen und davon absehen, ihm Eigenschaften der kérperlichen Welt zu-
zuschreiben, solltest Du alles daran setzen, die befremdenden Beschreibungen Got-
tes, die in den Offenbarungstexten zu finden sind, zu verstehen, denn Gott ist weise
und der Weise schafft nichts Nutzloses. [...] Worin also liegt die Weisheit und die
kluge Lenkung, ein Gesetz ($ari‘a) zu erlassen, durch welches alle V6lker dazu bewo-
gen werden, Gott zu verehren, indem sie Thn mit verwerflichen Ausdriicken und be-
fremdlichen Attributen beschreiben, wie etwa, wenn er zu den Aposteln sagt: »Geht
hin und macht alle Vélker zu Jiingern; tauft sie auf den Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes< (Mt 28,19) und nicht etwa: >Tauft sie im Namen des
einen, einzigen Gottes, von dem es nicht mehr als einen geben kann<«

Die Antwort auf diese Frage besteht nach Abu l-Hayr darin, dass das offen-
barte Gesetz gottliche Lenkung und géttliche Fithrung sei, »welche die Men-
schen dazu bewegt, die Existenz des Schopfers zu bejahen, jedes Volk mit
(den Mitteln), durch die es Gewohnbheit hat, sich Gott aus freien Stiicken
zuzuwenden.«

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



50 Gregor Schwarb

Seines Erachtens richten sich die neutestamentlichen Schriften an drei ver-
schiedene Gruppen von Adressaten: 1) die Anhénger der griechischen Phi-
losophie, 2) die Anhédnger Zarathustras (Zoroasters) und 3) die Sabéer. Bis auf
wenige Ausnahmen kann die gesamte Menschheit diesen drei epistemischen
Paradigmen zugeordnet werden. Fiir jede dieser drei Wissensformationen hat
die gottliche Weisheit ein angemessenes Gegengift (Tiryaq) bereitgestellt, wel-
ches sie der Erkenntnis des wahren Gottes ndher bringen soll.

Wie Maimonides nennt Abt I-Hayr nun einige Biicher, aus denen er sein
Wissen iiber die drei Religionstypen bezogen hat. Wahrend Maimonides die
»Nabatdische Landwirtschaft« als seine wichtigste Quelle hervorhebt, sind es
bei Abu I-Hayr die pseudo-aristotelischen Hermetica und insbesondere der
»Kitab al-Istamatis«, die als zentrale Referenzschriften ausgewiesen und aus-
fihrlich zitiert werden.

In diesen Biichern sei er unter anderem auf die Trinitarier (al-mutallita),
eine Gruppe von Sabdern, gestoflen, die den Schopfergott als Geist der Him-
melssphire bezeichnen, aus dem der Intellekt und die Seele hervorgegan-
gen seien, die beide zur einen Substanz des Schopfergottes gehoren. Sie hét-
ten deshalb an jedem Kultort drei Tempel gebaut. Die trinitarische Formel der
christlichen Offenbarung sei ein durch gottliche Weisheit bewirktes Gegen-
gift gegen solcherlei Vorstellungen und Praktiken entwickelt worden. Wh-
rend vorchristliche Offenbarungen und insbesondere die Tora ausschliefSlich
auf Gottesvorstellungen reagierten, die auf Sinneswahrnehmung beruhten,
sei die christliche Offenbarung als Gegengift gegen falsch konzipierte phi-
losophisch-universalistische Gottesbegriffe und damit verbundene Kultprak-
tiken zu verstehen.

»So richtet sich die Einleitung zum Evangelium des Johannes an die Bewohner von
Ephesus, zu denen bekanntermaflen die fithrenden Kopfe der Sabéer, ihre Gelehr-
ten und Philosophen gehorten, die (dort) ihre Kultstétte hatten. Deshalb fiihrte Gott
sie zu einer ihren Bediirfnissen angemessenen Lebensform hin, durch die sie zu wah-
rer Erkenntnis gelangen konnten. Diese Lebensform zdge insbesondere Verhaltens-
weisen in Betracht, die auf sie attraktiv wirkten, damit sie sich nicht abwenden wiir-
den. Aus diesem Grund beginne das Johannesevangelium wie folgt: >Im Anfang war
das Wort [...]«.«

Ahnliches gilt fiir den Brief des Paulus an die Bewohner der Stadt Kolos-
sai. Kolossai sei eine Stadt der Sabder und ein Hort der Philosophen gewesen.
Sie hitten das Fundament ihrer religiésen Praxis so beschrieben, dass aus
der causa causarum ein erster Intellekt tiberstromte und dass alle existie-
renden Dinge aus dem ersten Intellekt hervorgingen. Ihrer Lehre nach stehe
es dem besagten Intellekt zu, zusammen mit der ersten Ursache und der
Seele verehrt zu werden, wie es in ihren Glaubensgrundsitzen festgehalten
wurde.

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



Eine maimonidische Trinitdtslehre? 51

Sl
9"“‘ _.MJL;
{ ML,.JL:.(LUA:-;L{ !~£ 7
Ja}‘“} EEM,UEJJLLL,;JLLJ .
JZ/HU‘:-
At é%*»t%ﬂﬂmgfufﬁif
4-’*:";_}-*(’:.4’2,
B ,w‘__w &—"J’l s T

_ 4 il esli)
dU»:-L.JéQJLsUuL,_,L,b! L wjﬂt’
,c,U{,J bl MJ,MML.

Wl L

42 )] Ia..ﬂ!,u.-.f!!.syw,ﬁ_yg_b
;uﬁ&éﬂw,&vu_,uu oL
‘J“:”'“ffvfd-ddw‘u.a-wu,u&ﬁz«y
<l N5 Sl o Gyt b2

JS**L&J-"WJ:U :
fggwxwwwf

Abb. 5: Ausschnitt aus der »Quintessenz des christlichen
Glaubens« des Kopten ar-Ras1d Abi |-Hayr ibn at-Tayyib mit
dem Beginn eines ldngeren Zitats aus Maimonides’ »Fiih-
rer der Unschlissigen, Teil Ill, Kapitel 32 (Quelle: Vati-
can, Biblioteca Apostolica Vaticana, arab. 105, f. 72". Foto
© 2014 Biblioteca Apostolica Vaticana)

Abu 1-Hayr legte grossen Wert darauf zu betonen, dass seine Anlehnung an
das maimonidische Konzept des religionsgeschichtlichen Fortschritts nicht
als Abhangigkeit missverstanden werden soll. So beschliefit er die »Quintes-
senz des christlichen Glaubens« mit den Worten:

»Merke wohl, der Du dieses Buch einsiehst, dass ich den Verfasser des Fiihrers — der
ja die jiidische Lehre vertritt — in den bisherigen Ausfithrungen nicht deshalb zitiert

habe, weil es unentbehrlich war oder weil ich unfahig wire, etwas Gleichwertiges zu
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



52 Gregor Schwarb

schreiben, sondern um jenen Angehoérigen der jiidischen Religionsgemeinschaft ent-
gegenzutreten, die sich auf ihn berufen, damit ihnen durch die Aussagen des wich-
tigsten Vertreters ihrer Religionsgemeinschaft klar wird, dass die christliche Religion
mit den gottlichen Absichten im Bereich der geistlichen Dinge und rationalen Metho-
den tibereinstimmt, und damit ihnen klar wird, dass die gesetzlichen Einzelbestim-
mungen der Tora nicht um ihrer selbst willen erlassen wurden, sondern um hin-
zufiihren auf das vollkommene Gesetz, das nach ihr kommt, damit sie dies begreifen
und dementsprechend handeln. Zudem wurde dieses gesamte Buch nur als Antwort
auf die Frage von Muslimen und Anhéngern der jidischen Religionsgemeinschaft ge-
schrieben, die nach dem christlichen Gottesglauben (wortl. »nach der Uberzeugung
der Christen von Gott«) fragten, so dass es sich anbot, gegen die Anhanger der bei-
den Religionsgemeinschaften das anzufiihren, was ihre wichtigsten Exponenten ge-
sagt haben, um ihnen damit entgegenzutreten.«

Auflerdem verweist der Kopte auf vergleichbare Konzepte in Werken der Kir-
chenviter, beispielsweise den Begriff ovykatdpacig, der ab dem spéten 4. Jh.
in den Schriften Chrysostomos’ und der kappadozischen Viter Verbreitung
fand. Der Begriff ist der spathellenistischen Rhetorik entlehnt und bezeich-
net die Anpassung (oder »Herablassung«) des Redners an das Niveau der
Zuhorerschaft.

Diese knappe Darstellung zweier Werke des koptischen Gelehrten Abua
l-Hayr ibn at-Tayyib sollte hinldnglich gezeigt haben, dass die christliche Re-
zeption Maimonides’ mitnichten auf den lateinischen Maimonides reduziert
oder mit ihm gleichgesetzt werden kann. Dass Maimonides tiber die Stof3-
richtung der christlich-arabischen Rezeption seiner Werke erfreut gewesen
wire, darf bezweifelt werden. Wie jedoch Sokrates in einer beriihmten Pas-
sage des »Phaidros« (275 A) richtig festgestellt hat, entzieht sich der einmal
niedergeschriebene Text der Kontrolle des Autors und treibt sich iiberall he-
rum, gleichermaflen bei denen, die ihn verstehen, wie auch bei denen, die ihn
missverstehen. Wie im vorliegenden Fall kann die Produktivitit einer Wir-
kungsgeschichte durchaus auch aus dem absichtlichen Missverstehen eines
Textes hervorgehen. In diesem Sinne moéchte ich diese kurzen Ausfithrungen
zur koptisch-arabischen Rezeption des Maimonides’ mit einem leicht abge-
wandelten Nietzsche-Zitat beschliefSen: »Wir diirfen es tragen, falsch zu ver-
stehen, um mehr zu sehen als da ist«.

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



Eine maimonidische Trinitdtslehre? 53

Abstract
A Maimonidean Trinitarianism?
On the Reception of Maimonides in Copto-Arabic Literature

Even though Maimonides’ philosophico-theological works were written for Jew-
ish readers, they aroused the interest of several exponents of Copto-Arabic litera-
ture during its ‘Golden Age’ in the thirteenth and fourteenth centuries. This little-
known Christian-Arabic reception of Maimonides is presented by the example of two
works by the Coptic theologian Aba ’1-Khayr Ibn al-Tayyib written around 1250 in
Damascus. The Copt availed himself of Maimonides’ concepts of ‘divine wisdom’ and
‘divine pedagogy’, according to which the revelation of religious knowledge accom-
modates itself to the historical conditions and educational needs of the respective
audience. Based on this ‘principle of accommodation’, Abt I-Khayr developed his his-
torical explanation of the Christian doctrines of incarnation and trinity, and thought
he could thus prove the rationality and superiority of the Christian faith.

Gregor Schwarb studierte Theologie, Philosophie und Judaistik in Freiburg (Schweiz),
Jerusalem und Damaskus. Bevor er 2009 als wissenschaftlicher Mitarbeiter zur Re-
search Unit Intellectual History of the Islamicate World an der Freien Universitit Ber-
lin stief’, war er akademischer Direktor des Centre for the Study of Muslim-Jewish
Relations in Cambridge. Als Experte fiir vormoderne arabische Geistesgeschichte ar-
beitet er schwerpunktmaflig zu Querverbindungen zwischen jiidischer, christlicher
und islamischer Religionsphilosophie.

© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Gottingen
ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672



	Cover
	Title Page
	Copyright
	Table of Contents
	Body
	Cilly Kugelmann: Grußwort 
	Lukas Muehlethaler: Introduction
	Lukas Muehlethaler: “Hear the Truth, Whoever Speaks It”. On Moses Maimonides and his adjuration
	Maribel Fierro: The Islamic West in the Time of Maimonides: The Almohad Revolution
	Sarah Stroumsa: Conversions and Permeability between Religious Communities
	Gregor Schwarb: Eine maimonidische Trinitätslehre? Zur Maimonidesrezeptiom im der koptisch-arabischen Literatur
	Lukas Muehlethaler: Al-Tabrīzīs Kommentar zu Maimonides’ »Führer der Unschlüssigen«. Zur Maimonidesrezeption in der islamisch-arabischen Philosophie
	Görge K. Hasselhoff: Zur Maimonidesrezeption in der christlich-lateinischen Literatur 
	Yitzhak Y. Melamed: “Let the Law Cut through the Mountain”: Salomon Maimon, Moses Mendelssohn, and Mme. Truth
	Georg Y. Kohler: Maimonides and the Moderns
	Glossary/Glossar



