
Gregor Schwarb

Eine maimonidische Trinitätslehre? 
Zur Maimonidesrezeption in der koptisch-arabischen Literatur*

▶ Ayyūbiden ▶ Fatimiden ▶ Genisa ▶ Ibn al-‘Assāl ▶ Kopten ▶ Mischna ▶ Rabbinisch 
▶ Sabäer ▶ Zoroastrianism 

Die Werke Maimonides’: Sprache und Schrift

Maimonides schrieb seine philosophisch-theologischen Schriften in ara-
bischer Sprache. Wie die meisten seiner jüdischen Zeitgenossen notierte er 
diese Texte in hebräischen Lettern. Sie richteten sich an jüdische Leser ara-
bischer Muttersprache. In aller Regel handelte es sich dabei um Männer, die 
von Kindesbeinen an im Rahmen einer soliden religiösen Grundausbildung 
in die hebräische Schrift eingeführt worden waren. Die arabischen Schriftzei-
chen beherrschten sie dagegen oft nur passiv.1

Aus der Genisa der Ibn Ezra Synagoge in Fusṭāṭ-Miṣr (Alt-Kairo) und der 
Privatbibliothek seines Ururenkels David b. Joshu‘a (gest. 1415) in Aleppo 
sind uns von Maimonides mehrere Dutzend Holografen, d. h. Originalschrift
stücke aus seiner Hand, erhalten geblieben.2

*	 Dies ist eine geringfügig überarbeitete Fassung eines am 9. Juni 2013 im Jüdischen Mu-
seum Berlin gehaltenen Vortrages. Eine detaillierte Darstellung der hier skizzierten Re-
zeption Maimonides’ in der koptisch-arabischen Literatur findet sich in den folgenden 
Beiträgen: Gregor Schwarb, »Die Rezeption Maimonides’ in der christlich-arabischen Li-
teratur«. JUDAICA: Beiträge zum Verstehen des Judentums, 63 (2007), S. 1–45; ders., »The 
Reception of Maimonides in Christian Arabic Literature«. Y. Tobi (Hg.), Ben ‘Ever la-‘Arav: 
Contacts between Arabic Literature and Jewish Literature in the Middle Ages and Modern 
Times. Volume 7: Maimonides and His World: Proceedings of the Twelfth Conference of 
the Society for Judaeo-Arabic Studies, Haifa: The University of Haifa, 2014, S. 109–175.

1	 Judith Olszowy-Schlanger, Learning to Read and Write in Medieval Egypt: Children’s 
Exercise Books from the Cairo Geniza, in: Journal of Semitic Studies, 48, 1 (2003), 
S. 47–69.

2	 Colette Sirat/Silvia Di Donato, Maïmonide et les brouillons autographes du Dalâlat al-ḥ-
â’irîn (Guide des Égarés). Paris 2011; Solomon David Sasson, A Comprehensive Study 
of the Autograph Manuscript of Maimonides’ Commentary on the Mishnah, Jerusalem 
1990; Simon Hopkins, A New Autograph Fragment of Maimonides’s Epitomes of Galen 
(De Locis Affectis), BSOAS 57, 1994, S. 126–132. 

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Eine maimonidische Trinitätslehre? ﻿ 41

Einen Spezialfall bilden die medizinischen Werke Maimonides’. Auch diese 
hat er in arabischer Sprache und hebräischer Schrift verfasst. Einige davon 
entstanden jedoch als Auftragsschriften für Exponenten der muslimisch-
ayyūbidischen Obrigkeit in Kairo und mussten so vor der Übergabe an den 
Auftraggeber von einem speziell für solche Zwecke ausgebildeten Schrei
ber der jüdischen Gemeinde in die arabische Schrift transponiert werden. 
Diese Schriften zirkulierten gewissermaßen von Geburt an in nichtjüdischen 
Kreisen.

Wie aber kam es, dass auch die arabischen Originale seiner nicht-medizi-
nischen Schriften und insbesondere seiner religionsphilosophischen Haupt-

Abb. 1: Holograf (Schriftstück in Maimonides’ eigener Hand-
schrift) eines Entwurfs des »Führers der Unschlüssigen«, 
Teil I, Schluss des Kapitels 64 und Anfang des Kapitels 65 
(Quelle: Cambridge University Library, T–S 10Ka4.1, f. 1v)

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Gregor Schwarb42

schrift »Dalālat al-ḥā’irīn« (»Führer der Unschlüssigen«) von nicht-jüdischen 
(christlichen und muslimischen) Lesern rezipiert werden konnten? Ein Erklä-
rungsansatz ist wohl bekannt: Mehrere Dokumente belegen, dass schon sehr 
bald nach der Vollendung des Textes im Jahre 1190 Handschriften in ara-
bischer Schrift im Umlauf waren. 

Bis vor kurzem ist die Möglichkeit einer nichtjüdischen Rezeption des 
»Führers der Unschlüssigen« an die Existenz solcher Abschriften in ara-
bischer Schrift geknüpft worden. Ein alternativer Erklärungsansatz, wonach 

Abb. 2: Titelseite einer Abschrift des Führers (»Führer der Un-
schlüssigen und Wegmarkierung für jene, die unterwegs sind« – 
Kitāb Dalālat al-hā’irı̄n wa-talhı̄b manāhiǧ as-sā’irı̄n) in der Hand-
schrift des jemenitischen Zayditen Muḥammad b. Hasan al-Nihmı,̄ 
Sa‘da (Jemen), 882–3 A. H./1477–9 C. E. (Quelle: Istanbul, Jārullāh 
[Efendi] 1279, f. 189v. Foto © Süleymaniye Yazme Eser Kütüpha-
nesi, Istanbul) 

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Eine maimonidische Trinitätslehre? ﻿ 43

es durchaus auch nichtjüdische Leser gab, die in ausreichender Weise mit 
dem hebräischen Alphabet vertraut waren, um arabische Texte in hebräischer 
Schrift lesen zu können, wurde in der bisherigen Forschung als äußerst un-
wahrscheinlich verworfen. Interessanterweise führt uns jedoch genau dieses 
Szenario zum frühesten bisher bekannten Beleg einer christlich-arabischen 
Rezeption Maimonides’.

Er findet sich in einem noch unveröffentlichten »Traktat über die Seele« aus 
dem Jahre 1231, der in einem Unikat der Biblioteca Apostolica Vaticana vor-
liegt (Ar. 145). Al-As‘ad Abū l-Faraj Hibatullāh Ibn al-‘Assāl, der Autor die-

Abb. 3: Ausschnitt aus dem »Traktat über die Seele« (April –  
Mai 1231) des Kopten al-As‘ad Abū l-Faraǧ Hibatullāh (gest. 
vor 1259) mit einem Zitat aus Maimonides’ Kommentar zum 
zehnten Kapitel (Pereq Ḥeleq) des Mischna-Traktats San
hedrin (Quelle: Vatican, Biblioteca Apostolica Vaticana, arab. 
145, f. 4v. Foto © 2014 Biblioteca Apostolica Vaticana)

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Gregor Schwarb44

ser kleinen Schrift, entstammte einer einflussreichen Familie der koptischen 
Aristokratie im ayyūbidischen Kairo. In der Einleitung, in der er die ihm ge-
läufigen Auffassungen über die Seele typologisch klassifiziert und zusam-
menfassend darstellt, schreibt er: 

»Was die Juden betrifft, so begegnete ich im Jemen einem rabbinischen Juden und 
beobachtete, wie er sich über jene lustig machte, die an die Auferstehung aller Toten 
glaubten; dabei gäbe es doch im Alten Testament mehrere Textstellen, deren Wort-
sinn deutlich mache, dass nur rechtschaffene Menschen auferstehen würden. Zudem 
bin ich auf einen Text gestoßen, der Mūsā b. Maimūn (Maimonides) zugeschrieben 
wird, und Dinge betrifft, die zu unserem Thema gehören. Dieser Text ist in hebräi-
scher (Schrift), jedoch in arabischer Sprache geschrieben, mit Ausnahme der Schrift-
zitate, deren Sprache Hebräisch ist. Ich habe einen Teil des arabischen Textes (in die 
arabische Schrift) transkribiert, war aber außerstande, die hebräischen Schriftzitate 
(ins Arabische) zu übersetzen und habe bisher auch niemanden gefunden, der sie für 
mich übersetzen würde.«

Bei besagtem Text, den der koptische Gelehrte offenbar während einer Reise 
in den Jemen zu Gesicht bekam, handelt es sich nicht etwa um einen Ab-
schnitt aus dem »Führer der Unschlüssigen«. Vielmehr transkribierte er einen 
Ausschnitt aus Maimonides’ berühmtem und ebenfalls auf Arabisch verfass-
ten »Kommentar zur Mischna«, jener Schrift also, der auch der Wahlspruch 
der Akademie des Jüdischen Museums Berlin – »Höre die Wahrheit, wer sie 
auch spricht« (wa-sma‘ al-ḥaqq mimman qālahu) – entnommen ist.

Im selben Traktat über die Seele berichtet Ibn al-‘Assāl auch von Gesprä-
chen mit jemenitischen Juden. Diese hatten ihn auf eine Passage in einem 
Sendschreiben aufmerksam gemacht, welches Maimonides vierzig Jahre zu-
vor, also im Jahre 1191, an die jüdischen Gemeinden im Jemen gerichtet  
hatte. 

Die Passage ist der berühmten »Abhandlung über die Auferstehung der To-
ten« (Risāla/Maqāla fī teḥiyyat ha-metim) entnommen, die Bestandteil eines 
über Jahre anhaltenden Prestigekampfes zwischen Maimonides und Samuel 
b. ‘Elī, dem Vorsteher der alten jüdischen Akademie in Bagdad, war. Letzterer 
hatte Maimonides der Leugnung der körperlichen Auferstehung bezichtigt, 
da diese in der »Mischne Tora« unerwähnt bleibt.

Die koptisch-arabische Kulturblüte des 13. Jahrhunderts

Al-As‘ad Ibn al-‘Assāl, der Autor des »Traktats über die Seele«, gehörte, wie ge-
sagt, einer prominenten Familie koptischer Geschäftsleute und Regierungs-
beamter an. Die ‘Assāliden und weitere koptische Familien, welche in der 

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Eine maimonidische Trinitätslehre? ﻿ 45

fāṭimidischen und ayyūbidischen Staatsadministration über mehrere Gene-
rationen hohe Ämter bekleidet hatten, waren Mäzene und treibende Kraft 
der im 13.  Jahrhundert einsetzenden koptisch-arabischen Kulturblüte. Al-
As‘ad Ibn al-‘Assāl und andere machten sich einen Namen als Bibliophile 
und Handschriftensammler. Zahlreiche Dokumente und Handschriften
kolophone belegen, dass sie keinen Aufwand scheuten, um an Abschriften 
seltener Texte heranzukommen. Insbesondere in Kairo, Alexandria und Da-
maskus entstanden zwischen 1220 und 1270 mehrere bedeutende Privat
bibliotheken, deren Bestände nicht nur arabische Texte der diversen christ-

Abb. 4: Ausschnitt aus einer koptischen Kurzfassung des 
»Führers der Unschlüssigen«, Teil  II, Ende des Kapitels 43 
und Anfang des Kapitels 44 (Ende des Kapitels 45 und An-
fang des Kapitels 46 gemäss der koptischen Zählung) (Quelle: 
Paris, Bibliothèque Nationale de France, arab. 205, f. 121v. 
Foto © BnF)

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Gregor Schwarb46

lichen Gemeinschaften, sondern auch zahlreiche Werke namhafter jüdischer 
und muslimischer Autoren umfassten.

Es darf in diesem Zusammenhang daran erinnert werden, dass die Arabi
sierung der koptischen Literatur und des koptischen Klerus erst gegen Ende 
des 12.  Jahrhunderts abgeschlossen war. Zwar gab es bereits im 8.  Jahr
hundert christliche Beamte, deren Zwei- oder Dreisprachigkeit (Griechisch- 
Koptisch-Arabisch) für die Funktionsfähigkeit der neuen muslimischen Ver-
waltungsadministration unverzichtbar waren; solange aber die koptischen 
Christen die klare Bevölkerungsmehrheit stellten, gab es keinen zwingenden 
Grund, die beiden bestehenden Kultursprachen (Griechisch und Koptisch) 
zugunsten der arabischen Schriftsprache aufzugeben.3

Die Arabisierung der ägyptischen Christen war ein langwieriger Prozess 
mit großen regionalen Unterschieden. In den städtischen Zentren geschahen 
die entscheidenden Entwicklungen im 11. und 12. Jahrhundert, als die kopti-
sche Sprache kontinuierlich an Boden verlor und größere Bestände koptischer 
Texte ins Arabische übersetzt wurden. 

Der Abschluss dieser Übergangsphase war gleichzeitig Voraussetzung der 
koptisch-arabischen Kulturblüte und ihrer eigenständigen Rezeption der ara-
bischen Bildungsliteratur, zu der auch die Werke jüdischer und muslimischer 
Autoren gehörten.

Die Rezeption der Schriften Maimonides’ durch koptische Autoren des 
13. Jahrhunderts war also Bestandteil einer umfassenderen kulturellen Öff-
nung, die sich unter anderem in der Aneignung einer neuen philosophisch-
theologischen Diktion manifestierte.

Gelegentlich führte diese aufgeschlossene Haltung auch zu intensiven per-
sönlichen Kontakten zwischen christlichen und jüdischen Gelehrten. Auch ver-
einzelte Übertritte gebildeter Juden zum koptischen Christentum hatten im 
Laufe des 13. Jahrhunderts zu einem verstärkten Kulturaustausch beigetragen. 

Ar-Raš̄ıd Abū l-H
˘
ayr Ibn at-Tayyib

Zu den Exponenten der koptischen Kulturblüte im 13. Jahrhundert gehörte auch 
Abū l-Ḫayr Ibn aṭ-Ṭayyib. Er lebte in Damaskus, wo er als koptischer Priester, 
Arzt und Privatsekretär eines georgischen Christen wirkte. Einige wenige Do-
kumente mit Informationen zu seiner Person weisen darauf hin, dass er als 
spitzzüngiger Querdenker und Autor umstrittener Pamphlete wiederholt in 
Konflikt mit den politischen Behörden und der kirchlichen Obrigkeit geriet.

3	 Arietta Papaconstantinou (Hg.), The Multilingual Experience in Egypt, from the Ptole-
mies to the Abbasids. Farnham, Ashgate 2010.

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Eine maimonidische Trinitätslehre? ﻿ 47

Seine beiden Hauptwerke, welche für die koptische Rezeption der Schriften 
Maimonides’ besonders interessant sind, können in die Zeit zwischen 1240 
und 1260 datiert werden:
1)	 Das Gegengift der Vernunft im Bereich der Fundamentaltheologie oder 

die Enthüllung der dem Christentum zugrunde liegenden verborgenen 
Geheimnisse (Tiryāq al-‘uqūl fī ‘ilm al-uṣūl al-musammā bi-Kašf al-asrār 
al-ḫafīya min asbāb al-Masīḥīya)

2)	Die Quintessenz des christlichen Glaubens und die Widerlegung der bei-
den Religionsgemeinschaften Islam und Judentum anhand ihrer Grund-
sätze und Fundamentallehren (Ḫulāṣat mu‘taqad al-milla al-masīḥīya 
wa-’l-radd ‘alā ṭā’ifatay ’l-Islām wa-’l-Yahūdiyya min mawḍū‘ātihim wa-
uṣūl maḏāhibihim).

Beide Werke, deren Edition der Autor dieser Zeilen zur Zeit vorbereitet, ver-
folgen ein ähnliches Ziel:

In der Einleitung zum »Gegengift der Vernunft« schreibt Abū l-Ḫayr:

»Mein Schirmherr und Gönner hat mich gebeten, für ihn eine kleine Abhandlung 
über die Grundlagen der Religion zu schreiben, in welcher die Glaubensgrundsätze 
der diversen christlichen Konfessionen dargestellt und deren Aussagen zur christ-
lichen Glaubenswahrheit bewiesen werden sollen. Er hat mich zudem gebeten, mich 
zu einigen Punkten zu äußern, nach denen sich ein Repräsentant der muslimischen 
Obrigkeit erkundigt hatte, der gerne verstehen möchte, was die Christen mit der For-
mel ›Einheit der Substanz und Dreiheit der Hypostasen‹4 meinen und wie es zuläs-
sig sein könne, dass Christus (dem Messias) das Attribut der Göttlichkeit beigefügt 
wird, wo doch die Indizien seiner Menschlichkeit so deutlich und klar seien. – Ich 
habe seinen Anweisungen Folge geleistet und alles mir Mögliche getan, um seinem 
Wunsch zu genügen.«

Gemäß der Einleitung zur zweiten Schrift, der »Quintessenz des christlichen 
Glaubens«, soll sich eine Gruppe muslimischer und jüdischer Gelehrter mit 
der Bitte an ihn gewandt haben, 

»all das festzuhalten, was er zum Wesenskern des christlichen Glaubens an einen Schöp-
fergott sagen kann, und zu erklären, was die Christen mit der Glaubensformel ›Einer 
ist er‹ (innahu wāḥidun) meinen, wenn sie doch gleichzeitig die Formel ›der Vater, der 
Sohn und der Heilige Geist‹ verwenden, und wie es für Christen akzeptabel sein könne, 
Christus das Attribut der Göttlichkeit beizufügen, wo er doch ein Mensch sei, gebo-

4	 tawḥīd al-ǧawhar wa-taṯlīṯ al-aqānīm < μία οὐσία, τρεῖς ὑποστάσεις. Gemeint ist die trini-
tarische Formel, welche die kappadozischen Väter im späten vierten Jh. in Erwiderung auf 
die Doktrin des Neo-Arianers Eunomius von Cyzicus entwickelt hatten und welche dem 
miaphysitischen Glaubensbekenntnis der syrisch-orthodoxen und koptischen Kirche zu-
grunde liegt.

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Gregor Schwarb48

ren von Maria, deren Genealogie wohl bekannt ist, und einer, der gemäß ihren eige-
nen Aussagen gegessen und getrunken hat, hungrig und durstig war, festgenommen 
und inhaftiert wurde, Schmerzen litt und gestorben ist, und so weiter und so fort.«

Die beiden Werke Ibn aṭ-Ṭayyib’s ähneln sich nicht nur in ihrer Zielsetzung, 
sondern auch in ihrer Struktur. Einige Kapitel der »Quintessenz« sind we-
nig mehr als Kurzfassungen der Parallelkapitel im »Gegengift der Vernunft«. 
Beide Werke beginnen mit einem Kapitel zur christlichen Auffassung des 
Schöpfergottes. Ibn aṭ-Ṭayyib zufolge stimmt diese im Wesentlichen mit je-
ner der Juden und Muslime überein. Diese Sichtweise wird dadurch verdeut-
licht, dass sich das Kapitel weitgehend aus Zitaten jüdischer und muslimischer 
Werke zusammensetzt.

Die darauffolgenden Kapitel behandeln all jene Aspekte der christlichen 
Doktrin  – Schriftzitate und theologische Lehrsätze  –, welche die im ersten 
Kapitel verfochtene Einheit Gottes scheinbar beeinträchtigen: die trinitarische 
Formel, die Unvereinbarkeit von Christi Göttlichkeit und Menschlichkeit, 
Vaterschaft und Sohnschaft Gottes, Inkarnationslehre, die Vorstellung eines 
leidenden Gottes, und so weiter.

Den Grund dieser vermeintlichen Widersprüche erkennt Abū l-Khayr 
einerseits in der semantischen Unterbestimmtheit und Mehrdeutigkeit der 
christlichen Offenbarungstexte und andererseits im kulturellen Hintergrund 
der Adressaten dieser Texte. In der Einleitung zur »Quintessenz des christ
lichen Glaubens« betont er ausdrücklich, diese Erklärungsansätze in Büchern 
muslimischer und jüdischer Gelehrter gefunden zu haben, allen voran Faḫr 
aḏ-Dīn ar-Rāzī (st. 606/1210) und Maimonides. 

Die Legitimität und Rationalität der christlichen Lehre ließe sich also mit 
Argumenten beweisen, deren Gültigkeit auch von den größten Lehrautori
täten des Judentums und des Islams bestätigt worden sei. Besonderes Gewicht 
wird dabei dem maimonidischen Akkommodationsprinzip beigemessen, wie 
es im dritten Teil des »Führers der Unschlüssigen« entwickelt wird. 

Das maimonidische Akkommodationsprinzip

Im »Gegengift der Vernunft« und in der »Quintessenz des christlichen Glau-
bens« zitiert Abū l-Ḫayr längere Passagen aus den Kapiteln 26–49 des dritten 
Teils des »Führers der Unschlüssigen«, wobei nicht alle Zitate als solche ge-
kennzeichnet sind. In diesen Kapiteln erklärt Maimonides Zweck und Funk-
tion der gesetzlichen Bestimmungen der Tora aus den historischen Bedingun-
gen und pädagogischen Bedürfnissen der ursprünglichen Adressaten, denen 
der gesetzgebende Gott in seiner gnädigen Klugheit Rechnung trug. In dieser 

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Eine maimonidische Trinitätslehre? ﻿ 49

›göttlichen Pädagogik‹ erkannte Maimonides die sekundäre Absicht der lex 
dei, während ihre eigentliche, primäre Absicht auf die Abschaffung der Idola-
trie und die Erkenntnis Gottes abzielte.

Das Rational der göttlichen Pädagogik liegt nach Maimonides darin be-
gründet, dass für Menschen eine abrupte und unvermittelte Abkehr von tief 
verwurzelten Angewohnheiten, Grundhaltungen, Gesinnungen oder Über-
zeugungen unmöglich sei. Der Mensch sei von Natur aus unfähig, seine Ge-
wohnheiten auf einen Schlag aufzugeben. Deshalb, so fährt Maimonides fort, 
sei es das Ziel sämtlicher Gebote und Verbote, schritt- und stufenweise auf die 
Unterbindung der Idolatrie und all dessen hinzuwirken, was mit ihr in Ver-
bindung steht, zu ihr hinführt oder ihr zugeschrieben werden kann. Der of-
fensichtliche Nutzen der Gebote bestehe darin, den Menschen sukzessive von 
jenen ungesunden Praktiken und Ideen zu befreien und damit das Erreichen 
seines körperlichen und seelischen Idealzustandes zu fördern.

»Die Bedeutung vieler Gebote und der Grund ihrer Legislation wurde mir durch das 
Studium der Lehren, Meinungen und Praktiken der Sabäer einsichtig. Du wirst ver-
stehen, was ich meine, wenn ich die Gründe jener Gebote erläutern werde, von denen 
gemeinhin angenommen wird, dass es keinen Grund für sie gibt. Ich werde Dich auf 
die Bücher hinweisen, aus denen Dir alles ersichtlich werden wird, was ich über die 
Lehren und Meinungen der Sabäer weiß, so dass Du Dich vergewissern kannst, dass 
das, was ich als Gründe für diese Gebote anführen werde, korrekt ist.«

Auf dieses Verständnis der Religionsgeschichte greift nun Abū l-Ḫayr Ibn 
aṭ-Ṭayyib zurück, um die Legitimität und Rationalität der christlichen Glau-
benslehre im Allgemeinen und der Trinitätslehre im Besonderen zu beweisen. 

»Nachdem Du nun gehört hast, wie sehr die Christen auf der Einheit und Einzigkeit 
Gottes bestehen und davon absehen, ihm Eigenschaften der körperlichen Welt zu-
zuschreiben, solltest Du alles daran setzen, die befremdenden Beschreibungen Got-
tes, die in den Offenbarungstexten zu finden sind, zu verstehen, denn Gott ist weise 
und der Weise schafft nichts Nutzloses. […] Worin also liegt die Weisheit und die 
kluge Lenkung, ein Gesetz (šarī‘a) zu erlassen, durch welches alle Völker dazu bewo-
gen werden, Gott zu verehren, indem sie Ihn mit verwerflichen Ausdrücken und be-
fremdlichen Attributen beschreiben, wie etwa, wenn er zu den Aposteln sagt: ›Geht 
hin und macht alle Völker zu Jüngern; tauft sie auf den Namen des Vaters und des 
Sohnes und des Heiligen Geistes‹ (Mt 28,19) und nicht etwa: ›Tauft sie im Namen des 
einen, einzigen Gottes, von dem es nicht mehr als einen geben kann‹?«

Die Antwort auf diese Frage besteht nach Abū l-Ḫayr darin, dass das offen-
barte Gesetz göttliche Lenkung und göttliche Führung sei, »welche die Men-
schen dazu bewegt, die Existenz des Schöpfers zu bejahen, jedes Volk mit 
(den Mitteln), durch die es Gewohnheit hat, sich Gott aus freien Stücken 
zuzuwenden.«

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Gregor Schwarb50

Seines Erachtens richten sich die neutestamentlichen Schriften an drei ver-
schiedene Gruppen von Adressaten: 1) die Anhänger der griechischen Phi-
losophie, 2) die Anhänger Zarathustras (Zoroasters) und 3) die Sabäer. Bis auf 
wenige Ausnahmen kann die gesamte Menschheit diesen drei epistemischen 
Paradigmen zugeordnet werden. Für jede dieser drei Wissensformationen hat 
die göttliche Weisheit ein angemessenes Gegengift (Tiryāq) bereitgestellt, wel-
ches sie der Erkenntnis des wahren Gottes näher bringen soll. 

Wie Maimonides nennt Abū l-Ḫayr nun einige Bücher, aus denen er sein 
Wissen über die drei Religionstypen bezogen hat. Während Maimonides die 
»Nabatäische Landwirtschaft« als seine wichtigste Quelle hervorhebt, sind es 
bei Abū l-Ḫayr die pseudo-aristotelischen Hermetica und insbesondere der 
»Kitāb al-Isṭamāṭīs«, die als zentrale Referenzschriften ausgewiesen und aus-
führlich zitiert werden.

In diesen Büchern sei er unter anderem auf die Trinitarier (al-muṯalliṯa), 
eine Gruppe von Sabäern, gestoßen, die den Schöpfergott als Geist der Him-
melssphäre bezeichnen, aus dem der Intellekt und die Seele hervorgegan-
gen seien, die beide zur einen Substanz des Schöpfergottes gehören. Sie hät-
ten deshalb an jedem Kultort drei Tempel gebaut. Die trinitarische Formel der 
christlichen Offenbarung sei ein durch göttliche Weisheit bewirktes Gegen-
gift gegen solcherlei Vorstellungen und Praktiken entwickelt worden. Wäh-
rend vorchristliche Offenbarungen und insbesondere die Tora ausschließlich 
auf Gottesvorstellungen reagierten, die auf Sinneswahrnehmung beruhten, 
sei die christliche Offenbarung als Gegengift gegen falsch konzipierte phi-
losophisch-universalistische Gottesbegriffe und damit verbundene Kultprak-
tiken zu verstehen.

»So richtet sich die Einleitung zum Evangelium des Johannes an die Bewohner von 
Ephesus, zu denen bekanntermaßen die führenden Köpfe der Sabäer, ihre Gelehr-
ten und Philosophen gehörten, die (dort) ihre Kultstätte hatten. Deshalb führte Gott 
sie zu einer ihren Bedürfnissen angemessenen Lebensform hin, durch die sie zu wah-
rer Erkenntnis gelangen konnten. Diese Lebensform zöge insbesondere Verhaltens-
weisen in Betracht, die auf sie attraktiv wirkten, damit sie sich nicht abwenden wür-
den. Aus diesem Grund beginne das Johannesevangelium wie folgt: ›Im Anfang war 
das Wort […]‹.«

Ähnliches gilt für den Brief des Paulus an die Bewohner der Stadt Kolos-
sai. Kolossai sei eine Stadt der Sabäer und ein Hort der Philosophen gewesen. 
Sie hätten das Fundament ihrer religiösen Praxis so beschrieben, dass aus 
der causa causarum ein erster Intellekt überströmte und dass alle existie-
renden Dinge aus dem ersten Intellekt hervorgingen. Ihrer Lehre nach stehe 
es dem besagten Intellekt zu, zusammen mit der ersten Ursache und der 
Seele verehrt zu werden, wie es in ihren Glaubensgrundsätzen festgehalten  
wurde. 

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Eine maimonidische Trinitätslehre? ﻿ 51

Abū l-Ḫayr legte grossen Wert darauf zu betonen, dass seine Anlehnung an 
das maimonidische Konzept des religionsgeschichtlichen Fortschritts nicht 
als Abhängigkeit missverstanden werden soll. So beschließt er die »Quintes-
senz des christlichen Glaubens« mit den Worten:

»Merke wohl, der Du dieses Buch einsiehst, dass ich den Verfasser des Führers – der 
ja die jüdische Lehre vertritt – in den bisherigen Ausführungen nicht deshalb zitiert 
habe, weil es unentbehrlich war oder weil ich unfähig wäre, etwas Gleichwertiges zu 

Abb. 5: Ausschnitt aus der »Quintessenz des christlichen 
Glaubens« des Kopten ar-Raš ̄ıd Ab̄u l-H

˘
ayr ibn at-Tayyib mit 

dem Beginn eines längeren Zitats aus Maimonides’ »Füh-
rer der Unschlüssigen«, Teil  III, Kapitel 32 (Quelle: Vati-
can, Biblioteca Apostolica Vaticana, arab. 105, f. 72r. Foto 
© 2014 Biblioteca Apostolica Vaticana)

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Gregor Schwarb52

schreiben, sondern um jenen Angehörigen der jüdischen Religionsgemeinschaft ent-
gegenzutreten, die sich auf ihn berufen, damit ihnen durch die Aussagen des wich-
tigsten Vertreters ihrer Religionsgemeinschaft klar wird, dass die christliche Religion 
mit den göttlichen Absichten im Bereich der geistlichen Dinge und rationalen Metho-
den übereinstimmt, und damit ihnen klar wird, dass die gesetzlichen Einzelbestim-
mungen der Tora nicht um ihrer selbst willen erlassen wurden, sondern um hin-
zuführen auf das vollkommene Gesetz, das nach ihr kommt, damit sie dies begreifen 
und dementsprechend handeln. Zudem wurde dieses gesamte Buch nur als Antwort 
auf die Frage von Muslimen und Anhängern der jüdischen Religionsgemeinschaft ge-
schrieben, die nach dem christlichen Gottesglauben (wörtl. »nach der Überzeugung 
der Christen von Gott«) fragten, so dass es sich anbot, gegen die Anhänger der bei-
den Religionsgemeinschaften das anzuführen, was ihre wichtigsten Exponenten ge-
sagt haben, um ihnen damit entgegenzutreten.«

Außerdem verweist der Kopte auf vergleichbare Konzepte in Werken der Kir-
chenväter, beispielsweise den Begriff συγκατάβασις, der ab dem späten 4. Jh. 
in den Schriften Chrysostomos’ und der kappadozischen Väter Verbreitung 
fand. Der Begriff ist der späthellenistischen Rhetorik entlehnt und bezeich-
net die Anpassung (oder »Herablassung«) des Redners an das Niveau der 
Zuhörerschaft.

Diese knappe Darstellung zweier Werke des koptischen Gelehrten Abū 
l-Ḫayr ibn aṭ-Ṭayyib sollte hinlänglich gezeigt haben, dass die christliche Re-
zeption Maimonides’ mitnichten auf den lateinischen Maimonides reduziert 
oder mit ihm gleichgesetzt werden kann. Dass Maimonides über die Stoß-
richtung der christlich-arabischen Rezeption seiner Werke erfreut gewesen 
wäre, darf bezweifelt werden. Wie jedoch Sokrates in einer berühmten Pas-
sage des »Phaidros« (275 A) richtig festgestellt hat, entzieht sich der einmal 
niedergeschriebene Text der Kontrolle des Autors und treibt sich überall he-
rum, gleichermaßen bei denen, die ihn verstehen, wie auch bei denen, die ihn 
missverstehen. Wie im vorliegenden Fall kann die Produktivität einer Wir-
kungsgeschichte durchaus auch aus dem absichtlichen Missverstehen eines 
Textes hervorgehen. In diesem Sinne möchte ich diese kurzen Ausführungen 
zur koptisch-arabischen Rezeption des Maimonides’ mit einem leicht abge-
wandelten Nietzsche-Zitat beschließen: »Wir dürfen es tragen, falsch zu ver-
stehen, um mehr zu sehen als da ist«.

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen



Eine maimonidische Trinitätslehre? ﻿ 53

Abstract 
A Maimonidean Trinitarianism?  
On the Reception of Maimonides in Copto-Arabic Literature

Even though Maimonides’ philosophico-theological works were written for  Jew-
ish readers, they aroused the interest of several exponents of  Copto-Arabic litera-
ture during its ‘Golden Age’ in the thirteenth and fourteenth centuries. This little-
known Christian-Arabic reception of Maimonides is presented by the example of two 
works by the Coptic theologian Abū ’l-Khayr Ibn al-Ṭayyib written around 1250 in 
Damascus. The Copt availed himself of Maimonides’ concepts of ‘divine wisdom’ and  
‘divine pedagogy’, according to which the revelation of religious knowledge accom-
modates itself to the  historical conditions and educational needs of the respective 
audience. Based on this ‘principle of accommodation’, Abū l-Khayr developed his his-
torical explanation of the Christian doctrines of incarnation and trinity, and thought 
he could thus prove the rationality and superiority of the Christian faith.

Gregor Schwarb studierte Theologie, Philosophie und Judaistik in Freiburg (Schweiz), 
Jerusalem und Damaskus. Bevor er 2009 als wissenschaftlicher Mitarbeiter zur Re-
search Unit Intellectual History of the Islamicate World an der Freien Universität Ber-
lin stieß, war er akademischer Direktor des Centre for the Study of Muslim-Jewish 
Relations in Cambridge. Als Experte für vormoderne arabische Geistesgeschichte ar-
beitet er schwerpunktmäßig zu Querverbindungen zwischen jüdischer, christlicher 
und islamischer Religionsphilosophie.

ISBN Print: 9783525300671 — ISBN E-Book: 9783647300672
© 2014, Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co. KG, Göttingen


	Cover
	Title Page
	Copyright
	Table of Contents
	Body
	Cilly Kugelmann: Grußwort 
	Lukas Muehlethaler: Introduction
	Lukas Muehlethaler: “Hear the Truth, Whoever Speaks It”. On Moses Maimonides and his adjuration
	Maribel Fierro: The Islamic West in the Time of Maimonides: The Almohad Revolution
	Sarah Stroumsa: Conversions and Permeability between Religious Communities
	Gregor Schwarb: Eine maimonidische Trinitätslehre? Zur Maimonidesrezeptiom im der koptisch-arabischen Literatur
	Lukas Muehlethaler: Al-Tabrīzīs Kommentar zu Maimonides’ »Führer der Unschlüssigen«. Zur Maimonidesrezeption in der islamisch-arabischen Philosophie
	Görge K. Hasselhoff: Zur Maimonidesrezeption in der christlich-lateinischen Literatur 
	Yitzhak Y. Melamed: “Let the Law Cut through the Mountain”: Salomon Maimon, Moses Mendelssohn, and Mme. Truth
	Georg Y. Kohler: Maimonides and the Moderns
	Glossary/Glossar



