des Océanistes

158-159 | 2024 .
Souverainetés autochtones. A travers I'Océanie, au-
dela de I'Etat

% remisensoce  JoUrnal de la société des océanistes

Introduction Souverainetés autochtones :

N

A
travers ’Océanie,
au-dela de
I’ Etat

Diego Muiioz et Philipp Schorch

OpenEdition

Edition électronique

URL : https://journals.openedition.org/jso/16221
DOI': 10.4000/129cd

ISSN : 1760-7256

Traduction(s) :
Indigenous Sovereignties: Across Oceania, Beyond the State. Introduction - URL : https://
journals.openedition.org/jso/16232 [en]

Editeur
Société des océanistes

Edition imprimée

Date de publication : 15 septembre 2024
Pagination : 7-22

ISBN : 978-2-85430-146-5

ISSN : 0300-953X

Référence électronique

Diego Mufioz et Philipp Schorch, « Introduction Souverainetés autochtones: Atravers I'Océanie, au-dela
de I'Etat », Journal de la Société des Océanistes [En ligne], 158-159 | 2024, mis en ligne le 04 septembre
2024, consulté le 10 octobre 2024. URL : http://journals.openedition.org/jso/16221 ; DOI : https:/
doi.org/10.4000/129cd

Le texte seul est utilisable sous licence CC BY-NC-ND 4.0. Les autres éléments (illustrations, fichiers
annexes importés) sont « Tous droits réservés », sauf mention contraire.



https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org/jso/16221
https://journals.openedition.org/jso/16232
https://journals.openedition.org/jso/16232
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Introduction

Souverainetés autochtones : ,
A travers ’Océanie, au-dela de I’Etat

par

Diego MUNOZ* et Philipp SCHORCH**

Ce numéro spécial interroge les souveraine-
tés autochtones A travers I’Océanie et au-dela de
PEtat. Aborder ce sujet au pluriel implique de
réfléchir 4 de multiples formes d’autodétermina-
tion, de pratiques de gouvernance et d’organes
institutionnels placés au-dela — a lintérienr et a
L exterzmr, au-dessus et an-dessous de Etat, ainsi
qu’a travers des mouvements scalaires allant du
local au global et des orientations temporelles
allant du passé au futur. Dans cette diversité de
contextes, la restitution de la souveraineté a été
I'une des principales revendications politiques
des peuples autochtones dans leurs processus de
décolonisation, ancrant les demandes actuelles
dans des réalités historiques et les mobilisant
vers de nouveaux avenirs. En regardant de pres
et a travers ’Océanie, y compris son lien avec les
Amériques (Nord et Sud), on peut identifier un
champ particulierement diversifié et dynamique
dans lequel différentes notions et pratiques de
souveraineté étatique et autochtone sont (re)
négociées et (re)constituées.

L’Océanie présente un éventail de situations
politiques dans un scénario de décolonisation en
grande partie inachevée : Etats indépendants dori-
gine coloniale, Etats indépendants décolonisés,
territoires en processus de décolonisation, Etats
en libre association, territoires annexés et terri-
toires sous tutelle. Ces situations appellent des
interrogations sur les manieres et les formes dont
les souverainetés autochtones operent face aux
interventions de I’Etat et vice-versa. Elles invitent
également a réfléchir sur I'histoire et les modalités

de la perte et de I'acquisition de la souveraineté,
ainsi que sur les stratégies autochtones de (re)
création de logiques, de pratiques et d’institutions
souveraines. Quels enseignements peut-on tirer
de I'étude des expériences des peuples autochtones
qui ont perdu et regagné leur souveraineté ?
Quelles sont les philosophies, les mouvements
et les actions autochtones qui forgent diftérents
types de souveraineté ? Et comment les notions
et les pratiques de souveraineté fagonnent-elles
Iavenir ?

Ce numéro spécial aborde ces questions et
dlautres qui y sont liées. Les auteurs examinent
les articulations, les performances et les mises en
pratique de la souveralnete, non seulement dans
la formation des Etats 4 t7avers 'Océanie, mais
aussi dans les conceptualisations et les prathues
que les peuples autochtones de la région ont
développées en relation i I'Etat et au-dela. Ce
faisant, les auteurs s’interrogent sur les affiliations
concurrentes, superposées et souvent paradoxales
qui sous-tendent les souverainetés autochtones,
ainsi que sur les formes et les maniéres dont les
avenirs autochtones décoloniaux ont été imagi-
nés, du passé au présent. Dans cette introduc-
tion, nous replagons d’abord le numéro spécial
dans le contexte des souverainetés autochtones
en Océanie et au-dela de ’Etat. Nous présentons
ensuite deux breves études de cas qui condensent
le sujet a Iétude et donnent un poids empirique
au cadre conceptuel. Enfin, nous présenterons les
contributions individuelles par rapport au cadre
général.

* Chercheur postdoctoral dans le groupe ERC  « Indigeneities in the 21* century » (www.indigen.eu) 4 la LMU de Munich,
Allemagne, et chercheur postdoctoral affilié au Centre de Recherche et Documentation sur ’Océanie, Marseille, France (CREDO

UMR 7308); diego.munoz@ethnologie.lmu.de

** Professeur d’anthropologie muséale et responsable du groupe ERC « Indigeneities in the 21 century » (www.indigen.eu) a

la LMU de Munich; philipp.schorch@ethnologie. Imu.de

Journal de la Société des Océanistes 158-9, année 2024, pp. 7-22



Souverainetés autochtones

Etymologiquement et historiquement, la
« souveraineté » désigne le pouvoir absolu du
souverain (rois et reines). Tout au long de la
modernité, la place de ce pouvoir supréme a,
dans le cas des Etats-nations democrathues, été
déplacée vers leur population a travers la notion
paradoxale de « souveraineté populaire », qui
implique la délégation du pouvoir 4 un secteur
de la population : une élite politique (Graeber
et Sahlins, 2017) Aujourd’hui la souveraineté
est associée 2 la capac1te d’une entité politique
(PEtat) 2 gouverner, 2 prendre des décisions
sans interférence de sources extérieures (dautres
Etats) et a exercer son autorité sur les personnes
vivant sur un territoire défini (Krasner, 1999;
Onuf, 1991). II convient de noter que cette
définition de la souveraineté centrée sur I’Etat,
souvent appelée systeme westphalien (Krasner,
1999, 2001), est une construction historique
(Branch, 2012; Graeber, 2017). En ce sens, la
souveraineté n’existe pas a priort; elle n’est pas
naturellement donnée. En outre, le systeme west-
phalien a été soumis a des forces politiques et
économiques contradictoires, comme lexplique
Stephen Krasner (1999, 2001). Les processus de
mondialisation, les organisations internationales
et les alliances régionales peuvent parfois limiter
Iexercice absolu de la souveraineté d’Etat, qui
entre dans des arrangements coopératifs et une
gouvernance partagée sur certaines affaires.

Le tournant anthropologique dans I¢tude de
la souveraineté implique détendre le concept
au-dela (et en deca) de sa définition basée sur
PEtat (Hansen et Stepputat, 2006; Humphrey,
2004; Wachspress, 2009). Ainsi, la souverai-
neté peut étre considérée comme intrinseque a
(toutes) les communautés et a tous les peuples
Oou comme un concept extrinséque a ceux-ci.
Elle est décrite comme la capacité du souverain a
créer des états d’exception, a suspendre les regles
(Schmitt, 1985) et a les imposer aux personnes
et a leurs corps (Agamben, 1998). Dans le méme
temps, elle peut également étre trouvée (et étre
décrite) dans les actes des personnes qui reven-
diquent, affirment et exercent un contrdle sur
leur vie (Bryant et Reeves, 2021; Humphrey,
2004). En ce sens, la souveraineté n’est pas seule-
ment la capacité juridique de créer des états dex-
ception suspendant les régles (Schmitt, 1985),
mais aussi la capacité politique de négocier

1. Pour plus  d’informations,  voir:

pdfrtoken=e]7J1J0Fz5SoSPTkYK&fe=true

2. Pour le texte intégral,  voir:

pdf?token=d5DxsOtjoNv]jImcQmé&fe=true

JOURNAL DE LA SOCIETFE DES OCEANISTES

différents types d’autorité et de contréle sur la
vie et les territoires.

Dans les années 1960, les Nations Unies se
sont engagées a mettre fin au colonialisme,
en mettant laccent sur la reconnaissance de
la souveraineté des peuples et des territoires
colonisés. L'organisation a ainsi adopté trois
textes importants qui continuent a guider le
processus de décolonisation. Le premier est la
Résolution 1514 (XV) concernant loctroi de
l’indépendance aux pays et aux peuples coloni-

s'. Le deuxieme est la Résolution 1541 (XV),
qu1 définit I'obligation pour les Etats membres
de transmettre des informations sur les terri-
toires non autonomes sous leur contrdle, et le
troisieme est la résolution 1654% qui établit le
Comité spécial de la décolonisation®. Selon ces
instruments, la décolonisation est atteinte selon
trois modeles : devenir un Etat indépendant,
acquérir le statut de libre association avec un
Etat indépendant ou étre incorporé dans un
Etat. Ainsi, la restauration de la souveraineté et
les processus de décolonisation sont des scénarios
interdépendants dans lesquels le modele west-
phalien reste le cadre principal. Selon ce modele,
dans les multiples contextes coloniaux et postco-
loniaux, la souveraineté a été une aréne de conflit
entre les Etats, et entre 'Etat et la population qui
vit sous ses regles et qui les conteste. Cest le cas
de la quasi-totalité des peuples autochtones dans
le monde.

Certains chercheurs autochtones affirment
que le concept de souveraineté est inapproprié
lorsqu’il s’agit de formes autochtones de gouver-
nement, de relations foncicres et de systemes
juridiques (Alfred, 2005); d’autres, au contraire,
attribuent des capacités souveraines aux peuples
autochtones depuis des temps antérieurs a l'ar-
rivée et 4 intervention des Européens (Deloria,
1999). Dautres encore integrent des formes et
des concepts autochtones dans les cadres juri-
diques occidentaux. Ce faisant, les souverainetés
juridiques autochtones restent cohérentes pour
étre reconnues par les systemes étatiques (Bens,
2020). Ainsi, le paradoxe de la souveraineté
autochtone dans les Etats (néo)coloniaux réside
dans la relation contradictoire entre la recon-
naissance de lautorité de I’Etat et la tentative
de récupération des formes autochtones de
gouvernance. Dans ces cas, les souverainetés
autochtones sont reconnues comme cédées ou
« domestiquées », comme le propose Joanne
Braker (2005), c’est-a-dire incorporées dans le

https://documents.un.org/doc/resolution/gen/nr0/153/15/pdf/nr015315.

https://documents.un.org/doc/resolution/gen/nr0/153/15/pdf/nr015315.

3. Egale}ment connu sous le nom de Comité des 24 (C-24) Ce comité a deux prérogatives principales : faire des recommanda-
tions aux Etats pour permettre acces a lautodétermination politique aux populations considérées comme colonisées, et détermi-
ner quels territoires peuvent étre considérés comme non autonomes et donc étre inclus dans la liste des territoires 4 décoloniser.
Pour plus d’informations, voir : https://www.un.org/dppa/decolonization/en/c24/about



SOUVERAINETES AUTOCHTONES : A TRAVERS OCEANIE, AU-DELA DE DETAT 9

cadre de I'Etat-nation (Bauder et Mueller, 2021;
Lavinas Picq, 2018). Dans ce contexte, la souve-
raineté autochtone soutenue par la Déclaration
des Nations Unies sur les droits des peuples
autochtones (adoptée en 2007), mais traduite
par le droit a l'autodétermination, est exercée
dans le cadre de I'Etat-nation (Gagné et Salaiin,
2010). Ainsi, les peuples autochtones n'ont
acces qu’a une souveraineté limitée qui doit étre
constamment négociée avec les gouvernements
et dans les arénes locales et internationales. Pour
les éditeurs de ce numéro spécial et les auteurs
de cette introduction, les souverainetés autoch-
tones émergent dans des espaces de conflit et de
négociation a travers des formes de contréle loca-
lisées mais globalement ancrées sur les vies, les
territoires, les institutions et les histoires autoch-
tones. La souveraineté autochtone renvoie donc
a un champ de négociation fondé sur la défense
des intéréts autochtones.

A travers ’Océanie

En Océanie, laccession 1 la souveraineté
connait différents degrés et étapes.  Apres les
années 1960, certaines sociétés ont acquis le
statut d’Etat indépendant: Simoa en 1962,
Nauru en 1968, Tonga en 1970, Fidji en 1970,
Papouasie-Nouvelle-Guinée en 1975, Tuvalu en
1978, les Iles Salomon en 1978, Kiribati en 1979,
Vanuatu en 1980, les Iles Marshall et les Etats
tédérés de Micronésie en 1990. Bougainville
pourrait devenir indépendant d’ici 2027. Deux
territoires francais — la Nouvelle-Calédonie et
la Polynésie frangaise — sont en cours de déco-
lonisation, avec des résultats encore inconnus®.
Enfin, dautres territoires n’ont pas été reconnus
comme non autonomes par le Comité de déco-
lonisation des Nations Unies. Par conséquent,
ces territoires ont été exclus du processus de
décolonisation. Clest le cas de Rapa Nui (lile
de Paques) annexée par le Chili, et de l'archipel
d’Hawai‘i, incorporé comme I'un des Etats des
Etats-Unis. Néanmoins, les leaders et activistes
autochtones de ces territoires s’efforcent de faire
inclure leurs territoires dans la liste des terri-
toires a décoloniser (Goodyear-Ka‘opua ez al.,
2014; Mufioz, 2023). )

Les différentes structures de chaque Etat indé-
pendant illustrent la diversité des modeles de
souveraineté. Alors que Simoa est une répu-

blique Farlementaire dans laquelle les mata:

ou chefs traditionnels sont des membres du

parlement (Tcherkézoff, 2003), Tonga est une
monarchie héréditaire autochtone (Douaire-
Marsaudon, 1998) et Vanuatu une république
parlementaire avec une compétition entre partis
politiques (Wittersheim, 2006). Cependant,
le « processus inachevé de décolonisation en
Océanie » (Banivanua Mar, 2016)° est actuelle-
ment fagonné (freiné ou poussé en avant) par des
scénarios de compétition entre des puissances
(prmc1palement I'Australie, les Etats-Unis et la
Chine) qui cherchent a accroitre leur influence
sur les « micro »-Etats d’Océanie et les terri-
toires non autonomes de la région (Al Wardi,
Regnault et Sabouret, 2017). L’Océanie consti-
tue donc un contexte particulierement diversifié
et dynamique pour analyser les différentes inte-
ractions qui ont eu lieu entre les souverainetés
étatiques et autochtones.

Depuis les années 1970, des acteurs poli-
tiques et chercheurs autochtones ont proposé
des manieres différentes mais complémentaires
de comprendre la souveraineté dans une pers-
pective prenant en considération le présent
et le futur. Lappel international lancé par le
Premier ministre fidjien Ratu Sir Kamisese
Mara (entre 1970 et 1992) visant a définir une
voie pacifique, dite Pacific way, permettant aux
insulaires du Pacifique de contrdler les modeles
de gouvernance contemporains et les relations
internationales tout en restant fideles A leur
héritage culturel en est un exemple. La Pacific
way est devenue un programme politique et
éducatif majeur a I'University of South Pacific
a Suva, Fidji. La proposition était de construire
un destin commun fagonné par un régiona-
lisme pan-pacifique envisageant une relation
internationale rééquilibrée entre les pays du
Pacifique et leurs anciens Etats coloniaux,
entre la tradition et la modernité, et entre les
influences locales et mondiales (Crocombe,
1976; Hau‘ofa, 1997; Lawson, 2010; Mara,
1997; Panoft, 1999; Tupouniua et al., 1975).
Cet objectif était au coeur de la pensée de Jean-
Marie Tjibaou, militant indépendantiste et
leader politique en Nouvelle-Calédonie dans
les années 1970 et 1980, lorsqu’il concevait la
souveraineté comme « le droit de pouvoir négo-
cier les interdépendances. Pour un petit pays
comme le noétre, 'indépendance cest de bien
calculer les interdépendances » (Tjibaou, 1985 :
1593). La récupération de la souveraineté, qui
était jusqu’alors synonyme d’indépendance, a
commencé a prendre de nouvelles significations

4. Lasituation actuelle en Nouvelle-Calédonie reste complexe. Apres trois référendums sur 'indépendance organisés dans le
cadre des accords de Matignon et de Nouméa, le mouvement indépendantiste kanak a boycotté le dernier (Iétude des raisons
de ce boycott dépasse le cadre de cette introduction). Dans le contexte post-référendaire, favorable 4 la non-indépendance, le
gouvernement d’ Emmanuel Macron a cherché & modifier unilatéralement le corps électoral, ce qui conduirait en pratique a une
réduction de la composante kanak. Le 18 mai 2024, des violences éclatent en signe de protestation, état de siege est décrété et
plusieurs leaders indépendantistes sont déportés en métropole fin juin. Cette introduction et les articles de ce numéro ont été

rédigés avant ces événements.

5. Toutes les citations originalement en anglais, ont été traduite en frangais par nos soins.



10

et 2 impliquer de nouvelles pratiques pour négo-
cier des espaces d’autodétermination®.

Les prolongements de ces idées sur le régio-
nalisme du Pacifique se trouvent dans le projet
intellectuel et politique du chercheur tongien
Epeli Hau‘ofa (1993, 1997). Il sest demandé
comment les peuples d’Océanie pouvaient se
libérer des préjugés hérités de Iere coloniale qui
décrivaient leurs territoires comme condamnés
au sous-développement et a la dépendance en
raison de leur petite taille. Prenant au sérieux la
longue histoire des migrations autochtones, de la
colonisation planifiée et de I'installation loin de
chez eux, Hau‘ofa a voulu changer cette vision
et donner un nouveau contenu et une nouvelle
orientation culturelle et politique a ’'Océanie. Il
I’a décrite comme une « mer d’iles » plutdt que
comme des « iles dans la mer ». Ce changement
de perspective a permis de voir, pour une fois,
comment les sociétés d’Océanie pouvaient
prendre en main leur propre avenir souverain.
Non pas parce qu’elles sont petites et isolées,
mais parce quelles sont unies par des liens qui
transcendent les frontiéres nationales. Dans
cette Pacific way, la métaphore de la mer d’iles
a mobilisé un potentiel libérateur cherchant a
equ111brer les forces entre les Etats et les sociétés
océaniens et leurs anciens centres coloniaux
métropolitains, et au-dela.

Les appels de Mara et de Hau‘ofa s’inscrivent
dans un mouvement intellectuel qui cherche
a repenser les catégories de la domination
coloniale, avec la récupération du passé
comme source de construction d’un avenir
décolonial. L’une de ces catégories est celle
de la souveraineté. Dans le contexte hawaien,
par exemple, des chercheurs et des militants
autochtones ont mobilisé la notion d’es, un
concept ancien dont l'usage contemporain
connote les notions de vie, de souffle et de
souveraineté, et qui « peut étre considéré a la
fois comme un concept et comme un ensemble
diversifi¢ de pratiques qui donnent a la terre
la primauté sur le gouvernement, sans pour
autant rejeter limportance de structures
gouvernementales autonomes pour la santé
et le bien-étre d’un peuple » (Goodyear-
Ka‘6pua, 2014 : 3). En ce sens, I'ea mobilise une
orientation présent-futur a des fins hawaiennes.

Dans d’autres cas océaniens, la souveraineté
a été traduite en termes autochtones, non sans
difficultés. Dans le célebre traité de Waitangi
signé en 1840 par plus de 500 rangatira ( che?)
miori et des agents de la Couronne britannique,
deux mots ont été employés pour assimiler la
notion occidentale de souveraineté aux concepts

JOURNAL DE LA SOCIETFE DES OCEANISTES

miori: kawanatanga et  rangatiratanga
(Orange, 1987). Depuis la signature de ce traité,
la pertinence, la bonne foi et les malentendus
associés aux exercices de traduction ont
fait débat et provoqué des contestations
(Kawhaharu, 1989 ; Tomas, 2013). Cependant,
la reconnaissance de la valeur politique du texte
Maori et de son interprétation a joué un role clé
dans la construction de la Nouvelle-Zélande en
tant qu’Etat dit biculturel, aujourd’hui connu
sous le nom d’Aotearoa New Zealand.

D’anciens concepts océaniens tels que le mana,
le tapu et le rabui ont acquis de nouvelles quali-
tés et efficacités souveraines, comme lont souli-
gné Pierre-Yves Le Meur et Alexander Mayer
(2022). Selon Nin Tomas, qui analyse le mana et
le tapu d’une perspective Maori, le mana est un :

« [...] principe articulant le pouvoir, le prestige et
lautorité détenus par les individus et les groupes par
le biais de leurs liens généalogiques avec les diﬁgrentes
divinités (mana atua), de leurs associations avec
leurs chefs (mana tangata) et de leurs associations
avec leurs terres traditionnelles (mana whenua).
Les expressions du mana sont une articulation des
sources d’autorité connues des Maori. Il sagit d’un
concept beaucoup plus large qu’une souveraineté
dérivée uniquement de sources humaines. » (Tomas,
2013 : 226)

En outre, le principe du tapu

« [...] reconnait la valeur attribuée par les Maori
a divers objets, personnes et relations. Les Maori
considerent que toutes les choses possedent un zapu
inhérent, et donc une valeur inhérente. L’application
pratique de ce principe signifiait que des relations
de propriété pouvaient étre établies en utilisant
Pinstitution du tapx pour imposer des restrictions
sur I'acces aux personnes, aux lieux et aux objets. »
(Tomas, 2013 : 226)

Tamatoa Bambridge, quant 4 lui, explique que
les 7ahui sont des interdictions « contrdlées par
des stratégies lies au pouvoir politique et sacré
[mais] ont moins 4 voir avec un pouvoir abstrait
mystique qu’avec la manifestation de leffica-
cité dans des domaines tels que la réussite, la
santé, la nourriture et la fertilité » (Bambridge,
2016 : 2-3). En recalibrant les notions anciennes,
les pratiques de « souverainetés vernaculaires »
(Lavinas Picq, 2018) impliquent des relations
entre humains et communautés, institutions
politiques et entités plus qu’humaines, et des
formes de contrdle des vies et des territoires
a plusieurs niveaux. Ainsi, en (ré)utilisant le
mana et en établissant le tapu et le rabui, de

6. Hamid Mokaddem (2010 : 185) note que pour Tjibaou la souveraineté est en « reformulation permanente ». Dans un
autre texte, Mokaddem retrace ces changements de sens et explique qu'en 1974, Tjibaou définit la souveraineté comme « un
pouvoir absolu appartenant au peuple originel » ; en 1985, il dit que cest « le pouvoir de gérer I'interdépendance » (Mokaddem,
2011 : 21). Pour une analyse de la question de la souveraineté dans le cas de Ia Nouvelle-Calédonie, voir également : Blaisé, David

et Prinsen, 2022; Leblic, 2022.



SOUVERAINETES AUTOCHTONES : A TRAVERS OCEANIE, AU-DELA DE DETAT 11

nouvelles « formes localisées de souveraineté »
(Humphrey, 2004) sont créés.

Au-dela de PEtat : a Pintérieur et 2
Pextérieur, d’en haut et d’en bas

Les souverainetés autochtones, par leur carac-
tere multiforme et paradoxal, créent des espaces
pour que dautres souverainetés, non west-
phaliennes, fagonnent des modeles de futurs
probables et négociables (Appadurai, 2013).
Dans cette orientation présent-futur, nous avons
entrepris d’analyser deux niveaux interdépen-
dants de souveraineté autochtone. D’une part,
nous examinons la souveraineté d’en haunt, c’est-
a-dire sous sa forme institutionnalisée et orga-
nisée, dans laquelle I'autorité et le pouvoir sont
inégalement répartis entre les différents secteurs
des sociétés en question. Dans ces souverainetés
par le haut, les Etats océaniens sont les princi-
paux acteurs, les questions du contrdle territorial
(terre, air et mer), de la gestion des populations
(autochtones et non autochtones), des rela-
tions internationales et d’environnement étant
des aspects centraux. D’autre part, la souverai-
neté peut étre analysée par le bas, a partir de la
vie quotidienne des individus et des groupes
sociaux qui aspirent a contrdler leur vie. Ces
désirs sétendent aux territoires dans lesquels ils
vivent ou auxquels ils se sentent liés (lorsqu’ils
vivent en diaspora), ainsi quaux cultures qu’ils
considérent comme les leurs.

Ces tentatives de contrdle souverain ne s’ins-
crivent pas nécessairement dans des proces-
sus de libération nationale; elles ne visent pas
non plus nécessairement I'indépendance ou
la séparation territoriale et n’impliquent pas
uniquement des capacités punitives et des états
d’exception. Au contraire, elles comportent des
dimensions émotionnelles et aspirationnelles qui
sont présentes dans la vie quotidienne des gens
(Bryant & Reeves, 2021; Humphrey, 2004) et
visent a forger de nouvelles relations non colo-
niales au sein et au-dela des Etats. Comme le
propose Frances Negron-Muntaner, ces actes
souverains doivent étre compris a travers « le
triple sens de laction (capacité agentielle),
de la performance (mise en scéne) et de la loi
(Pordre) ». Les actes souverains peuvent ainsi
étre utilisés pour démontrer agentivité, mettre
en scéne la légitimité et/ou constituer un ordre
social » (Negr6-Muntaner, 2017: 23). En
proposant deux breves études de cas centrées
sur des actes souverains, nous clarifions les
mouvements scalaires associés aux souverainetés
autochtones.

Taura : contréle des territoires et des frontieres de
Rapa Nui

Taura est le mot rapanui pour nommer une
corde (Englert, 1948 : 501). Cependant, depuis
2015 le terme désigne des événements qui ont
restructuré certains aspects de la relation entre
le peuple rapanui et Etat chilien’. Taura décrit
la fermeture des sites archéologiques et touris-
tiques, coordonnée par 'organisation Parlamento
Rapa Nui, et appliquée par plusieurs membres
de la communauté insulaire. Ces sites ont été
inscrits au patrimoine national et font partie du
parc national depuis 1935, deux ans aprés que
PEtat sest déclaré propriétaire de 'ensemble de
I'lle en 1933. Par la suite, le parc national a été
géré par linstitution publique Corporacion
Forestal (Corporation forestiere). Le blocus,
ainsi que la menace constante de fermeture de
Paéroport, ont alimenté un environnement
déja conflictuel. Le sentiment que les Rapanui
étaient en train de devenir une minorité démo-
graphique en raison de I'immigration croissante
de Chiliens continentaux saccrut en méme temps
que la demande de restitution des terres a 'Etat
chilien. Le zaura, en tant qu’action de blocage, a
rappelé 3 de nombreux habitants le mouvement
de récupération des terres de 2010, qui s'est soldé
par des expulsions et des blessures contre les acti-
vistes Rapanui apres intervention de la police
(Observatorio Ciudadano et twG1a, 2012). Il est
important de noter que les sites archéologiques
constituent la principale ressource économique
de I'lle en raison de leur valeur touristique et que,
selon certains acteurs, les revenus du tourisme
pourraient financer I'indépendance (Mufioz,
2023). Le taura a aussi agi comme un marqueur
d’un nouveau #apu, qui interdisait a tous les non
rapanui l'acces aux sites archéologiques.

L%tat de siege dans le parc national a révélé
une capacité d’organisation de la communauté
Rapanui qui navait pas été prise au sérieux par
le gouvernement chilien et qui pouvait créer
des « états dexception ». En effet, par le biais
de l'umanga — ou travail communautaire — les
familles ont maintenu un approvisionnement
constant en nourriture et en informations a
ceux qui contrdlaient lacces au parc natio-
nal. Elles assuraient également la releve des
personnes directement impliquées, permettant
une présence continue vingt-quatre heures sur
vingt-quatre. Progressivement, une nouvelle régle
d’acces aux sites se mit en place. Tout non-Ra-
panui (ceux-ci, a Iépoque, représentaient S0 %
de la population de I'lle) ne pouvait pénétrer
sur les sites quaccompagné d’un autochtone.
Le taura a duré cinq mois, de mars a aott 2015,

7. Nous utilisons la nomenclature proposée par la Comisién de Restructuracién de la Lengua Rapanui, CRLRN [Commission
pour la restructuration de la langue rapanui], qui désigne Rapa Nui comme le nom autochtone de I'ile et Rapanui comme le

nom et 'adjectif acceptés pour désigner son peuple.



12

JOURNAL DE LA SOCIETFE DES OCEANISTES

Proro 1. - Le drapeau Reva Reimiro devant la grille d’une propriété réclamée par une famille rapanui (cliché
Diego Muiioz, 2023)

et a abouti 2 un accord avec le gouvernement
pour transférer la gestion du parc A une entité
rapanui créée exclusivement pour cette tiche®:
la Comunidad Indigena Polinésica Ma‘u Henua
[Communauté autochtone polynésienne Ma‘u
Henua]®. Apres trois ans de co-administration
entre la Corporation forestiére et Ma‘u Henua,
la gestion du parc a été enti¢rement transférée a
cette derni¢re entité en aott 2018, en présence
de la présidente chilienne de I'époque, Michelle
Bache{)et Jeria. Pour plusieurs dirigeants autoch-
tones, le transfert de 'administration a été pergu
comme la récupération des terres. Cependant,
laccord ne portait pas sur la propriété, mais sur
une concession de gestion de 50 ans'’.

Pendant le faura et a chaque point de controle,
le drapeau rapanui a été hissé. Ce drapeau, appelé
Reva Reimiro, est constitué d’un tissu blanc avec
un reimiro (ornement pectoral) rouge au centre
(photo 1). On connait mal sa signification orifi—
nelle, mais les Rapanui qui ont renseigné les

ethnologues au début du xx¢ siecle ont indiqué
que le reimiro érait utilisé par les ariki (terme
souvent traduit par roi) et qu’il était associé a la
fertilité (Métraux, 1940). Selon une version que
Diego Mufioz a recueillie lors de son dernier
travail de terrain (entre septembre 2022 et
avril 2023), le drapeau aurait été fabriqué a Tahiti
en 1888 par des Rapanui exilés et transporté par
'un dentre eux sur le méme bateau que celui dans
lequel le capitaine chilien Policarpo Toro Hurtado
s’était embarqué pour prendre possession de I'ile.
Cette version indique également qu’en raison du
mauvais temps le navire chilien n’a pas pu accoster
dans I'apres-midi du 8 septembre, jour prévu pour
la cérémonie d’annexion, et que la cérémonie a da
étre reportée au lendemain. Un traité de cession
devait étre signé et le drapeau chilien hissé pour
marquer le transfert de souveraineté.

Selon la méme histoire, Lataro Matahamene,
'un des Rapanui revenant de Tahiti, sauta dans la
mer et nagea jusqu’au rivage, emportant avec luila

8. Pour plus de détails, voir le journal local £ Correo del Moai : https:/ /www.elcorreodelmoai.com/?p=1046

9. Au Chili, les peuples autochtones sont légalement reconnus par la loi 19.253. Cette loi, datant des années 1990, identi-
fie non seulement les peuples existants dans le pays (actuellement au nombre de 10), mais définit également les critéres selon
lesquels une personne peut revendiquer le statut d’autochtone (autoidentification, pratiques culturelles et liens de parenté).
Cette loi accorde également un statut juridique aux communautés autochtones qui peuvent étre basées sur des structures tradi-
tionnelles ou selon des objectifs instrumentaux. Ainsi, une association formée par des membres d’un méme peuple autochtone
peut constituer une « communauté autochtone » au sens juridique, a travers lgquelle elle peut conclure des accords avec I'Etat
et recevoir des aides économiques. Clest le cas du Ma‘u Henua.

10. Pour plus de détails sur le processus de négociation, voir Concha Mathiesen (2020).



SOUVERAINETES AUTOCHTONES : A TRAVERS OCEANIE, AU-DELA DE DETAT 13

Reva Reimiro qui avait été levée pendant la nuit.
Ainsi, le 9 septembre, lorsque le capitaine Toro
put enfin débarquer avec ses hommes d’armes
et un petit groupe de témoins étrangers pour
observer la cession de souveraineté (désignation
de Iévénement par PEtat chilien), il constata que
les Rapanui avaient leur propre drapeau et que
leur arik: présidait un conseil de chefs. Ces chefs
éraient disposés a discuter avec le kape (capitaine)
d’un éventuel accord avec le Chili. I’arzks aurait
alors dit au kape qu’il pouvait placer le drapeau
chilien sous le drapeau rapanui sur le méme mat.
Alors que pour le Chili, il s’agissait d’une cession
de souveraineté, pour les chefs Rapanui, il s’agis-
sait d’un accord entre nouveaux alliés dans lequel
les chefs conservaient leur autorité". Depuis, la
présence du drapeau rapanui sur chaque lieu de
conflit rappelle que la souveraineté n’a pas été
cédée et que laccord écrit en 1888 n’a pas été
respecté par I’ Etat chilien. En ce sens, le zanra et
le drapeau marquent ces actes et ces espaces de
souveraineté autochtong: comme des interjections
contre les normes de I’Etat. Ces marqueurs de la
souveraineté autochtone ont ensuite été formali-
sés, comme le montre la vague de réformes juri-
diques qui a suivi le zaura.

Pendant le zaunra, d’autres organisations rapanui
ont réactivé une seconde revendication : controd-
ler P'installation des non-Rapanui sur I'lle. Ayant
pour objectif la préservation du patrimoine
archéologique et naturel de Ille, menacé par la
croissance démographique provoquée par larrivée
de Chiliens du continent, et apres les négociations
entre les dirigeants locaux et le législateur, une
nouvelle réglementation sur la résidence est
entrée en vigueur en 2018, année de la récupé-
ration du parc national. Depuis lors, Rapa Nui
dispose d’un régime migratoire spécial, créant
une sorte d’ « anomalie au sein de la République
chilienne », comme on a pu le décrire”. Une
anomalie car, bien que la constitution chilienne
garantisse a chaque citoyen le droit de circuler et
de résider librement sur 'ensemble du territoire
national, la résidence a4 Rapa Nui est aujourd’hui
soumise a des regles spéciales et dépend, entre
autres, des analyses techniques de la charge démo-
graphique (équation qui définit le rapport entre
les ressources et la population) et de la volonté
des membres d’une commission créée exclusive-
ment pour étudier les demandes de résidence :
le Consejo de Carga Demogrifica (Conseil de la
charge démographique). Dans ce contexte, tout
Chilien, a lexception des Rapanui et de leurs
conjoints légaux, n’a le droit de séjourner sur
I'lle que 30 jours. Cela signifie que, de facto, tout
Chilien non Rapanui est considéré comme un

touriste, voire un étranger. En outre, le Conseil
de la charge démographique est composé exclu-
sivement de personnes rapanui, qui décident des
permis de séjour sur la base de divers criteres.
Comme dans le cas du tawra, la résidence
potentielle des non-autochtones est soumise a
une sorte de « point de contrdle » qui délivre
un permis. En d’autres termes, les Rapanui, par
le biais des institutions hybrides telles que le
Conseil de la charge démographique, contrélent
les fronti¢res de I'ile et décident de I'installation
des Chiliens non Rapanul sur Iile. D’une certaine
maniére, la souveraineté de I’Etat commence 2
étre reconfigurée. A Rapa Nui, la souveraineté
autochtone est exercée par le biais d’institutions
locales créées par des lois nationales (telles que
Ma‘u Henua et le Conseil de la charge démogra-
phique), ou des organes fpolitiques autochtones
(tels que le Consejo de Jefes dans les années 1980
ou le Parlamento Rapa Nui dans les années 2000),
ainsi que par le biais d’actes souverains (tels que
le taura). Ces exemples montrent que des formes
de souveraineté autochtones peuvent émerger
d’en bas et étre transformées en souveraineté par
le haut lorsqu’elles sont incorporées dans appa-
reil juridique de I'Etat. Ainsi, les mouvements
scalaires entre Je haut et le bas, Uintérieur et ex-
térienr sont multidirectionnels et résultent d’un
champ de négociation et de résolution de conflits.

Niu : de l arbre a vie a la responsabilité ornemen-
tale et a la sonveraineté alimentaive a Hawai'i et
a travers [’Océanie

Lorsque l'on entre dans la section « Samoa »
du Polynesian Cultural Center (pcc) d’O‘ahu,
'une des principales attractions touristiques des
iles hawaiennes, un acteur particulier — la noix
de coco — occupe le devant de la scéne pendant
le spectacle. La noix de coco est récoltée sur un
arbre, décortiquée dans un fale (maison), cuite
dans une cuisine et proposée comme une boisson.
Dans le méme temps, un panneau d’avertissement
placé bien en vue sur la pelouse demande aux
visiteurs de « ne pas sapprocher » des vedettes
du spectacle, les cocotiers (photo 2). Si le rcc
souhaite certainement éviter tout dommage a ses
clients, ainsi que les poursuites judiciaires et les
compensations financiéres qui en découlent, il
n’est pas exagéré d’affirmer que, dans lesprit de la
représentation théitrale, une inflexion ironique et
burlesque, une forme particuliére de mimétisme,
est également a l'ocuvre. Dans son livre Pacific
Performances : Theatricality and Cross-Cultural
Encounter in the South Seas (2007), Christopher
Balme soutient de mani¢re convaincante que le

11. Pour une analyse détaillée de I'histoire du drapeau rapanui et de son réle dans l'annexion chilienne, voir Mufioz (a

paraitre).

12. Pour une analyse approfondie, voir Mufioz « A land in the middle of the Pacific : Issues of volumetric sovereignty on
Rapa Nui (Easter Island, Chile) » dans Experiencing Islandness : Oceans and Beyond (en cours de révision).



14

KEEP AWAY

FROM COCONUT TREES

PHOTO 2. — Panneau mettant en garde contre les noix
de coco 2 la « section Samoa » du Centre culturel
polynésien (noter que le macron n’est pas utilisé
au pcc) (cliché Philipp Schorch, 2022)

mimétisme performatif observé au pcc corres-
pond — contrairement aux définitions de Frantz
Fanon et Homi Bhabha — 2 un « mimétisme colo-
nial inversé ». Balme explique :

« Au lieu d’imiter le colonisateur et de développer
des formes de subversion en brandissant une image
déformée de I'Européen, les Samoans et les Tongans
semblent imiter les projections européennes sur
eux-mémes... Cette utilisation ironique de la parodie
dépend de la conscience qu'ont les artistes des
projections européennes et euro-américaines et se
manifeste par diverses allusions subtiles et moins
subtiles. » (Balme, 2007 : 182)

Dans un contexte connexe de lart autoch-
tone contemporain, Philipp Schorch a soutenu
ailleurs que les ceuvres de Yuki Kihara, Rosanna
Raymond et Leafa Wilson aka Olga Krause (qui
s’identifient toutes comme Simoan de maniéres
particuliéres) expriment et mettent en oeuvre un
« mimétisme anthropologique inversé ». Cela
implique la parodie des imaginations anthropo-
logiques a travers la contre-appropriation d'outils
ethnographiques, créant une stratégie artistique et

13. Pour plus de détails, voir Schorch ez al. (2020) : chapitre 6.

14. www.indigen.eu

JOURNAL DE LA SOCIETFE DES OCEANISTES

d’intervention qui vise non pas tant a jouer I’iro-
nie, comme dans les actes de résistance au regard
touristique au PCC, qu’:‘1 articuler une critique
acharnée, en tournant le point de vue — dans ce
cas, d'un Allemand-Simoan colonial vers un
Samoan-Allemand (post)colonial et utopique —
en sengageant dans la politique de représentation
qui englobe de multiples perspectives sur une
histoire commune. Ces artistes contribuent acti-
vement a cette histoire et la refaconnent en faisant
circuler des images et en permettant a des photo-
graphies et a des sites d'¢émerger et détre réinscrits
dans la mémoire collective. Le mimétisme est
utilisé non pas comme un moyen d’adaptation et
de survie, comme il a été historiquement promu,
mais comme une stratégie de résistance dans la
pratique artistique visant a réécrire les perspectives
anthropologiques (Kihara), a réactiver les espaces
muséaux (Raymond) et a recoloniser un nom et
un corps Simoan-Allemand (Wilson aka Krause).
En d’autres termes, dans ces cas, l'art devient bien
plus qu’un exercice purement esthétique, il sap-
parente  un acte politique visant a sculpter des
espaces souverains, partant d’ezn bas et dirigé vers
le haut P

Revenons 2 la noix de coco au pcc et au-dela.
D’apres le panneau davertissement, on peut
tracer une voie similaire vers Iexpression artis-
tique vue en tant quaction souveraine. Selon
diverses mythologies océaniennes, dans des lieux
tels que Samoa et Rotuma, le 77 (nom autoch-
tone pour « noix de coco » ou « cocotier » dans
de nombreuses langues océaniennes correspon-
dantes) a été offert comme une preuve d’amour
inconditionnel fait par une anguille 4 une jeune
femme pour la soutenir, elle et son peuple,
jusqui la fin de leur vie. Pourtant, 3 Honolulu
aujourd’hui et dans une grande partie de Iarchi-
pel, autour des hotels, des tours urbaines et des
centres commerciaux, le cocotier a été réduit a
un simple élément décoratif, et ses propriétés
vitales sous la forme de noix de coco sont suppri-
mées (ce qui n’est pas le cas au Pcc). Quelle est la
raison ? Les noix de coco pourraient tomber sur
des humains qui ne se doutent de rien et les tuer,
passant ainsi du statut de cadeau a celui de menace
(ce qui est également le cas au pcc). Le projet de
film dirigé par Vilsoni Hereniko, qui fait partie
de I¢quipe de recherche Indigeneities in the 21"
century™, explore la nature multiforme du 7zx : de
ses origines a ses nombreux types d’utilisations et
d’abus dans le présent et vers le futur. L'objectif est
de mettre en lumiére cet arbre que de nombreux
insulaires appellent « larbre 4 vie » (Hereniko,
2024). Que sest-il passé 2 Hawai‘i ? Comment le
nin est-il devenu un élément ornemental de I'in-
dustrie touristique et du développement urbain,
tous les deux plus préoccupés par leur profit que



SOUVERAINETES AUTOCHTONES : A TRAVERS OCEANIE, AU-DELA DE DETAT 15

par les visions du monde autochtone et la dura-
bilité environnementale ? En abordant ces ques-
tions, une série de courts métrages aborde le 7:u
pour ce qu’il est, un portail environnemental
vers un univers cosmologique, ressuscitant ainsi
« l'arbre a vie » et le faisant passer de ce qui va de
soi au sublime®®

Deux aspects sont d’une importance capitale
pour la présente discussion. Dabord, en ce qui
concerne l'expression artistique. Par le biais du
film en tant que type spécifique d’art contem-
porain, elle devient une action politique visant
a délimiter un terrain souverain. Ensuite, le nix
lui-méme, en tant que représentant de la souverai-
neté alimentaire, suscite le lancement d’une série
dactivités artistico-politiques. Le mouvement
NiU NOW !, émanant d'Hawai et rayonnant
au-dela de ses cotes, en est un exemple. Provoqué
par la dépendance alimentaire écrasante dans
’'Hawai‘i contemporain et intensifié par la crise
du covip-19 et son impact dévastateur sur les
chaines dapprovisionnement, ce mouvement a
entrepris de rétablir dans les iles hawaiennes la
noix de coco, ou plutdt le #zx, en tant que prin-
cipale source alimentaire, celle qui a permis Iéta-
blissement humain a travers 'Océanie pendant
des siecles, en poursuivant les priorités interdé-
pendantes de la revitalisation culturelle, de la
conservation écologique, ainsi que de la sécurité
et de la guérison alimentaires'. Le nzu stimule
donc une action humaine qui est a la fois cultu-
relle, écologique, politique et spirituelle. Une fois
de plus, il s’agit également d’une action artistique,
puisqu’un court documentaire sur le mouve-
ment, Kumu Nin, a été produit”. Manulani Aluli
Meyer, chercheuse et activiste hawaienne bien
connue, souligne dans la scene douverture du
film que «le cocotier, ou nix, est une pratique
fondamentale de la souveraineté ou de la sécurité
alimentaire ». Le zin devient ainsi une pratique
humaine (et non linverse). Ainsi, le nzz dirige
laction humaine, qui est orientée simultanément
vers la souveraineté alimentaire, artistique et
autochtone'®.

Pour conclure ce cas détude, on soulignera deux
dimensions. En premier lieu, N:U NOW ! n'est
pas simplement une « invention de la tradition »
contemporaine'’, comme on l’a souvent prétendu
dans les cas de (ré)émergences autochtones, mais
plutét une redécouverte ancrée dans une longue

durée de cultures nin a travers ’'Océanie. Dans
le cas des iles Samoa, 'une des « cousines poly-
nésiennes » d’Hawai‘i, le missionnaire anglais
George Turner a écrit en 1884 a propos de Ga'e

fife:

«un dieu de la guerre dans certains des villages, et vu
dans un panier de feuilles de cocotier. On raconte que
lors d’une bataille entre les dieux de Samoa et ceux de
Tonga, les premiers saccroupirent autour des troncs
des cocotiers, mais Ga ¢ fefe se cacha dans un panier
de feuilles de cocotier et séchappa alors que beaucoup
d’autres furent tués. Le panier est donc devenu le signe
du dieu. » (Turner, 1884 : 32)

Quelques années plus tard, en 1899, Iécrivain
allemand Carl Reinecke auteur de Die Samoaner
und die Kokospalme [Les Samoans et le coco-
tier] se réfere de maniére remarquable a Ihistoire
de la création de «Sina et languille », esquis-
sée ci-dessus, avec une profondeur poétique et
érudite. Enfin, Tui Atua Tupua Tamasese Ta‘isi
Efi, ancien premier ministre (1976 82) et chef
de I’Etat (2007-17) des Simoa, ainsi qu éminent
érudit, explique comment, dans le passé,

« pour maximiser l’approvisionnement en eau
pendant les longs voyages, les navigateurs polynésiens
utilisaient des récipients naturels, cest-a-dire les
coquilles de noix de coco fournies par Tuna (I'anguille).
Mais il ne s’agissait pas de n’importe quelles coques
de noix de coco. Tuna fournissait une noix spéciale
parfaite pour servir de récipient a eau pour les longs
voyages, ce que les Samoans appellent les récipients
ninvai » (Suaalii-Sauni ez a/., 2018 : 268)

Apres avoir relaté la version Simoan de I'histoire
de la création du n7u, Tui Atua Tupua poursuit
en disant que

\

«associés 4 ces longs voyages se trouve un certain
nombre de zapu. Au cours de ces voyages, eau était
essentielle 4 la survie de 'homme. Les qualités zapu de
leau sont liées au tapu du récipient deau (le ninvai),
aux éléments et aux personnes. Il existe un lien spirituel
entre la vie de I'eau et la vie de la noix de coco, entre la
vie d’'une noix de coco et la vie d’un peuple, entre la vie
d’un peuple et la vie de la mer. » (Suaalii-Sauni ez 4.,
2018:269)

En fin de compte, la « noix de coco nznvai estun
don des dieux » que le mouvement N:U NOW !
A travers « la mer des iles » révére 2 nouveau.

15. Voir la page du projet : https://www.indigen.eu/projects/core-projects/the-coconut-palm Le premier film, Sina Ma
Tinirau, une fable animée primée, est disponible en libre acces : https://www.indigen.eu/blog/sina-ma-tinirau-now-online.
Le deuxi¢me film, Woven, sera présenté en avant-premiere 2 la fin de année 2024.

16. https://www.puuhonua-society.org/niu-now

17. hteps://www.youtube.com/watch?v=c_uT9I5]bac Un documentaire plus long sur Niu Forever est actuellement en

production : https://www.niuforeverfilm.com/

18. Sur la souveraineté alimentaire, voir Shattuck ez 2/. (2015). Concernant Iexpression de la souveraineté dans les films, voir

Christian (2010) et Lopez (2017).

19. La prise en compte de cette dimension historique de la vie culturelle permet 4 la recherche de dépasser le débat sur « I'in-
vention de la tradition », qui a réduit la richesse des mondes culturels durables au domaine discursif du troc politique instan-
tané et qui a donc été qualifié a juste titre de « débacle ». Pour plus de détails, voir Diaz et Kauanui (2001).



16

JOURNAL DE LA SOCIETFE DES OCEANISTES

IF_YOU CANT
LET ME LIve

ABORIGINAL
WHYS #eeqey

# DEVOCRACY

PHOTO 3. - « Ambassade aborigene » installée sur la pelouse du palais ‘Tolani lors de la Triennale d’Hawai'i
consacrée au siecle du Pacifique E Ho‘'omau No Moananuiikea (cliché Philipp Schorch, 2022)

En deuxieme lieu, les initiatives cinématogra-
phiques impulsées par N:U NOW ! sont intime-
ment liées a d’autres actions artistico-politiques
visant a délimiter et A défendre des territoires
souverains, émanant encore une fois du bas mais
visant assurément le baut. Lors de la Triennale
d’Hawai‘i en 2022, consacrée au « Siecle du
Pacifique E Ho'omau No Moananuiikea », une
« Ambassade aborigéne » (photo 3) a été instal-
lée sur la pelouse du Palais ‘Tolani, 'ancien siege
de la monarchie hawaienne renversée en 1893
(Forbes, 2013). Cette initiative s’inspirait de la
« tente-ambassade aborigene » installée devant le
Parlement a Canberra, en Australie, en 1972%, Si
le contexte était désormais celui d’un festival d’art
contemporain, laction n'en érait point moins
politique. Le palais ‘Tolani est 'un des quatre sites
d’Hawai’i ou le drapeau hawaien est autorisé a
flotter sans le drapeau américain (avec le mausolée
royal de Manua ‘Ala, Thomas Square 4 Honolulu
et le Pu‘uhonua o Honaunau National Historical
Park). Lambassade située dans I'enceinte du palais
a facilité les engagements pan-autochtones devant
un public plus large et le dialogue avec celui-ci sur
des territoires autochtones souverains. Comme
écrit Drew Kahu‘dina Broderick (2022 : 56),
I'un des commissaires de la triennale, « habi-
ter les marges, c’est embrasser des possibilités

radicales : ces “espaces de refus, ou I'on peut dire
non au colonisateur, non a loppresseur”, sont
vitaux, car ils nourrissent une capacité de résis-
tance ». Lart, la conservation et le cinéma autoch-
tone sont de profondes expressions et mises en
oceuvre de I'ez, le concept et la pratique hawaienne
(Goodyear-Ka‘opua et al., 2014), auxquels nous
avons fait allusion plus haut, et qui, dans leurs
multiples significations, assimilent la vie au souftle
et a la souveraineté dans les spheres au-dessus,
en-dessus, ainsi qua Uintérienr et au-dela de I'Etat.

Cartographie des contributions

Les articles inclus dans ce numéro spécial
explorent les manifestations des souveraine-
tés autochtones a travers I'Océanie et au-dela
de I'Etat. Nicola Manghi montre comment la
souveraineté de larchipel-Etat du Tuvalu est
affectée par un paradoxe existentiel : le risque de
disparition du territoire en raison de I¢lévation du
niveau de la mer et les tensions quotidiennes sur la
propriété fonciere entre les communautés autoch-
tones et les institutions de I'Etat. L’auteur explore
les spéculations locales sur l'avenir du pays ainsi
que la complexe architecture de la souveraineté
configurée par des pressions internes et externes.
Valelia Muni Toke examine une autre série de

20. https://www.nma.gov.au/defining-moments/resources/aboriginal-tent-embassy
https://www.nma.gov.au/defining-moments/resources/aboriginal-tent-embassy



SOUVERAINETES AUTOCHTONES : A TRAVERS OCEANIE, AU-DELA DE DETAT 17

paradoxes entre les habitants d’un territoire et les
institutions gouvernementales. Cette contribu-
tion traite du pouvoir politique et institutionnel
des monarchies autochtones d’Uvea (Wallis) et de
Futuna en présence du préfet métropolitain fran-
¢ais. Bien que les habitants de ces iles pergoivent
leurs sociétés comme n’ayant pas été colonisées,
en raison de leurs monarchies et du contrdle
coutumier sur la terre, la vie politique et institu-
tionnelle est souvent limitée par l'autorité métro-
politaine du préfet. Les deux auteurs explorent les
paradoxes fondamentaux des souverainetés par le
haut, 4 savoir la maniére dont les institutions réus-
sissent (ou échouent) a réguler et a superviser les
relations entre les personnes, les territoires et leurs
ressources.

Ces dilemmes de souveraineté autochtone ne
concernent pas seulement les monarchies insu-
laires ou les Etats-nations de la reglon, mais
sétendent également a dautres scénarios. La
défense des modes de vie et des territoires autoch-
tones constitue un exemple emblématique des
souverainetés par le bas, cest-a-dire celles qui
émergent des actes souverains et des aspirations
au-del de I’Etat. Dans ce contexte, Gaia Cottino
examine — de la méme maniere que nous l'ex-
pliquons dans le deuxi¢me cas étudié ci-dessus
— comment des artistes autochtones critiquent
la forte dépendance a Iégard des ressources
alimentaires étrangeres et labsence d’une
souveraineté alimentaire aux Tonga. L’autrice
décrit les expériences contradictoires de cette
monarchie autochtone qui est le seul pays histo-
riquement non colonisé¢ du Pacifique, mais qui
est aujourd’hui soumis 4 une forte dépendance
alimentaire. Anthony Tutugoro, quant a lui,
analyse les discours des diftérents leaders indépen-
dantistes kanak a propos de I'avenir institutionnel
de la Nouvelle-Calédonie. Il retrace les dilemmes
post-référendaires dans lesquels sont recherchés
des modeles potentiels pour une décolonisation
effective de la Nouvelle-Calédonie par rapport a
la France. En dialogue avec Tutugoro, Clémence
Maillochon analyse Thistoire et I’héritage
contemporain du mouvement politique /a Mana
te Nuna‘a (le pouvoir du peuple) en Polynésie
francaise. Fondé dans les années 1970 par de
jeunes ¢tudiants tahitiens rentrant de métropole
a Tahiti, le mouvement s’inspire de I'idéologie
socialiste, de 'esprit de mai 68 ainsi que des luttes
internationales de décolonisation. De plus, elle
explique que fa Mana te Nuna‘a a jeté les bases
du renouveau politique et culturel du peuple
Mi‘ohi. Ecrivant également sur la Polynésie fran-
caise, Mai Misaki nous emmene dans d’autres
spheres ot la défense des modes de vie et des terri-
toires acquiert des dimensions spirituelles. Elle
explique le concept tahitien de zzamaraa faaroo

mobilisé par I’Eglise protestante Miohi comme
une sorte de souveraineté religieuse favorisant le
rétablissement du lien (mystique) avec la terre et
les pratiques culturelles®. Nicolas Delaire s’in-
téresse a I'émergence, aux discours et aux actions
du groupe local Parlamento Rapa Nui. Sa contri-
bution se situe iz medias res des cas analysés en
Polynésie frangaise par Maillochon et Misaki, ainsi
que par Tutugoro pour la Nouvelle-Calédonie.
Le Parlamento Rapa Nui, malgré I'absence d’un
discours idéologique systématique et structuré,
a réussi a remettre en cause la légitimité de la
souveraineté chilienne par des actions contesta-
taires. Dans un autre contexte, Nathanaélle Soler
montre que les savoirs médicaux des Kanak de
Nouvelle-Calédonie ne relevent pas seulement de
pratiques individuelles et dépassent 'aspect sani-
taire pour intégrer des dimensions corporelles et
politiques. Ainsi, les contrdles et la transmission
de ces savoirs perpétuent le lien entre les indivi-
dus et leurs communautés et territoires, agissant
comme des connecteurs 4 d’autres formes d'orga-
nisation sociale.

Certaines entités matérielles conservées dans
les collections des musées deviennent également
des connecteurs lorsque leur statut dobjet est
transformé. Les articles de Marion Bertin et
Garance Nyssen remettent en question la notion
d’ «objets ambassadeurs », récemment utili-
sée par les institutions culturelles de Nouvelle-
Calédonie et de Polynésie frangaise. Bertin
suggere que ces collections kanak dispersées en
France possedent un potentiel politique impor-
tant, qui pourrait marquer I'émergence (ou la
consolidation) d’une souveraineté culturelle, non
seulement kanak mais aussi néo-calédonienne,
dans Thypothese d’une accession a I'indépen-
dance du territoire. Nyssen, quant 2 elle, examine
par une approche ethnographique la circulation
administrative des collections et des objets, ainsi
que leur statut juridique controversé (patrimoine
national frangais ou patrimoine autochtone tahi-
tien). Dans les deux articles, les « objets ambas-
sadeurs » deviennent des acteurs politiques en
facilitant le renforcement des liens de coopéra-
tion institutionnelle au-dela de la question de la
restitution.

Si les objets ambassadeurs communiquent
dautres formes de souveraineté, les individus
eux-mémes, avec leur libre arbitre, possedent
également une forme de souveraineté pour
décider de leur vie et de leur avenir. Claudia
Ledderucci s’intéresse a lenrdlement volon-
taire des jeunes Ma‘ohi dans armée franqaise.
Son analyse des trajectoires de vie des recrues
révele comment la souveraineté individuelle (et
le contréle sur leur corps) mobilise des notions

21. Pour les mots tahitiens, Misaki utilise l'orthographe systématisée par cette église, qui differe de I'orthographe proposée par

IAcadémie de la langue tahitienne-Te Fare Vana‘a.



18

personnelles d’avenir et remet en question les liens
expérimentés de la citoyenneté.

Ensemble, les auteurs de ce numéro spécial
abordent et examinent la souveraineté, non seule-
ment par rapport a I'Etat, mais aussi en mettant
en lumiere les fagons et les formes dont elle a été
mobilisée par les acteurs autochtones, dans diffé-
rents contextes a travers 'Océanie et a différentes
échelles au-dela de 'Etat.

Remerciements

Cette introduction a bénéficié du financement
du programme de recherche « Indigeneities in
the 21 st century » (bourse du Conseil Européen
de la Recherche n° 80332): www.indigen.eu
(consulté le 17 juin 2024).

Bibliographie

AGAMBEN Giorgio, 1998. Homo Sacer. Sovereign
Power and Bare Life, Stanford University
Press.

ALFRED Taiaiake, 2005. Sovereignty, iz J. Barker
(ed), Sovereignty Matters. Locations of
Contestation and Possibilities in Indigenous
Struggles for Self-Determination, University of
Nebraska Press, pp. 33-50.

AL-WARDI Sémir, Jean-Marc REGNAULT et Jean-
Francois SABOURET (éds), 2017. L’Océanie
convoitée. Histoire, géopolitique et sociéte, Paris,
cNRs Editions.

APPADURAI Arjun, 2013. The Future as Cultural
Fact. Essays on the Global Condition, London-
New York, Verso.

BarMmE Christopher, 2007. Pacific Performances:
Theatricality and Cross-Cultural Encounter in
the South Seas, New York, Palgrave Macmillan.

BAMBRIDGE Tamatoa (ed), 2016. The rahui.
Legal  pluralism in  Polynesian traditional
management of resources and  territories,
Canberra, ANU Press.

BaNIvaNua MAR Treacy, 2016. Decolonisation
and the Pacific. Indigenous Globalisation and
the Ends of Empire, Cambridge, Cambridge

University Press.

BaupeEr Harald & Rebecca MUELLER,
2021. Westphalian Vs. Indigenous
Sovereignty: Challenging Colonial

Territorial Governance, Geopolitics 28. DOI:
10.1080/14650045.2021.1920577

BENs Jonas, 2020. The Indigenous Paradox.
Rights, Sovereignty, and Culture in the
Americas,  Philadelphia, ~ University — of
Pennsylvania Press.

Braist  Séverine, Carine Davip et Gerard
PrINSEN, 2022. Pour un réexamen des
concepts de « décolonisation, indépendance
et souveraineté » au prisme de l'expérience

JOURNAL DE LA SOCIETFE DES OCEANISTES

néo-calédonienne, Journal de la Société des
Océanistes 155, pp. 327-344.

BARKER Joanne (ed), 2005. Sovereignty Matters:
Locations of Contestation and Possibilities in
Indigenous Struggles for Self-Determination,
Lincoln and London, University of Nebraska
Press.

BrancH Jordan, 2012. “Colonial reflection”
and territoriality: The peripheral origins of
sovereign statehood, European Journal o
International Relations 18 (2), pp. 277-297.

BropEerick Drew Kahu‘dina, 2022. E Ho‘omau
no Moananuiiakea: Native/non-Native
Artist Collaborations Against U.S. Empire
in Hawai‘i, 7z M. Chiu, M. Tezuka & D. K.
Broderick (eds), Pacific Century—E Ho'oman
no Moananuidkea: Hawai% Triennial 2022,
University of Hawaii Press, pp. 37-57.

BrYANT Rebecca & Madeleine REEVES (eds),
2021. The Everyday Lives of Sovereignty.
Political Imagination beyond the State, Ithaca
and London, Cornell University Press.

CHRISTIAN Dorothy, 2010. A “cinema of
sovereignty”: working in the cultural inter-
face to create a model for fourth world film.
Pre-production and aesthetics, MA thesis,
University of Toronto.

CoNcHA MATHIESEN Roberto, 2020. La
disputa por el Parque Nacional Rapa Nui, Isla
de Pascua, Estudios Atacamerios. Arqueologia y
Antropologia Surandinas 64, pp. 319-335.

CrocoMBE Ron, 1976. The Pacific Way: An
Emerging Identity, Suva, Lotu Pasifika.

Diaz Vicente & Kehaulani Kavanul, 2001.
Native Pacific Cultural Studies on the Edge,
The Contemporary Pacific 13 (2), pp. 315-341.

DeLoria Vine, 1999. Self-Determination and
the Concept of Sovereignty, /% J. Wunder
(ed), Native American Sovereignty, New York/
London, Garland Publishing, pp. 107-114.

DOUAIRE-MARSAUDON Frangoise, 1998. Les
premiers fruits. Parenté, identité sexuelle et
pouvoir en Polynésie occidentale (Tonga, Wallis
et Futuna), Paris, cNrs Editions.

ENGLERT Sebastian, 1948. La tierra de Hotu
Matu'a. Historia, etnologia y lengua de la
Isla de Pascua, Padre las Casas, Ediciones San
Francisco.

ForBEs David, 2013 [1898]. Hawaii’s story
by Hawaii’s Queen Liliuokalani, Honolulu,
University of Hawai‘i Press.

GAGNE Natacha, 2016. Identité et stratégie
autochtones. Leurs complexités et (im)possi-
bilités en Polynésie francaise, Cabiers du
CIER4 13, pp. 6-33.

GAGNE Natacha et Marie SALAUN (comp.), 2010.
Visages de la sonveraineté en Océanie, Paris,
I’'Harmattan.

GooDYEAR-KA‘GrUA Noelani; Ikakau HUSSEY
and Erin WRrIGHT, 2014. 4 Nation Rising.



SOUVERAINETES AUTOCHTONES : A TRAVERS OCEANIE, AU-DELA DE DETAT 19

Hawaiian Movement for Life, Land, and
Sovereignty, Durham and London, Duke
University Press.

GRAEBER David, 2017. Notes on the politics of
divine kingship: Or elements for an archeology
of sovereignty, 7z D. Graeber & M. Sahlins, On
kings, Chicago, Hau Books, pp. 377-464.

GRAEBER David & Marshall SaaLins 2017. Oz
Kings, Chicago, Hau Books.

HansEN Thomas & Finn SteppuTAT, 2006.
Sovereignty Revisited, Annual Review of
Anthropology 35, pp. 295-315.

Hau‘ora Epeli, 1993. Our Sea of Islands, in
E. Waddell, V. Naidu & E. Hau‘ofa (eds), 4
new Oceania: Rediscovering our Sea of Islands,
Suva, University of South Pacific, pp. 2-16.

—, 1997. The Ocean in Us, Dreadlocks: in
Oceania 1, S. Mishra & E. Guy (eds), Suva,
Department of Language and Literature,
University of the South Pacific, pp. 124-148.

HereNiko Vilsoni, 2024. Artist Statement
for Sina ma Tinirau, 7z K. Ho‘omanawanui,
J. Warren & C. Bacchilega (eds), 4n Ocean of
Waonder: The Fantastic in the Pacific Honolulu,
University of Hawaii Press, pp. 326-339.

HumrHREY Caroline, 2004. Sovereignty, 7z
D. Nugent & J. Vincent (eds), 4 Companion to
the Anthropology of Politics, Malden, Blackwell
Publishing, pp. 418-436.

KawnaHARU Ian Hugh (ed), 1989. Waitangi.
Maori and Pakeba perspectives of the Treaty of
Waitangi, Auckland, Oxford University Press.

KRASNER Stephen, 1999. Sovereignty: Organized
Hypocrisy, Princeton, Princeton University
Press.

KRrasNER Stephen (ed), 2001. Problematic
Sovereignty: Contested Rules and  Political
Possibilities, New York, Columbia University
Press.

LaviNnas PicQ Manuela, 2018. Vernacular
Sovereignties. Indigenous Women Challenging
World  Politics, Tucson, The University of
Arizona Press.

LawsoN Stephanie, 2010. “The Pacific Way”
as Postcolonial Discourse, Journal of Pacific
History 45 (3), pp. 297-314.

LeBLIC Isabelle, 2022. French-Speaking Pacific:
A Reflection on the Case of New Caledonia,
1980-2021, Oceania 92 (1), pp- 107-132.

LE MEUR Pierre-Yves & Alexander MAWYER,
2022. France and Oceanian Sovereignties,
Oceania 92 (1), pp. 9-30.

Lorez Martin, 2017. Visions of Sovereignty:
Tribal Sovereignty through the Lenses of
Postcolonialism, Indigenous Film, and Visual
Anthropology, Ma thesis, University of
Montana, Missoula.

Mara Ratu Sir Kamisese, 1997. The Pacific Way:
A Memoir, Honolulu, University of Hawai'i
Press.

MEtrAaUX Alfred, 1940. Ethnology of Easter
Island, Honolulu, Bishop Museum Press.

MoxappeM Hamid, 2010. La reformulation
permanente de la souveraineté de la Kanaky/
Nouvelle Calédonie, 7z N. Gagné et M. Salaiin
(comp.), Visages de la souveraineté en Océante,
Paris, ’'Harmattan, pp. 185-209.

—, 2011. Le discours politique kanak: Jean-Marie
Tjibaou, Rock Déo Pidjot, Eloi Machero,
Raphael Pidjor, Pouembout, Editions de la
Province Nord.

MuRNoz Diego, 2023. Le nombril du monde.
Sur les chemins de la diaspora rapanui (ile
de Piques, Chile, Polynésie frangaise), Paris,
Sociétés des Océanistes.

—, a paraitre. Te Reva Reimiro. El juego de
banderas o el poder soberano en tensién (Chile
y Rapa Nui-Isla de Pascua), Revista si somos
americanos, estudios tra ng%nterz’zox.

—, a paraitre. A Land in the Middle of the Pacific:
Issues of volumetric sovereignty on Rapa Nui
(Easter Island, Chile), 7z F. Heidemann & P.
Schorch (eds), Experiencing Islandness: Oceans
and Beyond, Honolulu, University of Hawaii
Press.

NEGRON-MUNTANER Frances (intro.), 2017. ,
in F. Negrén-Muntaner (ed), Sovereign Acts.
Contesting  Colonialism  Across  Indigenous
Nations € Latinx America, Tucson, The
University of Arizona Press, pp. 3-36.

OBSERVATORIO CIUDADANO & IWGIA, 2012.
Informe Sobre los Derechos del Pueblo Rapa
Nui en Isla de Pascua, Santiago of Chile,
IwWGIA informe 15.

ORrANGE Claudia, 1987. The Treaty of Waitangi,
Wellington, Bridget Williams Books.

OnvuF Nicholas, 1991. Sovereignty: Outline of
a Conceptual History, Alternatives: Global,
Local, Political 16 (4), pp. 425-446.

PaNorF Michel, 1991. Introduction: The Pacific
way : un réve évanoui ?, Journal de la Socicté
des Océanistes 92-93, pp. 3-6.

ReINECKE Carl, 1899. Die Samoaner und die
Kokospalme, Globus 75, pp. 227-230.

ScuorcH Philipp, Noelle N. K. Y. Kananu,
Sean MALLON, Cristidn MORENO PAKARATI,
Mara MULROONEY, Nina Tonca & Ty
P. Kawika TeNGaAN, 2020. Refocusing
Ethnographic ~ Museums  through — Oceanic
Lenses, Honolulu, University of Hawai‘i and
Wellington, Otago University Press.

Scamitt Carl, 1985. Political theology: Four
Chapters on  the Concept of Sovereignty,
Cambridge, MIT Press.

SHATTUCK Annie, Christina SCHIAVONI &
Zoe VANGELDER, 2015. Translating the
Politics of Food Sovereignty: Digging into
Contradictions, Uncovering New Dimensions,
Globalizations 12 (4), pp. 421-33.



20

SUAALII-SAUNT Tamasailau; I‘uogafa TuacaLu,
Tofilau Nina Kiriri-Arar &  Naomi
FuaMATU (eds), 2018. Swesue Manogi:
In Search of Fragrance: Tui Atua Tupna
Tamasese Ta’isi Efi and the Samoan Indigenous
Reference, Wellington, Huia Publishers.

TcHERKEZOFF Serge, 2003. Faa-Samoa, une
identité  polynésienne  (économie,  politique,
sexualité).  Lanthropologie comme dialogue
culturel, Paris, ’Harmattan.

TyBAOU Jean-Marie, 1985. Entretien avec
Jean-Marie Tjibaou, Les temps modernes 464,
pp- 1587-1601.

Tomas Nin, 2013. Maori concepts and practices
of Rangatiratanga: “sovereignty”? 7z J. Evans,
A. Genovese, A. Reilly and P. Wolfe (eds),
Sovereignty. Frontiers of Possibility, Honolulu,
University of Hawai‘i Press, pp. 220-249.

JOURNAL DE LA SOCIETFE DES OCEANISTES

TurounNIua Sione, Ron CRocoMBE & Claire
SLATTER (eds), 1975. The Pacific Way: Social
Issues in National Development, Suva, South
Pacific Social Sciences Association.

TURNER George, 1884. Samoa a hundred years
ago, and long before, together with notes on the
cults and customs of twenty-three other islands
in the Pacificc. London Missionary Society,
London, Macmillan.

WacHSPRESs Megan, 2009. Rethinking sover-
eignty with reference to history and anthropol-
ogy, International Journal of Law in Context 5
(3), pp- 315-330.

WiTTERSHEIM Eric, 2006. Apres lindépendance :
le Vanuatu, une démocratie dans le Pacifique,
La Courneuve, Aux lieux d’étres.



Nouvelle parution

La derniere publication de la Société des Océanistes présente un parcours détaillé de ’histoire de
la diaspora de I'ile de Piques, de son renouveau culturel et de ses liens avec le Chili et la Polynésie

francaise.

Diego MUNOZ

Le Nombril du Monde

Sur les chemins de la diaspora rapanui

(ile de Paques, Chili, Polynésie frang

SOCIETE DES

Publications de la Société des Océanistes 53

Pour commander l'ouvrage :

Achat sur notre boutique en ligne :
http://www.oceanistes.org/oceanie/boutique

Directement aupres de la société des Océanistes :

EPMQB.sdo@quaibranly.fr

Pour les libraires, sadresser directement a :

EPMQB.sdo@quaibranly.fr

Diego Mufioz

Le Nombril du Monde. Sur les
chemins de la diaspora rapanui
(ile de Piques, Chili, Polynésie
frangaise)

Cet ouvrage raconte pres de
deux siecles d’expériences d’enfer-
mement vécues par les habitants
de I'lle de Piques, mais aussi de
violentes déportations, de mobili-
tés et d'enracinements loin de leur
ile ; deux siecles au cours desquels
une identité autochtone a pris
forme.

Diego Mufioz montre comment
cette société a su renaitre, A la fois
localement et dans la diaspora des
la deuxieme moitié du x1x¢siécle,
et comment cette renaissance sest
consolidée depuis, aboutissant a
la mise en place d’une nouvelle
identité rapanui au xxI° siecle,
que les habitants de I'ile qualifient
de « mi‘ori » ou de « mi‘ohi »,
cest-a-dire polynésienne.

Titre : Le Nombril du Monde. Sur les
chemins de la diaspora rapanui (ile de
Piques, Chili, Polynésie frangaise)
Auteur : Diego Mufioz

Année : 2023

Pages : 370 p.

Tarif : 23€

Editeur : Publications de la SdO 53
ISBN : 9782854301212






