
 

Journal de la société des océanistes 

158-159 | 2024
Souverainetés autochtones. À travers l’Océanie, au-
delà de l’État

Introduction Souverainetés autochtones : 
À

travers l’Océanie,
au-delà de
l’ État
Diego Muñoz et Philipp Schorch

Édition électronique
URL : https://journals.openedition.org/jso/16221
DOI : 10.4000/129cd 
ISSN : 1760-7256

Traduction(s) :
Indigenous Sovereignties: Across Oceania, Beyond the State. Introduction - URL : https://
journals.openedition.org/jso/16232 [en]

Éditeur
Société des océanistes

Édition imprimée
Date de publication : 15 septembre 2024
Pagination : 7-22
ISBN : 978-2-85430-146-5
ISSN : 0300-953X
 

Référence électronique
Diego Muñoz et Philipp Schorch, « Introduction Souverainetés autochtones : Àtravers l’Océanie, au-delà
de l’État », Journal de la Société des Océanistes [En ligne], 158-159 | 2024, mis en ligne le 04 septembre
2024, consulté le 10 octobre 2024. URL : http://journals.openedition.org/jso/16221  ; DOI : https://
doi.org/10.4000/129cd 

Le texte seul est utilisable sous licence CC BY-NC-ND 4.0. Les autres éléments (illustrations, fichiers
annexes importés) sont « Tous droits réservés », sauf mention contraire.

https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org/jso/16221
https://journals.openedition.org/jso/16232
https://journals.openedition.org/jso/16232
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Journal de la Société des Océanistes 158-9, année 2024, pp. 7-22

Ce numéro spécial interroge les souveraine-
tés autochtones à travers l’Océanie et au-delà de 
l’État. Aborder ce sujet au pluriel implique de 
réfléchir à de multiples formes d’autodétermina-
tion, de pratiques de gouvernance et d’organes 
institutionnels placés au-delà – à l’intérieur et à 
l’extérieur, au-dessus et au-dessous de l’État, ainsi 
qu’à travers des mouvements scalaires allant du 
local au global et des orientations temporelles 
allant du passé au futur. Dans cette diversité de 
contextes, la restitution de la souveraineté a été 
l’une des principales revendications politiques 
des peuples autochtones dans leurs processus de 
décolonisation, ancrant les demandes actuelles 
dans des réalités historiques et les mobilisant 
vers de nouveaux avenirs. En regardant de près 
et à travers l’Océanie, y compris son lien avec les 
Amériques (Nord et Sud), on peut identifier un 
champ particulièrement diversifié et dynamique 
dans lequel différentes notions et pratiques de 
souveraineté étatique et autochtone sont (re)
négociées et (re)constituées.

L’Océanie présente un éventail de situations 
politiques dans un scénario de décolonisation en 
grande partie inachevée : États indépendants d’ori-
gine coloniale, États indépendants décolonisés, 
territoires en processus de décolonisation, États 
en libre association, territoires annexés et terri-
toires sous tutelle. Ces situations appellent des 
interrogations sur les manières et les formes dont 
les souverainetés autochtones opèrent face aux 
interventions de l’État et vice-versa. Elles invitent 
également à réfléchir sur l’histoire et les modalités 

de la perte et de l’acquisition de la souveraineté, 
ainsi que sur les stratégies autochtones de (re)
création de logiques, de pratiques et d’institutions 
souveraines. Quels enseignements peut-on tirer 
de l’étude des expériences des peuples autochtones 
qui ont perdu et regagné leur souveraineté ? 
Quelles sont les philosophies, les mouvements 
et les actions autochtones qui forgent différents 
types de souveraineté ? Et comment les notions 
et les pratiques de souveraineté façonnent-elles 
l’avenir ? 

Ce numéro spécial aborde ces questions et 
d’autres qui y sont liées. Les auteurs examinent 
les articulations, les performances et les mises en 
pratique de la souveraineté, non seulement dans 
la formation des États à travers l’Océanie, mais 
aussi dans les conceptualisations et les pratiques 
que les peuples autochtones de la région ont 
développées en relation à l’État et au-delà. Ce 
faisant, les auteurs s’interrogent sur les afÏliations 
concurrentes, superposées et souvent paradoxales 
qui sous-tendent les souverainetés autochtones, 
ainsi que sur les formes et les manières dont les 
avenirs autochtones décoloniaux ont été imagi-
nés, du passé au présent. Dans cette introduc-
tion, nous replaçons d’abord le numéro spécial 
dans le contexte des souverainetés autochtones 
en Océanie et au-delà de l’État. Nous présentons 
ensuite deux brèves études de cas qui condensent 
le sujet à l’étude et donnent un poids empirique 
au cadre conceptuel. Enfin, nous présenterons les 
contributions individuelles par rapport au cadre 
général.

Introduction
Souverainetés autochtones :
À travers l’Océanie, au-delà de l’État

par

Diego MUÑOZ* et Philipp SCHORCH**

* Chercheur postdoctoral dans le groupe erc  « Indigeneities in the 21st century » (www.indigen.eu) à la lmu de Munich, 
Allemagne, et chercheur postdoctoral afÏlié au Centre de Recherche et Documentation sur l’Océanie, Marseille, France (credo 
umr 7308) ; diego.munoz@ethnologie.lmu.de

** Professeur d’anthropologie muséale et responsable du groupe erc « Indigeneities in the 21st  century » (www.indigen.eu) à 
la lmu de Munich ; philipp.schorch@ethnologie.lmu.de



8 JOURNAL DE LA SOCIÉTÉ DES OCÉANISTES

Souverainetés autochtones 

Étymologiquement et historiquement, la 
« souveraineté » désigne le pouvoir absolu du 
souverain (rois et reines). Tout au long de la 
modernité, la place de ce pouvoir suprême a, 
dans le cas des États-nations démocratiques, été 
déplacée vers leur population à travers la notion 
paradoxale de « souveraineté populaire », qui 
implique la délégation du pouvoir à un secteur 
de la population : une élite politique (Graeber 
et Sahlins, 2017). Aujourd’hui, la souveraineté 
est associée à la capacité d’une entité politique 
(l’État) à gouverner, à prendre des décisions 
sans interférence de sources extérieures (d’autres 
États) et à exercer son autorité sur les personnes 
vivant sur un territoire défini (Krasner, 1999 ; 
Onuf, 1991). Il convient de noter que cette 
définition de la souveraineté centrée sur l’État, 
souvent appelée système westphalien (Krasner, 
1999, 2001), est une construction historique 
(Branch, 2012 ; Graeber, 2017). En ce sens, la 
souveraineté n’existe pas a priori ; elle n’est pas 
naturellement donnée. En outre, le système west-
phalien a été soumis à des forces politiques et 
économiques contradictoires, comme l’explique 
Stephen Krasner (1999, 2001). Les processus de 
mondialisation, les organisations internationales 
et les alliances régionales peuvent parfois limiter 
l’exercice absolu de la souveraineté d’État, qui 
entre dans des arrangements coopératifs et une 
gouvernance partagée sur certaines affaires.

Le tournant anthropologique dans l’étude de 
la souveraineté implique d’étendre le concept 
au-delà (et en deçà) de sa définition basée sur 
l’État (Hansen et Stepputat, 2006 ; Humphrey, 
2004 ; Wachspress, 2009). Ainsi, la souverai-
neté peut être considérée comme intrinsèque à 
(toutes) les communautés et à tous les peuples 
ou comme un concept extrinsèque à ceux-ci. 
Elle est décrite comme la capacité du souverain à 
créer des états d’exception, à suspendre les règles 
(Schmitt, 1985) et à les imposer aux personnes 
et à leurs corps (Agamben, 1998). Dans le même 
temps, elle peut également être trouvée (et être 
décrite) dans les actes des personnes qui reven-
diquent, afÏrment et exercent un contrôle sur 
leur vie (Bryant et Reeves, 2021 ; Humphrey, 
2004). En ce sens, la souveraineté n’est pas seule-
ment la capacité juridique de créer des états d’ex-
ception suspendant les règles (Schmitt, 1985), 
mais aussi la capacité politique de négocier 

1. Pour plus d’informations, voir : https://documents.un.org/doc/resolution/gen/nr0/153/15/pdf/nr015315.
pdf?token=eJ7J1J0Fz5SoSPTkYK&fe=true

2. Pour le texte intégral, voir : https://documents.un.org/doc/resolution/gen/nr0/153/15/pdf/nr015315.
pdf?token=d5DxsOtjoNvJjImcQm&fe=true

3. Également connu sous le nom de Comité des 24 (C-24) Ce comité a deux prérogatives principales : faire des recommanda-
tions aux États pour permettre l’accès à l’autodétermination politique aux populations considérées comme colonisées, et détermi-
ner quels territoires peuvent être considérés comme non autonomes et donc être inclus dans la liste des territoires à décoloniser. 
Pour plus d’informations, voir : https://www.un.org/dppa/decolonization/en/c24/about

différents types d’autorité et de contrôle sur la 
vie et les territoires.

Dans les années 1960, les Nations Unies se 
sont engagées à mettre fin au colonialisme, 
en mettant l’accent sur la reconnaissance de 
la souveraineté des peuples et des territoires 
colonisés. L’organisation a ainsi adopté trois 
textes importants qui continuent à guider le 
processus de décolonisation. Le premier est la 
Résolution 1514 (XV) concernant l’octroi de 
l’indépendance aux pays et aux peuples coloni-
sés1. Le deuxième est la Résolution 1541 (XV), 
qui définit l’obligation pour les États membres 
de transmettre des informations sur les terri-
toires non autonomes sous leur contrôle, et le 
troisième est la résolution 16542, qui établit le 
Comité spécial de la décolonisation3. Selon ces 
instruments, la décolonisation est atteinte selon 
trois modèles : devenir un État indépendant, 
acquérir le statut de libre association avec un 
État indépendant ou être incorporé dans un 
État. Ainsi, la restauration de la souveraineté et 
les processus de décolonisation sont des scénarios 
interdépendants dans lesquels le modèle west-
phalien reste le cadre principal. Selon ce modèle, 
dans les multiples contextes coloniaux et postco-
loniaux, la souveraineté a été une arène de conflit 
entre les États, et entre l’État et la population qui 
vit sous ses règles et qui les conteste. C’est le cas 
de la quasi-totalité des peuples autochtones dans 
le monde.

Certains chercheurs autochtones afÏrment 
que le concept de souveraineté est inapproprié 
lorsqu’il s’agit de formes autochtones de gouver-
nement, de relations foncières et de systèmes 
juridiques (Alfred, 2005) ; d’autres, au contraire, 
attribuent des capacités souveraines aux peuples 
autochtones depuis des temps antérieurs à l’ar-
rivée et à l’intervention des Européens (Deloria, 
1999). D’autres encore intègrent des formes et 
des concepts autochtones dans les cadres juri-
diques occidentaux. Ce faisant, les souverainetés 
juridiques autochtones restent cohérentes pour 
être reconnues par les systèmes étatiques (Bens, 
2020). Ainsi, le paradoxe de la souveraineté 
autochtone dans les États (néo)coloniaux réside 
dans la relation contradictoire entre la recon-
naissance de l’autorité de l’État et la tentative 
de récupération des formes autochtones de 
gouvernance. Dans ces cas, les souverainetés 
autochtones sont reconnues comme cédées ou 
« domestiquées », comme le propose Joanne 
Braker (2005), c’est-à-dire incorporées dans le 



9SOUVERAINETÉS AUTOCHTONES : À TRAVERS L’OCÉANIE, AU-DELÀ DE L’ÉTAT

cadre de l’État-nation (Bauder et Mueller, 2021 ; 
Lavinas Picq, 2018). Dans ce contexte, la souve-
raineté autochtone soutenue par la Déclaration 
des Nations Unies sur les droits des peuples 
autochtones (adoptée en 2007), mais traduite 
par le droit à l’autodétermination, est exercée 
dans le cadre de l’État-nation (Gagné et Salaün, 
2010).  Ainsi, les peuples autochtones n’ont 
accès qu’à une souveraineté limitée qui doit être 
constamment négociée avec les gouvernements 
et dans les arènes locales et internationales. Pour 
les éditeurs de ce numéro spécial et les auteurs 
de cette introduction, les souverainetés autoch-
tones émergent dans des espaces de conflit et de 
négociation à travers des formes de contrôle loca-
lisées mais globalement ancrées sur les vies, les 
territoires, les institutions et les histoires autoch-
tones. La souveraineté autochtone renvoie donc 
à un champ de négociation fondé sur la défense 
des intérêts autochtones.

À travers l’Océanie

En Océanie, l’accession à la souveraineté 
connaît différents degrés et étapes.  Après les 
années 1960, certaines sociétés ont acquis le 
statut d’État indépendant : Sāmoa en 1962, 
Nauru en 1968, Tonga en 1970, Fidji en 1970, 
Papouasie-Nouvelle-Guinée en 1975, Tuvalu en 
1978, les Îles Salomon en 1978, Kiribati en 1979, 
Vanuatu en 1980, les Îles Marshall et les États 
fédérés de Micronésie en 1990. Bougainville 
pourrait devenir indépendant d’ici 2027. Deux 
territoires français –  la Nouvelle-Calédonie et 
la Polynésie française  – sont en cours de déco-
lonisation, avec des résultats encore inconnus4. 
Enfin, d’autres territoires n’ont pas été reconnus 
comme non autonomes par le Comité de déco-
lonisation des Nations Unies. Par conséquent, 
ces territoires ont été exclus du processus de 
décolonisation. C’est le cas de Rapa Nui (l’île 
de Pâques), annexée par le Chili, et de l’archipel 
d’Hawai‘i, incorporé comme l’un des États des 
États-Unis. Néanmoins, les leaders et activistes 
autochtones de ces territoires s’efforcent de faire 
inclure leurs territoires dans la liste des terri-
toires à décoloniser (Goodyear-Ka‘opua et al., 
2014 ; Muñoz, 2023).

Les différentes structures de chaque État indé-
pendant illustrent la diversité des modèles de 
souveraineté. Alors que Sāmoa est une répu-
blique parlementaire dans laquelle les matai 
ou chefs traditionnels sont des membres du 

4. La situation actuelle en Nouvelle-Calédonie reste complexe. Après trois référendums sur l’indépendance organisés dans le 
cadre des accords de Matignon et de Nouméa, le mouvement indépendantiste kanak a boycotté le dernier (l’étude des raisons 
de ce boycott dépasse le cadre de cette introduction). Dans le contexte post-référendaire, favorable à la non-indépendance, le 
gouvernement d’Emmanuel Macron a cherché à modifier unilatéralement le corps électoral, ce qui conduirait en pratique à une 
réduction de la composante kanak. Le 18 mai 2024, des violences éclatent en signe de protestation, l’état de siège est décrété et 
plusieurs leaders indépendantistes sont déportés en métropole fin juin. Cette introduction et les articles de ce numéro ont été 
rédigés avant ces événements.

5. Toutes les citations originalement en anglais, ont été traduite en français par nos soins.

parlement (Tcherkézoff, 2003), Tonga est une 
monarchie héréditaire autochtone (Douaire-
Marsaudon, 1998) et Vanuatu une république 
parlementaire avec une compétition entre partis 
politiques (Wittersheim, 2006). Cependant, 
le « processus inachevé de décolonisation en 
Océanie » (Banivanua Mar, 2016)5 est actuelle-
ment façonné (freiné ou poussé en avant) par des 
scénarios de compétition entre des puissances 
(principalement l’Australie, les États-Unis et la 
Chine) qui cherchent à accroître leur influence 
sur les « micro »-États d’Océanie et les terri-
toires non autonomes de la région (Al Wardi, 
Regnault et Sabouret, 2017). L’Océanie consti-
tue donc un contexte particulièrement diversifié 
et dynamique pour analyser les différentes inte-
ractions qui ont eu lieu entre les souverainetés 
étatiques et autochtones.

Depuis les années 1970, des acteurs poli-
tiques et chercheurs autochtones ont proposé 
des manières différentes mais complémentaires 
de comprendre la souveraineté dans une pers-
pective prenant en considération le présent 
et le futur. L’appel international lancé par le 
Premier ministre fidjien Ratu Sir Kamisese 
Mara (entre  1970 et 1992) visant à définir une 
voie pacifique, dite Pacific way, permettant aux 
insulaires du Pacifique de contrôler les modèles 
de gouvernance contemporains et les relations 
internationales tout en restant fidèles à leur 
héritage culturel en est un exemple. La Pacific 
way est devenue un programme politique et 
éducatif majeur à l’University of South Pacific 
à Suva, Fidji. La proposition était de construire 
un destin commun façonné par un régiona-
lisme pan-pacifique envisageant une relation 
internationale rééquilibrée entre les pays du 
Pacifique et leurs anciens États coloniaux, 
entre la tradition et la modernité, et entre les 
influences locales et mondiales (Crocombe, 
1976 ; Hau‘ofa, 1997 ; Lawson, 2010 ; Mara, 
1997 ; Panoff, 1999 ; Tupouniua et al., 1975). 
Cet objectif était au cœur de la pensée de Jean-
Marie Tjibaou, militant indépendantiste et 
leader politique en Nouvelle-Calédonie dans 
les années 1970 et 1980, lorsqu’il concevait la 
souveraineté comme « le droit de pouvoir négo-
cier les interdépendances. Pour un petit pays 
comme le nôtre, l’indépendance c’est de bien 
calculer les interdépendances » (Tjibaou, 1985 : 
1593). La récupération de la souveraineté, qui 
était jusqu’alors synonyme d’indépendance, a 
commencé à prendre de nouvelles significations 



10 JOURNAL DE LA SOCIÉTÉ DES OCÉANISTES

et à impliquer de nouvelles pratiques pour négo-
cier des espaces d’autodétermination6.

Les prolongements de ces idées sur le régio-
nalisme du Pacifique se trouvent dans le projet 
intellectuel et politique du chercheur tongien 
Epeli Hau‘ofa (1993, 1997). Il s’est demandé 
comment les peuples d’Océanie pouvaient se 
libérer des préjugés hérités de l’ère coloniale qui 
décrivaient leurs territoires comme condamnés 
au sous-développement et à la dépendance en 
raison de leur petite taille. Prenant au sérieux la 
longue histoire des migrations autochtones, de la 
colonisation planifiée et de l’installation loin de 
chez eux, Hau‘ofa a voulu changer cette vision 
et donner un nouveau contenu et une nouvelle 
orientation culturelle et politique à l’Océanie. Il 
l’a décrite comme une « mer d’îles » plutôt que 
comme des « îles dans la mer ». Ce changement 
de perspective a permis de voir, pour une fois, 
comment les sociétés d’Océanie pouvaient 
prendre en main leur propre avenir souverain. 
Non pas parce qu’elles sont petites et isolées, 
mais parce qu’elles sont unies par des liens qui 
transcendent les frontières nationales. Dans 
cette Pacific way, la métaphore de la mer d’îles 
a mobilisé un potentiel libérateur cherchant à 
équilibrer les forces entre les États et les sociétés 
océaniens et leurs anciens centres coloniaux 
métropolitains, et au-delà.

Les appels de Mara et de Hau‘ofa s’inscrivent 
dans un mouvement intellectuel qui cherche 
à repenser les catégories de la domination 
coloniale, avec la récupération du passé 
comme source de construction d’un avenir 
décolonial. L’une de ces catégories est celle 
de la souveraineté. Dans le contexte hawaïen, 
par exemple, des chercheurs et des militants 
autochtones ont mobilisé la notion d’ea, un 
concept ancien dont l’usage contemporain 
connote  les notions de vie, de soufÒe et de 
souveraineté, et qui « peut être considéré à la 
fois comme un concept et comme un ensemble 
diversifié de pratiques qui donnent à la terre 
la primauté sur le gouvernement, sans pour 
autant rejeter l’importance de structures 
gouvernementales autonomes pour la santé 
et le bien-être d’un peuple » (Goodyear-
Ka‘ōpua, 2014 : 3). En ce sens, l’ea mobilise une 
orientation présent-futur à des fins hawaïennes.

Dans d’autres cas océaniens, la souveraineté 
a été traduite en termes autochtones, non sans 
difÏcultés. Dans le célèbre traité de Waitangi, 
signé en 1840 par plus de 500 rangatira (chefs) 
māori et des agents de la Couronne britannique, 
deux mots ont été employés pour assimiler la 
notion occidentale de souveraineté aux concepts 

6. Hamid Mokaddem (2010 : 185) note que pour Tjibaou la souveraineté est en « reformulation permanente ». Dans un 
autre texte, Mokaddem retrace ces changements de sens et explique qu’en 1974, Tjibaou définit la souveraineté comme « un 
pouvoir absolu appartenant au peuple originel » ; en 1985, il dit que c’est « le pouvoir de gérer l’interdépendance » (Mokaddem, 
2011 : 21). Pour une analyse de la question de la souveraineté dans le cas de la Nouvelle-Calédonie, voir également : Blaisé, David 
et Prinsen, 2022 ; Leblic, 2022.

māori : kawanatanga et rangatiratanga 
(Orange, 1987). Depuis la signature de ce traité, 
la pertinence, la bonne foi et les malentendus 
associés aux exercices de traduction ont 
fait débat et provoqué des contestations 
(Kawhaharu, 1989 ; Tomas, 2013). Cependant, 
la reconnaissance de la valeur politique du texte 
Māori et de son interprétation a joué un rôle clé 
dans la construction de la Nouvelle-Zélande en 
tant qu’État dit biculturel, aujourd’hui connu 
sous le nom d’Aotearoa New Zealand. 

D’anciens concepts océaniens tels que le mana, 
le tapu et le rāhui ont acquis de nouvelles quali-
tés et efÏcacités souveraines, comme l’ont souli-
gné Pierre-Yves Le Meur et Alexander Mayer 
(2022). Selon Nin Tomas, qui analyse le mana et 
le tapu d’une perspective Māori, le mana est un : 

« [...] principe articulant le pouvoir, le prestige et 
l’autorité détenus par les individus et les groupes par 
le biais de leurs liens généalogiques avec les différentes 
divinités (mana atua), de leurs associations avec 
leurs chefs (mana tangata) et de leurs associations 
avec leurs terres traditionnelles (mana whenua). 
Les expressions du mana sont une articulation des 
sources d’autorité connues des Maori. Il s’agit d’un 
concept beaucoup plus large qu’une souveraineté 
dérivée uniquement de sources humaines. » (Tomas, 
2013 : 226)

En outre, le principe du tapu

« [...] reconnaît la valeur attribuée par les Maori 
à divers objets, personnes et relations. Les Maori 
considèrent que toutes les choses possèdent un tapu 
inhérent, et donc une valeur inhérente. L’application 
pratique de ce principe signifiait que des relations 
de propriété pouvaient être établies en utilisant 
l’institution du tapu pour imposer des restrictions 
sur l’accès aux personnes, aux lieux et aux objets. » 
(Tomas, 2013 : 226)

Tamatoa Bambridge, quant à lui, explique que 
les rāhui sont des interdictions « contrôlées par 
des stratégies liées au pouvoir politique et sacré 
[mais] ont moins à voir avec un pouvoir abstrait 
mystique qu’avec la manifestation de l’efÏca-
cité dans des domaines tels que la réussite, la 
santé, la nourriture et la fertilité » (Bambridge, 
2016 : 2-3). En recalibrant les notions anciennes, 
les pratiques de « souverainetés vernaculaires » 
(Lavinas Picq, 2018) impliquent des relations 
entre humains et communautés, institutions 
politiques et entités plus qu’humaines, et des 
formes de contrôle des vies et des territoires 
à plusieurs niveaux. Ainsi, en (ré)utilisant le 
mana et en établissant le tapu et le rāhui, de 



11SOUVERAINETÉS AUTOCHTONES : À TRAVERS L’OCÉANIE, AU-DELÀ DE L’ÉTAT

nouvelles « formes localisées de souveraineté » 
(Humphrey, 2004) sont créés.

Au-delà de l’État : à l’intérieur et à 
l’extérieur, d’en haut et d’en bas 

Les souverainetés autochtones, par leur carac-
tère multiforme et paradoxal, créent des espaces 
pour que d’autres souverainetés, non west-
phaliennes, façonnent des modèles de futurs 
probables et négociables (Appadurai, 2013). 
Dans cette orientation présent-futur, nous avons 
entrepris d’analyser deux niveaux interdépen-
dants de souveraineté autochtone. D’une part, 
nous examinons la souveraineté d’en haut, c’est-
à-dire sous sa forme institutionnalisée et orga-
nisée, dans laquelle l’autorité et le pouvoir sont 
inégalement répartis entre les différents secteurs 
des sociétés en question. Dans ces souverainetés 
par le haut, les États océaniens sont les princi-
paux acteurs, les questions du contrôle territorial 
(terre, air et mer), de la gestion des populations 
(autochtones et non autochtones), des rela-
tions internationales et d’environnement étant 
des aspects centraux. D’autre part, la souverai-
neté peut être analysée par le bas, à partir de la 
vie quotidienne des individus et des groupes 
sociaux qui aspirent à contrôler leur vie. Ces 
désirs s’étendent aux territoires dans lesquels ils 
vivent ou auxquels ils se sentent liés (lorsqu’ils 
vivent en diaspora), ainsi qu’aux cultures qu’ils 
considèrent comme les leurs.

Ces tentatives de contrôle souverain ne s’ins-
crivent pas nécessairement dans des proces-
sus de libération nationale ; elles ne visent pas 
non plus nécessairement l’indépendance ou 
la séparation territoriale et n’impliquent pas 
uniquement des capacités punitives et des états 
d’exception. Au contraire, elles comportent des 
dimensions émotionnelles et aspirationnelles qui 
sont présentes dans la vie quotidienne des gens 
(Bryant & Reeves, 2021 ; Humphrey, 2004) et 
visent à forger de nouvelles relations non colo-
niales au sein et au-delà des États. Comme le 
propose Frances Negrón-Muntaner, ces actes 
souverains doivent être compris à travers « le 
triple sens de l’action (capacité agentielle), 
de la performance (mise en scène) et de la loi 
(l’ordre) ». Les actes souverains peuvent ainsi 
être utilisés pour démontrer l’agentivité, mettre 
en scène la légitimité et/ou constituer un ordre 
social » (Negró-Muntaner, 2017 :  23). En 
proposant deux brèves études de cas centrées 
sur des actes souverains, nous clarifions les 
mouvements scalaires associés aux souverainetés 
autochtones.

7. Nous utilisons la nomenclature proposée par la Comisión de Restructuración de la Lengua Rapanui, crlrn [Commission 
pour la restructuration de la langue rapanui], qui désigne Rapa Nui comme le nom autochtone de l’île et Rapanui comme le 
nom et l’adjectif acceptés pour désigner son peuple.

Taura : contrôle des territoires et des frontières de 
Rapa Nui

Taura est le mot rapanui pour nommer une 
corde (Englert, 1948 : 501). Cependant, depuis 
2015 le terme désigne des événements qui ont 
restructuré certains aspects de la relation entre 
le peuple rapanui et l’État chilien7. Taura décrit 
la fermeture des sites archéologiques et touris-
tiques, coordonnée par l’organisation Parlamento 
Rapa Nui, et appliquée par plusieurs membres 
de la communauté insulaire. Ces sites ont été 
inscrits au patrimoine national et font partie du 
parc national depuis 1935, deux ans après que 
l’État s’est déclaré propriétaire de l’ensemble de 
l’île en 1933. Par la suite, le parc national a été 
géré par l’institution publique Corporación 
Forestal (Corporation forestière). Le blocus, 
ainsi que la menace constante de fermeture de 
l’aéroport, ont alimenté un environnement 
déjà conflictuel. Le sentiment que les Rapanui 
étaient en train de devenir une minorité démo-
graphique en raison de l’immigration croissante 
de Chiliens continentaux s’accrut en même temps 
que la demande de restitution des terres à l’État 
chilien. Le taura, en tant qu’action de blocage, a 
rappelé à de nombreux habitants le mouvement 
de récupération des terres de 2010, qui s’est soldé 
par des expulsions et des blessures contre les acti-
vistes Rapanui après l’intervention de la police 
(Observatorio Ciudadano et iwgia, 2012). Il est 
important de noter que les sites archéologiques 
constituent la principale ressource économique 
de l’île en raison de leur valeur touristique et que, 
selon certains acteurs, les revenus du tourisme 
pourraient financer l’indépendance (Muñoz, 
2023). Le taura a aussi agi comme un marqueur 
d’un nouveau tapu, qui interdisait à tous les non 
rapanui l’accès aux sites archéologiques.

L’état de siège dans le parc national a révélé 
une capacité d’organisation de la communauté 
Rapanui qui n’avait pas été prise au sérieux par 
le gouvernement chilien et qui pouvait créer 
des « états d’exception ». En effet, par le biais 
de l’umanga – ou travail communautaire – les 
familles ont maintenu un approvisionnement 
constant en nourriture et en informations à 
ceux qui contrôlaient l’accès au parc natio-
nal. Elles assuraient également la relève des 
personnes directement impliquées, permettant 
une présence continue vingt-quatre heures sur 
vingt-quatre. Progressivement, une nouvelle règle 
d’accès aux sites se mit en place. Tout non-Ra-
panui (ceux-ci, à l’époque, représentaient 50 % 
de la population de l’île) ne pouvait pénétrer 
sur les sites qu’accompagné d’un autochtone. 
Le taura a duré cinq mois, de mars à août 2015, 



12 JOURNAL DE LA SOCIÉTÉ DES OCÉANISTES

et a abouti à  un accord avec le gouvernement 
pour transférer la gestion du parc à une entité 
rapanui créée exclusivement pour cette tâche8 : 
la Comunidad Indígena Polinésica Ma‘u Henua 
[Communauté autochtone polynésienne Ma‘u 
Henua]9. Après trois ans de co-administration 
entre la Corporation forestière et Ma‘u Henua, 
la gestion du parc a été entièrement transférée à 
cette dernière entité en août 2018, en présence 
de la présidente chilienne de l’époque, Michelle 
Bachelet Jeria. Pour plusieurs dirigeants autoch-
tones, le transfert de l’administration a été perçu 
comme la récupération des terres. Cependant, 
l’accord ne portait pas sur la propriété, mais sur 
une concession de gestion de 50 ans10.

Pendant le taura et à chaque point de contrôle, 
le drapeau rapanui a été hissé. Ce drapeau, appelé 
Reva Reimiro, est constitué d’un tissu blanc avec 
un reimiro (ornement pectoral) rouge au centre 
(photo 1). On connaît mal sa signification origi-
nelle, mais les Rapanui qui ont renseigné les 

8. Pour plus de détails, voir le journal local El Correo del Moai : https://www.elcorreodelmoai.com/?p=1046
9.  Au Chili, les peuples autochtones sont légalement reconnus par la loi 19.253. Cette loi, datant des années 1990, identi-

fie non seulement les peuples existants dans le pays (actuellement au nombre de 10), mais définit également les critères selon 
lesquels une personne peut revendiquer le statut d’autochtone (autoidentification, pratiques culturelles et liens de parenté). 
Cette loi accorde également un statut juridique aux communautés autochtones qui peuvent être basées sur des structures tradi-
tionnelles ou selon des objectifs instrumentaux. Ainsi, une association formée par des membres d’un même peuple autochtone 
peut constituer une « communauté autochtone » au sens juridique, à travers laquelle elle peut conclure des accords avec l’État 
et recevoir des aides économiques. C’est le cas du Ma‘u Henua.
10. Pour plus de détails sur le processus de négociation, voir Concha Mathiesen (2020).

ethnologues au début du xxe siècle ont indiqué 
que le reimiro était utilisé par les ariki (terme 
souvent traduit par roi) et qu’il était associé à la 
fertilité (Métraux, 1940). Selon une version que 
Diego Muñoz a recueillie lors de son dernier 
travail de terrain (entre septembre 2022 et 
avril 2023), le drapeau aurait été fabriqué à Tahiti 
en 1888 par des Rapanui exilés et transporté par 
l’un d’entre eux sur le même bateau que celui dans 
lequel le capitaine chilien Policarpo Toro Hurtado 
s’était embarqué pour prendre possession de l’île. 
Cette version indique également qu’en raison du 
mauvais temps le navire chilien n’a pas pu accoster 
dans l’après-midi du 8 septembre, jour prévu pour 
la cérémonie d’annexion, et que la cérémonie a dû 
être reportée au lendemain. Un traité de cession 
devait être signé et le drapeau chilien hissé pour 
marquer le transfert de souveraineté.

Selon la même histoire, Lataro Matahamene, 
l’un des Rapanui revenant de Tahiti, sauta dans la 
mer et nagea jusqu’au rivage, emportant avec lui la 

Photo 1. – Le drapeau Reva Reimiro devant la grille d’une propriété réclamée par une famille rapanui (cliché 
Diego Muñoz, 2023)



13SOUVERAINETÉS AUTOCHTONES : À TRAVERS L’OCÉANIE, AU-DELÀ DE L’ÉTAT

Reva Reimiro qui avait été levée pendant la nuit. 
Ainsi, le 9 septembre, lorsque le capitaine Toro 
put enfin débarquer avec ses hommes d’armes 
et un petit groupe de témoins étrangers pour 
observer la cession de souveraineté (désignation 
de l’événement par l’État chilien), il constata que 
les Rapanui avaient leur propre drapeau et que 
leur ariki présidait un conseil de chefs. Ces chefs 
étaient disposés à discuter avec le kape (capitaine) 
d’un éventuel accord avec le Chili. L’ariki aurait 
alors dit au kape qu’il pouvait placer le drapeau 
chilien sous le drapeau rapanui sur le même mât. 
Alors que pour le Chili, il s’agissait d’une cession 
de souveraineté, pour les chefs Rapanui, il s’agis-
sait d’un accord entre nouveaux alliés dans lequel 
les chefs conservaient leur autorité11. Depuis, la 
présence du drapeau rapanui sur chaque lieu de 
conflit rappelle que la souveraineté n’a pas été 
cédée et que l’accord écrit en 1888 n’a pas été 
respecté par l’État chilien. En ce sens, le taura et 
le drapeau marquent ces actes et ces espaces de 
souveraineté autochtone comme des interjections 
contre les normes de l’État. Ces marqueurs de la 
souveraineté autochtone ont ensuite été formali-
sés, comme le montre la vague de réformes juri-
diques qui a suivi le taura.

Pendant le taura, d’autres organisations rapanui 
ont réactivé une seconde revendication : contrô-
ler l’installation des non-Rapanui sur l’île. Ayant 
pour objectif la préservation du patrimoine 
archéologique et naturel de l’île, menacé par la 
croissance démographique provoquée par l’arrivée 
de Chiliens du continent, et après les négociations 
entre les dirigeants locaux et le législateur, une 
nouvelle réglementation sur la résidence est 
entrée en vigueur en 2018, année de la récupé-
ration du parc national. Depuis lors, Rapa Nui 
dispose d’un régime migratoire spécial, créant 
une sorte d’ « anomalie au sein de la République 
chilienne », comme on a pu le décrire12. Une 
anomalie car, bien que la constitution chilienne 
garantisse à chaque citoyen le droit de circuler et 
de résider librement sur l’ensemble du territoire 
national, la résidence à Rapa Nui est aujourd’hui 
soumise à des règles spéciales et dépend, entre 
autres, des analyses techniques de la charge démo-
graphique (équation qui définit le rapport entre 
les ressources et la population) et de la volonté 
des membres d’une commission créée exclusive-
ment pour étudier les demandes de résidence : 
le Consejo de Carga Demográfica (Conseil de la 
charge démographique). Dans ce contexte, tout 
Chilien, à l’exception des Rapanui et de leurs 
conjoints légaux, n’a le droit de séjourner sur 
l’île que 30 jours. Cela signifie que, de facto, tout 
Chilien non Rapanui est considéré comme un 

11. Pour une analyse détaillée de l’histoire du drapeau rapanui et de son rôle dans l’annexion chilienne, voir Muñoz (à 
paraître).
12. Pour une analyse approfondie, voir Muñoz « A land in the middle of the Pacific : Issues of volumetric sovereignty on 

Rapa Nui (Easter Island, Chile) » dans Experiencing Islandness : Oceans and Beyond (en cours de révision).

touriste, voire un étranger. En outre, le Conseil 
de la charge démographique est composé exclu-
sivement de personnes rapanui, qui décident des 
permis de séjour sur la base de divers critères.

Comme dans le cas du taura, la résidence 
potentielle des non-autochtones est soumise à 
une sorte de « point de contrôle » qui délivre 
un permis. En d’autres termes, les Rapanui, par 
le biais des institutions hybrides telles que le 
Conseil de la charge démographique, contrôlent 
les frontières de l’île et décident de l’installation 
des Chiliens non Rapanui sur l’île. D’une certaine 
manière, la souveraineté de l’État commence à 
être reconfigurée. À Rapa Nui, la souveraineté 
autochtone est exercée par le biais d’institutions 
locales créées par des lois nationales (telles que 
Ma‘u Henua et le Conseil de la charge démogra-
phique), ou des organes politiques autochtones 
(tels que le Consejo de Jefes dans les années 1980 
ou le Parlamento Rapa Nui dans les années 2000), 
ainsi que par le biais d’actes souverains (tels que 
le taura). Ces exemples montrent que des formes 
de souveraineté autochtones peuvent émerger 
d’en bas et être transformées en souveraineté par 
le haut lorsqu’elles sont incorporées dans l’appa-
reil juridique de l’État. Ainsi, les mouvements 
scalaires entre le haut et le bas, l’intérieur et l’ex-
térieur sont multidirectionnels et résultent d’un 
champ de négociation et de résolution de conflits.

Niu : de l’arbre à vie à la responsabilité ornemen-
tale et à la souveraineté alimentaire à Hawai‘i et 
à travers l’Océanie 

Lorsque l’on entre dans la section « Samoa » 
du Polynesian Cultural Center (pcc) d’O‘ahu, 
l’une des principales attractions touristiques des 
îles hawaïennes, un acteur particulier – la noix 
de coco – occupe le devant de la scène pendant 
le spectacle. La noix de coco est récoltée sur un 
arbre, décortiquée dans un fale (maison), cuite 
dans une cuisine et proposée comme une boisson. 
Dans le même temps, un panneau d’avertissement 
placé bien en vue sur la pelouse demande aux 
visiteurs de « ne pas s’approcher » des vedettes 
du spectacle, les cocotiers (photo 2). Si le pcc 
souhaite certainement éviter tout dommage à ses 
clients, ainsi que les poursuites judiciaires et les 
compensations financières qui en découlent, il 
n’est pas exagéré d’afÏrmer que, dans l’esprit de la 
représentation théâtrale, une inflexion ironique et 
burlesque, une forme particulière de mimétisme, 
est également à l’œuvre. Dans son livre Pacific 
Performances : Theatricality and Cross-Cultural 
Encounter in the South Seas (2007), Christopher 
Balme soutient de manière convaincante que le 



14 JOURNAL DE LA SOCIÉTÉ DES OCÉANISTES

mimétisme performatif observé au pcc corres-
pond – contrairement aux définitions de Frantz 
Fanon et Homi Bhabha – à un « mimétisme colo-
nial inversé ». Balme explique :

« Au lieu d’imiter le colonisateur et de développer 
des formes de subversion en brandissant une image 
déformée de l’Européen, les Samoans et les Tongans 
semblent imiter les projections européennes sur 
eux-mêmes... Cette utilisation ironique de la parodie 
dépend de la conscience qu’ont les artistes des 
projections européennes et euro-américaines et se 
manifeste par diverses allusions subtiles et moins 
subtiles. » (Balme, 2007 : 182)

Dans un contexte connexe de l’art autoch-
tone contemporain, Philipp Schorch a soutenu 
ailleurs que les œuvres de Yuki Kihara, Rosanna 
Raymond et Leafa Wilson aka Olga Krause (qui 
s’identifient toutes comme Sāmoan de manières 
particulières) expriment et mettent en œuvre un 
« mimétisme anthropologique inversé ». Cela 
implique la parodie des imaginations anthropo-
logiques à travers la contre-appropriation d’outils 
ethnographiques, créant une stratégie artistique et 

13. Pour plus de détails, voir Schorch et al. (2020) : chapitre 6.
14. www.indigen.eu

d’intervention qui vise non pas tant à jouer l’iro-
nie, comme dans les actes de résistance au regard 
touristique au pcc, qu’à articuler une critique 
acharnée, en tournant le point de vue – dans ce 
cas, d’un Allemand-Sāmoan colonial vers un 
Sāmoan-Allemand (post)colonial et utopique – 
en s’engageant dans la politique de représentation 
qui englobe de multiples perspectives sur une 
histoire commune. Ces artistes contribuent acti-
vement à cette histoire et la refaçonnent en faisant 
circuler des images et en permettant à des photo-
graphies et à des sites d’émerger et d’être réinscrits 
dans la mémoire collective. Le mimétisme est 
utilisé non pas comme un moyen d’adaptation et 
de survie, comme il a été historiquement promu, 
mais comme une stratégie de résistance dans la 
pratique artistique visant à réécrire les perspectives 
anthropologiques (Kihara), à réactiver les espaces 
muséaux (Raymond) et à recoloniser un nom et 
un corps Sāmoan-Allemand (Wilson aka Krause). 
En d’autres termes, dans ces cas, l’art devient bien 
plus qu’un exercice purement esthétique, il s’ap-
parente à un acte politique visant à sculpter des 
espaces souverains, partant d’en bas et dirigé vers 
le haut.13

Revenons à la noix de coco au pcc et au-delà. 
D’après le panneau d’avertissement, on peut 
tracer une voie similaire vers l’expression artis-
tique vue en tant qu’action souveraine. Selon 
diverses mythologies océaniennes, dans des lieux 
tels que Sāmoa et Rotuma, le niu (nom autoch-
tone pour « noix de coco » ou « cocotier » dans 
de nombreuses langues océaniennes correspon-
dantes) a été offert comme une preuve d’amour 
inconditionnel fait par une anguille à une jeune 
femme pour la soutenir, elle et son peuple, 
jusqu’à la fin de leur vie. Pourtant, à Honolulu 
aujourd’hui et dans une grande partie de l’archi-
pel, autour des hôtels, des tours urbaines et des 
centres commerciaux, le cocotier a été réduit à 
un simple élément décoratif, et ses propriétés 
vitales sous la forme de noix de coco sont suppri-
mées (ce qui n’est pas le cas au pcc). Quelle est la 
raison ? Les noix de coco pourraient tomber sur 
des humains qui ne se doutent de rien et les tuer, 
passant ainsi du statut de cadeau à celui de menace 
(ce qui est également le cas au pcc). Le projet de 
film dirigé par Vilsoni Hereniko, qui fait partie 
de l’équipe de recherche Indigeneities in the 21st 
century14, explore la nature multiforme du niu : de 
ses origines à ses nombreux types d’utilisations et 
d’abus dans le présent et vers le futur. L’objectif est 
de mettre en lumière cet arbre que de nombreux 
insulaires appellent « l’arbre à vie » (Hereniko, 
2024). Que s’est-il passé à Hawaiʻi ? Comment le 
niu est-il devenu un élément ornemental de l’in-
dustrie touristique et du développement urbain, 
tous les deux plus préoccupés par leur profit que 

Photo 2. – Panneau mettant en garde contre les noix 
de coco à la « section Samoa » du Centre culturel 
polynésien (noter que le macron n’est pas utilisé 
au pcc) (cliché Philipp Schorch, 2022)



15SOUVERAINETÉS AUTOCHTONES : À TRAVERS L’OCÉANIE, AU-DELÀ DE L’ÉTAT

par les visions du monde autochtone et la dura-
bilité environnementale ? En abordant ces ques-
tions, une série de courts métrages aborde le niu 
pour ce qu’il est, un portail environnemental 
vers un univers cosmologique, ressuscitant ainsi 
« l’arbre à vie » et le faisant passer de ce qui va de 
soi au sublime15.

Deux aspects sont d’une importance capitale 
pour la présente discussion. D’abord, en ce qui 
concerne l’expression artistique. Par le biais du 
film en tant que type spécifique d’art contem-
porain, elle devient une action politique visant 
à délimiter un terrain souverain. Ensuite, le niu 
lui-même, en tant que représentant de la souverai-
neté alimentaire, suscite le lancement d’une série 
d’activités artistico-politiques. Le mouvement 
NiU NOW  !, émanant d‘Hawaiʻi et rayonnant 
au-delà de ses côtes, en est un exemple. Provoqué 
par la dépendance alimentaire écrasante dans 
l’Hawai‘i contemporain et intensifié par la crise 
du covid-19 et son impact dévastateur sur les 
chaînes d’approvisionnement, ce mouvement a 
entrepris de rétablir dans les îles hawaïennes la 
noix de coco, ou plutôt le niu, en tant que prin-
cipale source alimentaire, celle qui a permis l’éta-
blissement humain à travers l’Océanie pendant 
des siècles, en poursuivant les priorités interdé-
pendantes de la revitalisation culturelle, de la 
conservation écologique, ainsi que de la sécurité 
et de la guérison alimentaires16. Le niu stimule 
donc une action humaine qui est à la fois cultu-
relle, écologique, politique et spirituelle. Une fois 
de plus, il s’agit également d’une action artistique, 
puisqu’un court documentaire sur le mouve-
ment, Kumu Niu, a été produit17. Manulani Aluli 
Meyer, chercheuse et activiste hawaïenne bien 
connue, souligne dans la scène d’ouverture du 
film que « le cocotier, ou niu, est une pratique 
fondamentale de la souveraineté ou de la sécurité 
alimentaire ». Le niu devient ainsi une pratique 
humaine (et non l’inverse). Ainsi, le niu dirige 
l’action humaine, qui est orientée simultanément 
vers la souveraineté alimentaire, artistique et 
autochtone18.

Pour conclure ce cas d’étude, on soulignera deux 
dimensions. En premier lieu, NiU NOW ! n’est 
pas simplement une « invention de la tradition » 
contemporaine19, comme on l’a souvent prétendu 
dans les cas de (ré)émergences autochtones, mais 
plutôt une redécouverte ancrée dans une longue 

15. Voir la page du projet : https://www.indigen.eu/projects/core-projects/the-coconut-palm Le premier film, Sina Ma 
Tinirau, une fable animée primée, est disponible en libre accès : https://www.indigen.eu/blog/sina-ma-tinirau-now-online. 
Le deuxième film, Woven, sera présenté en avant-première à la fin de l’année 2024.
16. https://www.puuhonua-society.org/niu-now 
17. https://www.youtube.com/watch?v=c_uT9l5Jbac Un documentaire plus long sur Niu Forever est actuellement en 

production : https://www.niuforeverfilm.com/
18. Sur la souveraineté alimentaire, voir Shattuck et al. (2015). Concernant l’expression de la souveraineté dans les films, voir 

Christian (2010) et Lopez (2017). 
19. La prise en compte de cette dimension historique de la vie culturelle permet à la recherche de dépasser le débat sur « l’in-

vention de la tradition », qui a réduit la richesse des mondes culturels durables au domaine discursif du troc politique instan-
tané et qui a donc été qualifié à juste titre de « débâcle ». Pour plus de détails, voir Diaz et Kauanui (2001).

durée de cultures niu à travers l’Océanie. Dans 
le cas des îles Sāmoa, l’une des « cousines poly-
nésiennes » d’Hawaiʻi, le missionnaire anglais 
George Turner a écrit en 1884 à propos de Ga‘e 
fefe :

« un dieu de la guerre dans certains des villages, et vu 
dans un panier de feuilles de cocotier. On raconte que 
lors d’une bataille entre les dieux de Samoa et ceux de 
Tonga, les premiers s’accroupirent autour des troncs 
des cocotiers, mais Ga‘e fefe se cacha dans un panier 
de feuilles de cocotier et s’échappa alors que beaucoup 
d’autres furent tués. Le panier est donc devenu le signe 
du dieu. » (Turner, 1884 : 32)

Quelques années plus tard, en 1899, l’écrivain 
allemand Carl Reinecke auteur de Die Samoaner 
und die Kokospalme [Les Samoans et le coco-
tier] se réfère de manière remarquable à l’histoire 
de la création de « Sina et l’anguille », esquis-
sée ci-dessus, avec une profondeur poétique et 
érudite. Enfin, Tui Atua Tupua Tamasese Ta‘isi 
Efi, ancien premier ministre (1976-82) et chef 
de l’État (2007-17) des Sāmoa, ainsi qu’éminent 
érudit, explique comment, dans le passé, 

« pour maximiser l’approvisionnement en eau 
pendant les longs voyages, les navigateurs polynésiens 
utilisaient des récipients naturels, c’est-à-dire les 
coquilles de noix de coco fournies par Tuna (l’anguille). 
Mais il ne s’agissait pas de n’importe quelles coques 
de noix de coco. Tuna fournissait une noix spéciale 
parfaite pour servir de récipient à eau pour les longs 
voyages, ce que les Samoans appellent les récipients 
niuvai » (Suaalii-Sauni et al., 2018 : 268)

Après avoir relaté la version Sāmoan de l’histoire 
de la création du niu, Tui Atua Tupua poursuit 
en disant que 

« associés à ces longs voyages se trouve un certain 
nombre de tapu. Au cours de ces voyages, l’eau était 
essentielle à la survie de l’homme. Les qualités tapu de 
l’eau sont liées au tapu du récipient d’eau (le niuvai), 
aux éléments et aux personnes. Il existe un lien spirituel 
entre la vie de l’eau et la vie de la noix de coco, entre la 
vie d’une noix de coco et la vie d’un peuple, entre la vie 
d’un peuple et la vie de la mer. » (Suaalii-Sauni et al., 
2018 : 269)

En fin de compte, la « noix de coco niuvai est un 
don des dieux » que le mouvement NiU NOW ! 
à travers « la mer des îles » révère à nouveau.



16 JOURNAL DE LA SOCIÉTÉ DES OCÉANISTES

En deuxième lieu, les initiatives cinématogra-
phiques impulsées par NiU NOW ! sont intime-
ment liées à d’autres actions artistico-politiques 
visant à délimiter et à défendre des territoires 
souverains, émanant encore une fois du bas mais 
visant assurément le haut. Lors de la Triennale 
d’Hawai‘i en 2022, consacrée au « Siècle du 
Pacifique E Ho’omau No Moananuiākea », une 
« Ambassade aborigène » (photo 3) a été instal-
lée sur la pelouse du Palais ‘Iolani, l’ancien siège 
de la monarchie hawaïenne renversée en 1893 
(Forbes, 2013). Cette initiative s’inspirait de la 
« tente-ambassade aborigène » installée devant le 
Parlement à Canberra, en Australie, en 197220. Si 
le contexte était désormais celui d’un festival d’art 
contemporain, l’action n’en était point moins 
politique.  Le palais ‘Iolani est l’un des quatre sites 
d’Hawai’i où le drapeau hawaïen est autorisé à 
flotter sans le drapeau américain (avec le mausolée 
royal de Manua ‘Ala, Thomas Square à Honolulu 
et le Pu‘uhonua o Hōnaunau National Historical 
Park). L’ambassade située dans l’enceinte du palais 
a facilité les engagements pan-autochtones devant 
un public plus large et le dialogue avec celui-ci sur 
des territoires autochtones souverains. Comme 
l’écrit Drew Kahuʻāina Broderick (2022 : 56), 
l’un des commissaires de la triennale, « habi-
ter les marges, c’est embrasser des possibilités 

20. https://www.nma.gov.au/defining-moments/resources/aboriginal-tent-embassy   
https://www.nma.gov.au/defining-moments/resources/aboriginal-tent-embassy 

radicales : ces “espaces de refus, où l’on peut dire 
non au colonisateur, non à l’oppresseur”, sont 
vitaux, car ils nourrissent une capacité de résis-
tance ». L’art, la conservation et le cinéma autoch-
tone sont de profondes expressions et mises en 
œuvre de l’ea, le concept et la pratique hawaïenne 
(Goodyear-Ka‘ōpua et al., 2014), auxquels nous 
avons fait allusion plus haut, et qui, dans leurs 
multiples significations, assimilent la vie au soufÒe 
et à la souveraineté dans les sphères au-dessus, 
en-dessus, ainsi qu’à l’intérieur et au-delà de l’État.

Cartographie des contributions 

Les articles inclus dans ce numéro spécial 
explorent les manifestations des souveraine-
tés autochtones à travers l’Océanie et au-delà 
de l’État. Nicola Manghi montre comment la 
souveraineté de l’archipel-État du Tuvalu est 
affectée par un paradoxe existentiel : le risque de 
disparition du territoire en raison de l’élévation du 
niveau de la mer et les tensions quotidiennes sur la 
propriété foncière entre les communautés autoch-
tones et les institutions de l’État. L’auteur explore 
les spéculations locales sur l’avenir du pays ainsi 
que la complexe architecture de la souveraineté 
configurée par des pressions internes et externes. 
Valelia Muni Toke examine une autre série de 

Photo 3. – « Ambassade aborigène » installée sur la pelouse du palais ‘Iolani lors de la Triennale d’Hawaiʻi 
consacrée au siècle du Pacifique E Ho‘omau No Moananuiākea (cliché Philipp Schorch, 2022)



17SOUVERAINETÉS AUTOCHTONES : À TRAVERS L’OCÉANIE, AU-DELÀ DE L’ÉTAT

paradoxes entre les habitants d’un territoire et les 
institutions gouvernementales. Cette contribu-
tion traite du pouvoir politique et institutionnel 
des monarchies autochtones d’Uvea (Wallis) et de 
Futuna en présence du préfet métropolitain fran-
çais. Bien que les habitants de ces îles perçoivent 
leurs sociétés comme n’ayant pas été colonisées, 
en raison de leurs monarchies et du contrôle 
coutumier sur la terre, la vie politique et institu-
tionnelle est souvent limitée par l’autorité métro-
politaine du préfet. Les deux auteurs explorent les 
paradoxes fondamentaux des souverainetés par le 
haut, à savoir la manière dont les institutions réus-
sissent (ou échouent) à réguler et à superviser les 
relations entre les personnes, les territoires et leurs 
ressources.

Ces dilemmes de souveraineté autochtone ne 
concernent pas seulement les monarchies insu-
laires ou les États-nations de la région, mais 
s’étendent également à d’autres scénarios. La 
défense des modes de vie et des territoires autoch-
tones constitue un exemple emblématique des 
souverainetés par le bas, c’est-à-dire celles qui 
émergent des actes souverains et des aspirations 
au-delà de l’État. Dans ce contexte, Gaia Cottino 
examine – de la même manière que nous l’ex-
pliquons dans le deuxième cas étudié ci-dessus 
– comment des artistes autochtones critiquent 
la forte dépendance à l’égard des ressources 
alimentaires étrangères et l’absence d’une 
souveraineté alimentaire aux Tonga. L’autrice 
décrit les expériences contradictoires de cette 
monarchie autochtone qui est le seul pays histo-
riquement non colonisé du Pacifique, mais qui 
est aujourd’hui soumis à une forte dépendance 
alimentaire. Anthony Tutugoro, quant à lui, 
analyse les discours des différents leaders indépen-
dantistes kanak à propos de l’avenir institutionnel 
de la Nouvelle-Calédonie. Il retrace les dilemmes 
post-référendaires dans lesquels sont recherchés 
des modèles potentiels pour une décolonisation 
effective de la Nouvelle-Calédonie par rapport à 
la France. En dialogue avec Tutugoro, Clémence 
Maillochon analyse l’histoire et l’héritage 
contemporain du mouvement politique Ia Mana 
te Nuna‘a (le pouvoir du peuple) en Polynésie 
française. Fondé dans les années 1970 par de 
jeunes étudiants tahitiens rentrant de métropole 
à Tahiti, le mouvement s’inspire de l’idéologie 
socialiste, de l’esprit de mai 68 ainsi que des luttes 
internationales de décolonisation. De plus, elle 
explique que Ia Mana te Nuna‘a a jeté les bases 
du renouveau politique et culturel du peuple 
Mā‘ohi. Écrivant également sur la Polynésie fran-
çaise, Mai Misaki nous emmène dans d’autres 
sphères où la défense des modes de vie et des terri-
toires acquiert des dimensions spirituelles. Elle 
explique le concept tahitien de tiàmāraa faaroo 

21. Pour les mots tahitiens, Misaki utilise l’orthographe systématisée par cette église, qui diffère de l’orthographe proposée par 
l’Académie de la langue tahitienne-Te Fare Vānaʻa.

mobilisé par l’Église protestante Mäòhi comme 
une sorte de souveraineté religieuse favorisant le 
rétablissement du lien (mystique) avec la terre et 
les pratiques culturelles21. Nicolas Delaire s’in-
téresse à l’émergence, aux discours et aux actions 
du groupe local Parlamento Rapa Nui. Sa contri-
bution se situe in medias res des cas analysés en 
Polynésie française par Maillochon et Misaki, ainsi 
que par Tutugoro pour la Nouvelle-Calédonie. 
Le Parlamento Rapa Nui, malgré l’absence d’un 
discours idéologique systématique et structuré, 
a réussi à remettre en cause la légitimité de la 
souveraineté chilienne par des actions contesta-
taires. Dans un autre contexte, Nathanaëlle Soler 
montre que les savoirs médicaux des Kanak de 
Nouvelle-Calédonie ne relèvent pas seulement de 
pratiques individuelles et dépassent l’aspect sani-
taire pour intégrer des dimensions corporelles et 
politiques. Ainsi, les contrôles et la transmission 
de ces savoirs perpétuent le lien entre les indivi-
dus et leurs communautés et territoires, agissant 
comme des connecteurs à d’autres formes d’orga-
nisation sociale. 

Certaines entités matérielles conservées dans 
les collections des musées deviennent également 
des connecteurs lorsque leur statut d’objet est 
transformé. Les articles de Marion Bertin et 
Garance Nyssen remettent en question la notion 
d’  « objets ambassadeurs », récemment utili-
sée par les institutions culturelles de Nouvelle-
Calédonie et de Polynésie française. Bertin 
suggère que ces collections kanak dispersées en 
France possèdent un potentiel politique impor-
tant, qui pourrait marquer l’émergence (ou la 
consolidation) d’une souveraineté culturelle, non 
seulement kanak mais aussi néo-calédonienne, 
dans l’hypothèse d’une accession à l’indépen-
dance du territoire. Nyssen, quant à elle, examine 
par une approche ethnographique la circulation 
administrative des collections et des objets, ainsi 
que leur statut juridique controversé (patrimoine 
national français ou patrimoine autochtone tahi-
tien). Dans les deux articles, les « objets ambas-
sadeurs » deviennent des acteurs politiques en 
facilitant le renforcement des liens de coopéra-
tion institutionnelle au-delà de la question de la 
restitution. 

Si les objets ambassadeurs communiquent 
d’autres formes de souveraineté, les individus 
eux-mêmes, avec leur libre arbitre, possèdent 
également une forme de souveraineté pour 
décider de leur vie et de leur avenir. Claudia 
Ledderucci s’intéresse à l’enrôlement volon-
taire des jeunes Mā‘ohi dans l’armée française. 
Son analyse des trajectoires de vie des recrues 
révèle comment la souveraineté individuelle (et 
le contrôle sur leur corps) mobilise des notions 



18 JOURNAL DE LA SOCIÉTÉ DES OCÉANISTES

personnelles d’avenir et remet en question les liens 
expérimentés de la citoyenneté. 

Ensemble, les auteurs de ce numéro spécial 
abordent et examinent la souveraineté, non seule-
ment par rapport à l’État, mais aussi en mettant 
en lumière les façons et les formes dont elle a été 
mobilisée par les acteurs autochtones, dans diffé-
rents contextes à travers l’Océanie et à différentes 
échelles au-delà de l’État.   

Remerciements

Cette introduction a bénéficié du financement 
du programme de recherche « Indigeneities in 
the 21 st century » (bourse du Conseil Européen 
de la Recherche n° 80332): www.indigen.eu 
(consulté le 17 juin 2024).

Bibliographie

Agamben Giorgio, 1998. Homo Sacer. Sovereign 
Power and Bare Life, Stanford University 
Press.

Alfred Taiaiake, 2005. Sovereignty, in J. Barker 
(ed), Sovereignty Matters. Locations of 
Contestation and Possibilities in Indigenous 
Struggles for Self-Determination, University of 
Nebraska Press, pp. 33-50.

Al-Wardi Sémir, Jean-Marc Regnault et Jean-
François Sabouret (éds), 2017. L’Océanie 
convoitée. Histoire, géopolitique et société, Paris, 
cnrs Éditions.

Appadurai Arjun, 2013. The Future as Cultural 
Fact. Essays on the Global Condition, London-
New York, Verso.

Balme Christopher, 2007. Pacific Performances: 
Theatricality and Cross-Cultural Encounter in 
the South Seas, New York, Palgrave Macmillan.

Bambridge Tamatoa (ed), 2016. The rahui. 
Legal pluralism in Polynesian traditional 
management of resources and territories, 
Canberra, anu Press.

Banivanua Mar Treacy, 2016. Decolonisation 
and the Pacific. Indigenous Globalisation and 
the Ends of Empire, Cambridge, Cambridge 
University Press.

Bauder Harald & Rebecca Mueller, 
2021. Westphalian Vs. Indigenous 
Sovereignty: Challenging Colonial 
Territorial Governance, Geopolitics 28. doi: 
10.1080/14650045.2021.1920577

Bens Jonas, 2020. The Indigenous Paradox. 
Rights, Sovereignty, and Culture in the 
Americas, Philadelphia, University of 
Pennsylvania Press.

Blaisé Séverine, Carine David et Gerard 
Prinsen, 2022. Pour un réexamen des 
concepts de « décolonisation, indépendance 
et souveraineté » au prisme de l’expérience 

néo-calédonienne, Journal de la Société des 
Océanistes 155, pp. 327-344.

Barker Joanne (ed), 2005. Sovereignty Matters: 
Locations of Contestation and Possibilities in 
Indigenous Struggles for Self-Determination, 
Lincoln and London, University of Nebraska 
Press.

Branch Jordan, 2012. “Colonial reflection” 
and territoriality: The peripheral origins of 
sovereign statehood, European Journal of 
International Relations 18 (2), pp. 277-297.

Broderick Drew Kahuʻāina, 2022. E Hoʻomau 
no Moananuiākea: Native/non-Native 
Artist Collaborations Against U.S. Empire 
in Hawai‘i, in M. Chiu, M. Tezuka & D. K. 
Broderick (eds), Pacific Century—E Ho‘omau 
no Moananuiākea: Hawaiʻi Triennial 2022, 
University of Hawaii Press, pp. 37-57.

Bryant Rebecca & Madeleine Reeves (eds), 
2021. The Everyday Lives of Sovereignty. 
Political Imagination beyond the State, Ithaca 
and London, Cornell University Press.

Christian Dorothy, 2010. A “cinema of 
sovereignty”: working in the cultural inter-
face to create a model for fourth world film. 
Pre-production and aesthetics, ma thesis, 
University of Toronto.

Concha Mathiesen Roberto, 2020. La 
disputa por el Parque Nacional Rapa Nui, Isla 
de Pascua, Estudios Atacameños. Arqueología y 
Antropología Surandinas 64, pp. 319-335.

Crocombe Ron, 1976. The Pacific Way: An 
Emerging Identity, Suva, Lotu Pasifika.

Diaz Vicente & Kehaulani Kauanui, 2001. 
Native Pacific Cultural Studies on the Edge, 
The Contemporary Pacific 13 (2), pp. 315-341.

Deloria Vine, 1999. Self-Determination and 
the Concept of Sovereignty, in J. Wunder 
(ed), Native American Sovereignty, New York/
London, Garland Publishing, pp. 107-114.

Douaire-Marsaudon Françoise, 1998. Les 
premiers fruits. Parenté, identité sexuelle et 
pouvoir en Polynésie occidentale (Tonga, Wallis 
et Futuna), Paris, cnrs Éditions.

Englert Sebastian, 1948. La tierra de Hotu 
Matu‘a. Historia, etnología y lengua de la 
Isla de Pascua, Padre las Casas, Ediciones San 
Francisco.

Forbes David, 2013 [1898]. Hawaii’s story 
by Hawaii’s Queen Liliuokalani, Honolulu, 
University of Hawai‘i Press.

Gagné Natacha,  2016. Identité et stratégie 
autochtones. Leurs complexités et (im)possi-
bilités en Polynésie française, Cahiers du 
ciéra 13, pp. 6-33.

Gagné Natacha et Marie Salaün (comp.), 2010. 
Visages de la souveraineté en Océanie, Paris, 
l’Harmattan.

Goodyear-Ka‘ōpua Noelani; Ikakau Hussey 
and Erin Wright, 2014. A Nation Rising. 



19SOUVERAINETÉS AUTOCHTONES : À TRAVERS L’OCÉANIE, AU-DELÀ DE L’ÉTAT

Hawaiian Movement for Life, Land, and 
Sovereignty, Durham and London, Duke 
University Press.

Graeber David, 2017. Notes on the politics of 
divine kingship: Or elements for an archeology 
of sovereignty, in D. Graeber & M. Sahlins, On 
kings, Chicago, Hau Books, pp. 377-464.

Graeber David & Marshall Sahlins 2017. On 
Kings, Chicago, Hau Books.

Hansen Thomas & Finn Stepputat, 2006. 
Sovereignty Revisited, Annual Review of 
Anthropology 35, pp. 295-315. 

Hau‘ofa Epeli, 1993. Our Sea of Islands, in 
E.  Waddell, V. Naidu & E. Hau‘ofa (eds), A 
new Oceania: Rediscovering our Sea of Islands, 
Suva, University of South Pacific, pp. 2-16.

—, 1997. The Ocean in Us, Dreadlocks: in 
Oceania  1, S. Mishra & E. Guy (eds), Suva, 
Department of Language and Literature, 
University of the South Pacific, pp. 124-148.

Hereniko Vilsoni, 2024. Artist Statement 
for Sina ma Tinirau, in K. Hoʻomanawanui, 
J. Warren & C. Bacchilega (eds), An Ocean of 
Wonder: The Fantastic in the Pacific Honolulu, 
University of Hawaii Press, pp. 326-339. 

Humphrey Caroline, 2004. Sovereignty, in 
D. Nugent & J. Vincent (eds), A Companion to 
the Anthropology of Politics, Malden, Blackwell 
Publishing, pp. 418-436.

Kawhaharu Ian Hugh (ed), 1989. Waitangi. 
Maori and Pakeha perspectives of the Treaty of 
Waitangi, Auckland, Oxford University Press.

Krasner Stephen, 1999. Sovereignty: Organized 
Hypocrisy, Princeton, Princeton University 
Press.

Krasner Stephen (ed), 2001. Problematic 
Sovereignty: Contested Rules and Political 
Possibilities, New York, Columbia University 
Press.

Lavinas Picq Manuela, 2018. Vernacular 
Sovereignties. Indigenous Women Challenging 
World Politics, Tucson, The University of 
Arizona Press.

Lawson Stephanie, 2010. “The Pacific Way” 
as Postcolonial Discourse, Journal of Pacific 
History 45 (3), pp. 297-314.

Leblic Isabelle, 2022. French-Speaking Pacific: 
A Reflection on the Case of New Caledonia, 
1980–2021, Oceania 92 (1), pp. 107-132. 

Le Meur Pierre-Yves & Alexander Mawyer, 
2022. France and Oceanian Sovereignties, 
Oceania 92 (1), pp. 9-30. 

Lopez Martin, 2017. Visions of Sovereignty: 
Tribal Sovereignty through the Lenses of 
Postcolonialism, Indigenous Film, and Visual 
Anthropology, ma thesis, University of 
Montana, Missoula.

Mara Ratu Sir Kamisese, 1997. The Pacific Way: 
A Memoir, Honolulu, University of Hawai‘i 
Press.

Métraux Alfred, 1940. Ethnology of Easter 
Island, Honolulu, Bishop Museum Press.

Mokaddem Hamid, 2010. La reformulation 
permanente de la souveraineté de la Kanaky/
Nouvelle Calédonie, in N. Gagné et M. Salaün 
(comp.), Visages de la souveraineté en Océanie, 
Paris, l’Harmattan, pp. 185-209.

—, 2011. Le discours politique kanak: Jean-Marie 
Tjibaou, Rock Déo Pidjot, Eloi Machero, 
Raphael Pidjot, Pouembout, Éditions de la 
Province Nord.

Muñoz Diego, 2023. Le nombril du monde. 
Sur les chemins de la diaspora rapanui (île 
de Pâques, Chile, Polynésie française), Paris, 
Sociétés des Océanistes.

—, à paraître. Te Reva Reimiro. El juego de 
banderas o el poder soberano en tensión (Chile 
y Rapa Nui-Isla de Pascua), Revista si somos 
americanos, estudios transfronterizos. 

—, à paraître. A Land in the Middle of the Pacific: 
Issues of volumetric sovereignty on Rapa Nui 
(Easter Island, Chile), in F. Heidemann & P. 
Schorch (eds), Experiencing Islandness: Oceans 
and Beyond, Honolulu, University of Hawaii 
Press.

Negrón-Muntaner Frances (intro.), 2017. , 
in F. Negrón-Muntaner (ed), Sovereign Acts. 
Contesting Colonialism Across Indigenous 
Nations & Latinx America, Tucson, The 
University of Arizona Press, pp. 3-36.

Observatorio Ciudadano & iwgia, 2012. 
Informe Sobre los Derechos del Pueblo Rapa 
Nui en Isla de Pascua, Santiago of Chile, 
iwgia informe 15.

Orange Claudia, 1987. The Treaty of Waitangi, 
Wellington, Bridget Williams Books.

Onuf Nicholas, 1991. Sovereignty: Outline of 
a Conceptual History, Alternatives: Global, 
Local, Political 16 (4), pp. 425-446.

Panoff Michel, 1991. Introduction: The Pacific 
way : un rêve évanoui ?, Journal de la Société 
des Océanistes 92-93, pp. 3-6.

Reinecke Carl, 1899. Die Samoaner und die 
Kokospalme, Globus 75, pp. 227-230.

Schorch Philipp, Noelle N. K. Y. Kahanu, 
Sean Mallon, Cristián Moreno Pakarati, 
Mara Mulrooney, Nina Tonga & Ty 
P. Kāwika Tengan, 2020. Refocusing 
Ethnographic Museums through Oceanic 
Lenses, Honolulu, University of Hawaiʻi and 
Wellington, Otago University Press. 

Schmitt Carl, 1985. Political theology: Four 
Chapters on the Concept of Sovereignty, 
Cambridge, mit Press.

Shattuck Annie, Christina Schiavoni & 
Zoe VanGelder, 2015. Translating the 
Politics of Food Sovereignty: Digging into 
Contradictions, Uncovering New Dimensions, 
Globalizations 12 (4), pp. 421-33. 



20 JOURNAL DE LA SOCIÉTÉ DES OCÉANISTES

Suaalii-Sauni Tamasailau; I‘uogafa Tuagalu, 
Tofilau Nina Kirifi-Alai & Naomi 
Fuamatu (eds), 2018. Su’esu’e Manogi: 
In Search of Fragrance: Tui Atua Tupua 
Tamasese Ta’isi Efi and the Samoan Indigenous 
Reference, Wellington, Huia Publishers.

Tcherkézoff Serge, 2003. Faa-Samoa, une 
identité polynésienne (économie, politique, 
sexualité). L’anthropologie comme dialogue 
culturel, Paris, l’Harmattan.

Tjibaou Jean-Marie, 1985. Entretien avec 
Jean-Marie Tjibaou, Les temps modernes 464, 
pp. 1587-1601.

Tomas Nin, 2013. Maori concepts and practices 
of Rangatiratanga: “sovereignty”? in J. Evans, 
A. Genovese, A. Reilly and P. Wolfe (eds), 
Sovereignty. Frontiers of Possibility, Honolulu, 
University of Hawai‘i Press, pp. 220-249.

Tupouniua Sione, Ron Crocombe & Claire 
Slatter (eds), 1975. The Pacific Way: Social 
Issues in National Development, Suva, South 
Pacific Social Sciences Association.

Turner George, 1884. Samoa a hundred years 
ago, and long before, together with notes on the 
cults and customs of twenty-three other islands 
in the Pacific. London Missionary Society, 
London, Macmillan.

Wachspress Megan, 2009. Rethinking sover-
eignty with reference to history and anthropol-
ogy, International Journal of Law in Context 5 
(3), pp. 315-330.

Wittersheim Eric, 2006. Après l’indépendance : 
le Vanuatu, une démocratie dans le Pacifique, 
La Courneuve, Aux lieux d’êtres.



Diego Muñoz
Le Nombril du Monde. Sur les 
chemins de la diaspora rapanui 
(île de Pâques, Chili, Polynésie 
française)

Cet ouvrage raconte près de 
deux siècles d’expériences d’enfer-
mement vécues par les habitants 
de l’île de Pâques, mais aussi de 
violentes déportations, de mobili-
tés et d’enracinements loin de leur 
île ; deux siècles au cours desquels 
une identité autochtone a pris 
forme. 

Diego Muñoz montre comment 
cette société a su renaître, à la fois 
localement et dans la diaspora dès 
la deuxième moitié du xixe siècle, 
et comment cette renaissance s’est 
consolidée depuis, aboutissant à 
la mise en place d’une nouvelle 
identité rapanui au xxie siècle, 
que les habitants de l’île qualifient 
de « mā‘ori » ou de « mā‘ohi », 
c’est-à-dire polynésienne.

Titre : Le Nombril du Monde. Sur les 
chemins de la diaspora rapanui (île de 
Pâques, Chili, Polynésie française)
Auteur : Diego Muñoz
Année : 2023
Pages : 370 p.
Tarif : 23 €
Éditeur : Publications de la SdO 53
isbn : 9782854301212

Pour commander l’ouvrage : 
Achat sur notre boutique en ligne : 
http://www.oceanistes.org/oceanie/boutique

Directement auprès de la société des Océanistes : 
EPMQB.sdo@quaibranly.fr

Pour les libraires, s’adresser directement à : 
EPMQB.sdo@quaibranly.fr

Nouvelle parution

La dernière publication de la Société des Océanistes présente un parcours détaillé de l’histoire de 
la diaspora de l’île de Pâques, de son renouveau culturel et de ses liens avec le Chili et la Polynésie 
française.




