Paideuma 70/71:379—-386 (2024/25)

HERMANN AMBORN (1933-2024)

Magnus Treiber”

Im Vorwort seiner Dissertation ,Die Bedeutung der Kulturen des Niltals fiir
die Eisenproduktion im subsaharischen Afrika“ (1976) wiirdigt Hermann
Amborn seinen ,verstorbenen Lehrer Herrn Prof. Dr. H[ermann] Bau-
mann“ und seinen ,verehrten Lehrer Herrn Prof. Dr. Hlelmut] Straube“
gleichermalen — und verschleiert doch nicht, dal er dem ersten zwar eine
erste Anstellung in der Wissenschaft und seine afrikanistische Ausrichtung,
dem zweiten aber intellektuelle Motivation und wissenschaftliche Reife ver-
dankt. Mit grofen spekulativen Entwiirfen der kulturhistorischen Schule,
denen er nicht zuletzt in Baumanns DFG-Projekt ,Mirchen und Mythen in
Afrika“ (1965-1968) begegnete, konnte er — dem studierten Physiker Franz
Boas nicht unihnlich — als geiibter Metallhandwerker und Ingenieur wenig
anfangen.

Ich danke Alexander Kellner und Annette Hornbacher fiir biographische Informa-
tionen und personliche Einschitzungen. Der umfassende schriftliche Nachlass Her-
mann Amborns, der fachgeschichtlich von einigem Interesse ist, befindet sich im Uni-
versitatsarchiv Miinchen und lddt zu Forschungsarbeiten ein.



380 Magnus Treiber

Seine Dissertation macht das nubische Reich von Meroe zum Aus-
gangspunkt umfassender Diskussion und bringt hierzu einen breiten Zeit-
kontext von tiber einem Jahrtausend, sozio-okonomische Regionalgeschichte
und Technologien der Eisengewinnung zusammen. Zu letzteren fehlten, so
schreibt Amborn, den Kulturwissenschaften meist die ,erforderlichen tech-
nischen Kenntnisse“ (1976:xii). Sein Anliegen war nicht nur solides wissen-
schaftliches Handwerk, hier wurde auch theoretischer Anspruch formuliert.
Eine simple, vorgefertigte Diffusion technologischer Phinomene — von der
Hochkultur ausgehend — widerlegte er am empirischen Beispiel: Eisenver-
hiittung war nicht einfach von einem kulturell iiberlegenen Altagypten den
Nil herunter gewandert, um sich von Meroe aus zu verbreiten, sondern stand
in vielfacher Wechselwirkung mit einer Grofregion, in die er auch Mesopo-
tamien und das antike Griechenland miteinbezog. 1970 war ein erster Auf-
satz dazu in der Zeitschrift Paideuma veroffentlicht worden.

Mit dieser umfassend unterfiitterten Positionierung widersprach er
liebgewonnenen Welterkldrungen seiner Zeit, was ihn und den Miinchner
Institutsgriinder, Hermann Baumann, schlief8lich entzweite — eine Entwick-
lung, die wohl so kommen muflte, denn Baumann stand fiir eine NS-kon-
taminierte Vitergeneration, Amborn dagegen fiir den Aufbruch der 68er.
Hermann Amborn hatte den Nationalsozialismus als Kind und Jugendli-
cher sehr bewul3t erlebt. Schon, dal} er im kleinen, hessischen Braubach auf-
wuchs, war einer disziplinarischen Versetzung seines Vaters zu verdanken,
der sich als evangelischer Pfarrer fiir die ,bekennende Kirche® und gegen
den gleichgeschalteten Mainstream des Protestantismus engagierte. So wur-
de der Vater von der Gestapo zum Verhor abgeholt und die ganze Familie zu
Hause immer wieder kontrolliert.

Gegentiber Lehrern der NS-Zeit fiel Amborn als aufmupfig und re-
spektlos auf, so dal} er in der frithen Nachkriegszeit die Schule ohne Ab-
schlull verliel3, eine Lehre als technischer Zeichner absolvierte und sich nach
Jerusalem aufmachte, wo er zu seinem Unterhalt den Dachstuhl der pro-
testantischen Kirche des deutschen Probstes vermal}. Er holte das Abitur
nach und studierte an der TU Miinchen Ingenieurswissenschaften. Seine
Reiselust und die geistige Enge Nachkriegsdeutschlands trieben ihn indes
hinaus. Fiir seine Neffen und Nichten blieb er ein abenteuerlustiger Onkel,
der Postkarten und Dias aus dem Nahen Osten schickte und nur zu Weih-
nachten zu Besuch kam.

Im Irak arbeitete er auf einer Dammbaustelle, im pakistanisch kontrol-
lierten Gilgit bestieg er den 7788 Meter hohen Rakaposhi im Karakorum-



HERMANN AMBORN (1933-2024) 381

Gebirge, wihrend er auf die Genehmigung zur Weiterreise ins feindliche
Indien wartete. Es war nicht zuletzt diese Reise durch Indien, die ihm na-
hebrachte, wie wichtig kulturelles Wissen zum Verstandnis der Menschen
und ihres Miteinanders war, wie er uns Studierenden gelegentlich erzihlte.
Und so schlof er sein Ingenieursstudium ab und wandte sich, nun schon
dreifigjahrig, der Ethnologie zu, die seinerzeit am Deutschen Museum be-
heimatet war. Die auffillige Theorieferne der deutschen Nachkriegsethno-
logie, die nicht zuletzt ihren NS-Verwicklungen geschuldet war, missfiel ihm
bald. Wie viele seiner intellektuellen Nachkriegsgeneration begann er, sich
mit einer gewissen Faszination fiir den franzosischen Strukturalismus Clau-
de Lévi-Strauss, fiir Jean-Paul Sartre, Karl Marx und Michel Foucault zu
begeistern, was wiederum Hermann Baumann missfiel. Der aufbrechende
Konflikt mit Baumann und der ethnologischen Vitergeneration motivierte
Amborn, Ethik als Voraussetzung ethnologischer Forschung und Wissen-
schaft zu denken (Amborn 1993). Ethik, die er von 1991 bis 2008 als Spre-
cher der gleichnamigen AG in der Deutschen Gesellschaft fiir Volkerkunde
im Fach thematisierte, verstand er nicht als formale Auflistung von Glau-
benssitzen, die es einem Geldgeber zuliebe abzunicken galt, sondern als le-
bendige Auseinandersetzung, die das eigene Tun bestiandig in Frage stellen
sollte, ohne jederzeit letztgiiltige Antworten aufbieten zu konnen.!

Zu seiner wichtigsten Forschungsregion im Stiden Athiopiens brach-
te ihn schlieflich nicht Hermann Baumann, sondern Helmut Straube, der
1968 vom Frobenius-Institut in Frankfurt am Main nach Miinchen gewech-
selt war. Straube hatte seinen Doktorvater, Adolf Ellegard Jensen, noch in
den 1950er Jahren nach Siidwest-Athiopien begleitet und setzte seine eigene
Forschung in der Region — etwa zum Terrassenfeldbau als landwirtschaftli-
cher Intensivierung und Innovation — in Minchen fort. 1974, kurz bevor die
athiopische Revolution Kaiser Haile Selassie stiirzte und schlieflich die Mi-
litardiktatur des ,Derg® an die Macht brachte, reiste Amborn das erste Mal
nach Athiopien. Das Land erwies sich damals nicht zuletzt als Spiegel fach-

Gerade in den generationellen Umbriichen und Konflikten zeigen sich wichtige Wei-
terentwicklungen der ethnologischen Fachgeschichte. Diese wurden keineswegs nur
sachlich verhandelt, sondern oft sehr personlich erfahren und erinnert. Die website
germananthropology.com, die aus einem Projekt von Dieter Haller (Ruhr-Universitat
Bochum) hervorgegangen ist und sich der deutschsprachigen Nachkriegsethnologie
widmet, ist heute in dieser Hinsicht ein Schatz, der die Fachpublikationen dieser Au-
torinnen und Autoren um personliche Einschatzungen und Erinnerungen erginzt. Das
Interview mit Hermann Amborn (2008), findet sich hier: www.germananthropology.
com/cms/media/uploads/4e312b5c8618c/interview_4e3827ed47164.pdf.



382 Magnus Treiber

wissenschaftlicher Auseinandersetzungen, die in erster Linie in Deutsch-
land gefiithrt wurden. Eine klassisch-konservative Athiopistik brachte ihre
Bewunderung einer nordathiopischen ,Hochkultur®, die tiber einen feu-
dalen Staat, das Christentum, geschriebene Geschichte und die Errungen-
schaft des Pfluges verfiigte, offen und prominent zum Ausdruck — der Lei-
ter des Frobenius-Institutes und der Frankfurter Kultur- und Volkerkunde,
Eike Haberland, erfuhr im kaiserlichen Athiopien die héchsten Ehren und
wurde 1971 mit dem Haile-Selassie-Preis fiir Wissenschaft ausgezeichnet.
Die ,Jungen Wilden“ der Athiopien-Ethnologie fanden sich im Stiden des
Landes wieder, den das Kaiserreich Ende des 19. Jahrhunderts erobert hat-
te. Hier dokumentierten sie nicht nur die langjahrigen Auswirkungen von
Vertreibung, Ausbeutung und Versklavung durch die feudalen Eliten des
Nordens, sondern lasen in komplexer sozialer Organisation, Rhetorik und
Versammlungskultur eine grundsitzliche Abwehr zentraler Herrschaft und
Hierarchie. Amborn arbeitete ethnographisch vor allem in Burji, Konso und
Derashe, im Stiden und Siidwesten der Amaro-Berge, und war dort ebenso
gut vernetzt wie er von Wiirdentragern, Gelehrten und Handwerkerfami-
lien geschatzt wurde. Besonders stolz war er — als erfahrener Metallhand-
werker — auf seine Aufnahme in die Handwerkergilde der fuld’o, die ihm
ein Musterbeispiel einer sich selbst regelnden Gemeinschaft inmitten eines
autoritiaren Staates wurde (2006).

Im Siiden Athiopien lernte er den respektvollen Austausch und das
Gesprach auf Augenhohe als politische Praxis kennen. Einbezogen zu wer-
den und Gehor zu finden, zeigten sich als Grundverstindnisse des gemein-
samen Miteinanders, die Gemeinschaft wiederum erwies sich als ein hohes
Gut, das es zu erhalten galt, nicht durch krampfhaftes Festhalten, sondern
durch gemeinschaftliche Weiterentwicklung, Uberzeugung und ein allge-
meines Einverstindnis, das nicht vorausgesetzt war, sondern immer wieder
hergestellt werden musste. Amborn zeichnete kein ideales Bild universaler
Vernunftwesen, die man in Habermas’scher Manier nur gelegentlich an ihre
menschliche Grundkonstante zu erinnern hatte, er beschrieb Menschen in
einem lebensweltlichen Alltag voller Interessenskonflikte, die sie dank eines
gemeinschaftlich geteilten Ideals praktisch und immer wieder von neuem zu
16sen wullten:

Fiir mein Verstandnis des siidathiopischen Diskursforums war die Kenntnis
der Diskursethik erhellend. Sie hat mir quasi ein Fenster geoffnet, durch das
ich bestimmte Phinomene wahrnahm. Umgekehrt regte die stidathiopische
Herangehensweise zur kritischen Sicht auf das westliche Modell an. Es geht



HERMANN AMBORN (1933-2024) 383

mir beim Vergleich beileibe nicht darum, fremdes Denken und Handeln in
die Raster eigener Begriffstraditionen zu {ibersetzen, sondern darum, die
Grenzen der Ubereinstimmung auszuloten (Amborn 2006:219).

Ethnologische Aktionsforschung war ihm deshalb auch kein blinder Aktio-
nismus, sondern zunichst einmal Austausch und Ins-Gesprich-Kommen
(2015). Dazu gehorten die ethnologischen Tugenden des Sich-Aussetzens,
des Zuhorens und des Offenlegens eigener Verstehenshintergriinde.

Wie in seiner Dissertation bringt Amborn in seiner Habilitations-
schrift ,Differenzierung und Integration® (1990) empirische Praxis und
theoretischen Anspruch, kultur- und sozialwissenschaftliche Fragen und
technologische Neugier zusammen. Das Schmieden, Topfern, Weben und
die Lederbearbeitung werden sachkundig und mit dem Respekt des Ken-
ners beschrieben, einmal in technischer Hinsicht, einmal im Kontext ihrer
gesellschaftlichen Bedeutung und Einwebung. Seine Ethnographie bricht
auch hier mit Stereotypen, Schmiede- und andere Handwerksfamilien sind
hier nicht AusgestofRene, sondern eine geschitzte Minderheit, die in einer
liberwiegend bauerlichen Lebenswelt wichtige Aufgaben erfiillt — und in
diesem Verhiltnis eben beides ist, differenziert und integriert. Keinesfalls
aber sind Handwerker eine Kaste im populiren Verstindnis der 1980er Jah-
re, und auch hier diskutiert Amborn das ethnographisch erarbeitete Bei-
spiel vergleichend und mit theoretischem Anspruch in grofleren Kontexten.
Daf diese kenntnisreiche Monographie heute nicht einfach tiberkommen ist,
zeigt Valerie Nur in ihrer kiirzlich veroffentlichten Dissertationsschrift zu
Handwerkerfamilien bei den Tuareg im Niger. Dort kann sie auch auf Am-
borns Habilitationsschrift verweisen, um regional zu vergleichen und ihren
Forschungsansatz darzustellen (Nur 2024).

Nach dem Tod Helmut Straubes 1984 wurde Amborn in Miinchen als
Aulerplanmiliger Professor auf der wissenschaftlichen Gehaltsstufe C2 fest
angestellt, vermutlich um der Afrikanistik Kontinuitét zu verleihen. Vertre-
tungs- und Gastprofessuren fithrten ihn nach Hamburg, Berlin, Tiibingen,
Manhattan und Kansas. Als unvergessliche Erfahrungen erinnern sich seine
Schiilerinnen und Schiiler an eine von Amborn geleitete Lehrforschung in
Stidéthiopien und an gemeinsame Forschungsreisen in Athiopien und Nord-
kenia in den frithen 1990er Jahren. Die Habilitation Annette Hornbachers
war ihm zudem Gelegenheit, den Blick auch nach Bali zu richten (Amborn
2003). In der Lehre las er Foucault, besuchte mit Studierenden eine Schmie-
de hinter dem Miinchner Hauptbahnhof und baute Erdofen — dies alles war
ihm gleichermallen wichtig zu vermitteln. Oft galt sein kritisches Interesse



384 Magnus Treiber

dezidiert den Beziehungen zwischen Naturwissenschaften und Sozial- und
Kulturwissenschaften, etwa wenn es um die Entschliisselung des menschli-
chen Genoms oder um die Kurzschliisse einer in den 1990er Jahren einflul3-
reichen Soziobiologie ging.

Wie viele andere vernahm ich — mitten im Studium — dann auch mit
Schrecken, dass der quirlige und junggebliebene Professor Amborn im
Sommer 1998 in den Ruhestand verabschiedet wurde. Diesen aber nutz-
te er weidlich, um seine langjahrig gewachsenen Interessen zu verfolgen,
weiterzudenken und zu verschriftlichen, insbesondere, was den Zusam-
menhang von Herrschaftsfreiheit und Rechtsprechung betrifft. Aber auch
die Feldnotizen, die der plotzlich verstorbene Helmut Straube hinterlassen
hatte, wurden zur Veroffentlichung aufbereitet. Sie waren eine substantielle
Grundlage seiner eigenen Ethnographie und lehrten ihn, Ethik und Praxis
der stidiathiopischen Burji zu erkennen und bereitwillig von ihnen zu lernen.
Dartber hinaus war ihm die Kommentierung und Herausgabe von Straubes
Notizen unter dem Titel , Flexibel aus Tradition“ (2009) aber auch ein mo-
ralisches Anliegen. Er erwies seinem Lehrer und Forderer eine letzte Ehre
und bekannte sich selbst zu einer Ethnologie, die zwar begrenzte Empirien
beforschte, aber nie den globalen Kontext vergal8 und vor allem auch histo-
risch interessiert war — regional- wie wissenschaftsgeschichtlich.

Meine freundliche Aufnahme in sein Kolloquium, das lange Jahre am
Institut und spater im Privaten stattfand, empfand ich nicht nur als Anerken-
nung, das Kolloquium war auch ein intellektuelles Vergntgen, ein diszipli-
nierter und produktiver Lesekreis und ein Miteinander, in dem tatsichlich
die Ansicht und Lesart aller Teilnehmenden gefragt und geschatzt war. Pro-
fessorale Alliiren blieben hier ebenso auflen vor wie akademischer Wettbe-
werb und universitare Hierarchien. Ein bisschen wie in der sudathiopischen
Diskursethik waren alle gefragt, wer mochte, stellte hier erste Entwiirfe oder
interessante Lektire vor. In diesem sich immer mal wieder wandelnden
Kreis diskutierte Hermann Amborn nicht zuletzt Teile und Grundgedanken
seines Buches , Das Recht als Hort der Anarchie“ (2016), das ihm tiber den
kleinen Kreis der Stiddthiopien-Ethnologie hinaus eine breite intellektuelle
Leserschaft einbrachte und bewies, dal} anspruchsvolle ethnologische For-
schung auch jenseits des Elfenbeinturms Debatten anstofen und Einflul}
nehmen kann. Nicht ohne Stolz nahm er auch das internationale Interesse an
seinem Buch wahr, das ins Englische und ins Italienische tibersetzt wurde.

Inspiriert von Verrier Elwin (1947) hatte er gerne noch zur Einrichtung
des Ghotul, den Jugendhausern Nordindiens, weitergearbeitet und sich wei-



HERMANN AMBORN (1933-2024) 385

teren Uberlegungen zu autonomer und gewaltfreier Erzichung gewidmet.
Im letzten Lebensjahr aber verlief§ ihn seine einst sprichwortliche Energie
zusehends und selbst das Lesen war ihm nicht mehr moglich. Daf§ so oft
Freundinnen und Freunde kamen, um ihm dann vorzulesen und ihn zu
unterstiitzen, war letztlich auch sein eigenes Verdienst.

LITERATURVERZEICHNIS

AMBORN, Hermann

1970

1976

1990

2003
2006

2009

2015

2016

,Die Problematik der Eisenverhiittung im Reich Meroe®, Paideuna 16:71—
95

Die Bedeutung der Kulturen des Niltals fiir die Eisenproduktion im subsaba-
rischen Afrika. Wiesbaden: Steiner

Differenzierung und Integration. Vergleichende Untersuchungen zu Hand-
werkern und Spezialisten in siidathiopischen Agrargesellschaften. Miin-
chen: Trickster

,Karé. Der Ernst ist ein blutiges Spiel, Tribus 52:48—66

,Konsens im Gesprich. Universeller Anspruch und lokale Praxis, in:
Kerstin Volker-Saad und Anna Greve (Hrsg.), Athiopien und Deutschland.
Sehnsucht nach der Ferne, 219-225. Betlin: Staatliche Kunstsammlungen
Dresden

Flexibel aus Tradition. Butji in Athiopien und Kenia. Unter Verwendung
der Aufzeichnungen von Helmut Straube. Wiesbaden: Harrassowitz
,Handlungsfiahiger Diskurs. Reflexionen zur Aktionsforschung®, in: Mag-
nus Treiber, Nicolas GrieSmeier und Christian Heider (Hrsg.), Ethnologie
und soziale Arbeit, 201-227. Opladen, Berlin, Toronto: Budrich (11993, in:
Wolfdietrich Schmied-Kowarzik und Justin Stagl [Hrsg.], Grundfragen der
Ethnologie, 129-150. Berlin: Reimer)

Das Recht als Hort der Anarchie. Gesellschaften ohne Herrschaft und Staat.
Berlin: Matthes und Seitz (Frohliche Wissenschaft 73.)

AMBORN, Hermann (Hrsg.)

1993

Unbequeme Ethik. Ubetlegungen zu einer verantwortlichen Ethnologie.
Berlin: Reimer

ELWIN, Verrier

1947

The Muria and their Ghotul. London: Oxford University Press



386 Magnus Treiber

NUR, Valerie
2024  Die Unbestindigkeit der Dinge. Handwerk, Familie und Mobilitit bei den
Tuareg in Niger. Berlin: Reimer (Studien zur Kulturkunde 137.)



