
HER M ANN A MBOR N (1933–2024)

Magnus Treiber*

Im Vorwort seiner Dissertation „Die Bedeutung der Kulturen des Niltals für 
die Eisenproduktion im subsaharischen Afrika“ (1976) würdigt Hermann 
Amborn seinen „verstorbenen Lehrer Herrn Prof. Dr. H[ermann] Bau-
mann“ und seinen „verehrten Lehrer Herrn Prof. Dr. H[elmut] Straube“ 
gleichermaßen – und verschleiert doch nicht, daß er dem ersten zwar eine 
erste Anstellung in der Wissenschaft und seine afrikanistische Ausrichtung, 
dem zweiten aber intellektuelle Motivation und wissenschaftliche Reife ver-
dankt. Mit großen spekulativen Entwürfen der kulturhistorischen Schule, 
denen er nicht zuletzt in Baumanns DFG-Projekt „Märchen und Mythen in 
Afrika“ (1965–1968) begegnete, konnte er – dem studierten Physiker Franz 
Boas nicht unähnlich – als geübter Metallhandwerker und Ingenieur wenig 
anfangen.

Paideuma 70/71:379–386 (2024/25)

*	 Ich danke Alexander Kellner und Annette Hornbacher für biographische Informa-
tionen und persönliche Einschätzungen. Der umfassende schriftliche Nachlass Her-
mann Amborns, der fachgeschichtlich von einigem Interesse ist, befindet sich im Uni-
versitätsarchiv München und lädt zu Forschungsarbeiten ein.



380 Magnus Treiber

Seine Dissertation macht das nubische Reich von Meroe zum Aus-
gangspunkt umfassender Diskussion und bringt hierzu einen breiten Zeit-
kontext von über einem Jahrtausend, sozio-ökonomische Regionalgeschichte 
und Technologien der Eisengewinnung zusammen. Zu letzteren fehlten, so 
schreibt Amborn, den Kulturwissenschaften meist die „erforderlichen tech-
nischen Kenntnisse“ (1976:xii). Sein Anliegen war nicht nur solides wissen-
schaftliches Handwerk, hier wurde auch theoretischer Anspruch formuliert. 
Eine simple, vorgefertigte Diffusion technologischer Phänomene – von der 
Hochkultur ausgehend – widerlegte er am empirischen Beispiel: Eisenver-
hüttung war nicht einfach von einem kulturell überlegenen Altägypten den 
Nil herunter gewandert, um sich von Meroe aus zu verbreiten, sondern stand 
in vielfacher Wechselwirkung mit einer Großregion, in die er auch Mesopo-
tamien und das antike Griechenland miteinbezog. 1970 war ein erster Auf-
satz dazu in der Zeitschrift Paideuma veröffentlicht worden.

Mit dieser umfassend unterfütterten Positionierung widersprach er 
liebgewonnenen Welterklärungen seiner Zeit, was ihn und den Münchner 
Institutsgründer, Hermann Baumann, schließlich entzweite – eine Entwick-
lung, die wohl so kommen mußte, denn Baumann stand für eine NS-kon-
taminierte Vätergeneration, Amborn dagegen für den Aufbruch der 68er. 
Hermann Amborn hatte den Nationalsozialismus als Kind und Jugendli-
cher sehr bewußt erlebt. Schon, daß er im kleinen, hessischen Braubach auf-
wuchs, war einer disziplinarischen Versetzung seines Vaters zu verdanken, 
der sich als evangelischer Pfarrer für die „bekennende Kirche“ und gegen 
den gleichgeschalteten Mainstream des Protestantismus engagierte. So wur-
de der Vater von der Gestapo zum Verhör abgeholt und die ganze Familie zu 
Hause immer wieder kontrolliert. 

Gegenüber Lehrern der NS-Zeit fiel Amborn als aufmüpfig und re-
spektlos auf, so daß er in der frühen Nachkriegszeit die Schule ohne Ab-
schluß verließ, eine Lehre als technischer Zeichner absolvierte und sich nach 
Jerusalem aufmachte, wo er zu seinem Unterhalt den Dachstuhl der pro-
testantischen Kirche des deutschen Probstes vermaß. Er holte das Abitur 
nach und studierte an der TU München Ingenieurswissenschaften. Seine 
Reiselust und die geistige Enge Nachkriegsdeutschlands trieben ihn indes 
hinaus. Für seine Neffen und Nichten blieb er ein abenteuerlustiger Onkel, 
der Postkarten und Dias aus dem Nahen Osten schickte und nur zu Weih-
nachten zu Besuch kam.

Im Irak arbeitete er auf einer Dammbaustelle, im pakistanisch kontrol-
lierten Gilgit bestieg er den 7 788 Meter hohen Rakaposhi im Karakorum-



H E R M A NN A M BOR N (1933 –2024) 381

Gebirge, während er auf die Genehmigung zur Weiterreise ins feindliche 
Indien wartete. Es war nicht zuletzt diese Reise durch Indien, die ihm na-
hebrachte, wie wichtig kulturelles Wissen zum Verständnis der Menschen 
und ihres Miteinanders war, wie er uns Studierenden gelegentlich erzählte. 
Und so schloß er sein Ingenieursstudium ab und wandte sich, nun schon 
dreißigjährig, der Ethnologie zu, die seinerzeit am Deutschen Museum be-
heimatet war. Die auffällige Theorieferne der deutschen Nachkriegsethno-
logie, die nicht zuletzt ihren NS-Verwicklungen geschuldet war, missfiel ihm 
bald. Wie viele seiner intellektuellen Nachkriegsgeneration begann er, sich 
mit einer gewissen Faszination für den französischen Strukturalismus Clau-
de Lévi-Strauss’, für Jean-Paul Sartre, Karl Marx und Michel Foucault zu 
begeistern, was wiederum Hermann Baumann missfiel. Der aufbrechende 
Konflikt mit Baumann und der ethnologischen Vätergeneration motivierte 
Amborn, Ethik als Voraussetzung ethnologischer Forschung und Wissen-
schaft zu denken (Amborn 1993). Ethik, die er von 1991 bis 2008 als Spre-
cher der gleichnamigen AG in der Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde 
im Fach thematisierte, verstand er nicht als formale Auflistung von Glau-
benssätzen, die es einem Geldgeber zuliebe abzunicken galt, sondern als le-
bendige Auseinandersetzung, die das eigene Tun beständig in Frage stellen 
sollte, ohne jederzeit letztgültige Antworten aufbieten zu können.1

Zu seiner wichtigsten Forschungsregion im Süden Äthiopiens brach-
te ihn schließlich nicht Hermann Baumann, sondern Helmut Straube, der 
1968 vom Frobenius-Institut in Frankfurt am Main nach München gewech-
selt war. Straube hatte seinen Doktorvater, Adolf Ellegard Jensen, noch in 
den 1950er Jahren nach Südwest-Äthiopien begleitet und setzte seine eigene 
Forschung in der Region – etwa zum Terrassenfeldbau als landwirtschaftli-
cher Intensivierung und Innovation – in München fort. 1974, kurz bevor die 
äthiopische Revolution Kaiser Haile Selassie stürzte und schließlich die Mi-
litärdiktatur des „Derg“ an die Macht brachte, reiste Amborn das erste Mal 
nach Äthiopien. Das Land erwies sich damals nicht zuletzt als Spiegel fach-

1	 Gerade in den generationellen Umbrüchen und Konflikten zeigen sich wichtige Wei-
terentwicklungen der ethnologischen Fachgeschichte. Diese wurden keineswegs nur 
sachlich verhandelt, sondern oft sehr persönlich erfahren und erinnert. Die website 
germananthropology.com, die aus einem Projekt von Dieter Haller (Ruhr-Universität 
Bochum) hervorgegangen ist und sich der deutschsprachigen Nachkriegsethnologie 
widmet, ist heute in dieser Hinsicht ein Schatz, der die Fachpublikationen dieser Au-
torinnen und Autoren um persönliche Einschätzungen und Erinnerungen ergänzt. Das 
Interview mit Hermann Amborn (2008), findet sich hier: www.germananthropology.
com/cms/media/uploads/4e312b5c8618c/interview_4e3827ed47164.pdf.



382 Magnus Treiber

wissenschaftlicher Auseinandersetzungen, die in erster Linie in Deutsch-
land geführt wurden. Eine klassisch-konservative Äthiopistik brachte ihre 
Bewunderung einer nordäthiopischen „Hochkultur“, die über einen feu-
dalen Staat, das Christentum, geschriebene Geschichte und die Errungen-
schaft des Pfluges verfügte, offen und prominent zum Ausdruck – der Lei-
ter des Frobenius-Institutes und der Frankfurter Kultur- und Völkerkunde, 
Eike Haberland, erfuhr im kaiserlichen Äthiopien die höchsten Ehren und 
wurde 1971 mit dem Haile-Selassie-Preis für Wissenschaft ausgezeichnet. 
Die „Jungen Wilden“ der Äthiopien-Ethnologie fanden sich im Süden des 
Landes wieder, den das Kaiserreich Ende des 19. Jahrhunderts erobert hat-
te. Hier dokumentierten sie nicht nur die langjährigen Auswirkungen von 
Vertreibung, Ausbeutung und Versklavung durch die feudalen Eliten des 
Nordens, sondern lasen in komplexer sozialer Organisation, Rhetorik und 
Versammlungskultur eine grundsätzliche Abwehr zentraler Herrschaft und 
Hierarchie. Amborn arbeitete ethnographisch vor allem in Burji, Konso und 
Derashe, im Süden und Südwesten der Amaro-Berge, und war dort ebenso 
gut vernetzt wie er von Würdenträgern, Gelehrten und Handwerkerfami-
lien geschätzt wurde. Besonders stolz war er – als erfahrener Metallhand-
werker – auf seine Aufnahme in die Handwerkergilde der fuld’o, die ihm 
ein Musterbeispiel einer sich selbst regelnden Gemeinschaft inmitten eines 
autoritären Staates wurde (2006). 

Im Süden Äthiopien lernte er den respektvollen Austausch und das 
Gespräch auf Augenhöhe als politische Praxis kennen. Einbezogen zu wer-
den und Gehör zu finden, zeigten sich als Grundverständnisse des gemein-
samen Miteinanders, die Gemeinschaft wiederum erwies sich als ein hohes 
Gut, das es zu erhalten galt, nicht durch krampfhaftes Festhalten, sondern 
durch gemeinschaftliche Weiterentwicklung, Überzeugung und ein allge-
meines Einverständnis, das nicht vorausgesetzt war, sondern immer wieder 
hergestellt werden musste. Amborn zeichnete kein ideales Bild universaler 
Vernunftwesen, die man in Habermas’scher Manier nur gelegentlich an ihre 
menschliche Grundkonstante zu erinnern hatte, er beschrieb Menschen in 
einem lebensweltlichen Alltag voller Interessenskonflikte, die sie dank eines 
gemeinschaftlich geteilten Ideals praktisch und immer wieder von neuem zu 
lösen wußten:

Für mein Verständnis des südäthiopischen Diskursforums war die Kenntnis 
der Diskursethik erhellend. Sie hat mir quasi ein Fenster geöffnet, durch das 
ich bestimmte Phänomene wahrnahm. Umgekehrt regte die südäthiopische 
Herangehensweise zur kritischen Sicht auf das westliche Modell an. Es geht 



H E R M A NN A M BOR N (1933 –2024) 383

mir beim Vergleich beileibe nicht darum, fremdes Denken und Handeln in 
die Raster eigener Begriffstraditionen zu übersetzen, sondern darum, die 
Grenzen der Übereinstimmung auszuloten (Amborn 2006:219).

Ethnologische Aktionsforschung war ihm deshalb auch kein blinder Aktio-
nismus, sondern zunächst einmal Austausch und Ins-Gespräch-Kommen 
(2015). Dazu gehörten die ethnologischen Tugenden des Sich-Aussetzens, 
des Zuhörens und des Offenlegens eigener Verstehenshintergründe.

Wie in seiner Dissertation bringt Amborn in seiner Habilitations-
schrift „Differenzierung und Integration“ (1990) empirische Praxis und 
theoretischen Anspruch, kultur- und sozialwissenschaftliche Fragen und 
technologische Neugier zusammen. Das Schmieden, Töpfern, Weben und 
die Lederbearbeitung werden sachkundig und mit dem Respekt des Ken-
ners beschrieben, einmal in technischer Hinsicht, einmal im Kontext ihrer 
gesellschaftlichen Bedeutung und Einwebung. Seine Ethnographie bricht 
auch hier mit Stereotypen, Schmiede- und andere Handwerksfamilien sind 
hier nicht Ausgestoßene, sondern eine geschätzte Minderheit, die in einer 
überwiegend bäuerlichen Lebenswelt wichtige Aufgaben erfüllt – und in 
diesem Verhältnis eben beides ist, differenziert und integriert. Keinesfalls 
aber sind Handwerker eine Kaste im populären Verständnis der 1980er Jah-
re, und auch hier diskutiert Amborn das ethnographisch erarbeitete Bei-
spiel vergleichend und mit theoretischem Anspruch in größeren Kontexten. 
Daß diese kenntnisreiche Monographie heute nicht einfach überkommen ist, 
zeigt Valerie Nur in ihrer kürzlich veröffentlichten Dissertationsschrift zu 
Handwerkerfamilien bei den Tuareg im Niger. Dort kann sie auch auf Am-
borns Habilitationsschrift verweisen, um regional zu vergleichen und ihren 
Forschungsansatz darzustellen (Nur 2024).

Nach dem Tod Helmut Straubes 1984 wurde Amborn in München als 
Außerplanmäßiger Professor auf der wissenschaftlichen Gehaltsstufe C2 fest 
angestellt, vermutlich um der Afrikanistik Kontinuität zu verleihen. Vertre-
tungs- und Gastprofessuren führten ihn nach Hamburg, Berlin, Tübingen, 
Manhattan und Kansas. Als unvergessliche Erfahrungen erinnern sich seine 
Schülerinnen und Schüler an eine von Amborn geleitete Lehrforschung in 
Südäthiopien und an gemeinsame Forschungsreisen in Äthiopien und Nord-
kenia in den frühen 1990er Jahren. Die Habilitation Annette Hornbachers 
war ihm zudem Gelegenheit, den Blick auch nach Bali zu richten (Amborn 
2003). In der Lehre las er Foucault, besuchte mit Studierenden eine Schmie-
de hinter dem Münchner Hauptbahnhof und baute Erdöfen – dies alles war 
ihm gleichermaßen wichtig zu vermitteln. Oft galt sein kritisches Interesse 



384 Magnus Treiber

dezidiert den Beziehungen zwischen Naturwissenschaften und Sozial- und 
Kulturwissenschaften, etwa wenn es um die Entschlüsselung des menschli-
chen Genoms oder um die Kurzschlüsse einer in den 1990er Jahren einfluß-
reichen Soziobiologie ging.

Wie viele andere vernahm ich – mitten im Studium – dann auch mit 
Schrecken, dass der quirlige und junggebliebene Professor Amborn im 
Sommer 1998 in den Ruhestand verabschiedet wurde. Diesen aber nutz-
te er weidlich, um seine langjährig gewachsenen Interessen zu verfolgen, 
weiterzudenken und zu verschriftlichen, insbesondere, was den Zusam-
menhang von Herrschaftsfreiheit und Rechtsprechung betrifft. Aber auch 
die Feldnotizen, die der plötzlich verstorbene Helmut Straube hinterlassen 
hatte, wurden zur Veröffentlichung aufbereitet. Sie waren eine substantielle 
Grundlage seiner eigenen Ethnographie und lehrten ihn, Ethik und Praxis 
der südäthiopischen Burji zu erkennen und bereitwillig von ihnen zu lernen. 
Darüber hinaus war ihm die Kommentierung und Herausgabe von Straubes 
Notizen unter dem Titel „Flexibel aus Tradition“ (2009) aber auch ein mo-
ralisches Anliegen. Er erwies seinem Lehrer und Förderer eine letzte Ehre 
und bekannte sich selbst zu einer Ethnologie, die zwar begrenzte Empirien 
beforschte, aber nie den globalen Kontext vergaß und vor allem auch histo-
risch interessiert war – regional- wie wissenschaftsgeschichtlich.

Meine freundliche Aufnahme in sein Kolloquium, das lange Jahre am 
Institut und später im Privaten stattfand, empfand ich nicht nur als Anerken-
nung, das Kolloquium war auch ein intellektuelles Vergnügen, ein diszipli-
nierter und produktiver Lesekreis und ein Miteinander, in dem tatsächlich 
die Ansicht und Lesart aller Teilnehmenden gefragt und geschätzt war. Pro-
fessorale Allüren blieben hier ebenso außen vor wie akademischer Wettbe-
werb und universitäre Hierarchien. Ein bisschen wie in der südäthiopischen 
Diskursethik waren alle gefragt, wer mochte, stellte hier erste Entwürfe oder 
interessante Lektüre vor. In diesem sich immer mal wieder wandelnden 
Kreis diskutierte Hermann Amborn nicht zuletzt Teile und Grundgedanken 
seines Buches „Das Recht als Hort der Anarchie“ (2016), das ihm über den 
kleinen Kreis der Südäthiopien-Ethnologie hinaus eine breite intellektuelle 
Leserschaft einbrachte und bewies, daß anspruchsvolle ethnologische For-
schung auch jenseits des Elfenbeinturms Debatten anstoßen und Einfluß 
nehmen kann. Nicht ohne Stolz nahm er auch das internationale Interesse an 
seinem Buch wahr, das ins Englische und ins Italienische übersetzt wurde.

Inspiriert von Verrier Elwin (1947) hätte er gerne noch zur Einrichtung 
des Ghotul, den Jugendhäusern Nordindiens, weitergearbeitet und sich wei-



H E R M A NN A M BOR N (1933 –2024) 385

teren Überlegungen zu autonomer und gewaltfreier Erziehung gewidmet. 
Im letzten Lebensjahr aber verließ ihn seine einst sprichwörtliche Energie 
zusehends und selbst das Lesen war ihm nicht mehr möglich. Daß so oft 
Freundinnen und Freunde kamen, um ihm dann vorzulesen und ihn zu 
unterstützen, war letztlich auch sein eigenes Verdienst.

L it er aturv er ze ichn i s

AMBORN, Hermann
1970	 „Die Problematik der Eisenverhüttung im Reich Meroe“, Paideuma 16:71–

95
1976	 Die Bedeutung der Kulturen des Niltals für die Eisenproduktion im subsaha-

rischen Afrika. Wiesbaden: Steiner
1990	 Differenzierung und Integration. Vergleichende Untersuchungen zu Hand-

werkern und Spezialisten in südäthiopischen Agrargesellschaften. Mün-
chen: Trickster

2003	 „Karé. Der Ernst ist ein blutiges Spiel“, Tribus 52:48–66
2006	 „Konsens im Gespräch. Universeller Anspruch und lokale Praxis“, in: 

Kerstin Volker-Saad und Anna Greve (Hrsg.), Äthiopien und Deutschland. 
Sehnsucht nach der Ferne, 219–225. Berlin: Staatliche Kunstsammlungen 
Dresden

2009	 Flexibel aus Tradition. Burji in Äthiopien und Kenia. Unter Verwendung 
der Aufzeichnungen von Helmut Straube. Wiesbaden: Harrassowitz

2015	 „Handlungsfähiger Diskurs. Reflexionen zur Aktionsforschung“, in: Mag-
nus Treiber, Nicolas Grießmeier und Christian Heider (Hrsg.), Ethnologie 
und soziale Arbeit, 201–227. Opladen, Berlin, Toronto: Budrich (11993, in: 
Wolfdietrich Schmied-Kowarzik und Justin Stagl [Hrsg.], Grundfragen der 
Ethnologie, 129–150. Berlin: Reimer)

2016	 Das Recht als Hort der Anarchie. Gesellschaften ohne Herrschaft und Staat. 
Berlin: Matthes und Seitz (Fröhliche Wissenschaft 73.)

AMBORN, Hermann (Hrsg.)
1993	 Unbequeme Ethik. Überlegungen zu einer verantwortlichen Ethnologie. 

Berlin: Reimer

ELWIN, Verrier
1947	 The Muria and their Ghotul. London: Oxford University Press



386 Magnus Treiber

NUR, Valerie
2024	 Die Unbeständigkeit der Dinge. Handwerk, Familie und Mobilität bei den 

Tuareg in Niger. Berlin: Reimer (Studien zur Kulturkunde 137.)


