
‘Philosophie’ grammatisch betrachtet.
Wittgensteins Begriff der Therapie1

Peter Tarras

Abstract
Expressions belonging to the lexical fields of medicine and psycho-
logy recur repeatedly throughout Ludwig Wittgenstein’s writings
since the 1930s. He uses therapeutic vocabulary mostly in the
context of metaphilosophical reflections, i.e. reflections about the
activity of philosophizing. But how are we to understand such ex-
pressions? Even though some interpreters admit their metapho-
rical nature, the methodological background of using figurative
language has hitherto been neglected concerning this matter. He-
re, I argue that Wittgensteinian therapy is what G. Lakoff and
M. Johnson have termed a “structural metaphor”. Thus we do not
only obtain a better understanding of Wittgenstein’s metaphilo-
sophy, but also of the role metaphor use plays within his metho-
dology. I shall try to show that he uses therapeutic metaphors
(akin to pictorial elements) as argumentative and epistemological
devices and thereby investigates the philosophically problematic
expression ‘philosophy’ grammatically.

1 Einleitung

Ausdrücke wie ‚Beulen’, ‚Krankheit’, ‚Verwirrung’, ‚Einbildung’, ‚Thera-
pie’ und ‚Behandlung’, d.h. Ausdrücke, die den Wortfeldern der Medizin
und Psychologie entstammen, finden sich ab den 1930ern vermehrt in
den Schriften Ludwig Wittgensteins. Vor allem im Rahmen metaphi-
losophischer Reflexionen begegnet uns dieses therapeutische Vokabular.
Genauer gesagt: Mit ihm beschreibt Wittgenstein die Tätigkeit des Phi-
losophierens: „Der Philosoph behandelt eine Frage; wie eine Krankheit“
(PU 255).2 Mittlerweile ist es zum Gemeinplatz der Sekundärliteratur
geworden, diesen oder jenen Aspekt im Denken Wittgensteins als „thera-
peutisch“ zu charakterisieren. Die Bemühungen, den Begriff der Thera-
pie bei Wittgenstein einer Deutung zu unterziehen, haben dennoch nicht

Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97.
http://www.kriterion.at c© 2014 The author

http://www.kriterion.at


76 Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97

an Reiz verloren (neueste Beiträge sind [4] und [22]). Wenn auch man-
che Interpreten anerkennen, dass es sich bei ‚Therapie’ und verwandten
Ausdrücken in erster Linie um Metaphern handelt, so wurde doch bis-
her nicht der Versuch unternommen, Wittgensteinsche Therapie vor dem
methodologischen Hintergrund des Gebrauchs bildlicher Sprache zu ver-
stehen. Die zentrale Frage dieses Aufsatzes lautet daher, welchen Platz
die Verwendung therapeutischer Metaphern in der Methodologie Witt-
gensteins einnimmt.

Der Fokus liegt im Folgenden auf dem Gebrauch therapeutischer Me-
taphern, über die ich exemplarisch anhand des ersten Teils der Philoso-
phischen Untersuchungen einen Überblick geben werde. Es wurde in der
Sekundärliteratur bereits darauf hingewiesen, dass sich George Lakoffs
und Mark Johnsons Theorie konzeptueller Metaphern zur Untersuchung
des Metapherngebrauchs bei Wittgenstein eigne (siehe [38]; [13]). Ich
werde entsprechend versuchen zu zeigen, dass es sich bei Wittgensteins
Therapiebegriff um einen metaphorischen Begriff im Sinne von [24] han-
delt. Damit ist noch nicht geklärt, welche Rolle ihm methodologisch zu-
kommt.

Mit Denkern wie Hans Blumenberg verbindet Wittgenstein die Auf-
fassung, dass bestimmte bildhafte Aspekte „Grundbestände der philoso-
phischen Sprache“ ([5], p. 10) sind. Im Gegensatz zu Blumenberg hat er
allerdings den Platz der Metapher innerhalb der Philosophie nicht syste-
matisch reflektiert. Ebenso wenig gibt es bei Wittgenstein einen Begriff
absoluter Metaphern, die sich einer Übersetzung in nicht-metaphorische
Sprache widersetzen. Im Folgenden soll versucht werden zu zeigen, dass
für Wittgenstein Metaphern oft bildhafte Übersetzungen der Grammatik
sprachlicher Ausdrücke sind. Grammatik im Sinne Wittgensteins meint
vorrangig nicht ein Regelwerk zur Bildung von Wörtern und Sätzen,
sondern die Beschreibung des Gebrauchs philosophisch problematischer
Ausdrücke. Wo er mit therapeutischen Metaphern über das Philosophie-
ren spricht, haben wir es mit einer grammatischen Betrachtung des Aus-
drucks ‚Philosophie’ zu tun. Die grammatische Betrachtung, zu der der
Gebrauch von Metaphern gehört, ist daher bei Wittgenstein eine we-
sentliche Methode Metaphilosophie zu betreiben. Darüber hinaus wurde
auch vorgeschlagen, die Funktion von Metaphern analog zur Verwendung
piktorialer Elemente wie Skizzen, schematischen Zeichnungen und Gra-
phiken zu verstehen (so z.B. [31]). Zwar lässt sich Wittgensteins Denken
über und Verwenden von Metaphern nicht restlos mit seinem Denken
über und Verwenden von Bildern erklären. Allerdings ist Metapher und
Bild doch eine ihrer Funktionen gleich: Beide fungieren nicht selten als



Peter Tarras: ‘Philosophie’ grammatisch betrachtet 77

Erkenntnismittel. Therapeutische Metaphorik hat eine epistemologische
und argumentative Funktion für eine bestimmte Art das Betreiben der
Philosophie zu betrachten.

2 Metaphorizität der Therapie

Bevor ich einen Überblick über die therapeutischen Metaphern des ers-
ten Teils der Philosophischen Untersuchungen gebe, möchte ich kurz
die nicht unstrittige Annahme begründen, die diesem Aufsatz zugrunde
liegt, nämlich dass es sich bei Wittgensteins Gebrauch von ‚Therapie’
und verwandten Ausdrücken um Metaphern handelt.

Wittgensteins Therapiebegriff gewinnt seit seiner Rückkehr nach Cam-
bridge im Jahr 1929 immer mehr an Form. Erstmalig zu fassen bekom-
men wir ihn in den Aufzeichnungen, die zu seinen Vorlesungen angefer-
tigt wurden. Bereits eine Vorlesung im Frühjahrstrimester 1930 beginnt
mit folgenden Worten: „Philosophie ist der Versuch, sich von einer be-
stimmten Art von Verwirrung zu befreien. Diese ‚philosophische’ Verwir-
rung betrifft den Verstand, nicht den Instinkt“ (VC 23). Ebenso hält G.
E. Moore in seinen zwischen 1930 und 1933 entstandenen Mitschriften
den Gebrauch von Ausdrücken wie „intellectual discomfort“ fest ([29],
p. 27). [15] spricht in diesem Zusammenhang von einer „therapeutischen
Wende“ in der metaphilosophischen Perspektive Wittgensteins. Auch die
Sekundärliteratur scheint in den letzten Jahren, angeregt vor allem durch
die Arbeiten von Gordon Baker, eine therapeutische Wende vollzogen zu
haben.3 Bakers Ansatz ist ein Versuch, Wittgensteins Gebrauch the-
rapeutischen Vokabulars auf seine Lektüre Freuds zurückzuführen,4 auf
den er bereits in Moores Aufzeichnungen zu sprechen kommt. So geht Ba-
ker davon aus, dass Wittgenstein (zusammen mit Friedrich Waismann)
seine Methodik explizit nach dem Vorbild der Psychoanalyse konzipiert
hat (siehe [3]). An diesem Ansatz kritisiert Peter Hacker allerdings, dass
er Wittgensteins Stellung in der Geschichte der Philosophie erheblich
schmälere: Er mache seine Philosophie zu einer „begrifflichen Psychothe-
rapie“, die nur jenen helfe, die an intellektueller Drangsal litten ([18],
p. 116). Wittgenstein wurde tatsächlich immer wieder als „Freud der
Sprachanalyse“ ([10], p. 9) gesehen. Zwar hat er sich selbst Zeit seines
Lebens als „Anhänger“ oder „Schüler“ Freuds bezeichnet (VG 63; siehe
auch [28], p. 380) und seine Methodik mit der Psychoanalyse verglichen.
Allerdings ist der Umstand nicht unerheblich, dass es sich hierbei eben
nur um Vergleiche handelt.

In der Auseinandersetzung mit Wittgensteins Therapiebegriff lassen



78 Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97

sich grob zwei interpretative Strategien erkennen. Entweder wird ‚Thera-
pie’ metaphorisch verstanden und der Interpret sieht seine Aufgabe dar-
in, den metaphorischen Gehalt in nicht-metaphorische Sprache zu über-
setzen. Oder ‚Therapie’ wird wörtlich als tatsächliche Therapie oder Teil
der impliziten Ethik Wittgensteins gelesen. Bei James Peterman bauen
beide Aspekte sogar aufeinander auf: Einerseits ist Ziel der Therapie,
den Betroffenen von sprachlicher Konfusion zu befreien. ‚Therapie’ ist
damit eine Metapher für eine philosophisch relevante Wiederherstellung
sprachlicher Kompetenz. Diese dient ihrerseits als Grundlage zur Ver-
wirklichung eines ethischen Ideals ([33], p. 12).

Was spricht aber überhaupt dafür, die Rede von Therapie und Krank-
heit wörtlich zu nehmen? Eine diesbezüglich oft zitierte Bemerkung aus
den Philosophischen Untersuchungen lautet: „Die eigentliche Entdeckung
ist die, die mich fähig macht, das Philosophieren abzubrechen, wann ich
will“ (PU 133c; vgl. auch BT 431). Auch andere Bemerkungen haben
einen ähnlichen Tenor:

Wie ich Philosophie betreibe, ist es ihre ganze Aufgabe, den
Ausdruck so zu gestalten, daß gewisse Beunruhigungen ver-
schwinden. (BT 421)

Friede in den Gedanken. Das ist das ersehnte Ziel dessen,
der philosophiert. (VB 511)

Der Philosoph ist der, der in sich viele Krankheiten des Ver-
standes heilen muß, ehe er zu den Notionen des gesunden
Menschenverstandes kommen kann. (VB 512)

Angesichts solcher Aussagen können wir leicht den Eindruck gewinnen,
dass bei Wittgenstein Philosophie im besten Falle darauf zielt, dem Phi-
losophieren selbst ein Ende zu machen. Der Philosophierende soll dazu
gebracht werden, Abstand zu nehmen von seiner Tätigkeit, Einsicht zu
erhalten in das Pathologische an ihr. Wittgensteinsche Therapie impli-
ziert damit, wie Henrik Voß schreibt, dass „Philosophie nicht nur ein
rekursives, sondern auch ein zutiefst subjektives Unterfangen im Aufde-
cken von Verwirrungen ist, und sich ihre Aufgabe auf sich selbst bezieht“
([37], p. 28). Philosophie ist letztlich – um eine weitere gern in diesem
Zusammenhang gebrachte Bemerkung zu zitieren – eigentlich „Arbeit an
Einem selbst“ (VB 472; BT 407). Eugen Fischer hat sich in einer Rei-
he von Publikationen Erkenntnisse der kognitiven Psychologie zu Hilfe
genommen, um den pathologischen Charakter des Philosophierens zu



Peter Tarras: ‘Philosophie’ grammatisch betrachtet 79

explizieren: Pathologisch ist es nämlich genau dann, wenn Denkgewohn-
heiten sich verselbstständigt haben und keiner rationalen Kontrolle mehr
unterliegen (siehe z.B. [16]).

Es ist hier nicht meine Absicht, die Schlüssigkeit oder den Erfolg
von Ansätzen in Abrede zu stellen, die von einem wörtlichen Verständ-
nis Wittgensteinscher Therapie ausgehen. Zumindest aber soll auf zwei
Probleme hingewiesen werden, die sich für sie auftun. Einerseits muss ei-
ne wörtliche Lesart mit dem Vorwurf umgehen, den Hacker dem späten
Baker macht. Garry Hagberg hat ihn gut auf den Punkt gebracht:

This distinctive kind of therapeutic work, for example, can
be taken excessively personal (to the point that it loses force
or value beyond the individual psychology within which this
work takes place) and so be only of correspondingly limited
value to the discipline of philosophy ([19], p. 68).

Neben der Gefahr einer reduktiven Perspektive, unter der Wittgensteins
Philosophie systematisch einen vergleichbar geringen Beitrag leistet, ten-
dieren wörtliche Lesarten auch dazu, sich ausschließlich auf normative
Aspekte des Therapiebegriffs zu konzentrieren. Folglich impliziert The-
rapie eine Vorstellung richtiger oder guter Philosophie. Die Tatsache,
dass Wittgensteins therapeutisches Vokabular aber auch dazu dient, das
Philosophieren als Tätigkeit (nicht wertend) zu beschreiben, wird damit
kaschiert.

Wie lässt sich nun aber begründen, Ausdrücke wie ‚Krankheit’, ‚The-
rapie’, ‚Behandlung’ usw. als Metaphern aufzufassen? Gute Hinweise
darauf geben uns Berichte von Wittgensteins Schülern und Kollegen.
Norman Malcolm berichtet, dass Wittgenstein gereizt auf die Unterstel-
lung reagierte, seine philosophische Methodik sei eine Art Psychoana-
lyse und dass er ihn zweimal diese Vorstellung explizit angreifen hörte
([25], p. 48). Oets Bouwsma berichtet, dass Wittgenstein zwar selbst oft
die Philosophie mit der Psychoanalyse verglich: „but in the same way
in which he might say that it was like a hundred other things“ ([8],
p. 36). Zogen andere, wie etwa A. J. Ayer, die Parallele zwischen sei-
nem Philosophieren und der Psychoanalyse, konnte es auch passieren,
dass Wittgenstein sie persönlich dafür rügte.5 In seinen Mitschriften zu
Wittgensteins Vorlesungen vermittelt Moore den Eindruck, dass es eher
literarische Qualitäten sind, die Wittgenstein an Freud schätzte: „It’s all
excellent similes“, lautet ein Ausruf, den er notiert ([29], p. 20).

Geht es um das Verhältnis von Philosophie und Therapie, wird ein
anderer Schüler Wittgensteins noch deutlicher. So schreibt Rush Rhees:



80 Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97

Philosophy as therapy: as though the philosopher’s interest
were in the personal disabilities of the perplexed [. . . ]. Some
remarks Wittgenstein made himself are partly responsible for
this. But he was suggesting an analogy with therapy; and he
was doing this in an attempt to bring out certain features in
the method of philosophy [. . . ]. It was not a suggestion about
what it is that philosophy is interested in ([34], p. 77).

Am deutlichsten bestätigt sich Rhees’ Einschätzung, dass Therapie und
Philosophie bei Wittgenstein lediglich in Analogie gesetzt werden, in den
Philosophischen Untersuchungen an der Stelle, an der auch das einzige
Mal ausdrücklich von ‚Therapie’ die Rede ist: „Es gibt nicht eine Metho-
de der Philosophie, wohl aber gibt es Methoden, gleichsam verschiedene
Therapien“ (PU 133d). Das Wort ‚gleichsam’ deutet es an: Hier werden
zwei Dinge miteinander verglichen, nämlich die Methoden der Philoso-
phie mit Therapien.

Somit denke ich, dass es gerechtfertigt ist, davon auszugehen, dass für
Wittgenstein Philosophie nicht Therapie ist, sondern Therapie gleicht.
Ich werde im Folgenden nicht versuchen auszubuchstabieren, in welchen
Hinsichten die Methoden der Philosophie Therapien gleichen (solche An-
sätze finden sich z.B. in [1]). Vielmehr interessiert mich die methodische
Absicht hinter dem Vergleich, d.h. der Gebrauch von ‚Therapie’ und
ähnlichen Ausdrücken als Metaphern für das Philosophieren.

3 Struktur therapeutischer Metaphern

Um sich einen Überblick über die von Wittgenstein verwendeten the-
rapeutischen Metaphern zu verschaffen, bietet sich der erste Teil der
Philosophischen Untersuchungen an. Denn dieser enthält im Wesentli-
chen das metaphorische Vokabular, das der Leserin und dem Leser auch
in anderen Schriften begegnet. Wittgensteins therapeutisches Vokabular
besteht im Wesentlichen aus folgenden Ausdrücken (in Klammern die
Paragraphen der PU):

• Aberglaube (110)6

• Behandlung (254, 255)

• Beulen (119)

• Beunruhigung (111, 112, 125, 524)

• Chimäre (94)



Peter Tarras: ‘Philosophie’ grammatisch betrachtet 81

• Einbildung (38, 138, 411)

• Illusion (311, 362)

• Irrgehen oder Irregeführtwerden durch Sprache (22, 51, 73, 81, 110,
140, 180, 187, 213, 291, 317, 337, 356, 366, 482, 571, 602, 613, 617,
631, 640)7

• Krankheit (255, 593)

• Täuschung (96, 97, 110, 251)8

• Therapie (133)

• Verhexung (109)

• Verwirrung (11, 16, 38, 132, 149, 154, 339, 411, 693)

• Vorspiegelung (253)

• Zwanghafte Wiederholung (38, 113, 114, 115, 140)

Die meisten dieser Ausdrücke bezeichnen dysfunktionale Zustände. Rein
quantitativ ist von ‚Therapie’ wenig die Rede. Davis’ und Petermans
Hinweis, dass jeder Begriff der Therapie von den zugrundeliegenden Be-
griffen der Krankheit und Gesundheit abhängt, ist daher durchaus an-
gebracht ([10], p. 12; [33], p. 2). Gesundheit, als Ziel der Therapie, kann
sowohl negativ als Abwesenheit von Krankheit, als auch positiv als Annä-
herung an einen Idealzustand verstanden werden.9 Beide Ansätze haben
Eingang gefunden in die wörtliche Auslegung des Therapiebegriffs bei
Wittgenstein. Dies aber verwundert nicht, verstehen wir Wittgenstein-
sche Therapie in einem metaphorischen Sinn. [24] zufolge sind Metaphern
nicht einfach sprachlicher Zierrat oder Mittel der Rhetorik. Sie spielen ei-
ne nicht zu unterschätzende Rolle in unserem Denken, unserer Erfahrung
und unserem Handeln. Metaphern haben Konsequenzen. Und für diese
haben sich Interpreten bisher vorwiegend hinsichtlich Wittgensteins Re-
de von der Therapie interessiert.

Wittgensteins Interpreten sind sich einig, dass er selbst weder ei-
ne Theorie, noch systematische Ansichten zur Metapher entwickelt hat.
Manche Bemerkungen, vor allem zu sekundärer Bedeutung (vgl. PPF
275, 276, 278), vermitteln sogar eher den Eindruck eines idiosynkra-
tischen Metaphernbegriffs (siehe hierzu auch [35]). Dennoch scheint es
zwei aussichtsreiche Wege zu Wittgensteins Ansichten über die Metapher
zu geben. Der eine wurde von Jerry Gill vorgeschlagen: „Wittgenstein’s



82 Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97

view of metaphor is seen in his use of metaphor“ ([17], p. 281). Die Fülle
an Metaphern in Wittgensteins Schriften und ihr durchaus absichtsvol-
ler Einsatz in seinem Spätwerk sprechen für Gills Vorschlag. Der zweite
Weg führt über seine Bemerkungen zu und seinen Gebrauch von Bildern.
Diesem Ansatz zufolge können Wittgensteins „Aussagen über den Bild-
begriff [...] als Aussagen über die Metapher gelesen werden“.10 Hier muss
allerdings darauf hingewiesen werden, dass allein in den Philosophischen
Untersuchungen der Ausdruck ‚Bild’ auf verschiedenste Weise Verwen-
dung findet. Wittgenstein spricht von Bildern oft im Sinne konkreter
Bilder oder Abbildungen wie Photographien, Malereien, Zeichnungen,
Spiegel- oder Schriftbilder. Im Vorwort ist der Ausdruck selbst Meta-
pher für Wittgensteins Schreiben der Philosophie in Bemerkungen. Auch
der Bildbegriff der Logisch-Philosophischen Abhandlung ist in den Un-
tersuchungen präsent. Ebenso der bereits in der Abhandlung gebrauchte
Ausdruck ‚Gesichtsbild’ (PU 47; PPF 253). Wiederum könnte der Aus-
druck ‚Bild’ an manchen Stellen möglicherweise tatsächlich durch den
Ausdruck ‚Metapher’ ersetzt werden.11

Unbestreitbar haben wir es in Wittgensteins Spätwerk mit einer äu-
ßerst elaborierten Philosophie des Bildes zu tun. Die Schwierigkeit, die-
ser habhaft zu werden, besteht nicht zuletzt darin, dass immer wieder
Übergänge stattfinden von konkreten Bildern zu Vorbildern im Sinne von
Modellen und von diesen hin zu Metaphern oder mentalen Vorstellungs-
bildern. Dieter Mersch hat Wittgenstein einen „bildhaften“ Denker ge-
nannt, allein auch aufgrund der häufigen Verwendung nicht-sprachlicher
Bildelemente. Mersch zufolge fungiert für ihn „das Bildhafte immer wie-
der als Referenzpunkt, als Vergleichsmedium und, in Form von Skizzen,
schematischen Zeichnungen und Graphiken, als Argumentationsweise“
([27], p. 925). Diese Einschätzung teilt auch Kristóf Nyíri, der darauf
hinweist, dass Wittgensteins Nachlass sie nur bestärkt:

Das gedruckte Korpus vermittelt nur teilweise den Reichtum,
die Komplexitäten, die Kontinuitäten und Wandlungen von
Wittgensteins Ideen über bildliche Darstellung. Und es ver-
mittelt überhaupt nicht die Bedeutung von Wittgensteins
Methode, philosophische Fragen mit Hilfe von graphischen
Mitteln zu beleuchten – sein Nachlaß enthält etwa 1300 Dia-
gramme und Zeichnungen. Diese Methode hätte der Philo-
soph kaum angewandt, wenn er wirklich der Meinung gewesen
wäre, daß Bilder bloß durch eine wortsprachliche Interpreta-
tion einen eindeutigen Sinn erhalten können ([32], p. 129-30).



Peter Tarras: ‘Philosophie’ grammatisch betrachtet 83

Beide Wege zur Rolle der Metapher bei Wittgenstein lassen sich mei-
nes Erachtens zusammenführen, wenn wir den Fokus nicht nur darauf
legen, wie er Metaphern gebraucht, sondern auch die von Mersch und
Nyíri herausgestellten Funktionen des Gebrauchs von Bildern miteinbe-
ziehen. Dadurch wird deutlich, warum sich gerade die Metapherntheorie
von Lakoff und Johnson zu einer Deutung des Metapherngebrauchs bei
Wittgenstein anbietet. Denn Metaphern spielen ihnen zufolge eine zen-
trale Rolle im System unserer Begriffe, das wiederum bestimmend für
unser Denken und Handeln ist. Es besteht freilich ein Unterschied darin,
ob wir, wie bei Lakoff und Johnson, nach Metaphern oder, wie bei Witt-
genstein, mit Metaphern handeln, d.h. ob Metaphern unbemerkt unser
Denken und Handeln bestimmen oder sie bewusst zu einem bestimm-
ten Zweck eingesetzt werden. Allerdings ist bei Wittgenstein der Zweck
des bewussten Einsatzes bildlicher Sprache direkt damit verknüpft, dass
sie das philosophische Denken und die Weise, wie Philosophie betrieben
wird, maßgeblich bestimmt.

In [24] unterscheiden Lakoff und Johnson drei verschiedene Meta-
pherntypen. Diese sind: (i) Strukturmetaphern, (ii) Orientierungsmeta-
phern und (iii) ontologische Metaphern. Uns interessiert hier ausschließ-
lich der Typus der Strukturmetapher. Strukturmetaphern sind (mathe-
matisch gesprochen) eineindeutige Abbildungen zwischen zwei Begriffs-
bereichen (conceptual domains). Ein Begriffsbereich ist eine kognitive
oder linguistische Repräsentation unseres Wissens bezüglich eines zu-
sammenhängenden Ausschnitts unserer Erfahrung (vgl. [23], p. 248).
Begriffsbereiche sind zunächst nichts anderes als linguistische Modelle
für Begriffe. Im einfachsten Fall können wir uns darunter eine Menge
von Sätzen vorstellen, die einen zusammenhängenden Ausschnitt unserer
Erfahrung beschreiben. Durch die Abbildung zwischen zwei Begriffsbe-
reichen wird ein Begriff mithilfe eines anderen metaphorisch strukturiert.
Was dadurch entsteht ist ein metaphorischer Begriff (metaphorical con-
cept), dessen sprachlicher Ausdruck eine Strukturmetapher ist. In der
Regel sind Begriffe, die den Quellbereich einer konzeptuellen Metapher
bereitstellen, weniger abstrakt und näher an der alltäglichen Erfahrung,
als jene Begriffe, die den Zielbereich bilden.

Eines der Beispiele von Lakoff und Johnson ist die Strukturmeta-
pher Argumentieren ist Krieg.12 Folgende Beispielsätze bringen zum
Ausdruck, wie der weniger abstrakte Begriff des Krieges metaphorisch
dem abstrakteren Begriff des Argumentierens Struktur gibt: „Ihre Be-
hauptungen sind unhaltbar “, „Er griff jeden Schwachpunkt in meiner Ar-
gumentation an“, „Seine Kritik traf ins Schwarze“, „Ich schmetterte sein



84 Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97

Argument ab“.13 Was diese Sätze zum Ausdruck bringen, ist nicht nur
die Tatsache, dass wir über argumentative Diskurse wie über kriegerische
Handlungen sprechen können, sondern auch, dass eine solche sprachliche
Praxis nur in einer Kultur funktionieren kann, in der Argumentieren als
kriegsähnliche Handlung verstanden wird. Dieses Verständnis prägt die
Handlung des Argumentierens selbst: „Wir können beim Argumentieren
auch gewinnen oder verlieren. Wir betrachten die Person, mit der wir ar-
gumentieren, als Gegner. Wir greifen seine Positionen an und verteidigen
die unsrigen“ ([24], p. 12). Unserem Handeln liegt hier ein metaphori-
scher Begriff des Argumentierens als Kampf zugrunde, der bestimmt, wie
wir über das Argumentieren sprechen, denken und, wie wir tatsächlich
argumentieren.

Es soll nicht unerwähnt bleiben, dass innerhalb der kognitiven Lin-
guistik auch Kritik an der Theorie konzeptueller Metaphern geübt wurde.
So hat [36] überzeugend gezeigt, dass die Behauptung, eine bestimmte
Handlung sei metaphorisch geprägt, nicht durch Gegenbeispiele falsifi-
ziert werden kann. Ebenso wurde auf problematische Fälle hingewiesen,
in denen bestimmte Ausdrücke mehr als einen Verwendungskontext ha-
ben und somit fälschlicherweise als Metaphern gedeutet werden. Der
Theorie konzeptueller Metaphern bedienen wir uns hier allerdings nicht
im Sinne einer empirischen Theorie, sondern als hermeneutisches Mit-
tel, mit dem ein Verständnis der Verwendung einer Gruppe sprachlicher
Ausdrücke bei Wittgenstein gewonnen werden soll. Ich habe zudem dar-
auf hingewiesen, dass einige dieser Ausdrücke auch nicht-metaphorisch
gebraucht werden.14

Lakoff und Johnson gehen davon aus, dass metaphorische Ausdrücke
wie in den Beispielsätzen systematisch mit metaphorischen Begriffen ver-
knüpft sind und sich sowohl diese Begriffe als auch die Weise, wie sie
Handlungen bestimmen, an den Metaphern selbst untersuchen lassen.
Diesen Ansatz wollen wir nutzen, um Wittgensteins metaphorischen Be-
griff der Philosophie als Therapie und seine praktischen Konsequenzen
zu untersuchen. Denn auch bei Wittgenstein sind die oben aufgeführten
therapeutischen Metaphern systematisch an einen Begriff von Philoso-
phie geknüpft. Untersuchen lässt sich diese systematische Verknüpfung
anhand der Folgerungsbeziehungen (metaphorical entailments), die zwi-
schen dem metaphorischen Begriff und dem Quellbereich einer konzep-
tuellen Metapher bestehen.

Quellbereich der Strukturmetapher Philosophie ist Therapie ist
unser Alltagsbegriff von Therapie. [33] beginnt beispielsweise seine Un-
tersuchung des Therapiebegriffs bei Wittgenstein mit dem Erstellen ei-



Peter Tarras: ‘Philosophie’ grammatisch betrachtet 85

ner „begrifflichen Landkarte“, die im Wesentlichen darin besteht, festzu-
halten, was wir über unseren alltäglichen Begriff von Therapie wissen.
Dazu gehört etwa die Tatsache, dass Therapien Krankheiten behandeln.
Aus den Prämissen ‚Philosophie ist Therapie’ und ‚Therapien behandeln
Krankheiten’ ergäbe sich demnach die Folgerung ‚Philosophie behandelt
Krankheiten’. Diese Folgerungsbeziehung begegnet uns bei Wittgenstein
in zwei bereits zitierten Bemerkungen: „Der Philosoph behandelt eine
Frage; wie eine Krankheit“ (PU 255), „Der Philosoph ist der, der in
sich viele Krankheiten des Verstandes heilen muß“ (VB 512). Hieran an-
knüpfend stoßen wir auf eine weitere Folgerungsbeziehung: ‚Philosophie
ist Therapie’, ‚Therapie involviert Therapeuten und Patienten’, folglich:
‚Philosophie involviert Therapeuten und Patienten’. Die zitierten Bemer-
kungen können auch für diese Folgerung als Beleg dienen: Der Philosoph
ist Therapeut und Patient in einem.15 Wenn der Philosoph Patient ist,
Patienten aber diejenigen, die an Krankheiten oder Verletzungen leiden,
dann müssten wir auch folgern können, dass Philosophen an Krankheiten
oder Verletzungen leiden. Das ist in der Tat bei Wittgenstein der Fall, wie
folgende Bemerkung belegt: „Eine Hauptursache philosophischer Krank-
heiten – einseitige Diät: man nährt sein Denken mit nur einer Art von
Beispielen“ (PU 593). Nicht selten wird der Philosoph bei Wittgenstein
als Zwangsneurotiker dargestellt (vgl. PU 38d, 113, 114).

Eine der am häufigsten anzutreffenden Folgerungsbeziehungen fußt
auf der Gleichsetzung von philosophischen Problemen mit Krankheiten,
zumeist kognitiven dysfunktionalen Zuständen: ‚Philosophische Proble-
me sind dysfunktionale Zustände’, ‚Dysfunktionale Zustände haben pa-
thogene Ursachen’, ‚Philosophische Probleme haben pathogene Ursa-
chen’. In einer Notiz hält Wittgenstein selbst mehr oder weniger diese
Folgerungsbeziehung fest: „Das philosophische Problem scheint unlösbar.
Bis man sieht, daß es eine Krankheit gibt, die in der Darstellungsform
sitzt“ (MS 115, 110).16 In den Philosophischen Untersuchungen wird an
vielen Stellen deutlich, was Wittgenstein für die pathogenen Ursachen
„philosophischer Krankheiten“ hält:

Wir sind in der Täuschung, das Besondere, Tiefe, das uns
Wesentliche unserer Untersuchung liege darin, daß sie das un-
vergleichliche Wesen der Sprache zu begreifen trachtet. (PU
97b)

Die Philosophie ist ein Kampf gegen die Verhexung unsres
Verstandes durch die Mittel unserer Sprache. (PU 109)



86 Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97

Die Probleme, die durch ein Mißdeuten unserer Sprachfor-
men entstehen, [...] sind tiefe Beunruhigungen [...]. (PU 111)

Die Verwirrungen, die uns beschäftigen, entstehen gleichsam,
wenn die Sprache leerläuft, nicht wenn sie arbeitet. (PU 132b)

Eine unpassende Ausdrucksweise ist ein sicheres Mittel, in
einer Verwirrung stecken zu bleiben. (PU 339b)

Möchte man auf einen Nenner bringen, wofür bei der Metapher philo-
sophischer Krankheiten pathogene Ursachen stehen, dann ist dies wohl
eine Art philosophisch relevante, sprachliche Inkompetenz. Als solche
ließe sich zumindest beschreiben, was Wittgenstein zufolge zu philoso-
phischen Problemen führt.

Diese Folgerungsbeziehungen geben einen Eindruck von Wittgen-
steins metaphorischem Begriff der Philosophie als Therapie. Sie zeigen,
dass die Struktur dieses Begriffs unter anderem auf folgenden Übertra-
gungen fußt: philosophische Methoden gleichen Therapien, philosophi-
sche Probleme gleichen dysfunktionalen Zuständen, philosophische For-
men sprachlicher Inkompetenz gleichen pathogenen Ursachen, Philoso-
phen gleichen Betroffenen dysfunktionaler Zustände, Philosophen glei-
chen Therapeuten. Um aber zu verstehen, zu welchem Zweck Wittgen-
stein die Metapher Philosophie ist Therapie gebraucht, soll, Jerry
Gills Vorschlag folgend, untersucht werden, wie er sie gebraucht.

4 Metaphilosophie als Grammatik

In der Philosophie häufig Verwendung findende Ausdrücke wie ‚Spra-
che’, ‚Erfahrung’ oder ‚Welt’ konstituieren für Wittgenstein eine beson-
dere Gruppe sprachlicher Ausdrücke, über deren Rolle in der alltäglichen
Sprachpraxis Unklarheiten bestehen. Sie scheinen uns mehr Schwierigkei-
ten zu bereiten, als dies bei Ausdrücken wie ‚Tisch’, ‚Lampe’ oder ‚Tür’
der Fall ist (PU 97). In Wittgensteins Worten fehlt es der Gramma-
tik philosophisch problematischer Ausdrücke an „Übersichtlichkeit“ (PU
122). ‚Philosophie’ ist selbst einer der Ausdrücke, denen es an Übersicht-
lichkeit mangelt (vgl. VW 120/122). Ein zentraler Aspekt der Metaphi-
losophie Wittgensteins besteht also darin, sich Klarheit über die Ver-
wendung des Ausdrucks ‚Philosophie’ zu verschaffen, d.h. ‚Philosophie’
einer grammatischen Betrachtung zu unterziehen. Die methodologische
Rolle des Gebrauchs therapeutischer Metaphern besteht genau darin,
diese Aufgabe zu übernehmen.



Peter Tarras: ‘Philosophie’ grammatisch betrachtet 87

Wittgensteins Rede von Grammatik im Sinne einer Beschreibung
sprachlicher Praxis mag zunächst befremden. Denn wir sind gewohnt
unter Grammatik einen integralen Bestandteil des Erlernens und der
Beherrschung einer Sprache zu verstehen und nicht, wie es bei Witt-
genstein heißt, eine „descriptive Wissenschaft vom Sprechen“ (BT 408;
vgl auch PU496). Bereits Anfang der 1930er gab G. E. Moore dieser
Befremdung in einem Referat Ausdruck, das zeigen sollte, dass Wittgen-
stein nicht im gewöhnlich Sinn von ‚grammatischen Regeln’ spricht (VC
117). Moore argumentiert, dass der Satz (a) „Drei Männer hat gearbeitet“
gegen eine Regel der Konjugation verstößt. Hingegen scheint (b) „Ver-
schiedene Farben können im Gesichtsfeld nicht zur selben Zeit am selben
Ort sein“ ein grammatisch einwandfreier Satz zu sein und sich zumin-
dest nicht derselben Art von Regelverstoß wie (a) schuldig zu machen.
Wittgenstein erwidert darauf: „Die grammatischen Regeln sind alle von
derselben Art, doch wenn man gegen die eine verstößt, begeht man nicht
denselben Fehler wie beim Verstoß gegen die andere“ (VC 118). Der Teil
der Grammatik, der den Philosophen – im Gegensatz zum Sprachwis-
senschaftler – interessiere, sei derjenige, dessen Missachtung zu philoso-
phischen Problemen führt. Sprachwissenschaftlich kann diese wiederum
harmlos sein. Aus dieser Charakterisierung der Grammatik folgt nicht,
dass Philosophie letztlich empirische Sprachforschung ist. Grammatik im
Sinne Wittgensteins kennt die verschiedensten Erscheinungsformen. So
gibt es nicht nur grammatische Regeln, Sätze, Bemerkungen oder Unter-
schiede, sondern auch grammatische Bewegungen (PU 401), Fragen (PU
47), Fiktionen (PU 307), Täuschungen (110) oder einen grammatischen
Witz (PU 111). Grammatik sagt uns Wittgenstein zufolge, was das We-
sen einer Sache ist (PU 371, 373). Metaphilosophie als Frage nach dem
Wesen der Philosophie wird damit zur grammatischen Untersuchung des
Ausdrucks ‚Philosophie’.

Dass es bei Wittgenstein eine Metaphilosophie als Grammatik gibt,
lässt sich dort feststellen, wo er über das Philosophieren reflektiert. Auf-
fälligerweise kommt diese Reflexion selten ohne Metaphern aus. So ist
in den Untersuchungen von einer Sackgasse (PU 436) oder einer Wolke
(PPF 315) der Philosophie die Rede, Philosophie ist ein Kampf (PU
109) und Philosophen sind Wilde (PU 194). Neben visuellen Metaphern
(Dunst, Nebel, Trübe, Klarheit, Übersichtlichkeit, etc.) werden vor allem
therapeutische Metaphern im Rahmen metaphilosophischer Reflexionen
eingesetzt. Wie aber tragen sie zu einem besseren Verständnis der Gram-
matik des Ausdrucks ‚Philosophie’ bei? Folgendes Beispiel soll auf diese
Frage eine Antwort geben.



88 Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97

Die Paragraphen 193 und 194 der Untersuchungen drehen sich um die
Vorstellung, eine Maschine „habe ihre möglichen Bewegungen schon in ir-
gendeiner mysteriösen Weise in sich“. Auf eine solche Vorstellung verfällt
man Wittgenstein zufolge nur beim Philosophieren und zwar aufgrund
der „Art und Weise, wie wir von der Maschine reden“. Was ein solches
Reden über die Maschine z.B. außer Acht lässt, ist die Möglichkeit, dass
manche ihrer Teile beschädigt oder deformiert sein könnten. Auf ähnliche
Weise werden beim Reden über Philosophie Fehlleistungen außer Acht
gelassen, die vielleicht bestimmend für die Tätigkeit des Philosophierens
sind. Das soll nicht heißen, dass therapeutisches Vokabular letztlich doch
dysfunktionale Zustände beschreibt.17 Vielmehr lenkt der Einsatz thera-
peutischer Metaphern die Aufmerksamkeit auf den Teil philosophischer
Arbeit, der nicht glatt läuft und ursächlich für das Entstehen philoso-
phischer Probleme ist. So etwa in der folgenden Bemerkung:

Ich sitze mit einem Philosophen im Garten; er sagt zu wie-
derholten Malen „Ich weiß, daß das ein Baum ist“, wobei er
auf einen Baum in unserer Nähe zeigt. Ein Dritter kommt
daher und hört das, und ich sage ihm: „Dieser Mensch ist
nicht verrückt: Wir philosophieren nur.“ (ÜG 467)

Der Philosoph ist hier im übertragenen Sinn ein unter Wiederholungs-
zwang leidender Neurotiker, der sich über sein Missdeuten der Form des
Ausdrucks ‚wissen’ nicht im Klaren ist. Bezeichnend daran ist, dass ihm
seine Verwendung des Satzes ‚Ich weiß, dass das ein Baum ist’ völlig un-
problematisch erscheint. Dass dem nicht so ist, wird an der Entgegnung
deutlich, die die erste Person dem Vorbeikommenden gibt: Es liegt kein
Fall von Wahnsinn18 vor, es wird nur philosophiert. Tatsächlich handelt
es sich aber um eine problematische Verwendung des Ausdrucks ‚wis-
sen’. Durch die Weise, wie hier über Philosophie gesprochen wird, macht
Wittgenstein etwas Wesentliches an ihr deutlich: Ein nicht als problema-
tisch erkannter Sprachgebrauch führt in diesem Fall zum philosophischen
Problem des Außenweltskeptizismus.

5 Zusammenfassung

Der Weg zu einer Antwort auf die eingangs gestellte Frage nach dem
Platz therapeutischer Metaphern innerhalb der Methodologie Wittgen-
steins führte in diesem Aufsatz einerseits über eine Übersicht und eine
Untersuchung ihrer internen Struktur (Abschnitt 3), andererseits über



Peter Tarras: ‘Philosophie’ grammatisch betrachtet 89

eine Deutung ihres Gebrauchs und ihrer Funktion in einem metaphiloso-
phischen Kontext (Abschnitt 4). Daraus lassen sich folgende Ergebnisse
festhalten.

Wie gezeigt wurde, gibt es nicht wenige Hinweise dafür, dass Witt-
genstein selbst ‚Therapie’ und verwandte Ausdrücke als Metaphern auf-
fasst. Dass er in metaphilosophischen Kontexten nicht von tatsächlicher
Therapie und Krankheit spricht, sondern therapeutisches Vokabular ver-
gleichend benutzt, lässt sich textlich belegen. Deshalb ist die Annahme,
dass Wittgensteins therapeutisches Vokabular primär metaphorisch zu
deuten ist, meines Erachtens durchaus gerechtfertigt.

Mit Hilfe von Lakoffs und Johnsons Theorie konzeptueller Metaphern
habe ich versucht zu zeigen, dass es sich bei Wittgensteinscher The-
rapie um eine Strukturmetapher handelt. Als solche fußt sie auf der
Übertragung unseres mit dem Begriff der Therapie zusammenhängen-
den Wissens auf den Begriff der Philosophie. [24] zufolge lässt sich die
interne Struktur metaphorischer Begriffe, deren sprachlicher Ausdruck
konzeptuelle Metaphern sind, anhand bestimmter metaphorischer Fol-
gerungsbeziehungen studieren. Wir haben gesehen, wie sich solche Fol-
gerungsbeziehungen auch für einen Begriff der Philosophie als Therapie
bei Wittgenstein wiederfinden. Hier scheint mir die Theorie konzeptuel-
ler Metaphern für eine Interpretation des Therapiebegriffs bei Wittgen-
stein besonders nützlich zu sein. Denn einerseits können wir, solange sie
sich textlich nicht belegen lassen, bestimmte Folgerungen ausschließen,
die z.B., wie manche bei Davis zu findenden, über das Ziel hinausschie-
ßen.19 Andererseits erlaubt sie aber auch, die im Zusammenhang mit
Wittgensteinscher Therapie immer wieder thematisierte Opposition von
Theorie und Therapie zu erfassen.20

Aufgrund der kontrastierenden Wirkung therapeutischer Metapho-
rik wird deutlich, dass grammatische Untersuchungen bei Wittgenstein
nicht auf reine Bestandsaufnahme beschränkt sind. Metaphern haben,
wie Bilder, eine epistemologische Funktion und immer wieder kommt
Wittgenstein auch auf den Zusammenhang von Bild und Sprache zurück.
Zwischen beiden besteht eine Verwandtschaft, wie Mersch es ausdrückt
([27], p. 927), die nicht nur Grundlage der Abbildtheorie der Sprache in
der Abhandlung ist, sondern auch in der späteren Philosophie themati-
siert wird. Diese Verwandtschaft ist offenbar eine so nahe, dass Wittgen-
stein sogar von der Möglichkeit der Übersetzbarkeit der Grammatik eines
sprachlichen Ausdrucks ausgeht. So schreibt er: „Ja, wenn wir beim Phi-
losophieren in uns schauen, bekommen wir oft gerade so ein Bild zu se-
hen. Förmlich eine bildliche Darstellung unsrer Grammatik“ (PU 295c).



90 Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97

In diesem Sinn sind auch Metaphern bildliche Darstellungen der Gram-
matik eines Ausdrucks. Sie können verzerrte Darstellungen sein, z.B. wo
Philosophie nach dem Vorbild der Naturwissenschaften betrachtet wird;
sie können aber auch, wie im Fall der Philosophie als Therapie, Zurecht-
rückungen solcher Verzerrungen sein. Entsprechend schreibt Wittgen-
stein: „Und könnten philosophische Probleme, Beunruhigungen, auch in
gemalten Bildern entstehen? So etwas ließe sich schon ausdenken“ (BT
195v).21 Die klärende Aufgabe therapeutischer Metaphorik liegt genau
darin, die Aufmerksamkeit auf die Genese philosophischer Probleme zu
lenken.

Der methodische Metapherngebrauch scheint das zu leisten, wasWitt-
genstein mit der „Arbeit an Einem selbst“ eigentlich meint, nämlich die
Arbeit an „der eigenen Auffassung. Daran, wie man die Dinge sieht. (Und
was man von ihnen verlangt.)“ (VB 472) Yves Bossart hat deshalb zu
Recht die Arbeit des therapeutischen Philosophen mit der eines Kunst-
kritikers verglichen: „Kunstkritiker finden nicht nur die passenden Worte,
wie ein Kunstwerk auf uns wirkt, sondern zeigen uns auch Aspekte eines
Werks, die wir zuvor nicht wahrgenommen haben“ ([6], p. 273). Phi-
losophische Probleme mit Krankheiten, und Philosophen mit Kranken
zu vergleichen hat eine epistemologische Funktion, denn auf ebendiese
Weise dienen Sprachbilder der grammatischen Untersuchung: Sie machen
uns auf Aspekte aufmerksam, die wir zuvor nicht wahrgenommen haben,
die aber bestimmend dafür sind, was wir von der Philosophie verlangen.

Notes

1 Dieser Aufsatz ist aus einem Forschungsprojekt hervorgegangen, für dessen För-
derung ich der Fakultät für Philosophie, Wissenschaftstheorie und Religionswis-
senschaft der Ludwig-Maximilians-Universität München danken möchte. Mein
Dank gebührt ebenfalls Catarina Dutilh Novaes, die das Projekt betreute sowie
Christian Martin, Mathis Koschel, Prof. Ralf Becker und den anonymen Gutach-
tern, die mir wertvolle Hinweise zur Verbesserung des Aufsatzes gegeben haben.

2 Ich folge in diesem Aufsatz der Konvention der Wittgenstein-Forschung, Siglen
als Referenzen für Wittgensteins Werke zu verwenden. Diese werden im Litera-
turverzeichnis aufgeschlüsselt.

3 Allerdings beginnen die interpretativen Versuche, mit Wittgensteins Therapiebe-
griff umzugehen, bereits während seiner Lebzeit. Siehe hierzu [12] sowie Schilde-
rungen der Reaktion Wittgensteins in [28], p. 380 f.; 516.

4 Zu Wittgensteins Auseinandersetzung mit Freud siehe z.B. [26], [7], [30], [9].
5 A.J. Ayer berichtet in seiner autobiographischen Schrift Part of my Life, dass er
1946 in einer Radiosendung über zeitgenössische Philosophie die Parallele zwi-
schen Wittgensteins Umgang mit philosophischer Verwirrung und psychoanaly-



Peter Tarras: ‘Philosophie’ grammatisch betrachtet 91

tischer Therapie gezogen habe und das Manuskript der Sendung anschließend
veröffentlicht wurde bzw. die Grundlage eines weiteren Aufsatzes bildete. Nach-
dem Wittgenstein dieser offenbar vorlag, versuchte er, Ayers Erzählung zufolge,
zunächst einen seiner Schüler zu einer Replik in Form eines Artikels zu bewegen,
schrieb Ayer dann aber selbst einen Brief, in dem es wohl ungefähr hieß: „[I]f I
was ashamed to acknowledge that I had received many valuable ideas from him
[Wittgenstein], it would not be more in accordance with elementary decency to
refrain from mentioning him than to spread misleading insinuations about his
teaching“ ([2], p. 306).

6 Ich habe die Ausdrücke ‚Aberglaube’, ‚Verhexung’ und ‚Chimäre’, die wohl eher
einem ethnologischen Vokabular angehören, in diese Übersicht aufgenommen, da
Wittgenstein sie zur Charakterisierung dysfunktionaler Zustände gebraucht, zur
Beschreibung dessen also, was an anderer Stelle allgemeiner ‚Krankheit’ genannt
wird.

7 Bei dieser Auflistung wurden einige Stellen ausgelassen, an denen Ausdrücke des
sich Irrens wörtlich gemeint sind.

8 Auch Ausdrücke des sich Täuschens sind an manchen Stellen wörtlich zu nehmen.

9 Gegenwärtig herrscht in der Philosophie der Medizin und Biologie Uneinigkeit
darüber, ob sich Definitionen von ‚Gesundheit’ und ‚Krankheit’ auf wissenschaft-
liche Theorien stützen sollen, welche wiederum mit den schwierigen Begriffen von
Normalität und Natürlichkeit operieren oder ob diese Ausdrücke nicht doch ei-
gentlich Werturteile ausdrücken. Einen Überblick über verschiedene Ansätze gibt
[11].

10 [38], p. 115. Ähnlich auch [31]

11 Siehe folgende Paragraphen der PU: 59, 115, 136, 140, 222, 305, 334, 337, 402,
422, 423, 424, 425, 426, 427, 439, 449, 584.

12 Ich bediene mich hier und im Folgenden der Konvention der beiden Autoren,
konzeptuelle Metaphern durch die Schreibung in Kapitälchen zu kennzeichnen.

13 Diese Beispiele sind [24], p. 12 entnommen.

14 Den Ausdruck ‚Symptom’ z.B. habe ich nicht in die Liste therapeutischer Me-
taphern aufgenommen, da Wittgenstein ihn in der Bedeutung von ‚Anzeichen’
gebraucht (vgl. PU 354).

15 Diese Folgerungsbeziehung macht sich z.B. [16] zunutze, wo Wittgensteins The-
rapiebegriff als „kognitive Selbsttherapie“ gedeutet wird.

16 Schriften aus dem Nachlass Wittgensteins zitiere ich wie üblich anhand der Ma-
nuskriptnummer, gefolgt von der Seitenzahl.

17 Dies entspräche etwa der wörtlichen Deutung des Therapiebegriffs bei Eugen
Fischer.

18 Hier ist zu beachten, dass der Ausdruck ‚verrückt’ in dem Zitat nicht metaphorisch
gebraucht wird, da ja tatsächlich der Eindruck der Verrücktheit des Philosophen
ausgeräumt werden soll.

19 Eine der folgenden ähnliche Folgerung findet sich bei Wittgenstein nicht: „A uni-
que characteristic of the sickness is that contact of one diseased mind with another
tends to reinforce the disease. Successful therapy requires, therefore, the complete
isolation of the patients from each other“ ([10], p. 9).



92 Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97

20 Aus Platzgründen wurde in diesem Aufsatz darauf verzichtet, auf diese Oppo-
sition einzugehen. Die Leserin bzw. der Leser sei verwiesen auf [14]; [21], Kap.
2.

21 Eine verblüffende Bestätigung dieser Vermutung Wittgensteins ist René Magrit-
tes bekanntes Gemälde La reproduction interdit von 1937. Magritte zeigt dem Be-
trachter die Rückenansicht eines Mannes im Anzug vor einem Spiegel. Im Spiegel
blickt uns allerdings nicht das Gesicht des Mannes entgegen, sondern wir sehen
ihn ein zweites Mal von hinten. Die Wirkung dieses Bildes kann durchaus mit
Wittgenstein als „Beunruhigung“ beschrieben werden. Verblüffend ist das Ge-
mälde in Bezug auf seine Bemerkung, da er 1935 ein Problem beschreibt, das die
sprachliche Fassung dessen zu sein scheint, was der Maler bildlich umgesetzt hat:
„Wenn ich in den Spiegel sehe und sehe das Spiegelbild eines Gesichtes, so kann
das ein Kennzeichen dafür sein, daß ich meinen eigenen Kopf im Spiegel sehe;
sähe ich anderseits einen Hinterkopf so könnte ich sagen: ‚Es kann nicht mein
Kopf sein, es ist einer, der in entgegengesetzter Richtung schaut’“ (PB 212).

Peter Tarras
Ludwig-Maximilians-Universität München
Leopoldstr. 11b
80802 München

<peter.tarras@campus.lmu.de>
<https://lmu-munich.academia.edu/PeterTarras>

mailto:peter.tarras@campus.lmu.de
https://lmu-munich.academia.edu/PeterTarras


Peter Tarras: ‘Philosophie’ grammatisch betrachtet 93

Literatur

[BB] Ludwig Wittgenstein. Das Blaue Buch. Werkausgabe Bd. 5.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1984.

[BT] Ludwig Wittgenstein. The Big Typescript. TS 213. Malden, MA
und Oxford: Blackwell Pub., 2005.

[PB] Ludwig Wittgenstein. Eine Philosophische Betrachtung (Das
Braune Buch). Werkausgabe Bd. 5. Frankfurt a. M.: Suhrkamp,
1984.

[PPF] Ludwig Wittgenstein. Philosophie der Psychologie – ein Frag-
ment. [= Teil II der Philosophischen Untersuchungen] Chichester
und Malden, MA: Wiley-Blackwell, 2009.

[PU] Ludwig Wittgenstein. Philosophische Untersuchungen. Werkaus-
gabe Bd. 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1984.

[TLP] Ludwig Wittgenstein. Tractatus logico-philosophicus. Werkausga-
be Bd. 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1984.

[ÜG] Ludwig Wittgenstein. Über Gewissheit. Werkausgabe Bd. 8.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1984.

[VB] Ludwig Wittgenstein. Vermischte Bemerkungen. Werkausgabe
Bd. 8. Frankfurt a M.: Suhrkamp, 1984.

[VC] Ludwig Wittgenstein. Vorlesungen 1930-1935. Cambridge 1930-
1932. Aus den Aufzeichnungen von John King und Desmond Lee.
Hrsg. von Desmond Lee. Cambridge 1932-1935. Aus den Auf-
zeichnungen von Alice Ambrose und Margaret Mcdonald. Hrsg.
von Alice Ambrose. Übers. von Joachim Schulte. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, 1984.

[VG] Ludwig Wittgenstein. Vorlesungen und Gespräche über Ästhe-
tik, Psychoanalyse und religiösen Glauben. Zusammengestellt und
hrsg. aus Notizen von Yorick Smythies, Rush Rhees und James
Taylor von Cyril Barrett. Übers. von Ralf Funke. Düsseldorf und
Bonn: Parerga, 1994.

[VW] Ludwig Wittgenstein und Friedrich Waismann. The Voices of
Wittgenstein. The Vienna Circle. Hrsg. von Gordon Baker. Lon-
don und New York: Routledge, 2003.



94 Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97

[1] Erich Ammereller und Eugen Fischer, Hrsg. Wittgenstein at
Work. Method in the Philosophical Investigations. London und
New York: Routledge, 2004.

[2] Alfred Jules Ayer. Part of My Life. The Memoirs of a Philoso-
pher. London: Collins, 1977.

[3] Gordon Baker.Wittgenstein’s Method. Neglected Aspects. Malden,
MA: Blackwell Pub., 2004.

[4] Konrad Banicki. „Philosophy as Therapy. Towards a Conceptual
Model“. In: Philosophical Papers 43.1 (2014), pp. 7-31.

[5] Hans Blumenberg. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp, 1999.

[6] Yves Bossart. Ästhetik nach Wittgenstein. Eine systematische Re-
konstruktion. Frankfurt a. M.: Ontos, 2013.

[7] Jacques Bouveresse. Wittgenstein Reads Freud. The Myth of the
Unconscious. Princeton, N. J.: Princeton University Press, 1995.

[8] Oets Kolk Bouwsma.Wittgenstein. Conversations, 1949-1951. In-
dianapolis: Hackett Pub., 1996.

[9] Frank Cioffi.Wittgenstein on Freud and Frazer. Cambridge: Cam-
bridge Unibersity Press, 1998.

[10] John W. Davis. „Is Philosophy a Sickness or a Therapy?“. In: The
Antioch Review 23.1 (1963), pp. 5-23.

[11] Marc Ereshefsky. „Defining ‚Health’ and ‚Disease’“. In: Studies in
Philosophy and History of Biological and Biomedical Sciences 40
(2009), pp. 221-227.

[12] Barna Allan Farrell. „An Appraisal of Therapeutic Positivism (I.
& II.)“. In: Mind 55 (1946), pp. 25-48 und 133-150.

[13] Eugen Fischer. Philosophical Delusion and its Therapy. Outline
of a Philosophical Revolution. New York: Routledge, 2011.

[14] Eugen Fischer. „Therapie statt Theorie. Das Big Typescript
als Schlüssel zu Wittgensteins später Philosophieauffassung”. In:
Wittgensteins große Maschinenschrift. Hrsg. von Stefan Ma-
jetschak. Frankfurt a M.: Peter Lang, 2006, 31-59.



Peter Tarras: ‘Philosophie’ grammatisch betrachtet 95

[15] Eugen Fischer. „Eingebildete Empfindungen. Wittgensteins Ana-
lyse eines philosophische ‚Triebes’“. In: Erfahrung und Analyse.
Beiträge des 27. Internationalen Wittgenstein Symposiums. 8. –
14. August 2004 Kirchberg am Wechsel. Hrsg. von Johann Chris-
tian Marek und Maria Elisabeth Reicher. Kirchberg am Wechsel:
Österreichische Ludwig Wittgenstein Gesellschaft, 2004, pp. 103-
105.

[16] Eugen Fischer. „A Cognitive Self-Therapy – PI 138-197”. In:Witt-
genstein at Work. Method in the Philosophical Investigations.
Hrsg. von Erich Ammereller und Eugen Fischer. London und New
York: Routledge, 2004, pp. 86-126.

[17] Jerry H. Gill. „Wittgenstein and Metaphor“. In: Philosophy and
Phenomenological Research 40.2 (1979), pp. 272-284.

[18] Peter M. S. Hacker. „Gordon Baker’s Late Interpretation of Witt-
genstein“. In:Wittgenstein and His Interpreters. Essays in Memo-
ry of Gordon Baker. Hrsg. von Guy Kahane, Edward Kanterian
und Oskari Kuusela. Malden, MA und Oxford: Blackwell Pub.,
2007, pp. 88-122.

[19] Garry L. Hagberg. „The Thinker and the Draughtsman. Witt-
genstein, Perspicuous Relations, and ‚Working on Oneself’“. In:
Philosophy as Therapeia. Hrsg. von Clare Carlisle und Jonardon
Ganeri. Cambridge: Cambridge University Press, 2010, pp. 67-81.

[20] Stephen S. Hilmy. The Later Wittgenstein. The Emergence of
a New Philosophical Method. Oxford und New York: Blackwell,
1987.

[21] Paul Horwich. Wittgenstein’s Metaphilosophy. Oxford: Clarendon
Press, 2012.

[22] Dale Jacquette. „Later Wittgenstein’s Anti-Philosophical Thera-
py“. In: Philosophy 89.2 (2014), pp. 251-272.

[23] Zoltán Kövecses.Metaphor. A Practical Introduction. Oxford: Ox-
ford University Press, 2002.

[24] George Lakoff und Mark Johnson. Leben in Metaphern. Konstruk-
tion und Gebrauch von Sprachbildern. Übers. von Astrid Hilden-
brand. Heidelberg: Carl-Auer Verlag, 2011.



96 Kriterion – Journal of Philosophy (2014) 28: 75–97

[25] Norman Malcolm. Erinnerungen an Wittgenstein. Mit einer bio-
graphischen Skizze von Georg Henrik von Wright und Wittgen-
steins Briefen an Norman Malcolm. Frankfurt a. M.: Suhrkamp,
1987.

[26] Brian McGuinness. „Freud and Wittgenstein“. In: Wittgenstein
and His Times. Hrsg. von Anthony Kenny und Brian McGuin-
ness. Chicago: University of Chicago Press, 1982, pp. 27-43.

[27] Dieter Mersch. „Wittgensteins Bilddenken“. In: Deutsche Zeit-
schrift für Philosophie 54.6 (2004), pp. 925-942.

[28] Ray Monk. Wittgenstein. Das Handwerk des Genies. Stuttgart:
Klett-Cotta, 1992.

[29] George Edward Moore. „Wittgenstein’s Lectures in 1930-33“. In:
Mind 64 (1955), pp. 1-27.

[30] Paul Muench. The Analogy between Psychoanalysis and Wittgen-
stein’s Later Philosophical Methods. Diss. Oxford: University of
Oxford, 1993.

[31] Janós Kristóf Nyíri. „Image and Metaphor in the Philosophy
of Ludwig Wittgenstein“. In: Image and Imaging in Philosophy,
Science and the Arts. Proceedings of the 33rd International Lud-
wig Wittgenstein-Symposium in Kirchberg, 2010. Vol. 1. Hrsg. von
Richard Heinrich, Elisabeth Nemeth und Wolfram Pichler. Frank-
furt a. M. und Piscataway, N.J.: Ontos und Transaction Books,
2011, pp. 109-130.

[32] Janós Kristóf Nyíri. „Wittgensteins Philosophie der Bilder“. In:
Erinnerung an Wittgenstein. „kein Sehen in die Vergangenheit“?
Hrsg. von Wilhelm Lütterfelds. Frankfurt a. M.: Peter Lang Ver-
lag, 2004, pp. 127-148.

[33] James Peterman. Philosophy as Therapy. An Interpretation and
Defense of Wittgenstein’s Later Philosophical Project. Albany:
State University of New York Press, 1992.

[34] Rush Rhees. „Contribution to ‚Ludwig Wittgenstein: A Sympo-
sium’“. In: Ludwig Wittgenstein: The Man and His Philosophy.
Hrsg. von K. T. Fann. New York: Dell, 1967, pp. 74-78.



Peter Tarras: ‘Philosophie’ grammatisch betrachtet 97

[35] Joachim Schulte. „Metaphern und sekundäre Bedeutung. Eine
Gegenüberstellung“. In: Ders. Chor und Gesetz. Wittgenstein im
Kontext. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1990, pp. 104-112.

[36] John Vervaeke und John M. Kennedy. „Metaphors in Language
and Thought. Falsifications and Multiple Meanings“. In:Metaphor
and Symbolic Activity 11.4 (1996), pp. 273-284.

[37] Henrik Voß. Grenzen grammatischer Willkür bei Wittgenstein.
Frankfurt a. M.: Ontos Verlag, 2012.

[38] Anja Weinberg. „ ‚Ein Bild hielt uns gefangen’. Die Kraft der
Metapher“. In: Wittgenstein und die Metapher. Hrsg. von Ulrich
Arnswald, Jens Kertscher und Matthias Kroß. Berlin: Parerga,
2004, pp. 115-135.


