
J. Klaus Kipf

Andreas Beriger: Windesheimer Klosterkultur um 1500. Vita, Werk und
Lebenswelt des Rutger Sycamber. (Frühe Neuzeit 96) Tübingen: Max
Niemeyer 2005. XI, 371 S. 3 Abb. Leinen. EUR 76,00.
ISBN: 3-484-36596-X.

[1] Gegenstand

[2] Andreas Beriger, der bereits das autobiographische Odeporicon des
Johannes Butzbach in einer kommentierten Ausgabe mit Übersetzung
zugänglich gemacht hat, 1 legt jetzt in vergleichbarer Gestalt ein zweites
ausführliches Selbstzeugnis eines monastischen Privatgelehrten 2 in
Deutschland aus der Zeit um 1500 vor, die Autobiographie des Augustiner-
Chorherren Rutger Sycamber von Venray, vom Verfasser eine ›kurze
Geschichte der Rechenschaft von Studium und Leben des Bruders Rutger
Sycamber‹ (S. 130) überschrieben. Damit ist nicht nur erstmals der Text
der Historiola greifbar, es liegt zugleich auch die erste Monographie vor zu
einem äußerst produktiven lateinischen Schriftsteller in Deutschland, der
auch Kennern der Epoche allenfalls dem Namen nach bekannt ist. Denn
Rutger (1456 – nach 1514) verfaßte zeit seines Lebens eigene Schriften,
aber kaum eine gelangte zum Druck und keine fand nennenswerte
Verbreitung. Und selbst Johannes Trithemius, der einzige Autor von Rang,
der ihn förderte, äußerte sich in den späteren Jahren ihrer Bekanntschaft
zweideutig bis abschätzig über den Wert seiner zahlreichen Schriften.
Rutger, der sich zugleich als Mönch und Dichter verstand und dieser
Verbindung in der Figur des »Frater poeta« (S. 91) in einer satirischen
Schrift Gestalt verlieh, gilt den Wenigen, die etwas von seinen Schriften
wahrgenommen haben, nicht als verkanntes Genie, sondern als
untalentierter Vielschreiber. Berigers Buch schafft durch die Editio princeps
von Rutgers Autobiographie und durch einen Überblick über seine
Schriften nun eine Grundlage für die wissenschaftliche Beschäftigung mit
diesem Außenseiter.

[3] Aufbau

[4] Wie schon im Fall des Odeporicon Butzbachs, so hat Beriger der Edition



[4] Wie schon im Fall des Odeporicon Butzbachs, so hat Beriger der Edition
eine Einleitung in Leben (S. 1–48) und Werk des Verfassers (S. 49–110)
vorangestellt; der Überlieferung ist ein eigenes Kapitel (S. 111–126)
vorbehalten. Beriger erschließt auch diese Edition (S. 127–229) durch eine
Übersetzung und einen vorwiegend historisch orientierten Kommentar. Im
Anschluß an die Edition bietet auch Berigers neues Buch unter dem Titel
»Rutgers Lebenswelt« (S. 231–349) eine nach Themen geordnete
Interpretation der Autobiographie und der übrigen, zum weit
überwiegenden Teil unedierten Schriften Rutgers. Um ein Gesamturteil
vorwegzunehmen: Beriger hat ein höchst willkommenes Buch vorgelegt,
das zu seinem Gegenstand unzweifelhaft ein Forschungsdesiderat erfüllt,
gleichwohl ein überaus eigenwilliges und problematisches Buch, das,
besonders im interpretatorischen Zugriff, Widerspruch hervorrufen wird. 3

[5] Einleitung und
Schriftenverzeichnis

[6] Da die meisten von Rutgers Schriften nur handschriftlich und zudem unikal
überliefert sind, ist bereits die Einleitung in Leben und Werk eine
Pionierleistung. Beriger hat Rutgers schriftliche Hinterlassenschaft
komplett durchgearbeitet. Die Biographie ist aus den Quellen, Rutgers
erhaltenen Schriften und den spärlichen Angaben in anderen Dokumenten
erarbeitet und belegt. Zwei Karten (S. 3, 11) illustrieren Herkunftsgebiet
und Itinerar Rutgers. Es fehlt in der Einleitung allerdings jeder Hinweis auf
die Forschungsgeschichte und den Forschungsstand vor Einsetzen der
Publikationen Berigers zum Thema 1994.

[7] Das 52 Seiten und 136 Positionen umfassende »Verzeichnis der Werke
Rutgers« (S. 53–104) erschließt die schriftliche Hinterlassenschaft des
Augustiner-Chorherren erstmals im Detail. Nur zwei seiner Schriften
wurden zu Lebzeiten Rutgers gedruckt, beide erlebten keine weiteren
Auflagen. Die übrigen erhaltenen überliefert eine Handschrift, die Rutger
als zweiten Band seiner Werksammlung selbst anlegte und schrieb. Da
Rutger über seine literarische Produktion gewissenhaft Buch führte und in
mehreren Schriften den Inhalt seines bisherigen Werks zusammenfaßte,
verteidigte oder widerrief, kann Beriger den Inhalt auch der meisten der
verlorenen Schriften Rutgers in Umrissen erschließen. Das so entstandene
Schriftenverzeichnis umfaßt 105 eigenständige Werke, für die Beriger nach
Rutgers eigener Zählung Siglen (R1–R104 und R122) einführt. Neben 36
erhaltenen Schriften enthält es 69 verlorene, die nur dem Titel und Rutgers
Angaben in anderen Schriften nach bekannt sind. Von den handschriftlich
überlieferten Schriften sind außer der Autobiographie nur drei kürzere
ediert, zwei davon in früheren Publikationen Berigers (vgl. S. 77, 89, 98,
353).

[8] Das Spektrum der von Rutger behandelten Themen, das hier erstmals
faßbar wird, umfaßt unter anderem Ethik, das Zusammenleben im Kloster,
Metrik, die Berechtigung der Dichtung. Rutger bediente sich bevorzugt des
Prosadialogs, er schrieb geistliche Gedichte, legte Sammlungen fiktiver
Briefe und Reden an und verfaßte satirische Revuen von
Klosterbewohnern. Das Werkverzeichnis birgt für die Geschichte
verschiedenster Gattungen der lateinischen Schriftlichkeit
Überraschungen, so etwa einen – zugleich in Anlehnung an und in
Abgrenzung zu Poggio Bracciolini (vgl. S. 73) verfaßten – Liber facetiarum.



Abgrenzung zu Poggio Bracciolini (vgl. S. 73) verfaßten – Liber facetiarum.
4 Bereits im Werkverzeichnis erschließt sich die Problematik von Rutgers
Autorschaft. Rutger schrieb fiktive Briefe (vgl. S. 36) an wichtige Gelehrte
seiner Zeit, war aber oder sah sich außerstande, diese überbringen zu
lassen. Ebenso dürften die Widmungen der zu Lebzeiten ungedruckten
Werke ihre Adressaten in den selteneren Fällen erreicht haben. Das
Schreiben war ihm Lebensinhalt, doch kaum jemand las seine Schriften,
und wer sie las, würdigte das literarische Wollen mehr als den Wert des
Ausgeführten.

[9] Beriger referiert zu jeder erhaltenen Schrift Überlieferung,
Widmungsempfänger, Aufbau und gibt ein Regest; bei den verlorenen
Schriften verweist er seitengenau auf den Fundort der Information über
Titel und Inhalt. Zu bemängeln ist, daß im Werkverzeichnis bei den
zahlreichen Gedicht- oder Abschnittsüberschriften Zitate nicht
gekennzeichnet sind; es entstehen unklare Mischformen aus Paraphrase
und Zitat (vgl. S. 79 f. u. ö.). Da die Angaben im Werkverzeichnis überdies
– bis auf die Angaben in den Regesten – unkommentiert sind, bleibt
mancher Name auch für den im deutschen Humanismus bewanderten
Leser rätselhaft. Es fehlen zu sämtlichen Gedichten Angaben über
Versmaß und Umfang; der formale Anspruch von Rutgers Versdichtung
wird nicht erkennbar. Ein Regest enthält eine entstellende Flüchtigkeit: Der
(verlorene) Traktat De rudimentis poetices war kein »metrisch-prosodisches
Werk« (S. 64), das heißt ein in Metren verfaßtes, sondern eines über Metrik
und Prosodie.

[10] In den Angaben zu den kleinen Beiträgen zu Drucken anderer Autoren
(S. 105–107) fehlen Blattangaben; sie sollten bei Zitaten aus Frühdrucken
ebenso selbstverständlich sein wie bei Zitaten aus Handschriften. Die
Verzeichnung von Frühdrucken, seien es die beiden gedruckten Schriften
Rutgers (S. 101 f., 104), seien es die Drucke anderer Autoren, zu denen
Rutger Kleinigkeiten beisteuerte, ist uneinheitlich und willkürlich. Das gilt
für die Ansetzung von Verfassernamen, die Bildung von Kurztiteln, die
Angabe von Druckort und Drucker bis hin zu bibliographischen
Nachweisen. So wird zu Inkunabeln einmal die Hain-Nummer angegeben
(S. 105) – der Katalog fehlt im Literaturverzeichnis –, bei Drucken des
Trithemius stehen Verweise auf die maßgebliche Personalmonographie (S.
105 f.), Dietrich Gresemunds d. J. Lucubraciunculae werden gar mit der
Signatur eines erhaltenen Exemplars nachgewiesen, obwohl der
Gesamtkatalog der Wiegendrucke den Druck verzeichnet. 5

[11] Mit Hilfe der Online-Datenbank zum genannten Gesamtkatalog läßt sich
mindestens eine Ergänzung zum Werkverzeichnis ermitteln. Rutger
steuerte außer den verzeichneten Gedichten einen auf den 22. Januar
1495 datierten Brief (Bl. a iir–iijr) und ein Schlußgedicht (Bl. [J 10]r, Incipit:
»[D]e veteri lympha frater dictus generose«) zum Druck von Johannes
Paleonydorus’ De principio et progressu ordinis Carmelitarum (Mainz: Peter
Friedberg, 1497) bei. 6 Der Brief an Paleonydorus, 7 eine Ermunterung
zum Druck der Schrift, ist auch im Briefverzeichnis (S. 108) zu ergänzen.

[12] Ein Eintrag im Werkverzeichnis ist zu streichen. Rutger erzählt in der
Autobiographie, daß er Rinuccio Aretinos lateinische Übersetzung von
Lukians Versteigerung der Philosophenleben bereits in der Schule
auswendig gelernt habe (vgl. S. 144 f.). An anderer Stelle berichtet er, daß
Johann von Dalberg, wichtigster Förderer des deutschen Humanismus im



Johann von Dalberg, wichtigster Förderer des deutschen Humanismus im
15. Jahrhundert, ihm erzählt habe, er habe einen von Rutgers Dialogen ins
Deutsche übersetzt, 8 und aus einer dritten Stelle geht nach Beriger (vgl.
S. 34) hervor, daß »die lateinische Fassung des Lukian-Dialoges« (S. 34)
derjenige Dialog gewesen sei, den Dalberg verdeutscht habe. 9 Aus diesen
verworrenen Angaben zieht Beriger den Schluß, unter den
»[n]achgewiesene[n], aber verlorene[n] Werke[n]« (S. 107) auch Rinuccios
Lukian-Übersetzung anzuführen (vgl. ebd.). Aber die Abschrift eines
fremden Werkes, auch die (erstaunliche) Niederschrift eines kompletten
Dialoges aus dem Gedächtnis macht aus diesem nicht Rutgers Eigentum,
zumal dieser mehrfach betont, des Griechischen nicht mächtig zu sein
(vgl. S. 31 f., 170).

[13] Fragwürdig ist die Rubrik »Fälschlich zugeschriebene Werke« (S. 110), da
die Fundorte der angeblichen Fehlzuschreibungen und Kriterien ihrer
Fehlerhaftigkeit nicht expliziert werden. So verzeichnete eine historische
Bibliographie einen Deventerer Druck mit dem Titel Collectanea latine
loquutionis von 1516, der ein bereits zuvor gedrucktes Gedicht Rutgers
enthält, zunächst unter Rutgers Namen, 10 versah diese Zuschreibung,
die aufgrund eines unvollständigen Exemplars – das Titelblatt mit der
Verfasserangabe fehlte – erfolgte, aber mit mehreren Einschränkungen.
Schon der zweite Band des mehrbändigen Werks ergänzte und berichtigte
die Beschreibung durch eine solche, die auf einem vollständigen Exemplar
beruht. Darin wurde der Druck als Ausgabe eines verbreiteten Schulbuchs
des Jacobus Montanus Spirensis erwiesen und die ältere Zuschreibung
hinfällig. 11 Beriger referiert an zwei Stellen (S. 102, 110) unter alleinigem
Hinweis auf Band 1 der Nederlandsche Bibliographie die
Fehlzuschreibung, ohne die Korrektur im 2. Band zur Kenntnis zu nehmen,
ohne Montanus’ Namen auch nur zu nennen, dessen Autorschaft bereits
im zitierten Band 1 erwogen wurde 12 und unter Berufung auf
vermeintliche Merkmale des Drucks, die nur dem defekten Exemplar
eignen. Bei kundigem Umgang mit den Hilfsmitteln hätte der Eintrag
entweder fortfallen oder der Sachverhalt korrekt dargestellt werden
können. Ähnlich undurchsichtig ist der zweite Eintrag (S. 110), dem ich
nicht auf den Grund gegangen bin.

[14] Die Handschriftenbeschreibung

[15] Die autographe Handschrift (Köln, Historisches Archiv der Stadt, W 340),
die die Historiola wie den überwiegenden Teil von Rutgers Schriften
überliefert, erhält eine ihrer Bedeutung entsprechende ausführliche
Beschreibung (S. 112–126). Beriger kann darüber hinaus einen Brief
Rutgers beibringen, der den Autographenstatus der Kölner Handschrift
sichert. Doch die Annahme, diese beiden Dokumente seien die einzigen
erhaltenen Stücke von seiner Hand, ist wohl irrig, denn die beiden in der
Universitätsbibliothek Basel erhaltenen (Original-)Briefe an den Drucker
Johann Amerbach dürften ebenfalls autograph sein. 13 Die Beschreibung
der Handschrift wird gestört durch Mutmaßungen über die
Entstehungsbedingungen und die Person des Schreibers. Fehl am Platz
sind auch die Überlegungen zu »Rutger als Illuminator« (S. 122, 124), da
sie sich nicht auf erhaltene Illuminationen, sondern auf eine von Rutgers
Schriften beziehen. Man vermißt dagegen einen Hinweis darauf, daß der
Kölner Stadtarchivar Hans Gerig in den 1950er Jahren Vorarbeiten zu einer
Ausgabe unternommen hatte. 14 Nicht immer zeigt sich Beriger zudem mit



Ausgabe unternommen hatte. 14 Nicht immer zeigt sich Beriger zudem mit
der Terminologie der Kodikologie vertraut (vgl. S. 124: »ein[ ] schöne[r]
Grossbuchstabe[ ]« für eine Initiale), zuweilen verfällt er in Kolloquialstil
(vgl. S. 122: »im Wort drin« für das Wortinnere).

[16] Die Edition

[17] Dargeboten werden Text, Übersetzung und Kommentar in leserfreundlicher
Form, lateinischer Text und Übersetzung auf gegenüberliegenden Seiten,
der Stellenkommentar in zwei Apparaten als Fußnoten. Die Grundsätze
der Edition sind in 14 Punkten dargelegt (S. 126 f.). Sie sind im Ganzen
plausibel, aber offenbar unvollständig formuliert. So schreibt Beriger im
achten Grundsatz (S. 127), er habe unter Rückgriff auf den Werktitel
Historiola rationis studii viteque nur einen Zwischentitel ergänzt, der dann
in eckigen Klammern erscheint (»[Ratio vite]«), doch in denselben eckigen
Klammern steht bereits der erste Zwischentitel (S. 136: »[Ratio studii]«).
Auch dieser scheint vom Herausgeber eingesetzt zu sein, da Beriger
festhält, daß in Rutgers Werken »Überschriften [...] nur am Anfang eines
Werkes« vorkommen (S. 127).

[18] Blatt- und Spaltenzahlen der Handschrift sind der Edition beigegeben;
gemeinsam mit einer vom Herausgeber eingeführten Zeilenzählung, die mit
jeder Spalte der Handschrift neu einsetzt, 15 ermöglichen diese Angaben
eine zeilengenaue Zitation, die Beriger selbst in seinen Querverweisen
verwendet. Konsequenter wäre es gewesen, die Zeilen jeder Seite der
Edition neu durchzuzählen, da die von Beriger eingeführte Zitierweise
Merkmale der Handschrift (Blatt- und Spaltenzahl) mit solchen der Edition
(Zeilenzählung) vermengt.

[19] Die Edition hat zwei Apparate, einen ersten, der Erläuterungen zu seltenen
Wörtern und textkritische Anmerkungen enthält, und einen zweiten,
vorwiegend mit Sach-, aber doch auch wieder mit Worterläuterungen.
Beriger hätte den ersten Apparat konsequenter auf die textkritischen
Anmerkungen beschränken und alle Erläuterungen im zweiten Apparat
unterbringen sollen. Im ersten Apparat wären dann nur sieben Konjekturen
verblieben. Von diesen ist zumindest die erste nicht zwingend. Rutger
datiert als älteste Erinnerung seinen Schulbesuch in Jülich »circa annum
14[5]1 vel circiter« (S. 136), Beriger korrigiert das Jahr »aus
chronologischen Gründen« (ebd. Anm. a) im Text zu »1461«. Daß hier
»eine Verschreibung« (S. 2 Anm. 2) vorliegt, ist nicht sicher, ebensogut
könnte ein Erinnerungsfehler vorliegen, der besser in den Anmerkungen
korrigiert worden wäre. Die übrigen Konjekturen sind zwar klare
Textbesserungen, doch hätte man angesichts der Überlieferung im
Autograph noch zurückhaltender verfahren können. Elf Fälle des ersten
Apparats enthalten Erläuterungen zu Streichungen, nachträglichen
Besserungen und marginalen Hinzufügungen in der Handschrift. Diese im
Apparat unterzubringen, entlastet das Schriftbild der Edition und
ermöglicht es Beriger, mit Ausnahme von eckigen Klammern ganz auf
editorische Sonderzeichen zu verzichten. Doch nicht immer (vgl. S. 158
Anm. i) sind die Erläuterungen zum Schriftbild zweifelsfrei eindeutig.

[20] Der Text der Edition gibt sprachlich wenig Anlaß zu Zweifeln an der Treue
des Herausgebers zu seiner Vorlage. Auch dort, wo Transkriptionsfehler
vermutet werden könnten, gibt mehrfaches Schwanken in der Graphie



vermutet werden könnten, gibt mehrfaches Schwanken in der Graphie
Anlaß zur Annahme, daß die Handschrift die uneinheitliche Graphie bietet,
so beim Auftreten von »imprimatur« neben (unklassischem) »premerentur«
und »impremat« (S. 198) in ein und demselben Abschnitt.

[21] Korrekturbedürftige lateinische Texte stehen dagegen in folgenden Zitaten
außerhalb der Edition:

[22] S. 105, [Z. 7] lies: »devotum«,

[23] S. 240, [Z. 5 von unten] lies: »Yacho« (Iacchus = Bacchus,
metonymisch für ›Wein‹),

[24] S. 296, Z. 3 und 5 von unten lies: »suiipsius« beziehungsweise
»sui ipsius« (vgl. S. 97),

[25] S. 340, Z. 10 von oben, lies: »perit«, allenfalls »periit«.

[26] Den Abschluß der Autobiographie bilden drei Gedichte Rutgers an Arnold
von Deventer, den Adressaten auch der gesamten Autobiographie. Beriger
faßt sie zu Recht als Teil des Werks auf, druckt sie ab und übersetzt sie (S.
220–229). Er verzichtet jedoch auf jeden Kommentar zu den drei Carmina,
gibt nicht einmal die Metren an. Auch die Texteinrichtung ist hier
uneinheitlich. Während im abschließenden Gedicht die stichischen
Einheiten von je vier katalektischen iambischen Dimetern 16 durch Einzug
und Großschreibung des ersten Wortes abgesetzt werden, unterbleibt dies
bei der vorausgehenden sapphischen Ode, deren Strophen auch durch
das Fehlen des üblichen Einzugs des Adoneus ein ungewohntes
Schriftbild bieten.

[27] Zum Kommentar

[28] Der Kommentar erhebt keinen Anspruch auf erschöpfende sprachliche
Kommentierung der Vita, auch nicht den der vollständigen Nachweise von
Zitaten und Similien, wie ihn eine Edition nach den Usancen der mittel-
beziehungsweise neulateinischen Philologie stellen würde.

[29] Die Hinweise zu Rutgers lateinischem Sprachgebrauch sind überwiegend
zutreffend, selten jedoch ausreichend begründet. Wenn Rutger etwa für
sein Schreiben den Selbstanspruch stellt, »Licht der Welt« (S. 194:
»lumen mundi«) zu sein, so begründet ein Verweis auf dieselbe Junktur
bei Trithemius noch nicht die Behauptung, »lumen mundi« sei »der
Standard-Ausdruck für den gebildeten Humanisten« (ebd. Anm. 187). Die
Bezeichnung ist vielmehr eine konventionelle, aus der Bibel (vgl. Matthäus
5,14 und Johannes 8,12) stammende Metapher für einen Gelehrten in
humanistischer Biographik und Panegyrik.

[30] Ein Fehlgriff liegt im Kommentar zur Stelle vor, an der Rutger sein Latein
als »coquinari[um] me[um] Latin[um]« (S. 170) bezeichnet. Beriger meint,
daß dies der »wohl früheste Beleg für dieses Wort sei« (ebd. Anm. 126).
Die Brandmarkung fehlerhaften Lateins als ›Latein der Köche‹ geht jedoch
auf Lorenzo Valla zurück, der um 1452 / 53 in einer innerhumanistischen
Polemik Poggio Bracciolini vorgeworfen hatte, »vocabula culinaria« zu



Polemik Poggio Bracciolini vorgeworfen hatte, »vocabula culinaria« zu
verwenden und ein Latein zu schreiben, wie es die Köche sprächen. 17
Dieser kleine Irrtum ist schnell berichtigt; methodisch unzulässig ist jedoch
die Tatsache, daß Beriger seine Vermutung damit begründet, daß das
Grimmsche Deutsche Wörterbuch als ältesten Beleg für das deutsche Wort
›Küchenlatein‹ eine Stelle aus einer Schrift Martin Luthers von 1523 bietet,
18 da es im gegebenen Zusammenhang um die Begriffsgeschichte des
zugrundeliegenden lateinischen Ausdrucks geht. 19

[31] Häufig vermißt man im Kommentar den Hinweis auf Standardwerke der
lateinischen oder deutschen Philologie. Den Hexameter, demzufolge aus
einem jungen Engel oft ein alter Teufel werde (vgl. S. 136), von Beriger zu
Recht als »bekannte[s] und verbreitete[s] Sprichwort« (ebd. Anm. 17)
bezeichnet, verzeichnet das parömiologische Standardwerk in der von
Rutger zitierten Form. 20 Auch in den Zitaten aus Rutgers übrigen
Schriften läßt Beriger solche Nachweise aus, so werden die S. 266 zitierten
»Merkverse« nicht identifiziert und ihr Zitatcharakter bei Rutger nicht
erkannt. 21

[32] Besser als bei den sprachlichen Erläuterungen sieht es bei den
Sachanmerkungen aus. Sachliche Fehler begegnen nur aufgrund
unglücklicher Wortwahl des Kommentators. 22 Die kirchen- und
lokalgeschichtliche Forschung zu den Windesheimer Klöstern, in denen
Rutger lebte, ist in Grundzügen verarbeitet. Bereits vor Erscheinen der
Edition hat Beriger in drei Beiträgen (verzeichnet auf S. 353) selbst aus
Rutgers Schriften zur Erhellung der Geschichte dreier Konvente
beigetragen. Doch hätte Thomas Kocks Monographie zum Buchgebrauch
der Devotio moderna, die einläßlich auch auf den Bibliothekskatalog des
Klosters Böddeken eingeht, 23 nicht übergangen werden dürfen, ebenso
sein Aufsatz zur Buchproduktion in den Windesheimer Klöstern
Kirschgarten und Böddeken 24 . Beide Beiträge werfen helles Licht auf die
wichtige Rolle der (auch kommerziellen) Schreibtätigkeit in den
Windesheimer Klöstern und machen verständlich, warum Rutgers
Schreiben, das Verfassen eigener Werke, nicht immer die Unterstützung
seiner Konvente fand. Ferner fehlen im Kommentar
Spezialuntersuchungen zu erwähnten Personen wie Simone Drückes
Monographie zu Johann Gottfried, Rutgers »amicus singularis« (S. 176).
25 Zu Wilhelm von Velde (Veldicus) hätte nicht nur Berigers eigener Artikel
von 1994 genannt werden sollen (S. 28), sondern mindestens noch Falk
Eisermanns Artikel im Verfasserlexikon. 26 Die Übersetzung von Lukians
Versteigerung der Philosophenviten durch Rinuccio Aretino war zum
Zeitpunkt, als Rutger sie in der Schule las, nicht nur in Handschriften (S.
144 Anm. 40), sondern auch in vier Inkunabeldrucken verbreitet. 27

[33] Zur Übersetzung

[34] Berigers Übersetzung ist im Ganzen lesbar und meist verläßlich. Bei
genauerer Prüfung ergeben sich allerdings zahlreiche Fragen. Es können
nur Beispiele genannt werden: Die gehäuft auftretenden sprach- und
stilbezeichnenden Vokabeln sind offenkundig bei mehrfachem Vorkommen
nicht konsequent mit demselben deutschen Wort wiedergegeben, auch
wird ein deutsches Wort nicht exklusiv für ein lateinisches verwendet.
»inelegans« (S. 172, 174) übersetzt Beriger einmal mit »rüpelhaft« (S.
173), ein anderes Mal mit »unelegant« (S. 175), an anderer Stelle gibt er



173), ein anderes Mal mit »unelegant« (S. 175), an anderer Stelle gibt er
»agrestis« (S. 176), an einer dritten »rudis« (S. 200) mit »rüpelhaft« (S. 177
und 201) wieder. Für ›inelegans‹ und ›rudis‹ ist aber »rüpelhaft« viel zu
stark, die Adjektive bedeuten bezogen auf eine Person ›ungebildet‹ oder
›unerfahren‹, allenfalls ›ungehobelt‹, bezogen auf Schriften und deren Stil
›ungeglättet‹ oder ›unbearbeitet‹.

[35] Im Kontext von Rutgers Schulerinnerungen übersetzt Beriger die Wendung
»dictamina fabricare« (S. 148) durch die Wendung »die als Aufgaben
gestellten Texte schreiben« (S. 149) und behauptet in einer Anmerkung,
daß ein »dictamen eine Schulaufgabe« (S. 148 Anm. 50) sei. An der
betreffenden Stelle steht die Wendung aber komplementär zum Verfassen
von Versen (S. 148: »versus [...] condere«) und im folgenden Satz definiert
Rutger explizit ein ›dictamen‹ als eine »prosa[ ] levissima[ ]«(ebd.).
›dictamen‹ ist bei Rutger demnach offenbar – wie überhaupt im Mittellatein
– ein kurzer Prosatext, besonders aber ein Brief. 28 Das Verfassen von
Briefen und Carmina ist Hauptinhalt des Lateinschulunterrichts, daher
kann ›dictamen‹ auch ›Schulaufgabe‹ bedeuten, aber hier ist die
Gegenüberstellung zu den Versen dominant. Entsprechend ist auch
Rutgers vorausgehender Bericht über seine Beschäftigung in Freistunden
(vgl. ebd.: »aut dictavi quippiam aut versus fabricavi«) wiederzugeben mit
›schrieb Prosa oder verfaßte Verse‹ statt mit Beriger »diktierte etwas« (S.
149).

[36] Die »prisci scriptores« (S. 200) sind eher die antiken Schriftsteller als »alte
Schriftsteller« (S. 201). Verdächtig, aber nicht nachprüfbar sind einige
Fälle aus den übrigen Teilen des Buchs, in denen Beriger in eigener
Übersetzung aus den übrigen Schriften Rutgers zitiert (vgl. S. 336:
gefördert statt »promoviert«?; S. 335: Befähigung statt »Fakultät«?).

[37] Sprachliche Defizite

[38] Die sprachliche Darbietung ist nicht nur in einigen Passagen der
Übersetzung, sondern in allen Teilen des Buches unbeholfen, teils bis zur
Agrammatikalität oder zur logischen Inkonsistenz. Ein Lektor hat dem
Manuskript augenscheinlich gefehlt, kein Reihenherausgeber scheint es
gründlich gelesen zu haben. So bringt Rutger bestimmten Bezeichnungen
antiker Metren »Verständnis [...] gegenüber« (S. 64), wo es ›entgegen‹
heißen müßte, er verfaßt eine »eifrige Rede« (S. 58), wo eine eifernde
gemeint ist; eingangs des letzten Kapitels kündigt Beriger an, daß häufig
»auf die Autobiographie zurückgeschlossen« werde (S. 231), wo nur
›zurückverwiesen‹ gemeint sein kann. Zuweilen widerstreitet die Aussage
des ersten Satzhälfte derjenigen der zweiten (vgl. S. 124: »Es sind leider
keine Floraturen Rutgers erhalten [...], und wenn sie dennoch erhalten
geblieben sind [...]«). Ständig begegnen abundante Adverbien (vgl. S. 63:
»ganz besonders bemerkenswert«; S. 112: »ganz großer Gelehrter und
Schriftsteller« usf.). Fast auf jeder Seite der Darstellung stehen rhetorische
Fragen, Ausrufezeichen und Sätze, die mit drei Punkten enden. Auf solche
Mittel der Darbietung, die Unausgesprochenes andeuten, Zustimmung
erheischen oder Empörung signalisieren, sollte eine wissenschaftliche
Darstellung verzichten; fehlende Eindeutigkeit erschwert Nachprüfbarkeit
und Kritik.



[39] Verzeichnisse
und Index

[40] Hilfreich ist der »Index zu Rutgers Autobiographie« (S. 369–371), doch
erschließt er nur Orts- und Personennamen, die im Text der
Autobiographie vorkommen, nicht den Rest des Buches und nicht einmal
die Anmerkungen zur Edition. Die Namen sind nicht konsequent
vereinheitlicht, so heißt der Prior des St. Leonhardsklosters in Basel einmal
»Johannes Stolz (zer Leyen) von Deventer« (S. 152 Anm. 63), ein
andermal »Johannes zer Leyen (Stolz) von Deventer« (S. 154 Anm. 71), im
Index aber »Johannes von Deventer« (S. 370). Ein Index zu den übrigen
Teilen des Buches fehlt und wird besonders deshalb vermißt, weil bereits
das Werkverzeichnis mit den dort verzeichneten Briefen und Gedichten
prosopographische Informationen auch für andere Schriftsteller bereithält
(vgl. S. 82 f., 107–109).

[41] Redaktionelle
Konsistenz

[42] Auch der redaktionelle Zustand der Monographie ist nicht makellos: Der
S. 107 verwendete Kurztitel »Gieseler, Symbolae« fehlt im
Literaturverzeichnis, ist jedoch mithilfe von Berigers erster Monographie
aufzulösen. 29 Die Bildung von Kurztiteln ist überhaupt uneinheitlich
ausgefallen (vgl. etwa S. 28 Anm. 128, 130, 131). Selbst die Titel von
Rutgers Schriften werden uneinheitlich zitiert, dieselbe Schrift heißt einmal
»Opus epistolarum« (S. 66), ein andermal »Liber Epistularum« (S. 117),
eine zweite bald »Contra vicium appotationis« (S. 59), bald »De vitio
potationis« (S. 341). Unüblich sind Namensformen wie »Geert de Groote«
(S. 246) oder »Heinrich Bünau« (S. 339) für Geert Groote und den Ritter
Heinrich von Bünau. Auch sachliche Fehler wie »Origines« (S. 74, 252)
statt Origenes sind nicht ausgemerzt.

[43] Zum Zugriff auf
Werk und Autor

[44] Beriger steht nicht in der Gefahr, seinen Gegenstand zu glorifizieren. Im
Gegenteil – er attestiert Rutger »maßlose Selbstüberschätzung« (S. 68),
»Größenwahn« (S. 247) und eine »geradezu unglaubliche[ ] Einfalt« (S.
232); sein literarisches Schaffen ist ihm »Schreiberei« (S. 251). Nach der
Lektüre der Autobiographie und des Schriftenverzeichnisses wird man
diese Urteile zu einem gewissen Grad nachvollziehen können; anders als
etwa Butzbachs Odeporicon oder die Lebensbeschreibung Thomas
Platters interessiert Rutgers Historiola nur noch als historisches Dokument,
gibt nicht wie jene Zeugnis von einem bewegten menschlichen Leben und
Leiden. Und auch zuvor wurde Rutger »krankhafte literarische
Fruchtbarkeit« 30 bescheinigt. Doch werden aus solchen Verdikten,
solange sie ohne Kriterium gefällt werden, keine literatur- oder
kulturgeschichtlich brauchbaren Urteile. Sie bleiben bei Beriger – hierin
entspricht sein Ansatz der Darstellungsweise – vorwissenschaftlich.



[45] Die allein genannten Kriterien, »Sprunghaftigkeit, Unaufrichtigkeit,
Widersprüchlichkeit« (S. 231) beziehungsweise mangelnde
»Ernsthaftigkeit und Aufrichtigkeit« (S. 243) vermischen Beobachtungen an
den Texten (Sprunghaftigkeit, Widersprüchlichkeit) mit ethischen und
psychologischen Kriterien. Dabei ist Beriger in seinen Urteilen nicht
konsistent. Während Rutger zumeist der »Unaufrichtigkeit« (S. 231 u. ö.)
geziehen wird, ist einmal doch seine »Naivität [...] der beste Garant für
seine Wahrhaftigkeit« (S. 232). Immer wieder läßt sich Beriger zu
Spekulationen über psychologische Motive Rutgers oder der von ihm
geschilderten Personen hinreißen (vgl. S. 266 f.), die mit überliefertem Text
nur zum Teil begründet werden, diagnostiziert gar bei Rutger eine
»sexuelle Neurose« (S. 256). Die Gattung der Autobiographie und der
tagebuchähnliche Charakter vieler anderer Schriften Rutgers laden zu
mentalitätsgeschichtlichen Fragestellungen ein, und die
Literaturwissenschaft tut gut daran, sie zu stellen. Beriger stellt und
beantwortet sie aber ohne historisch reflektierte Kriterien und das macht
seine Darstellung angreifbar. 31

[46] Häufig handelt Beriger ironisch über seinen Gegenstand oder referiert den
Inhalt von Schriften mit archaisierenden Wendungen (S. 59: »gar leicht«;
S. 249: »seine unsterblichen Gedanken«; S. 339: »diese ach so
verdorbene Zeit«). Dieser Darstellungsmodus hat in einer
wissenschaftlichen Arbeit zu unterbleiben, da notwendigerweise undeutlich
wird, ob die Ironie nach dem Verständnis des Referenten Teil der
referierten Schrift ist oder ihr von diesem entgegengebracht wird. Ebenso
dient der kolloquiale, bisweilen flapsige Stil (vgl. nur S. 298), in dem
Beriger seine thematische Übersicht über Rutgers Schriften präsentiert,
nirgends der Klärung einer wissenschaftlichen Fragestellung.

[47] Eine solche wird man allerdings in Berigers Interpretation vergeblich
suchen. Sein Zugriff auf Rutgers Werk ist vielmehr gänzlich geprägt von
ethischen und psychologischen Kriterien, die unausgewiesen an die
Schriften herangetragen werden. Beriger ist bemüht, ein Charakterbild
Rutgers zu zeichnen, das er sodann nach seinen modernen Kriterien,
erkennbar kirchen- und religionskritischen, bewertet. Nach Maßgabe dieser
Kriterien ist Rutger für Beriger – so der letzte Satz des Buches – nicht nur
als Schriftsteller, sondern auch als Mensch »am Krebsgeschwür seiner
eigenen Frustration gescheitert« (S. 349).

[48] Beriger bleibt aber bei dieser an sich schon höchst problematischen
Charakterschau und -wertung nicht stehen; er versucht darüber hinaus,
aus den satirischen, moralistischen, und geistlich-didaktischen Schriften
Rutgers ein Porträt der »Windesheimer Klosterkultur um 1500« zu
gewinnen. Dieses kann nur ein Zerrbild sein.

[49] Zum Titel

[50] Ein Fehlgriff ist daher der Titel des Buches. Ein Überblick über die
»Windesheimer Klosterkultur um 1500« kann aus den Schriften Rutgers
nicht gewonnen werden. Rutgers Leben, Werk und Lebensbeschreibung
sind keineswegs repräsentativ für das Leben und die Mentalität, nicht
zuletzt auch für den Gebrauch und die Produktion von Literatur bei den
Windesheimern. Rutger ist ein krasser Außenseiter im Kloster, empfindet



Windesheimern. Rutger ist ein krasser Außenseiter im Kloster, empfindet
dies auch und beklagt es auf bald jeder Seite seiner Vita.

[51] Erläuterungen über die Windesheimer Kongregation der Augustiner-
Chorherren, ihr Hervorgehen aus der Devotio moderna, das Verhältnis zu
den übrigen regulierten Chorherrenstiften und Hinweise auf verwandte
Reform- und Observanzbewegungen des Spätmittelalters gibt Beriger
kursorisch in Einleitung und Kommentar, etwas ausführlicher im Kapitel
»Rutgers Lebenswelt«, dort aber nach Maßgabe der Themen von
Autobiographie und übrigen Schriften Rutgers, die die Lebensweise der
Windesheimer moralisierend, satirisch oder in anderen Formen fiktiver
Brechung beleuchten. Beriger aber nimmt Rutgers satirische Kritik an den
Zuständen im Kloster für Gegenstandsbeschreibungen (vgl. etwa S. 347)
und erkennt einen »Prozess der Degeneration, der Verweichlichung und
des Zerfalls, der die Reformbemühungen und Observanzbestrebungen der
einst so strengen Windesheimer arg in Frage stellt« (S. 348).

[52] Die Monenda zur unzureichend verarbeiteten Forschungsliteratur gelten
nicht nur für den Kommentar, sondern ebenso für die entsprechenden
Passagen in Einleitung und dem interpretierenden fünften Kapitel. Die
Ausführungen zum Lesen und Schreiben in Windesheimer Klöstern (S.
245–255) leiden unter anderem daran, daß Beriger die (lebhafte)
Forschung zu Literatur und Schriftlichkeit im Umkreis der Devotio moderna
nicht verarbeitet hat 32 und selbst nächstbenachbarte Autortypen wie
Rutgers Freund Wilhelm von Velde nicht in ihrer verwandten Problematik,
der Autorschaft ohne Verbreitungserfolg, würdigt. 33

[53] Die Ausführungen eingangs des Kapitels über die Lebenswelt, die
darlegen, daß in dem Kapitel »nicht zwischen Fiktion und Abbildung der
Umwelt getrennt« (S. 231) wird, und dies damit zu begründen suchen, daß
Rutger zu einer solchen Unterscheidung »ganz einfach nicht fähig« (ebd.)
sei, basieren auf einem Fehlschluß von der Darstellung auf die dargestellte
Sache. Eine zweite Bemühung um Begründung des Verhältnisses von
Rutgers Schreiben und der Realität ist ebenfalls logisch hinfällig. Rutgers
»abschätzige[ ] Bemerkungen« (S. 231 f.) über einen Prior sollen dadurch
»bestätigt [werden], dass auch aus anderen Quellen hervorgeht, dass er
einmal abgesetzt worden ist« (S. 232), durch historische Fakten sollen
Rutgers »Angaben« sogar »überprüft werden« (S. 231) können. Basierend
auf solchen Überlegungen läßt sich nicht belegen, daß Rutgers Schriften
ein Abbild der »Windesheimer Klosterkultur um 1500« bieten. Das
abschließende Kapitel handelt demnach nicht von der Kultur der
Windesheimer Klöster, sondern bietet die Beschreibung wichtiger Themen
eines Werkes, das ganz in Konventen der Windesheimer Kongregation
entstanden ist und die Erfahrung der Klosterwelt in moralistischen,
satirischen und didaktischen Schriften verarbeitet.

[54] Perspektiven einer
literaturgeschichtlichen Würdigung

Rutgers

[55] Grundlegende literaturwissenschaftliche Fragen, wie die nach
Gattungszugehörigkeit, Darstellungsprinzipien oder Erzählhaltungen,
werden in Berigers Interpretation der Historiola nicht gestellt. 34 Einzig zur



werden in Berigers Interpretation der Historiola nicht gestellt. 34 Einzig zur
Frage literarischer Muster weist Beriger auf die – für Rutger als Augustiner-
Chorherren – fraglos wichtigen Confessiones (VIII 12, 29) des Augustinus
hin (vgl. S. 21–23).

[56] Ausgangspunkt für eine weitere Beschäftigung mit Rutger könnte die (von
Beriger nicht gestellte) Frage sein, aus welchen Gründen Rutgers
Anspruch, ein Gelehrter und ein Dichter zu sein, nach Maßgabe einer
meßbaren Rezeption scheitert. Seine Autorschaft ist nicht nur das
Hauptthema der autobiographischen Historiola, sondern auch weiterer
Schriften. Er selbst mißt seinem Schreiben Werkcharakter zu. Sein
Selbstanspruch, ein humanistischer Schriftsteller zu sein, läßt sich aus
dem Wortlaut der Historiola belegen (vgl. S. 152, 198, 184), ebenso sein
Anspruch, ein »poeta« zu sein und dies von Natur und aus Berufung (vgl.
S. 247). Rutger – dies zeigt seine Wort- wie seine Themenwahl – möchte
am humanistischen Diskurs seiner Zeit teilnehmen. Doch schon sprachlich
kann er diesem Anspruch auch nicht ansatzweise genügen, und dies
dürfte der wichtigste Grund für den geringen Erfolg gewesen sein.
Allerorten begegnen in der Historiola unklassische Formen wie »rigmi« (S.
146), »mentetenus« (S. 140) beziehungsweise »cordetenus« (S. 144) oder
»carnalitates« (S. 164). Von Beriger zitierte gereimte und rhythmische
lateinische Verse (S. 266, 278) legen nahe, daß Rutger die humanistische
Wiederentdeckung klassischer Metrik als Grundlage lateinischer Dichtung
nicht vollständig nachvollzogen hat. Eine seiner Gedichtsammlungen
enthält einen Zyklus von 34 Gedichten, deren Überschriften ebenso
stereotyp wie grammatisch fragwürdig »Ad picturam, ubi [...]« (S. 95–97)
beginnen.

[57] Rutgers Latein ist demnach offenkundig trotz einzelner Anlehnungen an
die humanistische Erneuerungsbewegung ziemlich mittelalterlich;
literarisch steht er in der Tradition geistlich-monastischer Literatur und hat
doch den Anspruch, ›poeta‹ und humanistischer Gelehrter zu sein. Diese
doppelte Übergangsstellung verdient eine Würdigung, die Berigers Buch
nicht zu geben vermag, deren Voraussetzungen der Verfasser aber in
entsagungsvoller Arbeit geschaffen hat. Dafür gebührt ihm Anerkennung.

Dr. J. Klaus Kipf
Ludwig-Maximilians-Universität München
Institut für deutsche Philologie
Schellingstr. 3
DE - 80799 München

E-Mail mit vordefiniertem Nachrichtentext senden:

Ins Netz gestellt am 25.01.2006



Ins Netz gestellt am 25.01.2006

IASLonline ISSN 1612-0442
Copyright © by the author. All rights reserved.
This work may be copied for non-profit educational use if proper credit is given
to the author and IASLonline.
For other permission, please contact IASLonline.

Diese Rezension wurde betreut von unserer Fachreferentin Dr. Bettina Wagner.
Sie finden den Text auch angezeigt im Portal Lirez – Literaturwissenschaftliche
Rezensionen.

Redaktionell betreut wurde diese Rezension von Julia Ebeling.

Empfohlene Zitierweise:

J. Klaus Kipf: »Bruder Dichter«. Rutger Sycambers Leben im Kloster für die Autorschaft.
(Rezension über: Andreas Beriger: Windesheimer Klosterkultur um 1500. Vita, Werk und
Lebenswelt des Rutger Sycamber. Tübingen: Max Niemeyer 2005.)
In: IASLonline [25.01.2006]
URL: <http://www.iaslonline.de/index.php?vorgang_id=1118>
Datum des Zugriffs: 24.07.2012

Zum Zitieren einzelner Passagen nutzen Sie bitte die angegebene Absatznummerierung.

Anmerkungen

1 Johannes Butzbach: Odeporicon. Zweisprachige Ausgabe, Einleitung,
Übersetzung und Kommentar von Andreas Beriger. Weinheim: VCH 1991.
Separatdruck der Übersetzung: Johannes Butzbach: Odeporicon.
Wanderbüchlein. Aus dem Lateinischen übertragen von A. B. (Manesse
Bibliothek der Weltliteratur) Zürich: Manesse 1993.   zurück

2 Zum Begriff vgl. Andreas Beriger: Der Typus des »monastischen
Privatgelehrten«. In: Rainer Christoph Schwinges / Markus Wriedt (Hg.):
Gelehrte im Reich. Zur Sozial- und Wirkungsgeschichte akademischer Eliten
des 15. bis 16. Jahrhunderts (Zeitschrift für historische Forschung. Beiheft
18) Berlin: Duncker & Humblot 1996, S. 375–410.   zurück

3 Auch Berigers Edition und Monographie zu Butzbach hat grundsätzliche
Kritik hervorgerufen; vgl. etwa Lothar Mundt: Rezension zu: Andreas Beriger
(Anm. 1, 1991). In: Daphnis 23 (1994), S. 185–195.   zurück



4 Vgl. Johannes Klaus Kipf: Studien zur Rezeption und Transformation
humanistischer Fazetienliteratur im deutschen Sprachraum, Diss. Erlangen-
Nürnberg 2005 (ungedruckt), S. 611 f. Ich stütze mich dort allein auf
Beriger.   zurück

5 Gesamtkatalog der Wiegendrucke. Hg. von der Staatsbibliothek zu Berlin
Preußischer Kulturbesitz. Bd. 10 / 2. Stuttgart: Hiersemann 1994, Nr. 11511.
Vgl. auch die Datenbank dieses Projekts (9.09.2005), URL:
http://www.gesamtkatalogderwiegendrucke.de [9.11.2005].   zurück

6 Vgl. The Illustrated ISTC on CD-Rom. 2. Aufl. London: Primary Source
Media 1998, ij00383000 (mit Digitalisat der letzten bedruckten Seite, die
Rutgers Gedicht enthält).   zurück

7 Zu Johannes Paleonydorus (Oudewater), Karmelit in Mecheln und Aachen,
vgl. zuletzt Andrew Jotischky: The Carmelites and Antiquity. Mendicants and
their Pasts in the Middle Ages. Oxford: University Press 2002, S. 203, 213,
222 f., 240–243 (Literatur).   zurück

8 Beriger übersetzt die Stelle S. 34, gibt aber leider den lateinischen Wortlaut
nicht an.   zurück

9 Unglücklicherweise zitiert Beriger diese Stelle nicht. Die Plausibilität der
Angabe bleibt im Dunkeln.   zurück

10 Vgl. Wouter Nijhoff / Maria E. Kronenberg: Nederlandsche Bibliographie van
1500 tot 1540 [Teil 1]. 's -Gravenhage: Martinus Nijhoff 1923, Nr. 1838. 
 zurück

11 Vgl. Maria E. Kronenberg: Nederlandsche Bibliographie van 1500 tot 1540,
2. Deel, 's-Gravenhage: Martinus Nijhoff 1940, Nr. 3249.   zurück

12 Wouter Nijhoff / Maria E. Kronenberg (Anm. 10), S. 658.   zurück

13 Vgl. Alfred Hartmann (Hg.): Die Amerbachkorrespondenz. 1. Bd. Basel:
Verlag der Universitätsbibliothek 1942, der einleitend davon spricht, daß die
Hauptmasse der Korrespondenz, darunter die Handschrift, die beide Briefe
Rutgers enthält, »mit verschwindenden Ausnahmen alles Originale« (S. V)
seien.   zurück

14 Victor Scholderer teilte 1957 mit, daß Gerig ihm eine maschinenschriftliche
Abschrift der Vita zur Verfügung gestellt habe und machte dessen
Editionsplan bekannt; vgl. V. Sch.: Rutger Sycamber and his Writings. In:
Gutenberg-Jahrbuch 1957, S. 129 f., hier S. 130.   zurück

15 Beriger versäumt allerdings darauf hinzuweisen, daß die Zeilenzählung sich
auf Zeilen der Edition, nicht auf Zeilen der Handschrift bezieht. Dies läßt
sich nur durch den Vergleich der im Faksimile beigegebenen ersten Seite
der Historiola in der Kölner Handschrift (S. 123) mit der Edition (S. 130, 132)
ermitteln.   zurück

16 Rutger nennt das Metrum »iambicus claudus dimeter« (S. 226), Beriger
übersetzt dies irreführend mit »Hinkjambisches Dimetergedicht« (S. 227).
Als ›Hinkiambus‹ bezeichnet die römische Metrik nur einen iambischen



Als ›Hinkiambus‹ bezeichnet die römische Metrik nur einen iambischen
Trimeter, dessen letzter Halbfuß durch einen Trochaeus (oder Spondaeus)
ersetzt ist. Rutgers Verse dagegen sind regelmäßige katalektische Dimeter,
die er (scherzhaft, bescheiden oder irrtümlich) als ›hinkend‹ (»claudus«)
bezeichnet.   zurück

17 Vgl. Rudolf Pfeiffer: Küchenlatein. In: Philologus 86 (1930), S. 455–459;
wieder in: R. Pf.: Ausgewählte Schriften. Aufsätze und Vorträge zur
griechischen Dichtung und zum Humanismus. Hg. von Winfried Bühler.
München: C. H. Beck 1960, S. 183–187. Zur Kontroverse zwischen Valla
und Bracciolini vgl. ferner Salvatore I. Camporeale: Poggio Bracciolini contra
Lorenzo Valla. In: Poggio Bracciolini 1380–1980. Nel VI centenario della
nascita (Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento. Studi e testi 8) Florenz:
Sansoni 1982, S. 137–161.   zurück

18 Vgl. Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Bd. 11. [Bearb.
v. Rudolf Hildebrand.] Leipzig: Hirzel 1873, Sp. 2504. Auch online unter
URL: http://germazope.uni-trier.de/Projects/WBB/woerterbuecher
/dwb/wbgui?lemid=GK15390 [9.11.2005]. Beriger versäumt zudem, die
Stelle nachzuweisen (vgl. S. 170 Anm. 126).   zurück

19 Moderne Wörterbücher des Deutschen weisen korrekt auf den vermutlichen
lateinischen Ursprung des Begriffs ›Küchenlatein‹ in der Valla-Poggio-
Kontroverse hin, vgl. DUDEN – Deutsches Universalwörterbuch. 5. Aufl.
Mannheim u. a.: Dudenverlag 2003, S. 970.   zurück

20 Vgl. Hans Walther: Proverbia sententiaeque Latinatis medii aevi. Lateinische
Sprichwörter und Sentenzen in alphabetischer Anordnung. Bd. 1.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1963, Nr. 1042.   zurück

21 Sie sind verzeichnet bei Hans Walther: Initia carminum ac versuum medii
aevi posterioris Latinorum. Alphabetisches Verzeichnis der Versanfänge
mittellateinischer Dichtungen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1959,
Nr. 4821 und 295.   zurück

22 So spricht Beriger von der »Besetzung von Neuss« (S. 150 Anm. 58) durch
Karl den Kühnen. Karl belagerte die Stadt 1474 / 75, konnte sie aber nicht
einnehmen.   zurück

23 Thomas Kock: Die Buchkultur der Devotio moderna.
Handschriftenproduktion, Literaturversorgung und Bibliotheksaufbau im
Zeitalter des Medienwechsels (Tradition – Reform – Innovation 2) Frankfurt /
Main u. a.: Lang 1999, bes. S. 247–266.   zurück

24 Thomas Kock: Zur Produktion und Verbreitung von Handschriften im 15.
Jahrhundert. Das Rechnungsbuch aus dem Augustiner-Chorherrenstift
Kirschgarten. In: Rainer A. Müller (Hg.): Kloster und Bibliothek. Zur
Geschichte des Bibliothekswesens der Augustiner-Chorherren in der Frühen
Neuzeit (Publikationen der Akademie der Augustiner-Chorherren von
Windesheim 2) Paring 2000, S. 23–58.   zurück

25 Vgl. Simone Drücke: Humanistische Laienbildung um 1500. Das
Übersetzungswerk des rheinischen Humanisten Johann Gottfried (Palaestra
312) Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2001.   zurück



26 Falk Eisermann: »Wilhelm von Velde Can Aug«. In: Burghart Wachinger et
al. (Hg.): Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon. Bd. 10.
Berlin, New York: de Gruyter 1999, Sp. 1146–1149 (mit weiterer Literatur).
Ein älterer Aufsatz Eisermanns steht zwar im Literaturverzeichnis (S. 356),
wird bei der Erläuterung zur Person aber nicht genannt.   zurück

27 Vgl. The Illustrated ISTC on CD-Rom (Anm. 6), il00326550, il00329000,
il00330000, il00331000. Der Druck Leipzig: Jakob Thanner 1499 ist von der
Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel als Vollfaksimile im Internet
zugänglich gemacht worden. URL: http://diglib.hab.de/inkunabeln/64–18-
quod-9/start.htm [9.11.2005].   zurück

28 Vgl. J. F. Niermeyer / C. van de Kieft: Mediae latinitatis lexicon minus.
Leiden: Brill 1984, S. 329. Zu beachten ist auch die Gattungsbezeichnung
›Ars dictaminis‹ für die Brieflehre, ›dictamen‹ erscheint in den Titeln
zahlreicher Traktate, vgl. Franz Josef Worstbrock / Monika Klaes / Jutta
Lütten: Repertorium der Artes dictandi des Mittelalters. Teil 1. München: Fink
1992, S. 1, 21, 28, 37, 43, 69, 85, 96, 115, 124 u. ö.   zurück

29 Vgl. Andreas Beriger (Anm. 1, 1991), S. 463 f.; Johann Carl Ludwig
Gieseler: [...] symbolae ad historiam monasterii Lacensis ex codicibus
Bonnensibus depromptae. Bonn: Thormann 1826.   zurück

30 Alfred Hartmann (Anm. 13), S. 79.   zurück

31 Einen Versuch, literaturpsychologische Kriterien für Autobiographien des 16.
Jahrhunderts bereitzustellen, hat Stephan Pastenaci unternommen:
Erzählform und Persönlichkeitsdarstellung in deutschsprachigen
Autobiographien des 16. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur historischen
Psychologie (Literatur Imagination Realität 6) Trier: WVT 1993. Die Arbeit ist
nicht herangezogen.   zurück

32 Vgl. Thomas Kock (Anm. 23 und 24) und die dort verzeichneten Literatur. 
 zurück

33 Vgl. dazu Falk Eisermann: Gescheiterte Laienbildung? Das ›Kleine
Empyreal‹ des Wilhelm von Velde. In: Thomas Kock / Rita Schlusemann
(Hg.): Laienlektüre und Buchmarkt im späten Mittelalter (Gesellschaft, Kultur
und Schrift 5) Frankfurt / Main: Peter Lang, S. 109–127.   zurück

34 Vgl. zur deutschsprachigen Autobiographie Stephan Pastenaci (Anm. 31);
Hans Rudolf Velten: Das selbst geschriebene Leben. Eine Studie zur
deutschen Autobiographie im 16. Jahrhundert (Frankfurter Beiträge zur
Germanistik 29) Heidelberg: Winter 1995.   zurück


