
 

 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
Münchener Beiträge  
zur Politikwissenschaft 
 
herausgegeben vom  
Geschwister-Scholl-Institut 
für Politikwissenschaft 

 

 
 
2012 
 
 
Tobias Müller 

 
God is Caesar?

Die Debatte um den Islam als 
Hindernis für  Demokratisierung

 
 
 

Bachelorarbeit betreut von 
Prof. Dr. Karsten Fischer
2012 

GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT  
FÜR POLITIKWISSENSCHAFT 



Inhaltsverzeichnis

1. Einleitung

2. Der Islam in der Demokratisierungsforschung

2.2. Eingrenzung und Begriffsklärung

2.1.1. Verwandte Diskurse und Eingrenzung des Untersuchungsbereichs

2.1.2. Demokratie und Demokratisierung

2.1.3. Arabische Welt, Islam und Islamismus

2.2. Kultur und Essenz – Verhindert der Islam Demokratie?

2.2.1. Samuel Huntington: Clash of Civilizations und Verhinderungsthese

2.2.2. Weitere Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas

2.2.3. Kritik an den kulturalistisch-essentialistischen Ansätzen

2.3. Twin tolerations und islamische Demokratie

2.3.1. Alfred Stepans institutionalistischer Ansatz der twin tolerations

2.3.2. Anknüpfungspunkte für eine islamische Demokratie

3. Fazit

3.1. Kritik der Paradigmen und ihres Erklärungspotentials

3.2. Ergebnisse der Gegenüberstellung der Paradigmen

3.3. Ein goldener Mittelweg? - Vorschläge zu weiterführender Forschung

Literaturverzeichnis

Eigenständigkeitserklärung

3

5

5

5

8

10

13

13

17

20

27

27

30

35

35

39

41

44

54

2



1. Einleitung 
Seit dem Beginn der Unruhen in verschiedenen Staaten der Arabischen Welt1 Anfang 2011 arbeiten 

sich Medien, Politiker und Feuilletonisten an einer seitdem scheinbar neu aufgetauchten Frage ab. Mit 

Schlagzeilen wie "Kann der Islam Demokratie?"2 oder "Triumphiert der Islam?"3 werden Hoffnungen 

westlicher Leser auf erfolgreiche Demokratisierung durch den  "arabischen Frühling"4 und Zweifel 

darüber,  ob  "der  Islam"  diese  verhindert,  gegenübergestellt.  Diese  Zweifel  werden  genährt  durch 

Aussagen von einzelnen Wissenschaftlern, wie dem syrisch-stämmigen Politikwissenschaftler Bassam 

Tibi,  der  behauptet,  "Islamismus  und  Demokratie  vertragen  sich  nicht",5 Samuel  Huntington,  der 

behauptet "in Islam, God is Caesar",6 was eine Demokratisierung verhindere, oder von Politikern wie 

dem israelischen Ministerpräsidenten Benjamin Netanjahu,  der davor warnt,  dass "eine islamische 

Welle [...] die Arabische Welt nach Jahrzehnten stabiler Regierungen [überflutet]".7 

Auch wenn er nicht direkt den Islam verantwortlich macht, so rückte der britische Premierminister 

Tony  Blair  in  seiner  Rechtfertigung  für  die  Invasion  des  Irak  2003  ebenfalls  explizit  die 

Demokratiefeindlichkeit  des  Landes  und  der  extremistischen,  in  diesem  Kontext  islamistischen, 

Terrorgruppen in den Vordergrund:

"Diese neue Welt steht einer neuen Bedrohung gegenüber: jener der Unordnung und des Chaos, die 
entweder in  brutalen Staaten wie dem Irak entstanden ist,  der  über Massenvernichtungswaffen 
verfügt, oder in extremistischen Terrorgruppen. Beide hassen unsere Lebensweise, unsere Freiheit, 
unsere Demokratie."8

Die in diesen Aussagen offen oder implizit festgestellte Korrelation oder gar Kausalität zwischen der 

Abwesenheit  von Demokratie und dem Islam als vorherrschende Religion ist  auch Streitpunkt  im 

wissenschaftlichen Diskurs. Der erste Absatz der meisten wissenschaftlichen Artikel, die sich bisher 

mit der These der Verhinderung von Demokratie durch den Islam auseinandergesetzt haben, enthält 

einen Hinweis auf die desolate Lage der Demokratie im Nahen Osten und Nordafrika.9 Dabei wird auf 

1 Zur näheren Bestimmung der Begriffe "Arabische Welt", "Naher Osten und Nordafrika", "Demokratie", 
"Demokratisierung", "Islam" und "Islamismus" s. Kap. 2.1.

2 Stein, Timo (2011, 7. März): Kann der Islam Demokratie? In:  Cicero online. Zuletzt aufgerufen am  
4.1.2012 , von http://www.cicero.de/weltb%C3%BChne/kann-der-islam-demokratie/41733.

3 Wiedemann, Charlotte (2011, 30. Oktober): Triumphiert der Islam? In: Die ZEIT. Zuletzt aufgerufen am 
4.1.2012, von http://www.zeit.de/2011/44/Islamisten/seite-1.

4 Damit sind hier in Anlehnung an den inzwischen in den deutschen Medien etablierten Srpachgebrauch, 
allerdings  wertfrei  und  ergebnisoffen,  die  Ereignisse  gemeint,  die  nach  der  Selbstverbrennung  des  
tunesischen  Gemüsehändlers  Muḥammad  Bouazizi  am  17.  Dezmeber  2010  in  allen  Ländern  der  
Arabischen  Welt  außer  den  Vereinigten  Arabischen  Emiraten  und  Qatar  zu  Protesten,  gewaltsamen  
Auseinandersetzungen und in einigen Ländern zu Regimewechseln geführt haben.

5 Münch,  Peter  (2011):  Islamisten  nach  dem Arabischen  Frühling.  Netanjahu  warnt  vor  "islamischer  
Welle". In: sueddeutsche.de. Zuletzt aufgerufen am 7.1.2012, von http://www.sueddeutsche.de/politik/  
islamisten-nach-dem-arabischen-fruehling-netanjahu-warnt-vor islamischer-welle-1.1221259.

6 Huntington, Samuel P. (1996): The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. New York: 
Simon & Schuster, S.70.

7 Kathweb, Katholische Presseagentur Österreich (2011, 14. Dezember): Bassam Tibi: "Islamismus und  
Demokratie vertragen sich nicht". In: kathweb.at. Zuletzt aufgerufen am 4.1.2012, von
http://www.kathweb.at/site/nachrichten/database/43632.html.  

8 Esposito, John L./Mogahed, Dalia (2011): Was Muslime wirklich denken. München: Redline-Verl. S.46.
9 Entsprechende  Textanfänge  finden  sich  z.  B.  bei  Diamond,  Larry  (2010):  Why are  there  no  Arab  

Democracies?  In:  Journal  of  Democracy 21(1):  S.93-102;  Bellin,  Eva  (2004):  The  Robustness  of  

3



die Einschätzungen der einschlägigen Demokratiebarometer wie dem der Nichtregierungsorganisation 

Freedom House verwiesen, wonach im Jahr 2011 im Nahen Osten und Nordafrika außer Israel kein 

einziges Land als "frei" gewertet wird, sondern 90% der Menschen in Ländern leben, die als "nicht 

frei" und damit als autoritäre Systeme klassifiziert werden.10 

Durch die Proteste und den Widerstand gegen autoritäre Herrscher, die zum Sturz von Zine el-Abidine 

Ben Ali in Tunesien, Husni Mubarak in Ägypten und Muammar al-Gaddafi in Libyen geführt haben, 

scheint die Ausgangslage jetzt eine völlig andere zu sein. Allerdings liegt zu Beginn des Jahres 2012 

noch  wenig  neues  empirisches  Material  vor  –  etwa  ein  erfolgreicher  demokratischer 

Regierungswechsel  –  welches  zu  einer  grundsätzlich  neuen  Ausrichtung  des  Diskurses  über  das 

Verhältnis von Islam und Demokratie führen könnte. So lässt es die Datenlage und der ungewisse 

Ausgang  der  Entwicklungen  gegenwärtig  noch  nicht  zu,  mit  Methoden  der  Vergleichenden 

Politikwissenschaft die Rolle islamischer Akteure bei "erosion of authoritarian regimes" und "success 

of transitions to democracy"11 zu analysieren, wie es z. B. von Mirjam Künkler und Julia Leininger 

2009 durchgeführt wurde.

Anstatt  fehlende  Daten  als  Legitimation  für  Spekulationen  zu  gebrauchen  und  auf  zukünftige 

Forschung  zu  verweisen,  lassen  sich  in  verschiedenen  Disziplinen  wie  Islamwissenschaft, 

Geschichtswissenschaft und Politikwissenschaft zahlreiche Abhandlungen darüber finden, inwiefern 

der Islam eine Demokratisierung verhindert, bzw. inwiefern der Islam mit Demokratie vereinbar ist. 

Zugespitzt  und  vertreten  hat  die  These  der  Verhinderung  von Demokratisierung  durch  den  Islam 

Samuel P. Huntington mit seinem Aufsatz The Clash of Civilizations?,12 welcher in der Foreign Affairs 

1993 erschienen ist. In der aufgrund dieses Artikels entbrannten Debatte meldeten sich zahlreiche 

Kritiker  zu  Wort,  die  den  Apologeten  von  Huntingtons  These  empirische  Gegenbeispiele  und 

Vorwürfe  zur  mangelnden  Wissenschaftlichkeit  seiner  Aussagen,  aber  auch  alternative  Theorien 

entgegenstellten.

Die durch den arabischen Frühling erneut aufgeworfene und schon in der Reaktion auf Huntington 

diskutierte Frage ist demnach, ob der Islam oder Teile seiner Traditionen mit Demokratie vereinbar 

sind und inwiefern er ein Hindernis für Demokratisierung darstellt. Die Beiträge zur Beantwortung 

dieser Frage und die genannte Debatte sind Gegenstand der vorliegenden Arbeit und werden anhand 

Authoritarianism in  the  Middle  East:  Exceptionalism  in  Comparative  Perspective.  In:  Comparative  
Politics 36(2):  S.139-157;  Wright,  Robin  (1996):  Islam  and  Liberal  Democracy.  Two  Visions  of  
Reformation. In: Journal of Democracy 7(2): S.64-75.

10 Freedomhouse  (2011):  Freedom  in  the  World  2011.  Zuletzt  aufgerufen  am  5.1.2012,  von  
http://freedomhouse.org/images/File/fiw/FIW_2011_Booklet.pdf.;  die  Feststellung  "the  Islamic  World  
remains most resistant to the spread of democracy in the world" hat im Jahr 2011 im Vergleich zu 1998 
nicht an Geltung verloren, Karatnychy, Adrian (1999): The 1998 Freedom House Survey: The Decline of 
Illiberal Democracy. In: Journal of Democracy 10(1): S.112-125.

11 Künkler, Mirjam/Leininger, Julia (2009): The multi-faceted role of religious actors in democratization  
processes: empirical evidence from five young democracies. In: Democratization 16(6): S.1058–1093.

12 Huntington, Samuel P. (1993): The Clash of Civilizations? In: Foreign Affairs 72(3): S.22-49; Huntington 
bezieht  sich  bei  der  Verwendung  des  Begriffs  "Clash  of  Civilizations"  auf  Lewis,  Bernard  (1990,  
September): The Roots of Muslim Rage. In: The Atlantic Monthly. Zuletzt aufgerufen am 18.1.2012, von 
http://www.theatlantic.com/magazine/archive/1990/09/the-roots-of-muslim-rage/4643/3/.

4



folgender Forschungsfrage untersucht: Wie hat sich der politikwissenschaftliche Diskurs um den Islam 

als Hindernis für Demokratisierung seit Huntingtons The Clash of Civilizations entwickelt?

Zur  Beantwortung  dieser  Frage  wird  die  kontroverse  Diskussion  im  Folgenden  in  Form  eines 

Literaturberichts systematisch analysiert und ausgewertet. Dabei wird die These aufgestellt, dass sich 

die  relevanten  Literaturbeiträge  in  zwei  wesentliche  Argumentationsparadigmen  einteilen  lassen: 

Folgend dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma nach Huntington wird argumentiert, dass der 

Islam Demokratisierung be- und verhindert, weil einige Elemente der islamischen Tradition nicht mit 

Demokratie vereinbar sind. (2.2.). Demgegenüber betonen Ansätze des zweiten Paradigmas, dass der 

Islam  per  se kein  Hindernis  darstellt,  da  für  Demokratie  lediglich  ein  Mindestmaß  gegenseitiger 

Unabhängigkeit von Religion und Politik notwendig ist und außerdem aus zahlreichen Konzepten der 

islamischen  Traditionen  demokratische  Prinzipien  abgeleitet  werden  können  (2.3.).  Weil  einige 

Wissenschaftler und Teile der öffentlichen Meinung das folgenschwere Argument verteidigen, dass der 

Islam Demokratisierung verhindert, ist es nahe liegend, eine These zu untersuchen, gemäß der sich die 

Literatur  einteilen  lässt  in  Autoren,  welche  die  Verhinderungsthese vertreten  und  solche,  die  sie 

ablehnen.

Um die These der zwei antagonistischen Erklärungsmuster zu verdeutlichen, wird im ersten Teil der 

Arbeit  der  Gegenstand der Untersuchung genau beschrieben und eine Abgrenzung zu verwandten 

Diskursen vorgenommen (2.1.1.). Da sich ein Großteil der Debatte und der Kritik an den Kulturalisten 

auf  die  Begriffsverwendung  bezieht,  sollen  danach  die  zentralen  terminologischen  Probleme,  vor 

allem bei  "Demokratie" und  "Islam",  erläutert  werden  (2.1.2.  und  2.1.3.).  Anschließend  wird  im 

zweiten Teil  Huntington als  Hauptvertreter  der kulturalistisch-essentialistischen Ansätze dargestellt 

(2.2.1.) und auf Weiterentwicklungen seiner Theorie vor allem durch Bernard Lewis, Martin Kramer 

und  Bassam  Tibi  eingegangen  (2.2.2.),  worauf  eine  Betrachtung  der  vielfältigen  Kritik  dieses 

Paradigmas folgt. (2.2.3.). Dem gegenüber gestellt wird im dritten Teil der institutionalistische Ansatz 

der twin tolerations von Alfred Stepan (2.3.1.) und daran anschließende Konzepte einer "islamischen 

Demokratie"  (2.3.2.).  Im  abschließenden  Fazit  (3.)  werde  ich  durch  eigene  Kritik  das 

Erklärungspotential  der  beiden  Literaturstränge  auswerten.  Außerdem werden  die  Ergebnisse  der 

Gegenüberstellung der beiden Paradigmen dargelegt und Voraussetzungen sowie Anknüpfungspunkte 

erläutert für weitere Erforschung des Zusammenhangs von Islam und Demokratisierung im arabischen 

Frühling.

2. Der Islam in der Demokratisierungsforschung 

2.1. Eingrenzung und Begriffsklärung
2.1.1. Verwandte Diskurse und Eingrenzung des Untersuchungsbereichs
Wie eingangs erwähnt,  ist  die  Literatur  über das Verhältnis  von Islam und Demokratie sehr breit 

gefächert  in  Ausrichtung,  Methodik  und  Disziplinen.  Für  eine  übersichtliche  Strukturierung  der 

5



Literatur  sind  deshalb  einige  Einschränkungen  des  Untersuchungsbereichs  nötig.  Dabei  wird  im 

folgenden  Absatz  wie  auch  in  anderen  Teilen  der  Arbeit  immer  wieder  auf  verwandte  Diskurse 

verwiesen, um die Einbettung der untersuchten Debatte und die Bezüge auf andere Diskussionsstränge 

nachvollziehbar zu machen.

Ein  Forschungsgebiet  der  Islamwissenschaft  ist  das  Verhältnis  von  Islam  und  bestimmten 

Regierungssystemen.  Durch  die  Auswertung  islamischer  Theologie  und  deren  Auslegung  heiliger 

Schriften sowie unter  Einbeziehung islamischer politischer Theorie versucht  z.  B.  Gudrun Krämer 

Schlüsse  auf  darin  angelegte  politische  Ordnungsvorstellungen  zu  ziehen.13 Relevant  für  die 

Beantwortung  der  Forschungsfrage  ist  dieser  Diskurs  aber  nur  dann,  wenn  in  der 

Demokratisierungsforschung darauf Bezug genommen wird. Aus demselben Grund wird auch auf eine 

ausführliche  Darstellung  der  Diskussion  um das  Potential  demokratischer  Anknüpfungspunkte  im 

politischen Denken und der historischen Erfahrung des Islam verzichtet. 

Die Debatte um die These "der Islam kennt keine Aufklärung"14, vertreten durch Bernhard Radtke und 

prominent kritisiert von Reinhard Schulze, wird zwar oft in Zusammenhang mit der Verhinderungs-

these von Islam und Demokratie gestellt, kann allerdings als eigene komplexe Kontroverse nicht in die 

vorliegende Darstellung aufgenommen werden.15

Ein  weiterer  konstruktiver  Ansatz,  der  hier  nicht  weiter  behandelt  werden  kann,  ist  der  einer 

soziologischen Perspektive auf den Islam, der als öffentliche Religion "a significant counterweight to 

the otherwise hegemonic institutions of  the market  and the modern state"16 darstellt,  wie es z.  B. 

Robert Hefner mit Bezug auf José Casanova behauptet.

Schließlich soll noch auf die Debatte um ein zentrales Argument hingewiesen werden, welches gegen 

die  Demokratiefähigkeit  des  Islam  spricht:  Der  Mangel  an  historischer  Erfahrung  und 

ideengeschichtlicher Begründung von Säkularisierung. Eine historische und systematische Analyse der 

Säkularisierungsdynamik in Europa legen Karsten Fischer und Wolfgang Böckenförde dar.17 In einem 

13 Vgl.  Krämer,  Gudrun (1999):  Gottes Staat  als  Republik.  Baden-Baden:  Nomos,  v.a.  Kap.  II.-V.;  als  
Sammelbände s. Salamé, Ghassan (Hg.) (1994): Democracy Without Democrats? The Renewal of Politics  
in  the  Muslim  World.  London  [u.a.]:  Tauris  Publ.; Faath,  Sigrid/Mattes,  Hanspeter,  (Hg.)  (1992):  
Demokratie und Menschenrechte in Nordafrika. Hamburg: Ed. Wuqûf; Dabei wird häufig auf arabische 
Konferenzberichte  verwiesen,  z.  B.  al-ʿarabiyya,  markaz  dirāsāt  al-waḥda,  (Hg.)  (1984):  azmat  ad-
dīmuqrāṭiyya fi  l-waṭan al-ʿarabi.  buḥūt wa-munāqšāt an-nadwa al-fikriyya allatī  naẓẓmahā markaz  
dirāsāt al-waḥda al-ʿarabiyya. Beirut.

14 Schulze, Reinhard (1996): Was ist islamische Aufklärung? In: Die Welt des Islams 36: S.276-325, 277; 
mit  Bezug  auf:  Schulze,  Reinhard  (1990):  Das  islamische  18.  Jahrhundert.  Versuch  einer  
historiographischen  Kritik.  In:  Die  Welt  des  Islams 30,  S.140-158;  darin  vor  allem  
Anthropomorphisierung des Begriffs "der Islam" und eine zur Selbstdefinition kreierte Abgrenzung des 
westlichen Rationalismus zum "mysthischen" Islam als Kritik an Radtke, Bernd (1994): Erleuchtung und 
Aufklärung. Islamische Mystik und europäischer Rationalismus. In: Die Welt des Islams 34(1): S.48-66.

15 Für  eine  kritische  empirische  Überprüfung  der  essentialistischen  Argumentation  einer  
Modernefeindlichkeit des Islam vertreten durch Francis Fukuyama s. al-Braizat, Fares (2002): Muslims 
and Democracy an Empirical Critique of Fukuyama's Culturalist Approach. In: International Journal of 
Comparative Sociology 43(3): S.269-299.

16 Hefner, Robert W. (2001): Public Islam and the Problem of Democratization. In: Sociology of Religion 
62(4): S.491-514, 491; vgl. Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago: Univ. 
of Chicago Press.

17 Vgl. Fischer, Karsten (2009):  Die Zukunft einer Provokation. Berlin: Berlin Univ. Press, insb. Kap. I;  

6



stärker empirischen Ansatz diskutieren Hakan Yilmaz und Greg Barton das Verhältnis von Islam und 

säkularer  Demokratie an den Beispielen Türkei  und Indonesien.18 Eine beachtenswerte Alternative 

zeigt  Fred  Dallmayr  auf,  indem er  die  Einbeziehung  religiöser  Autoritäten  in  das  demokratische 

System als Abgeordnete einer zweiten Parlamentskammer ähnlich dem britischen  House of  Lords 

vorschlägt.19

Allerdings ist, wie bereits erklärt, der Kern der Untersuchung in der vorliegenden Arbeit die Debatte 

um den Islam als Hindernis für Demokratisierung, in der vor allem Gegenstände und Methoden der 

Comparative Politics nach Gabriel  Almond et  al.  zum Einsatz kommen.20 Da diese Disziplin von 

anglophonen Autoren dominiert  wird, die meist dem nordamerikanischen oder europäischen Raum 

entstammen, kommen in diesem Diskurs kaum wichtige islamische Autoren zu Wort. Die Diskussion 

zwischen Muslimen auf Arabisch, Persisch oder Türkisch, welche die gleiche Problemstellung zum 

Inhalt hat, ist deswegen hier nur Teil der Betrachtung, insoweit sie im westlichen Diskurs rezipiert 

wird.

In der untersuchten Debatte um den Islam als Hindernis für Demokratisierung gilt es zum einen das 

Geflecht von teilweise erheblich unterschiedlichen Gegenständen zu entwirren – etwa  Muḥammads 

Doppelrolle  als geistlicher  und  weltlicher  Führer  oder  offenbarte  Wahrheit  als  Antithese  zu 

demokratischer  Entscheidungsfindung.  Zum anderen soll  die  große Varianz der  methodologischen 

Zugänge zur Klärung der Frage, ob der Islam eine Demokratisierung verhindert, strukturiert werden - 

vom Vergleich existierender demokratischer Regierungssysteme in muslimischen Ländern bis zu einer 

historiographischen Beweisführung der inhärent autoritären Tradition islamischer Herrschaft. Dabei 

können aufgrund der Menge und Bandbreite der Literaturbeiträge nur einige davon ausgewählt und 

wesentliche Gedanken kurz dargestellt werden.

Um  eine  Strukturierung  der  Literaturbeiträge  zu  ermöglichen,  ist  es  außerdem  notwendig,  den 

Analysezeitraum zu beschränken. Das Ende des Ost-West-Konflikts stellt einen geeigneten Beginn des 

Betrachtungszeitraums dar, da kurz danach Samuel Huntington auf die These des "end of history"21 

mit seiner düsteren Prophezeiung des "clash of civilizations"22 geantwortet hat. Durch seine These der 

Verhinderung von Demokratie durch den Islam hat Huntington dazu beigetragen, dass Religion und 

Kultur  als  Faktoren  in  der  politikwissenschaftlichen  Debatte  verstärkt  Bedeutung  erlangt  haben, 

weshalb  man  ihn  als  Begründer  eines  eigenen  Diskurses  in  der  Demokratisierungsforschung 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang (2007): Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisierung. In:  
ders. (Hg.),  Der säkularisierte Staat. Sein Charakter, seine Rechtfertigung und seine Probleme im 21.  
Jahrhundert.  München: Carl Friedrich von Siemens Stiftung, S.43-72.

18 Vgl.  Yilmaz,  Hakan  (2007):  Islam,  Sovereignty,  and  Democracy:  A Turkish  View.  In:  Middle  East  
Journal 61(3): S.477-493; Barton, Greg (2010): Indonesia: Legitimacy, Secular Democracy, and Islam. 
In: Politics & Policy 38(3): S.471-496.

19 Vgl. Dallmayr, Fred (2011): Whither democracy? Religion, politics and Islam. In: Philosophy and Social 
Criticism 37(4): S.437–448.

20 Vgl. Almond, Gabriel/Powell, G. Bingham et al. (2008): Comparative politics today. A world view. New 
York [u.a.]: Pearson Longman. S.1 ff.

21 Vgl. Fukuyama, Francis (1992): Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? München: Kindler.
22 Vgl. Huntington, The Clash of Civilizations?

7



bezeichnen kann. Deshalb soll in dieser Arbeit auch zunächst von Huntingtons Begriffen und der von 

ihm vertretenen Verhinderungsthese als zentralem Argument der Kulturalisten ausgegangen werden, 

woran  sich  vielfältige  Kritik  mit  einem  differenzierteren  Umgang  der  entscheidenden  Begriffe 

anschließt.

2.1.2. Demokratie und Demokratisierung
Huntingtons Verwendung des Begriffs Demokratie ist nicht kohärent und unterliegt einem zeitlichen 

Wandel. Im Folgenden soll kurz dargestellt werden, wie sich sein Verständnis von Demokratie von 

dem  in  der  Politikwissenschaft  anerkannten  und  auch  heute  noch  von  vielen  Wissenschaftlern 

verwendeten  prozeduralen  Begriff  mit  Schumpeter  und  Dahl  hin  zu  einer  nicht  klar  definierten, 

normativen Vorstellung von Demokratie gewandelt hat.  Auf eine Erläuterung der unterschiedlichen 

Demokratiebegriffe  aller  betrachteten  Autoren  muss  zugunsten  der  übersichtlichen  Strukturierung 

verzichtet  werden.  Jedoch ist  das kaum definierte und eindeutig normativ an westlichen, liberalen 

Demokratien  wie  den  USA ausgerichtete  Demokratieverständnis  Huntingtons  beispielhaft  für  die 

Verwendung  des  Begriffs  in  den  meisten  Argumentationen,  die  den  Islam  als  Hindernis  für 

Demokratisierung begreifen.

In  seinem  viel  rezipierten  Buch  The  Third  Wave  nennt  Samuel  Huntington  drei  verschiedene 

Dimensionen von Demokratie,  die sich seit  Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts  entwickelt  haben: 

"sources of authority for government, purposes served by government, and procedures for constituting 

government."23 Allerdings verweist er auf Joseph Schumpeters Kritik von Demokratiedefinitionen, die 

als wesentliche Merkmale einerseits den Willen des Volkes als Quelle der Autorität von Regierungen 

und andererseits das Gemeinwohl als von denselben verfolgter Zweck, "als sichtbaren Leitstern der 

Politik"24,  begreifen. Schumpeter begründet dies damit,  dass es erstens "kein solches Ding wie ein 

eindeutig bestimmtes  Gemeinwohl"  gibt,  zweitens daraus  keine konkreten Antworten auf  einzelne 

Probleme folgen würden und drittens weil der "Volkswille" deshalb nicht eindeutig bestimmt werden 

kann.25 

Huntington  erkennt  diese  Probleme  an  und  stellt  klar,  dass  er  in  The  Third  Wave einen 

prozeduralistischen Demokratiebegriff verwendet.26 Dabei bezieht er sich auf Schumpeters Definition 

und nennt sie für die Demokratisierungsforschung wegweisend:27

"die  demokratische Methode ist  diejenige Ordnung der Institutionen zur Erreichung politischer 

23 Huntington, Samuel P. (1991): The Third Wave. Norman [u.a.]: Univ. of Oklahoma Press, S.6.
24 Schumpeter, Joseph A. (1950):  Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. Bern: Francke, S.397; ein  

Beispiel für einen diffusen, aufgeblähten und normativen Demokratiebegriff innerhalb der Debatte um 
Islam und Demokratie findet sich bei Krämer, Gottes Staat als Republik, S.23 ff.

25 Vgl.  ebd.:  S.399  ff.;  zur  in  Reaktion  auf  Schumpeter  entstandenen  Debatte  zwischen  normativen,  
utopischen  und empirischen,  institutionellen,  prozeduralistischen  Definitionen  vgl.  Sartori,  Giovanni  
(1962):  Democratic  Theory.  Detroit:  Wayne State  Univ.  Press,  S.228 ff.;  English,  Raymond (1983):  
Constitutional  Democracy  vs.  Utopian  Democracy.  Washington:  Ethics  and  Public  Policy  Center;  
O'Donnell,  Guillermo/Schmitter,  Philippe  C.  (1986):  Transitions  from Authoritarian  Rule:  Tentative  
Conclusions about Uncertain Democracies. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press, S.6-14.

26 Huntington, The Third Wave, S.6.
27 Ebd.: S.7 ff.

8



Entscheidungen,  bei  welcher  einzelne  die  Entscheidungsbefugnis  vermittels  eines  Konkurrenz-
kampfs um die Stimmen des Volkes erwerben."28

Um zu bestimmen, zu welchem Grad ein politisches System demokratisch ist, verweist Huntington auf 

die Kriterien von Robert Dahl.  Damit die beiden von Dahl geforderten normativen Leitdimensionen 

"contestation and participation"29 erfüllt werden, muss allen Bürgern die Möglichkeit gegeben werden, 

ihre Präferenzen 1. zu formulieren, 2. sie öffentlich zu machen und 3. damit gleichberechtigt Einfluss 

auf  die  Regierung  zu  nehmen.30 Dies  kann  nur  geschehen,  wenn  acht  institutionelle  Garantien 

gewährleistet sind: 

"1)  Freedom to  form and  join  organizations,  2)  Freedom of  expression,  3)  Right  to  vote,  4) 
Eligibility for public office, 5) Right of political leaders to compete for support,  6) Alternative 
sources of information, 7) Free and fair elections, 8) Institutions for making government policies 
depend on votes and other expressions of preference".31

Obgleich Huntington selbst auf die Probleme einer normativen Definition nach Vorbild der liberalen, 

westlichen Demokratie  hinweist,  geht  in  seinen  Werken ab  The Clash  of  Civilizations? mit  einer 

Neuausrichtung der Methode und Begründung für Demokratisierungschancen auch ein Wandel der 

Begriffsbedeutung einher. Während er zunächst im Sinne Schumpeters die Quellen der Autorität von 

Regierungen als  Demokratiekriterium verworfen  hatte,  verwendet  er  später  gerade  die  mangelnde 

Fähigkeit  im Islam,  Legitimation  von Herrschaft  unabhängig von der  Religion  zu  begründen,  als 

Argument für seine Verhinderungsthese (vgl. 2.2.1.).32 

Weder in seinem Foreign Affairs Artikel The Clash of Civilizations? von 1993 noch in seinem Buch 

The  Clash  of  Civilizations bestimmt  Huntington  aber,  von  was  für  einem  Demokratiebegriff  er 

ausgeht.  In  ähnlicher  Weise  verfahren  andere  Autoren  des  kulturalistisch-essentialistischen 

Paradigmas. Statt einer prozeduralen Definition meinen sie viel eher Kernelemente und Grundwerte 

zu erkennen, die für eine Demokratie notwendig sind und sie von einer Autokratie abgrenzen33. Wie 

stark  ihr  Demokratieverständnis  allerdings  auf  das  einer  liberalen  Demokratie  nach  westlichem 

Vorbild  ausgerichtet  ist,  wird  im  Folgenden  dargestellt  (2.2.1.)  und  im  Anschluss  daran  die 

diesbezügliche Kritik zahlreicher Autoren erläutert (2.2.3.).

Bemerkenswerterweise ist festzustellen, dass der Begriff Säkularisierung in den ursprünglich auch von 

Huntington vertretenen prozeduralen Demokratiedefinitionen nicht vorkommt und in The Third Wave 

nur am Rande als Argument für die Demokratiefeindlichkeit von Islam und Konfuzianismus erwähnt 

wird.34 Eine eingehende Begründung für die Behauptung, mangelnde Säkularisierung sei ein Hindernis 

28 Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, S.428.
29 Huntington, The Third Wave, S.9.
30 Dahl, Robert A. (1971): Polyarchy. Participation and Opposition. New Haven: Yale Univ. Press, S.2.
31 Ebd.: S.3 ff.
32 Vgl. Huntington, The Third Wave, S.6; dabei verweist Huntington auf ders. (1989): The Modest Meaning 

of Democracy. In: Pastor, Robert A. (Hg.),  Democracy in the Americas: Stopping the Pendulum. New 
York: Holmes and Meier, S.11-18.

33 Vgl. Esposito, John L./Voll, John O. (1996): Islam and Democracy. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, 
S.18.

34 Vgl. Huntington,  The Third Wave, S.298-311; vgl. auch Schultze, Reiner-Olaf (2010): Demokratie. In:  
Nohlen,  Dieter/Schultze,  Reiner-Olaf  (Hg.),  Lexikon  der  Politikwissenschaft.  Theorien,  Methoden,  
Begriffe. 4. Aufl. München: Beck.

9



für  Demokratie,  oder  zumindest  einen  entsprechender  Verweis  sucht  man  bei  den  Kulturalisten 

vergebens (vgl. 2.2.1.).35

Unter  "Demokratisierung" versteht  Huntington  ähnlich  wie  die  meisten  anderen  Autoren  beider 

Paradigmen  den  Prozess  der  Errichtung  einer  Demokratie,  indem  entweder  ein  Übergang  von 

autoritären Regimen stattfindet oder durch Erweiterung der Bürgerbeteiligung die Demokratie vertieft 

wird.36 Die  Bedeutung  von  Demokratisierung  variiert  allerdings  in  ähnlichem  Maße  wie  der 

Bezugspunkt  Demokratie.  Wegen der  engen Verflechtung der  beiden Begriffe trennen die  meisten 

Autoren  wie  Huntington,  Lewis  und  Kramer  nicht  zwischen  Hindernissen,  welche  der  Islam der 

Demokratisierung in den Weg stellt und der Unvereinbarkeit von Islam und Demokratie. Sie schließen 

implizit,  dass die Unvereinbarkeit  bestimmter Elemente der islamischen Tradition mit  Demokratie 

automatisch ein Hindernis für Demokratisierung darstellt.

Eine der seltenen tendenziösen Definitionen von Demokratisierung schlagen John Esposito und John 

Voll vor, indem sie die These einer weltweiten Demokratisierungstendenz implizieren: "the demand of 

empowerment  in  government  and  politics  made  by a  growing portion  of  populations  around the 

world."37

Neben  Demokratie  und  Demokratisierung  bedürfen  die  unterschiedlichen  geographischen 

Definitionen des arabischen Raumes sowie die Begriffe Islam und Islamismus genauerer Betrachtung, 

wobei  auch  hier  wieder  zunächst  Huntingtons  Begriff  der  Islamic  civilization den  Bezugspunkt 

darstellt.

2.1.3. Arabische Welt, Islam und Islamismus
In der Regel versteht man im deutschen Sprachgebrauch unter "Naher Osten" die Konfliktparteien der 

arabisch-israelischen Kriege sowie im weiteren Sinne Iran und Türkei.38 Demgegenüber hat sich im 

englischen Sprachgebrauch mit dem vor allem in der Wissenschaft gebräuchlichen Begriff "Middle 

East and North Africa" (MENA) eine Bezeichnung für eine Region entwickelt, der neben dem Iran, 

Israel  und  Palästina  die  Arabische  Welt  mit  16  Staaten  angehört.39 Als  muslimisch  wird  in  der 

vorliegenden Arbeit und meist auch in der betrachteten Debatte ein Land dann bezeichnet, wenn über 

50% der Bevölkerung Muslime sind.40

35 Vgl. die in Fn.17 genannten Autoren.
36 Nohlen,  Dieter  (2010):  Demokratisierung.  In:  Nohlen/Schultze,  Lexikon  der  Politikwissenschaft; 

Huntington, The Third Wave, S.26 ff.
37 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.13, vgl. ebd. S.11 ff.; zu der Diskussion über globale Tendenzen 

und ob Demokratie weiterhin  on the march ist vgl.  Schmidt, Manfred G. (2010):  Demokratietheorien.  
Wiesbaden: VS, Verl. für Sozialwissenschaften, Kap. 29.

38 Vgl. Steinbach, Udo (2009): Die Grundlagen des Nahostkonflikts. In: Chiari, Bernhard/Kollmer, Dieter 
H., Wegweiser zur Geschichte Naher Osten. 2. Aufl. Paderborn [u.a.]: Ferdinand Schöningh, S.157-168. 

39 Vgl. die Definition von Diamond, Why are there no Arab Democracies?, S.93 Fn.1; demnach sind die 16 
arabischen  Staaten  Algerien,  Ägypten,  Bahrain,  Irak,  Jemen,  Jordanien,  Kuwait,  Libanon,  Libyen,  
Marokko, Oman, Qatar, Saudi Arabien, Syrien, Tunesien und die Vereinigten Arabischen Emirate.

40 Für eine Auflistung der Religionszugehörigkeit nach Ländern s. Central Intelligence Agency, CIA (2012): 
The World Factbook. Religions. Zuletzt aufgerufen am 21.1.2012, von
https://www.cia.gov/library/publications-/the-world-factbook/fields/2122.html.

10



Noch stärker als bei Demokratie differieren in der untersuchten Debatte die Ansichten darüber, was 

unter "dem Islam" zu verstehen ist. Dies hat wesentliche Auswirkungen darauf, ob man z. B. bei der 

Analyse vom Islam als einer Religion ausgeht, die wie jede andere Religion Regeln und Riten hat, 

oder vom Islam als Kultur, welche die Arabische Welt und viele andere muslimische Länder in fast 

allen Aspekten des Lebens durchdringt und existentiell prägt.

Bernard Lewis unterteilt demgemäß die Bedeutungen von Islam:

"In one sense, it denotes a religion – a system of belief, worship, doctrine, ideals, and ideas – that 
belongs to the family of monotheistic, scriptural religions that includes Judaism and Christianity. 
In another sense, it means the whole civilization that has grown up under the aegis of that religion: 
something like what is meant by the once-commen term ,Christendom.‘"41

Weiter führt Lewis aus, dass die historische Betrachtungsebene, welche er mit der zivilisatorischen 

gleichsetzt,  den  Islam begreift  als  Phänomen  mit  einer  über  1400-jährigen  Geschichte  und  einer 

Gemeinschaft von über einer Milliarde Menschen "spread along a vast arc stretching almost 10.000 

miles from Morocco to Mindanao".42 Darüber hinaus ist der Islam das gemeinsame Merkmal der 57 

Staaten, die in der  Organisation of Islamic Cooperation  (OIC) zusammengeschlossen sind, welche 

sich als "collective voice of the Muslim World"43 versteht.44 Hier zeigt sich bereits ein Problem beim 

für  die  kulturalistische  Argumentation  konstitutiven  Verständnis  des  Islam  als  geographisch 

eingrenzbare Kultur.  In vielen anderen Ländern der Welt,  allen voran auch in Europa,  leben eine 

erhebliche Anzahl Muslime, die so von Aussagen über den Islam ausgeschlossen werden (vgl. 2.2.3.).

Für Huntington, wie für die meisten Kulturalisten, ist der Islam als Religion und der Islam als Kultur 

so  eng  miteinander  verflochten,  dass  sie  gemeinsam den  zentralen  Erklärungsfaktor  der  Islamic 

civilization ergeben.45 Allerdings trennt Huntington zwischen civilization im Singular und civilizations 

im Plural.46 Demnach ist  civilization im Singular entstanden als Abgrenzung zur Barbarei und nicht-

europäischen Gesellschaften als eurozentrischer Standard, "to be civilized was good, to be uncivilized 

was  bad".47 Unter  civilizations im  Plural  versteht  Huntington  demgegenüber  verschiedene 

nebeneinander  existierende  Kulturen,  ohne  dass  durch  den  Begriff  allein  schon  eine  Wertung 

vorgenommen wird.48

41 Lewis, Bernard (1996): Islam and Liberal Democracy. A Historical Overview. In: Journal of Democracy 
7(2): S.52-63, 53.

42 Ebd.: S.54.
43 Organization of Islamic Cooperation, Permanent Observer Mission to the United Nations in New York 

(2011): About OIC. Zuletzt aufgerufen am 11.1.2012, von http://www.oicun.org/2/23/.
44 Als  Standardwerk  zur  OIC  gilt  Schulze,  Reinhard  (1990):  Islamischer  Internationalismus  im  20.  

Jahrhundert: Untersuchungen zur Geschichte der Islamischen Weltliga. Leiden [u.a.]: Brill.
45 Religion ist für Huntington das wichtigste Unterscheidungsmerkmal von Kulturen: "Civilizations are  

differentiated from each other by history, language, culture, tradition and, most important religion.",  
Huntington, The Clash of Civilizations?, S.25.

46 Huntington bezieht sich bei seinem Begriff  civilization auf zahlreiche Historiker und Soziologen, u.a.  
Weber, Max (1968): The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press; Durkheim, Emile/Mauss, Marcel 
(1971): Note on the Notion of Civilization. In: Social Research 38(4): S.808-813; Sorokin, Pitirim (1937-
1985): Social and Cultural Dynamics. 4 Bd., New York: American Book Co.

47 Huntington, The Clash of Civilizations, S.40 ff.; vgl auch Braudel, Fernand (1980): On History. Chicago: 
Univ. of Chicago Press, S.177-181, 212-214.

48 Huntington, The Clash of Civilizations, S.41.

11



Huntington  weist außerdem  auf  eine  angeblich  ausschließlich  im  Deutschen  getroffene 

Unterscheidung  hin  zwischen  "civilization, which  involves  mechanics,  technology,  and  material 

factors and culture, which involves values, ideals, and the higher intellectual artistic, moral qualities 

of a society [Hervorh. T.M.]".49 In der Tat verhält sich die Bedeutung der Begriffe im Deutschen genau 

vice versa. Im Vorwort der deutschen Ausgabe von Huntingtons The Clash of Civilization, Der Kampf  

der Kulturen, erklärt der Übersetzer Holger Fliessbach deshalb, dass civilization jeweils mit "Kultur" 

oder "Kulturkreis" wiedergegeben wird, der Begriff culture hingegen mit "Zivilisation" und nur selten 

mit  "Kultur"  übersetzt  wird.50 Aufgrund dieser  notwendigen Uneindeutigkeit  zwischen englischem 

Original  und deutscher  Übersetzung wird in  der vorliegenden Arbeit  so oft  wie  möglich der  von 

Huntington original verwendete Begriff benutzt.

Eine weitere wichtige Unterscheidung fordern Andrea Teti und Andrea Mura mit der Aussage "Islam 

is not Islamism".51 Huntington ist wie die meisten Kulturalisten der Ansicht, dass der Islam schon per 

se,  auch  ohne  Betrachtung der  fundamentalistischen  und  radikalen  Strömungen,  ein  wesentliches 

Hindernis für  Demokratisierung darstellt.  Aus diesem Grund sollen hier  nur Argumente analysiert 

werden, die auf Hindernisse für Demokratie, bzw. Unvereinbarkeiten von Demokratie und islamischer 

Tradition abzielen.

Es bedarf sicherlich weiterer Forschung, das Verhältnis von Demokratie zu moderaten islamischen 

gegenüber islamistischen Begründungen von Politik zu untersuchen. Dazu wären die Argumente von 

Gilles Kepel und Olivier Roy in ihren Werken wie The Failure of Political Islam, Das  Schwarzbuch 

des  Dschihad  und  Globalized  Islam zu  analysieren,  was  jedoch  nicht  Bestandteil  dieses 

Literaturberichts sein kann.52

Eine feine Abgrenzung der Begriffe muslimisch, islamisch und islamistisch ist in der vorliegenden 

Debatte  allerdings  nur  schwer  möglich,  weil  viele  Autoren  nicht  sauber  zwischen  den  beiden 

Argumenten trennen, bzw. sie sogar synonym verwenden. Um den Blick zu schärfen für die Probleme 

begrifflicher Vermengungen, wird hier eine Abgrenzung der Begriffe vorgeschlagen, an der sich die 

Eingrenzung  der  Debatte  orientiert.  Allerdings  ist  es  gerade  bei  konkreten  Fällen  wie  islamisch 

orientierten  Parteien  schwer,  die  Trennung  strikt  einzuhalten,  weshalb  im  Zweifelsfall  den 

Bezeichnungen der Autoren gefolgt wird.

Gudrun  Krämer  betrachtet  denjenigen  als  Muslim,  der  sich  per  Glaubensbekenntnis  zum  Islam 

bekennt. Dagegen weist  "islamisch" auf den Anspruch der jeweiligen Gruppen oder Individuen hin, 

49 Huntington, The Clash of Civilizations, S.41.
50 Huntington,  Samuel  P.  (1997):  Der  Kampf  der  Kulturen.  Die  Neugestaltung  der  Weltpolitik  im 21.  

Jahrhundert. 5. Aufl., München [u.a.]: Europaverl., S.14.
51 Teti, Andrea/Mura, Andrea (2009): Islam and Islamism. In: Haynes, Jeffrey (Hg.), Routledge Handbook 

of Religion and Politics. New York [u.a.]: Routledge, S.92-110, 102.
52 Roy,  Olivier  (1994):  The Failure of  Political  Islam.  Cambridge:  Harvard Univ.  Press;  Kepel,  Gilles  

(2002): Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang des Islamismus. München [u.a.]; Roy, 
Olivier (2006): Globalised Islam. The search for a new Ummah. London: Hurst; für einen Überblick über 
die Debatte s. Kramer, Martin, (Hg.) (1997): The Islamism Debate. Tel Aviv: Moshe Dayan Center for 
Middle Eastern and African Studies.

12



den Islam "zum Programm und zur Richtschnur des eigenen Handelns zu machen."53 Als Islamisten 

betrachtet Krämer hingegen Muslime, die den Islam 

"als umfassendes gesellschaftspolitisches Programm verstehen, das als Weltanschauung mit den 
Ideologien fremder Herkunft konkurriert.  Der Islam soll alle Aspekte individuellen Lebens und 
kollektiver Ordnung durchdringen und unter einer einheitlichen Richtschnur zusammenführen".54

Wesentlich  restriktiver  definiert  Karsten  Fischer  Fundamentalismus,  worunter  er  auch  Islamismus 

fasst, als

"religionspolitische Identitätskonstruktion [in der] alle entscheidungsbedürftigen politischen und 
sozialen  Belange  der  Autorität  einer  religiösen  Offenbarung  unterstellt  [werden],  deren 
endzeitliche Erfüllung ersehnt wird und deren aktiver Vorbereitung eine innerweltliche Arbeit an 
der Apokalypse mittels fundamentalistischer Religionspolitik dienen soll [Hervorh. im Orig.]".55

Die politische Identität  und Aktivität,  welche aus  der  Unterstellung aller  sozialen und politischen 

Entscheidungen unter die Autorität religiöser Offenbarung entstehen, sind demnach identifizierbare 

Merkmale  von  Islamismus.  Diese  sollen  als  Abgrenzung  der  Debatte  um  den  Islam  als 

Demokratisierungshindernis von Argumenten, welche den Islamismus betreffen, verwendet werden.

Nach dieser Darstellung der konkurrierenden Begriffswelten wird im Folgenden der kulturalistisch-

essentialistische Ansatz mit  Huntington als  seinem Hauptvertreter  sowie Weiterentwicklungen und 

Kritik  seiner  Theorie  vorgestellt.  Dabei  werden  hier  unter  die  Begriffe  "kulturalistisch" und 

"essentialistisch" Literaturbeiträge gefasst, welche die Kultur und deren vermeintliche "Essenz" als 

bestimmbare  und  kaum  veränderbare  Eigenschaften  und  als  wesentlich  ausschlaggebend  für  die 

Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam betrachten.56

2.2. "God is Caesar" – der Islam als Hindernis für Demokratisierung?
2.2.1. Samuel Huntington: Clash of Civilizations und Verhinderungsthese
Kurz  nach  dem  Fall  der  Berliner  Mauer  und  dem  Ende  des  kalten  Krieges  waren  sich  viele 

Staatsoberhäupter  und  Wissenschaftler  einig,  dass  nun  eine  Ära  der  Harmonie  und  des  Friedens 

anbrechen  würde,  in  welcher  das  westliche  Modell  einer  liberalen  Demokratie  in  allen  Ländern 

erstrebt  und  schrittweise  verwirklicht  werden  würde.57 Zugespitzt  hat  diese  Hoffnung  der 

Politikwissenschaftler  Francis  Fukuyama,  als  er  1989  verkündete,  die  liberale  Demokratie  sei 

nunmehr  als  ideales  Regierungssystem  international  anerkannt  und  sei  nach  dem  evolutionären 

53 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.32. Obwohl Krämer auf die Definitonsprobleme von islamisch und 
islamistisch als fundamentalistisch eingeht, verwendet sie später die beiden Begriffe trotzdem synonym.

54 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.30.
55 Fischer,  Die Zukunft  einer Provokation, S.82; Die Verwendung des Begriffs Fundamentalismus wird  

kritisiert u.a. wegen seiner Herkunft aus dem amerikanisch-protestantischen Kontext und der negativen 
Konnotation mit Radikalismus und Gewalttätigkeit.

56 Vgl. Krämer, Gottes Staat als Republik, S.14.
57 Diese heute schwer nachvollziehbare Euphorie verdeutlicht  z.  B.  die Ablehnung der  Berufung eines  

Professors für Security Studies durch den damaligen Präsidenten der Harvard University Derek Bok mit 
der Begründung: "Hallelujah, we study war no more, because war is no more.", Merry, Robert W. (2003): 
The great Friedman-Huntington debate: the coming clash between two fundamentally opposed post-9/11 
global views. In: The International Economy. Zuletzt aufgerufen am 12.1.2011, von
http://findarticles.com/p/articles/mi_m2633/is_1_17/ai_97118160/?tag=content;col1.

13



Triumph über alle konkurrierenden Systeme die "endgültige menschliche Regierungsform"58, womit 

das "Ende der Geschichte" erreicht sei.

Diesem Demokratieoptimismus setzt Huntington 1993 in seinem viel diskutierten Artikel The Clash of  

Civilizations? eine diametrale These entgegen, indem er, nach der Einteilung der Welt in Kulturkreise, 

"fault lines between civilizations" als neuen Ort für Konflikte ausmacht und feststellt, dass bestimmte 

civilizations und Demokratie offenbar nicht zusammenpassen.59 In Anlehnung an Oswald Spenglers 

Beschreibung "world history is the history of large cultures"60 behauptet Huntington: "Human history 

is the history of civilizations."61 Zum einen zeigt dies, dass er die historische Betrachtung als Methode 

für seine Theorie verwendet und zum anderen stellt er damit civilization als zentralen Erklärungsfaktor 

für Demokratisierungsprobleme dar. 

Dabei ist anzumerken, dass Huntington erst mit dem Fokus, der sich in den Sozialwissenschaften nach 

dem Ende des Ost-West-Konflikts in Richtung Kultur als Erklärungsfaktor verschoben hat, civilization 

als ausschlaggebende Variable für Demokratisierung bestimmt.62 Zuvor, in seinem Aufsatz Will More 

Countries Become Democratic? aus dem Jahr 1984, räumt Huntington bei der Kategorisierung der 

Demokratisierungsfaktoren in "economic, social, external and cultural"63 letzterer am wenigsten Platz 

ein und bezieht  sich bei  der Verwendung des Begriffs  culture noch auf das Konzept  der  political  

culture von Sidney Verba, die methodisch und inhaltlich eine andere Argumentationslinie verfolgt.64 

Anknüpfend  an  die  Korrelation  zwischen  überwiegend  katholischer  Bevölkerung  und 

Demokratisierung stellt  Huntington allerdings Religion als Erklärungsfaktor für die "third wave of 

democratization" der 70er und 80er Jahre in den Vordergrund, so dass er von einer "overwhelmingly 

[...] catholic wave"65 spricht.

Wie  sehr  die  Religion  und  ihr  Verhältnis  zu  Demokratie  in  seinem Verständnis  von  civilization 

verankert ist, zeigt auch seine Beschreibung der "Western Civilization", deren "single most important 

characteristic  [...]  western  Christianity"66 ist,  woraus  sich  die  zentralen  Werte  Demokratie  und 

58 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, S.11.; ders. (1989): The End of History? In: The National Interest 
16 (Summer): S.3-18.

59 Dazu liefert Huntington Weltkarten, auf der die "the West and the Rest" deutlich in schwarz und weiß 
eingeteilt werden, s. Huntington, The Clash of Civilizations, S.22 ff.

60 Spengler, Oswald (1926):  The Decline of the West. Form and Actuality. New York: Alfred A. Knopf,  
S.170.

61 Huntington, The Clash of Civilizations, S.40.
62 Dies  geht  bei  Huntington  so  weit,  dass  er  eine  der  größten  Bedrohnungen  für  den  Westen  in  der  

"confucian-islamic military connection" sieht, vgl. Huntington, The Clash of Civilizations?, S.45 ff.
63 Huntington, Samuel P. (1984): Will More Countries Become Democratic? In: Political Science Quarterly 

99(2): S.193-218, 198.
64 Verba definiert  political culture als "the system of empirical  beliefs, expressive symbols,  and values  

which defines the situation in which political action takes place.", Verba, Sidney (1965): Comparative  
Political Culture. In: Pye, Lucian W./Verba, Sidney (Hg.), Political Culture and Political Development. 
Princeton: Princeton Univ. Press, S.512-560, 513; Für die These der Unvereinbarkeit von Demokratie mit 
der  entscheidend  vom  Islam  geprägten  arabischen  politischen  Kultur  s.  Kedourie,  Elie  (1992):  
Democracy and Arab political culture. Washington, DC; Waterbury, John (1994): Democracy Without  
Democrats? The Potential for Political Liberalization in the Middle East. In: Salamé, Democracy Without 
Democrats?, S.23-47.

65 Huntington, The Third Wave, S.76.
66 Huntington, The Clash of Civilizations, S.70; ders. The Clash of Civilizations?, S.29.

14



Liberalismus gebildet haben. Dagegen verkörpert und befördert der Islam andere, also offenbar nicht 

demokratische "particular and religious values".67 

Huntington stellt deshalb die These auf, dass "deeply ingrained Islamic [...] cultural traditions"68 eine 

Demokratisierung verhindern können: "Islamic culture explains in large part the failure of democracy 

to  emerge  in  much  of  the  Muslim  World",69 denn  "conceivably  Islamic  [...]  culture[...]  pose[s] 

insuperable  obstacles to  democratic  development."70 Entgegen der  eingangs zitierten Einschätzung 

Bassam Tibis, dass Islamismus ein Problem für Demokratisierung und die sie befördernden Staaten 

darstellt, geht Huntington noch weiter:

"The  underlying  problem for  the  West  is  not  Islamic  fundamentalism.  It  is  Islam,  a  different 
civilization whose people are convinced of the superiority of their culture and obsessed with the 
inferiority of their power."71

Begründungen für die Behauptung, dass der Islam Demokratisierung verhindern kann und schon oft 

verhindert hat, was im Folgenden als Verhinderungsthese bezeichnet wird, sind selten explizit erwähnt 

und  auf  verschiedene  Texte  verteilt,  weshalb  sie  hier  in  drei  Hauptargumente  zusammengefasst 

erläutert werden.

(1) Zunächst geht Huntington davon aus, dass es im Westen einzigartige Umstände gab, unter denen 

sich Demokratie entwickeln konnte, weshalb Demokratie in nicht westlichen Gesellschaften entweder 

durch Kolonialisierung oder Einsetzung von außen entstanden ist.72 Das "concept of Islam as a way of 

life transcending and uniting religion and politics"73 und die enge Verknüpfung von "intermediate [also 

politischen,  T.M.]  and  ultimate  ends"74 habe  dazu  geführt,  dass  im Islam zwischen  Religion  und 

Politik, bzw. zwischen der geistlichen und säkularen Sphäre keine Unterscheidung besteht.75 Dies stellt 

für  Huntington  eine  fehlende  Voraussetzung für  Demokratisierung  dar.  Die  Einmaligkeit  der 

Voraussetzungen für das Entstehen von Demokratie im Westen wird noch deutlicher:

"In Islam, God is Caesar; in China and Japan, Caesar is God; in Orthodoxy, God is Caesar's Junior 
Partner.  The  separation  and  recurring  clashes  between  church  and  state  that  typify  Western 
civilization  have  existed  in  no  other  civilization.  This  division  of  authority  contributed 
immeasurably to the development of freedom in the West".76 

Auch wenn man diesen Punkt als Abwesenheit einer eigenständigen säkularen Sphäre der Politik im 

Islam  betiteln  könnte,  geht  Huntingtons  Argument  wesentlich  weiter  als  etwa  die 

Säkularisierungsthese, wie sie u. a. von Pippa Norris und Ronald Inglehart diskutiert wird. Letztere 

stellen  den  mit  voranschreitender  Rationalisierung  in  der  Moderne  einhergehenden  Verlust  von 

religiöser Autorität in den politischen Systemen von Industriestaaten fest, behaupten jedoch auch, dass 

67 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.29.
68 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.214.
69 Huntington, The Clash of Civilizations, S.29.
70 Huntington, The Third Wave, S.311.
71 Huntington, The Clash of Civilizations, S.217.
72 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.41.
73 Huntington, The Clash of Civilizations, S.210.
74 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.208.
75 Vgl. Huntington, The Third Wave, S.307.
76 Huntington, The Clash of Civilizations, S.70.

15



derzeit auf der Welt mehr Menschen mit traditionellen religiösen Ansichten leben als jemals zuvor.77 

Für  Huntington sind es "Western secularism,  irreligiosity,  and hence immorality",  die  "in  Muslim 

eyes"78 wahrgenommen  werden  als  zu  verhinderndes  Übel,  was  er  als  ein  Hindernis  für 

Demokratisierung ansieht.

(2)  Eine  zweite  Begründung  für  die  Verhinderungsthese  sieht  Huntington  in  der  Konkurrenz 

islamistischer Bewegungen zur demokratischen Opposition. 1984 stellte er noch fest, "in Islam [...] 

political participation was historically an alien concept",79 ohne genauer auszuführen, welche Art von 

Partizipation  gemeint  ist  und  worin  diese  besteht.  1991  sieht  er  demgegenüber  aber  eine  enge 

Verbindung: "Political participation is linked to religious affiliation."80

In The Clash of Civilizations beschreibt er schließlich eine politische Stoßrichtung des Islam, die sich 

während  der  Demokratisierungswelle  der  1970er  Jahre  im  Gegensatz  zu  den  demokratischen 

Bewegungen in Südeuropa oder Lateinamerika herausgebildet hat:

"[...] Islamist movements were simultaneously gaining strength in Muslim countries. Islamism was 
the functional substitute for the democratic opposition to authoritarianism in Christian societies, 
and it was in large part the product of similar causes: social mobilization, loss of performance 
legitimacy by authoritarian regimes, and a changing international environment, including oil price 
increases, which in the Muslim world encouraged Islamist rather than democratic trends."81

Indem  sie  aus  ähnlichen  Gründen  entstanden  sind  und  ihre  Unterstützung  im  Volk  gewinnen, 

behindern  islamistische  Bewegungen  das  Erstarken  einer  liberal-demokratischen  Opposition  und 

entziehen  ihr  die  Existenzgrundlage.82 Als  weiteren  Wettbewerbsvorteil  schreibt  Huntington  den 

islamischen Akteuren zu,  dass diese sich in ein Netzwerk von Moscheen zurückziehen und damit 

leichter staatlicher Repression entgehen können.83 Man könnte argumentieren, dieses Argument ziele 

auf islamistische Bewegungen ab, die wie eingangs erwähnt nicht im Fokus der Betrachtung stehen 

sollen.  Allerdings  geht  es  nicht  darum  zu  zeigen,  dass  islamistische  Bewegungen  keine 

demokratischen Ziele verfolgen oder dass Islamismus und Demokratie unvereinbar sind. Huntingtons 

Argument sieht dieses Konkurrenzverhältnis als ein Hindernis, vor dem Demokratiebewegungen in 

muslimischen  Ländern  stehen.  Der  Kultur  des  Islam ist  es  demnach  inhärent,  dass  islamistische 

Bewegungen  große  Teile  des  demokratischen  Potentials  abschöpfen,  was  als  Argument  für  die 

Verhinderungsthese betrachtet werden kann.

(3) Schließlich bewertet Huntington mögliche Wahlsiege von antidemokratischen islamischen Parteien 

als  Hindernis für  Demokratisierung.  Eine Öffnung des politischen Systems und damit  verbundene 

77 Norris, Pippa/Inglehart, Ronald (2004): Sacred and secular. Religion and politics worldwide. Cambridge 
[u.a.]: Cambridge Univ. Press, S.5.

78 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.213.
79 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.208.
80 Huntington, The Third Wave, S.307.
81 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.114.
82 Vgl. Tamadonfar, Mehran (2002): Islamism in Contemporary Arab Politics. In: Jelen, Ted G./Wilcox,  

Clyde (Hg.), Religion and Politics in Comparative Perspective. The One, the Few, the Many. Cambridge: 
Cambridge Univ. Press, S.141-165, 163.

83 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.115.

16



freie  Wahlen  können  durch  diese  "Islamic  free  elections  trap"84 zu  einer  Schwächung  der 

demokratischen Kräfte beitragen.85 Als Beispiel dafür nennt er die  Islamic Salvation Front (FIS) in 

Algerien,  deren  voraussichtlichen  Wahlerfolg  1992  das  Militär  aus  Angst  vor  einer  islamistisch-

autoritären Herrschaft wie im Iran verhinderte.86 Den antidemokratischen Charakter vieler islamischer 

Parteien begründet Huntington u. a. damit, dass ein Diskurs nicht demokratisch sein kann sowie eine 

Konfliktlösung durch Dialog unmöglich ist und zum Nullsummenspiel wird, wenn zentrale Argumente 

auf offenbarten Wahrheiten beruhen.87

2.2.2. Weitere Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas
Nachdem mit Huntington der Hauptvertreter eines Paradigmas dargestellt wurde, welches den Islam 

als Kultur und Religion mit Eigenschaften, mit einer Essenz begreift, die Demokratisierung verhindern 

können,  werden  jetzt  darauf  aufbauende  Literaturbeiträge,  vor  allem von  (1)  Bernard  Lewis,  (2) 

Martin Kramer und (3) Bassam Tibi, kurz beleuchtet. 

(1) Wie Huntington bedient sich auch Bernard Lewis in seinem Beitrag zur Reihe "Islam and Liberal 

Democracy" im Journal of Democracy 1996 der historischen Betrachtung als Methode. Zunächst hält 

er  ähnlich  wie  Huntington  und  Tibi  eine  fundamentalistische  Lesart  des  Islam  mit  Koran  und 

Hadithen als "corpus unanfechtbar echter Überlieferungen"88 für unvereinbar mit Demokratie, wobei 

er sich auf gleichartige Aussagen der "fundamentalists"89 selbst bezieht. Nach Laith Kubba trägt neben 

der Unveränderbarkeit der offenbarten Normen auch die Manipulation und Intstrumentalisierung der 

Koranauslegung durch radikale politische Kräfte dazu bei, dass Strömungen liberaler Jurisprudenz und 

Theologie sich nur schwer durchsetzen können.90

Lewis beschreibt  aber auch im Islam als Kultur  Pfadabhängigkeiten, welche die Entwicklung von 

Demokratie verhindert haben. Für ihn sind Befehl und Gehorsam Wesensmerkmale der politischen 

Tradition  des  Islam,  die  aufgrund  der  sich  weiter  entwickelnden  technischen  Möglichkeiten  der 

Überwachung und Unterdrückung, oft  finanziert  durch Einnahmen aus dem Erdölexport,  bis heute 

weiter  intensiviert  worden  sind.91 Außerdem  habe  der  Islam  der  Entwicklung  einer  unabhängig 

84 Stepan,  Alfred (2000):  Religion, Democracy,  and the  "Twin Tolerations".  In:  Journal of  Democracy 
11(4): S.37–57, 48; die "free elections trap" wird auch als "islamist dilemma" bezeichnet, vgl. Guazzone, 
Laura, (Hg.) (1995): The Islamist dilemma. The political role of Islamist movements in the contemporary 
Arab world. Reading: Ithaca Press.

85 Huntington, Samuel P. (1996): Democracy for the long haul. In: Journal of Democracy 7(2): S. 3-13, 9; 
vgl.  dazu  auch  Volpi,  Frédéric  (2004):  Pseudo-Democracy  in  the  Muslim  World.  In:  Third  World  
Quarterly 25(6): S.1061-1078, 1067 ff.

86 Huntington,  Democracy for the long haul, S.9; zur weiteren Erklärung der "free elections trap" vgl.  
Brumberg, Daniel (2002): Democratization in the Arab World? The Trap of Liberalized Autocracy. In:  
Journal of Democracy 13(5): S.56-68, 57; zum Fall der FIS vgl. Hudson, Michael (1991): After the Gulf 
War: Prospects for Democratization in the Arab World. In: Middle East Journal 45(3): S.407-426, 414 ff.

87 Huntington, The Clash of Civilizations, S.130.
88 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.57.
89 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.54.
90 Kubba, Laith (1996): Islam and Liberal Democracy. Recognizing Pluralism. In:  Journal of Democracy 

7(2): S.86-89, 88 f.
91 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.54.

17



entwickelten Zivilgesellschaft entgegengewirkt, denn "Islamic law knows no corporate legal persons; 

Islamic history shows no councils or communes, no synods or parliaments,  nor any other kind of 

elective or representative assembly."92

Darüber  hinaus  fehlt  im  Islam  nach  Lewis  das  Konzept  des  "Bürgers",  citizen,  im  Sinne  der 

griechischen  politēs als  Teilnehmer am politischen Geschehen im Staat,  bzw. in der  polis.93 Einen 

Beweis dafür sieht er im Fehlen eines Wortes für citizen auf arabisch, persisch und türkisch; es gebe 

jeweils nur Entsprechungen für countryman.94 Ein ähnliches philologisches Argument führt Lewis an, 

wenn er feststellt, dass in den drei erwähnten Sprachen nur Neologismen für die Worte "säkular" und 

"Säkularisierung" existieren und es noch kein Äquivalent für den Begriff "Laie" gibt.95

Als Ursache für die symptomatische Abwesenheit  dieser Schlüsselvokabeln benennt Lewis ähnlich 

wie  Huntington  das  zentrale  Problem des  Islam mit  Demokratie,  nämlich  die  fehlende  Trennung 

zwischen Religion und Politik. Weil der Prophet  Muḥammad zu seinen Lebzeiten selbst einen Staat 

aufgebaut  und  gelenkt  hat,  haben  sich  von  Beginn  an  die  religiöse  und  die  weltliche  Sphäre 

gegenseitig durchdrungen.96 Demgegenüber hat es im Christentum stets eine mal konfliktreiche, mal 

harmonische, aber stets konkurrierende Dualität zwischen weltlicher Macht, imperium, und kirchlicher 

Macht, sacerdotium, gegeben.97 Es ist bemerkenswert, dass bei den Hinweisen von Lewis, Huntington 

und anderen Demokratisierungstheoretikern auf die mangelnde Erfahrung einer Trennung von Politik 

und  Religion  und  die  ideengeschichtlich  bedingte  Unfähigkeit  zur  Säkularisierung  im Islam eine 

detaillierte  Analyse  dieser  oberflächlichen  Diagnose,  oder  zumindest  Hinweise  auf  eine  derartige 

Ausarbeitung, fehlen.98

Schließlich  führt  Lewis  noch  das  Argument  an,  dass  "Freiheit"  als  zentrale  politische  Norm für 

Konstitutionalismus und Parlamentarismus dem Islam bis ins 20. Jahrhundert fremd blieb. Liberté, die 

wichtigste Forderung der französischen Revolution und Grundlage für jede liberale Demokratie, sei 

konstitutiv  für  die Überwindung autoritärer  Strukturen in  Europa gewesen,  während die  im Islam 

wichtigste  politische  Norm  "Gerechtigkeit"  diese  demokratisierende  Wirksamkeit  nicht  entfalten 

konnte.99

Obwohl Lewis aus diesen Gründen der Demokratie in islamisch geprägten Ländern wenig Chancen 

92 Lewis, Bernard (1964):  The Middle East and the West. New York: Harper Torchbooks, S.48; obgleich  
lange  vor  Ende  des  Kalten  Kriegs  verfasst,  sind  diese  frühen  Thesen  wichtiger  Bezugspunkt,  vgl.  
Sadowski, Yahya (1993): The New Orientalism and the Democracy Debate. In: Middle East Report 23(4): 
S.14-21, 15; s. auch Gellner, Ernest (1996): Conditions of Liberty: Civil Society and Its Rivals. New York: 
Penguin Books.

93 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55.
94 Ebd.: S.55.
95 Ebd.
96 Ebd.: S.61.
97 Ebd.
98 Statt einer Analyse weist z. B. Gilles Kepel nur darauf hin, dass die Ablehnung von Demokratie "logische 

Folge einer islamischen Glaubenslehre [sei], die [...] entschieden monistisch ist", Kepel, Gilles (1991):  
Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vormarsch. München: Piper, S.275; 
Vgl. die Autoren, die zur Debatte um die Säkularisierung in 2.1.1. Fn.17 erwähnt sind.

99 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.58, 63.

18



einräumt,  nennt  er  doch einige  demokratische  Anknüpfungspunkte  wie  das  Recht  auf  Widerstand 

gegen Sünde oder einen Satz des Propheten Muḥammad, der Meinungsverschiedenheiten als Gnade 

Gottes bezeichnet (s. 2.3.2.).100 Damit verbleibt er jedoch dabei, den Islam als Kultur mit einer Essenz 

bestehend aus "historical and cultural facts"101 als relevante Variable zu begreifen.

(2) "Islam vs. Democracy" ist der programmatische Titel eines Artikels von Martin Kramer, in dem 

weitere Demokratisierungshindernisse des Islam aufgezeigt werden.102 Nach islamistischer Lesart, die 

aber auch von vielen moderaten Muslimen geteilt wird, stelle  die  Scharīʿa ein  von Gott gegebenes 

Gesetz  dar,  welches  nicht  verändert  werden  kann,  besonders  nicht  "by the  shifting  moods  of  an 

electorate".103 Diese  von  Gott  offenbarte  Wahrheit  lässt  deshalb  auch  keine  Gesetzgebung  eines 

anderen Souveräns zu, was der Grundidee einer Demokratie als Herrschaft des Volkes zuwider läuft.104 

Dass  Kramer  darauf  abzielt,  dass  die  Unveränderlichkeit  der  göttlichen  Normen  mit  Wahlen 

unvereinbar  ist,  kann  auch  als  direkte  Kritik  an  allen  prozeduralistischen  Bestimmungen  des 

Verhältnisses von Demokratie und Islam verstanden werden. Auch so ein scheinbar neutrales und von 

der Religion unabhängiges Modell einer elektoralen Demokratie hat damit keine Chance, sich gegen 

den Islam durchzusetzen.

Ein  weiteres  grundsätzliches  materielles  Hindernis  sei  der  islamische  Grundsatz,  dass  nicht  alle 

Menschen  als  Teile  der  religiösen  wie  politischen  Gemeinschaft  gleich,  sondern  ungleich  sind, 

besonders Muslime und Nichtmuslime sowie Frauen und Männer.105 

(3) Bassam Tibi ergänzt diese Thesen durch zwei weitere Verhinderungsfaktoren: Das für den Islam 

grundlegende  Konzept  der  umma,  also  der  Gemeinschaft  aller  gläubigen  Muslime,  stelle  ein 

"geheiligtes Kollektiv"106 im Sinne David Apters dar und verhalte sich damit antagonistisch zu den für 

die Demokratie notwendigen Rechten des Einzelnen, also dem Individualismus.107 

Darüber  hinaus  sieht  Tibi  mit  dem  Westen  und  der  islamischen  Zivilisation  zwei  Wertsphären 

aufeinander prallen, die jeweils universelle Geltung beanspruchen. Notwendig für Demokratisierung 

sei deshalb ein Abweichen vom universellen Geltungsanspruch auf beiden Seiten und schließlich – 

beinahe  tautologisch  –  eine  Einigung  auf  ein  "Grundsatzprogramm  der  Menschenrechte  und 

Demokratie".108 Trotz der stark kulturalistischen Argumentation behauptet er: "Islam und Demokratie 

sind vereinbar [Hervorh. im Orig.]".109

100 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55 f.
101 Ebd.: S.55.
102 Vgl. Kramer, Islamic Revival.
103 Kramer, Islamic Revival, S.271 f.; zur Ausarbeitung dieses ebenfalls schon länger diskutierten Arguments 

vgl.  Crone,  Patricia  (1980):  Slaves  on  Horses:  The  Evolution  of  the  Islamic  Polity.  Cambridge:  
Cambridge Univ. Press, S.62 ff.

104 Vgl. auch Kepel, Die Rache Gottes, S.274 ff.
105 Kramer, Islamic Revival, S.272.
106 Apter, David (1965): The Politics of Modernization. Chicago: Univ. of Chicago Press, S.457.
107 Tibi, Bassam (2001): Die neue Weltunordnung. Westliche Dominanz und islamischer Fundamentalismus. 

München: Ullstein Taschenbuch-Verl., S.320.
108 Tibi, Die neue Weltunordnung, S.323.
109 Ebd.: S.330.

19



Allerdings  sieht  er  nur  dann  Chancen  für  Demokratisierung,  wenn  sich  erstens  die  "politische 

Kultur"110 der  umma für  Pluralismus  öffnet  und  zweitens  mangelnde  Institutionalisierung  und 

Personalismus  durch  den  Aufbau  von  Institutionen  bekämpft  werden.111 Jedoch  sieht  er  diese 

Voraussetzungen  "in  der  islamischen  Zivilisation  bislang  nicht  erfüllt".112 Das  Argument  der 

politischen Kultur baut Laith Kubba noch weiter aus, indem er festhält: "This political passivity has its 

roots in religious teachings, and has gone far to perpetuate the tradition of authoritarian government in 

the Islamic world."113 Die im Islam vorherrschende autoritäre politische Kultur stellt also weiterhin ein 

Demokratisierungshindernis dar.114

2.2.3. Kritik an den kulturalistisch-essentialistischen Ansätzen
Nach der Darstellung einflussreicher Autoren und Argumente, die sich auf die Essenz des Islam als 

civilization mit  Religion  als  Hindernis  für  Demokratisierung  beziehen,  wird  im  Folgenden  auf 

wichtige Kritikpunkte dieser Ansätze eingegangen. Diese lassen sich grob gliedern in (1) Kritik an 

dem  verwendeten  Demokratiebegriff,  (2)  methodologische  Kritik,  wobei  insbesondere  das 

monolithische Verständnis des Islam kritisiert wird, (3) empirische Gegenargumente und (4) Kritik an 

der Behauptung, der Islam wäre zu einer Trennung von Politik und Religion nicht fähig.

(1) Zunächst wird die Verwendung des dem westlichen Denken entstammenden Begriffs Demokratie 

in  nicht  westlichen  Kontexten  problematisiert.  Esposito  und  Voll  verweisen  auf  eine  kritische 

Abhandlung  Giovanni  Sartoris  über  das  Verhältnis  von  Demokratie  in  nicht  westlichen  Ländern: 

"When we speak of Western experience, is the key term ,Western‘ or ,experience‘? In other words, can 

there be a non-Western path to democracy?"115 Wie exklusiv in der westlichen Politikwissenschaft der 

Begriff Demokratie meist betrachtet wird, zeigt sich beispielsweise durch Sartoris Antwort bezüglich 

der Möglichkeit, Demokratie in nicht westliche Länder zu exportieren: 

"But no sooner do we apply the word democracy to most of the Third World, and in particular to 
the  so-called  developing  countries,  than  the  standard  becomes  so  low  that  one  may  wonder 
whether the word democracy is still appropriate. [...] Democracy, as Woodrow Wilson said, is the 
most difficult form of government. We cannot hope, therefore, to export the  ,complete‘ Western 
type. On the other hand, it is equally obvious, that the new states and developing nations cannot 
pretend to start from the level of achievement at which the Western democracies have arrived."116

110 Tibi verwendet ähnlich wie Huntington den Begriff "politische Kultur" so, als wären seine Implikationen 
vollkommen unstrittig und deckungsgleich mit Aussagen über die islamische politische Theorie und das 
Verhältnis der Muslime zu Politik. Vgl. 2.2.1., Fn.64.

111 Tibi,  Die  neue  Weltunordnung,  S.336;  dabei  verweist  er  auf  das  Problem  der  mangelnden  
Institutionalisierung in der islamischen Zivilisation, in ders. (1996):  Das arabische Staatensystem. Ein  
regionales  Subsystem der  Weltpolitik.  Mannheim [u.a.]:  BI-Taschenbuchverl.,  Kap.1;  und  das  darin  
verwendete Konzept  der  geringen Institutionalisierung nach Huntington, Samuel P.  (1969):  Political  
order in changing societies. New Haven [u.a.]: Yale Univ. Press.

112 Tibi, Die neue Weltunordnung, S.336.
113 Kubba, Islam and Liberal Democracy, S.89.
114 Etwas vorsichtiger hat Hungtington dieses Argument 1984 schon formuliert, vgl. Huntington, Will More 

Countries Become Democratic?, S.209.
115 Sartori,  Giovanni  (1968):  Democracy.  In:  Sills,  David  L.,  International  Encyclopedia  of  the  Social  

Sciences.  New York: MacMillan, S.118.
116 Sartori, Democracy, S.120.

20



Die zitierte  Aussage macht  bewusst,  warum es  für  nicht  westliche Länder  kaum möglich ist,  die 

Kriterien für Demokratie zu erfüllen, die von einem eindeutig bestimmten und dezidiert westlichen 

Konzept abgeleitet sind.

Esposito  und  Voll  weisen  allerdings  darauf  hin,  dass  die  Illusion  der  eindeutigen  Definition  den 

Bedeutungswandel  von Demokratie in der europäischen Ideengeschichte verkennt.117 Als Beispiele 

dafür nennen sie die antiparlamentarische, plebiszitären Vorstellungen von Demokratie der Anhänger 

von François Babeuf während der französischen Revolution und das wirkmächtige Diktum von Karl 

Marx, dass echte Demokratie im Kapitalismus nicht zu erreichen sei.118 Deshalb fordern Kritiker einer 

westlichen  Definition,  dass  Demokratie  begriffen  wird  als  essentially  contested  concept.119 Dies 

bedeutet,  dass die grundlegenden Bedeutungen des Begriffs selbst ständig Gegenstand der Debatte 

sind: "there is no one clearly definable general use of any of them [die Konzepte, T.M.] which can be 

set up as the correct or standard use."120 

Der  Kern dieser  Kritik  lässt  sich wie  folgt  zusammenfassen:  Es  können keine wissenschaftlichen 

Aussagen über das Verhältnis von Islam und Demokratie und die damit verbundenen Chancen auf 

Demokratisierung getroffen werden, wenn unter Demokratie ausschließlich ein von westlichen Werten 

durchdrungenes Modell verstanden wird.121 Muslimische Länder können so nämlich entweder nur als 

exakt diesem Vorbild entsprechend bezeichnet werden – was bisher nicht vorgekommen ist und laut 

den Kulturalisten auch nicht vorkommen wird – oder eben nicht als Demokratien klassifiziert werden.

Esposito und Voll ergänzen dieses Problem mit der Feststellung, dass Demokratisierung sich neben 

"popular  empowerment"  auch  durch  "communal  identity  affirmation"122 auszeichnet.  Wenn  nicht 

westliche  Akteure  in  einem Demokratisierungsprozess,  dessen  wesentlicher  Teil  eine  gemeinsame 

Identität  ist,  mit  Demokratie  als  einem unverwechselbar  westlichen  Konzept  konfrontiert  werden, 

führt dies unweigerlich zu "conflict between ,foreign‘ and ,authentic‘".123 

Daran  anschließend  wird  argumentiert,  dass  die  kritische  bis  ablehnende  Haltung  gegenüber 

"Demokratie" in vielen islamischen Gruppierungen das Verlangen danach widerspiegelt,  politische 

Freiheit authentisch, also aus islamischen Tradition und Ideengeschichte heraus, zu begründen.124 Viele 

islamische  politische  Bewegungen  wurden  demnach  vom  Westen  oft  gezwungen,  sich  eindeutig 

117 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.16 ff.
118 Ebd.:  S.17  f.;  zur  näheren  Beschreibung  dieser  alternativen  Demokratiekonzepte  verweisen  sie  auf  

Talmon, Jacob L.  (1960):  The Origins of  Totalitarian Democracy.  New York: Frederick A. Praeger,  
S.201-221; sowie Held, David (1987): Models of Democracy. Stanford: Stanford Univ. Press, S.113, 130.

119 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.17 f.
120 Gallie, Walter Bryce (1956): Essentially Contested Concepts. In: Proceedings of the Aristotelian Society 

56: S.167-198, 168.
121 Hamdi, Mohamed Elhachmi (1996): The Limits of the Western Model. In: Journal of Democracy 7(2): 

S.81-85, 81 f.
122 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.16.
123 Ebd.: S.17.; Zum Konflikt zwischen Religion und säkularen Nationalismen vgl. Fox, Jonathan/Sandler,  

Shmuel (2005): Separation of Religion and State in the Twenty-First Century: Comparing the Middle East 
and Western Democracies. In: Comparative Politics 37(3): S.317-335.

124 Cevik, Salim (2011): Myths and Realities on Islam and Democracy in the Middle East. In:  Estudios  
Políticos 38: S.121-144, 126, Fn.7.

21



zwischen einer Orientierung an der westlichen Moderne auf der einen Seite und ihren tradierten, oft 

religiösen Werten auf der anderen Seite zu entscheiden.125 Verfechter einer islamischen Demokratie 

halten das Aufbrechen dieser Dichotomie und das Denken in "multiplen Modernen"126 deshalb für 

notwendig.  Dies  impliziert  die  Forderung  nach  einer  vorurteilslosen  Betrachtung  islamischer 

Demokratiemodelle  und  größerer  Akzeptanz  gegenüber  Regierungssystemen,  die  möglicherweise 

einige  von  Dahls  Demokratiekriterien  erfüllen,  in  denen  religiöse  Autoritäten  allerdings  noch 

wesentlichen Einfluss haben (vgl. 2.3.2.).

(2) Neben dem westlichen Demokratieverständnis werden auch einige methodologische Vorbehalte 

gegen die kulturalistisch-essentialistischen Begründungen der Verhinderungsthese vorgebracht.  Der 

erste  Kritikpunkt  verknüpft  das  Verständnis  des  Islam  als  kohärente  Kultur  mit  bestimmbaren 

Eigenschaften,  die  als  monolithisch  und  eindimensional  kritisiert  werden,  mit  den  sich  daraus 

ergebenden methodologischen Problemen.

Im  sogenannten  "Orientalismus-Streit"  hat  der  Literaturwissenschaftler  Edward  Said  die 

konventionelle Beschäftigung mit dem "Orient" des "intellektuellen Kolonialismus" bezichtigt, weil 

historische Besonderheiten und die vielfältigen Entwicklungen religiöser und kultureller Traditionen 

missachtet  und  auf  das  Begriffspaar  "Orient"  und  "Okzident"  reduziert  werden.127 Saids  Thesen 

wurden vielfach selbst als einseitig kritisiert, jedoch findet seine Theorie in vielen Texten Anwendung. 

So  hinterfragt  Leonard  Binder  kritisch  die  Argumentation,  gemäß  welcher  der  Islam  als 

Erklärungsfaktor für die Nichtexistenz von Demokratien in der Arabischen Welt betrachtet wird:

"The question is whether Islam is the primary explanation of any political matter at all, or whether 
it enters into the analytical picture only after we have understood the situation in terms which are 
not at all so parochial, or exotic, or culturally unique."128

Gegen  das  Verständnis  "des  Islam"  als  Religion  und  damit  als  "statisches,  von  Ort  und  Zeit 

unabhängiges System"129 wendet sich auch Gudrun Krämer vehement. Viele islamische Intellektuelle, 

die ihre eigene Auslegung islamischer politischer Ideen als ",die Position des Islam‘ [...] bzw. des 

,richtigen‘,  ,wahren‘,  ,recht  verstandenen‘  Islam"130 betiteln,  tragen  zu  dieser  Suggestion  der 

Einheitlichkeit bei, wo die Wirklichkeit Vielfalt aufweist.131 Allerdings ist festzuhalten, dass gerade die 

Berufung  auf  den  "wahren"  Islam  von  vielen  religiösen  Bewegungen  als  Grundlage  für  den 

Widerstand gegen eine "unislamische" Herrschaftspraxis diente.132 So wurde die iranische Revolution 

von Lewis – zwar zugespitzt, aber nicht fälschlicherweise – charakterisiert als "religious movement 

125 Cevik, Islam and Democracy, S.126.
126 Ebd., vgl. Eisenstadt, Shmuel N. (2000): Multiple Modernities. In: Daedalus 129(1): S.1-29. 
127 Said,  Edward W. (1978):  Orientalism. In:  Ashcroft,  Bill/Griffiths,  Gareth et  al.  (Hg.),  Post-Colonial  

Studies Reader. London [u.a.]: Routledge, S.87-91, 88 ff.; vgl. ders. (2003): Orientalism. London [u.a.]: 
Penguin Books.

128 Binder, Leonard (1988):  Islamic Liberalism. A critique of Development Ideologies. Chicago: Univ. of  
Chicago Press, S.80.

129 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.24 ff.
130 Ebd.
131 Bayat, Asef (2007): Makinging Islam Democratic. Stanford: Stanford Univ. Press, S.2 ff.
132 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.24 f.

22



with a religious leadership, a religiously formulated critique of the old order, and religiously expressed 

plans for the new."133

Zum unumstrittenen Kern des Islam zählt Krämer nur den Inhalt des Glaubensbekenntnisses, also "das 

Bekenntnis zur Einheit  Gottes [...],  die Verbindlichkeit  des Koran und die  Rolle  Muḥammads als 

letzten, von Gott an die Menschheit gesandten Propheten"134 sowie die anderen vier Pfeiler des Islam: 

tägliche Anbetung, Almosen, Fasten und Pilgerfahrt. 

Krämer  folgert  hieraus  eine  Kritik,  welche  nicht  nur  für  die  Betrachtung  des  kulturalistisch-

essentialistischen Paradigmas, sondern auch für die Fragestellung und die These dieser Arbeit relevant 

ist:

"It is not possible to talk about Islam and democracy in general, but only about Muslims living and 
theorizing under specific historical circumstances. This may sound evident enough, and yet it is all 
too often ignored."135

Daraus  ergeben  sich  zwei  Folgerungen,  wovon  die  erste  die  Annahme  von  Univokalität  betrifft. 

Ebenso wenig wie im Christentum gibt es im Islam eine bestimmte religiöse Doktrin oder Tradition, 

die  entweder  mit  Demokratie  vereinbar  oder  demokratiefeindlich  ist.136 Neben  verschiedenen 

konfessionellen  Zugehörigkeiten  wie  Shiiten,  Sunniten,  Wahhabiten  oder  Sufis  und  den  darin 

konkurrierenden  Strömungen  und  Traditionen  unterliegt  jede  Auslegung  heiliger  Texte  einem 

zeitlichen Wandel. Beispielhaft hierfür ist auch die unterschiedliche Verwendung von "Tradition" im 

Singular oder Plural. Während die Kulturalisten selten in der Bedeutung zwischen Singular und Plural 

unterscheiden, meistens aber von der "islamischen Tradition" im Singular sprechen, verwenden die 

Texte  des  zweiten  Paradigmas  "Traditionen"  meist  im  Plural,  um  damit  die  angenommene 

Multivokalität zum Ausdruck zu bringen.

Alfred Stepan nennt als Beispiele für antidemokratische Politik, die auf christlicher Doktrin aufbaute, 

Genf unter dem Einfluss Johannes Calvins oder die caesaropapistische Kontrolle der Religion, die in 

Deutschland 300 Jahre von der Evangelischen Kirche theologisch wie politisch akzeptiert wurde.137 

Abdullahi  An-Naʿim  weist  außerdem  darauf  hin,  dass  die Scharīʿa  überhaupt  kein  eindeutiger 

Gesetzestext ist und demnach jedes sich darauf berufende Gesetz bereits eine Interpretation darstellt.138 

Die Frage nach dem Islam als Demokratisierungsfaktor per se kann demnach nur unter der Prämisse 

der Multivokalität, also der Differenzierung des Untersuchungsobjekts beantwortet werden.139

133 Lewis, Bernard (1988): The Political Language of Islam. Chicago [u.a.]: Univ. of Chicago Press, S.1 ff.
134 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.25.
135 Krämer, Gudrun (1993): Islamist Notions of Democracy. In: Middle East Report 23(4): S.2-8, 4.
136 Cevik, Islam and Democracy, S.129; vgl. auch Anderson, John (2009): Does God matter, and if so whose 

God? Religion and democratisation. In:  Haynes,  Jeffrey (Hg.),  Routledge Handbook of Religion and  
Politics. New York. [u.a.]: Routledge, S.192-210, 199.

137 Stepan,  Twin Tolerations, S.44; John Rawls hält dazu fest, "Luther and Calvin were as dogmatic and  
intolerant  as  the  Roman  Church  had  been"  Rawls,  John  (1996):  Political  Liberalism.  New  York:  
Columbia Univ. Press, S.xxv; vgl. Auch ein ähnliches Argument und Beispiel in Esposito, John L./Voll, 
John O. (1994): Islam's Democratic Essence. In: Middle East Quarterly 1(3): S.3-11, 4.

138 An-Naʿim, Abdullahi A. (2008): Islam and the Secular State. Cambridge: Harvard Univ. Press, S.2 ff.
139 Vgl. auch Stepan, Alfred (2001): The World's Religious Systems and Democracy: Crafting the "Twin  

Tolerations". In: ders. (Hg.), Arguing Comparative Politics. Oxford [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.213-254, 
223 ff.

23



Daraus ergibt sich in Anknüpfung an den oben zitierten Satz Krämers die zweite Folgerung, nämlich 

dass "attitudes of Muslims as distinct individuals and communities towards democracy"140 im Fokus 

einer politikwissenschaftlichen Analyse stehen sollten. Daraus leitet Salim Cevik auch ab, dass von 

theologischen  Argumenten  und  der  Auslegung  bestimmter  heiliger  Schriften  Abstand  genommen 

werden muss zugunsten einer sozialwissenschaftlich relevanten Analyse historischer und empirischer 

Tatsachen.141 Zusammenfassen könnte man diese Forderung mit der Behauptung, der Islam ist und 

erlangt Wirksamkeit durch das, was Muslime glauben, was sie sagen und wie sie sich verhalten.142 

In  ähnlicher  Weise  kritisieren  John  Esposito  und  Dalia  Mogahed  kulturalistische  Makrotheorien, 

welche die Einstellungen und Meinungen der muslimischen Bevölkerung außer Acht lassen und sehen 

in dieser Kritik die Begründung ihrer gegenläufige Methodik, der repräsentativen Gallup-Umfrage in 

130 Ländern.143

Weitere  Kritik  formuliert  Harald  Müller,  der  das  naturwissenschaftliche  Vorbild  von  Huntingtons 

politikwissenschaftlicher  Makrotheorie  für  zweifelhaft  hält.  Gemäß  der  Forderung  des  kritischen 

Rationalismus nach Karl Popper, nach einem "tentativen Lösungsversuch"144 des Problems zu suchen 

und  diesen  dann  an  der  Empirie  zu  testen,  hätte  Huntington  civilization als  Erklärungsfaktor  für 

Demokratiefähigkeit  zunächst  hypothetisch  angenommen.145 Danach  habe  er  durch  eine  extreme 

Anwendung  des  ockhamschen  Rasiermessers  scheinbar  im  Sinne  der  "Tugend  der  theoretischen 

Sparsamkeit"146 die  Komplexität  von  Gegenstand  und  Ursache  soweit  reduziert,  dass  viele 

entscheidende  Variablen  und  Faktoren  aus  dem  Blickfeld  gerieten.  Anstatt  des  vom  kritischen 

Rationalismus geforderten Versuches, die eigene These zu widerlegen, sammle Huntington aber in 

Manier amerikanischer Anwälte nur Fälle, welche die Richtigkeit seiner Annahme nahelegen.147 Dies 

führe zu einer polarisierten Betrachtungsweise, die sich an die Dichotomisierung der Welt im Kalten 

Krieg anschließt; statt "Freie Welt" und "Welt des Kommunismus" erfolgt die Einteilung nun nach 

dem Schema "the West and the Rest".148 Nach diesem Muster gestrickte Theorien sind laut Müller 

"simpel und falsch."149

Auf  ein  ähnliches  Problem zielt  die  Kritik  Abdou  Filali-Ansarys  an  Bernard  Lewis  historischer 

Methode ab. Filali-Ansary hält Lewis vor, dass er bei den betrachteten Daten, Verhaltensweisen und 

140 Cevik, Islam and Democracy, S. 129.
141 Ebd.
142 Piscatori, S.9 f., 14.
143 Esposito/Mogahed,  Was Muslime wirklich denken,  S.203 ff.;  ein Überblick über die Debatte um die  

Methode der Bestimmung des Verhältnisses von Islam und Demokratie durch Umfragen vgl. Rowley,  
Charles K./Smith, Nathanael (2009): Islam's Democracy Paradox: Muslims Claim to like Democracy, so 
Why Do They Have so Little? In: Public Choice 139(3): S.273-299, 277 ff.

144 Popper, Karl R. (1969): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In: Adorno, Theodor W./Maus, Heinz et al. 
(Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Berlin: Luchterhand, S.103-124, 105 ff.

145 Müller,  Harald (1998, Oktober):  Der Mythos vom Kampf der Kulturen.  Eine Kritik an Huntingtons  
kulturalistischer Globaltheorie. In: E+Z - Entwicklung und Zusammenarbeit: S.262-264, 262.

146 Ebd.: S.263.
147 Ebd.
148 Huntington, The Clash of Civilizations? S.48.
149 Müller, Der Mythos vom Kampf der Kulturen, S.263.

24



politischen wie religiösen Einstellungen von der Existenz einer "inneren Logik" ausgeht. Lewis suche 

deren Manifestationen gleichsam den Schatten an der Wand in Platons Höhlengleichnis und finde sie 

deshalb auch als sich selbst erfüllende Prophezeiung.150 

Yahya  Sadowski  ergänzt  die  methodologische  Kritik,  indem er  Autoren  wie  Lewis  und  Gellner 

vorwirft, die Situation in muslimischen Ländern jeweils so zu interpretieren und zu konstruieren, dass 

im Ergebnis der Untersuchungen der Islam als Hindernis für Demokratisierung identifiziert wird.151 

Als  Beispiel  für  diese  Praxis,  die  er  als  "neo-Orientalism"152 bezeichnet,  nennt  er  den 

wissenschaftlichen  Konsens  der  70er  Jahre,  welcher  besagt,  dass  eine  starke  Zivilgesellschaft  für 

Demokratie notwendig wäre. Dies hat sich in den 90er Jahren umgekehrt, weil man dann starke nicht 

staatliche  Akteure  als  Gefahr  für  einen  demokratischen  Staat  betrachtete.  Die  Forschung  über 

muslimische  Länder  diagnostizierte  dementsprechend zunächst  eine  zu  schwache  Zivilgesellschaft 

und  später  eine  zu  große  Dominanz  islamischer  privater  Akteure  im öffentlichen  Raum,  so  dass 

jeweils der Islam als Ursache für die Persistenz von Autokratie ausgemacht werden konnte.153

(3) Neben methodologischen Argumenten wird das kulturalistische Paradigma auch kritisiert durch 

Verweise auf historische und empirische Gegenbeispiele. Andrea Teti und Andrea Mura verweisen auf 

die Entstehung des Islam, als Muḥammad 627 n. Chr. mit seinem Gefolge nach Medina emigrierte und 

dort nicht etwa eine Theokratie errichtete, sondern mit der jüdischen Mehrheit die "Verfassung von 

Medina" beschloss und damit einen religiös-pluralistischen Stadtstaat begründete.154 

Den vermittelten Eindruck, dass es kaum Muslime gibt, die in Demokratien leben, bezeichnet Stepan 

im Gegensatz zu der Behauptung, dass es in der Arabischen Welt keine Demokratien gibt, als falsch.155 

Er stellt die Gegenthese auf, dass unter anderem in Bangladesh, Pakistan, Türkei, Indonesien, Indien 

und Europa  mehr  als  600  Millionen  Muslime  in  "democracies,  near  democracies,  or  intermittent 

democracies"156 leben.  Stepan  macht  sich  schon  fast  ein  wenig  lustig  über  die  konsequente 

Vermischung der Kategorien bei Huntington, wenn er z. B. aufdeckt, dass dieser auf der ersten Seite 

der Diskussion über den Islam in The Clash of Civilizations zwar acht mal das Wort "arab", neun mal 

das  Wort  "tribe" verwendet,  aber  kein  einziges  süd-  oder  südostasiatisches  Beispiel  nennt.157 Die 

Tatsache, dass von weltweit ca. einer Milliarde Muslime nur etwa 200 Millionen Araber sind, verleiht 

dieser Kritik zusätzlich Gewicht.158

Damit wendet sich Stepan auch gegen eine territorialistische Betrachtung von Religion, welche den 

Islam auf ein bestimmtes Gebiet festlegt, vor allem auf den Nahen Osten und Nordafrika, um damit 

150 Filali-Ansary, Abdou (1996): The Challenge of Secularization. In: Journal of Democracy 7(2): S.76-80, 
77.

151 Sadowski, The New Orientalism, S.19.
152 Ebd.
153 Ebd.
154 Teti/Mura, Islam and Islamism, S.94.
155 Stepan, Twin Tolerations, S.48 f.
156 Ebd.: S.48.
157 Stepan,  Religious  Systems  and  Democracy, S.236  ff.;  mit  Bezug  auf  Huntington, The  Clash  of  

Civilizations, S.176 f.
158 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.236 ff.

25



dessen prägende Rolle  auf  eine  antidemokratische  Kultur  überhaupt  erst  begründen zu können.159 

Durch den empirischen Nachweis, dass mehrere muslimische Länder wie die Türkei und Indonesien 

als Demokratien bezeichnet werden können, sei auch die These der grundsätzlichen Unvereinbarkeit 

von Islam und Demokratie widerlegt.160 Die Wahlerfolge säkularer Parteien z. B. in Indonesien 1999 

oder im Iran 2000 sieht Stepan auch als schlagkräftige Argumente gegen Huntingtons Theorie der 

"free elections trap" an.161 

Dabei  ist  festzuhalten,  dass weder Huntington noch Lewis ausdrücklich in Worte fassen,  dass der 

Islam und Demokratie unvereinbar sind. Obgleich sie wie oben dargestellt den Islam als Hauptursache 

für mangelnde Demokratie in muslimischen Ländern sehen und viele Teile der islamischen Tradition 

als mit Demokratie unvereinbar betrachten, scheint die grundsätzliche  "Inkompatibilitätsthese" eher 

eine Etikettierung der Kritiker des kulturalistischen Paradigmas zu sein.162

(4) Die Argumente, Gott als einziger Souverän verbiete eine Säkularisierung und dem Islam fehle ein 

historisches Vorbild für eine Trennung von Politik und Religion, haben ebenfalls vielfältige Kritik 

erfahren. Zunächst hält Krämer die Doppelrolle Muḥammads als Prophet und charismatischen Führer 

der Gemeinde für eine Ausnahme. Sunnitische Kalifen hatten die Aufgabe, die Religion zu schützen, 

wodurch sich ein Spannungsverhältnis zu den Religions- und Rechtsgelehrten ergab, die sich selbst zu 

den  "Erben  der  Propheten"163 erklärten.  Ahmet  Kuru  verweist  ebenfalls  auf  die  Existenz  von 

konkurrierenden, teils säkularen Rechtsschulen und einem säkularen Militär, welche das Thron und 

Altar vereinende Kalifat abgelöst hätten.164 Darüber hinaus hält Fischer fest, dass auch die schiitische 

Tradition eine klare Trennung von Politik und Religion durch den sechsten und elften Imam kannte 

und die  passive  Erwartung der  Wiederkehr  des  zwölften  Imam das  Gegenteil  der  von  Khomeini 

beanspruchten "Treuhänderschaft"165 darstelle.166 

Schließlich stellt Stepan grundsätzlich die Annahme in Frage, nach der Säkularisierung ein zentraler 

und eindeutig bestimmbarer Wert für Demokratie sei. Er verweist darauf, dass es bis 1995 in jeder 

etablierten  Demokratie  in  Westeuropa  eine  Staatskirche  mit  einer  in  der  Verfassung  festgelegten 

Staatsreligion  gab.  Eine  enge  Verflechtung  von  Staat  und  Kirche  bestehe  außerdem  in  den 

Niederlanden  im  Erziehungsbereich,  in  Deutschland  durch  die  Kirchensteuer  sowie  bei  den 

159 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.237 ff.
160 Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.131; Stepan, Religious Systems and Democracy, S.237 ff.
161 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.242.
162 Vgl.  Cevik,  Islam and  Democracy, S.131;  Esposito,  John  L./Piscatori,  James  P.  (1991):  Islam and  

Democratization. In: The Middle East Journal 45(3): S.427-440, 428.
163 Krämer, Gudrun (2011):  Demokratie im Islam. Der Kampf für Toleranz und Freiheit in der arabischen 

Welt. München: Beck, S.92 ff.
164 Kuru, Ahmet (2008): Passive and Assertive Secularism: Historical Conditions, Ideological Struggles, and 

State  Policies  Toward Religion. In:  World Politics 59(4):  S.568-596, 576; er  verweist  dabei  auf die  
renomierte Islamwissenschaftlerin Ira Lapidus, s. Lapidus, Ira M. (1975): The Separation of State and  
Religion in the Development of Early Islamic Society. In: International Journal of Middle East Studies 
6(4): S.363-385.

165 Ruthven, Malise (2000): Der Islam. Eine kurze Einführung. Stuttgart: Reclam, S.178.
166 Fischer, Die Zukunft einer Provokation, S.85 f.

26



zahlreichen Parteien, die sich und ihre Politik als christlich bezeichnen.167 

Neben  Zweifeln  am  notwendigen  Ausmaß  einer  institutionalistischen  Trennung  von  Politik  und 

Religion stellt Mohamed Hachmi Hamdi fest, dass für Muslime ein Staat nur dann legitim sein kann, 

wenn er sich an den Grundsätzen der Scharīʿa orientiert.168 Auch die westlichen Demokratien würden 

auf vorkonstitutionellen, oft christlichen Werten basieren, die ebenso zentral sind für jede politische 

Ordnung in einer mehrheitlich muslimischen Gesellschaft.169 Die einzigen säkularen Regime in der 

Arabischen  Welt  sind von westlicher  Unterstützung abhängige  Diktaturen und damit  das  denkbar 

schlechteste Beispiel für eine gute Regierungsform.170 Es wäre deshalb auch nur verständlich, dass 

gegen die korrupten autoritären Regime eine Opposition erstarkt, welche die Werte einer in Augen der 

Muslime gerechten Religion vertritt.171

Viele der hier besprochenen Kritiker argumentieren, dass der Islam weder als Kultur noch als Religion 

und damit  als  prägender Einflussfaktor auf die politische Kultur  einer Demokratisierung im Wege 

steht.  Vielmehr  verweisen  sie  auf  andere  Kontexte  und  die  Betrachtung  von  soziopolitischen, 

militärischen,  ethnischen und ökonomischen Faktoren.172 Allerdings ist  dies keine Antwort  auf die 

Frage, welche Rolle der Islam bzw. islamische Akteure, die unbestreitbar wesentlichen Einfluss in den 

meisten muslimischen Ländern haben, in einer Demokratie einnehmen können.

Ein prominenter  Vorschlag zur Beantwortung dieser  Frage,  der hier  diskutiert  werden soll,  ist  der 

institutionalistische Ansatz der twin tolerations von Alfred Stepan, der dann von Autoren ergänzt wird, 

die Ansatzpunkte für eine "islamische Demokratie" beschreiben. Obgleich Huntington seiner eigenen 

Aussage später offensichtlich keine Beachtung mehr geschenkt hat, gestand er noch 1991 in The Third 

Wave: "Any major culture […] has some elements that are compatible with democracy."173

2.3. Twin tolerations und islamische Demokratie
2.3.1. Alfred Stepans institutionalistischer Ansatz der twin tolerations
Der  erste  wesentliche  Gegensatz  des  Ansatzes  von  Alfred  Stepan  zu  allen hier  unter  dem 

kulturalistischen Paradigma aufgeführten Texten ist, dass er Demokratie überhaupt eindeutig definiert. 

Statt zuerst vom Islam und dessen mangelnder demokratischer Tradition oder autokratischer Essenz 

auszugehen,  konkretisiert  Stepan  den  Begriff  Demokratie,  also  die  abhängige  Variable.  Dessen 

ungenaue Bestimmung scheint ein Charakteristikum der generalistischen Theorien mit civilization als 

Erklärungsfaktor  zu  sein;  möglicherweise  um  damit  die  Anwendung  zweifelhafter  Methoden 

zumindest oberflächlich zu rechtfertigen (vgl. 2.2.3.). Es ist darüber hinaus anzumerken, dass Stepan 

bei  den  twin  tolerations keinen  Unterschied  zwischen  den  Religionen  macht,  die  institutionell 

167 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.220 ff.
168 Hamdi, The Limits of the Western Model, S.84.
169 Ebd.
170 Ebd.
171 Ebd.: S.83 ff.
172 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.246.
173 Huntington, The Third Wave, S.310.

27



garantierten gegenseitigen Freiheiten müssen  vom Christentum genauso wie  vom Islam garantiert 

werden.

Auch Stepan hält die acht von Dahl aufgestellten Kriterien (s. 2.1.2.) für notwendig, allerdings nicht 

hinreichend für Demokratie.174 Gemeinsam mit Juan Linz fordert er, dass die Verfassung selbst auch 

demokratisch  sein  muss,  indem  sie  Schutz  für  Minderheiten  garantiert.175 Außerdem  muss  die 

demokratische gewählte Regierung unter der  rule of law an die Gesetze gebunden sein, wobei dies 

durch  ein  Institutionengefüge  mit  gegenseitigen  Verantwortlichkeiten  sichergestellt  werden  soll.176 

Stepans "minimal institutional statement of what democratic politics does and does not entail" lautet 

nach der Kombination dieser Kriterien: "Democracy is a system of conflict regulation that allows open 

competition over the values and goals that citizens want to advance."177

Im Anschluss an diese prozeduralistische Minimaldefinition,  die weder Legitimation der Autorität 

noch von der Regierung zu verfolgende Ziele impliziert, fragt Stepan, in welchem Verhältnis Religion 

zur Gewährleistung der geforderten Kriterien steht. Genauer gesagt steht im Zentrum seiner Theorie 

der notwendige minimale Grad an Freiheit der gewählten Regierung gegenüber religiösen Gruppen 

sowie der religiösen Individuen gegenüber der Regierung, was er mit twin tolerations bezeichnet.178

Der  für  die  twin  tolerations geforderte  Autonomiebereich  für  Regierungen ist  demnach,  dass  die 

Institutionen, die durch demokratische Prozesse entstehen, in der Lage sind, innerhalb der Grenzen der 

Verfassung policies  umzusetzen.179 Religiöse Institutionen dürfen also keine prärogativen Vetorechte 

gegenüber den demokratisch gewählten Parlamenten oder Regierungen haben.180 Für Individuen und 

religiöse  Gemeinschaften  besteht  der  für  die  twin  tolerations notwendige  Autonomiebereich  aus 

Religionsfreiheit, die es ihnen erlaubt, privat ihren Glauben zu praktizieren.181 Darüber hinaus muss es 

ihnen  auch  erlaubt  sein,  ihre  Werte  in  der  Zivilgesellschaft  zu  vertreten  und  entsprechende 

Organisationen oder Parteien zu fördern, solange politische Implikationen des Glaubens nicht aktiv die 

Rechte anderer Bürger beschneiden oder gewaltsam gegen die Demokratie selbst vorgehen.182 Dieser 

institutionelle  Ansatz  beinhaltet  auch,  dass  keiner  zivilgesellschaftlichen  Gruppierung  a  priori 

untersagt werden darf, eine Partei zu gründen. Eine Beschränkung der Assoziationsfreiheit darf nur 

aufgrund von Verstößen gegen die demokratische Ordnung, welche von einem Gericht festgestellt 

werden müssen, erfolgen.183 

Stepan hält  außerdem fest,  dass  innerhalb dieser  Minimalkriterien eine sehr  große Bandbreite der 

174 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.216 f.
175 Ebd.
176 Für  eine  ausführliche  Abhandlung  s.  Linz,  Juan/Stepan,  Alfred  (1996):  Problems  of  Democratic  

Transition and Consolidation: Southern Europe, South America, and Post-communist Europe. Baltimore: 
Johns Hopkins Univ. Press, Kap. 1.

177 Stepan, Twin Tolerations, S.39.
178 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.211 ff.
179 Ebd.: S.216 f.
180 Stepan, Twin Tolerations, S.39.
181 Ebd.
182 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.217.
183 Ebd.

28



Beziehung  zwischen  Religion  und  Staat  möglich  ist.184 Damit  versucht  er  die  "fallacy of  unique 

founding  conditions"185 zu  umgehen,  indem er  nicht  davon ausgeht,  dass  eine  bestimmte,  genuin 

westliche Konstellation von Voraussetzungen und damit auch das in westlichen Demokratien etablierte 

Verhältnis von Religion und Politik der einzige mögliche Pfad zur Demokratie ist. 

Allerdings geht Stepan in seiner Analyse des Zusammenhangs von Religion und Staat noch weiter. 

Tabellarisch  stellt  er  dar,  welche  idealtypischen  Ausprägungen  des  Verhältnisses  von  Staat  und 

Religion in demokratischen und undemokratischen Systemen denkbar sind. Dabei kommt er zu dem 

Schluss, dass die Trennung von Staat und Religion keine inhärente Affinität zur Demokratie besitzt.186 

Dies  begründet  er  damit,  dass  antireligiöse  Säkularisierung  ein  destabilisierender  Faktor  für  eine 

Demokratie sein kann,  weil  viele Gläubige deshalb dem Staat  gegenüber nicht  mehr loyal  sind.187 

Genauso können in Autokratien verordneter Atheismus und die Kontrolle der Religion durch den Staat 

nicht  nur  undemokratische  Elemente  sein,  sondern  auch  eine  Demokratisierung  verhindern.188 

Aufgrund den in 2.2.3. erläuterten Beispielen der freundlichen Trennung zwischen Staat und Religion 

in Westeuropa widerspricht  Stepan den unterschiedlichen Diskursen um Aufklärung,  Liberalismus, 

französischen Republikanismus und Modernisierungstheorie, die seiner Meinung nach Säkularisierung 

als  Voraussetzung  für  Moderne  und  Demokratie  begreifen:  "the  concept  of  secularism  must  be 

radically rethought".189 Er folgert daraus, dass eben genau keine "wall of separation"190 zwischen Staat 

und Religion für Demokratie notwendig ist, sondern lediglich "the constant political construction and 

reconstruction of the ,twin tolerations‘".

Stepan unterlässt es jedoch, seine Typologien zu begründen und darzulegen, weshalb er die Merkmale 

und Abgrenzungen derart konstruiert, dass die Basis seiner Schlüsse theoretisch unkonkret und nicht 

empirisch fundiert erscheint.

Das scheinbar wertneutrale und auf das politische System fokussierte Modell  der  Demokratie mit 

Respektierung der  twin tolerations lässt  darüber hinaus zwei  entscheidende Fragen unbeantwortet. 

Wie Murat Somer anmerkt, erklärt Stepan erstens nicht, wie es zu einem von Staat und religiösen 

Gruppierungen anerkannten Prozess der Konstruktion der twin tolerations kommt.191 Er weist darauf 

hin,  dass  es  insbesondere  in  muslimischen  Gesellschaften  einen  "free  market  of  religious 

interpretations"192 gibt,  der  ein  von  der  Mehrheit  der  beteiligten  Gruppierungen  akzeptiertes 

Arrangement erschwert,  und außerdem die Trennung der Verflechtung von Staat und Religion das 

184 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.217.
185 Stepan, Twin Tolerations, S.44.
186 Ebd.: S.43.
187 Ebd.: S.42 f.
188 Ebd.
189 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.222; Stepan verweist auf Texte, in denen dieses Überdenken 

der Säkularisierungsthese thematisiert wird, darunter  Taylor, Charles (1998): Modes of Secularism. In:  
Bhargava,  Rajeev (Hg.),  Secularism and its  critics.  Delhi  [u.a.]:  Oxford Univ.  Press,  S.31-53;  Sen,  
Amartya (1998): Secularism and Its Discontents. In: ebd., S.454-485.

190 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.220 ff.
191 Somer, Murat (2007): Moderate Islam and Secularist Opposition in Turkey: Implications for the World, 

Muslims and Secular Democracy. In: Third World Quarterly 28(7): S.1271-1289, 1281.
192 Ebd.

29



bisherige Vertrauensverhältnis zwischen religiösen und politischen Akteuren zerstören könnte.193 Die 

zweite unbeantwortete Frage bezieht sich auf das Potential  verschiedener Religionen,  sich auf die 

Konstruktion der twin tolerations einzulassen. Hier würden Theoretiker, die dem Islam die Fähigkeit 

zur Modernisierung und Säkularisierung absprechen, einwenden,  dass genau diese Unfähigkeit  die 

Trennung  von  religiöser  und politischer  Sphäre  zu  denken,  auch  die  für  Demokratie  notwendige 

institutionelle Trennung von Religion und Staat verhindern würde.

Um die Frage nach den Demokratisierungschancen in muslimischen Ländern und damit im weiteren 

Sinne die Vereinbarkeit von Islam und Demokratie zu untersuchen, verweist Stepan auf die Forschung 

nach  "multivocal components,  that  are  usable for  (or  at  least  compatible with)  the  political 

construction  of  the  twin  tolerations  [Hervorh.  im Orig.]".194 Im folgenden  Absatz  sollen  deshalb 

Literaturbeiträge dargestellt  werden, die Konzepte mit Ansatzpunkten für Demokratie im Islam im 

Allgemeinen und für die twin tolerations im Speziellen zum Inhalt haben und so für eine "islamische 

Demokratie" argumentieren. 

2.3.2. Anknüpfungspunkte für eine islamische Demokratie
(1) Der Begriff "islamische Demokratie" verweist auf eine eigene Dimension des Verhältnisses von 

Islam und Demokratie mit der impliziten Behauptung, dass erstens Islam und Demokratie vereinbar 

sind und es zweitens auch konkrete islamische Ansatzpunkte für die Herstellung einer demokratischen 

Ordnung gibt. Die meisten Autoren des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas, aber auch dem 

politikwissenschaftlichen Diskurs fern stehende Wissenschaftler wie der Jurist Wolfgang Fikentscher 

halten "eine ,Islamische Demokratie‘ [für] unmöglich".195 Dagegen lassen sich die Titel der Aufsätze, 

die  solche  Anknüpfungspunkte  zwischen  Islam und  Demokratie  herstellen,  gleichermaßen  als  ihr 

Programm  begreifen:  "Demokratie  im  Islam",  "Islam  and  Democracy"  oder  "Islam's  democratic 

essence".196 

Dass der Titel des letztgenannten Werks von Esposito und Voll das Wort "essence" enthält, legt den 

Schluss  nahe,  dass  es  sich  hier  um eine  Begründung  des  demokratischen  Kerngehalts  des  Islam 

handelt. Im Gegensatz zum kulturalistisch-essentialistischen Paradigma wird aber nicht beschrieben, 

inwiefern  die  islamische  Kultur  dazu  determiniert  ist,  Demokratisierung  zu  verhindern  oder  zu 

befördern,  sondern  argumentiert,  dass  es  Konzepte  im  Islam  als  Religion  gibt,  die  als 

Anknüpfungspunkte für die Begründung eines demokratischen politischen Systems dienen können.197

Esposito  und  Voll  wollen  mit  ihrem Beitrag  vor  allem dem oben  erwähnten  Konflikt  zwischen 

Demokratie  als  westlichem Konzept  und der  Notwendigkeit  einer  authentischen  Legitimation  der 

politischen Ordnung entgegenwirken (s.  2.2.3.).  Auch wenn Bassam Tibi in einer kulturalistischen 

193 Somer, Secular Democracy, S.1281.
194 Stepan, Twin Tolerations, S.44.
195 Fikentscher, Wolfgang (1993): Demokratie. Eine Einführung. München: Piper, S.59 f.
196 Krämer, Demokratie im Islam; Esposito/Voll, Islam and Democracy; Esposito/Voll, Islam's Democratic 

Essence.
197 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.3.

30



Sichtweise verhaftet bleibt, fordert auch er, dass anstatt 

"nichtwestlichen  Zivilisationen  wie  der  islamischen  weiterhin  das  westliche  Verständnis  von 
Demokratie  und  Menschenrechten  aufzuzwingen [...]  Völker  unterschiedlicher  Kulturen  und 
Zivilisation  in ihren eigenen Sprachen zu einem gemeinsamen Verständnis von Demokratie und 
Menschenrechten gelangen [sollen] [Hervorh. im Orig.]".198

Esposito und Voll gehen davon aus, dass bei dem oft lange andauernden Prozess der Demokratisierung 

zeitweise antidemokratische, protodemokratische und demokratische Elemente parallel existieren und 

schließlich zu einem demokratischen System rekonzeptualisiert werden können.199 Als Beispiele aus 

der europäischen Geschichte nennen sie die Magna Charta, ursprünglich eine Privilegienzuweisung 

des Königs an eine Gruppe Adliger, die heute als wegweisendes Dokument westlicher Demokratie 

betrachtet wird oder die Parlamente Norwegens (Storting) und Island (Althing), deren Namen schon 

die  yeomanischen  Bauernversammlungen  als  Wurzeln  offenbaren.200 Ihrem Ansatz,  demokratische 

Anknüpfungspunkte  in  den  islamischen  Traditionen  zu  suchen,  liegt  dementsprechend  folgende 

Annahme  zugrunde:  "Indigenous  concepts  and  institutions  can  interact  with  the  experiences  and 

structures of the modern era, creating the potential for democratization in contemporary societies."201 

Das  Aufzeigen  demokratischer  Elemente  ist  außerdem  als  Reaktion  auf  kulturalistische 

Argumentationen  zu  verstehen,  welche  beinahe  ausnahmslos  vermeintlich  antidemokratische 

Bestandteile einer islamischen Lehre erörtert haben.

(2) Zwei für ein islamisches politisches System grundlegende Ordnungsprinzipien,  tauḥid (Einheit 

Gottes)  und Kalifat,  halten Esposito  und Voll  mit  Verweis  auf  den einflussreichen pakistanischen 

Theologen Abul Maududi für eigentlich demokratische Elemente.202 Gemäß dem Konzept des tauḥid 

sei  Gott  zwar  der  oberste  Souverän,  aber  manifestieren  kann  sich  Herrschaft  nur  durch  den 

gemeinsamen Willen aller Muslime einer Gemeinschaft, weshalb ihnen die Regierung verantwortlich 

sein muss.203 Genauso sei jeder Muslime berechtigt, seine Meinung über die Auslegung der göttlichen 

Gesetzte zu äußern. Der zweite Begriff Kalif wird neben seiner bekannten Bedeutung als Nachfolger 

Muḥammads im Koran auch verwendet für alle Menschen, wobei diese als Vertreter Gottes auf der 

Erde  betrachtet  werden.204 Wie  schon  bei  tauḥid,  sehen  Esposito  und  Voll  im  Kalifat  ein 

demokratisches Element, weil jeder Mensch gleichberechtigt die Verantwortung, Rechte und Macht 

des Kalifats inne hat.205

Vertreter  des  Konzepts  der  "islamischen  Demokratie"  führen außer  diesen  beiden  grundsätzlichen 

Prinzipien noch drei operationale Konzepte der islamischen Lehre an, die sie für per se demokratisch 

198 Tibi, Die neue Weltunordnung, S.329.
199 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.3.
200 Ebd.
201 Ebd.: S.4.
202 Ebd.: S.5.;  zu den zentralen Konzepten  tauḥid,  risalat und Kalifat  vgl.  Maududi,  Sayyid  Abul  A'la  

(1967): Islamic Way of Life. Delhi: Markazi Maktaba Islami, S.40.
203 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.5.
204 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.26 f.
205 Ebd.

31



halten: šura (Beratung), iğmaʿ (Konsens) und iğtihad (unabhängige Rechtsprechung).206 

Während unter der im Koran gebotenen  šura im klassischen Sinne die Beratung des Herrschers mit 

der Bevölkerung verstanden wurde,  leitet  z.  B.  Fazlur  Rahman daraus  die  Forderung nach einem 

gleichberechtigten  Diskurs  ab:  "mutual  advice through  mutual  discussions  on  an  equal  footing 

[Hervorh. im Orig.]".207 Noch deutlicher drückt es Sadek Sulaiman aus: "Both shura and democracy 

arise from the central consideration that collective deliberation is more likely to lead to a fair and 

sound  result  for  the  social  good  than  individual  preference."208 Darüber  hinaus  bezeichnet  eine 

Koransure (38/42)  šura als ehrenwerte Tat,  in einer zweiten (159/3) wird sie als Pflicht für jeden 

echten  Muslimen  bezeichnet,  woraus  die  große  Bedeutung  dieses  Konzepts  für  eine  islamische 

politische Ordnung abgeleitet wird.209

Das  Prinzip  des  iğmaʿ  (Konsens)  wurde  in  der  klassischen  juristischen  Tradition  des  Islam als 

fundamental für die Legitimation des islamischen Rechts betrachtet,  wobei zunächst vor allem die 

konservative Auslegung eines Konsenses unter den Rechtsgelehrten dominierte.210 Da im Koran keine 

Struktur des Staates festgeschrieben ist, sind viele zeitgenössische islamische Theologen der Ansicht, 

dass die Legitimität staatlicher Institutionen nicht von der textlichen Grundlage, sondern vom Prinzip 

der  iğmaʿ abhängt, was Cevik als mögliche Begründung für Prozesse einer islamischen Demokratie 

einstuft.211

Iğtihad wird  verstanden als  die  Legitimation  verschiedener  Auslegungen des  islamischen  Rechts, 

welches auf den heiligen Texten aufbaut. Die Aussage des Propheten Muḥammads "my community 

will never agree upon an error"212 ist Grundlage für die Tradition des iğtihad und wird oft schon für 

sich als Hinweis auf demokratische Mitwirkung des ganzen Volkes gelesen. Die Konkretisierung der 

eher abstrakt formulierten göttlichen Prinzipien könnte, wie von vielen islamischen Reformern des 20. 

Jahrhunderts,  z. B. Muḥammad Iqbal,  gefordert,  eine Kernaufgabe einer legislativen Versammlung 

sein.213 

Darüber hinaus  verweisen viele  Verfechter  der "islamischen Demokratie" auf den Pluralismus der 

Meinungen,  Interessen und gesellschaftlichen Gruppen,  die  es  in  den muslimischen Ländern stets 
206 Wright, Two Visions of Reformation, S.65 f.; Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.27 ff.
207 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.8; mit Verweis auf Rahman, Fazlur (1986): The Principle of 

Shura and the Role of the Ummah in Islam.  In:  Ahmad,  Mumtaz  (Hg.),  State,  Politics,  and Islam.  
Indianapolis: American Trust Publ., S.87-96; vgl. auch Krämer, Demokratie im Islam, S.119.

208 Sulaiman,  Sadek  J.  (1998):  Democracy  and  Shura.  In:  Kurzman,  Charles  (Hg.),  Liberal  Islam.  A  
sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.96-98, 98.

209 Cevik, Islam and Democracy, S.125 f.; vgl. auch Brumberg, Daniel/Diamond, Larry (2003): Introduction. 
In:  Diamond,  Larry et  al.  (Hg.),  Islam and Democracy in  the Middle East.  Baltimore  [u.a.]:  Johns  
Hopkins Univ. Press., S.ix-xvii.; Denffer, Ahmad von (1998): Der Koran. 4. Aufl., München: Islamisches 
Zentrum München.

210 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.28 f.
211 Ebd.; Cevik, Islam and Democracy, S.125.
212 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.28.
213 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.8; mit Verweis auf Iqbal, Allama Muhammad (1968): The 

Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, S.173 f.; noch radikaler: 
"We think parliament is a logical necessity and mandatory for accountability and ijtihad.", Zafar, S.M. 
(1998): Accountability, Parliament and Ijtihad. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam. A sourcebook. 
New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.67-72, 72.

32



gegeben  habe.  Vielfalt  der  Meinungen  wurde  außerdem vom Propheten  Muḥammad  explizit  als 

"Gnade" für die Gemeinde bezeichnet.214 Zusammen mit dem Koranvers "there shall be no compulsion 

in  religion"215 sehen  Cevik  und Krämer  eine  viel  versprechende  Basis  für  religiöse  Toleranz  und 

Pluralismus.

Wie im Liberal Islam – A Sourcebook gibt es immer wieder Autoren, die ähnlich wie Robin Wright in 

einer westlichen Zeitschrift, in diesem Fall im Journal of Democracy, einen Artikel veröffentlichen, in 

dem liberale islamische Denker vorgestellt werden und damit eine demokratieaffine Auslegung des 

Islam begründet wird, in diesem Fall die These einer islamischen Reformation.216 Dieses Vorgehen ist 

allerdings problematisch. Zwar trägt das Vorstellen liberaler Denker durchaus dazu bei, monolithische 

und auf fundamentalistische und konservativistische Auslegung beschränkte Betrachtungsweisen des 

Islam  zu  durchbrechen  sowie  die  gewünschten  Anknüpfungspunkte  für  Demokratisierung 

aufzuzeigen.  Jedoch  weist  Hamdi  darauf  hin,  dass  westliche  Autoren  wie  Wright  und  Esposito 

bevorzugt  islamische  Denker  und  Politiker  wie  Rachid  al-Gannouchi  untersuchen,  welche  dem 

westlichen Denken vertraute Begriffe verwenden und damit  die westlichen Wissenschaftler  in  der 

Suprematie des eigenen Weltbilds und dessen Demokratievorstellungen bestätigen.217 Dabei wird aber 

oft die Motivation von Politikern und Wissenschaftlern wie Gannouchi missachtet, der versucht, im 

Westen Unterstützung für seine politischen Aktivitäten zu mobilisieren.218 

Beim Aufdecken der Analogien oder Umdeuten von šura in parlamentarische Demokratie oder iğmaʿ 

in öffentliche Meinung verlieren die islamischen Konzepte ihre eigentliche Bedeutung und werden 

transformiert  in  einen  Spiegel  des  politischen  Denkens  im Europa  des  19.  Jahrhunderts.219 Es  ist 

überaus  zweifelhaft,  ob  man  durch  Umdeuten  von  Begriffen  wirklich  Aussagen  über  die 

Kompatibilität von Islam und Demokratie treffen kann.

(3) Um die Chancen und Möglichkeiten einer "islamischen Demokratie" zu begründen, analysieren 

einige  Autoren  auch  die  bereits  existierenden  Demokratien  in  muslimischen  Ländern  und  die 

Einstellung  der  muslimischen  Bürger  gegenüber  Demokratie. Ein  Prüfstein  für  die  These  der 

Verhinderung von Demokratie  durch den Islam sind nicht  arabische  muslimische  Länder  wie  die 

Türkei, woran sich die Auseinandersetzung zwischen den Vertretern des "muslim exceptionalism"220 

214 Krämer, Gudrun (2002, 18./25. Januar): Der Mensch als Treuhänder Gottes auf Erden. In: Das Parlament 
Nr. 3-4. Zuletzt aufgerufen am 29.1.2012, von
http://www.bpb.de/publikationen/ZFTQZH,0,Politischer_Islam_im_20_Jahrhundert.html;  aber  auch  
erwähnt von Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55.

215 Cevik, Islam and Democracy, S.125.
216 Kurzman, Charles (1998):  Liberal Islam. A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press;  Wright,  

Two Visions of Reformation, S.65.
217 Hamdi, The Limits of the Western Model, S.83 f.
218 Ebd.
219 Ebd.; mit  Verweis auf  Hourani,  Albert  Habib (1983):  Arabic thought in the liberal  age,  1798-1939.  

Cambridge: Cambridge Univ. Press. S.144 ff.
220 Lakoff, Sanford (2004): The Reality of Muslim Exceptionalism. In: Journal of Democracy 15(5): S.133-

139; Ghalian, Burhan (2004): The Persistence of Arab Authoritarianism. In: Journal of Democracy 15(4): 
S.126-132.

33



und denen eines "arab exceptionalism"221 anschließt.

 Autoren  wie  Lewis  und  Gellner,  die  auf  den  autoritären  Charakter  muslimischer  Gesellschaften 

pochen,  betrachten die Türkei  als  Ausnahme, deren demokratische Errungenschaften nur aufgrund 

einer sehr starken staatlichen Tradition mit einer strikten Säkularisierung ermöglicht wurde.222 Lewis 

argumentiert "God had to be replaced twice: as the source of sovereignty, by the people, and as the 

object of worship by the nation".223 Dieses Argument wird 2004 von Sanford Lakoff im Journal of  

Democracy bekräftigt,  indem  er  in  der  Türkei  eine  gewaltsame  Unterdrückung  von  islamischen 

Kräften und Parteien durch den säkularen Staat  feststellt  und die  Türkei  deshalb als  unpassendes 

Beispiel für die Vereinbarkeit von Islam und Demokratie betrachtet.224 Cevik verteidigt das von Stepan 

und Graeme vorgebrachte Argument, dass die Türkei ein gelungenes Beispiel für die Vereinbarkeit 

von Islam und Demokratie sei, weil seit der Machtübernahme der islamisch orientierten AKP 2002 der 

Kurs von demokratisierender Öffnung noch erfolgreicher fortgesetzt wurde.225 Der Europarat bestätigt 

demnach 2004: "Turkey had liberalized more in the first two years of JDP [Justice and Development 

Party, dt. AKP, T.M.] rule than in the previous ten years."226

Vergleichbare Debatten über die Beweiskraft der Vereinbarkeit von Islam und Demokratie anhand der 

real  existierenden demokratischen Systeme in muslimischen Ländern werden auch anhand anderer 

Beispiele geführt, allen voran Indonesien, Senegal, Bangladesch, Mali und Niger.227

Schließlich wird als Begründung für die Möglichkeit einer "islamischen Demokratie" und gegen die 

Verhinderungsthese angeführt, dass die Mehrheit der Muslime, die als Menschen in einem Staat im 

Gegensatz zu  civilizations der zentrale Untersuchungsgegenstand sein sollten,  in einer Demokratie 

leben möchte.228 Mark Tessler und Eleanor Gao haben bei Umfragen in Ägypten, Algerien, Jordanien 

und Marokko herausgefunden, dass in jedem Land über 80% der Befragten Demokratie trotz einiger 

Probleme für das beste politische System halten und über 90% sich wünschen, Demokratie würde sich 

als politisches System in ihrem Land etablieren.229 Viele Befragte der Gallup-Umfrage bekunden zwar 

große  Unterstützung  für  die  Scharīʿa  als  Grundlage  der  Gesetzgebung,  allerdings  liegen  in  allen 

Ländern die Werte für die Unterstützung der Gleichberechtigung von Frauen, insbesondere betreffend 

das Wahlrecht, bei über 50%, in Pakistan, Iran, Bangladesch und Libanon sogar über 75%.230 

221 Stepan,  Alfred/Graeme,  Robertson  B.  (2004):  Arab,  Not  Muslim,  Exceptionalism.  In:  Journal  of  
Democracy 15(4): S.140-146.

222 Cevik, Islam and Democracy, S.137.
223 Lewis, Bernard (1962): The emergence of modern Turkey. London [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.479.
224 Lakoff, The Reality of Muslim Exceptionalism. S.134.
225 Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.139.
226 Smith,  Thomas  (2005):  Civic  Nationalism  and  Ethocultural  Justice  in  Turkey.  In:  Human  Rights  

Quarterly 27(2): S.436-470, 450.
227 Vgl. Stepan/Graeme, Arab, Not Muslim, Exceptionalism, S.142.
228 Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.129 f.
229 Tessler, Mark/Gao, Eleanor (2005): Gauging for Arab Support for Democracy. In: Journal of Democracy 

16(3): S.83-97, 86; für eine datenbasierte Begründung der These, dass Unterstützung für Islam und für 
Demokratie miteinander kompatibel sind s. Jamal, Amaney A. (2006): Reassessing Support for Islam and 
Democracy in the Arab World? Evidence from Egypt and Jordan. In: World Affairs 169(2): S.51-63.

230 Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken, S.67 ff.

34



Aus diesen Daten folgern Tessler  und Gao, dass das Ausmaß öffentlicher Unterstützung für einen 

Übergang zur Demokratie,  vergleichbar mit  einigen post-kommunistischen Ländern,  die Arabische 

Welt "ripe for change"231 macht. Außerdem sehen sie durch die Daten die Behauptung widerlegt, dass 

die Einstellungen und Werte der Bürger, auch diejenigen gegenüber dem Islam, ursächlich sind für die 

bisherige Dominanz des Autoritarismus in der Arabischen Welt.232

3. Fazit
Nach der Darstellung der Kontroverse um die Rolle des Islam in der Demokratisierungsforschung 

sollen abschließend beide Diskursstränge kritisiert und ihre Erklärungskraft ausgewertet werden (3.1.). 

Danach werden die Ergebnisse der Gegenüberstellung der beiden Paradigmen diskutiert  (3.2.) und 

schließlich sich daraus ergebende Probleme und Folgerungen für weiterführende Forschung aufgezeigt 

(3.3.).

3.1. Kritik der Paradigmen und ihres Erklärungspotentials
Viele  Kritiker  des  kulturalistisch-essentialistischen  Paradigma  haben  berechtigterweise  auf  die 

inkonsequente  und  unbestimmte  Verwendung  der  zentralen  Begriffe  Demokratie  und  Kultur 

hingewiesen. Gerade wenn man sich wie Huntington einer umfassenden Makrotheorie bedient, die wie 

ein Versuch der Erklärung der Welt anmutet, ist es für einen wissenschaftlichen Anspruch zentral, zu 

beschreiben, was genau die Bestandteile der Theorie sind. Huntington macht aber nie ganz klar, ob er 

die  Argumente  aus  übergeordneten  Annahmen  deduziert  oder  aus  den  empirischen  Fällen  seine 

Theorie induziert. Er unterlässt außerdem ab The Clash of Civilizations? jede genaue Definition von 

Demokratie; er klärt nicht, ob er darunter nun wie in The Third Wave ein Set an Institutionen versteht 

oder  woraus  sich  die  von  ihm beschworenen  demokratischen  westlichen  Werte  zusammensetzen. 

Genauso  verhält  es  sich mit  seinem zentralen  Erklärungsfaktor  civilizations,  der  eigentlich streng 

getrennt  analysiert  werden  müsste,  aber  bei  ihm  als  Instrument  der  Dichotomisierung  der  Welt 

verwendet wird. Statt einer konkreten Beschreibung, welche Elemente der  Islamic civilization einer 

Demokratie im Wege stehen könnten, nimmt Huntington Werte, Institutionen und religiöse Doktrin 

und ordnet alles in die zwei Bereiche "the West and the Rest", wobei die jeweiligen Antonyme im 

anderen Bereich zu finden sind. Ist im Westen der herrschaftslegitimierende Souverän das Volk, gilt 

im  Islam  "God  is  Caesar",  ist  der  Westen  geprägt  durch  die  Konkurrenz  von  sacerdotium und 

imperium,  fehlt  dem  im  Islam  jede  säkulare  Tradition  und  ist  das  Christentum  förderlich  für 

basisdemokratische Bewegungen, stellen islamische Gruppierungen eine gefährliche Konkurrenz dar.

Darüber  hinaus  sind  dies  die  wenigen  eindeutig  identifizierbaren  Argumente,  die  Huntington 

überhaupt  hervorbringt.  Mit  seinem offenen  Begriffsverständnis  der  Verhinderungsthese  kreiert  er 

Islam und Demokratie gewissermaßen als zwei Blackboxes. Er fordert den Leser mit seinen meist 

231 Tessler/Gao, Arab Support for Democracy, S.93.
232 Jamal, Amaney/Tessler, Mark (2008): Attitudes In The Arab World. In:  Journal of Democracy 19(1):  

S.97-110, 109.

35



unbegründeten  Thesen  dazu  auf,  aus  den  simplen  empirischen  Korrelationen,  welche  Kausalität 

suggerieren, durch Abstraktion und Induktion die Blackboxes zu füllen und ihr Verhältnis zueinander 

zu bestimmen, um so die Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam zu belegen. Einen 

solchen umgekehrten ökologischen Fehlschluss,  in welchem er aus einer Individualhypothese eine 

Kollektivhypothese schließt, begeht er u. a. in einem bereits erwähnten Beispiel:233 Aus der Tatsache, 

dass 1992 in Tunesien das Militär  einen absehbaren Wahlsieg der islamistischen Partei  FIS durch 

Abbrechen  der  Wahlen  verhindert  hat  (einzigartiges,  also  individuelles  Ereignis),  abstrahiert 

Huntington die "free elections trap" als Hindernis, welches der Islam einer Demokratisierung in den 

Weg stellt (Kollektivhypothese).

Wie Filali-Ansary kritisiert, verwenden auch andere Kulturalisten simple Korrelationen, um auf eine 

innere Logik in und einen kausalen Zusammenhang zwischen den Blackboxes Islam und Demokratie 

aufzudecken:234 Lewis  schließt  vom  Fehlen  einzelner  Vokabeln  in  bestimmten  Sprachen  auf  die 

Nichtexistenz  der  entsprechenden für  Demokratie  notwendigen  Konzepte  wie  "Bürger" im Islam, 

Kramer  beschreibt  die  Unveränderlichkeit  göttlicher  Gesetze  im  Islam  als  Antithese  eines 

Legislativprozesses  durch  profane  Institutionen  im  Westen235 und  Tibi  konstruiert  das  geheiligte 

Kollektiv  der  umma als  Gegenpol  zum  westlichen  Individualismus  und  scheint  dabei  völlig  zu 

ignorieren, dass im Christentum knapp zweitausend Jahre lang ebenfalls eine organische Vorstellung 

der Gesellschaftsordnung dominierte.236 

Das stärkste Argument gegen die kulturalistisch-essentialistischen Erklärungen des Verhältnisses von 

Islam und Demokratisierung bildet jedoch die empirische Evidenz. Auch wenn noch 2004 im Journal  

of Democracy eine Debatte darüber geführt wurde, ob die "democracy gap" nun für alle muslimischen 

oder nur für die arabischen Länder gelte,  ist  es für Vertreter der Verhinderungsthese schwer, neue 

Argumente zu finden. Die meisten Demokratisierungshindernisse, die der Islam mit sich bringen soll, 

wurden nämlich nicht erst in den 1990ern entdeckt, sondern beziehen sich auf ältere Werke wie die 

von Max Weber (1904), Lewis (1962, 1964) und Apter (1965).237 Die Essenz des Islam verändert sich 

nun mal per definitionem wenig und konkrete Auswirkungen detailliert empirisch nachzuvollziehen ist 

genau  das  Versäumnis,  welches  den  Kulturalisten  zurecht  am  meisten  vorgeworfen  wird.  Die 

konkreten Auswirkungen der von den Kulturalisten stark gemachten Demokratisierungshindernisse zu 

analysieren oder die Argumente von frühen Theoretikern wie Max Weber und David Apter mit den 

233 Zum  ökologischen  Fehlschluss  vgl.  Diekmann,  Andreas  (2009):  Empirische  Sozialforschung.  
Grundlagen, Methoden, Anwendungen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verl., S.134 ff.

234 Vgl. Filali-Ansary, The Challenge of Secularization, S.77.
235 Interessant sind hierzu Daten aus der Gallup-Umfrage, nach der 46% der Amerikaner der Meinung sind, 

dass  die  Bibel  eine Quelle,  9%  dass  die  Bibel  die  einzige Quelle  der  Gesetzgebung  sein  sollte,  
Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken, S.64.

236 Zum organischen Staatsverständnis im Christentum vgl.  Uertz,  Rudolf (2005):  Vom Gottesrecht zum  
Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland von der Französischen Revolution bis zum 
II. Vatikanischen Konzil (1789 - 1965). Paderborn [u.a.]: Schöningh.

237 Für  die  Unfähigkeit  des  Islam,Vernunft  und Aufklärung zu befördern  vgl  Weber,  Max/Käsler,  Dirk  
(2004):  Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. München: Beck (zuerst erschienen  
1904); Lewis, The emergence of modern Turkey; ders. The Middle East and the West; Apter, The Politics 
of Modernization.

36



Vertretern der Verhinderungsthese in den 1990ern zu vergleichen, wäre ein interessanter Gegenstand 

für weiterführende Forschung.

Aufgrund  der  zahlreichen  begrifflichen  Ungenauigkeiten,  der  methodischen  Fehler  und  der 

mangelnden Anwendbarkeit in weiteren Untersuchungen kann das kulturalistische Paradigma mit der 

These der Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam als nicht mehr zeitgemäß und für die 

aktuelle Demokratisierungsforschung kaum mehr relevant angesehen werden.

Nichtsdestotrotz bleibt die These vom Clash of Civilizations auch im Sinne eines Zusammenpralls der 

demokratischen,  pluralistischen und westlichen  civilization mit  civilizations,  denen diese  Attribute 

offensichtlich  abgesprochen  werden,  politisch  einflussreich.  Dies  zeigen  die  eingangs  zitierte 

Begründung für den Irakkrieg durch Tony Blair oder die Rede George W. Bushs am 19. September 

2001  vor  dem US-Kongress,  in  welcher  er  seine  Vision  des  war  on  terror beschreibt:  "This  is 

civilization's  fight.  This  is  the  fight  of  all  who  believe  in  progress  and  pluralism,  tolerance  and 

freedom"238

Wenn die Essenz des Islam einer Demokratisierung also nicht im Weg steht, stellt sich die Frage, ob 

der  Ansatz  der  twin  tolerations das  Verhältnis  von  Islam und Demokratie  besser  beschreibt.  Die 

Minimalformel des gegenseitig gewährten Autonomiebereichs bringt die gleichen Vorteile mit sich, 

wie die ihr zugrunde liegende prozeduralistische Definition von Demokratie. Ohne direkt bestimmte 

kulturelle Werte oder eine spezifische Legitimation für Herrschaft zugrunde zu legen, sind die  twin 

tolerations als  Zielvorstellung  für  die  Gestaltung  des  Verhältnisses  von  Islam  und  Demokratie 

hilfreich. Allerdings weist die Kritik Somers meines Erachtens auf eine entscheidende Schwachstelle 

des Konzepts hin. Gerade der Prozess der Entwicklung der Autonomiebereiche und besonders der 

Konsens der beteiligten religiösen und staatlichen Akteure über deren Notwendigkeit ist eine nicht 

leicht  zu  erfüllende  Voraussetzung.  Auch  wenn  die  twin  tolerations eine  hilfreiche  Zielvorgabe 

darstellen,  problematisiert  Stepan  nicht  die  Notwendigkeit  ihrer  authentischen  islamischen 

Begründung oder den Modus ihrer Durchsetzung und Etablierung.

Werden  diese  offenen  Fragen  durch  die  Befürworter  einer  islamischen  Demokratie  beantwortet? 

Zunächst ist es ihr Verdienst, eine große Bandbreite an islamischen Konzepten zu liefern, welche als 

Anknüpfungspunkte für die Begründung von demokratischen Institutionen, Prozessen und liberalen 

Grundwerten  dienen  können.  Denn wie  viele  Autoren  immer  wieder  betonen,  ist  eine  Herleitung 

demokratischer Prinzipien aus den islamischen Traditionen unabdingbar, um die "Authentizitätsfalle", 

den Kontrast zwischen "morally concerned Muslims and the materialist West",239 zu überwinden. 

Aus diesem Grund versucht z. B. Wright nach westlichem Verständnis demokratische Elemente in den 

Aussagen liberaler islamischer Denker zu identifizieren. Eine Reformulierung westlicher Konzepte 

mit islamischem Vokabular kann allerdings schwerlich als authentisch bezeichnet werden, weshalb 

238 Bush, George W. (2001, 19. September): Address To A Joint Session Of Congress And The American  
People.  Zuletzt  aufgerufen am 26.1.2012, von http://merln.ndu.edu/merln/pfiraq/archive/wh/20010920-
8.pdf.

239 Esposito/Voll, Islam's democratic essence, S.8.

37



Esposito und Voll  eine "transition from listing democratic doctrines of  Islam to creating coherent 

theories and structures of Islamic democracy" fordern.240 

Den Versuch eines umfassenden Begründungssystems lassen die Kapitelüberschriften des Sourcebook 

Liberal Islam vermuten, die sich wie das Einmaleins demokratischer Grundbegriffe liest: "Against 

Theocracy", "Democracy", "Rights of Women", "Rights of Non-Muslims", "Freedom of Thought" und 

"Progress". Die darin überzeugend dargestellten Herleitungen, die von Muslimen selbst verfasst sind, 

attestieren nicht nur Kompatibilität von Islam und Demokratie, in dem sie versuchen, das geforderte 

kohärente Begründungssystem zu konstruieren, sondern suggerieren gar Demokratie als eigentliches 

politisches Ordnungsprinzip im Islam.

Dieser eindeutigen Auslegung islamischer Prinzipien zu Gunsten von Demokratie stehen allerdings 

zahlreiche  wirkmächtige  Interpretationen  entgegen,  die  das  westliche  Modell  der  Demokratie  als 

gescheitert  ablehnen.241 Offensichtlich  sind  die  erwähnten  Konzepte  der  islamischen  Demokratie 

keinesfalls  herrschende  Meinung  der  islamischen  Geistlichen,  der  politischen  Führer  oder  der 

Öffentlichkeit. Die parallel existierenden Deutungsmuster verweisen viel mehr auf eine Konkurrenz 

oder gar einen Kampf zwischen demokratiefreundlichen und demokratiefeindlichen Interpretation des 

Islam. Eine mögliche Schlussfolgerung aus dem Konzept der islamischen Demokratie wäre demnach, 

dass der Islam einer Demokratisierung dann nicht im Weg steht oder sogar förderlich ist, wenn sich 

die liberalen und demokratiefreundlichen Auslegungen des Islam durchsetzten und von den relevanten 

Akteuren anerkannt werden.

An dieser These kann allerdings zu Recht Kritik geübt werden, welche sowohl das kulturalistisch-

essentialistische  Paradigma  als  auch  die  twin  tolerations betrifft.  Es  fehlt  eine  scharfe  Trennung 

zwischen der Kompatibilität von Islam und Demokratie auf der einen Seite und den Hindernissen, 

welche einer Demokratisierung durch den Islam in den Weg gestellt werden, auf der anderen. Wie so 

oft hat Huntington 1984 auf dieses Problem auch schon hingewiesen, auch wenn er es später einfach 

übergangen hat.242 In Anlehnung an Dankwart Rustow kann man festhalten, dass Diskussionen über 

mögliche kulturelle  oder  institutionelle  Voraussetzungen im Verhältnis  von Islam und Demokratie 

zwar wichtig sind, aber damit noch nicht die eigentliche Frage des Prozesses der Demokratisierung 

betrachtet  wird.243 Während  die  Kulturalisten  nicht  genau  beantworten  wie der  Islam  eine 

Demokratisierung verhindern soll,  erklären weder die  Konzepte der  twin tolerations noch die der 

islamischen  Demokratie,  wie  genau  die  Autonomiebereiche  hergestellt  oder  wie eine  islamische 

Demokratie aufgebaut werden kann.

240 Esposito/Voll, Islam's democratic essence, S.30.
241 Vgl.  Qtub,  der  wichtigste  Denker  der  ägyptischen  Muslimbruderschaft,  die  im  Januar  2012  die  

Parlamentswahlen in Ägypten gewonnen haben: Qutb, Sayyid (1963): The Ideological Bankruptcy of  
Europe and the Future Prospects of Islam. In: The Voice of Islam. A Monthly Magazine Devoted to the 
Promotion of True Human Progress XII: S.5-16, 65-77; ders. (1981): Milestones. Karatschi: International 
Islamic Publ.

242 Huntington, Clash of Civilizations?, S.198.
243 Rustow, Dankwart A. (1970): Transitions to Democracy: Toward a Dynamic Model. In:  Comparative  

Politics 2(3): S.337-363, 341 ff.

38



3.2. Ergebnisse der Gegenüberstellung der Paradigmen
Nachdem die fundamentalen Schwächen des kulturalistischen Paradigmas aufgezeigt und auch die 

twin tolerations und die islamische Demokratie kritisiert worden sind, stellt sich nun folgende Frage: 

Kann die eingangs aufgestellte These bestätigt werden, laut welcher der Diskurs eingeteilt  werden 

kann in zwei Paradigmen, nämlich erstens in kulturalistisch-essentialistische Ansätze, die dem Islam 

zuschreiben, dass er Demokratisierung verhindere und zweitens in institutionalistische, Vereinbarkeit 

bejahende Ansätze?

Für die unter dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma zusammengefassten Autoren und Texte 

ergeben  sich  zwei  zentrale  Gemeinsamkeiten.  Zum  einen  verwenden  sie  ein  unterschiedlich 

ausgeprägtes  aber  letztlich  doch  ähnliche  Argumente  hervorbringendes  Konzept  von  civilization, 

Zivilisation,  Kultur  oder  politischer  Kultur  als  zentralen  Erklärungsfaktor  ihrer  Betrachtung.  Zum 

anderen  stimmen  ihre  Untersuchungen im Wesentlichen  in  dem Ergebnis  überein,  dass  Teile  der 

Essenz  bzw.  bestimmte  Eigenschaften  des  Islam nicht  mit  Demokratie  vereinbar  sind  und  damit 

entscheidende  Hindernisse  für  Demokratisierung  darstellen,  weshalb  sie  ursächlich  sind  für  die 

Nichtexistenz demokratischer Systeme in muslimischen Ländern oder zumindest in der Arabischen 

Welt.  Insofern  kann  die  Gruppierung  der  genannten  Literaturbeiträge  in  ein  kulturalistisch-

essentialistisches Paradigma als sinnvoll bewertet werden, was den ersten Teil der These bestätigt.

Die  Autoren  des  zweiten  Paradigmas  teilen  eine  konstitutive  Gemeinsamkeit:  Sie  vertreten  die 

Ansicht, dass der Islam als Religion oder als Kultur mit Demokratie grundsätzlich vereinbar ist und 

nicht  per  se ein  Hindernis  für  Demokratisierung  darstellt.  Allerdings  differieren  die  Beiträge  in 

Methode und Ausrichtung, wie sich diese Vereinbarkeit gestaltet. 

Der  Ansatz  der  twin  tolerations fordert  ohne  Betrachtung  religiöser  Faktoren  lediglich  eine 

institutionelle Gewährleistung der Unabhängigkeit von Islam als Religion und Politik. Demgegenüber 

argumentieren Vertreter der islamischen Demokratie, dass es verschiedene Anknüpfungspunkte in den 

islamischen Traditionen gibt, aus denen verschiedene Prinzipien des westlichen Verständnisses von 

Demokratie abgeleitet werden können, bzw. dass es möglich ist, eine authentische islamische Form 

der Demokratie zu begründen und aufzubauen.

Es gibt also Grund für die Annahme, das zweite Paradigma, welches ja schon in der These unterteilt 

wird in institutionalistischen Ansatz der  twin tolerations und islamische Demokratie,  müsste noch 

einmal aufgespalten und getrennt betrachtet werden. Dies trifft insofern zu, als dass sich die beiden 

Ansätze in ihrer Methode und Ausrichtung der Argumentation grundsätzlich unterscheiden. 

Das  Konzept  der  islamischen  Demokratie  teilt  nämlich  gewissermaßen  das  Material  und  den 

Untersuchungsgegenstand,  welchen  man  im  weiteren  Sinne  als  islamische  Tradition  bezeichnen 

könnte, mit dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma, aber auf der anderen Seite das Ergebnis, 

nämlich eine Vereinbarkeit von Islam und Demokratie sowie die Ablehnung der Verhinderungsthese 

mit den twin tolerations. Diese Zuschreibung wäre allerdings eine unzulässige Verallgemeinerung. Die 

39



Prämissen der Verfechter einer islamischen Demokratie, nämlich Multivokalität und unterschiedliche 

Interpretationen der heiligen Schriften und daraus resultierende Politik verschiedener Akteure, teilen 

die wenigsten Kulturalisten. Anknüpfungspunkte für eine islamische Demokratie können treffender 

betrachtet werden als Voraussetzungen für islamische Begründungen der Legitimation und Umsetzung 

der  twin  tolerations in  muslimischen  Gesellschaften.  Weil  sich  twin  tolerations und  islamische 

Demokratie  auf  diese  Weise  ergänzen  und  in  ihrer  ablehnenden  Haltung  gegenüber  der 

Verhinderungsthese übereinstimmen, können diese unter einem Paradigma zusammengefasst werden.

Mit dem Vorbehalt einer starken Differenzierung in Methode und Ausrichtung von  twin tolerations 

und islamischer Demokratie können diese beiden demnach als zweites Paradigma den kulturalistisch-

essentialistischen Ansätzen gegenübergestellt werden, womit die These der Einteilung der Literatur 

über das Verhältnis von Islam und Demokratie in diese beiden Paradigmen bestätigt werden kann.

Neben  dieser  stark  verallgemeinerten  Einteilung  in  zwei  Literaturstränge  ergeben  sich  aus  der 

Untersuchung noch weitere  interessante  Beobachtungen.  Zunächst  ist  festzuhalten,  dass  fast  jeder 

Autor bei seiner Argumentation auf verwandte Diskurse innerhalb der Politikwissenschaft, z. B. auf 

die Notwendigkeit von Säkularisierung für Demokratie, aber auch in andere Disziplinen verweist, vor 

allem in die Islamwissenschaft.244 Die in 2.2.1. vorgenommene Abgrenzung ist daher vor allem dem 

Ziel der Strukturierung geschuldet; eine echte Abgrenzung wird erstens in der Literatur selbst kaum 

vorgenommen und zweitens wird jegliche Grenzziehung selbst kontrovers diskutiert. Der Gegenstand, 

nämlich die Verflechtung von zwei Konzepten, die meist getrennt behandelten Bereichen entstammen, 

macht dies fast unausweichlich. Dennoch birgt dies ein wesentliches Problem, da noch mehr als in 

einem innerdisziplinären  Diskurs  die  Ausgangsvoraussetzungen  der  Autoren  unterschiedlich  sind. 

Dass  die  wenigsten  Autoren  detailliert  ihren  theoretischen  Bezugsrahmen  abstecken  und  eine 

eindeutige Klärung der Begriffe vornehmen, erschwert die Analyse der Debatte zusätzlich.

Es lässt sich darüber hinaus eine phasenweise Entwicklung des Erklärungsfaktors Kultur erkennen. 

Bis zum Ende des Ost-West-Konflikts rekurrierten die meisten Politikwissenschaftler auf das in den 

60er Jahren von Almond und Verba entwickelte Modell der politischen Kultur, welches aber vor allem 

durch  Untersuchungen  in  westlichen  Demokratien  entwickelt  wurde.245 Während  von  einigen 

Islamwissenschaftlern, allen voran Bernard Lewis, schon länger die Unvereinbarkeit großer Teile der 

islamischen Tradition mit Demokratie vertreten wurde, machten zunächst Fukuyama und schließlich 

vor allem Huntington civilizations und damit den Islam als Demokratiehindernis zu einem zentralen 

Diskussionsthema  in  der  Demokratisierungsforschung  (vgl.  2.2.1.).  Der  Kurs  der  politik-

wissenschaftlichen Debatte um den Islam als  civilization veränderte sich jedoch kontraintuitiv auch 

nach  den  Terroranschlägen  vom  11.  September  2001  kaum.  Statt  signifikantem  Auftrieb  für 

Huntingtons  Thesen  verlagerte  sich  der  Diskussionsschwerpunkt  vielmehr  auf  die  Analyse  von 

gewaltbereitem  Islamismus,  Fundamentalismus  und  Extremismus,  deren  Unvereinbarkeit  mit 

244 Vgl. 2.1.1. Fn.13.
245 Vgl. Almond, Gabriel A./Verba, Sidney (1963):  The civic culture. Political attitudes and democracy in 

five nations. Princeton: Princeton Univ. Press.

40



Demokratie schwerlich angezweifelt wurde.246 

Gegenüber  den  essentialistischen  und  damit  wenig  dynamischen  Argumenten  der  Kulturalisten 

entwickelt sich die Forschung, die sich auf den Islam und Demokratie bezieht und dabei Methoden der 

Vergleichenden Politikwissenschaft anwendet,  stetig weiter.  Neben zahlreichen Umfragen wie dem 

zitierten Gallup World Poll und den Untersuchungen von Tessler, Jamal und Gao247 erschienen seit 

2005  verstärkt  Fallstudien  zu  einzelnen  demokratischen  islamischen  Ländern  wie  Türkei  und 

Indonesien, z. B. durch Barton, Yilmaz und Cevik.248

3.3. Ein Goldener Mittelweg? - Vorschläge zu weiterführender Forschung 
Lehnt man die Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas ab und behauptet, dass der 

Islam kein Hindernis für Demokratisierung darstellt, bleibt jedoch die deutliche Korrelation zwischen 

der niedrigen Prävalenz an demokratischen Systemen und dem Islam als vorherrschender Religion 

erklärungsbedürftig.249 Gibt es also einen Mittelweg, der die beiden Paradigmen vereint,  um so zu 

einer möglichst realistischen Einschätzung zu kommen? Nach der Analyse der beiden Literaturstränge 

kommt  John  Anderson  zu  einem  versöhnlich  klingenden  Ergebnis:  "Religious  tradition  cannot 

determine outcomes, but when the factors working for or against democratisation are finely balanced, 

then whose god is prevalent may just make a difference."250

Sein  Fazit  beruht  auf  der  Abwägung  verschiedener  Faktoren.  Zunächst  nimmt  Anderson  die 

grundsätzliche  Multivokalität  aller  Religionen  an  und  stellt  fest,  dass  Religion  in 

Demokratisierungsprozessen  oft  kaum  eine  Rolle  spielt  und  andere  Faktoren  bei  der  Erklärung 

vorrangig  behandelt  werden  müssen.251 Stepan  unterstreicht  ebenfalls  den Vorrang nicht  religiöser 

Faktoren vor Religion bei der Demokratisierung, besonders bei der Erklärung der Abwesenheit von 

Demokratien in der Arabischen Welt:

"It has sometimes been suggested that the question of Islam and democracy involves so many sui 
generis  issues  that  democratization  theory  does  not  really  apply.  I  think  that  my  analysis  of 
Indonesia,  Bangladesh,  Pakistan,  Turkey,  and  even  post-1997  Iran,  demonstrates  the  analytic 
weakness of focusing only on Islam as the principal obstacle to democratization, while neglecting 
the overall sociopolitical, military, ethnic, economic, and internatonal contexts."252 

Allerdings  plädiert  Anderson  dafür,  anstatt  die  Auslegungen  einiger  liberaler  Muslime  in  den 

Mittelpunkt der Betrachtung zu rücken, vor allem die real existierenden politischen Systeme und die 

Rolle der Religion in ihnen zu analysieren.253 Er vergleicht den Fokus auf liberale Interpretationen mit 

dem während  des  Kalten  Krieges  häufig  vorgebrachten  Argument,  dass  Marxismus  nie  wirklich 

246 Vgl. die in 2.1.3. Fn.52 genannten Autoren.
247 Esposito/Mogahed,  Was Muslime wirklich denken; Tessler/Gao,  Arab Support for Democracy; Jamal,  

Support for Islam and Democracy.
248 Yilmaz, Islam, Sovereignty, and Democracy; Barton, Indonesia; Cevik, Islam and Democracy.
249 Vgl.  Anderson,  Does  god  matter,  S.202,  Tabelle  13.1.  Religions  and  freedom,  in  welcher  die  39  

muslimischen Länder mit einem mittleren Wert von 5,39 auf der Freedomhouseskala mit Abstand am 
schlechtesten abschneiden.

250 Anderson, Does god matter, S.209.
251 Ebd.: S.202.
252 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.246.
253 Anderson, Does god matter, S.204.

41



ausprobiert  wurde, aber trotzdem alle marxistischen Systeme im Endeffekt in autoritäre Herrschaft 

mündeten.254 Als  ein  grundsätzliches  Problem  der  in  vielen  Teilen  der  Welt  dominierenden 

Interpretation des  Islam sieht  Anderson mit  Verweis  auf  Steve Bruce den Fokus auf  die  korrekte 

Lebensweise gegenüber dem rechten Glauben und der Theologie, also dem Vorrang der Orthopraxie 

vor der Orthodoxie:255

"Rule  bound  religions  are  inevitably more  conservative  than  ones  that  do  not  embed  divine 
revelation in a legal code. This follows simply from the fact that rules were written in the past. [...] 
The centrality of sharia to Islam does not prevent interpretation but it does restrict it. In contrast 
Christianity has no choice but to be metaphorical about teachings. [Hervorh. im Orig.]"256

Das größere Problem ergebe sich aber daraus, dass liberale islamische Akteure und Intellektuelle nur 

limitierten Einfluss besäßen, besonders in Konkurrenz mit radikaleren Gruppierungen. Außerdem habe 

sich  mit  der  Ausnahme  von Indonesien  in  keinem muslimischen  Land eine  wesentliche  religiöse 

Opposition gebildet, die pluralistische Demokratie als eines ihrer wesentlichen Ziele vertreten hätte.257

Auch wenn die Ausführungen Andersons sicherlich anfechtbar sind, so geben sie Hinweise auf drei 

Schlussfolgerungen, die sich  aus der Debatte ziehen lassen:

Erstens  kann  die  Rolle  des  Islam  als  Demokratisierungsfaktor  erst  dann  realistisch  eingeschätzt 

werden, wenn eine eingehende Analyse der anderen von Stepan genannten Einflussfaktoren erfolgt ist, 

da religiöse Faktoren in den wenigsten Fällen wirklich ausschlaggebend sind.

Zweitens sind es die religiösen Akteure, also Parteien, einflussreiche Imame oder andere islamische 

Gruppierungen, durch welche der Islam für die Demokratie Bedeutung und Wirksamkeit erlangt. Will 

man die Frage danach beantworten  wie im konkreten Fall  eine fundamentalistische Auslegung des 

Islam  Wahlrecht  für  Frauen  verhindert  oder  wie eine  islamische  Demokratie  als  legitim  und 

authentisch anerkannt werden kann oder wie eine Einigung auf den Aufbau eines Institutionengefüges 

mit Gewährleistung der twin tolerations zustande kommen könnte, müssen die islamischen Akteure im 

Fokus der Analyse stehen.258 

Drittens ist es vielversprechend, den Diskurs und den Konflikt innerhalb und zwischen einflussreichen 

Gruppierungen  über  bestimmte  Arten  der  Auslegung  zu  untersuchen,  denn  auch  wenn  nachvoll-

ziehbare  liberale  Interpretationen  existieren,  werden  sie  nur  wirksam zu  einer  Demokratisierung 

beitragen, wenn Akteure ihnen politische Geltung verschaffen.

Diese  Schlussfolgerungen  lassen  sich  anwenden  auf  die  Erforschung  der  Rolle  des  Islam  bei 

Liberalisierungsversuchen  oder  gar  bei  Demokratisierungsprozessen  im  Rahmen  des  arabischen 

Frühlings,  wobei  die  mangelnde  Verfügbarkeit  von  Datenmaterial  derartige  Forschung  bislang 

behindert. Um Aussagen über den Einfluss des Islam auf den Demokratisierungsprozess treffen zu 

254 Anderson, Does god matter, S.203 f.
255 Ebd.: S.205 f.
256 Bruce, Steve (2003): Religion and Politics. Cambridge: Polity, S.238.
257 Anderson, Does god matter, S.207 f.
258 Wie sooft  hat  auch  hier  Huntington 1991 einen hilfreichen Hinweise gegeben,  den er  später  selbst  

missachtet hat:  "What Elements in Islam [...]  are favorable to democracy, and how and under what  
circumstances can these supersede the undemocratic elements in those cultural  traditions? [Hervorh.  
T.M.]", Huntington, The Third Wave, S.310.

42



können, sollten zunächst die relevanten Akteure identifiziert werden, die sich offen oder implizit auf 

den  Islam als  politische  Ordnungsgröße  beziehen.  Danach  sollten  ihre  Einflussmöglichkeiten  im 

politischen Prozess bzw. ihre Rolle im Konflikt zwischen Regime und Opposition evaluiert werden, 

ähnlich  wie  Künkler  und  Leininger  die  Rolle  religiöser  Akteure  in  verschiedenen 

Demokratisierungsprozessen  ausgewertet  haben.259 Schließlich  wäre  es  aufschlussreich  zu 

untersuchen,  welche der in 2.3.2.  aufgeführten demokratischen Potentiale,  nach Esposito und Voll 

insbesondere  für  egalitäre  Partizipation  und  legitime  Opposition,  die  Akteure  tatsächlich  für  die 

Begründung ihres propagierten Weltbilds und ihrer politischen Präferenzen verwenden.260 Die Analyse 

des  Diskurses  zwischen  und  innerhalb  der  einflussreichen  Gruppierungen,  z.  B.  anhand  der 

Untersuchung von Grundsatz- oder Parteiprogrammen und Reden, könnte dafür aufschlussreich sein 

und Schlüsse auf den positiven oder negativen Einfluss des Islam auf den Demokratisierungsprozess 

zulassen.

Solche  auf  den  Einzelfall  konzentrierten  und  für  jedes  Land  und  jeden  Akteur  unterschiedlich 

anzufertigenden Untersuchungen sind mit vielen Beschwerlichkeiten verbunden. Allerdings kann es 

dadurch gelingen, der Wissenschaft wie auch der westlichen Politik einen differenzierten Blick auf die 

Bewegungen  in  der  Arabischen  Welt  zu  eröffnen  und  Möglichkeiten  zu  schaffen,  anstelle  von 

säkularen Diktatoren Menschen zu unterstützen, die nach Selbstbestimmung und Freiheit streben.

259 Künkler/Leininger, Religious actors in democratization processes.
260 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.7, weitere Analysedimensionen islamischer Bewegungen S.9.

43



Literaturverzeichnis

al-ʿarabiyya,  markaz  dirāsāt  al-waḥda,  (Hg.)  (1984):  azmat  ad-dīmuqrāṭiyya  fi  l-waṭan  al-ʿarabi.

buḥūt  wa-munāqšāt  an-nadwa  al-fikriyya  allatī naẓẓmahā markaz  dirāsāt  al-waḥda  al-

ʿarabiyya. Beirut.

al-Braizat, Fares (2002): Muslims and Democracy an Empirical Critique of Fukuyama's Culturalist  

Approach. In: International Journal of Comparative Sociology 43(3): S.269-299.

Almond, Gabriel A./Verba, Sidney (1963): The civic culture. Political attitudes and democracy in five

nations. Princeton: Princeton Univ. Press.

Almond, Gabriel/Powell, G. Bingham et al. (2008):  Comparative politics today. A world view. New

York [u.a.]: Pearson Longman.

Anderson, John (2004): Does God Matter, and If So Whose God? Religion and Democratization. In:

Democratization 11(4): S.192–217.

Anderson, John (2009): Does God matter, and if so whose God? Religion and democratisation. In:

Haynes,  Jeffrey  (Hg.),  Routledge  Handbook  of  Religion  and  Politics.  New  York.  [u.a.]:

Routledge, S.192-210.

An-Naʿim,  Abdullahi  A.  (2008):  Islam  and  the  Secular  State.  Negotiating  the  future  of  Shariʿa.

Cambridge: Harvard Univ. Press.

Apter, David (1965): The Politics of Modernization. Chicago: Univ. of Chicago Press.

Barton,  Greg (2010):  Indonesia:  Legitimacy,  Secular Democracy,  and Islam. In:  Politics & Policy

38(3): S.471-496.

Bayat, Asef (2007): Makinging Islam Democratic. Stanford: Stanford Univ. Press.

Bellin,  Eva  (2004):  The  Robustness  of  Authoritarianism  in  the  Middle  East:  Exceptionalism  in

Comparative Perspective. In: Comparative Politics 36(2): S.139-157.

Bhargava, Rajeev (1998): Secularism and its critics. Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press.

Binder, Leonard (1988): Islamic Liberalism. A critique of Development Ideologies. Chicago: Univ. of

Chicago Press.

44



Böckenförde,  Ernst-Wolfgang  (2007):  Die  Entstehung  des  Staates  als  Vorgang  der

Säkularisierung.  In:  ders.  (Hg.),  Der  säkularisierte  Staat.  Sein  Charakter,  seine

Rechtfertigung  und  seine  Probleme  im  21.  Jahrhundert.  München:  Carl  Friedrich  von

Siemens Stiftung, S.43-72.

Braudel, Fernand (1980): On History. Chicago: Univ. of Chicago Press.

Bruce, Steve (2003): Religion and Politics. Cambridge: Polity.

Brumberg, Daniel (2002): Democratization in the Arab World? The Trap of Liberalized Autocracy.  In: 

Journal of Democracy 13(5): S.56-68.

Brumberg, Daniel/Diamond, Larry (2003): Introduction. In: Diamond, Larry et al. (Hg.),  Islam and

Democracy in the Middle East. Baltimore [u.a.]: Johns Hopkins Univ. Press., S.ix-xvii.

Bush, George W. (2001, 19. September): Address To A Joint Session Of Congress And The American

People.  Zuletzt  aufgerufen  am  26.1.2012,  von  http://merln.ndu.edu/merln/  

pfiraq/archive/wh/20010920-8.pdf.

Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago: Univ. of Chicago Press.

Central  Intelligence  Agency,  CIA (2012):  The  World  Factbook.  Religions.  Zuletzt  aufgerufen  am

21.1.2012, von https://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/fields/ 2122.html.

Cevik, Salim (2011): Myths and Realities on Islam and Democracy in the Middle East. In: Estudios 

Políticos 38: S.121-144.

Crone, Patricia (1980): Slaves on Horses: The Evolution of the Islamic Polity. Cambridge: Cambridge 

Univ. Press.

Dahl, Robert A. (1971): Polyarchy. Participation and Opposition. New Haven: Yale Univ. Press.

Dallmayr, Fred (2011): Whither democracy? Religion, politics and Islam. In:  Philosophy and Social

Criticism 37(4): S.437–448.

Denffer, Ahmad von (1998): Der Koran. 4. Aufl., München: Islamisches Zentrum München.

Diamond, Larry (2010): Why are there no Arab Democracies? In: Journal of Democracy 21(1): S.93-

102.

Diekmann,  Andreas  (2009):  Empirische  Sozialforschung.  Grundlagen,  Methoden,  Anwendungen.

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verl.

45



Durkheim, Emile/Mauss, Marcel (1971):  Note on the Notion of Civilization. In:  Social  Research  

38(4): S.808-813.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000): Multiple Modernities. In: Daedalus 129(1): S.1-29.

English, Raymond (1983): Constitutional Democracy vs. Utopian Democracy. Washington: Ethics and 

Public Policy Center.

Esposito, John L. /Mogahed, Dalia (2011): Was Muslime wirklich denken. München: Redline-Verl.

Esposito, John L./Piscatori, James P. (1991): Islam and Democratization. In: The Middle East Journal

45(3): S.427-440.

Esposito, John L./Voll, John O. (1994): Islam's Democratic Essence. In: Middle East Quarterly 1(3): 

S.3-11.

Esposito, John L./Voll, John O. (1996): Islam and Democracy. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press.

Faath,  Sigrid/Mattes,  Hanspeter,  (Hg.)  (1992):  Demokratie  und  Menschenrechte  in  Nordafrika.  

Hamburg: Ed. Wuqûf.

Fikentscher, Wolfgang (1993): Demokratie. Eine Einführung. München: Piper.

Filali-Ansary, Abdou (1996): The Challenge of Secularization. In: Journal of Democracy 7(2): S.76-

80.

Filali-Ansary, Abdou (1999): Muslims and Democracy. Oxford: Oxford Univ. Press.

Fischer, Karsten (2009): Die Zukunft einer Provokation. Berlin: Berlin Univ. Press.

Fox, Jonathan/Sandler, Shmuel (2005): Separation of Religion and State in the Twenty-First Century:

Comparing the Middle East and Western Democracies. In: Comparative Politics 37(3): S.317-

335.

Freedomhouse  (2011):  Freedom  in  the  World  2011.  Zuletzt  aufgerufen  am  5.1.2012,  von

http://freedomhouse.org/images/File/fiw/FIW_2011_Booklet.pdf.

Fukuyama, Francis (1989): The End of History? In: The National Interest 16(Summer): S.3-18.

Fukuyama, Francis (1992): Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? München: Kindler.

Gallie,  Walter  Bryce  (1956):  Essentially  Contested  Concepts.  In:  Proceedings  of  the  Aristotelian

Society 56: S.167-198.

46



Gellner, Ernest (1996): Conditions of Liberty: Civil Society and Its Rivals. New York: Penguin Books.

Ghalian, Burhan (2004): The Persistence of Arab Authoritarianism. In: Journal of Democracy 15(4): 

S.126-132.

Guazzone, Laura, (Hg.) (1995): The Islamist dilemma. The political role of Islamist movements in the 

contemporary Arab world. Reading: Ithaca Press.

Hamdi, Mohamed Elhachmi (1996): The Limits of the Western Model. In: Journal of Democracy 7(2): 

S.81-85.

Hefner, Robert W. (2001): Public Islam and the Problem of Democratization In: Sociology  of Religion 

62(4): S.491-514.

Held, David (1987): Models of Democracy. Stanford: Stanford Univ. Press.

Hourani, Albert Habib (1983): Arabic thought in the liberal age, 1798-1939. Cambridge: Cambridge 

Univ. Press.

Hudson, Michael (1991): After the Gulf War: Prospects for Democratization in the Arab World. In:

Middle East Journal 45(3): S.407-426.

Huntington, Samuel P. (1969):  Political order in changing societies. New Haven [u.a.]: Yale Univ.  

Press.

Huntington,  Samuel  P.  (1984):  Will  More  Countries  Become  Democratic?  In:  Political  Science

Quarterly 99(2): S.193-218.

Huntington,  Samuel  P.  (1989):  The  Modest  Meaning  of  Democracy.  In:  Pastor,  Robert  A.  (Hg.),

Democracy in the Americas: Stopping the Pendulum. New York: Holmes and Meier, S.11-18

Huntington, Samuel P. (1991): The Third Wave. Norman [u.a.]: Univ. of Oklahoma Press.

Huntington, Samuel P. (1993): The Clash of Civilizations? In: Foreign Affairs 72(3): S.22-49.

Huntington, Samuel P. (1996): Democracy for the long haul. In: Journal of Democracy 7(2): S.3-13.

Huntington, Samuel P. (1996):  The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order.  New

York: Simon & Schuster.

Huntington, Samuel P. (1997):  Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.

Jahrhundert. 5. Aufl., München [u.a.]: Europaverl.

47



Iqbal,  Allama Muhammad (1968):  The Reconstruction of  Religious Thought in Islam.  Lahore: Sh.

Muhammad Ashraf.

Jamal,  Amaney  A.  (2006):  Reassessing  Support  for  Islam  and  Democracy  in  the  Arab  World?

Evidence from Egypt and Jordan. In: World Affairs 169(2): S.51-63.

Jamal, Amaney/Tessler, Mark (2008): Attitudes In The Arab World. In: Journal of Democracy 19(1):

S.97-110.

Karatnychy,  Adrian  (1999):  The  1998  Freedom  House  Survey:  The  Decline  of  Illiberal

Democracy.In: Journal of Democracy 10(1): S.112-125.

Kathweb, Katholische Presseagentur Österreich (2011, 14. Dezember): Bassam Tibi: "Islamismus und

Demokratie  vertragen  sich  nicht".  In:  kathweb.at.  Zuletzt  aufgerufen  am  4.1.2011,  von

http://www.kathweb.at/site/nachrichten/database/43632.html.

Kedourie, Elie (1992): Democracy and Arab political culture. Washington, DC.

Kepel, Gilles (1991): Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vormarsch 

München: Piper.

Kepel,  Gilles  (2002):  Das  Schwarzbuch des  Dschihad.  Aufstieg  und  Niedergang  des  Islamismus.

München [u.a.].

Krämer, Gudrun (1993): Islamist Notions of Democracy. In: Middle East Report 23(4): S.2-8.

Krämer, Gudrun (1999): Gottes Staat als Republik. Baden-Baden: Nomos.

Krämer,  Gudrun  (2002,  18./25.  Januar):  Der  Mensch  als  Treuhänder  Gottes  auf  Erden.  In:  Das

Parlament  Nr.  3-4.  Zuletzt  aufgerufen  am 29.1.2012,  von  http://www.bpb.de/publikationen

/ZFTQZH,0,Politischer_Islam_im_20_Jahrhundert.html.

Krämer, Gudrun (2011): Demokratie im Islam. Der Kampf für Toleranz und Freiheit in der arabischen 

Welt. München: Beck.

Kramer, Martin (1993): Islam vs. Democracy. In: Commentary 95(1): S.35-42.

Kramer, Martin (1996): Islam vs. Democracy. In: ders. (Hg.), Arab awakening & Islamic revival. The

politics of ideas in the Middle East. New Brunswick [u.a.]: Transaction Publ., S.265-286.

Kramer,  Martin,  (Hg.)  (1997):  The Islamism Debate.  Tel  Aviv:  Moshe Dayan Center  for  Middle  

Eastern and African Studies.

48



Kubba, Laith (1996): Islam and Liberal Democracy. Recognizing Pluralism. In: Journal of Democracy 

7(2): S.86-89.

Künkler, Mirjam/Leininger, Julia (2009): The multi-faceted role of religious actors in democratization

processes:  empirical  evidence  from  five  young  democracies.  In:  Democratization 16(6):

S.1058–1093.

Kuru, Ahmet (2008): Passive and Assertive Secularism: Historical Conditions, Ideological Struggles,

and State Policies Toward Religion. In: World Politics 59(4): S.568-596.

Kurzman, Charles (1998): Liberal Islam. A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press.

Lakoff,  Sanford (2004):  The Reality of  Muslim Exceptionalism.  In:  Journal  of  Democracy 15(5):

S.133-139.

Lapidus, Ira M. (1975): The Separation of State and Religion in the Development of Early Islamic

Society. In: International Journal of Middle East Studies 6(4): S.363-385.

Lewis, Bernard (1962): The emergence of modern Turkey. London [u.a.]: Oxford Univ. Press.

Lewis, Bernard (1964): The Middle East and the West. New York: Harper Torchbooks.

Lewis, Bernard (1988): The Political Language of Islam. Chicago [u.a.]: Univ. of Chicago Press.

Lewis,  Bernard  (1990,  September):  The  Roots  of  Muslim  Rage.  In:  The  Atlantic  Monthly

Zuletzt  aufgerufen  am  18.1.2012,  von  http://www.theatlantic.com/magazine/archive/

1990/09/the-roots-of-muslim-rage/4643/3/.

Lewis,  Bernard  (1996):  Islam  and  Liberal  Democracy.  A Historical  Overview.  In:  Journal  of

Democracy 7(2): S.52-63.

Linz, Juan/Stepan, Alfred (1996):  Problems of Democratic Transition and Consolidation: Southern

Europe, South America, and Post-communist Europe. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press.

Maududi, Sayyid Abul A'la (1967): Islamic Way of Life. Delhi: Markazi Maktaba Islami.

Merry,  Robert  W.  (2003):  The great  Friedman-Huntington debate:  the  coming clash between two

fundamentally opposed post-9/11 global views. In: The International Economy. Zuletzt 

aufgerufen  am  12.1.2011,  von  http://findarticles.com/p/articles/mi_m2633/is_1_17/ai_

97118160/?tag=content;col1.

Müller, Harald (1998, Oktober): Der Mythos vom Kampf der Kulturen. Eine Kritik an Huntingtons

kulturalistischer Globaltheorie. In: E+Z - Entwicklung und Zusammenarbeit: S.262-264.

49



Münch, Peter (2011): Islamisten nach dem Arabischen Frühling. Netanjahu warnt vor "islamischer

Welle". In: sueddeutsche.de. Zuletzt aufgerufen am 7.1.2011, von http://www.sueddeutsche.de

/politik/islamisten-nach-dem-arabischen-fruehling-netanjahu-warnt-vor-islamischer-welle-

1.1221259.

Nohlen, Dieter (2010): Demokratisierung. In: Nohlen, Dieter/Schultze, Reiner-Olaf (Hg.), Lexikon der 

Politikwissenschaft. Theorien, Methoden, Begriffe. 4. Aufl. München: Beck.

Norris,  Pippa/Inglehart,  Ronald  (2004):  Sacred  and  secular.  Religion  and  politics  worldwide.

Cambridge [u.a.]: Cambridge Univ. Press.

O'Donnell, Guillermo/Schmitter, Philippe C. (1986):  Transitions from Authoritarian Rule: Tentative

Conclusions about Uncertain Democracies. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press.

Organization of Islamic Cooperation, Permanent Observer Mission to the United Nations in New York 

(2011): About OIC. Zuletzt aufgerufen am 11.1.2012, von http://www.oicun.org/2/23/.

Piscatori, James (1986): Islam in a World of Nation-States. Cambridge [u.a.]: Cambridge Univ. Press.

Popper, Karl R. (1969): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In: Adorno, Theodor W./Maus, Heinz et

al. (Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Berlin: Luchterhand, S.103-124.

Qutb, Sayyid (1963): The Ideological Bankruptcy of Europe and the Future Prospects of Islam. In:  

The Voice of Islam. A Monthly Magazine Devoted to the Promotion of True Human Progress 

XII: S.5-16, 65-77.

Qutb, Sayyid (1981): Milestones. Karatschi: International Islamic Publ.

Radtke,  Bernd  (1994):  Erleuchtung  und  Aufklärung.  Islamische  Mystik  und  europäischer

Rationalismus. In: Die Welt des Islams 34(1): S.48-66.

Rahman, Fazlur (1986): The Principle of Shura and the Role of the Ummah in Islam. In: Ahmad,

Mumtaz (Hg.), State, Politics, and Islam. Indianapolis: American Trust Publ., S.87-96.

Rawls, John (1996): Political Liberalism. New York: Columbia Univ. Press.

Rowley,  Charles K./Smith,  Nathanael  (2009):  Islam's Democracy Paradox:  Muslims Claim to like

Democracy, so Why Do They Have so Little? In: Public Choice 139(3): S.273-299.

Roy, Olivier (1994): The Failure of Political Islam. Cambridge: Harvard Univ. Press.

Roy, Olivier (2006): Globalised Islam. The search for a new Ummah. London: Hurst.

50



Rustow, Dankwart A. (1970): Transitions to Democracy: Toward a Dynamic Model. In: Comparative

Politics 2(3): S.337-363.

Ruthven, Malise (2000): Der Islam. Eine kurze Einführung. Stuttgart: Reclam.

Sadowski, Yahya (1993): The New Orientalism and the Democracy Debate. In:  Middle East Report

23(4): S.14-21.

Said, Edward W. (1978): Orientalism. In: Ashcroft, Bill/Griffiths, Gareth et al. (Hg.),  Post-Colonial

Studies Reader. London [u.a.]: Routledge, S.87-91.

Said, Edward W. (2003): Orientalism. London [u.a.]: Penguin Books.

Salamé,  Ghassan,  (Hg.)  (1994):  Democracy  Without  Democrats?  The  Renewal  of  Politics  in  the

Muslim World. London [u.a.]: Tauris Publ.

Sartori, Giovanni (1962): Democratic Theory. Detroit: Wayne State Univ. Press.

Sartori,  Giovanni  (1968):  Democracy.  In:  Sills,  David L.  (Hg.),  International  Encyclopedia of  the

Social Sciences. New York: MacMillan.

Schmidt, Manfred G. (2010): Demokratietheorien. Wiesbaden: VS, Verl. für Sozialwissenschaften.

Schultze, Reiner-Olaf (2010): Demokratie. In: Nohlen, Dieter/Schultze, Reiner-Olaf (Hg.),Lexikon der 

Politikwissenschaft. Theorien, Methoden, Begriffe. 4. Aufl. München: Beck.

Schulze, Reinhard (1990): Das islamische 18. Jahrhundert. Versuch einer historiographischen Kritik.

In: Die Welt des Islams 30: S.140-158.

Schulze, Reinhard (1990):  Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert: Untersuchungen zur

Geschichte der Islamischen Weltliga. Leiden [u.a.]: Brill.

Schulze, Reinhard (1996): Was ist islamische Aufklärung? In: Die Welt des Islams 36: S.276-325.

Schumpeter, Joseph A. (1950): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. Bern: Francke.

Sen, Amartya (1998): Secularism and Its Discontents. In: Bhargava, Rajeev (Hg.), Secularism and its

critics. Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.454-485.

Smith,  Thomas  (2005):  Civic  Nationalism and  Ethocultural  Justice  in  Turkey.  In:  Human Rights

Quarterly 27(2): S.436-470.

Somer,  Murat  (2007):  Moderate  Islam and  Secularist  Opposition  in  Turkey:  Implications  for  the

World, Muslims and Secular Democracy. In: Third World Quarterly 28(7): S.1271-1289.

51



Sorokin, Pitirim (1937-1985): Social and Cultural Dynamics. 4 Bd., New York: American Book Co.

Spengler, Oswald (1926): The Decline of the West. Form and Actuality. New York: Alfred A. Knopf.

Stein, Timo (2011, 7. März): Kann der Islam Demokratie? In: Cicero online. Zuletzt aufgerufen am

4.1.2011, von http://www.cicero.de/weltb%C3%BChne/kann-der-islam-demokratie/41733.

Steinbach, Udo (2009): Die Grundlagen des Nahostkonflikts. In: Chiari, Bernhard/Kollmer, Dieter H.

(Hg.),  Wegweiser  zur  Geschichte  Naher  Osten.  2.  Aufl.  Paderborn  [u.a.]:  Ferdinand

Schöningh, S.157-168.

Stepan, Alfred (2000): Religion, Democracy, and the  "Twin Tolerations". In:  Journal of Democracy

11(4): S.37–57.

Stepan,  Alfred  (2001):  The  World's  Religious  Systems  and  Democracy:  Crafting  the  "Twin

Tolerations". In: ders. (Hg.), Arguing Comparative Politics. Oxford [u.a.]: Oxford Univ. Press, 

S.213-254.

Stepan,  Alfred/Robertson  B.  Graeme.  (2003):  An  "Arab" More  than  "Muslim" Electoral  Gap.  In:

Journal of Democracy 14(3): S.30-44.

Sulaiman,  Sadek J.  (1998):  Democracy and  Shura.  In:  Kurzman,  Charles  (Hg.),  Liberal  Islam.  A

sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.96-98.

Talmon, Jacob L. (1960): The Origins of Totalitarian Democracy. New York: Frederick A. Praeger.

Tamadonfar, Mehran (2002): Islamism in Contemporary Arab Politics. In: Jelen, Ted G./Wilcox, Clyde 

(Hg.),  Religion  and  Politics  in  Comparative  Perspective.  The  One,  the  Few,  the  Many.

Cambridge: Cambridge Univ. Press, S.141-165.

Taylor, Charles (1998): Modes of Secularism. In: Bhargava, Rajeev (Hg.), Secularism and its critics.

Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.31-53.

Tessler,  Mark/Gao,  Eleanor  (2005):  Gauging  for  Arab  Support  for  Democracy.  In:  Journal  of

Democracy 16(3): S.83-97.

Teti,  Andrea/Mura,  Andrea  (2009):  Islam  and  Islamism.  In:  Haynes,  Jeffrey  (Hg.),  Routledge

Handbook of Religion and Politics. New York [u.a.]: Routledge, S.92-110.

Tibi,  Bassam  (1996):  Das  arabische  Staatensystem.  Ein  regionales  Subsystem  der  Weltpolitik.

Mannheim [u.a.]: BI-Taschenbuchverl.

52



Tibi,  Bassam  (2001):  Die  neue  Weltunordnung.  Westliche  Dominanz  und  islamischer

Fundamentalismus. München: Ullstein Taschenbuch-Verl.

Uertz,  Rudolf  (2005):  Vom  Gottesrecht  zum  Menschenrecht.  Das  katholische  Staatsdenken  in

Deutschland von der Französischen Revolution bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789 -1965). 

Paderborn [u.a.]: Schöningh.

Verba,  Sidney  (1965):  Comparative  Political  Culture.  In:  Pye,  Lucian  W./Verba,  Sidney  (Hg.),

Political Culture and Political Development. Princeton: Princeton Univ. Press, S.512-560.

Voll, John 0./Esposito, John L. (1994): Islam's Democratic Essence. In:  Middle East Quarterly 1(3):

S.3-11.

Volpi, Frédéric (2004): Pseudo-Democracy in the Muslim World. In:  Third World Quarterly 25(6):

S.1061-1078.

Waterbury, John (1994): Democracy Without Democrats? The Potential for Political Liberalization in

the Middle East. In: Salamé, Ghassan (Hg.), Democracy Without Democrats? The Renewal of

Politics in the Muslim World. London [u.a.]: Tauris Publ., S.23-47.

Weber, Max (1968): The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press.

Weber, Max/Käsler, Dirk (2004): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. München: 

Beck.

Wiedemann, Charlotte (2011, 30. Oktober): Triumphiert der Islam? In: Die ZEIT. Zuletzt aufgerufen

am 4.1.2011, von http://www.zeit.de/2011/44/Islamisten/seite-1.

Wright,  Robin (1996): Islam and Liberal  Democracy.  Two Visions of Reformation.  In:  Journal  of

Democracy 7(2): S.64-75.

Yilmaz, Hakan (2007): Islam, Sovereignty, and Democracy: A Turkish View. In: Middle East Journal 

61(3): S.477-493.

Zafar, S.M. (1998): Accountability, Parliament and Ijtihad. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam.  

A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.67-72.

53



Eigenständigkeitserklärung

Hiermit erkläre ich, dass ich die Arbeit selbstständig und ohne Benutzung anderer als 
der angegebenen Quellen und Hilfsmittel angefertigt habe.

München, 1. Feburar 2012

_________________________

Tobias Müller

54





Inhaltsverzeichnis


1. Einleitung


2. Der Islam in der Demokratisierungsforschung


2.2. Eingrenzung und Begriffsklärung


2.1.1. Verwandte Diskurse und Eingrenzung des Untersuchungsbereichs


2.1.2. Demokratie und Demokratisierung


2.1.3. Arabische Welt, Islam und Islamismus


2.2. Kultur und Essenz – Verhindert der Islam Demokratie?


2.2.1. Samuel Huntington: Clash of Civilizations und Verhinderungsthese


2.2.2. Weitere Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas


2.2.3. Kritik an den kulturalistisch-essentialistischen Ansätzen


2.3. Twin tolerations und islamische Demokratie


2.3.1. Alfred Stepans institutionalistischer Ansatz der twin tolerations


2.3.2. Anknüpfungspunkte für eine islamische Demokratie


3. Fazit


3.1. Kritik der Paradigmen und ihres Erklärungspotentials


3.2. Ergebnisse der Gegenüberstellung der Paradigmen


3.3. Ein goldener Mittelweg? - Vorschläge zu weiterführender Forschung


Literaturverzeichnis


Eigenständigkeitserklärung


3


5


5


5


8


10


13


13


17


20


27


27


30


35


35


39


41


44


54


2







1. Einleitung 
Seit dem Beginn der Unruhen in verschiedenen Staaten der Arabischen Welt1 Anfang 2011 arbeiten 


sich Medien, Politiker und Feuilletonisten an einer seitdem scheinbar neu aufgetauchten Frage ab. Mit 


Schlagzeilen wie "Kann der Islam Demokratie?"2 oder "Triumphiert der Islam?"3 werden Hoffnungen 


westlicher Leser auf erfolgreiche Demokratisierung durch den  "arabischen Frühling"4 und Zweifel 


darüber,  ob  "der  Islam"  diese  verhindert,  gegenübergestellt.  Diese  Zweifel  werden  genährt  durch 


Aussagen von einzelnen Wissenschaftlern, wie dem syrisch-stämmigen Politikwissenschaftler Bassam 


Tibi,  der  behauptet,  "Islamismus  und  Demokratie  vertragen  sich  nicht",5 Samuel  Huntington,  der 


behauptet "in Islam, God is Caesar",6 was eine Demokratisierung verhindere, oder von Politikern wie 


dem israelischen Ministerpräsidenten Benjamin Netanjahu,  der davor warnt,  dass "eine islamische 


Welle [...] die Arabische Welt nach Jahrzehnten stabiler Regierungen [überflutet]".7 


Auch wenn er nicht direkt den Islam verantwortlich macht, so rückte der britische Premierminister 


Tony  Blair  in  seiner  Rechtfertigung  für  die  Invasion  des  Irak  2003  ebenfalls  explizit  die 


Demokratiefeindlichkeit  des  Landes  und  der  extremistischen,  in  diesem  Kontext  islamistischen, 


Terrorgruppen in den Vordergrund:


"Diese neue Welt steht einer neuen Bedrohung gegenüber: jener der Unordnung und des Chaos, die 
entweder in  brutalen Staaten wie dem Irak entstanden ist,  der  über Massenvernichtungswaffen 
verfügt, oder in extremistischen Terrorgruppen. Beide hassen unsere Lebensweise, unsere Freiheit, 
unsere Demokratie."8


Die in diesen Aussagen offen oder implizit festgestellte Korrelation oder gar Kausalität zwischen der 


Abwesenheit  von Demokratie und dem Islam als vorherrschende Religion ist  auch Streitpunkt  im 


wissenschaftlichen Diskurs. Der erste Absatz der meisten wissenschaftlichen Artikel, die sich bisher 


mit der These der Verhinderung von Demokratie durch den Islam auseinandergesetzt haben, enthält 


einen Hinweis auf die desolate Lage der Demokratie im Nahen Osten und Nordafrika.9 Dabei wird auf 


1 Zur näheren Bestimmung der Begriffe "Arabische Welt", "Naher Osten und Nordafrika", "Demokratie", 
"Demokratisierung", "Islam" und "Islamismus" s. Kap. 2.1.


2 Stein, Timo (2011, 7. März): Kann der Islam Demokratie? In:  Cicero online. Zuletzt aufgerufen am  
4.1.2012 , von http://www.cicero.de/weltb%C3%BChne/kann-der-islam-demokratie/41733.


3 Wiedemann, Charlotte (2011, 30. Oktober): Triumphiert der Islam? In: Die ZEIT. Zuletzt aufgerufen am 
4.1.2012, von http://www.zeit.de/2011/44/Islamisten/seite-1.


4 Damit sind hier in Anlehnung an den inzwischen in den deutschen Medien etablierten Srpachgebrauch, 
allerdings  wertfrei  und  ergebnisoffen,  die  Ereignisse  gemeint,  die  nach  der  Selbstverbrennung  des  
tunesischen  Gemüsehändlers  Muḥammad  Bouazizi  am  17.  Dezmeber  2010  in  allen  Ländern  der  
Arabischen  Welt  außer  den  Vereinigten  Arabischen  Emiraten  und  Qatar  zu  Protesten,  gewaltsamen  
Auseinandersetzungen und in einigen Ländern zu Regimewechseln geführt haben.


5 Münch,  Peter  (2011):  Islamisten  nach  dem Arabischen  Frühling.  Netanjahu  warnt  vor  "islamischer  
Welle". In: sueddeutsche.de. Zuletzt aufgerufen am 7.1.2012, von http://www.sueddeutsche.de/politik/  
islamisten-nach-dem-arabischen-fruehling-netanjahu-warnt-vor islamischer-welle-1.1221259.


6 Huntington, Samuel P. (1996): The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. New York: 
Simon & Schuster, S.70.


7 Kathweb, Katholische Presseagentur Österreich (2011, 14. Dezember): Bassam Tibi: "Islamismus und  
Demokratie vertragen sich nicht". In: kathweb.at. Zuletzt aufgerufen am 4.1.2012, von
http://www.kathweb.at/site/nachrichten/database/43632.html.  


8 Esposito, John L./Mogahed, Dalia (2011): Was Muslime wirklich denken. München: Redline-Verl. S.46.
9 Entsprechende  Textanfänge  finden  sich  z.  B.  bei  Diamond,  Larry  (2010):  Why are  there  no  Arab  


Democracies?  In:  Journal  of  Democracy 21(1):  S.93-102;  Bellin,  Eva  (2004):  The  Robustness  of  


3







die Einschätzungen der einschlägigen Demokratiebarometer wie dem der Nichtregierungsorganisation 


Freedom House verwiesen, wonach im Jahr 2011 im Nahen Osten und Nordafrika außer Israel kein 


einziges Land als "frei" gewertet wird, sondern 90% der Menschen in Ländern leben, die als "nicht 


frei" und damit als autoritäre Systeme klassifiziert werden.10 


Durch die Proteste und den Widerstand gegen autoritäre Herrscher, die zum Sturz von Zine el-Abidine 


Ben Ali in Tunesien, Husni Mubarak in Ägypten und Muammar al-Gaddafi in Libyen geführt haben, 


scheint die Ausgangslage jetzt eine völlig andere zu sein. Allerdings liegt zu Beginn des Jahres 2012 


noch  wenig  neues  empirisches  Material  vor  –  etwa  ein  erfolgreicher  demokratischer 


Regierungswechsel  –  welches  zu  einer  grundsätzlich  neuen  Ausrichtung  des  Diskurses  über  das 


Verhältnis von Islam und Demokratie führen könnte. So lässt es die Datenlage und der ungewisse 


Ausgang  der  Entwicklungen  gegenwärtig  noch  nicht  zu,  mit  Methoden  der  Vergleichenden 


Politikwissenschaft die Rolle islamischer Akteure bei "erosion of authoritarian regimes" und "success 


of transitions to democracy"11 zu analysieren, wie es z. B. von Mirjam Künkler und Julia Leininger 


2009 durchgeführt wurde.


Anstatt  fehlende  Daten  als  Legitimation  für  Spekulationen  zu  gebrauchen  und  auf  zukünftige 


Forschung  zu  verweisen,  lassen  sich  in  verschiedenen  Disziplinen  wie  Islamwissenschaft, 


Geschichtswissenschaft und Politikwissenschaft zahlreiche Abhandlungen darüber finden, inwiefern 


der Islam eine Demokratisierung verhindert, bzw. inwiefern der Islam mit Demokratie vereinbar ist. 


Zugespitzt  und  vertreten  hat  die  These  der  Verhinderung  von Demokratisierung  durch  den  Islam 


Samuel P. Huntington mit seinem Aufsatz The Clash of Civilizations?,12 welcher in der Foreign Affairs 


1993 erschienen ist. In der aufgrund dieses Artikels entbrannten Debatte meldeten sich zahlreiche 


Kritiker  zu  Wort,  die  den  Apologeten  von  Huntingtons  These  empirische  Gegenbeispiele  und 


Vorwürfe  zur  mangelnden  Wissenschaftlichkeit  seiner  Aussagen,  aber  auch  alternative  Theorien 


entgegenstellten.


Die durch den arabischen Frühling erneut aufgeworfene und schon in der Reaktion auf Huntington 


diskutierte Frage ist demnach, ob der Islam oder Teile seiner Traditionen mit Demokratie vereinbar 


sind und inwiefern er ein Hindernis für Demokratisierung darstellt. Die Beiträge zur Beantwortung 


dieser Frage und die genannte Debatte sind Gegenstand der vorliegenden Arbeit und werden anhand 


Authoritarianism in  the  Middle  East:  Exceptionalism  in  Comparative  Perspective.  In:  Comparative  
Politics 36(2):  S.139-157;  Wright,  Robin  (1996):  Islam  and  Liberal  Democracy.  Two  Visions  of  
Reformation. In: Journal of Democracy 7(2): S.64-75.


10 Freedomhouse  (2011):  Freedom  in  the  World  2011.  Zuletzt  aufgerufen  am  5.1.2012,  von  
http://freedomhouse.org/images/File/fiw/FIW_2011_Booklet.pdf.;  die  Feststellung  "the  Islamic  World  
remains most resistant to the spread of democracy in the world" hat im Jahr 2011 im Vergleich zu 1998 
nicht an Geltung verloren, Karatnychy, Adrian (1999): The 1998 Freedom House Survey: The Decline of 
Illiberal Democracy. In: Journal of Democracy 10(1): S.112-125.


11 Künkler, Mirjam/Leininger, Julia (2009): The multi-faceted role of religious actors in democratization  
processes: empirical evidence from five young democracies. In: Democratization 16(6): S.1058–1093.


12 Huntington, Samuel P. (1993): The Clash of Civilizations? In: Foreign Affairs 72(3): S.22-49; Huntington 
bezieht  sich  bei  der  Verwendung  des  Begriffs  "Clash  of  Civilizations"  auf  Lewis,  Bernard  (1990,  
September): The Roots of Muslim Rage. In: The Atlantic Monthly. Zuletzt aufgerufen am 18.1.2012, von 
http://www.theatlantic.com/magazine/archive/1990/09/the-roots-of-muslim-rage/4643/3/.


4







folgender Forschungsfrage untersucht: Wie hat sich der politikwissenschaftliche Diskurs um den Islam 


als Hindernis für Demokratisierung seit Huntingtons The Clash of Civilizations entwickelt?


Zur  Beantwortung  dieser  Frage  wird  die  kontroverse  Diskussion  im  Folgenden  in  Form  eines 


Literaturberichts systematisch analysiert und ausgewertet. Dabei wird die These aufgestellt, dass sich 


die  relevanten  Literaturbeiträge  in  zwei  wesentliche  Argumentationsparadigmen  einteilen  lassen: 


Folgend dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma nach Huntington wird argumentiert, dass der 


Islam Demokratisierung be- und verhindert, weil einige Elemente der islamischen Tradition nicht mit 


Demokratie vereinbar sind. (2.2.). Demgegenüber betonen Ansätze des zweiten Paradigmas, dass der 


Islam  per  se kein  Hindernis  darstellt,  da  für  Demokratie  lediglich  ein  Mindestmaß  gegenseitiger 


Unabhängigkeit von Religion und Politik notwendig ist und außerdem aus zahlreichen Konzepten der 


islamischen  Traditionen  demokratische  Prinzipien  abgeleitet  werden  können  (2.3.).  Weil  einige 


Wissenschaftler und Teile der öffentlichen Meinung das folgenschwere Argument verteidigen, dass der 


Islam Demokratisierung verhindert, ist es nahe liegend, eine These zu untersuchen, gemäß der sich die 


Literatur  einteilen  lässt  in  Autoren,  welche  die  Verhinderungsthese vertreten  und  solche,  die  sie 


ablehnen.


Um die These der zwei antagonistischen Erklärungsmuster zu verdeutlichen, wird im ersten Teil der 


Arbeit  der  Gegenstand der Untersuchung genau beschrieben und eine Abgrenzung zu verwandten 


Diskursen vorgenommen (2.1.1.). Da sich ein Großteil der Debatte und der Kritik an den Kulturalisten 


auf  die  Begriffsverwendung  bezieht,  sollen  danach  die  zentralen  terminologischen  Probleme,  vor 


allem bei  "Demokratie" und  "Islam",  erläutert  werden  (2.1.2.  und  2.1.3.).  Anschließend  wird  im 


zweiten Teil  Huntington als  Hauptvertreter  der kulturalistisch-essentialistischen Ansätze dargestellt 


(2.2.1.) und auf Weiterentwicklungen seiner Theorie vor allem durch Bernard Lewis, Martin Kramer 


und  Bassam  Tibi  eingegangen  (2.2.2.),  worauf  eine  Betrachtung  der  vielfältigen  Kritik  dieses 


Paradigmas folgt. (2.2.3.). Dem gegenüber gestellt wird im dritten Teil der institutionalistische Ansatz 


der twin tolerations von Alfred Stepan (2.3.1.) und daran anschließende Konzepte einer "islamischen 


Demokratie"  (2.3.2.).  Im  abschließenden  Fazit  (3.)  werde  ich  durch  eigene  Kritik  das 


Erklärungspotential  der  beiden  Literaturstränge  auswerten.  Außerdem werden  die  Ergebnisse  der 


Gegenüberstellung der beiden Paradigmen dargelegt und Voraussetzungen sowie Anknüpfungspunkte 


erläutert für weitere Erforschung des Zusammenhangs von Islam und Demokratisierung im arabischen 


Frühling.


2. Der Islam in der Demokratisierungsforschung 


2.1. Eingrenzung und Begriffsklärung
2.1.1. Verwandte Diskurse und Eingrenzung des Untersuchungsbereichs
Wie eingangs erwähnt,  ist  die  Literatur  über das Verhältnis  von Islam und Demokratie sehr breit 


gefächert  in  Ausrichtung,  Methodik  und  Disziplinen.  Für  eine  übersichtliche  Strukturierung  der 


5







Literatur  sind  deshalb  einige  Einschränkungen  des  Untersuchungsbereichs  nötig.  Dabei  wird  im 


folgenden  Absatz  wie  auch  in  anderen  Teilen  der  Arbeit  immer  wieder  auf  verwandte  Diskurse 


verwiesen, um die Einbettung der untersuchten Debatte und die Bezüge auf andere Diskussionsstränge 


nachvollziehbar zu machen.


Ein  Forschungsgebiet  der  Islamwissenschaft  ist  das  Verhältnis  von  Islam  und  bestimmten 


Regierungssystemen.  Durch  die  Auswertung  islamischer  Theologie  und  deren  Auslegung  heiliger 


Schriften sowie unter  Einbeziehung islamischer politischer Theorie versucht  z.  B.  Gudrun Krämer 


Schlüsse  auf  darin  angelegte  politische  Ordnungsvorstellungen  zu  ziehen.13 Relevant  für  die 


Beantwortung  der  Forschungsfrage  ist  dieser  Diskurs  aber  nur  dann,  wenn  in  der 


Demokratisierungsforschung darauf Bezug genommen wird. Aus demselben Grund wird auch auf eine 


ausführliche  Darstellung  der  Diskussion  um das  Potential  demokratischer  Anknüpfungspunkte  im 


politischen Denken und der historischen Erfahrung des Islam verzichtet. 


Die Debatte um die These "der Islam kennt keine Aufklärung"14, vertreten durch Bernhard Radtke und 


prominent kritisiert von Reinhard Schulze, wird zwar oft in Zusammenhang mit der Verhinderungs-


these von Islam und Demokratie gestellt, kann allerdings als eigene komplexe Kontroverse nicht in die 


vorliegende Darstellung aufgenommen werden.15


Ein  weiterer  konstruktiver  Ansatz,  der  hier  nicht  weiter  behandelt  werden  kann,  ist  der  einer 


soziologischen Perspektive auf den Islam, der als öffentliche Religion "a significant counterweight to 


the otherwise hegemonic institutions of  the market  and the modern state"16 darstellt,  wie es z.  B. 


Robert Hefner mit Bezug auf José Casanova behauptet.


Schließlich soll noch auf die Debatte um ein zentrales Argument hingewiesen werden, welches gegen 


die  Demokratiefähigkeit  des  Islam  spricht:  Der  Mangel  an  historischer  Erfahrung  und 


ideengeschichtlicher Begründung von Säkularisierung. Eine historische und systematische Analyse der 


Säkularisierungsdynamik in Europa legen Karsten Fischer und Wolfgang Böckenförde dar.17 In einem 


13 Vgl.  Krämer,  Gudrun (1999):  Gottes Staat  als  Republik.  Baden-Baden:  Nomos,  v.a.  Kap.  II.-V.;  als  
Sammelbände s. Salamé, Ghassan (Hg.) (1994): Democracy Without Democrats? The Renewal of Politics  
in  the  Muslim  World.  London  [u.a.]:  Tauris  Publ.; Faath,  Sigrid/Mattes,  Hanspeter,  (Hg.)  (1992):  
Demokratie und Menschenrechte in Nordafrika. Hamburg: Ed. Wuqûf; Dabei wird häufig auf arabische 
Konferenzberichte  verwiesen,  z.  B.  al-ʿarabiyya,  markaz  dirāsāt  al-waḥda,  (Hg.)  (1984):  azmat  ad-
dīmuqrāṭiyya fi  l-waṭan al-ʿarabi.  buḥūt wa-munāqšāt an-nadwa al-fikriyya allatī  naẓẓmahā markaz  
dirāsāt al-waḥda al-ʿarabiyya. Beirut.


14 Schulze, Reinhard (1996): Was ist islamische Aufklärung? In: Die Welt des Islams 36: S.276-325, 277; 
mit  Bezug  auf:  Schulze,  Reinhard  (1990):  Das  islamische  18.  Jahrhundert.  Versuch  einer  
historiographischen  Kritik.  In:  Die  Welt  des  Islams 30,  S.140-158;  darin  vor  allem  
Anthropomorphisierung des Begriffs "der Islam" und eine zur Selbstdefinition kreierte Abgrenzung des 
westlichen Rationalismus zum "mysthischen" Islam als Kritik an Radtke, Bernd (1994): Erleuchtung und 
Aufklärung. Islamische Mystik und europäischer Rationalismus. In: Die Welt des Islams 34(1): S.48-66.


15 Für  eine  kritische  empirische  Überprüfung  der  essentialistischen  Argumentation  einer  
Modernefeindlichkeit des Islam vertreten durch Francis Fukuyama s. al-Braizat, Fares (2002): Muslims 
and Democracy an Empirical Critique of Fukuyama's Culturalist Approach. In: International Journal of 
Comparative Sociology 43(3): S.269-299.


16 Hefner, Robert W. (2001): Public Islam and the Problem of Democratization. In: Sociology of Religion 
62(4): S.491-514, 491; vgl. Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago: Univ. 
of Chicago Press.


17 Vgl. Fischer, Karsten (2009):  Die Zukunft einer Provokation. Berlin: Berlin Univ. Press, insb. Kap. I;  


6







stärker empirischen Ansatz diskutieren Hakan Yilmaz und Greg Barton das Verhältnis von Islam und 


säkularer  Demokratie an den Beispielen Türkei  und Indonesien.18 Eine beachtenswerte Alternative 


zeigt  Fred  Dallmayr  auf,  indem er  die  Einbeziehung  religiöser  Autoritäten  in  das  demokratische 


System als Abgeordnete einer zweiten Parlamentskammer ähnlich dem britischen  House of  Lords 


vorschlägt.19


Allerdings ist, wie bereits erklärt, der Kern der Untersuchung in der vorliegenden Arbeit die Debatte 


um den Islam als Hindernis für Demokratisierung, in der vor allem Gegenstände und Methoden der 


Comparative Politics nach Gabriel  Almond et  al.  zum Einsatz kommen.20 Da diese Disziplin von 


anglophonen Autoren dominiert  wird, die meist dem nordamerikanischen oder europäischen Raum 


entstammen, kommen in diesem Diskurs kaum wichtige islamische Autoren zu Wort. Die Diskussion 


zwischen Muslimen auf Arabisch, Persisch oder Türkisch, welche die gleiche Problemstellung zum 


Inhalt hat, ist deswegen hier nur Teil der Betrachtung, insoweit sie im westlichen Diskurs rezipiert 


wird.


In der untersuchten Debatte um den Islam als Hindernis für Demokratisierung gilt es zum einen das 


Geflecht von teilweise erheblich unterschiedlichen Gegenständen zu entwirren – etwa  Muḥammads 


Doppelrolle  als geistlicher  und  weltlicher  Führer  oder  offenbarte  Wahrheit  als  Antithese  zu 


demokratischer  Entscheidungsfindung.  Zum anderen soll  die  große Varianz der  methodologischen 


Zugänge zur Klärung der Frage, ob der Islam eine Demokratisierung verhindert, strukturiert werden - 


vom Vergleich existierender demokratischer Regierungssysteme in muslimischen Ländern bis zu einer 


historiographischen Beweisführung der inhärent autoritären Tradition islamischer Herrschaft. Dabei 


können aufgrund der Menge und Bandbreite der Literaturbeiträge nur einige davon ausgewählt und 


wesentliche Gedanken kurz dargestellt werden.


Um  eine  Strukturierung  der  Literaturbeiträge  zu  ermöglichen,  ist  es  außerdem  notwendig,  den 


Analysezeitraum zu beschränken. Das Ende des Ost-West-Konflikts stellt einen geeigneten Beginn des 


Betrachtungszeitraums dar, da kurz danach Samuel Huntington auf die These des "end of history"21 


mit seiner düsteren Prophezeiung des "clash of civilizations"22 geantwortet hat. Durch seine These der 


Verhinderung von Demokratie durch den Islam hat Huntington dazu beigetragen, dass Religion und 


Kultur  als  Faktoren  in  der  politikwissenschaftlichen  Debatte  verstärkt  Bedeutung  erlangt  haben, 


weshalb  man  ihn  als  Begründer  eines  eigenen  Diskurses  in  der  Demokratisierungsforschung 


Böckenförde, Ernst-Wolfgang (2007): Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisierung. In:  
ders. (Hg.),  Der säkularisierte Staat. Sein Charakter, seine Rechtfertigung und seine Probleme im 21.  
Jahrhundert.  München: Carl Friedrich von Siemens Stiftung, S.43-72.


18 Vgl.  Yilmaz,  Hakan  (2007):  Islam,  Sovereignty,  and  Democracy:  A Turkish  View.  In:  Middle  East  
Journal 61(3): S.477-493; Barton, Greg (2010): Indonesia: Legitimacy, Secular Democracy, and Islam. 
In: Politics & Policy 38(3): S.471-496.


19 Vgl. Dallmayr, Fred (2011): Whither democracy? Religion, politics and Islam. In: Philosophy and Social 
Criticism 37(4): S.437–448.


20 Vgl. Almond, Gabriel/Powell, G. Bingham et al. (2008): Comparative politics today. A world view. New 
York [u.a.]: Pearson Longman. S.1 ff.


21 Vgl. Fukuyama, Francis (1992): Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? München: Kindler.
22 Vgl. Huntington, The Clash of Civilizations?


7







bezeichnen kann. Deshalb soll in dieser Arbeit auch zunächst von Huntingtons Begriffen und der von 


ihm vertretenen Verhinderungsthese als zentralem Argument der Kulturalisten ausgegangen werden, 


woran  sich  vielfältige  Kritik  mit  einem  differenzierteren  Umgang  der  entscheidenden  Begriffe 


anschließt.


2.1.2. Demokratie und Demokratisierung
Huntingtons Verwendung des Begriffs Demokratie ist nicht kohärent und unterliegt einem zeitlichen 


Wandel. Im Folgenden soll kurz dargestellt werden, wie sich sein Verständnis von Demokratie von 


dem  in  der  Politikwissenschaft  anerkannten  und  auch  heute  noch  von  vielen  Wissenschaftlern 


verwendeten  prozeduralen  Begriff  mit  Schumpeter  und  Dahl  hin  zu  einer  nicht  klar  definierten, 


normativen Vorstellung von Demokratie gewandelt hat.  Auf eine Erläuterung der unterschiedlichen 


Demokratiebegriffe  aller  betrachteten  Autoren  muss  zugunsten  der  übersichtlichen  Strukturierung 


verzichtet  werden.  Jedoch ist  das kaum definierte und eindeutig normativ an westlichen, liberalen 


Demokratien  wie  den  USA ausgerichtete  Demokratieverständnis  Huntingtons  beispielhaft  für  die 


Verwendung  des  Begriffs  in  den  meisten  Argumentationen,  die  den  Islam  als  Hindernis  für 


Demokratisierung begreifen.


In  seinem  viel  rezipierten  Buch  The  Third  Wave  nennt  Samuel  Huntington  drei  verschiedene 


Dimensionen von Demokratie,  die sich seit  Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts  entwickelt  haben: 


"sources of authority for government, purposes served by government, and procedures for constituting 


government."23 Allerdings verweist er auf Joseph Schumpeters Kritik von Demokratiedefinitionen, die 


als wesentliche Merkmale einerseits den Willen des Volkes als Quelle der Autorität von Regierungen 


und andererseits das Gemeinwohl als von denselben verfolgter Zweck, "als sichtbaren Leitstern der 


Politik"24,  begreifen. Schumpeter begründet dies damit,  dass es erstens "kein solches Ding wie ein 


eindeutig bestimmtes  Gemeinwohl"  gibt,  zweitens daraus  keine konkreten Antworten auf  einzelne 


Probleme folgen würden und drittens weil der "Volkswille" deshalb nicht eindeutig bestimmt werden 


kann.25 


Huntington  erkennt  diese  Probleme  an  und  stellt  klar,  dass  er  in  The  Third  Wave einen 


prozeduralistischen Demokratiebegriff verwendet.26 Dabei bezieht er sich auf Schumpeters Definition 


und nennt sie für die Demokratisierungsforschung wegweisend:27


"die  demokratische Methode ist  diejenige Ordnung der Institutionen zur Erreichung politischer 


23 Huntington, Samuel P. (1991): The Third Wave. Norman [u.a.]: Univ. of Oklahoma Press, S.6.
24 Schumpeter, Joseph A. (1950):  Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. Bern: Francke, S.397; ein  


Beispiel für einen diffusen, aufgeblähten und normativen Demokratiebegriff innerhalb der Debatte um 
Islam und Demokratie findet sich bei Krämer, Gottes Staat als Republik, S.23 ff.


25 Vgl.  ebd.:  S.399  ff.;  zur  in  Reaktion  auf  Schumpeter  entstandenen  Debatte  zwischen  normativen,  
utopischen  und empirischen,  institutionellen,  prozeduralistischen  Definitionen  vgl.  Sartori,  Giovanni  
(1962):  Democratic  Theory.  Detroit:  Wayne State  Univ.  Press,  S.228 ff.;  English,  Raymond (1983):  
Constitutional  Democracy  vs.  Utopian  Democracy.  Washington:  Ethics  and  Public  Policy  Center;  
O'Donnell,  Guillermo/Schmitter,  Philippe  C.  (1986):  Transitions  from Authoritarian  Rule:  Tentative  
Conclusions about Uncertain Democracies. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press, S.6-14.


26 Huntington, The Third Wave, S.6.
27 Ebd.: S.7 ff.


8







Entscheidungen,  bei  welcher  einzelne  die  Entscheidungsbefugnis  vermittels  eines  Konkurrenz-
kampfs um die Stimmen des Volkes erwerben."28


Um zu bestimmen, zu welchem Grad ein politisches System demokratisch ist, verweist Huntington auf 


die Kriterien von Robert Dahl.  Damit die beiden von Dahl geforderten normativen Leitdimensionen 


"contestation and participation"29 erfüllt werden, muss allen Bürgern die Möglichkeit gegeben werden, 


ihre Präferenzen 1. zu formulieren, 2. sie öffentlich zu machen und 3. damit gleichberechtigt Einfluss 


auf  die  Regierung  zu  nehmen.30 Dies  kann  nur  geschehen,  wenn  acht  institutionelle  Garantien 


gewährleistet sind: 


"1)  Freedom to  form and  join  organizations,  2)  Freedom of  expression,  3)  Right  to  vote,  4) 
Eligibility for public office, 5) Right of political leaders to compete for support,  6) Alternative 
sources of information, 7) Free and fair elections, 8) Institutions for making government policies 
depend on votes and other expressions of preference".31


Obgleich Huntington selbst auf die Probleme einer normativen Definition nach Vorbild der liberalen, 


westlichen Demokratie  hinweist,  geht  in  seinen  Werken ab  The Clash  of  Civilizations? mit  einer 


Neuausrichtung der Methode und Begründung für Demokratisierungschancen auch ein Wandel der 


Begriffsbedeutung einher. Während er zunächst im Sinne Schumpeters die Quellen der Autorität von 


Regierungen als  Demokratiekriterium verworfen  hatte,  verwendet  er  später  gerade  die  mangelnde 


Fähigkeit  im Islam,  Legitimation  von Herrschaft  unabhängig von der  Religion  zu  begründen,  als 


Argument für seine Verhinderungsthese (vgl. 2.2.1.).32 


Weder in seinem Foreign Affairs Artikel The Clash of Civilizations? von 1993 noch in seinem Buch 


The  Clash  of  Civilizations bestimmt  Huntington  aber,  von  was  für  einem  Demokratiebegriff  er 


ausgeht.  In  ähnlicher  Weise  verfahren  andere  Autoren  des  kulturalistisch-essentialistischen 


Paradigmas. Statt einer prozeduralen Definition meinen sie viel eher Kernelemente und Grundwerte 


zu erkennen, die für eine Demokratie notwendig sind und sie von einer Autokratie abgrenzen33. Wie 


stark  ihr  Demokratieverständnis  allerdings  auf  das  einer  liberalen  Demokratie  nach  westlichem 


Vorbild  ausgerichtet  ist,  wird  im  Folgenden  dargestellt  (2.2.1.)  und  im  Anschluss  daran  die 


diesbezügliche Kritik zahlreicher Autoren erläutert (2.2.3.).


Bemerkenswerterweise ist festzustellen, dass der Begriff Säkularisierung in den ursprünglich auch von 


Huntington vertretenen prozeduralen Demokratiedefinitionen nicht vorkommt und in The Third Wave 


nur am Rande als Argument für die Demokratiefeindlichkeit von Islam und Konfuzianismus erwähnt 


wird.34 Eine eingehende Begründung für die Behauptung, mangelnde Säkularisierung sei ein Hindernis 


28 Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, S.428.
29 Huntington, The Third Wave, S.9.
30 Dahl, Robert A. (1971): Polyarchy. Participation and Opposition. New Haven: Yale Univ. Press, S.2.
31 Ebd.: S.3 ff.
32 Vgl. Huntington, The Third Wave, S.6; dabei verweist Huntington auf ders. (1989): The Modest Meaning 


of Democracy. In: Pastor, Robert A. (Hg.),  Democracy in the Americas: Stopping the Pendulum. New 
York: Holmes and Meier, S.11-18.


33 Vgl. Esposito, John L./Voll, John O. (1996): Islam and Democracy. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, 
S.18.


34 Vgl. Huntington,  The Third Wave, S.298-311; vgl. auch Schultze, Reiner-Olaf (2010): Demokratie. In:  
Nohlen,  Dieter/Schultze,  Reiner-Olaf  (Hg.),  Lexikon  der  Politikwissenschaft.  Theorien,  Methoden,  
Begriffe. 4. Aufl. München: Beck.


9







für  Demokratie,  oder  zumindest  einen  entsprechender  Verweis  sucht  man  bei  den  Kulturalisten 


vergebens (vgl. 2.2.1.).35


Unter  "Demokratisierung" versteht  Huntington  ähnlich  wie  die  meisten  anderen  Autoren  beider 


Paradigmen  den  Prozess  der  Errichtung  einer  Demokratie,  indem  entweder  ein  Übergang  von 


autoritären Regimen stattfindet oder durch Erweiterung der Bürgerbeteiligung die Demokratie vertieft 


wird.36 Die  Bedeutung  von  Demokratisierung  variiert  allerdings  in  ähnlichem  Maße  wie  der 


Bezugspunkt  Demokratie.  Wegen der  engen Verflechtung der  beiden Begriffe trennen die  meisten 


Autoren  wie  Huntington,  Lewis  und  Kramer  nicht  zwischen  Hindernissen,  welche  der  Islam der 


Demokratisierung in den Weg stellt und der Unvereinbarkeit von Islam und Demokratie. Sie schließen 


implizit,  dass die Unvereinbarkeit  bestimmter Elemente der islamischen Tradition mit  Demokratie 


automatisch ein Hindernis für Demokratisierung darstellt.


Eine der seltenen tendenziösen Definitionen von Demokratisierung schlagen John Esposito und John 


Voll vor, indem sie die These einer weltweiten Demokratisierungstendenz implizieren: "the demand of 


empowerment  in  government  and  politics  made  by a  growing portion  of  populations  around the 


world."37


Neben  Demokratie  und  Demokratisierung  bedürfen  die  unterschiedlichen  geographischen 


Definitionen des arabischen Raumes sowie die Begriffe Islam und Islamismus genauerer Betrachtung, 


wobei  auch  hier  wieder  zunächst  Huntingtons  Begriff  der  Islamic  civilization den  Bezugspunkt 


darstellt.


2.1.3. Arabische Welt, Islam und Islamismus
In der Regel versteht man im deutschen Sprachgebrauch unter "Naher Osten" die Konfliktparteien der 


arabisch-israelischen Kriege sowie im weiteren Sinne Iran und Türkei.38 Demgegenüber hat sich im 


englischen Sprachgebrauch mit dem vor allem in der Wissenschaft gebräuchlichen Begriff "Middle 


East and North Africa" (MENA) eine Bezeichnung für eine Region entwickelt, der neben dem Iran, 


Israel  und  Palästina  die  Arabische  Welt  mit  16  Staaten  angehört.39 Als  muslimisch  wird  in  der 


vorliegenden Arbeit und meist auch in der betrachteten Debatte ein Land dann bezeichnet, wenn über 


50% der Bevölkerung Muslime sind.40


35 Vgl. die in Fn.17 genannten Autoren.
36 Nohlen,  Dieter  (2010):  Demokratisierung.  In:  Nohlen/Schultze,  Lexikon  der  Politikwissenschaft; 


Huntington, The Third Wave, S.26 ff.
37 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.13, vgl. ebd. S.11 ff.; zu der Diskussion über globale Tendenzen 


und ob Demokratie weiterhin  on the march ist vgl.  Schmidt, Manfred G. (2010):  Demokratietheorien.  
Wiesbaden: VS, Verl. für Sozialwissenschaften, Kap. 29.


38 Vgl. Steinbach, Udo (2009): Die Grundlagen des Nahostkonflikts. In: Chiari, Bernhard/Kollmer, Dieter 
H., Wegweiser zur Geschichte Naher Osten. 2. Aufl. Paderborn [u.a.]: Ferdinand Schöningh, S.157-168. 


39 Vgl. die Definition von Diamond, Why are there no Arab Democracies?, S.93 Fn.1; demnach sind die 16 
arabischen  Staaten  Algerien,  Ägypten,  Bahrain,  Irak,  Jemen,  Jordanien,  Kuwait,  Libanon,  Libyen,  
Marokko, Oman, Qatar, Saudi Arabien, Syrien, Tunesien und die Vereinigten Arabischen Emirate.


40 Für eine Auflistung der Religionszugehörigkeit nach Ländern s. Central Intelligence Agency, CIA (2012): 
The World Factbook. Religions. Zuletzt aufgerufen am 21.1.2012, von
https://www.cia.gov/library/publications-/the-world-factbook/fields/2122.html.


10







Noch stärker als bei Demokratie differieren in der untersuchten Debatte die Ansichten darüber, was 


unter "dem Islam" zu verstehen ist. Dies hat wesentliche Auswirkungen darauf, ob man z. B. bei der 


Analyse vom Islam als einer Religion ausgeht, die wie jede andere Religion Regeln und Riten hat, 


oder vom Islam als Kultur, welche die Arabische Welt und viele andere muslimische Länder in fast 


allen Aspekten des Lebens durchdringt und existentiell prägt.


Bernard Lewis unterteilt demgemäß die Bedeutungen von Islam:


"In one sense, it denotes a religion – a system of belief, worship, doctrine, ideals, and ideas – that 
belongs to the family of monotheistic, scriptural religions that includes Judaism and Christianity. 
In another sense, it means the whole civilization that has grown up under the aegis of that religion: 
something like what is meant by the once-commen term ,Christendom.‘"41


Weiter führt Lewis aus, dass die historische Betrachtungsebene, welche er mit der zivilisatorischen 


gleichsetzt,  den  Islam begreift  als  Phänomen  mit  einer  über  1400-jährigen  Geschichte  und  einer 


Gemeinschaft von über einer Milliarde Menschen "spread along a vast arc stretching almost 10.000 


miles from Morocco to Mindanao".42 Darüber hinaus ist der Islam das gemeinsame Merkmal der 57 


Staaten, die in der  Organisation of Islamic Cooperation  (OIC) zusammengeschlossen sind, welche 


sich als "collective voice of the Muslim World"43 versteht.44 Hier zeigt sich bereits ein Problem beim 


für  die  kulturalistische  Argumentation  konstitutiven  Verständnis  des  Islam  als  geographisch 


eingrenzbare Kultur.  In vielen anderen Ländern der Welt,  allen voran auch in Europa,  leben eine 


erhebliche Anzahl Muslime, die so von Aussagen über den Islam ausgeschlossen werden (vgl. 2.2.3.).


Für Huntington, wie für die meisten Kulturalisten, ist der Islam als Religion und der Islam als Kultur 


so  eng  miteinander  verflochten,  dass  sie  gemeinsam den  zentralen  Erklärungsfaktor  der  Islamic 


civilization ergeben.45 Allerdings trennt Huntington zwischen civilization im Singular und civilizations 


im Plural.46 Demnach ist  civilization im Singular entstanden als Abgrenzung zur Barbarei und nicht-


europäischen Gesellschaften als eurozentrischer Standard, "to be civilized was good, to be uncivilized 


was  bad".47 Unter  civilizations im  Plural  versteht  Huntington  demgegenüber  verschiedene 


nebeneinander  existierende  Kulturen,  ohne  dass  durch  den  Begriff  allein  schon  eine  Wertung 


vorgenommen wird.48


41 Lewis, Bernard (1996): Islam and Liberal Democracy. A Historical Overview. In: Journal of Democracy 
7(2): S.52-63, 53.


42 Ebd.: S.54.
43 Organization of Islamic Cooperation, Permanent Observer Mission to the United Nations in New York 


(2011): About OIC. Zuletzt aufgerufen am 11.1.2012, von http://www.oicun.org/2/23/.
44 Als  Standardwerk  zur  OIC  gilt  Schulze,  Reinhard  (1990):  Islamischer  Internationalismus  im  20.  


Jahrhundert: Untersuchungen zur Geschichte der Islamischen Weltliga. Leiden [u.a.]: Brill.
45 Religion ist für Huntington das wichtigste Unterscheidungsmerkmal von Kulturen: "Civilizations are  


differentiated from each other by history, language, culture, tradition and, most important religion.",  
Huntington, The Clash of Civilizations?, S.25.


46 Huntington bezieht sich bei seinem Begriff  civilization auf zahlreiche Historiker und Soziologen, u.a.  
Weber, Max (1968): The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press; Durkheim, Emile/Mauss, Marcel 
(1971): Note on the Notion of Civilization. In: Social Research 38(4): S.808-813; Sorokin, Pitirim (1937-
1985): Social and Cultural Dynamics. 4 Bd., New York: American Book Co.


47 Huntington, The Clash of Civilizations, S.40 ff.; vgl auch Braudel, Fernand (1980): On History. Chicago: 
Univ. of Chicago Press, S.177-181, 212-214.


48 Huntington, The Clash of Civilizations, S.41.


11







Huntington  weist außerdem  auf  eine  angeblich  ausschließlich  im  Deutschen  getroffene 


Unterscheidung  hin  zwischen  "civilization, which  involves  mechanics,  technology,  and  material 


factors and culture, which involves values, ideals, and the higher intellectual artistic, moral qualities 


of a society [Hervorh. T.M.]".49 In der Tat verhält sich die Bedeutung der Begriffe im Deutschen genau 


vice versa. Im Vorwort der deutschen Ausgabe von Huntingtons The Clash of Civilization, Der Kampf  


der Kulturen, erklärt der Übersetzer Holger Fliessbach deshalb, dass civilization jeweils mit "Kultur" 


oder "Kulturkreis" wiedergegeben wird, der Begriff culture hingegen mit "Zivilisation" und nur selten 


mit  "Kultur"  übersetzt  wird.50 Aufgrund dieser  notwendigen Uneindeutigkeit  zwischen englischem 


Original  und deutscher  Übersetzung wird in  der vorliegenden Arbeit  so oft  wie  möglich der  von 


Huntington original verwendete Begriff benutzt.


Eine weitere wichtige Unterscheidung fordern Andrea Teti und Andrea Mura mit der Aussage "Islam 


is not Islamism".51 Huntington ist wie die meisten Kulturalisten der Ansicht, dass der Islam schon per 


se,  auch  ohne  Betrachtung der  fundamentalistischen  und  radikalen  Strömungen,  ein  wesentliches 


Hindernis für  Demokratisierung darstellt.  Aus diesem Grund sollen hier  nur Argumente analysiert 


werden, die auf Hindernisse für Demokratie, bzw. Unvereinbarkeiten von Demokratie und islamischer 


Tradition abzielen.


Es bedarf sicherlich weiterer Forschung, das Verhältnis von Demokratie zu moderaten islamischen 


gegenüber islamistischen Begründungen von Politik zu untersuchen. Dazu wären die Argumente von 


Gilles Kepel und Olivier Roy in ihren Werken wie The Failure of Political Islam, Das  Schwarzbuch 


des  Dschihad  und  Globalized  Islam zu  analysieren,  was  jedoch  nicht  Bestandteil  dieses 


Literaturberichts sein kann.52


Eine feine Abgrenzung der Begriffe muslimisch, islamisch und islamistisch ist in der vorliegenden 


Debatte  allerdings  nur  schwer  möglich,  weil  viele  Autoren  nicht  sauber  zwischen  den  beiden 


Argumenten trennen, bzw. sie sogar synonym verwenden. Um den Blick zu schärfen für die Probleme 


begrifflicher Vermengungen, wird hier eine Abgrenzung der Begriffe vorgeschlagen, an der sich die 


Eingrenzung  der  Debatte  orientiert.  Allerdings  ist  es  gerade  bei  konkreten  Fällen  wie  islamisch 


orientierten  Parteien  schwer,  die  Trennung  strikt  einzuhalten,  weshalb  im  Zweifelsfall  den 


Bezeichnungen der Autoren gefolgt wird.


Gudrun  Krämer  betrachtet  denjenigen  als  Muslim,  der  sich  per  Glaubensbekenntnis  zum  Islam 


bekennt. Dagegen weist  "islamisch" auf den Anspruch der jeweiligen Gruppen oder Individuen hin, 


49 Huntington, The Clash of Civilizations, S.41.
50 Huntington,  Samuel  P.  (1997):  Der  Kampf  der  Kulturen.  Die  Neugestaltung  der  Weltpolitik  im 21.  


Jahrhundert. 5. Aufl., München [u.a.]: Europaverl., S.14.
51 Teti, Andrea/Mura, Andrea (2009): Islam and Islamism. In: Haynes, Jeffrey (Hg.), Routledge Handbook 


of Religion and Politics. New York [u.a.]: Routledge, S.92-110, 102.
52 Roy,  Olivier  (1994):  The Failure of  Political  Islam.  Cambridge:  Harvard Univ.  Press;  Kepel,  Gilles  


(2002): Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang des Islamismus. München [u.a.]; Roy, 
Olivier (2006): Globalised Islam. The search for a new Ummah. London: Hurst; für einen Überblick über 
die Debatte s. Kramer, Martin, (Hg.) (1997): The Islamism Debate. Tel Aviv: Moshe Dayan Center for 
Middle Eastern and African Studies.


12







den Islam "zum Programm und zur Richtschnur des eigenen Handelns zu machen."53 Als Islamisten 


betrachtet Krämer hingegen Muslime, die den Islam 


"als umfassendes gesellschaftspolitisches Programm verstehen, das als Weltanschauung mit den 
Ideologien fremder Herkunft konkurriert.  Der Islam soll alle Aspekte individuellen Lebens und 
kollektiver Ordnung durchdringen und unter einer einheitlichen Richtschnur zusammenführen".54


Wesentlich  restriktiver  definiert  Karsten  Fischer  Fundamentalismus,  worunter  er  auch  Islamismus 


fasst, als


"religionspolitische Identitätskonstruktion [in der] alle entscheidungsbedürftigen politischen und 
sozialen  Belange  der  Autorität  einer  religiösen  Offenbarung  unterstellt  [werden],  deren 
endzeitliche Erfüllung ersehnt wird und deren aktiver Vorbereitung eine innerweltliche Arbeit an 
der Apokalypse mittels fundamentalistischer Religionspolitik dienen soll [Hervorh. im Orig.]".55


Die politische Identität  und Aktivität,  welche aus  der  Unterstellung aller  sozialen und politischen 


Entscheidungen unter die Autorität religiöser Offenbarung entstehen, sind demnach identifizierbare 


Merkmale  von  Islamismus.  Diese  sollen  als  Abgrenzung  der  Debatte  um  den  Islam  als 


Demokratisierungshindernis von Argumenten, welche den Islamismus betreffen, verwendet werden.


Nach dieser Darstellung der konkurrierenden Begriffswelten wird im Folgenden der kulturalistisch-


essentialistische Ansatz mit  Huntington als  seinem Hauptvertreter  sowie Weiterentwicklungen und 


Kritik  seiner  Theorie  vorgestellt.  Dabei  werden  hier  unter  die  Begriffe  "kulturalistisch" und 


"essentialistisch" Literaturbeiträge gefasst, welche die Kultur und deren vermeintliche "Essenz" als 


bestimmbare  und  kaum  veränderbare  Eigenschaften  und  als  wesentlich  ausschlaggebend  für  die 


Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam betrachten.56


2.2. "God is Caesar" – der Islam als Hindernis für Demokratisierung?
2.2.1. Samuel Huntington: Clash of Civilizations und Verhinderungsthese
Kurz  nach  dem  Fall  der  Berliner  Mauer  und  dem  Ende  des  kalten  Krieges  waren  sich  viele 


Staatsoberhäupter  und  Wissenschaftler  einig,  dass  nun  eine  Ära  der  Harmonie  und  des  Friedens 


anbrechen  würde,  in  welcher  das  westliche  Modell  einer  liberalen  Demokratie  in  allen  Ländern 


erstrebt  und  schrittweise  verwirklicht  werden  würde.57 Zugespitzt  hat  diese  Hoffnung  der 


Politikwissenschaftler  Francis  Fukuyama,  als  er  1989  verkündete,  die  liberale  Demokratie  sei 


nunmehr  als  ideales  Regierungssystem  international  anerkannt  und  sei  nach  dem  evolutionären 


53 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.32. Obwohl Krämer auf die Definitonsprobleme von islamisch und 
islamistisch als fundamentalistisch eingeht, verwendet sie später die beiden Begriffe trotzdem synonym.


54 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.30.
55 Fischer,  Die Zukunft  einer Provokation, S.82; Die Verwendung des Begriffs Fundamentalismus wird  


kritisiert u.a. wegen seiner Herkunft aus dem amerikanisch-protestantischen Kontext und der negativen 
Konnotation mit Radikalismus und Gewalttätigkeit.


56 Vgl. Krämer, Gottes Staat als Republik, S.14.
57 Diese heute schwer nachvollziehbare Euphorie verdeutlicht  z.  B.  die Ablehnung der  Berufung eines  


Professors für Security Studies durch den damaligen Präsidenten der Harvard University Derek Bok mit 
der Begründung: "Hallelujah, we study war no more, because war is no more.", Merry, Robert W. (2003): 
The great Friedman-Huntington debate: the coming clash between two fundamentally opposed post-9/11 
global views. In: The International Economy. Zuletzt aufgerufen am 12.1.2011, von
http://findarticles.com/p/articles/mi_m2633/is_1_17/ai_97118160/?tag=content;col1.


13







Triumph über alle konkurrierenden Systeme die "endgültige menschliche Regierungsform"58, womit 


das "Ende der Geschichte" erreicht sei.


Diesem Demokratieoptimismus setzt Huntington 1993 in seinem viel diskutierten Artikel The Clash of  


Civilizations? eine diametrale These entgegen, indem er, nach der Einteilung der Welt in Kulturkreise, 


"fault lines between civilizations" als neuen Ort für Konflikte ausmacht und feststellt, dass bestimmte 


civilizations und Demokratie offenbar nicht zusammenpassen.59 In Anlehnung an Oswald Spenglers 


Beschreibung "world history is the history of large cultures"60 behauptet Huntington: "Human history 


is the history of civilizations."61 Zum einen zeigt dies, dass er die historische Betrachtung als Methode 


für seine Theorie verwendet und zum anderen stellt er damit civilization als zentralen Erklärungsfaktor 


für Demokratisierungsprobleme dar. 


Dabei ist anzumerken, dass Huntington erst mit dem Fokus, der sich in den Sozialwissenschaften nach 


dem Ende des Ost-West-Konflikts in Richtung Kultur als Erklärungsfaktor verschoben hat, civilization 


als ausschlaggebende Variable für Demokratisierung bestimmt.62 Zuvor, in seinem Aufsatz Will More 


Countries Become Democratic? aus dem Jahr 1984, räumt Huntington bei der Kategorisierung der 


Demokratisierungsfaktoren in "economic, social, external and cultural"63 letzterer am wenigsten Platz 


ein und bezieht  sich bei  der Verwendung des Begriffs  culture noch auf das Konzept  der  political  


culture von Sidney Verba, die methodisch und inhaltlich eine andere Argumentationslinie verfolgt.64 


Anknüpfend  an  die  Korrelation  zwischen  überwiegend  katholischer  Bevölkerung  und 


Demokratisierung stellt  Huntington allerdings Religion als Erklärungsfaktor für die "third wave of 


democratization" der 70er und 80er Jahre in den Vordergrund, so dass er von einer "overwhelmingly 


[...] catholic wave"65 spricht.


Wie  sehr  die  Religion  und  ihr  Verhältnis  zu  Demokratie  in  seinem Verständnis  von  civilization 


verankert ist, zeigt auch seine Beschreibung der "Western Civilization", deren "single most important 


characteristic  [...]  western  Christianity"66 ist,  woraus  sich  die  zentralen  Werte  Demokratie  und 


58 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, S.11.; ders. (1989): The End of History? In: The National Interest 
16 (Summer): S.3-18.


59 Dazu liefert Huntington Weltkarten, auf der die "the West and the Rest" deutlich in schwarz und weiß 
eingeteilt werden, s. Huntington, The Clash of Civilizations, S.22 ff.


60 Spengler, Oswald (1926):  The Decline of the West. Form and Actuality. New York: Alfred A. Knopf,  
S.170.


61 Huntington, The Clash of Civilizations, S.40.
62 Dies  geht  bei  Huntington  so  weit,  dass  er  eine  der  größten  Bedrohnungen  für  den  Westen  in  der  


"confucian-islamic military connection" sieht, vgl. Huntington, The Clash of Civilizations?, S.45 ff.
63 Huntington, Samuel P. (1984): Will More Countries Become Democratic? In: Political Science Quarterly 


99(2): S.193-218, 198.
64 Verba definiert  political culture als "the system of empirical  beliefs, expressive symbols,  and values  


which defines the situation in which political action takes place.", Verba, Sidney (1965): Comparative  
Political Culture. In: Pye, Lucian W./Verba, Sidney (Hg.), Political Culture and Political Development. 
Princeton: Princeton Univ. Press, S.512-560, 513; Für die These der Unvereinbarkeit von Demokratie mit 
der  entscheidend  vom  Islam  geprägten  arabischen  politischen  Kultur  s.  Kedourie,  Elie  (1992):  
Democracy and Arab political culture. Washington, DC; Waterbury, John (1994): Democracy Without  
Democrats? The Potential for Political Liberalization in the Middle East. In: Salamé, Democracy Without 
Democrats?, S.23-47.


65 Huntington, The Third Wave, S.76.
66 Huntington, The Clash of Civilizations, S.70; ders. The Clash of Civilizations?, S.29.


14







Liberalismus gebildet haben. Dagegen verkörpert und befördert der Islam andere, also offenbar nicht 


demokratische "particular and religious values".67 


Huntington stellt deshalb die These auf, dass "deeply ingrained Islamic [...] cultural traditions"68 eine 


Demokratisierung verhindern können: "Islamic culture explains in large part the failure of democracy 


to  emerge  in  much  of  the  Muslim  World",69 denn  "conceivably  Islamic  [...]  culture[...]  pose[s] 


insuperable  obstacles to  democratic  development."70 Entgegen der  eingangs zitierten Einschätzung 


Bassam Tibis, dass Islamismus ein Problem für Demokratisierung und die sie befördernden Staaten 


darstellt, geht Huntington noch weiter:


"The  underlying  problem for  the  West  is  not  Islamic  fundamentalism.  It  is  Islam,  a  different 
civilization whose people are convinced of the superiority of their culture and obsessed with the 
inferiority of their power."71


Begründungen für die Behauptung, dass der Islam Demokratisierung verhindern kann und schon oft 


verhindert hat, was im Folgenden als Verhinderungsthese bezeichnet wird, sind selten explizit erwähnt 


und  auf  verschiedene  Texte  verteilt,  weshalb  sie  hier  in  drei  Hauptargumente  zusammengefasst 


erläutert werden.


(1) Zunächst geht Huntington davon aus, dass es im Westen einzigartige Umstände gab, unter denen 


sich Demokratie entwickeln konnte, weshalb Demokratie in nicht westlichen Gesellschaften entweder 


durch Kolonialisierung oder Einsetzung von außen entstanden ist.72 Das "concept of Islam as a way of 


life transcending and uniting religion and politics"73 und die enge Verknüpfung von "intermediate [also 


politischen,  T.M.]  and  ultimate  ends"74 habe  dazu  geführt,  dass  im Islam zwischen  Religion  und 


Politik, bzw. zwischen der geistlichen und säkularen Sphäre keine Unterscheidung besteht.75 Dies stellt 


für  Huntington  eine  fehlende  Voraussetzung für  Demokratisierung  dar.  Die  Einmaligkeit  der 


Voraussetzungen für das Entstehen von Demokratie im Westen wird noch deutlicher:


"In Islam, God is Caesar; in China and Japan, Caesar is God; in Orthodoxy, God is Caesar's Junior 
Partner.  The  separation  and  recurring  clashes  between  church  and  state  that  typify  Western 
civilization  have  existed  in  no  other  civilization.  This  division  of  authority  contributed 
immeasurably to the development of freedom in the West".76 


Auch wenn man diesen Punkt als Abwesenheit einer eigenständigen säkularen Sphäre der Politik im 


Islam  betiteln  könnte,  geht  Huntingtons  Argument  wesentlich  weiter  als  etwa  die 


Säkularisierungsthese, wie sie u. a. von Pippa Norris und Ronald Inglehart diskutiert wird. Letztere 


stellen  den  mit  voranschreitender  Rationalisierung  in  der  Moderne  einhergehenden  Verlust  von 


religiöser Autorität in den politischen Systemen von Industriestaaten fest, behaupten jedoch auch, dass 


67 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.29.
68 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.214.
69 Huntington, The Clash of Civilizations, S.29.
70 Huntington, The Third Wave, S.311.
71 Huntington, The Clash of Civilizations, S.217.
72 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.41.
73 Huntington, The Clash of Civilizations, S.210.
74 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.208.
75 Vgl. Huntington, The Third Wave, S.307.
76 Huntington, The Clash of Civilizations, S.70.


15







derzeit auf der Welt mehr Menschen mit traditionellen religiösen Ansichten leben als jemals zuvor.77 


Für  Huntington sind es "Western secularism,  irreligiosity,  and hence immorality",  die  "in  Muslim 


eyes"78 wahrgenommen  werden  als  zu  verhinderndes  Übel,  was  er  als  ein  Hindernis  für 


Demokratisierung ansieht.


(2)  Eine  zweite  Begründung  für  die  Verhinderungsthese  sieht  Huntington  in  der  Konkurrenz 


islamistischer Bewegungen zur demokratischen Opposition. 1984 stellte er noch fest, "in Islam [...] 


political participation was historically an alien concept",79 ohne genauer auszuführen, welche Art von 


Partizipation  gemeint  ist  und  worin  diese  besteht.  1991  sieht  er  demgegenüber  aber  eine  enge 


Verbindung: "Political participation is linked to religious affiliation."80


In The Clash of Civilizations beschreibt er schließlich eine politische Stoßrichtung des Islam, die sich 


während  der  Demokratisierungswelle  der  1970er  Jahre  im  Gegensatz  zu  den  demokratischen 


Bewegungen in Südeuropa oder Lateinamerika herausgebildet hat:


"[...] Islamist movements were simultaneously gaining strength in Muslim countries. Islamism was 
the functional substitute for the democratic opposition to authoritarianism in Christian societies, 
and it was in large part the product of similar causes: social mobilization, loss of performance 
legitimacy by authoritarian regimes, and a changing international environment, including oil price 
increases, which in the Muslim world encouraged Islamist rather than democratic trends."81


Indem  sie  aus  ähnlichen  Gründen  entstanden  sind  und  ihre  Unterstützung  im  Volk  gewinnen, 


behindern  islamistische  Bewegungen  das  Erstarken  einer  liberal-demokratischen  Opposition  und 


entziehen  ihr  die  Existenzgrundlage.82 Als  weiteren  Wettbewerbsvorteil  schreibt  Huntington  den 


islamischen Akteuren zu,  dass diese sich in ein Netzwerk von Moscheen zurückziehen und damit 


leichter staatlicher Repression entgehen können.83 Man könnte argumentieren, dieses Argument ziele 


auf islamistische Bewegungen ab, die wie eingangs erwähnt nicht im Fokus der Betrachtung stehen 


sollen.  Allerdings  geht  es  nicht  darum  zu  zeigen,  dass  islamistische  Bewegungen  keine 


demokratischen Ziele verfolgen oder dass Islamismus und Demokratie unvereinbar sind. Huntingtons 


Argument sieht dieses Konkurrenzverhältnis als ein Hindernis, vor dem Demokratiebewegungen in 


muslimischen  Ländern  stehen.  Der  Kultur  des  Islam ist  es  demnach  inhärent,  dass  islamistische 


Bewegungen  große  Teile  des  demokratischen  Potentials  abschöpfen,  was  als  Argument  für  die 


Verhinderungsthese betrachtet werden kann.


(3) Schließlich bewertet Huntington mögliche Wahlsiege von antidemokratischen islamischen Parteien 


als  Hindernis für  Demokratisierung.  Eine Öffnung des politischen Systems und damit  verbundene 


77 Norris, Pippa/Inglehart, Ronald (2004): Sacred and secular. Religion and politics worldwide. Cambridge 
[u.a.]: Cambridge Univ. Press, S.5.


78 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.213.
79 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.208.
80 Huntington, The Third Wave, S.307.
81 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.114.
82 Vgl. Tamadonfar, Mehran (2002): Islamism in Contemporary Arab Politics. In: Jelen, Ted G./Wilcox,  


Clyde (Hg.), Religion and Politics in Comparative Perspective. The One, the Few, the Many. Cambridge: 
Cambridge Univ. Press, S.141-165, 163.


83 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.115.


16







freie  Wahlen  können  durch  diese  "Islamic  free  elections  trap"84 zu  einer  Schwächung  der 


demokratischen Kräfte beitragen.85 Als Beispiel dafür nennt er die  Islamic Salvation Front (FIS) in 


Algerien,  deren  voraussichtlichen  Wahlerfolg  1992  das  Militär  aus  Angst  vor  einer  islamistisch-


autoritären Herrschaft wie im Iran verhinderte.86 Den antidemokratischen Charakter vieler islamischer 


Parteien begründet Huntington u. a. damit, dass ein Diskurs nicht demokratisch sein kann sowie eine 


Konfliktlösung durch Dialog unmöglich ist und zum Nullsummenspiel wird, wenn zentrale Argumente 


auf offenbarten Wahrheiten beruhen.87


2.2.2. Weitere Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas
Nachdem mit Huntington der Hauptvertreter eines Paradigmas dargestellt wurde, welches den Islam 


als Kultur und Religion mit Eigenschaften, mit einer Essenz begreift, die Demokratisierung verhindern 


können,  werden  jetzt  darauf  aufbauende  Literaturbeiträge,  vor  allem von  (1)  Bernard  Lewis,  (2) 


Martin Kramer und (3) Bassam Tibi, kurz beleuchtet. 


(1) Wie Huntington bedient sich auch Bernard Lewis in seinem Beitrag zur Reihe "Islam and Liberal 


Democracy" im Journal of Democracy 1996 der historischen Betrachtung als Methode. Zunächst hält 


er  ähnlich  wie  Huntington  und  Tibi  eine  fundamentalistische  Lesart  des  Islam  mit  Koran  und 


Hadithen als "corpus unanfechtbar echter Überlieferungen"88 für unvereinbar mit Demokratie, wobei 


er sich auf gleichartige Aussagen der "fundamentalists"89 selbst bezieht. Nach Laith Kubba trägt neben 


der Unveränderbarkeit der offenbarten Normen auch die Manipulation und Intstrumentalisierung der 


Koranauslegung durch radikale politische Kräfte dazu bei, dass Strömungen liberaler Jurisprudenz und 


Theologie sich nur schwer durchsetzen können.90


Lewis beschreibt  aber auch im Islam als Kultur  Pfadabhängigkeiten, welche die Entwicklung von 


Demokratie verhindert haben. Für ihn sind Befehl und Gehorsam Wesensmerkmale der politischen 


Tradition  des  Islam,  die  aufgrund  der  sich  weiter  entwickelnden  technischen  Möglichkeiten  der 


Überwachung und Unterdrückung, oft  finanziert  durch Einnahmen aus dem Erdölexport,  bis heute 


weiter  intensiviert  worden  sind.91 Außerdem  habe  der  Islam  der  Entwicklung  einer  unabhängig 


84 Stepan,  Alfred (2000):  Religion, Democracy,  and the  "Twin Tolerations".  In:  Journal of  Democracy 
11(4): S.37–57, 48; die "free elections trap" wird auch als "islamist dilemma" bezeichnet, vgl. Guazzone, 
Laura, (Hg.) (1995): The Islamist dilemma. The political role of Islamist movements in the contemporary 
Arab world. Reading: Ithaca Press.


85 Huntington, Samuel P. (1996): Democracy for the long haul. In: Journal of Democracy 7(2): S. 3-13, 9; 
vgl.  dazu  auch  Volpi,  Frédéric  (2004):  Pseudo-Democracy  in  the  Muslim  World.  In:  Third  World  
Quarterly 25(6): S.1061-1078, 1067 ff.


86 Huntington,  Democracy for the long haul, S.9; zur weiteren Erklärung der "free elections trap" vgl.  
Brumberg, Daniel (2002): Democratization in the Arab World? The Trap of Liberalized Autocracy. In:  
Journal of Democracy 13(5): S.56-68, 57; zum Fall der FIS vgl. Hudson, Michael (1991): After the Gulf 
War: Prospects for Democratization in the Arab World. In: Middle East Journal 45(3): S.407-426, 414 ff.


87 Huntington, The Clash of Civilizations, S.130.
88 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.57.
89 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.54.
90 Kubba, Laith (1996): Islam and Liberal Democracy. Recognizing Pluralism. In:  Journal of Democracy 


7(2): S.86-89, 88 f.
91 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.54.


17







entwickelten Zivilgesellschaft entgegengewirkt, denn "Islamic law knows no corporate legal persons; 


Islamic history shows no councils or communes, no synods or parliaments,  nor any other kind of 


elective or representative assembly."92


Darüber  hinaus  fehlt  im  Islam  nach  Lewis  das  Konzept  des  "Bürgers",  citizen,  im  Sinne  der 


griechischen  politēs als  Teilnehmer am politischen Geschehen im Staat,  bzw. in der  polis.93 Einen 


Beweis dafür sieht er im Fehlen eines Wortes für citizen auf arabisch, persisch und türkisch; es gebe 


jeweils nur Entsprechungen für countryman.94 Ein ähnliches philologisches Argument führt Lewis an, 


wenn er feststellt, dass in den drei erwähnten Sprachen nur Neologismen für die Worte "säkular" und 


"Säkularisierung" existieren und es noch kein Äquivalent für den Begriff "Laie" gibt.95


Als Ursache für die symptomatische Abwesenheit  dieser Schlüsselvokabeln benennt Lewis ähnlich 


wie  Huntington  das  zentrale  Problem des  Islam mit  Demokratie,  nämlich  die  fehlende  Trennung 


zwischen Religion und Politik. Weil der Prophet  Muḥammad zu seinen Lebzeiten selbst einen Staat 


aufgebaut  und  gelenkt  hat,  haben  sich  von  Beginn  an  die  religiöse  und  die  weltliche  Sphäre 


gegenseitig durchdrungen.96 Demgegenüber hat es im Christentum stets eine mal konfliktreiche, mal 


harmonische, aber stets konkurrierende Dualität zwischen weltlicher Macht, imperium, und kirchlicher 


Macht, sacerdotium, gegeben.97 Es ist bemerkenswert, dass bei den Hinweisen von Lewis, Huntington 


und anderen Demokratisierungstheoretikern auf die mangelnde Erfahrung einer Trennung von Politik 


und  Religion  und  die  ideengeschichtlich  bedingte  Unfähigkeit  zur  Säkularisierung  im Islam eine 


detaillierte  Analyse  dieser  oberflächlichen  Diagnose,  oder  zumindest  Hinweise  auf  eine  derartige 


Ausarbeitung, fehlen.98


Schließlich  führt  Lewis  noch  das  Argument  an,  dass  "Freiheit"  als  zentrale  politische  Norm für 


Konstitutionalismus und Parlamentarismus dem Islam bis ins 20. Jahrhundert fremd blieb. Liberté, die 


wichtigste Forderung der französischen Revolution und Grundlage für jede liberale Demokratie, sei 


konstitutiv  für  die Überwindung autoritärer  Strukturen in  Europa gewesen,  während die  im Islam 


wichtigste  politische  Norm  "Gerechtigkeit"  diese  demokratisierende  Wirksamkeit  nicht  entfalten 


konnte.99


Obwohl Lewis aus diesen Gründen der Demokratie in islamisch geprägten Ländern wenig Chancen 


92 Lewis, Bernard (1964):  The Middle East and the West. New York: Harper Torchbooks, S.48; obgleich  
lange  vor  Ende  des  Kalten  Kriegs  verfasst,  sind  diese  frühen  Thesen  wichtiger  Bezugspunkt,  vgl.  
Sadowski, Yahya (1993): The New Orientalism and the Democracy Debate. In: Middle East Report 23(4): 
S.14-21, 15; s. auch Gellner, Ernest (1996): Conditions of Liberty: Civil Society and Its Rivals. New York: 
Penguin Books.


93 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55.
94 Ebd.: S.55.
95 Ebd.
96 Ebd.: S.61.
97 Ebd.
98 Statt einer Analyse weist z. B. Gilles Kepel nur darauf hin, dass die Ablehnung von Demokratie "logische 


Folge einer islamischen Glaubenslehre [sei], die [...] entschieden monistisch ist", Kepel, Gilles (1991):  
Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vormarsch. München: Piper, S.275; 
Vgl. die Autoren, die zur Debatte um die Säkularisierung in 2.1.1. Fn.17 erwähnt sind.


99 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.58, 63.


18







einräumt,  nennt  er  doch einige  demokratische  Anknüpfungspunkte  wie  das  Recht  auf  Widerstand 


gegen Sünde oder einen Satz des Propheten Muḥammad, der Meinungsverschiedenheiten als Gnade 


Gottes bezeichnet (s. 2.3.2.).100 Damit verbleibt er jedoch dabei, den Islam als Kultur mit einer Essenz 


bestehend aus "historical and cultural facts"101 als relevante Variable zu begreifen.


(2) "Islam vs. Democracy" ist der programmatische Titel eines Artikels von Martin Kramer, in dem 


weitere Demokratisierungshindernisse des Islam aufgezeigt werden.102 Nach islamistischer Lesart, die 


aber auch von vielen moderaten Muslimen geteilt wird, stelle  die  Scharīʿa ein  von Gott gegebenes 


Gesetz  dar,  welches  nicht  verändert  werden  kann,  besonders  nicht  "by the  shifting  moods  of  an 


electorate".103 Diese  von  Gott  offenbarte  Wahrheit  lässt  deshalb  auch  keine  Gesetzgebung  eines 


anderen Souveräns zu, was der Grundidee einer Demokratie als Herrschaft des Volkes zuwider läuft.104 


Dass  Kramer  darauf  abzielt,  dass  die  Unveränderlichkeit  der  göttlichen  Normen  mit  Wahlen 


unvereinbar  ist,  kann  auch  als  direkte  Kritik  an  allen  prozeduralistischen  Bestimmungen  des 


Verhältnisses von Demokratie und Islam verstanden werden. Auch so ein scheinbar neutrales und von 


der Religion unabhängiges Modell einer elektoralen Demokratie hat damit keine Chance, sich gegen 


den Islam durchzusetzen.


Ein  weiteres  grundsätzliches  materielles  Hindernis  sei  der  islamische  Grundsatz,  dass  nicht  alle 


Menschen  als  Teile  der  religiösen  wie  politischen  Gemeinschaft  gleich,  sondern  ungleich  sind, 


besonders Muslime und Nichtmuslime sowie Frauen und Männer.105 


(3) Bassam Tibi ergänzt diese Thesen durch zwei weitere Verhinderungsfaktoren: Das für den Islam 


grundlegende  Konzept  der  umma,  also  der  Gemeinschaft  aller  gläubigen  Muslime,  stelle  ein 


"geheiligtes Kollektiv"106 im Sinne David Apters dar und verhalte sich damit antagonistisch zu den für 


die Demokratie notwendigen Rechten des Einzelnen, also dem Individualismus.107 


Darüber  hinaus  sieht  Tibi  mit  dem  Westen  und  der  islamischen  Zivilisation  zwei  Wertsphären 


aufeinander prallen, die jeweils universelle Geltung beanspruchen. Notwendig für Demokratisierung 


sei deshalb ein Abweichen vom universellen Geltungsanspruch auf beiden Seiten und schließlich – 


beinahe  tautologisch  –  eine  Einigung  auf  ein  "Grundsatzprogramm  der  Menschenrechte  und 


Demokratie".108 Trotz der stark kulturalistischen Argumentation behauptet er: "Islam und Demokratie 


sind vereinbar [Hervorh. im Orig.]".109


100 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55 f.
101 Ebd.: S.55.
102 Vgl. Kramer, Islamic Revival.
103 Kramer, Islamic Revival, S.271 f.; zur Ausarbeitung dieses ebenfalls schon länger diskutierten Arguments 


vgl.  Crone,  Patricia  (1980):  Slaves  on  Horses:  The  Evolution  of  the  Islamic  Polity.  Cambridge:  
Cambridge Univ. Press, S.62 ff.


104 Vgl. auch Kepel, Die Rache Gottes, S.274 ff.
105 Kramer, Islamic Revival, S.272.
106 Apter, David (1965): The Politics of Modernization. Chicago: Univ. of Chicago Press, S.457.
107 Tibi, Bassam (2001): Die neue Weltunordnung. Westliche Dominanz und islamischer Fundamentalismus. 


München: Ullstein Taschenbuch-Verl., S.320.
108 Tibi, Die neue Weltunordnung, S.323.
109 Ebd.: S.330.


19







Allerdings  sieht  er  nur  dann  Chancen  für  Demokratisierung,  wenn  sich  erstens  die  "politische 


Kultur"110 der  umma für  Pluralismus  öffnet  und  zweitens  mangelnde  Institutionalisierung  und 


Personalismus  durch  den  Aufbau  von  Institutionen  bekämpft  werden.111 Jedoch  sieht  er  diese 


Voraussetzungen  "in  der  islamischen  Zivilisation  bislang  nicht  erfüllt".112 Das  Argument  der 


politischen Kultur baut Laith Kubba noch weiter aus, indem er festhält: "This political passivity has its 


roots in religious teachings, and has gone far to perpetuate the tradition of authoritarian government in 


the Islamic world."113 Die im Islam vorherrschende autoritäre politische Kultur stellt also weiterhin ein 


Demokratisierungshindernis dar.114


2.2.3. Kritik an den kulturalistisch-essentialistischen Ansätzen
Nach der Darstellung einflussreicher Autoren und Argumente, die sich auf die Essenz des Islam als 


civilization mit  Religion  als  Hindernis  für  Demokratisierung  beziehen,  wird  im  Folgenden  auf 


wichtige Kritikpunkte dieser Ansätze eingegangen. Diese lassen sich grob gliedern in (1) Kritik an 


dem  verwendeten  Demokratiebegriff,  (2)  methodologische  Kritik,  wobei  insbesondere  das 


monolithische Verständnis des Islam kritisiert wird, (3) empirische Gegenargumente und (4) Kritik an 


der Behauptung, der Islam wäre zu einer Trennung von Politik und Religion nicht fähig.


(1) Zunächst wird die Verwendung des dem westlichen Denken entstammenden Begriffs Demokratie 


in  nicht  westlichen  Kontexten  problematisiert.  Esposito  und  Voll  verweisen  auf  eine  kritische 


Abhandlung  Giovanni  Sartoris  über  das  Verhältnis  von  Demokratie  in  nicht  westlichen  Ländern: 


"When we speak of Western experience, is the key term ,Western‘ or ,experience‘? In other words, can 


there be a non-Western path to democracy?"115 Wie exklusiv in der westlichen Politikwissenschaft der 


Begriff Demokratie meist betrachtet wird, zeigt sich beispielsweise durch Sartoris Antwort bezüglich 


der Möglichkeit, Demokratie in nicht westliche Länder zu exportieren: 


"But no sooner do we apply the word democracy to most of the Third World, and in particular to 
the  so-called  developing  countries,  than  the  standard  becomes  so  low  that  one  may  wonder 
whether the word democracy is still appropriate. [...] Democracy, as Woodrow Wilson said, is the 
most difficult form of government. We cannot hope, therefore, to export the  ,complete‘ Western 
type. On the other hand, it is equally obvious, that the new states and developing nations cannot 
pretend to start from the level of achievement at which the Western democracies have arrived."116


110 Tibi verwendet ähnlich wie Huntington den Begriff "politische Kultur" so, als wären seine Implikationen 
vollkommen unstrittig und deckungsgleich mit Aussagen über die islamische politische Theorie und das 
Verhältnis der Muslime zu Politik. Vgl. 2.2.1., Fn.64.


111 Tibi,  Die  neue  Weltunordnung,  S.336;  dabei  verweist  er  auf  das  Problem  der  mangelnden  
Institutionalisierung in der islamischen Zivilisation, in ders. (1996):  Das arabische Staatensystem. Ein  
regionales  Subsystem der  Weltpolitik.  Mannheim [u.a.]:  BI-Taschenbuchverl.,  Kap.1;  und  das  darin  
verwendete Konzept  der  geringen Institutionalisierung nach Huntington, Samuel P.  (1969):  Political  
order in changing societies. New Haven [u.a.]: Yale Univ. Press.


112 Tibi, Die neue Weltunordnung, S.336.
113 Kubba, Islam and Liberal Democracy, S.89.
114 Etwas vorsichtiger hat Hungtington dieses Argument 1984 schon formuliert, vgl. Huntington, Will More 


Countries Become Democratic?, S.209.
115 Sartori,  Giovanni  (1968):  Democracy.  In:  Sills,  David  L.,  International  Encyclopedia  of  the  Social  


Sciences.  New York: MacMillan, S.118.
116 Sartori, Democracy, S.120.


20







Die zitierte  Aussage macht  bewusst,  warum es  für  nicht  westliche Länder  kaum möglich ist,  die 


Kriterien für Demokratie zu erfüllen, die von einem eindeutig bestimmten und dezidiert westlichen 


Konzept abgeleitet sind.


Esposito  und  Voll  weisen  allerdings  darauf  hin,  dass  die  Illusion  der  eindeutigen  Definition  den 


Bedeutungswandel  von Demokratie in der europäischen Ideengeschichte verkennt.117 Als Beispiele 


dafür nennen sie die antiparlamentarische, plebiszitären Vorstellungen von Demokratie der Anhänger 


von François Babeuf während der französischen Revolution und das wirkmächtige Diktum von Karl 


Marx, dass echte Demokratie im Kapitalismus nicht zu erreichen sei.118 Deshalb fordern Kritiker einer 


westlichen  Definition,  dass  Demokratie  begriffen  wird  als  essentially  contested  concept.119 Dies 


bedeutet,  dass die grundlegenden Bedeutungen des Begriffs selbst ständig Gegenstand der Debatte 


sind: "there is no one clearly definable general use of any of them [die Konzepte, T.M.] which can be 


set up as the correct or standard use."120 


Der  Kern dieser  Kritik  lässt  sich wie  folgt  zusammenfassen:  Es  können keine wissenschaftlichen 


Aussagen über das Verhältnis von Islam und Demokratie und die damit verbundenen Chancen auf 


Demokratisierung getroffen werden, wenn unter Demokratie ausschließlich ein von westlichen Werten 


durchdrungenes Modell verstanden wird.121 Muslimische Länder können so nämlich entweder nur als 


exakt diesem Vorbild entsprechend bezeichnet werden – was bisher nicht vorgekommen ist und laut 


den Kulturalisten auch nicht vorkommen wird – oder eben nicht als Demokratien klassifiziert werden.


Esposito und Voll ergänzen dieses Problem mit der Feststellung, dass Demokratisierung sich neben 


"popular  empowerment"  auch  durch  "communal  identity  affirmation"122 auszeichnet.  Wenn  nicht 


westliche  Akteure  in  einem Demokratisierungsprozess,  dessen  wesentlicher  Teil  eine  gemeinsame 


Identität  ist,  mit  Demokratie  als  einem unverwechselbar  westlichen  Konzept  konfrontiert  werden, 


führt dies unweigerlich zu "conflict between ,foreign‘ and ,authentic‘".123 


Daran  anschließend  wird  argumentiert,  dass  die  kritische  bis  ablehnende  Haltung  gegenüber 


"Demokratie" in vielen islamischen Gruppierungen das Verlangen danach widerspiegelt,  politische 


Freiheit authentisch, also aus islamischen Tradition und Ideengeschichte heraus, zu begründen.124 Viele 


islamische  politische  Bewegungen  wurden  demnach  vom  Westen  oft  gezwungen,  sich  eindeutig 


117 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.16 ff.
118 Ebd.:  S.17  f.;  zur  näheren  Beschreibung  dieser  alternativen  Demokratiekonzepte  verweisen  sie  auf  


Talmon, Jacob L.  (1960):  The Origins of  Totalitarian Democracy.  New York: Frederick A. Praeger,  
S.201-221; sowie Held, David (1987): Models of Democracy. Stanford: Stanford Univ. Press, S.113, 130.


119 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.17 f.
120 Gallie, Walter Bryce (1956): Essentially Contested Concepts. In: Proceedings of the Aristotelian Society 


56: S.167-198, 168.
121 Hamdi, Mohamed Elhachmi (1996): The Limits of the Western Model. In: Journal of Democracy 7(2): 


S.81-85, 81 f.
122 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.16.
123 Ebd.: S.17.; Zum Konflikt zwischen Religion und säkularen Nationalismen vgl. Fox, Jonathan/Sandler,  


Shmuel (2005): Separation of Religion and State in the Twenty-First Century: Comparing the Middle East 
and Western Democracies. In: Comparative Politics 37(3): S.317-335.


124 Cevik, Salim (2011): Myths and Realities on Islam and Democracy in the Middle East. In:  Estudios  
Políticos 38: S.121-144, 126, Fn.7.


21







zwischen einer Orientierung an der westlichen Moderne auf der einen Seite und ihren tradierten, oft 


religiösen Werten auf der anderen Seite zu entscheiden.125 Verfechter einer islamischen Demokratie 


halten das Aufbrechen dieser Dichotomie und das Denken in "multiplen Modernen"126 deshalb für 


notwendig.  Dies  impliziert  die  Forderung  nach  einer  vorurteilslosen  Betrachtung  islamischer 


Demokratiemodelle  und  größerer  Akzeptanz  gegenüber  Regierungssystemen,  die  möglicherweise 


einige  von  Dahls  Demokratiekriterien  erfüllen,  in  denen  religiöse  Autoritäten  allerdings  noch 


wesentlichen Einfluss haben (vgl. 2.3.2.).


(2) Neben dem westlichen Demokratieverständnis werden auch einige methodologische Vorbehalte 


gegen die kulturalistisch-essentialistischen Begründungen der Verhinderungsthese vorgebracht.  Der 


erste  Kritikpunkt  verknüpft  das  Verständnis  des  Islam  als  kohärente  Kultur  mit  bestimmbaren 


Eigenschaften,  die  als  monolithisch  und  eindimensional  kritisiert  werden,  mit  den  sich  daraus 


ergebenden methodologischen Problemen.


Im  sogenannten  "Orientalismus-Streit"  hat  der  Literaturwissenschaftler  Edward  Said  die 


konventionelle Beschäftigung mit dem "Orient" des "intellektuellen Kolonialismus" bezichtigt, weil 


historische Besonderheiten und die vielfältigen Entwicklungen religiöser und kultureller Traditionen 


missachtet  und  auf  das  Begriffspaar  "Orient"  und  "Okzident"  reduziert  werden.127 Saids  Thesen 


wurden vielfach selbst als einseitig kritisiert, jedoch findet seine Theorie in vielen Texten Anwendung. 


So  hinterfragt  Leonard  Binder  kritisch  die  Argumentation,  gemäß  welcher  der  Islam  als 


Erklärungsfaktor für die Nichtexistenz von Demokratien in der Arabischen Welt betrachtet wird:


"The question is whether Islam is the primary explanation of any political matter at all, or whether 
it enters into the analytical picture only after we have understood the situation in terms which are 
not at all so parochial, or exotic, or culturally unique."128


Gegen  das  Verständnis  "des  Islam"  als  Religion  und  damit  als  "statisches,  von  Ort  und  Zeit 


unabhängiges System"129 wendet sich auch Gudrun Krämer vehement. Viele islamische Intellektuelle, 


die ihre eigene Auslegung islamischer politischer Ideen als ",die Position des Islam‘ [...] bzw. des 


,richtigen‘,  ,wahren‘,  ,recht  verstandenen‘  Islam"130 betiteln,  tragen  zu  dieser  Suggestion  der 


Einheitlichkeit bei, wo die Wirklichkeit Vielfalt aufweist.131 Allerdings ist festzuhalten, dass gerade die 


Berufung  auf  den  "wahren"  Islam  von  vielen  religiösen  Bewegungen  als  Grundlage  für  den 


Widerstand gegen eine "unislamische" Herrschaftspraxis diente.132 So wurde die iranische Revolution 


von Lewis – zwar zugespitzt, aber nicht fälschlicherweise – charakterisiert als "religious movement 


125 Cevik, Islam and Democracy, S.126.
126 Ebd., vgl. Eisenstadt, Shmuel N. (2000): Multiple Modernities. In: Daedalus 129(1): S.1-29. 
127 Said,  Edward W. (1978):  Orientalism. In:  Ashcroft,  Bill/Griffiths,  Gareth et  al.  (Hg.),  Post-Colonial  


Studies Reader. London [u.a.]: Routledge, S.87-91, 88 ff.; vgl. ders. (2003): Orientalism. London [u.a.]: 
Penguin Books.


128 Binder, Leonard (1988):  Islamic Liberalism. A critique of Development Ideologies. Chicago: Univ. of  
Chicago Press, S.80.


129 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.24 ff.
130 Ebd.
131 Bayat, Asef (2007): Makinging Islam Democratic. Stanford: Stanford Univ. Press, S.2 ff.
132 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.24 f.


22







with a religious leadership, a religiously formulated critique of the old order, and religiously expressed 


plans for the new."133


Zum unumstrittenen Kern des Islam zählt Krämer nur den Inhalt des Glaubensbekenntnisses, also "das 


Bekenntnis zur Einheit  Gottes [...],  die Verbindlichkeit  des Koran und die  Rolle  Muḥammads als 


letzten, von Gott an die Menschheit gesandten Propheten"134 sowie die anderen vier Pfeiler des Islam: 


tägliche Anbetung, Almosen, Fasten und Pilgerfahrt. 


Krämer  folgert  hieraus  eine  Kritik,  welche  nicht  nur  für  die  Betrachtung  des  kulturalistisch-


essentialistischen Paradigmas, sondern auch für die Fragestellung und die These dieser Arbeit relevant 


ist:


"It is not possible to talk about Islam and democracy in general, but only about Muslims living and 
theorizing under specific historical circumstances. This may sound evident enough, and yet it is all 
too often ignored."135


Daraus  ergeben  sich  zwei  Folgerungen,  wovon  die  erste  die  Annahme  von  Univokalität  betrifft. 


Ebenso wenig wie im Christentum gibt es im Islam eine bestimmte religiöse Doktrin oder Tradition, 


die  entweder  mit  Demokratie  vereinbar  oder  demokratiefeindlich  ist.136 Neben  verschiedenen 


konfessionellen  Zugehörigkeiten  wie  Shiiten,  Sunniten,  Wahhabiten  oder  Sufis  und  den  darin 


konkurrierenden  Strömungen  und  Traditionen  unterliegt  jede  Auslegung  heiliger  Texte  einem 


zeitlichen Wandel. Beispielhaft hierfür ist auch die unterschiedliche Verwendung von "Tradition" im 


Singular oder Plural. Während die Kulturalisten selten in der Bedeutung zwischen Singular und Plural 


unterscheiden, meistens aber von der "islamischen Tradition" im Singular sprechen, verwenden die 


Texte  des  zweiten  Paradigmas  "Traditionen"  meist  im  Plural,  um  damit  die  angenommene 


Multivokalität zum Ausdruck zu bringen.


Alfred Stepan nennt als Beispiele für antidemokratische Politik, die auf christlicher Doktrin aufbaute, 


Genf unter dem Einfluss Johannes Calvins oder die caesaropapistische Kontrolle der Religion, die in 


Deutschland 300 Jahre von der Evangelischen Kirche theologisch wie politisch akzeptiert wurde.137 


Abdullahi  An-Naʿim  weist  außerdem  darauf  hin,  dass  die Scharīʿa  überhaupt  kein  eindeutiger 


Gesetzestext ist und demnach jedes sich darauf berufende Gesetz bereits eine Interpretation darstellt.138 


Die Frage nach dem Islam als Demokratisierungsfaktor per se kann demnach nur unter der Prämisse 


der Multivokalität, also der Differenzierung des Untersuchungsobjekts beantwortet werden.139


133 Lewis, Bernard (1988): The Political Language of Islam. Chicago [u.a.]: Univ. of Chicago Press, S.1 ff.
134 Krämer, Gottes Staat als Republik, S.25.
135 Krämer, Gudrun (1993): Islamist Notions of Democracy. In: Middle East Report 23(4): S.2-8, 4.
136 Cevik, Islam and Democracy, S.129; vgl. auch Anderson, John (2009): Does God matter, and if so whose 


God? Religion and democratisation. In:  Haynes,  Jeffrey (Hg.),  Routledge Handbook of Religion and  
Politics. New York. [u.a.]: Routledge, S.192-210, 199.


137 Stepan,  Twin Tolerations, S.44; John Rawls hält dazu fest, "Luther and Calvin were as dogmatic and  
intolerant  as  the  Roman  Church  had  been"  Rawls,  John  (1996):  Political  Liberalism.  New  York:  
Columbia Univ. Press, S.xxv; vgl. Auch ein ähnliches Argument und Beispiel in Esposito, John L./Voll, 
John O. (1994): Islam's Democratic Essence. In: Middle East Quarterly 1(3): S.3-11, 4.


138 An-Naʿim, Abdullahi A. (2008): Islam and the Secular State. Cambridge: Harvard Univ. Press, S.2 ff.
139 Vgl. auch Stepan, Alfred (2001): The World's Religious Systems and Democracy: Crafting the "Twin  


Tolerations". In: ders. (Hg.), Arguing Comparative Politics. Oxford [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.213-254, 
223 ff.


23







Daraus ergibt sich in Anknüpfung an den oben zitierten Satz Krämers die zweite Folgerung, nämlich 


dass "attitudes of Muslims as distinct individuals and communities towards democracy"140 im Fokus 


einer politikwissenschaftlichen Analyse stehen sollten. Daraus leitet Salim Cevik auch ab, dass von 


theologischen  Argumenten  und  der  Auslegung  bestimmter  heiliger  Schriften  Abstand  genommen 


werden muss zugunsten einer sozialwissenschaftlich relevanten Analyse historischer und empirischer 


Tatsachen.141 Zusammenfassen könnte man diese Forderung mit der Behauptung, der Islam ist und 


erlangt Wirksamkeit durch das, was Muslime glauben, was sie sagen und wie sie sich verhalten.142 


In  ähnlicher  Weise  kritisieren  John  Esposito  und  Dalia  Mogahed  kulturalistische  Makrotheorien, 


welche die Einstellungen und Meinungen der muslimischen Bevölkerung außer Acht lassen und sehen 


in dieser Kritik die Begründung ihrer gegenläufige Methodik, der repräsentativen Gallup-Umfrage in 


130 Ländern.143


Weitere  Kritik  formuliert  Harald  Müller,  der  das  naturwissenschaftliche  Vorbild  von  Huntingtons 


politikwissenschaftlicher  Makrotheorie  für  zweifelhaft  hält.  Gemäß  der  Forderung  des  kritischen 


Rationalismus nach Karl Popper, nach einem "tentativen Lösungsversuch"144 des Problems zu suchen 


und  diesen  dann  an  der  Empirie  zu  testen,  hätte  Huntington  civilization als  Erklärungsfaktor  für 


Demokratiefähigkeit  zunächst  hypothetisch  angenommen.145 Danach  habe  er  durch  eine  extreme 


Anwendung  des  ockhamschen  Rasiermessers  scheinbar  im  Sinne  der  "Tugend  der  theoretischen 


Sparsamkeit"146 die  Komplexität  von  Gegenstand  und  Ursache  soweit  reduziert,  dass  viele 


entscheidende  Variablen  und  Faktoren  aus  dem  Blickfeld  gerieten.  Anstatt  des  vom  kritischen 


Rationalismus geforderten Versuches, die eigene These zu widerlegen, sammle Huntington aber in 


Manier amerikanischer Anwälte nur Fälle, welche die Richtigkeit seiner Annahme nahelegen.147 Dies 


führe zu einer polarisierten Betrachtungsweise, die sich an die Dichotomisierung der Welt im Kalten 


Krieg anschließt; statt "Freie Welt" und "Welt des Kommunismus" erfolgt die Einteilung nun nach 


dem Schema "the West and the Rest".148 Nach diesem Muster gestrickte Theorien sind laut Müller 


"simpel und falsch."149


Auf  ein  ähnliches  Problem zielt  die  Kritik  Abdou  Filali-Ansarys  an  Bernard  Lewis  historischer 


Methode ab. Filali-Ansary hält Lewis vor, dass er bei den betrachteten Daten, Verhaltensweisen und 


140 Cevik, Islam and Democracy, S. 129.
141 Ebd.
142 Piscatori, S.9 f., 14.
143 Esposito/Mogahed,  Was Muslime wirklich denken,  S.203 ff.;  ein Überblick über die Debatte um die  


Methode der Bestimmung des Verhältnisses von Islam und Demokratie durch Umfragen vgl. Rowley,  
Charles K./Smith, Nathanael (2009): Islam's Democracy Paradox: Muslims Claim to like Democracy, so 
Why Do They Have so Little? In: Public Choice 139(3): S.273-299, 277 ff.


144 Popper, Karl R. (1969): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In: Adorno, Theodor W./Maus, Heinz et al. 
(Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Berlin: Luchterhand, S.103-124, 105 ff.


145 Müller,  Harald (1998, Oktober):  Der Mythos vom Kampf der Kulturen.  Eine Kritik an Huntingtons  
kulturalistischer Globaltheorie. In: E+Z - Entwicklung und Zusammenarbeit: S.262-264, 262.


146 Ebd.: S.263.
147 Ebd.
148 Huntington, The Clash of Civilizations? S.48.
149 Müller, Der Mythos vom Kampf der Kulturen, S.263.


24







politischen wie religiösen Einstellungen von der Existenz einer "inneren Logik" ausgeht. Lewis suche 


deren Manifestationen gleichsam den Schatten an der Wand in Platons Höhlengleichnis und finde sie 


deshalb auch als sich selbst erfüllende Prophezeiung.150 


Yahya  Sadowski  ergänzt  die  methodologische  Kritik,  indem er  Autoren  wie  Lewis  und  Gellner 


vorwirft, die Situation in muslimischen Ländern jeweils so zu interpretieren und zu konstruieren, dass 


im Ergebnis der Untersuchungen der Islam als Hindernis für Demokratisierung identifiziert wird.151 


Als  Beispiel  für  diese  Praxis,  die  er  als  "neo-Orientalism"152 bezeichnet,  nennt  er  den 


wissenschaftlichen  Konsens  der  70er  Jahre,  welcher  besagt,  dass  eine  starke  Zivilgesellschaft  für 


Demokratie notwendig wäre. Dies hat sich in den 90er Jahren umgekehrt, weil man dann starke nicht 


staatliche  Akteure  als  Gefahr  für  einen  demokratischen  Staat  betrachtete.  Die  Forschung  über 


muslimische  Länder  diagnostizierte  dementsprechend zunächst  eine  zu  schwache  Zivilgesellschaft 


und  später  eine  zu  große  Dominanz  islamischer  privater  Akteure  im öffentlichen  Raum,  so  dass 


jeweils der Islam als Ursache für die Persistenz von Autokratie ausgemacht werden konnte.153


(3) Neben methodologischen Argumenten wird das kulturalistische Paradigma auch kritisiert durch 


Verweise auf historische und empirische Gegenbeispiele. Andrea Teti und Andrea Mura verweisen auf 


die Entstehung des Islam, als Muḥammad 627 n. Chr. mit seinem Gefolge nach Medina emigrierte und 


dort nicht etwa eine Theokratie errichtete, sondern mit der jüdischen Mehrheit die "Verfassung von 


Medina" beschloss und damit einen religiös-pluralistischen Stadtstaat begründete.154 


Den vermittelten Eindruck, dass es kaum Muslime gibt, die in Demokratien leben, bezeichnet Stepan 


im Gegensatz zu der Behauptung, dass es in der Arabischen Welt keine Demokratien gibt, als falsch.155 


Er stellt die Gegenthese auf, dass unter anderem in Bangladesh, Pakistan, Türkei, Indonesien, Indien 


und Europa  mehr  als  600  Millionen  Muslime  in  "democracies,  near  democracies,  or  intermittent 


democracies"156 leben.  Stepan  macht  sich  schon  fast  ein  wenig  lustig  über  die  konsequente 


Vermischung der Kategorien bei Huntington, wenn er z. B. aufdeckt, dass dieser auf der ersten Seite 


der Diskussion über den Islam in The Clash of Civilizations zwar acht mal das Wort "arab", neun mal 


das  Wort  "tribe" verwendet,  aber  kein  einziges  süd-  oder  südostasiatisches  Beispiel  nennt.157 Die 


Tatsache, dass von weltweit ca. einer Milliarde Muslime nur etwa 200 Millionen Araber sind, verleiht 


dieser Kritik zusätzlich Gewicht.158


Damit wendet sich Stepan auch gegen eine territorialistische Betrachtung von Religion, welche den 


Islam auf ein bestimmtes Gebiet festlegt, vor allem auf den Nahen Osten und Nordafrika, um damit 


150 Filali-Ansary, Abdou (1996): The Challenge of Secularization. In: Journal of Democracy 7(2): S.76-80, 
77.


151 Sadowski, The New Orientalism, S.19.
152 Ebd.
153 Ebd.
154 Teti/Mura, Islam and Islamism, S.94.
155 Stepan, Twin Tolerations, S.48 f.
156 Ebd.: S.48.
157 Stepan,  Religious  Systems  and  Democracy, S.236  ff.;  mit  Bezug  auf  Huntington, The  Clash  of  


Civilizations, S.176 f.
158 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.236 ff.


25







dessen prägende Rolle  auf  eine  antidemokratische  Kultur  überhaupt  erst  begründen zu können.159 


Durch den empirischen Nachweis, dass mehrere muslimische Länder wie die Türkei und Indonesien 


als Demokratien bezeichnet werden können, sei auch die These der grundsätzlichen Unvereinbarkeit 


von Islam und Demokratie widerlegt.160 Die Wahlerfolge säkularer Parteien z. B. in Indonesien 1999 


oder im Iran 2000 sieht Stepan auch als schlagkräftige Argumente gegen Huntingtons Theorie der 


"free elections trap" an.161 


Dabei  ist  festzuhalten,  dass weder Huntington noch Lewis ausdrücklich in Worte fassen,  dass der 


Islam und Demokratie unvereinbar sind. Obgleich sie wie oben dargestellt den Islam als Hauptursache 


für mangelnde Demokratie in muslimischen Ländern sehen und viele Teile der islamischen Tradition 


als mit Demokratie unvereinbar betrachten, scheint die grundsätzliche  "Inkompatibilitätsthese" eher 


eine Etikettierung der Kritiker des kulturalistischen Paradigmas zu sein.162


(4) Die Argumente, Gott als einziger Souverän verbiete eine Säkularisierung und dem Islam fehle ein 


historisches Vorbild für eine Trennung von Politik und Religion, haben ebenfalls vielfältige Kritik 


erfahren. Zunächst hält Krämer die Doppelrolle Muḥammads als Prophet und charismatischen Führer 


der Gemeinde für eine Ausnahme. Sunnitische Kalifen hatten die Aufgabe, die Religion zu schützen, 


wodurch sich ein Spannungsverhältnis zu den Religions- und Rechtsgelehrten ergab, die sich selbst zu 


den  "Erben  der  Propheten"163 erklärten.  Ahmet  Kuru  verweist  ebenfalls  auf  die  Existenz  von 


konkurrierenden, teils säkularen Rechtsschulen und einem säkularen Militär, welche das Thron und 


Altar vereinende Kalifat abgelöst hätten.164 Darüber hinaus hält Fischer fest, dass auch die schiitische 


Tradition eine klare Trennung von Politik und Religion durch den sechsten und elften Imam kannte 


und die  passive  Erwartung der  Wiederkehr  des  zwölften  Imam das  Gegenteil  der  von  Khomeini 


beanspruchten "Treuhänderschaft"165 darstelle.166 


Schließlich stellt Stepan grundsätzlich die Annahme in Frage, nach der Säkularisierung ein zentraler 


und eindeutig bestimmbarer Wert für Demokratie sei. Er verweist darauf, dass es bis 1995 in jeder 


etablierten  Demokratie  in  Westeuropa  eine  Staatskirche  mit  einer  in  der  Verfassung  festgelegten 


Staatsreligion  gab.  Eine  enge  Verflechtung  von  Staat  und  Kirche  bestehe  außerdem  in  den 


Niederlanden  im  Erziehungsbereich,  in  Deutschland  durch  die  Kirchensteuer  sowie  bei  den 


159 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.237 ff.
160 Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.131; Stepan, Religious Systems and Democracy, S.237 ff.
161 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.242.
162 Vgl.  Cevik,  Islam and  Democracy, S.131;  Esposito,  John  L./Piscatori,  James  P.  (1991):  Islam and  


Democratization. In: The Middle East Journal 45(3): S.427-440, 428.
163 Krämer, Gudrun (2011):  Demokratie im Islam. Der Kampf für Toleranz und Freiheit in der arabischen 


Welt. München: Beck, S.92 ff.
164 Kuru, Ahmet (2008): Passive and Assertive Secularism: Historical Conditions, Ideological Struggles, and 


State  Policies  Toward Religion. In:  World Politics 59(4):  S.568-596, 576; er  verweist  dabei  auf die  
renomierte Islamwissenschaftlerin Ira Lapidus, s. Lapidus, Ira M. (1975): The Separation of State and  
Religion in the Development of Early Islamic Society. In: International Journal of Middle East Studies 
6(4): S.363-385.


165 Ruthven, Malise (2000): Der Islam. Eine kurze Einführung. Stuttgart: Reclam, S.178.
166 Fischer, Die Zukunft einer Provokation, S.85 f.


26







zahlreichen Parteien, die sich und ihre Politik als christlich bezeichnen.167 


Neben  Zweifeln  am  notwendigen  Ausmaß  einer  institutionalistischen  Trennung  von  Politik  und 


Religion stellt Mohamed Hachmi Hamdi fest, dass für Muslime ein Staat nur dann legitim sein kann, 


wenn er sich an den Grundsätzen der Scharīʿa orientiert.168 Auch die westlichen Demokratien würden 


auf vorkonstitutionellen, oft christlichen Werten basieren, die ebenso zentral sind für jede politische 


Ordnung in einer mehrheitlich muslimischen Gesellschaft.169 Die einzigen säkularen Regime in der 


Arabischen  Welt  sind von westlicher  Unterstützung abhängige  Diktaturen und damit  das  denkbar 


schlechteste Beispiel für eine gute Regierungsform.170 Es wäre deshalb auch nur verständlich, dass 


gegen die korrupten autoritären Regime eine Opposition erstarkt, welche die Werte einer in Augen der 


Muslime gerechten Religion vertritt.171


Viele der hier besprochenen Kritiker argumentieren, dass der Islam weder als Kultur noch als Religion 


und damit  als  prägender Einflussfaktor auf die politische Kultur  einer Demokratisierung im Wege 


steht.  Vielmehr  verweisen  sie  auf  andere  Kontexte  und  die  Betrachtung  von  soziopolitischen, 


militärischen,  ethnischen und ökonomischen Faktoren.172 Allerdings ist  dies keine Antwort  auf die 


Frage, welche Rolle der Islam bzw. islamische Akteure, die unbestreitbar wesentlichen Einfluss in den 


meisten muslimischen Ländern haben, in einer Demokratie einnehmen können.


Ein prominenter  Vorschlag zur Beantwortung dieser  Frage,  der hier  diskutiert  werden soll,  ist  der 


institutionalistische Ansatz der twin tolerations von Alfred Stepan, der dann von Autoren ergänzt wird, 


die Ansatzpunkte für eine "islamische Demokratie" beschreiben. Obgleich Huntington seiner eigenen 


Aussage später offensichtlich keine Beachtung mehr geschenkt hat, gestand er noch 1991 in The Third 


Wave: "Any major culture […] has some elements that are compatible with democracy."173


2.3. Twin tolerations und islamische Demokratie
2.3.1. Alfred Stepans institutionalistischer Ansatz der twin tolerations
Der  erste  wesentliche  Gegensatz  des  Ansatzes  von  Alfred  Stepan  zu  allen hier  unter  dem 


kulturalistischen Paradigma aufgeführten Texten ist, dass er Demokratie überhaupt eindeutig definiert. 


Statt zuerst vom Islam und dessen mangelnder demokratischer Tradition oder autokratischer Essenz 


auszugehen,  konkretisiert  Stepan  den  Begriff  Demokratie,  also  die  abhängige  Variable.  Dessen 


ungenaue Bestimmung scheint ein Charakteristikum der generalistischen Theorien mit civilization als 


Erklärungsfaktor  zu  sein;  möglicherweise  um  damit  die  Anwendung  zweifelhafter  Methoden 


zumindest oberflächlich zu rechtfertigen (vgl. 2.2.3.). Es ist darüber hinaus anzumerken, dass Stepan 


bei  den  twin  tolerations keinen  Unterschied  zwischen  den  Religionen  macht,  die  institutionell 


167 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.220 ff.
168 Hamdi, The Limits of the Western Model, S.84.
169 Ebd.
170 Ebd.
171 Ebd.: S.83 ff.
172 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.246.
173 Huntington, The Third Wave, S.310.


27







garantierten gegenseitigen Freiheiten müssen  vom Christentum genauso wie  vom Islam garantiert 


werden.


Auch Stepan hält die acht von Dahl aufgestellten Kriterien (s. 2.1.2.) für notwendig, allerdings nicht 


hinreichend für Demokratie.174 Gemeinsam mit Juan Linz fordert er, dass die Verfassung selbst auch 


demokratisch  sein  muss,  indem  sie  Schutz  für  Minderheiten  garantiert.175 Außerdem  muss  die 


demokratische gewählte Regierung unter der  rule of law an die Gesetze gebunden sein, wobei dies 


durch  ein  Institutionengefüge  mit  gegenseitigen  Verantwortlichkeiten  sichergestellt  werden  soll.176 


Stepans "minimal institutional statement of what democratic politics does and does not entail" lautet 


nach der Kombination dieser Kriterien: "Democracy is a system of conflict regulation that allows open 


competition over the values and goals that citizens want to advance."177


Im Anschluss an diese prozeduralistische Minimaldefinition,  die weder Legitimation der Autorität 


noch von der Regierung zu verfolgende Ziele impliziert, fragt Stepan, in welchem Verhältnis Religion 


zur Gewährleistung der geforderten Kriterien steht. Genauer gesagt steht im Zentrum seiner Theorie 


der notwendige minimale Grad an Freiheit der gewählten Regierung gegenüber religiösen Gruppen 


sowie der religiösen Individuen gegenüber der Regierung, was er mit twin tolerations bezeichnet.178


Der  für  die  twin  tolerations geforderte  Autonomiebereich  für  Regierungen ist  demnach,  dass  die 


Institutionen, die durch demokratische Prozesse entstehen, in der Lage sind, innerhalb der Grenzen der 


Verfassung policies  umzusetzen.179 Religiöse Institutionen dürfen also keine prärogativen Vetorechte 


gegenüber den demokratisch gewählten Parlamenten oder Regierungen haben.180 Für Individuen und 


religiöse  Gemeinschaften  besteht  der  für  die  twin  tolerations notwendige  Autonomiebereich  aus 


Religionsfreiheit, die es ihnen erlaubt, privat ihren Glauben zu praktizieren.181 Darüber hinaus muss es 


ihnen  auch  erlaubt  sein,  ihre  Werte  in  der  Zivilgesellschaft  zu  vertreten  und  entsprechende 


Organisationen oder Parteien zu fördern, solange politische Implikationen des Glaubens nicht aktiv die 


Rechte anderer Bürger beschneiden oder gewaltsam gegen die Demokratie selbst vorgehen.182 Dieser 


institutionelle  Ansatz  beinhaltet  auch,  dass  keiner  zivilgesellschaftlichen  Gruppierung  a  priori 


untersagt werden darf, eine Partei zu gründen. Eine Beschränkung der Assoziationsfreiheit darf nur 


aufgrund von Verstößen gegen die demokratische Ordnung, welche von einem Gericht festgestellt 


werden müssen, erfolgen.183 


Stepan hält  außerdem fest,  dass  innerhalb dieser  Minimalkriterien eine sehr  große Bandbreite der 


174 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.216 f.
175 Ebd.
176 Für  eine  ausführliche  Abhandlung  s.  Linz,  Juan/Stepan,  Alfred  (1996):  Problems  of  Democratic  


Transition and Consolidation: Southern Europe, South America, and Post-communist Europe. Baltimore: 
Johns Hopkins Univ. Press, Kap. 1.


177 Stepan, Twin Tolerations, S.39.
178 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.211 ff.
179 Ebd.: S.216 f.
180 Stepan, Twin Tolerations, S.39.
181 Ebd.
182 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.217.
183 Ebd.


28







Beziehung  zwischen  Religion  und  Staat  möglich  ist.184 Damit  versucht  er  die  "fallacy of  unique 


founding  conditions"185 zu  umgehen,  indem er  nicht  davon ausgeht,  dass  eine  bestimmte,  genuin 


westliche Konstellation von Voraussetzungen und damit auch das in westlichen Demokratien etablierte 


Verhältnis von Religion und Politik der einzige mögliche Pfad zur Demokratie ist. 


Allerdings geht Stepan in seiner Analyse des Zusammenhangs von Religion und Staat noch weiter. 


Tabellarisch  stellt  er  dar,  welche  idealtypischen  Ausprägungen  des  Verhältnisses  von  Staat  und 


Religion in demokratischen und undemokratischen Systemen denkbar sind. Dabei kommt er zu dem 


Schluss, dass die Trennung von Staat und Religion keine inhärente Affinität zur Demokratie besitzt.186 


Dies  begründet  er  damit,  dass  antireligiöse  Säkularisierung  ein  destabilisierender  Faktor  für  eine 


Demokratie sein kann,  weil  viele Gläubige deshalb dem Staat  gegenüber nicht  mehr loyal  sind.187 


Genauso können in Autokratien verordneter Atheismus und die Kontrolle der Religion durch den Staat 


nicht  nur  undemokratische  Elemente  sein,  sondern  auch  eine  Demokratisierung  verhindern.188 


Aufgrund den in 2.2.3. erläuterten Beispielen der freundlichen Trennung zwischen Staat und Religion 


in Westeuropa widerspricht  Stepan den unterschiedlichen Diskursen um Aufklärung,  Liberalismus, 


französischen Republikanismus und Modernisierungstheorie, die seiner Meinung nach Säkularisierung 


als  Voraussetzung  für  Moderne  und  Demokratie  begreifen:  "the  concept  of  secularism  must  be 


radically rethought".189 Er folgert daraus, dass eben genau keine "wall of separation"190 zwischen Staat 


und Religion für Demokratie notwendig ist, sondern lediglich "the constant political construction and 


reconstruction of the ,twin tolerations‘".


Stepan unterlässt es jedoch, seine Typologien zu begründen und darzulegen, weshalb er die Merkmale 


und Abgrenzungen derart konstruiert, dass die Basis seiner Schlüsse theoretisch unkonkret und nicht 


empirisch fundiert erscheint.


Das scheinbar wertneutrale und auf das politische System fokussierte Modell  der  Demokratie mit 


Respektierung der  twin tolerations lässt  darüber hinaus zwei  entscheidende Fragen unbeantwortet. 


Wie Murat Somer anmerkt, erklärt Stepan erstens nicht, wie es zu einem von Staat und religiösen 


Gruppierungen anerkannten Prozess der Konstruktion der twin tolerations kommt.191 Er weist darauf 


hin,  dass  es  insbesondere  in  muslimischen  Gesellschaften  einen  "free  market  of  religious 


interpretations"192 gibt,  der  ein  von  der  Mehrheit  der  beteiligten  Gruppierungen  akzeptiertes 


Arrangement erschwert,  und außerdem die Trennung der Verflechtung von Staat und Religion das 


184 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.217.
185 Stepan, Twin Tolerations, S.44.
186 Ebd.: S.43.
187 Ebd.: S.42 f.
188 Ebd.
189 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.222; Stepan verweist auf Texte, in denen dieses Überdenken 


der Säkularisierungsthese thematisiert wird, darunter  Taylor, Charles (1998): Modes of Secularism. In:  
Bhargava,  Rajeev (Hg.),  Secularism and its  critics.  Delhi  [u.a.]:  Oxford Univ.  Press,  S.31-53;  Sen,  
Amartya (1998): Secularism and Its Discontents. In: ebd., S.454-485.


190 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.220 ff.
191 Somer, Murat (2007): Moderate Islam and Secularist Opposition in Turkey: Implications for the World, 


Muslims and Secular Democracy. In: Third World Quarterly 28(7): S.1271-1289, 1281.
192 Ebd.


29







bisherige Vertrauensverhältnis zwischen religiösen und politischen Akteuren zerstören könnte.193 Die 


zweite unbeantwortete Frage bezieht sich auf das Potential  verschiedener Religionen,  sich auf die 


Konstruktion der twin tolerations einzulassen. Hier würden Theoretiker, die dem Islam die Fähigkeit 


zur Modernisierung und Säkularisierung absprechen, einwenden,  dass genau diese Unfähigkeit  die 


Trennung  von  religiöser  und politischer  Sphäre  zu  denken,  auch  die  für  Demokratie  notwendige 


institutionelle Trennung von Religion und Staat verhindern würde.


Um die Frage nach den Demokratisierungschancen in muslimischen Ländern und damit im weiteren 


Sinne die Vereinbarkeit von Islam und Demokratie zu untersuchen, verweist Stepan auf die Forschung 


nach  "multivocal components,  that  are  usable for  (or  at  least  compatible with)  the  political 


construction  of  the  twin  tolerations  [Hervorh.  im Orig.]".194 Im folgenden  Absatz  sollen  deshalb 


Literaturbeiträge dargestellt  werden, die Konzepte mit Ansatzpunkten für Demokratie im Islam im 


Allgemeinen und für die twin tolerations im Speziellen zum Inhalt haben und so für eine "islamische 


Demokratie" argumentieren. 


2.3.2. Anknüpfungspunkte für eine islamische Demokratie
(1) Der Begriff "islamische Demokratie" verweist auf eine eigene Dimension des Verhältnisses von 


Islam und Demokratie mit der impliziten Behauptung, dass erstens Islam und Demokratie vereinbar 


sind und es zweitens auch konkrete islamische Ansatzpunkte für die Herstellung einer demokratischen 


Ordnung gibt. Die meisten Autoren des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas, aber auch dem 


politikwissenschaftlichen Diskurs fern stehende Wissenschaftler wie der Jurist Wolfgang Fikentscher 


halten "eine ,Islamische Demokratie‘ [für] unmöglich".195 Dagegen lassen sich die Titel der Aufsätze, 


die  solche  Anknüpfungspunkte  zwischen  Islam und  Demokratie  herstellen,  gleichermaßen  als  ihr 


Programm  begreifen:  "Demokratie  im  Islam",  "Islam  and  Democracy"  oder  "Islam's  democratic 


essence".196 


Dass der Titel des letztgenannten Werks von Esposito und Voll das Wort "essence" enthält, legt den 


Schluss  nahe,  dass  es  sich  hier  um eine  Begründung  des  demokratischen  Kerngehalts  des  Islam 


handelt. Im Gegensatz zum kulturalistisch-essentialistischen Paradigma wird aber nicht beschrieben, 


inwiefern  die  islamische  Kultur  dazu  determiniert  ist,  Demokratisierung  zu  verhindern  oder  zu 


befördern,  sondern  argumentiert,  dass  es  Konzepte  im  Islam  als  Religion  gibt,  die  als 


Anknüpfungspunkte für die Begründung eines demokratischen politischen Systems dienen können.197


Esposito  und  Voll  wollen  mit  ihrem Beitrag  vor  allem dem oben  erwähnten  Konflikt  zwischen 


Demokratie  als  westlichem Konzept  und der  Notwendigkeit  einer  authentischen  Legitimation  der 


politischen Ordnung entgegenwirken (s.  2.2.3.).  Auch wenn Bassam Tibi in einer kulturalistischen 


193 Somer, Secular Democracy, S.1281.
194 Stepan, Twin Tolerations, S.44.
195 Fikentscher, Wolfgang (1993): Demokratie. Eine Einführung. München: Piper, S.59 f.
196 Krämer, Demokratie im Islam; Esposito/Voll, Islam and Democracy; Esposito/Voll, Islam's Democratic 


Essence.
197 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.3.


30







Sichtweise verhaftet bleibt, fordert auch er, dass anstatt 


"nichtwestlichen  Zivilisationen  wie  der  islamischen  weiterhin  das  westliche  Verständnis  von 
Demokratie  und  Menschenrechten  aufzuzwingen [...]  Völker  unterschiedlicher  Kulturen  und 
Zivilisation  in ihren eigenen Sprachen zu einem gemeinsamen Verständnis von Demokratie und 
Menschenrechten gelangen [sollen] [Hervorh. im Orig.]".198


Esposito und Voll gehen davon aus, dass bei dem oft lange andauernden Prozess der Demokratisierung 


zeitweise antidemokratische, protodemokratische und demokratische Elemente parallel existieren und 


schließlich zu einem demokratischen System rekonzeptualisiert werden können.199 Als Beispiele aus 


der europäischen Geschichte nennen sie die Magna Charta, ursprünglich eine Privilegienzuweisung 


des Königs an eine Gruppe Adliger, die heute als wegweisendes Dokument westlicher Demokratie 


betrachtet wird oder die Parlamente Norwegens (Storting) und Island (Althing), deren Namen schon 


die  yeomanischen  Bauernversammlungen  als  Wurzeln  offenbaren.200 Ihrem Ansatz,  demokratische 


Anknüpfungspunkte  in  den  islamischen  Traditionen  zu  suchen,  liegt  dementsprechend  folgende 


Annahme  zugrunde:  "Indigenous  concepts  and  institutions  can  interact  with  the  experiences  and 


structures of the modern era, creating the potential for democratization in contemporary societies."201 


Das  Aufzeigen  demokratischer  Elemente  ist  außerdem  als  Reaktion  auf  kulturalistische 


Argumentationen  zu  verstehen,  welche  beinahe  ausnahmslos  vermeintlich  antidemokratische 


Bestandteile einer islamischen Lehre erörtert haben.


(2) Zwei für ein islamisches politisches System grundlegende Ordnungsprinzipien,  tauḥid (Einheit 


Gottes)  und Kalifat,  halten Esposito  und Voll  mit  Verweis  auf  den einflussreichen pakistanischen 


Theologen Abul Maududi für eigentlich demokratische Elemente.202 Gemäß dem Konzept des tauḥid 


sei  Gott  zwar  der  oberste  Souverän,  aber  manifestieren  kann  sich  Herrschaft  nur  durch  den 


gemeinsamen Willen aller Muslime einer Gemeinschaft, weshalb ihnen die Regierung verantwortlich 


sein muss.203 Genauso sei jeder Muslime berechtigt, seine Meinung über die Auslegung der göttlichen 


Gesetzte zu äußern. Der zweite Begriff Kalif wird neben seiner bekannten Bedeutung als Nachfolger 


Muḥammads im Koran auch verwendet für alle Menschen, wobei diese als Vertreter Gottes auf der 


Erde  betrachtet  werden.204 Wie  schon  bei  tauḥid,  sehen  Esposito  und  Voll  im  Kalifat  ein 


demokratisches Element, weil jeder Mensch gleichberechtigt die Verantwortung, Rechte und Macht 


des Kalifats inne hat.205


Vertreter  des  Konzepts  der  "islamischen  Demokratie"  führen außer  diesen  beiden  grundsätzlichen 


Prinzipien noch drei operationale Konzepte der islamischen Lehre an, die sie für per se demokratisch 


198 Tibi, Die neue Weltunordnung, S.329.
199 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.3.
200 Ebd.
201 Ebd.: S.4.
202 Ebd.: S.5.;  zu den zentralen Konzepten  tauḥid,  risalat und Kalifat  vgl.  Maududi,  Sayyid  Abul  A'la  


(1967): Islamic Way of Life. Delhi: Markazi Maktaba Islami, S.40.
203 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.5.
204 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.26 f.
205 Ebd.


31







halten: šura (Beratung), iğmaʿ (Konsens) und iğtihad (unabhängige Rechtsprechung).206 


Während unter der im Koran gebotenen  šura im klassischen Sinne die Beratung des Herrschers mit 


der Bevölkerung verstanden wurde,  leitet  z.  B.  Fazlur  Rahman daraus  die  Forderung nach einem 


gleichberechtigten  Diskurs  ab:  "mutual  advice through  mutual  discussions  on  an  equal  footing 


[Hervorh. im Orig.]".207 Noch deutlicher drückt es Sadek Sulaiman aus: "Both shura and democracy 


arise from the central consideration that collective deliberation is more likely to lead to a fair and 


sound  result  for  the  social  good  than  individual  preference."208 Darüber  hinaus  bezeichnet  eine 


Koransure (38/42)  šura als ehrenwerte Tat,  in einer zweiten (159/3) wird sie als Pflicht für jeden 


echten  Muslimen  bezeichnet,  woraus  die  große  Bedeutung  dieses  Konzepts  für  eine  islamische 


politische Ordnung abgeleitet wird.209


Das  Prinzip  des  iğmaʿ  (Konsens)  wurde  in  der  klassischen  juristischen  Tradition  des  Islam als 


fundamental für die Legitimation des islamischen Rechts betrachtet,  wobei zunächst vor allem die 


konservative Auslegung eines Konsenses unter den Rechtsgelehrten dominierte.210 Da im Koran keine 


Struktur des Staates festgeschrieben ist, sind viele zeitgenössische islamische Theologen der Ansicht, 


dass die Legitimität staatlicher Institutionen nicht von der textlichen Grundlage, sondern vom Prinzip 


der  iğmaʿ abhängt, was Cevik als mögliche Begründung für Prozesse einer islamischen Demokratie 


einstuft.211


Iğtihad wird  verstanden als  die  Legitimation  verschiedener  Auslegungen des  islamischen  Rechts, 


welches auf den heiligen Texten aufbaut. Die Aussage des Propheten Muḥammads "my community 


will never agree upon an error"212 ist Grundlage für die Tradition des iğtihad und wird oft schon für 


sich als Hinweis auf demokratische Mitwirkung des ganzen Volkes gelesen. Die Konkretisierung der 


eher abstrakt formulierten göttlichen Prinzipien könnte, wie von vielen islamischen Reformern des 20. 


Jahrhunderts,  z. B. Muḥammad Iqbal,  gefordert,  eine Kernaufgabe einer legislativen Versammlung 


sein.213 


Darüber hinaus  verweisen viele  Verfechter  der "islamischen Demokratie" auf den Pluralismus der 


Meinungen,  Interessen und gesellschaftlichen Gruppen,  die  es  in  den muslimischen Ländern stets 
206 Wright, Two Visions of Reformation, S.65 f.; Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.27 ff.
207 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.8; mit Verweis auf Rahman, Fazlur (1986): The Principle of 


Shura and the Role of the Ummah in Islam.  In:  Ahmad,  Mumtaz  (Hg.),  State,  Politics,  and Islam.  
Indianapolis: American Trust Publ., S.87-96; vgl. auch Krämer, Demokratie im Islam, S.119.


208 Sulaiman,  Sadek  J.  (1998):  Democracy  and  Shura.  In:  Kurzman,  Charles  (Hg.),  Liberal  Islam.  A  
sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.96-98, 98.


209 Cevik, Islam and Democracy, S.125 f.; vgl. auch Brumberg, Daniel/Diamond, Larry (2003): Introduction. 
In:  Diamond,  Larry et  al.  (Hg.),  Islam and Democracy in  the Middle East.  Baltimore  [u.a.]:  Johns  
Hopkins Univ. Press., S.ix-xvii.; Denffer, Ahmad von (1998): Der Koran. 4. Aufl., München: Islamisches 
Zentrum München.


210 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.28 f.
211 Ebd.; Cevik, Islam and Democracy, S.125.
212 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.28.
213 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.8; mit Verweis auf Iqbal, Allama Muhammad (1968): The 


Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, S.173 f.; noch radikaler: 
"We think parliament is a logical necessity and mandatory for accountability and ijtihad.", Zafar, S.M. 
(1998): Accountability, Parliament and Ijtihad. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam. A sourcebook. 
New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.67-72, 72.


32







gegeben  habe.  Vielfalt  der  Meinungen  wurde  außerdem vom Propheten  Muḥammad  explizit  als 


"Gnade" für die Gemeinde bezeichnet.214 Zusammen mit dem Koranvers "there shall be no compulsion 


in  religion"215 sehen  Cevik  und Krämer  eine  viel  versprechende  Basis  für  religiöse  Toleranz  und 


Pluralismus.


Wie im Liberal Islam – A Sourcebook gibt es immer wieder Autoren, die ähnlich wie Robin Wright in 


einer westlichen Zeitschrift, in diesem Fall im Journal of Democracy, einen Artikel veröffentlichen, in 


dem liberale islamische Denker vorgestellt werden und damit eine demokratieaffine Auslegung des 


Islam begründet wird, in diesem Fall die These einer islamischen Reformation.216 Dieses Vorgehen ist 


allerdings problematisch. Zwar trägt das Vorstellen liberaler Denker durchaus dazu bei, monolithische 


und auf fundamentalistische und konservativistische Auslegung beschränkte Betrachtungsweisen des 


Islam  zu  durchbrechen  sowie  die  gewünschten  Anknüpfungspunkte  für  Demokratisierung 


aufzuzeigen.  Jedoch  weist  Hamdi  darauf  hin,  dass  westliche  Autoren  wie  Wright  und  Esposito 


bevorzugt  islamische  Denker  und  Politiker  wie  Rachid  al-Gannouchi  untersuchen,  welche  dem 


westlichen Denken vertraute Begriffe verwenden und damit  die westlichen Wissenschaftler  in  der 


Suprematie des eigenen Weltbilds und dessen Demokratievorstellungen bestätigen.217 Dabei wird aber 


oft die Motivation von Politikern und Wissenschaftlern wie Gannouchi missachtet, der versucht, im 


Westen Unterstützung für seine politischen Aktivitäten zu mobilisieren.218 


Beim Aufdecken der Analogien oder Umdeuten von šura in parlamentarische Demokratie oder iğmaʿ 


in öffentliche Meinung verlieren die islamischen Konzepte ihre eigentliche Bedeutung und werden 


transformiert  in  einen  Spiegel  des  politischen  Denkens  im Europa  des  19.  Jahrhunderts.219 Es  ist 


überaus  zweifelhaft,  ob  man  durch  Umdeuten  von  Begriffen  wirklich  Aussagen  über  die 


Kompatibilität von Islam und Demokratie treffen kann.


(3) Um die Chancen und Möglichkeiten einer "islamischen Demokratie" zu begründen, analysieren 


einige  Autoren  auch  die  bereits  existierenden  Demokratien  in  muslimischen  Ländern  und  die 


Einstellung  der  muslimischen  Bürger  gegenüber  Demokratie. Ein  Prüfstein  für  die  These  der 


Verhinderung von Demokratie  durch den Islam sind nicht  arabische  muslimische  Länder  wie  die 


Türkei, woran sich die Auseinandersetzung zwischen den Vertretern des "muslim exceptionalism"220 


214 Krämer, Gudrun (2002, 18./25. Januar): Der Mensch als Treuhänder Gottes auf Erden. In: Das Parlament 
Nr. 3-4. Zuletzt aufgerufen am 29.1.2012, von
http://www.bpb.de/publikationen/ZFTQZH,0,Politischer_Islam_im_20_Jahrhundert.html;  aber  auch  
erwähnt von Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55.


215 Cevik, Islam and Democracy, S.125.
216 Kurzman, Charles (1998):  Liberal Islam. A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press;  Wright,  


Two Visions of Reformation, S.65.
217 Hamdi, The Limits of the Western Model, S.83 f.
218 Ebd.
219 Ebd.; mit  Verweis auf  Hourani,  Albert  Habib (1983):  Arabic thought in the liberal  age,  1798-1939.  


Cambridge: Cambridge Univ. Press. S.144 ff.
220 Lakoff, Sanford (2004): The Reality of Muslim Exceptionalism. In: Journal of Democracy 15(5): S.133-


139; Ghalian, Burhan (2004): The Persistence of Arab Authoritarianism. In: Journal of Democracy 15(4): 
S.126-132.


33







und denen eines "arab exceptionalism"221 anschließt.


 Autoren  wie  Lewis  und  Gellner,  die  auf  den  autoritären  Charakter  muslimischer  Gesellschaften 


pochen,  betrachten die Türkei  als  Ausnahme, deren demokratische Errungenschaften nur aufgrund 


einer sehr starken staatlichen Tradition mit einer strikten Säkularisierung ermöglicht wurde.222 Lewis 


argumentiert "God had to be replaced twice: as the source of sovereignty, by the people, and as the 


object of worship by the nation".223 Dieses Argument wird 2004 von Sanford Lakoff im Journal of  


Democracy bekräftigt,  indem  er  in  der  Türkei  eine  gewaltsame  Unterdrückung  von  islamischen 


Kräften und Parteien durch den säkularen Staat  feststellt  und die  Türkei  deshalb als  unpassendes 


Beispiel für die Vereinbarkeit von Islam und Demokratie betrachtet.224 Cevik verteidigt das von Stepan 


und Graeme vorgebrachte Argument, dass die Türkei ein gelungenes Beispiel für die Vereinbarkeit 


von Islam und Demokratie sei, weil seit der Machtübernahme der islamisch orientierten AKP 2002 der 


Kurs von demokratisierender Öffnung noch erfolgreicher fortgesetzt wurde.225 Der Europarat bestätigt 


demnach 2004: "Turkey had liberalized more in the first two years of JDP [Justice and Development 


Party, dt. AKP, T.M.] rule than in the previous ten years."226


Vergleichbare Debatten über die Beweiskraft der Vereinbarkeit von Islam und Demokratie anhand der 


real  existierenden demokratischen Systeme in muslimischen Ländern werden auch anhand anderer 


Beispiele geführt, allen voran Indonesien, Senegal, Bangladesch, Mali und Niger.227


Schließlich wird als Begründung für die Möglichkeit einer "islamischen Demokratie" und gegen die 


Verhinderungsthese angeführt, dass die Mehrheit der Muslime, die als Menschen in einem Staat im 


Gegensatz zu  civilizations der zentrale Untersuchungsgegenstand sein sollten,  in einer Demokratie 


leben möchte.228 Mark Tessler und Eleanor Gao haben bei Umfragen in Ägypten, Algerien, Jordanien 


und Marokko herausgefunden, dass in jedem Land über 80% der Befragten Demokratie trotz einiger 


Probleme für das beste politische System halten und über 90% sich wünschen, Demokratie würde sich 


als politisches System in ihrem Land etablieren.229 Viele Befragte der Gallup-Umfrage bekunden zwar 


große  Unterstützung  für  die  Scharīʿa  als  Grundlage  der  Gesetzgebung,  allerdings  liegen  in  allen 


Ländern die Werte für die Unterstützung der Gleichberechtigung von Frauen, insbesondere betreffend 


das Wahlrecht, bei über 50%, in Pakistan, Iran, Bangladesch und Libanon sogar über 75%.230 


221 Stepan,  Alfred/Graeme,  Robertson  B.  (2004):  Arab,  Not  Muslim,  Exceptionalism.  In:  Journal  of  
Democracy 15(4): S.140-146.


222 Cevik, Islam and Democracy, S.137.
223 Lewis, Bernard (1962): The emergence of modern Turkey. London [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.479.
224 Lakoff, The Reality of Muslim Exceptionalism. S.134.
225 Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.139.
226 Smith,  Thomas  (2005):  Civic  Nationalism  and  Ethocultural  Justice  in  Turkey.  In:  Human  Rights  


Quarterly 27(2): S.436-470, 450.
227 Vgl. Stepan/Graeme, Arab, Not Muslim, Exceptionalism, S.142.
228 Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.129 f.
229 Tessler, Mark/Gao, Eleanor (2005): Gauging for Arab Support for Democracy. In: Journal of Democracy 


16(3): S.83-97, 86; für eine datenbasierte Begründung der These, dass Unterstützung für Islam und für 
Demokratie miteinander kompatibel sind s. Jamal, Amaney A. (2006): Reassessing Support for Islam and 
Democracy in the Arab World? Evidence from Egypt and Jordan. In: World Affairs 169(2): S.51-63.


230 Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken, S.67 ff.


34







Aus diesen Daten folgern Tessler  und Gao, dass das Ausmaß öffentlicher Unterstützung für einen 


Übergang zur Demokratie,  vergleichbar mit  einigen post-kommunistischen Ländern,  die Arabische 


Welt "ripe for change"231 macht. Außerdem sehen sie durch die Daten die Behauptung widerlegt, dass 


die Einstellungen und Werte der Bürger, auch diejenigen gegenüber dem Islam, ursächlich sind für die 


bisherige Dominanz des Autoritarismus in der Arabischen Welt.232


3. Fazit
Nach der Darstellung der Kontroverse um die Rolle des Islam in der Demokratisierungsforschung 


sollen abschließend beide Diskursstränge kritisiert und ihre Erklärungskraft ausgewertet werden (3.1.). 


Danach werden die Ergebnisse der Gegenüberstellung der beiden Paradigmen diskutiert  (3.2.) und 


schließlich sich daraus ergebende Probleme und Folgerungen für weiterführende Forschung aufgezeigt 


(3.3.).


3.1. Kritik der Paradigmen und ihres Erklärungspotentials
Viele  Kritiker  des  kulturalistisch-essentialistischen  Paradigma  haben  berechtigterweise  auf  die 


inkonsequente  und  unbestimmte  Verwendung  der  zentralen  Begriffe  Demokratie  und  Kultur 


hingewiesen. Gerade wenn man sich wie Huntington einer umfassenden Makrotheorie bedient, die wie 


ein Versuch der Erklärung der Welt anmutet, ist es für einen wissenschaftlichen Anspruch zentral, zu 


beschreiben, was genau die Bestandteile der Theorie sind. Huntington macht aber nie ganz klar, ob er 


die  Argumente  aus  übergeordneten  Annahmen  deduziert  oder  aus  den  empirischen  Fällen  seine 


Theorie induziert. Er unterlässt außerdem ab The Clash of Civilizations? jede genaue Definition von 


Demokratie; er klärt nicht, ob er darunter nun wie in The Third Wave ein Set an Institutionen versteht 


oder  woraus  sich  die  von  ihm beschworenen  demokratischen  westlichen  Werte  zusammensetzen. 


Genauso  verhält  es  sich mit  seinem zentralen  Erklärungsfaktor  civilizations,  der  eigentlich streng 


getrennt  analysiert  werden  müsste,  aber  bei  ihm  als  Instrument  der  Dichotomisierung  der  Welt 


verwendet wird. Statt einer konkreten Beschreibung, welche Elemente der  Islamic civilization einer 


Demokratie im Wege stehen könnten, nimmt Huntington Werte, Institutionen und religiöse Doktrin 


und ordnet alles in die zwei Bereiche "the West and the Rest", wobei die jeweiligen Antonyme im 


anderen Bereich zu finden sind. Ist im Westen der herrschaftslegitimierende Souverän das Volk, gilt 


im  Islam  "God  is  Caesar",  ist  der  Westen  geprägt  durch  die  Konkurrenz  von  sacerdotium und 


imperium,  fehlt  dem  im  Islam  jede  säkulare  Tradition  und  ist  das  Christentum  förderlich  für 


basisdemokratische Bewegungen, stellen islamische Gruppierungen eine gefährliche Konkurrenz dar.


Darüber  hinaus  sind  dies  die  wenigen  eindeutig  identifizierbaren  Argumente,  die  Huntington 


überhaupt  hervorbringt.  Mit  seinem offenen  Begriffsverständnis  der  Verhinderungsthese  kreiert  er 


Islam und Demokratie gewissermaßen als zwei Blackboxes. Er fordert den Leser mit seinen meist 


231 Tessler/Gao, Arab Support for Democracy, S.93.
232 Jamal, Amaney/Tessler, Mark (2008): Attitudes In The Arab World. In:  Journal of Democracy 19(1):  


S.97-110, 109.


35







unbegründeten  Thesen  dazu  auf,  aus  den  simplen  empirischen  Korrelationen,  welche  Kausalität 


suggerieren, durch Abstraktion und Induktion die Blackboxes zu füllen und ihr Verhältnis zueinander 


zu bestimmen, um so die Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam zu belegen. Einen 


solchen umgekehrten ökologischen Fehlschluss,  in welchem er aus einer Individualhypothese eine 


Kollektivhypothese schließt, begeht er u. a. in einem bereits erwähnten Beispiel:233 Aus der Tatsache, 


dass 1992 in Tunesien das Militär  einen absehbaren Wahlsieg der islamistischen Partei  FIS durch 


Abbrechen  der  Wahlen  verhindert  hat  (einzigartiges,  also  individuelles  Ereignis),  abstrahiert 


Huntington die "free elections trap" als Hindernis, welches der Islam einer Demokratisierung in den 


Weg stellt (Kollektivhypothese).


Wie Filali-Ansary kritisiert, verwenden auch andere Kulturalisten simple Korrelationen, um auf eine 


innere Logik in und einen kausalen Zusammenhang zwischen den Blackboxes Islam und Demokratie 


aufzudecken:234 Lewis  schließt  vom  Fehlen  einzelner  Vokabeln  in  bestimmten  Sprachen  auf  die 


Nichtexistenz  der  entsprechenden für  Demokratie  notwendigen  Konzepte  wie  "Bürger" im Islam, 


Kramer  beschreibt  die  Unveränderlichkeit  göttlicher  Gesetze  im  Islam  als  Antithese  eines 


Legislativprozesses  durch  profane  Institutionen  im  Westen235 und  Tibi  konstruiert  das  geheiligte 


Kollektiv  der  umma als  Gegenpol  zum  westlichen  Individualismus  und  scheint  dabei  völlig  zu 


ignorieren, dass im Christentum knapp zweitausend Jahre lang ebenfalls eine organische Vorstellung 


der Gesellschaftsordnung dominierte.236 


Das stärkste Argument gegen die kulturalistisch-essentialistischen Erklärungen des Verhältnisses von 


Islam und Demokratisierung bildet jedoch die empirische Evidenz. Auch wenn noch 2004 im Journal  


of Democracy eine Debatte darüber geführt wurde, ob die "democracy gap" nun für alle muslimischen 


oder nur für die arabischen Länder gelte,  ist  es für Vertreter der Verhinderungsthese schwer, neue 


Argumente zu finden. Die meisten Demokratisierungshindernisse, die der Islam mit sich bringen soll, 


wurden nämlich nicht erst in den 1990ern entdeckt, sondern beziehen sich auf ältere Werke wie die 


von Max Weber (1904), Lewis (1962, 1964) und Apter (1965).237 Die Essenz des Islam verändert sich 


nun mal per definitionem wenig und konkrete Auswirkungen detailliert empirisch nachzuvollziehen ist 


genau  das  Versäumnis,  welches  den  Kulturalisten  zurecht  am  meisten  vorgeworfen  wird.  Die 


konkreten Auswirkungen der von den Kulturalisten stark gemachten Demokratisierungshindernisse zu 


analysieren oder die Argumente von frühen Theoretikern wie Max Weber und David Apter mit den 


233 Zum  ökologischen  Fehlschluss  vgl.  Diekmann,  Andreas  (2009):  Empirische  Sozialforschung.  
Grundlagen, Methoden, Anwendungen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verl., S.134 ff.


234 Vgl. Filali-Ansary, The Challenge of Secularization, S.77.
235 Interessant sind hierzu Daten aus der Gallup-Umfrage, nach der 46% der Amerikaner der Meinung sind, 


dass  die  Bibel  eine Quelle,  9%  dass  die  Bibel  die  einzige Quelle  der  Gesetzgebung  sein  sollte,  
Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken, S.64.


236 Zum organischen Staatsverständnis im Christentum vgl.  Uertz,  Rudolf (2005):  Vom Gottesrecht zum  
Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland von der Französischen Revolution bis zum 
II. Vatikanischen Konzil (1789 - 1965). Paderborn [u.a.]: Schöningh.


237 Für  die  Unfähigkeit  des  Islam,Vernunft  und Aufklärung zu befördern  vgl  Weber,  Max/Käsler,  Dirk  
(2004):  Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. München: Beck (zuerst erschienen  
1904); Lewis, The emergence of modern Turkey; ders. The Middle East and the West; Apter, The Politics 
of Modernization.


36







Vertretern der Verhinderungsthese in den 1990ern zu vergleichen, wäre ein interessanter Gegenstand 


für weiterführende Forschung.


Aufgrund  der  zahlreichen  begrifflichen  Ungenauigkeiten,  der  methodischen  Fehler  und  der 


mangelnden Anwendbarkeit in weiteren Untersuchungen kann das kulturalistische Paradigma mit der 


These der Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam als nicht mehr zeitgemäß und für die 


aktuelle Demokratisierungsforschung kaum mehr relevant angesehen werden.


Nichtsdestotrotz bleibt die These vom Clash of Civilizations auch im Sinne eines Zusammenpralls der 


demokratischen,  pluralistischen und westlichen  civilization mit  civilizations,  denen diese  Attribute 


offensichtlich  abgesprochen  werden,  politisch  einflussreich.  Dies  zeigen  die  eingangs  zitierte 


Begründung für den Irakkrieg durch Tony Blair oder die Rede George W. Bushs am 19. September 


2001  vor  dem US-Kongress,  in  welcher  er  seine  Vision  des  war  on  terror beschreibt:  "This  is 


civilization's  fight.  This  is  the  fight  of  all  who  believe  in  progress  and  pluralism,  tolerance  and 


freedom"238


Wenn die Essenz des Islam einer Demokratisierung also nicht im Weg steht, stellt sich die Frage, ob 


der  Ansatz  der  twin  tolerations das  Verhältnis  von  Islam und Demokratie  besser  beschreibt.  Die 


Minimalformel des gegenseitig gewährten Autonomiebereichs bringt die gleichen Vorteile mit sich, 


wie die ihr zugrunde liegende prozeduralistische Definition von Demokratie. Ohne direkt bestimmte 


kulturelle Werte oder eine spezifische Legitimation für Herrschaft zugrunde zu legen, sind die  twin 


tolerations als  Zielvorstellung  für  die  Gestaltung  des  Verhältnisses  von  Islam  und  Demokratie 


hilfreich. Allerdings weist die Kritik Somers meines Erachtens auf eine entscheidende Schwachstelle 


des Konzepts hin. Gerade der Prozess der Entwicklung der Autonomiebereiche und besonders der 


Konsens der beteiligten religiösen und staatlichen Akteure über deren Notwendigkeit ist eine nicht 


leicht  zu  erfüllende  Voraussetzung.  Auch  wenn  die  twin  tolerations eine  hilfreiche  Zielvorgabe 


darstellen,  problematisiert  Stepan  nicht  die  Notwendigkeit  ihrer  authentischen  islamischen 


Begründung oder den Modus ihrer Durchsetzung und Etablierung.


Werden  diese  offenen  Fragen  durch  die  Befürworter  einer  islamischen  Demokratie  beantwortet? 


Zunächst ist es ihr Verdienst, eine große Bandbreite an islamischen Konzepten zu liefern, welche als 


Anknüpfungspunkte für die Begründung von demokratischen Institutionen, Prozessen und liberalen 


Grundwerten  dienen  können.  Denn wie  viele  Autoren  immer  wieder  betonen,  ist  eine  Herleitung 


demokratischer Prinzipien aus den islamischen Traditionen unabdingbar, um die "Authentizitätsfalle", 


den Kontrast zwischen "morally concerned Muslims and the materialist West",239 zu überwinden. 


Aus diesem Grund versucht z. B. Wright nach westlichem Verständnis demokratische Elemente in den 


Aussagen liberaler islamischer Denker zu identifizieren. Eine Reformulierung westlicher Konzepte 


mit islamischem Vokabular kann allerdings schwerlich als authentisch bezeichnet werden, weshalb 


238 Bush, George W. (2001, 19. September): Address To A Joint Session Of Congress And The American  
People.  Zuletzt  aufgerufen am 26.1.2012, von http://merln.ndu.edu/merln/pfiraq/archive/wh/20010920-
8.pdf.


239 Esposito/Voll, Islam's democratic essence, S.8.


37







Esposito und Voll  eine "transition from listing democratic doctrines of  Islam to creating coherent 


theories and structures of Islamic democracy" fordern.240 


Den Versuch eines umfassenden Begründungssystems lassen die Kapitelüberschriften des Sourcebook 


Liberal Islam vermuten, die sich wie das Einmaleins demokratischer Grundbegriffe liest: "Against 


Theocracy", "Democracy", "Rights of Women", "Rights of Non-Muslims", "Freedom of Thought" und 


"Progress". Die darin überzeugend dargestellten Herleitungen, die von Muslimen selbst verfasst sind, 


attestieren nicht nur Kompatibilität von Islam und Demokratie, in dem sie versuchen, das geforderte 


kohärente Begründungssystem zu konstruieren, sondern suggerieren gar Demokratie als eigentliches 


politisches Ordnungsprinzip im Islam.


Dieser eindeutigen Auslegung islamischer Prinzipien zu Gunsten von Demokratie stehen allerdings 


zahlreiche  wirkmächtige  Interpretationen  entgegen,  die  das  westliche  Modell  der  Demokratie  als 


gescheitert  ablehnen.241 Offensichtlich  sind  die  erwähnten  Konzepte  der  islamischen  Demokratie 


keinesfalls  herrschende  Meinung  der  islamischen  Geistlichen,  der  politischen  Führer  oder  der 


Öffentlichkeit. Die parallel existierenden Deutungsmuster verweisen viel mehr auf eine Konkurrenz 


oder gar einen Kampf zwischen demokratiefreundlichen und demokratiefeindlichen Interpretation des 


Islam. Eine mögliche Schlussfolgerung aus dem Konzept der islamischen Demokratie wäre demnach, 


dass der Islam einer Demokratisierung dann nicht im Weg steht oder sogar förderlich ist, wenn sich 


die liberalen und demokratiefreundlichen Auslegungen des Islam durchsetzten und von den relevanten 


Akteuren anerkannt werden.


An dieser These kann allerdings zu Recht Kritik geübt werden, welche sowohl das kulturalistisch-


essentialistische  Paradigma  als  auch  die  twin  tolerations betrifft.  Es  fehlt  eine  scharfe  Trennung 


zwischen der Kompatibilität von Islam und Demokratie auf der einen Seite und den Hindernissen, 


welche einer Demokratisierung durch den Islam in den Weg gestellt werden, auf der anderen. Wie so 


oft hat Huntington 1984 auf dieses Problem auch schon hingewiesen, auch wenn er es später einfach 


übergangen hat.242 In Anlehnung an Dankwart Rustow kann man festhalten, dass Diskussionen über 


mögliche kulturelle  oder  institutionelle  Voraussetzungen im Verhältnis  von Islam und Demokratie 


zwar wichtig sind, aber damit noch nicht die eigentliche Frage des Prozesses der Demokratisierung 


betrachtet  wird.243 Während  die  Kulturalisten  nicht  genau  beantworten  wie der  Islam  eine 


Demokratisierung verhindern soll,  erklären weder die  Konzepte der  twin tolerations noch die der 


islamischen  Demokratie,  wie  genau  die  Autonomiebereiche  hergestellt  oder  wie eine  islamische 


Demokratie aufgebaut werden kann.


240 Esposito/Voll, Islam's democratic essence, S.30.
241 Vgl.  Qtub,  der  wichtigste  Denker  der  ägyptischen  Muslimbruderschaft,  die  im  Januar  2012  die  


Parlamentswahlen in Ägypten gewonnen haben: Qutb, Sayyid (1963): The Ideological Bankruptcy of  
Europe and the Future Prospects of Islam. In: The Voice of Islam. A Monthly Magazine Devoted to the 
Promotion of True Human Progress XII: S.5-16, 65-77; ders. (1981): Milestones. Karatschi: International 
Islamic Publ.


242 Huntington, Clash of Civilizations?, S.198.
243 Rustow, Dankwart A. (1970): Transitions to Democracy: Toward a Dynamic Model. In:  Comparative  


Politics 2(3): S.337-363, 341 ff.


38







3.2. Ergebnisse der Gegenüberstellung der Paradigmen
Nachdem die fundamentalen Schwächen des kulturalistischen Paradigmas aufgezeigt und auch die 


twin tolerations und die islamische Demokratie kritisiert worden sind, stellt sich nun folgende Frage: 


Kann die eingangs aufgestellte These bestätigt werden, laut welcher der Diskurs eingeteilt  werden 


kann in zwei Paradigmen, nämlich erstens in kulturalistisch-essentialistische Ansätze, die dem Islam 


zuschreiben, dass er Demokratisierung verhindere und zweitens in institutionalistische, Vereinbarkeit 


bejahende Ansätze?


Für die unter dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma zusammengefassten Autoren und Texte 


ergeben  sich  zwei  zentrale  Gemeinsamkeiten.  Zum  einen  verwenden  sie  ein  unterschiedlich 


ausgeprägtes  aber  letztlich  doch  ähnliche  Argumente  hervorbringendes  Konzept  von  civilization, 


Zivilisation,  Kultur  oder  politischer  Kultur  als  zentralen  Erklärungsfaktor  ihrer  Betrachtung.  Zum 


anderen  stimmen  ihre  Untersuchungen im Wesentlichen  in  dem Ergebnis  überein,  dass  Teile  der 


Essenz  bzw.  bestimmte  Eigenschaften  des  Islam nicht  mit  Demokratie  vereinbar  sind  und  damit 


entscheidende  Hindernisse  für  Demokratisierung  darstellen,  weshalb  sie  ursächlich  sind  für  die 


Nichtexistenz demokratischer Systeme in muslimischen Ländern oder zumindest in der Arabischen 


Welt.  Insofern  kann  die  Gruppierung  der  genannten  Literaturbeiträge  in  ein  kulturalistisch-


essentialistisches Paradigma als sinnvoll bewertet werden, was den ersten Teil der These bestätigt.


Die  Autoren  des  zweiten  Paradigmas  teilen  eine  konstitutive  Gemeinsamkeit:  Sie  vertreten  die 


Ansicht, dass der Islam als Religion oder als Kultur mit Demokratie grundsätzlich vereinbar ist und 


nicht  per  se ein  Hindernis  für  Demokratisierung  darstellt.  Allerdings  differieren  die  Beiträge  in 


Methode und Ausrichtung, wie sich diese Vereinbarkeit gestaltet. 


Der  Ansatz  der  twin  tolerations fordert  ohne  Betrachtung  religiöser  Faktoren  lediglich  eine 


institutionelle Gewährleistung der Unabhängigkeit von Islam als Religion und Politik. Demgegenüber 


argumentieren Vertreter der islamischen Demokratie, dass es verschiedene Anknüpfungspunkte in den 


islamischen Traditionen gibt, aus denen verschiedene Prinzipien des westlichen Verständnisses von 


Demokratie abgeleitet werden können, bzw. dass es möglich ist, eine authentische islamische Form 


der Demokratie zu begründen und aufzubauen.


Es gibt also Grund für die Annahme, das zweite Paradigma, welches ja schon in der These unterteilt 


wird in institutionalistischen Ansatz der  twin tolerations und islamische Demokratie,  müsste noch 


einmal aufgespalten und getrennt betrachtet werden. Dies trifft insofern zu, als dass sich die beiden 


Ansätze in ihrer Methode und Ausrichtung der Argumentation grundsätzlich unterscheiden. 


Das  Konzept  der  islamischen  Demokratie  teilt  nämlich  gewissermaßen  das  Material  und  den 


Untersuchungsgegenstand,  welchen  man  im  weiteren  Sinne  als  islamische  Tradition  bezeichnen 


könnte, mit dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma, aber auf der anderen Seite das Ergebnis, 


nämlich eine Vereinbarkeit von Islam und Demokratie sowie die Ablehnung der Verhinderungsthese 


mit den twin tolerations. Diese Zuschreibung wäre allerdings eine unzulässige Verallgemeinerung. Die 


39







Prämissen der Verfechter einer islamischen Demokratie, nämlich Multivokalität und unterschiedliche 


Interpretationen der heiligen Schriften und daraus resultierende Politik verschiedener Akteure, teilen 


die wenigsten Kulturalisten. Anknüpfungspunkte für eine islamische Demokratie können treffender 


betrachtet werden als Voraussetzungen für islamische Begründungen der Legitimation und Umsetzung 


der  twin  tolerations in  muslimischen  Gesellschaften.  Weil  sich  twin  tolerations und  islamische 


Demokratie  auf  diese  Weise  ergänzen  und  in  ihrer  ablehnenden  Haltung  gegenüber  der 


Verhinderungsthese übereinstimmen, können diese unter einem Paradigma zusammengefasst werden.


Mit dem Vorbehalt einer starken Differenzierung in Methode und Ausrichtung von  twin tolerations 


und islamischer Demokratie können diese beiden demnach als zweites Paradigma den kulturalistisch-


essentialistischen Ansätzen gegenübergestellt werden, womit die These der Einteilung der Literatur 


über das Verhältnis von Islam und Demokratie in diese beiden Paradigmen bestätigt werden kann.


Neben  dieser  stark  verallgemeinerten  Einteilung  in  zwei  Literaturstränge  ergeben  sich  aus  der 


Untersuchung noch weitere  interessante  Beobachtungen.  Zunächst  ist  festzuhalten,  dass  fast  jeder 


Autor bei seiner Argumentation auf verwandte Diskurse innerhalb der Politikwissenschaft, z. B. auf 


die Notwendigkeit von Säkularisierung für Demokratie, aber auch in andere Disziplinen verweist, vor 


allem in die Islamwissenschaft.244 Die in 2.2.1. vorgenommene Abgrenzung ist daher vor allem dem 


Ziel der Strukturierung geschuldet; eine echte Abgrenzung wird erstens in der Literatur selbst kaum 


vorgenommen und zweitens wird jegliche Grenzziehung selbst kontrovers diskutiert. Der Gegenstand, 


nämlich die Verflechtung von zwei Konzepten, die meist getrennt behandelten Bereichen entstammen, 


macht dies fast unausweichlich. Dennoch birgt dies ein wesentliches Problem, da noch mehr als in 


einem innerdisziplinären  Diskurs  die  Ausgangsvoraussetzungen  der  Autoren  unterschiedlich  sind. 


Dass  die  wenigsten  Autoren  detailliert  ihren  theoretischen  Bezugsrahmen  abstecken  und  eine 


eindeutige Klärung der Begriffe vornehmen, erschwert die Analyse der Debatte zusätzlich.


Es lässt sich darüber hinaus eine phasenweise Entwicklung des Erklärungsfaktors Kultur erkennen. 


Bis zum Ende des Ost-West-Konflikts rekurrierten die meisten Politikwissenschaftler auf das in den 


60er Jahren von Almond und Verba entwickelte Modell der politischen Kultur, welches aber vor allem 


durch  Untersuchungen  in  westlichen  Demokratien  entwickelt  wurde.245 Während  von  einigen 


Islamwissenschaftlern, allen voran Bernard Lewis, schon länger die Unvereinbarkeit großer Teile der 


islamischen Tradition mit Demokratie vertreten wurde, machten zunächst Fukuyama und schließlich 


vor allem Huntington civilizations und damit den Islam als Demokratiehindernis zu einem zentralen 


Diskussionsthema  in  der  Demokratisierungsforschung  (vgl.  2.2.1.).  Der  Kurs  der  politik-


wissenschaftlichen Debatte um den Islam als  civilization veränderte sich jedoch kontraintuitiv auch 


nach  den  Terroranschlägen  vom  11.  September  2001  kaum.  Statt  signifikantem  Auftrieb  für 


Huntingtons  Thesen  verlagerte  sich  der  Diskussionsschwerpunkt  vielmehr  auf  die  Analyse  von 


gewaltbereitem  Islamismus,  Fundamentalismus  und  Extremismus,  deren  Unvereinbarkeit  mit 


244 Vgl. 2.1.1. Fn.13.
245 Vgl. Almond, Gabriel A./Verba, Sidney (1963):  The civic culture. Political attitudes and democracy in 


five nations. Princeton: Princeton Univ. Press.


40







Demokratie schwerlich angezweifelt wurde.246 


Gegenüber  den  essentialistischen  und  damit  wenig  dynamischen  Argumenten  der  Kulturalisten 


entwickelt sich die Forschung, die sich auf den Islam und Demokratie bezieht und dabei Methoden der 


Vergleichenden Politikwissenschaft anwendet,  stetig weiter.  Neben zahlreichen Umfragen wie dem 


zitierten Gallup World Poll und den Untersuchungen von Tessler, Jamal und Gao247 erschienen seit 


2005  verstärkt  Fallstudien  zu  einzelnen  demokratischen  islamischen  Ländern  wie  Türkei  und 


Indonesien, z. B. durch Barton, Yilmaz und Cevik.248


3.3. Ein Goldener Mittelweg? - Vorschläge zu weiterführender Forschung 
Lehnt man die Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas ab und behauptet, dass der 


Islam kein Hindernis für Demokratisierung darstellt, bleibt jedoch die deutliche Korrelation zwischen 


der niedrigen Prävalenz an demokratischen Systemen und dem Islam als vorherrschender Religion 


erklärungsbedürftig.249 Gibt es also einen Mittelweg, der die beiden Paradigmen vereint,  um so zu 


einer möglichst realistischen Einschätzung zu kommen? Nach der Analyse der beiden Literaturstränge 


kommt  John  Anderson  zu  einem  versöhnlich  klingenden  Ergebnis:  "Religious  tradition  cannot 


determine outcomes, but when the factors working for or against democratisation are finely balanced, 


then whose god is prevalent may just make a difference."250


Sein  Fazit  beruht  auf  der  Abwägung  verschiedener  Faktoren.  Zunächst  nimmt  Anderson  die 


grundsätzliche  Multivokalität  aller  Religionen  an  und  stellt  fest,  dass  Religion  in 


Demokratisierungsprozessen  oft  kaum  eine  Rolle  spielt  und  andere  Faktoren  bei  der  Erklärung 


vorrangig  behandelt  werden  müssen.251 Stepan  unterstreicht  ebenfalls  den Vorrang nicht  religiöser 


Faktoren vor Religion bei der Demokratisierung, besonders bei der Erklärung der Abwesenheit von 


Demokratien in der Arabischen Welt:


"It has sometimes been suggested that the question of Islam and democracy involves so many sui 
generis  issues  that  democratization  theory  does  not  really  apply.  I  think  that  my  analysis  of 
Indonesia,  Bangladesh,  Pakistan,  Turkey,  and  even  post-1997  Iran,  demonstrates  the  analytic 
weakness of focusing only on Islam as the principal obstacle to democratization, while neglecting 
the overall sociopolitical, military, ethnic, economic, and internatonal contexts."252 


Allerdings  plädiert  Anderson  dafür,  anstatt  die  Auslegungen  einiger  liberaler  Muslime  in  den 


Mittelpunkt der Betrachtung zu rücken, vor allem die real existierenden politischen Systeme und die 


Rolle der Religion in ihnen zu analysieren.253 Er vergleicht den Fokus auf liberale Interpretationen mit 


dem während  des  Kalten  Krieges  häufig  vorgebrachten  Argument,  dass  Marxismus  nie  wirklich 


246 Vgl. die in 2.1.3. Fn.52 genannten Autoren.
247 Esposito/Mogahed,  Was Muslime wirklich denken; Tessler/Gao,  Arab Support for Democracy; Jamal,  


Support for Islam and Democracy.
248 Yilmaz, Islam, Sovereignty, and Democracy; Barton, Indonesia; Cevik, Islam and Democracy.
249 Vgl.  Anderson,  Does  god  matter,  S.202,  Tabelle  13.1.  Religions  and  freedom,  in  welcher  die  39  


muslimischen Länder mit einem mittleren Wert von 5,39 auf der Freedomhouseskala mit Abstand am 
schlechtesten abschneiden.


250 Anderson, Does god matter, S.209.
251 Ebd.: S.202.
252 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.246.
253 Anderson, Does god matter, S.204.


41







ausprobiert  wurde, aber trotzdem alle marxistischen Systeme im Endeffekt in autoritäre Herrschaft 


mündeten.254 Als  ein  grundsätzliches  Problem  der  in  vielen  Teilen  der  Welt  dominierenden 


Interpretation des  Islam sieht  Anderson mit  Verweis  auf  Steve Bruce den Fokus auf  die  korrekte 


Lebensweise gegenüber dem rechten Glauben und der Theologie, also dem Vorrang der Orthopraxie 


vor der Orthodoxie:255


"Rule  bound  religions  are  inevitably more  conservative  than  ones  that  do  not  embed  divine 
revelation in a legal code. This follows simply from the fact that rules were written in the past. [...] 
The centrality of sharia to Islam does not prevent interpretation but it does restrict it. In contrast 
Christianity has no choice but to be metaphorical about teachings. [Hervorh. im Orig.]"256


Das größere Problem ergebe sich aber daraus, dass liberale islamische Akteure und Intellektuelle nur 


limitierten Einfluss besäßen, besonders in Konkurrenz mit radikaleren Gruppierungen. Außerdem habe 


sich  mit  der  Ausnahme  von Indonesien  in  keinem muslimischen  Land eine  wesentliche  religiöse 


Opposition gebildet, die pluralistische Demokratie als eines ihrer wesentlichen Ziele vertreten hätte.257


Auch wenn die Ausführungen Andersons sicherlich anfechtbar sind, so geben sie Hinweise auf drei 


Schlussfolgerungen, die sich  aus der Debatte ziehen lassen:


Erstens  kann  die  Rolle  des  Islam  als  Demokratisierungsfaktor  erst  dann  realistisch  eingeschätzt 


werden, wenn eine eingehende Analyse der anderen von Stepan genannten Einflussfaktoren erfolgt ist, 


da religiöse Faktoren in den wenigsten Fällen wirklich ausschlaggebend sind.


Zweitens sind es die religiösen Akteure, also Parteien, einflussreiche Imame oder andere islamische 


Gruppierungen, durch welche der Islam für die Demokratie Bedeutung und Wirksamkeit erlangt. Will 


man die Frage danach beantworten  wie im konkreten Fall  eine fundamentalistische Auslegung des 


Islam  Wahlrecht  für  Frauen  verhindert  oder  wie eine  islamische  Demokratie  als  legitim  und 


authentisch anerkannt werden kann oder wie eine Einigung auf den Aufbau eines Institutionengefüges 


mit Gewährleistung der twin tolerations zustande kommen könnte, müssen die islamischen Akteure im 


Fokus der Analyse stehen.258 


Drittens ist es vielversprechend, den Diskurs und den Konflikt innerhalb und zwischen einflussreichen 


Gruppierungen  über  bestimmte  Arten  der  Auslegung  zu  untersuchen,  denn  auch  wenn  nachvoll-


ziehbare  liberale  Interpretationen  existieren,  werden  sie  nur  wirksam zu  einer  Demokratisierung 


beitragen, wenn Akteure ihnen politische Geltung verschaffen.


Diese  Schlussfolgerungen  lassen  sich  anwenden  auf  die  Erforschung  der  Rolle  des  Islam  bei 


Liberalisierungsversuchen  oder  gar  bei  Demokratisierungsprozessen  im  Rahmen  des  arabischen 


Frühlings,  wobei  die  mangelnde  Verfügbarkeit  von  Datenmaterial  derartige  Forschung  bislang 


behindert. Um Aussagen über den Einfluss des Islam auf den Demokratisierungsprozess treffen zu 


254 Anderson, Does god matter, S.203 f.
255 Ebd.: S.205 f.
256 Bruce, Steve (2003): Religion and Politics. Cambridge: Polity, S.238.
257 Anderson, Does god matter, S.207 f.
258 Wie sooft  hat  auch  hier  Huntington 1991 einen hilfreichen Hinweise gegeben,  den er  später  selbst  


missachtet hat:  "What Elements in Islam [...]  are favorable to democracy, and how and under what  
circumstances can these supersede the undemocratic elements in those cultural  traditions? [Hervorh.  
T.M.]", Huntington, The Third Wave, S.310.


42







können, sollten zunächst die relevanten Akteure identifiziert werden, die sich offen oder implizit auf 


den  Islam als  politische  Ordnungsgröße  beziehen.  Danach  sollten  ihre  Einflussmöglichkeiten  im 


politischen Prozess bzw. ihre Rolle im Konflikt zwischen Regime und Opposition evaluiert werden, 


ähnlich  wie  Künkler  und  Leininger  die  Rolle  religiöser  Akteure  in  verschiedenen 


Demokratisierungsprozessen  ausgewertet  haben.259 Schließlich  wäre  es  aufschlussreich  zu 


untersuchen,  welche der in 2.3.2.  aufgeführten demokratischen Potentiale,  nach Esposito und Voll 


insbesondere  für  egalitäre  Partizipation  und  legitime  Opposition,  die  Akteure  tatsächlich  für  die 


Begründung ihres propagierten Weltbilds und ihrer politischen Präferenzen verwenden.260 Die Analyse 


des  Diskurses  zwischen  und  innerhalb  der  einflussreichen  Gruppierungen,  z.  B.  anhand  der 


Untersuchung von Grundsatz- oder Parteiprogrammen und Reden, könnte dafür aufschlussreich sein 


und Schlüsse auf den positiven oder negativen Einfluss des Islam auf den Demokratisierungsprozess 


zulassen.


Solche  auf  den  Einzelfall  konzentrierten  und  für  jedes  Land  und  jeden  Akteur  unterschiedlich 


anzufertigenden Untersuchungen sind mit vielen Beschwerlichkeiten verbunden. Allerdings kann es 


dadurch gelingen, der Wissenschaft wie auch der westlichen Politik einen differenzierten Blick auf die 


Bewegungen  in  der  Arabischen  Welt  zu  eröffnen  und  Möglichkeiten  zu  schaffen,  anstelle  von 


säkularen Diktatoren Menschen zu unterstützen, die nach Selbstbestimmung und Freiheit streben.


259 Künkler/Leininger, Religious actors in democratization processes.
260 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.7, weitere Analysedimensionen islamischer Bewegungen S.9.


43







Literaturverzeichnis


al-ʿarabiyya,  markaz  dirāsāt  al-waḥda,  (Hg.)  (1984):  azmat  ad-dīmuqrāṭiyya  fi  l-waṭan  al-ʿarabi.


buḥūt  wa-munāqšāt  an-nadwa  al-fikriyya  allatī naẓẓmahā markaz  dirāsāt  al-waḥda  al-


ʿarabiyya. Beirut.


al-Braizat, Fares (2002): Muslims and Democracy an Empirical Critique of Fukuyama's Culturalist  


Approach. In: International Journal of Comparative Sociology 43(3): S.269-299.


Almond, Gabriel A./Verba, Sidney (1963): The civic culture. Political attitudes and democracy in five


nations. Princeton: Princeton Univ. Press.


Almond, Gabriel/Powell, G. Bingham et al. (2008):  Comparative politics today. A world view. New


York [u.a.]: Pearson Longman.


Anderson, John (2004): Does God Matter, and If So Whose God? Religion and Democratization. In:


Democratization 11(4): S.192–217.


Anderson, John (2009): Does God matter, and if so whose God? Religion and democratisation. In:


Haynes,  Jeffrey  (Hg.),  Routledge  Handbook  of  Religion  and  Politics.  New  York.  [u.a.]:


Routledge, S.192-210.


An-Naʿim,  Abdullahi  A.  (2008):  Islam  and  the  Secular  State.  Negotiating  the  future  of  Shariʿa.


Cambridge: Harvard Univ. Press.


Apter, David (1965): The Politics of Modernization. Chicago: Univ. of Chicago Press.


Barton,  Greg (2010):  Indonesia:  Legitimacy,  Secular Democracy,  and Islam. In:  Politics & Policy


38(3): S.471-496.


Bayat, Asef (2007): Makinging Islam Democratic. Stanford: Stanford Univ. Press.


Bellin,  Eva  (2004):  The  Robustness  of  Authoritarianism  in  the  Middle  East:  Exceptionalism  in


Comparative Perspective. In: Comparative Politics 36(2): S.139-157.


Bhargava, Rajeev (1998): Secularism and its critics. Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press.


Binder, Leonard (1988): Islamic Liberalism. A critique of Development Ideologies. Chicago: Univ. of


Chicago Press.


44







Böckenförde,  Ernst-Wolfgang  (2007):  Die  Entstehung  des  Staates  als  Vorgang  der


Säkularisierung.  In:  ders.  (Hg.),  Der  säkularisierte  Staat.  Sein  Charakter,  seine


Rechtfertigung  und  seine  Probleme  im  21.  Jahrhundert.  München:  Carl  Friedrich  von


Siemens Stiftung, S.43-72.


Braudel, Fernand (1980): On History. Chicago: Univ. of Chicago Press.


Bruce, Steve (2003): Religion and Politics. Cambridge: Polity.


Brumberg, Daniel (2002): Democratization in the Arab World? The Trap of Liberalized Autocracy.  In: 


Journal of Democracy 13(5): S.56-68.


Brumberg, Daniel/Diamond, Larry (2003): Introduction. In: Diamond, Larry et al. (Hg.),  Islam and


Democracy in the Middle East. Baltimore [u.a.]: Johns Hopkins Univ. Press., S.ix-xvii.


Bush, George W. (2001, 19. September): Address To A Joint Session Of Congress And The American


People.  Zuletzt  aufgerufen  am  26.1.2012,  von  http://merln.ndu.edu/merln/  


pfiraq/archive/wh/20010920-8.pdf.


Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago: Univ. of Chicago Press.


Central  Intelligence  Agency,  CIA (2012):  The  World  Factbook.  Religions.  Zuletzt  aufgerufen  am


21.1.2012, von https://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/fields/ 2122.html.


Cevik, Salim (2011): Myths and Realities on Islam and Democracy in the Middle East. In: Estudios 


Políticos 38: S.121-144.


Crone, Patricia (1980): Slaves on Horses: The Evolution of the Islamic Polity. Cambridge: Cambridge 


Univ. Press.


Dahl, Robert A. (1971): Polyarchy. Participation and Opposition. New Haven: Yale Univ. Press.


Dallmayr, Fred (2011): Whither democracy? Religion, politics and Islam. In:  Philosophy and Social


Criticism 37(4): S.437–448.


Denffer, Ahmad von (1998): Der Koran. 4. Aufl., München: Islamisches Zentrum München.


Diamond, Larry (2010): Why are there no Arab Democracies? In: Journal of Democracy 21(1): S.93-


102.


Diekmann,  Andreas  (2009):  Empirische  Sozialforschung.  Grundlagen,  Methoden,  Anwendungen.


Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verl.


45







Durkheim, Emile/Mauss, Marcel (1971):  Note on the Notion of Civilization. In:  Social  Research  


38(4): S.808-813.


Eisenstadt, Shmuel N. (2000): Multiple Modernities. In: Daedalus 129(1): S.1-29.


English, Raymond (1983): Constitutional Democracy vs. Utopian Democracy. Washington: Ethics and 


Public Policy Center.


Esposito, John L. /Mogahed, Dalia (2011): Was Muslime wirklich denken. München: Redline-Verl.


Esposito, John L./Piscatori, James P. (1991): Islam and Democratization. In: The Middle East Journal


45(3): S.427-440.


Esposito, John L./Voll, John O. (1994): Islam's Democratic Essence. In: Middle East Quarterly 1(3): 


S.3-11.


Esposito, John L./Voll, John O. (1996): Islam and Democracy. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press.


Faath,  Sigrid/Mattes,  Hanspeter,  (Hg.)  (1992):  Demokratie  und  Menschenrechte  in  Nordafrika.  


Hamburg: Ed. Wuqûf.


Fikentscher, Wolfgang (1993): Demokratie. Eine Einführung. München: Piper.


Filali-Ansary, Abdou (1996): The Challenge of Secularization. In: Journal of Democracy 7(2): S.76-


80.


Filali-Ansary, Abdou (1999): Muslims and Democracy. Oxford: Oxford Univ. Press.


Fischer, Karsten (2009): Die Zukunft einer Provokation. Berlin: Berlin Univ. Press.


Fox, Jonathan/Sandler, Shmuel (2005): Separation of Religion and State in the Twenty-First Century:


Comparing the Middle East and Western Democracies. In: Comparative Politics 37(3): S.317-


335.


Freedomhouse  (2011):  Freedom  in  the  World  2011.  Zuletzt  aufgerufen  am  5.1.2012,  von


http://freedomhouse.org/images/File/fiw/FIW_2011_Booklet.pdf.


Fukuyama, Francis (1989): The End of History? In: The National Interest 16(Summer): S.3-18.


Fukuyama, Francis (1992): Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? München: Kindler.


Gallie,  Walter  Bryce  (1956):  Essentially  Contested  Concepts.  In:  Proceedings  of  the  Aristotelian


Society 56: S.167-198.


46







Gellner, Ernest (1996): Conditions of Liberty: Civil Society and Its Rivals. New York: Penguin Books.


Ghalian, Burhan (2004): The Persistence of Arab Authoritarianism. In: Journal of Democracy 15(4): 


S.126-132.


Guazzone, Laura, (Hg.) (1995): The Islamist dilemma. The political role of Islamist movements in the 


contemporary Arab world. Reading: Ithaca Press.


Hamdi, Mohamed Elhachmi (1996): The Limits of the Western Model. In: Journal of Democracy 7(2): 


S.81-85.


Hefner, Robert W. (2001): Public Islam and the Problem of Democratization In: Sociology  of Religion 


62(4): S.491-514.


Held, David (1987): Models of Democracy. Stanford: Stanford Univ. Press.


Hourani, Albert Habib (1983): Arabic thought in the liberal age, 1798-1939. Cambridge: Cambridge 


Univ. Press.


Hudson, Michael (1991): After the Gulf War: Prospects for Democratization in the Arab World. In:


Middle East Journal 45(3): S.407-426.


Huntington, Samuel P. (1969):  Political order in changing societies. New Haven [u.a.]: Yale Univ.  


Press.


Huntington,  Samuel  P.  (1984):  Will  More  Countries  Become  Democratic?  In:  Political  Science


Quarterly 99(2): S.193-218.


Huntington,  Samuel  P.  (1989):  The  Modest  Meaning  of  Democracy.  In:  Pastor,  Robert  A.  (Hg.),


Democracy in the Americas: Stopping the Pendulum. New York: Holmes and Meier, S.11-18


Huntington, Samuel P. (1991): The Third Wave. Norman [u.a.]: Univ. of Oklahoma Press.


Huntington, Samuel P. (1993): The Clash of Civilizations? In: Foreign Affairs 72(3): S.22-49.


Huntington, Samuel P. (1996): Democracy for the long haul. In: Journal of Democracy 7(2): S.3-13.


Huntington, Samuel P. (1996):  The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order.  New


York: Simon & Schuster.


Huntington, Samuel P. (1997):  Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.


Jahrhundert. 5. Aufl., München [u.a.]: Europaverl.


47







Iqbal,  Allama Muhammad (1968):  The Reconstruction of  Religious Thought in Islam.  Lahore: Sh.


Muhammad Ashraf.


Jamal,  Amaney  A.  (2006):  Reassessing  Support  for  Islam  and  Democracy  in  the  Arab  World?


Evidence from Egypt and Jordan. In: World Affairs 169(2): S.51-63.


Jamal, Amaney/Tessler, Mark (2008): Attitudes In The Arab World. In: Journal of Democracy 19(1):


S.97-110.


Karatnychy,  Adrian  (1999):  The  1998  Freedom  House  Survey:  The  Decline  of  Illiberal


Democracy.In: Journal of Democracy 10(1): S.112-125.


Kathweb, Katholische Presseagentur Österreich (2011, 14. Dezember): Bassam Tibi: "Islamismus und


Demokratie  vertragen  sich  nicht".  In:  kathweb.at.  Zuletzt  aufgerufen  am  4.1.2011,  von


http://www.kathweb.at/site/nachrichten/database/43632.html.


Kedourie, Elie (1992): Democracy and Arab political culture. Washington, DC.


Kepel, Gilles (1991): Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vormarsch 


München: Piper.


Kepel,  Gilles  (2002):  Das  Schwarzbuch des  Dschihad.  Aufstieg  und  Niedergang  des  Islamismus.


München [u.a.].


Krämer, Gudrun (1993): Islamist Notions of Democracy. In: Middle East Report 23(4): S.2-8.


Krämer, Gudrun (1999): Gottes Staat als Republik. Baden-Baden: Nomos.


Krämer,  Gudrun  (2002,  18./25.  Januar):  Der  Mensch  als  Treuhänder  Gottes  auf  Erden.  In:  Das


Parlament  Nr.  3-4.  Zuletzt  aufgerufen  am 29.1.2012,  von  http://www.bpb.de/publikationen


/ZFTQZH,0,Politischer_Islam_im_20_Jahrhundert.html.


Krämer, Gudrun (2011): Demokratie im Islam. Der Kampf für Toleranz und Freiheit in der arabischen 


Welt. München: Beck.


Kramer, Martin (1993): Islam vs. Democracy. In: Commentary 95(1): S.35-42.


Kramer, Martin (1996): Islam vs. Democracy. In: ders. (Hg.), Arab awakening & Islamic revival. The


politics of ideas in the Middle East. New Brunswick [u.a.]: Transaction Publ., S.265-286.


Kramer,  Martin,  (Hg.)  (1997):  The Islamism Debate.  Tel  Aviv:  Moshe Dayan Center  for  Middle  


Eastern and African Studies.


48







Kubba, Laith (1996): Islam and Liberal Democracy. Recognizing Pluralism. In: Journal of Democracy 


7(2): S.86-89.


Künkler, Mirjam/Leininger, Julia (2009): The multi-faceted role of religious actors in democratization


processes:  empirical  evidence  from  five  young  democracies.  In:  Democratization 16(6):


S.1058–1093.


Kuru, Ahmet (2008): Passive and Assertive Secularism: Historical Conditions, Ideological Struggles,


and State Policies Toward Religion. In: World Politics 59(4): S.568-596.


Kurzman, Charles (1998): Liberal Islam. A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press.


Lakoff,  Sanford (2004):  The Reality of  Muslim Exceptionalism.  In:  Journal  of  Democracy 15(5):


S.133-139.


Lapidus, Ira M. (1975): The Separation of State and Religion in the Development of Early Islamic


Society. In: International Journal of Middle East Studies 6(4): S.363-385.


Lewis, Bernard (1962): The emergence of modern Turkey. London [u.a.]: Oxford Univ. Press.


Lewis, Bernard (1964): The Middle East and the West. New York: Harper Torchbooks.


Lewis, Bernard (1988): The Political Language of Islam. Chicago [u.a.]: Univ. of Chicago Press.


Lewis,  Bernard  (1990,  September):  The  Roots  of  Muslim  Rage.  In:  The  Atlantic  Monthly


Zuletzt  aufgerufen  am  18.1.2012,  von  http://www.theatlantic.com/magazine/archive/


1990/09/the-roots-of-muslim-rage/4643/3/.


Lewis,  Bernard  (1996):  Islam  and  Liberal  Democracy.  A Historical  Overview.  In:  Journal  of


Democracy 7(2): S.52-63.


Linz, Juan/Stepan, Alfred (1996):  Problems of Democratic Transition and Consolidation: Southern


Europe, South America, and Post-communist Europe. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press.


Maududi, Sayyid Abul A'la (1967): Islamic Way of Life. Delhi: Markazi Maktaba Islami.


Merry,  Robert  W.  (2003):  The great  Friedman-Huntington debate:  the  coming clash between two


fundamentally opposed post-9/11 global views. In: The International Economy. Zuletzt 


aufgerufen  am  12.1.2011,  von  http://findarticles.com/p/articles/mi_m2633/is_1_17/ai_


97118160/?tag=content;col1.


Müller, Harald (1998, Oktober): Der Mythos vom Kampf der Kulturen. Eine Kritik an Huntingtons


kulturalistischer Globaltheorie. In: E+Z - Entwicklung und Zusammenarbeit: S.262-264.


49







Münch, Peter (2011): Islamisten nach dem Arabischen Frühling. Netanjahu warnt vor "islamischer


Welle". In: sueddeutsche.de. Zuletzt aufgerufen am 7.1.2011, von http://www.sueddeutsche.de


/politik/islamisten-nach-dem-arabischen-fruehling-netanjahu-warnt-vor-islamischer-welle-


1.1221259.


Nohlen, Dieter (2010): Demokratisierung. In: Nohlen, Dieter/Schultze, Reiner-Olaf (Hg.), Lexikon der 


Politikwissenschaft. Theorien, Methoden, Begriffe. 4. Aufl. München: Beck.


Norris,  Pippa/Inglehart,  Ronald  (2004):  Sacred  and  secular.  Religion  and  politics  worldwide.


Cambridge [u.a.]: Cambridge Univ. Press.


O'Donnell, Guillermo/Schmitter, Philippe C. (1986):  Transitions from Authoritarian Rule: Tentative


Conclusions about Uncertain Democracies. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press.


Organization of Islamic Cooperation, Permanent Observer Mission to the United Nations in New York 


(2011): About OIC. Zuletzt aufgerufen am 11.1.2012, von http://www.oicun.org/2/23/.


Piscatori, James (1986): Islam in a World of Nation-States. Cambridge [u.a.]: Cambridge Univ. Press.


Popper, Karl R. (1969): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In: Adorno, Theodor W./Maus, Heinz et


al. (Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Berlin: Luchterhand, S.103-124.


Qutb, Sayyid (1963): The Ideological Bankruptcy of Europe and the Future Prospects of Islam. In:  


The Voice of Islam. A Monthly Magazine Devoted to the Promotion of True Human Progress 


XII: S.5-16, 65-77.


Qutb, Sayyid (1981): Milestones. Karatschi: International Islamic Publ.


Radtke,  Bernd  (1994):  Erleuchtung  und  Aufklärung.  Islamische  Mystik  und  europäischer


Rationalismus. In: Die Welt des Islams 34(1): S.48-66.


Rahman, Fazlur (1986): The Principle of Shura and the Role of the Ummah in Islam. In: Ahmad,


Mumtaz (Hg.), State, Politics, and Islam. Indianapolis: American Trust Publ., S.87-96.


Rawls, John (1996): Political Liberalism. New York: Columbia Univ. Press.


Rowley,  Charles K./Smith,  Nathanael  (2009):  Islam's Democracy Paradox:  Muslims Claim to like


Democracy, so Why Do They Have so Little? In: Public Choice 139(3): S.273-299.


Roy, Olivier (1994): The Failure of Political Islam. Cambridge: Harvard Univ. Press.


Roy, Olivier (2006): Globalised Islam. The search for a new Ummah. London: Hurst.


50







Rustow, Dankwart A. (1970): Transitions to Democracy: Toward a Dynamic Model. In: Comparative


Politics 2(3): S.337-363.


Ruthven, Malise (2000): Der Islam. Eine kurze Einführung. Stuttgart: Reclam.


Sadowski, Yahya (1993): The New Orientalism and the Democracy Debate. In:  Middle East Report


23(4): S.14-21.


Said, Edward W. (1978): Orientalism. In: Ashcroft, Bill/Griffiths, Gareth et al. (Hg.),  Post-Colonial


Studies Reader. London [u.a.]: Routledge, S.87-91.


Said, Edward W. (2003): Orientalism. London [u.a.]: Penguin Books.


Salamé,  Ghassan,  (Hg.)  (1994):  Democracy  Without  Democrats?  The  Renewal  of  Politics  in  the


Muslim World. London [u.a.]: Tauris Publ.


Sartori, Giovanni (1962): Democratic Theory. Detroit: Wayne State Univ. Press.


Sartori,  Giovanni  (1968):  Democracy.  In:  Sills,  David L.  (Hg.),  International  Encyclopedia of  the


Social Sciences. New York: MacMillan.


Schmidt, Manfred G. (2010): Demokratietheorien. Wiesbaden: VS, Verl. für Sozialwissenschaften.


Schultze, Reiner-Olaf (2010): Demokratie. In: Nohlen, Dieter/Schultze, Reiner-Olaf (Hg.),Lexikon der 


Politikwissenschaft. Theorien, Methoden, Begriffe. 4. Aufl. München: Beck.


Schulze, Reinhard (1990): Das islamische 18. Jahrhundert. Versuch einer historiographischen Kritik.


In: Die Welt des Islams 30: S.140-158.


Schulze, Reinhard (1990):  Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert: Untersuchungen zur


Geschichte der Islamischen Weltliga. Leiden [u.a.]: Brill.


Schulze, Reinhard (1996): Was ist islamische Aufklärung? In: Die Welt des Islams 36: S.276-325.


Schumpeter, Joseph A. (1950): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. Bern: Francke.


Sen, Amartya (1998): Secularism and Its Discontents. In: Bhargava, Rajeev (Hg.), Secularism and its


critics. Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.454-485.


Smith,  Thomas  (2005):  Civic  Nationalism and  Ethocultural  Justice  in  Turkey.  In:  Human Rights


Quarterly 27(2): S.436-470.


Somer,  Murat  (2007):  Moderate  Islam and  Secularist  Opposition  in  Turkey:  Implications  for  the


World, Muslims and Secular Democracy. In: Third World Quarterly 28(7): S.1271-1289.


51







Sorokin, Pitirim (1937-1985): Social and Cultural Dynamics. 4 Bd., New York: American Book Co.


Spengler, Oswald (1926): The Decline of the West. Form and Actuality. New York: Alfred A. Knopf.


Stein, Timo (2011, 7. März): Kann der Islam Demokratie? In: Cicero online. Zuletzt aufgerufen am


4.1.2011, von http://www.cicero.de/weltb%C3%BChne/kann-der-islam-demokratie/41733.


Steinbach, Udo (2009): Die Grundlagen des Nahostkonflikts. In: Chiari, Bernhard/Kollmer, Dieter H.


(Hg.),  Wegweiser  zur  Geschichte  Naher  Osten.  2.  Aufl.  Paderborn  [u.a.]:  Ferdinand


Schöningh, S.157-168.


Stepan, Alfred (2000): Religion, Democracy, and the  "Twin Tolerations". In:  Journal of Democracy


11(4): S.37–57.


Stepan,  Alfred  (2001):  The  World's  Religious  Systems  and  Democracy:  Crafting  the  "Twin


Tolerations". In: ders. (Hg.), Arguing Comparative Politics. Oxford [u.a.]: Oxford Univ. Press, 


S.213-254.


Stepan,  Alfred/Robertson  B.  Graeme.  (2003):  An  "Arab" More  than  "Muslim" Electoral  Gap.  In:


Journal of Democracy 14(3): S.30-44.


Sulaiman,  Sadek J.  (1998):  Democracy and  Shura.  In:  Kurzman,  Charles  (Hg.),  Liberal  Islam.  A


sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.96-98.


Talmon, Jacob L. (1960): The Origins of Totalitarian Democracy. New York: Frederick A. Praeger.


Tamadonfar, Mehran (2002): Islamism in Contemporary Arab Politics. In: Jelen, Ted G./Wilcox, Clyde 


(Hg.),  Religion  and  Politics  in  Comparative  Perspective.  The  One,  the  Few,  the  Many.


Cambridge: Cambridge Univ. Press, S.141-165.


Taylor, Charles (1998): Modes of Secularism. In: Bhargava, Rajeev (Hg.), Secularism and its critics.


Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.31-53.


Tessler,  Mark/Gao,  Eleanor  (2005):  Gauging  for  Arab  Support  for  Democracy.  In:  Journal  of


Democracy 16(3): S.83-97.


Teti,  Andrea/Mura,  Andrea  (2009):  Islam  and  Islamism.  In:  Haynes,  Jeffrey  (Hg.),  Routledge


Handbook of Religion and Politics. New York [u.a.]: Routledge, S.92-110.


Tibi,  Bassam  (1996):  Das  arabische  Staatensystem.  Ein  regionales  Subsystem  der  Weltpolitik.


Mannheim [u.a.]: BI-Taschenbuchverl.


52







Tibi,  Bassam  (2001):  Die  neue  Weltunordnung.  Westliche  Dominanz  und  islamischer


Fundamentalismus. München: Ullstein Taschenbuch-Verl.


Uertz,  Rudolf  (2005):  Vom  Gottesrecht  zum  Menschenrecht.  Das  katholische  Staatsdenken  in


Deutschland von der Französischen Revolution bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789 -1965). 


Paderborn [u.a.]: Schöningh.


Verba,  Sidney  (1965):  Comparative  Political  Culture.  In:  Pye,  Lucian  W./Verba,  Sidney  (Hg.),


Political Culture and Political Development. Princeton: Princeton Univ. Press, S.512-560.


Voll, John 0./Esposito, John L. (1994): Islam's Democratic Essence. In:  Middle East Quarterly 1(3):


S.3-11.


Volpi, Frédéric (2004): Pseudo-Democracy in the Muslim World. In:  Third World Quarterly 25(6):


S.1061-1078.


Waterbury, John (1994): Democracy Without Democrats? The Potential for Political Liberalization in


the Middle East. In: Salamé, Ghassan (Hg.), Democracy Without Democrats? The Renewal of


Politics in the Muslim World. London [u.a.]: Tauris Publ., S.23-47.


Weber, Max (1968): The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press.


Weber, Max/Käsler, Dirk (2004): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. München: 


Beck.


Wiedemann, Charlotte (2011, 30. Oktober): Triumphiert der Islam? In: Die ZEIT. Zuletzt aufgerufen


am 4.1.2011, von http://www.zeit.de/2011/44/Islamisten/seite-1.


Wright,  Robin (1996): Islam and Liberal  Democracy.  Two Visions of Reformation.  In:  Journal  of


Democracy 7(2): S.64-75.


Yilmaz, Hakan (2007): Islam, Sovereignty, and Democracy: A Turkish View. In: Middle East Journal 


61(3): S.477-493.


Zafar, S.M. (1998): Accountability, Parliament and Ijtihad. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam.  


A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.67-72.


53







Eigenständigkeitserklärung


Hiermit erkläre ich, dass ich die Arbeit selbstständig und ohne Benutzung anderer als 
der angegebenen Quellen und Hilfsmittel angefertigt habe.


München, 1. Feburar 2012


_________________________


Tobias Müller


54





