LMU

LUDWIG-
MAXIMILIANS-
UNIVERSITAT
MUNCHEN

AAAARY

RN
= - S F
GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT %m/f

FUR POLITIKWISSENSCHAFT f":

Minchener Beitrage
zur Politikwissenschaft

herausgegeben vom
Geschwister-Scholl-Institut
fur Politikwissenschaft

2012

Tobias Muller

God is Caesar?

Die Debatte um den Islam als
Hindernis fur Demokratisierung

Bachelorarbeit betreut von
Prof. Dr. Karsten Fischer
2012



Inhaltsverzeichnis

1. Einleitung
2. Der Islam in der Demokratisierungsforschung
2.2. Eingrenzung und Begriffskliarung
2.1.1. Verwandte Diskurse und Eingrenzung des Untersuchungsbereichs
2.1.2. Demokratie und Demokratisierung
2.1.3. Arabische Welt, Islam und Islamismus
2.2. Kultur und Essenz — Verhindert der Islam Demokratie?
2.2.1. Samuel Huntington: Clash of Civilizations und Verhinderungsthese
2.2.2. Weitere Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas
2.2.3. Kritik an den kulturalistisch-essentialistischen Ansdtzen
2.3. Twin tolerations und islamische Demokratie
2.3.1. Alfred Stepans institutionalistischer Ansatz der twin tolerations
2.3.2. Ankniipfungspunkte fiir eine islamische Demokratie
3. Fazit
3.1. Kritik der Paradigmen und ihres Erklarungspotentials
3.2. Ergebnisse der Gegeniiberstellung der Paradigmen
3.3. Ein goldener Mittelweg? - Vorschldge zu weiterfithrender Forschung
Literaturverzeichnis

Eigenstindigkeitserkldrung

o W Wh W W



1. Einleitung

Seit dem Beginn der Unruhen in verschiedenen Staaten der Arabischen Welt' Anfang 2011 arbeiten
sich Medien, Politiker und Feuilletonisten an einer seitdem scheinbar neu aufgetauchten Frage ab. Mit
Schlagzeilen wie "Kann der Islam Demokratie?"* oder "Triumphiert der Islam?"* werden Hoffnungen
westlicher Leser auf erfolgreiche Demokratisierung durch den "arabischen Friihling"* und Zweifel
dariiber, ob "der Islam" diese verhindert, gegeniibergestellt. Diese Zweifel werden gendhrt durch
Aussagen von einzelnen Wissenschaftlern, wie dem syrisch-stimmigen Politikwissenschaftler Bassam
Tibi, der behauptet, "Islamismus und Demokratie vertragen sich nicht",” Samuel Huntington, der
behauptet "in Islam, God is Caesar",® was eine Demokratisierung verhindere, oder von Politikern wie
dem israelischen Ministerprésidenten Benjamin Netanjahu, der davor warnt, dass "eine islamische
Welle [...] die Arabische Welt nach Jahrzehnten stabiler Regierungen [iiberflutet]".”

Auch wenn er nicht direkt den Islam verantwortlich macht, so riickte der britische Premierminister
Tony Blair in seiner Rechtfertigung fiir die Invasion des Irak 2003 ebenfalls explizit die
Demokratiefeindlichkeit des Landes und der extremistischen, in diesem Kontext islamistischen,
Terrorgruppen in den Vordergrund:

"Diese neue Welt steht einer neuen Bedrohung gegeniiber: jener der Unordnung und des Chaos, die
entweder in brutalen Staaten wie dem Irak entstanden ist, der {iber Massenvernichtungswaften
verfligt, oder in extremistischen Terrorgruppen. Beide hassen unsere Lebensweise, unsere Freiheit,
unsere Demokratie."®

Die in diesen Aussagen offen oder implizit festgestellte Korrelation oder gar Kausalitit zwischen der
Abwesenheit von Demokratie und dem Islam als vorherrschende Religion ist auch Streitpunkt im
wissenschaftlichen Diskurs. Der erste Absatz der meisten wissenschaftlichen Artikel, die sich bisher
mit der These der Verhinderung von Demokratie durch den Islam auseinandergesetzt haben, enthélt

einen Hinweis auf die desolate Lage der Demokratie im Nahen Osten und Nordafrika.’ Dabei wird auf

1 Zur ndheren Bestimmung der Begriffe "Arabische Welt", "Naher Osten und Nordafrika", "Demokratie",
"Demokratisierung", "Islam" und "Islamismus" s. Kap. 2.1.
2 Stein, Timo (2011, 7. Mérz): Kann der Islam Demokratie? In: Cicero online. Zuletzt aufgerufen am

4.1.2012 , von http://www.cicero.de/weltb%C3%BChne/kann-der-islam-demokratie/41733.

3 Wiedemann, Charlotte (2011, 30. Oktober): Triumphiert der Islam? In: Die ZEIT. Zuletzt aufgerufen am
4.1.2012, von http://www.zeit.de/2011/44/Islamisten/seite-1.

4 Damit sind hier in Anlehnung an den inzwischen in den deutschen Medien etablierten Srpachgebrauch,
allerdings wertfrei und ergebnisoffen, die Ereignisse gemeint, die nach der Selbstverbrennung des
tunesischen Gemisehidndlers Muhammad Bouazizi am 17. Dezmeber 2010 in allen Lindern der
Arabischen Welt auBler den Vereinigten Arabischen Emiraten und Qatar zu Protesten, gewaltsamen
Auseinandersetzungen und in einigen Landern zu Regimewechseln gefiihrt haben.

5 Miinch, Peter (2011): Islamisten nach dem Arabischen Friihling. Netanjahu warnt vor "islamischer
Welle". In: sueddeutsche.de. Zuletzt aufgerufen am 7.1.2012, von http://www.sueddeutsche.de/politik/
islamisten-nach-dem-arabischen-fruehling-netanjahu-warnt-vor islamischer-welle-1.1221259.

6 Huntington, Samuel P. (1996): The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. New York:
Simon & Schuster, S.70.

7 Kathweb, Katholische Presseagentur Osterreich (2011, 14. Dezember): Bassam Tibi: "Islamismus und
Demokratie vertragen sich nicht". In: kathweb.at. Zuletzt aufgerufen am 4.1.2012, von
http://www.kathweb.at/site/nachrichten/database/43632.html.

8 Esposito, John L./Mogahed, Dalia (2011): Was Muslime wirklich denken. Miinchen: Redline-Verl. S.46.

9 Entsprechende Textanfinge finden sich z. B. bei Diamond, Larry (2010): Why are there no Arab
Democracies? In: Journal of Democracy 21(1): S.93-102; Bellin, Eva (2004): The Robustness of

3



die Einschétzungen der einschldgigen Demokratiebarometer wie dem der Nichtregierungsorganisation
Freedom House verwiesen, wonach im Jahr 2011 im Nahen Osten und Nordafrika aul3er Israel kein
einziges Land als "frei" gewertet wird, sondern 90% der Menschen in Léndern leben, die als "nicht
frei" und damit als autoritére Systeme klassifiziert werden.'

Durch die Proteste und den Widerstand gegen autoritire Herrscher, die zum Sturz von Zine el-Abidine
Ben Ali in Tunesien, Husni Mubarak in Agypten und Muammar al-Gaddafi in Libyen gefiihrt haben,
scheint die Ausgangslage jetzt eine vollig andere zu sein. Allerdings liegt zu Beginn des Jahres 2012
noch wenig neues empirisches Material vor — etwa ein erfolgreicher demokratischer
Regierungswechsel — welches zu einer grundsitzlich neuen Ausrichtung des Diskurses iiber das
Verhéltnis von Islam und Demokratie fithren konnte. So ldsst es die Datenlage und der ungewisse
Ausgang der Entwicklungen gegenwirtig noch nicht zu, mit Methoden der Vergleichenden
Politikwissenschaft die Rolle islamischer Akteure bei "erosion of authoritarian regimes" und "success
nil

of transitions to democracy

2009 durchgefiihrt wurde.

zu analysieren, wie es z. B. von Mirjam Kiinkler und Julia Leininger

Anstatt fehlende Daten als Legitimation fiir Spekulationen zu gebrauchen und auf zukiinftige
Forschung zu verweisen, lassen sich in verschiedenen Disziplinen wie Islamwissenschaft,
Geschichtswissenschaft und Politikwissenschaft zahlreiche Abhandlungen dariiber finden, inwiefern
der Islam eine Demokratisierung verhindert, bzw. inwiefern der Islam mit Demokratie vereinbar ist.
Zugespitzt und vertreten hat die These der Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam
Samuel P. Huntington mit seinem Aufsatz The Clash of Civilizations?,"* welcher in der Foreign Affairs
1993 erschienen ist. In der aufgrund dieses Artikels entbrannten Debatte meldeten sich zahlreiche
Kritiker zu Wort, die den Apologeten von Huntingtons These empirische Gegenbeispiele und
Vorwiirfe zur mangelnden Wissenschaftlichkeit seiner Aussagen, aber auch alternative Theorien
entgegenstellten.

Die durch den arabischen Friihling erneut aufgeworfene und schon in der Reaktion auf Huntington
diskutierte Frage ist demnach, ob der Islam oder Teile seiner Traditionen mit Demokratie vereinbar
sind und inwiefern er ein Hindernis fiir Demokratisierung darstellt. Die Beitrdge zur Beantwortung

dieser Frage und die genannte Debatte sind Gegenstand der vorliegenden Arbeit und werden anhand

Authoritarianism in the Middle East: Exceptionalism in Comparative Perspective. In: Comparative
Politics 36(2): S.139-157; Wright, Robin (1996): Islam and Liberal Democracy. Two Visions of
Reformation. In: Journal of Democracy 7(2): S.64-75.

10 Freedomhouse (2011): Freedom in the World 2011. Zuletzt aufgerufen am 5.1.2012, von
http://freedomhouse.org/images/File/fiw/FIW_2011 Booklet.pdf.; die Feststellung "the Islamic World
remains most resistant to the spread of democracy in the world" hat im Jahr 2011 im Vergleich zu 1998
nicht an Geltung verloren, Karatnychy, Adrian (1999): The 1998 Freedom House Survey: The Decline of
Mliberal Democracy. In: Journal of Democracy 10(1): S.112-125.

11 Kiinkler, Mirjam/Leininger, Julia (2009): The multi-faceted role of religious actors in democratization
processes: empirical evidence from five young democracies. In: Democratization 16(6): S.1058—1093.

12 Huntington, Samuel P. (1993): The Clash of Civilizations? In: Foreign Affairs 72(3): S.22-49; Huntington
bezieht sich bei der Verwendung des Begriffs "Clash of Civilizations" auf Lewis, Bernard (1990,
September): The Roots of Muslim Rage. In: The Atlantic Monthly. Zuletzt aufgerufen am 18.1.2012, von
http://www.theatlantic.com/magazine/archive/1990/09/the-roots-of-muslim-rage/4643/3/.

4



folgender Forschungsfrage untersucht: Wie hat sich der politikwissenschaftliche Diskurs um den Islam
als Hindernis fiir Demokratisierung seit Huntingtons The Clash of Civilizations entwickelt?

Zur Beantwortung dieser Frage wird die kontroverse Diskussion im Folgenden in Form eines
Literaturberichts systematisch analysiert und ausgewertet. Dabei wird die These aufgestellt, dass sich
die relevanten Literaturbeitrige in zwei wesentliche Argumentationsparadigmen einteilen lassen:
Folgend dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma nach Huntington wird argumentiert, dass der
Islam Demokratisierung be- und verhindert, weil einige Elemente der islamischen Tradition nicht mit
Demokratie vereinbar sind. (2.2.). Demgegeniiber betonen Ansétze des zweiten Paradigmas, dass der
Islam per se kein Hindernis darstellt, da fiir Demokratie lediglich ein Mindestmal3 gegenseitiger
Unabhéngigkeit von Religion und Politik notwendig ist und aulerdem aus zahlreichen Konzepten der
islamischen Traditionen demokratische Prinzipien abgeleitet werden konnen (2.3.). Weil einige
Wissenschaftler und Teile der 6ffentlichen Meinung das folgenschwere Argument verteidigen, dass der
Islam Demokratisierung verhindert, ist es nahe liegend, eine These zu untersuchen, geméf der sich die
Literatur einteilen ldsst in Autoren, welche die Verhinderungsthese vertreten und solche, die sie
ablehnen.

Um die These der zwei antagonistischen Erklarungsmuster zu verdeutlichen, wird im ersten Teil der
Arbeit der Gegenstand der Untersuchung genau beschrieben und eine Abgrenzung zu verwandten
Diskursen vorgenommen (2.1.1.). Da sich ein GroBteil der Debatte und der Kritik an den Kulturalisten
auf die Begriffsverwendung bezieht, sollen danach die zentralen terminologischen Probleme, vor
allem bei "Demokratie” und "Islam", erldautert werden (2.1.2. und 2.1.3.). AnschlieBend wird im
zweiten Teil Huntington als Hauptvertreter der kulturalistisch-essentialistischen Ansdtze dargestellt
(2.2.1.) und auf Weiterentwicklungen seiner Theorie vor allem durch Bernard Lewis, Martin Kramer
und Bassam Tibi eingegangen (2.2.2.), worauf eine Betrachtung der vielfiltigen Kritik dieses
Paradigmas folgt. (2.2.3.). Dem gegeniiber gestellt wird im dritten Teil der institutionalistische Ansatz
der twin tolerations von Alfred Stepan (2.3.1.) und daran anschlieBende Konzepte einer "islamischen
Demokratie" (2.3.2.). Im abschlieBenden Fazit (3.) werde ich durch eigene Kritik das
Erklarungspotential der beiden Literaturstringe auswerten. AuBlerdem werden die Ergebnisse der
Gegeniiberstellung der beiden Paradigmen dargelegt und Voraussetzungen sowie Ankniipfungspunkte
erlautert fiir weitere Erforschung des Zusammenhangs von Islam und Demokratisierung im arabischen

Friihling.

2. Der Islam in der Demokratisierungsforschung

2.1. Eingrenzung und Begriffsklirung

2.1.1. Verwandte Diskurse und Eingrenzung des Untersuchungsbereichs
Wie eingangs erwihnt, ist die Literatur iiber das Verhiltnis von Islam und Demokratie sehr breit

gefachert in Ausrichtung, Methodik und Disziplinen. Fiir eine iibersichtliche Strukturierung der



Literatur sind deshalb einige Einschrinkungen des Untersuchungsbereichs nétig. Dabei wird im
folgenden Absatz wie auch in anderen Teilen der Arbeit immer wieder auf verwandte Diskurse
verwiesen, um die Einbettung der untersuchten Debatte und die Beziige auf andere Diskussionsstriange
nachvollziehbar zu machen.

Ein Forschungsgebiet der Islamwissenschaft ist das Verhédltnis von Islam und bestimmten
Regierungssystemen. Durch die Auswertung islamischer Theologie und deren Auslegung heiliger
Schriften sowie unter Einbeziehung islamischer politischer Theorie versucht z. B. Gudrun Krédmer

3 Relevant fiir die

Schliisse auf darin angelegte politische Ordnungsvorstellungen zu ziehen.
Beantwortung der Forschungsfrage ist dieser Diskurs aber nur dann, wenn in der
Demokratisierungsforschung darauf Bezug genommen wird. Aus demselben Grund wird auch auf eine
ausfiihrliche Darstellung der Diskussion um das Potential demokratischer Ankniipfungspunkte im
politischen Denken und der historischen Erfahrung des Islam verzichtet.

Die Debatte um die These "der Islam kennt keine Aufkldrung"", vertreten durch Bernhard Radtke und
prominent kritisiert von Reinhard Schulze, wird zwar oft in Zusammenhang mit der Verhinderungs-
these von Islam und Demokratie gestellt, kann allerdings als eigene komplexe Kontroverse nicht in die
vorliegende Darstellung aufgenommen werden.'

Ein weiterer konstruktiver Ansatz, der hier nicht weiter behandelt werden kann, ist der einer
soziologischen Perspektive auf den Islam, der als 6ffentliche Religion "a significant counterweight to
the otherwise hegemonic institutions of the market and the modern state"'® darstellt, wie es z. B.
Robert Hefner mit Bezug auf José Casanova behauptet.

SchlieBlich soll noch auf die Debatte um ein zentrales Argument hingewiesen werden, welches gegen
die Demokratiefdhigkeit des Islam spricht: Der Mangel an historischer Erfahrung und
ideengeschichtlicher Begriindung von Sékularisierung. Eine historische und systematische Analyse der

Sikularisierungsdynamik in Europa legen Karsten Fischer und Wolfgang Bockenforde dar.'” In einem

13 Vgl. Kramer, Gudrun (1999): Gottes Staat als Republik. Baden-Baden: Nomos, v.a. Kap. I.-V.; als
Sammelbinde s. Salamé, Ghassan (Hg.) (1994): Democracy Without Democrats? The Renewal of Politics
in the Muslim World. London [u.a.]: Tauris Publ.; Faath, Sigrid/Mattes, Hanspeter, (Hg.) (1992):
Demokratie und Menschenrechte in Nordafrika. Hamburg: Ed. Wuquf; Dabei wird héufig auf arabische
Konferenzberichte verwiesen, z. B. al-‘arabiyya, markaz dirasat al-wahda, (Hg.) (1984): azmat ad-
dimugratiyya fi [-watan al-‘arabi. buhiit wa-munagsat an-nadwa al-fikriyya allati nazzmaha markaz
dirasat al-wahda al- ‘arabiyya. Beirut.

14 Schulze, Reinhard (1996): Was ist islamische Aufkldrung? In: Die Welt des Islams 36: S.276-325, 277;
mit Bezug auf: Schulze, Reinhard (1990): Das islamische 18. Jahrhundert. Versuch einer
historiographischen Kritik. In: Die Welt des Islams 30, S.140-158; darin vor allem
Anthropomorphisierung des Begriffs "der Islam" und eine zur Selbstdefinition kreierte Abgrenzung des
westlichen Rationalismus zum "mysthischen" Islam als Kritik an Radtke, Bernd (1994): Erleuchtung und
Aufklarung. Islamische Mystik und européischer Rationalismus. In: Die Welt des Islams 34(1): S.48-66.

15 Fiir eine kritische empirische Uberpriifung der essentialistischen Argumentation einer
Modernefeindlichkeit des Islam vertreten durch Francis Fukuyama s. al-Braizat, Fares (2002): Muslims
and Democracy an Empirical Critique of Fukuyama's Culturalist Approach. In: International Journal of
Comparative Sociology 43(3): S.269-299.

16 Hefner, Robert W. (2001): Public Islam and the Problem of Democratization. In: Sociology of Religion
62(4): S.491-514, 491; vgl. Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago: Univ.
of Chicago Press.

17 Vgl. Fischer, Karsten (2009): Die Zukunft einer Provokation. Berlin: Berlin Univ. Press, insb. Kap. I;

6



stiarker empirischen Ansatz diskutieren Hakan Yilmaz und Greg Barton das Verhéltnis von Islam und
sédkularer Demokratie an den Beispielen Tiirkei und Indonesien." Eine beachtenswerte Alternative
zeigt Fred Dallmayr auf, indem er die Einbeziehung religiser Autorititen in das demokratische
System als Abgeordnete einer zweiten Parlamentskammer dhnlich dem britischen House of Lords
vorschligt."”

Allerdings ist, wie bereits erklért, der Kern der Untersuchung in der vorliegenden Arbeit die Debatte
um den Islam als Hindernis fiir Demokratisierung, in der vor allem Gegenstinde und Methoden der
Comparative Politics nach Gabriel Almond et al. zum Einsatz kommen.*® Da diese Disziplin von
anglophonen Autoren dominiert wird, die meist dem nordamerikanischen oder europdischen Raum
entstammen, kommen in diesem Diskurs kaum wichtige islamische Autoren zu Wort. Die Diskussion
zwischen Muslimen auf Arabisch, Persisch oder Tiirkisch, welche die gleiche Problemstellung zum
Inhalt hat, ist deswegen hier nur Teil der Betrachtung, insoweit sie im westlichen Diskurs rezipiert
wird.

In der untersuchten Debatte um den Islam als Hindernis fiir Demokratisierung gilt es zum einen das
Geflecht von teilweise erheblich unterschiedlichen Gegenstinden zu entwirren — etwa Muhammads
Doppelrolle als geistlicher und weltlicher Fiithrer oder offenbarte Wahrheit als Antithese zu
demokratischer Entscheidungsfindung. Zum anderen soll die groe Varianz der methodologischen
Zuginge zur Klarung der Frage, ob der Islam eine Demokratisierung verhindert, strukturiert werden -
vom Vergleich existierender demokratischer Regierungssysteme in muslimischen Landern bis zu einer
historiographischen Beweisfithrung der inhédrent autoritidren Tradition islamischer Herrschaft. Dabei
konnen aufgrund der Menge und Bandbreite der Literaturbeitrdge nur einige davon ausgewahlt und
wesentliche Gedanken kurz dargestellt werden.

Um eine Strukturierung der Literaturbeitrdge zu ermdglichen, ist es auBerdem notwendig, den
Analysezeitraum zu beschrianken. Das Ende des Ost-West-Konflikts stellt einen geeigneten Beginn des

Betrachtungszeitraums dar, da kurz danach Samuel Huntington auf die These des "end of history"*

mit seiner diisteren Prophezeiung des "clash of civilizations"*

geantwortet hat. Durch seine These der
Verhinderung von Demokratie durch den Islam hat Huntington dazu beigetragen, dass Religion und
Kultur als Faktoren in der politikwissenschaftlichen Debatte verstirkt Bedeutung erlangt haben,

weshalb man ihn als Begriinder eines eigenen Diskurses in der Demokratisierungsforschung

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (2007): Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisierung. In:
ders. (Hg.), Der sdkularisierte Staat. Sein Charakter, seine Rechtfertigung und seine Probleme im 21.
Jahrhundert. Miinchen: Carl Friedrich von Siemens Stiftung, S.43-72.

18 Vgl. Yilmaz, Hakan (2007): Islam, Sovereignty, and Democracy: A Turkish View. In: Middle East
Journal 61(3): S.477-493; Barton, Greg (2010): Indonesia: Legitimacy, Secular Democracy, and Islam.
In: Politics & Policy 38(3): S.471-496.

19 Vgl. Dallmayr, Fred (2011): Whither democracy? Religion, politics and Islam. In: Philosophy and Social
Criticism 37(4): S.437-448.

20 Vgl. Almond, Gabriel/Powell, G. Bingham et al. (2008): Comparative politics today. A world view. New
York [u.a.]: Pearson Longman. S.1 ff.

21 Vgl. Fukuyama, Francis (1992): Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? Miinchen: Kindler.

22 Vgl. Huntington, The Clash of Civilizations?



bezeichnen kann. Deshalb soll in dieser Arbeit auch zunichst von Huntingtons Begriffen und der von
ihm vertretenen Verhinderungsthese als zentralem Argument der Kulturalisten ausgegangen werden,
woran sich vielfiltige Kritik mit einem differenzierteren Umgang der entscheidenden Begriffe

anschlieft.

2.1.2. Demokratie und Demokratisierung

Huntingtons Verwendung des Begriffs Demokratie ist nicht kohdrent und unterliegt einem zeitlichen
Wandel. Im Folgenden soll kurz dargestellt werden, wie sich sein Verstdndnis von Demokratie von
dem in der Politikwissenschaft anerkannten und auch heute noch von vielen Wissenschaftlern
verwendeten prozeduralen Begriff mit Schumpeter und Dahl hin zu einer nicht klar definierten,
normativen Vorstellung von Demokratie gewandelt hat. Auf eine Erlduterung der unterschiedlichen
Demokratiebegriffe aller betrachteten Autoren muss zugunsten der ilbersichtlichen Strukturierung
verzichtet werden. Jedoch ist das kaum definierte und eindeutig normativ an westlichen, liberalen
Demokratien wie den USA ausgerichtete Demokratieverstindnis Huntingtons beispielhaft fiir die
Verwendung des Begriffs in den meisten Argumentationen, die den Islam als Hindernis fiir
Demokratisierung begreifen.

In seinem viel rezipierten Buch The Third Wave nennt Samuel Huntington drei verschiedene
Dimensionen von Demokratie, die sich seit Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts entwickelt haben:
"sources of authority for government, purposes served by government, and procedures for constituting
government."” Allerdings verweist er auf Joseph Schumpeters Kritik von Demokratiedefinitionen, die
als wesentliche Merkmale einerseits den Willen des Volkes als Quelle der Autoritit von Regierungen
und andererseits das Gemeinwohl als von denselben verfolgter Zweck, "als sichtbaren Leitstern der
Politik"*, begreifen. Schumpeter begriindet dies damit, dass es erstens "kein solches Ding wie ein
eindeutig bestimmtes Gemeinwohl" gibt, zweitens daraus keine konkreten Antworten auf einzelne
Probleme folgen wiirden und drittens weil der "Volkswille" deshalb nicht eindeutig bestimmt werden
kann.*

Huntington erkennt diese Probleme an und stellt klar, dass er in The Third Wave einen
prozeduralistischen Demokratiebegriff verwendet.”® Dabei bezieht er sich auf Schumpeters Definition
und nennt sie fiir die Demokratisierungsforschung wegweisend:*’

"die demokratische Methode ist diejenige Ordnung der Institutionen zur Erreichung politischer

23 Huntington, Samuel P. (1991): The Third Wave. Norman [u.a.]: Univ. of Oklahoma Press, S.6.

24 Schumpeter, Joseph A. (1950): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. Bern: Francke, S.397; ein
Beispiel fiir einen diffusen, aufgebldhten und normativen Demokratiebegriff innerhalb der Debatte um
Islam und Demokratie findet sich bei Kramer, Gottes Staat als Republik, S.23 ff.

25 Vgl. ebd.: S.399 ff.; zur in Reaktion auf Schumpeter entstandenen Debatte zwischen normativen,
utopischen und empirischen, institutionellen, prozeduralistischen Definitionen vgl. Sartori, Giovanni
(1962): Democratic Theory. Detroit: Wayne State Univ. Press, S.228 ff.; English, Raymond (1983):
Constitutional Democracy vs. Utopian Democracy. Washington: Ethics and Public Policy Center;
O'Donnell, Guillermo/Schmitter, Philippe C. (1986): Transitions from Authoritarian Rule: Tentative
Conclusions about Uncertain Democracies. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press, S.6-14.

26 Huntington, The Third Wave, S.6.

27 Ebd.: S.7 ff.



Entscheidungen, bei welcher einzelne die Entscheidungsbefugnis vermittels eines Konkurrenz-
kampfs um die Stimmen des Volkes erwerben."*

Um zu bestimmen, zu welchem Grad ein politisches System demokratisch ist, verweist Huntington auf
die Kriterien von Robert Dahl. Damit die beiden von Dahl geforderten normativen Leitdimensionen
"contestation and participation"® erfiillt werden, muss allen Biirgern die Moglichkeit gegeben werden,
ihre Priaferenzen 1. zu formulieren, 2. sie 6ffentlich zu machen und 3. damit gleichberechtigt Einfluss
auf die Regierung zu nehmen.” Dies kann nur geschehen, wenn acht institutionelle Garantien
gewidhrleistet sind:

"1) Freedom to form and join organizations, 2) Freedom of expression, 3) Right to vote, 4)
Eligibility for public office, 5) Right of political leaders to compete for support, 6) Alternative

sources of information, 7) Free and fair elections, 8) Institutions for making government policies

depend on votes and other expressions of preference".’!

Obgleich Huntington selbst auf die Probleme einer normativen Definition nach Vorbild der liberalen,
westlichen Demokratie hinweist, geht in seinen Werken ab The Clash of Civilizations? mit einer
Neuausrichtung der Methode und Begriindung fiir Demokratisierungschancen auch ein Wandel der
Begriffsbedeutung einher. Wahrend er zunéchst im Sinne Schumpeters die Quellen der Autoritit von
Regierungen als Demokratiekriterium verworfen hatte, verwendet er spiter gerade die mangelnde
Féhigkeit im Islam, Legitimation von Herrschaft unabhéingig von der Religion zu begriinden, als
Argument fiir seine Verhinderungsthese (vgl. 2.2.1.).*

Weder in seinem Foreign Affairs Artikel The Clash of Civilizations? von 1993 noch in seinem Buch
The Clash of Civilizations bestimmt Huntington aber, von was fiir einem Demokratiebegriff er
ausgeht. In &dhnlicher Weise verfahren andere Autoren des kulturalistisch-essentialistischen
Paradigmas. Statt einer prozeduralen Definition meinen sie viel eher Kernelemente und Grundwerte
zu erkennen, die fiir eine Demokratie notwendig sind und sie von einer Autokratie abgrenzen®. Wie
stark ihr Demokratieverstdndnis allerdings auf das einer liberalen Demokratie nach westlichem
Vorbild ausgerichtet ist, wird im Folgenden dargestellt (2.2.1.) und im Anschluss daran die
diesbeziigliche Kritik zahlreicher Autoren erlautert (2.2.3.).

Bemerkenswerterweise ist festzustellen, dass der Begriff Sdkularisierung in den urspriinglich auch von
Huntington vertretenen prozeduralen Demokratiedefinitionen nicht vorkommt und in The Third Wave
nur am Rande als Argument fiir die Demokratiefeindlichkeit von Islam und Konfuzianismus erwéhnt

wird.** Eine eingehende Begriindung fiir die Behauptung, mangelnde Sikularisierung sei ein Hindernis

28 Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, S.428.

29 Huntington, The Third Wave, S.9.

30 Dahl, Robert A. (1971): Polyarchy. Participation and Opposition. New Haven: Yale Univ. Press, S.2.

31 Ebd.: S.3 ff.

32 Vgl. Huntington, The Third Wave, S.6; dabei verweist Huntington auf ders. (1989): The Modest Meaning
of Democracy. In: Pastor, Robert A. (Hg.), Democracy in the Americas: Stopping the Pendulum. New
York: Holmes and Meier, S.11-18.

33 Vgl. Esposito, John L./Voll, John O. (1996): Islam and Democracy. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press,
S.18.

34 Vgl. Huntington, The Third Wave, S.298-311; vgl. auch Schultze, Reiner-Olaf (2010): Demokratie. In:
Nohlen, Dieter/Schultze, Reiner-Olaf (Hg.), Lexikon der Politikwissenschaft. Theorien, Methoden,
Begriffe. 4. Aufl. Miinchen: Beck.



fiir Demokratie, oder zumindest einen entsprechender Verweis sucht man bei den Kulturalisten
vergebens (vgl. 2.2.1.).*

Unter "Demokratisierung" versteht Huntington &hnlich wie die meisten anderen Autoren beider
Paradigmen den Prozess der Errichtung einer Demokratie, indem entweder ein Ubergang von
autoritdren Regimen stattfindet oder durch Erweiterung der Biirgerbeteiligung die Demokratie vertieft
wird.** Die Bedeutung von Demokratisierung variiert allerdings in dhnlichem Mafle wie der
Bezugspunkt Demokratie. Wegen der engen Verflechtung der beiden Begriffe trennen die meisten
Autoren wie Huntington, Lewis und Kramer nicht zwischen Hindernissen, welche der Islam der
Demokratisierung in den Weg stellt und der Unvereinbarkeit von Islam und Demokratie. Sie schlielen
implizit, dass die Unvereinbarkeit bestimmter Elemente der islamischen Tradition mit Demokratie
automatisch ein Hindernis fiir Demokratisierung darstellt.

Eine der seltenen tendenziosen Definitionen von Demokratisierung schlagen John Esposito und John
Voll vor, indem sie die These einer weltweiten Demokratisierungstendenz implizieren: "the demand of
empowerment in government and politics made by a growing portion of populations around the
world."’

Neben Demokratie und Demokratisierung bediirfen die unterschiedlichen geographischen
Definitionen des arabischen Raumes sowie die Begriffe Islam und Islamismus genauerer Betrachtung,
wobei auch hier wieder zunichst Huntingtons Begriff der Islamic civilization den Bezugspunkt

darstellt.

2.1.3. Arabische Welt, Islam und Islamismus

In der Regel versteht man im deutschen Sprachgebrauch unter "Naher Osten" die Konfliktparteien der
arabisch-israelischen Kriege sowie im weiteren Sinne Iran und Tiirkei.’® Demgegeniiber hat sich im
englischen Sprachgebrauch mit dem vor allem in der Wissenschaft gebrauchlichen Begriff "Middle
East and North Africa" (MENA) eine Bezeichnung fiir eine Region entwickelt, der neben dem Iran,
Israel und Paléstina die Arabische Welt mit 16 Staaten angehort.* Als muslimisch wird in der
vorliegenden Arbeit und meist auch in der betrachteten Debatte ein Land dann bezeichnet, wenn {iber

50% der Bevolkerung Muslime sind.*

35 Vgl. die in Fn.17 genannten Autoren.

36 Nohlen, Dieter (2010): Demokratisierung. In: Nohlen/Schultze, Lexikon der Politikwissenschaft,
Huntington, The Third Wave, S.26 ff.

37 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.13, vgl. ebd. S.11 ff.; zu der Diskussion iiber globale Tendenzen
und ob Demokratie weiterhin on the march ist vgl. Schmidt, Manfred G. (2010): Demokratietheorien.
Wiesbaden: VS, Verl. fiir Sozialwissenschaften, Kap. 29.

38 Vgl. Steinbach, Udo (2009): Die Grundlagen des Nahostkonflikts. In: Chiari, Bernhard/Kollmer, Dieter
H., Wegweiser zur Geschichte Naher Osten. 2. Aufl. Paderborn [u.a.]: Ferdinand Schoningh, S.157-168.

39 Vgl. die Definition von Diamond, Why are there no Arab Democracies?, S.93 Fn.1; demnach sind die 16
arabischen Staaten Algerien, Agypten, Bahrain, Irak, Jemen, Jordanien, Kuwait, Libanon, Libyen,
Marokko, Oman, Qatar, Saudi Arabien, Syrien, Tunesien und die Vereinigten Arabischen Emirate.

40 Fiir eine Auflistung der Religionszugehorigkeit nach Landern s. Central Intelligence Agency, CIA (2012):
The World Factbook. Religions. Zuletzt aufgerufen am 21.1.2012, von
https://www.cia.gov/library/publications-/the-world-factbook/fields/2122.html.

10



Noch stirker als bei Demokratie differieren in der untersuchten Debatte die Ansichten dariiber, was
unter "dem Islam" zu verstehen ist. Dies hat wesentliche Auswirkungen darauf, ob man z. B. bei der
Analyse vom Islam als einer Religion ausgeht, die wie jede andere Religion Regeln und Riten hat,
oder vom Islam als Kultur, welche die Arabische Welt und viele andere muslimische Lander in fast
allen Aspekten des Lebens durchdringt und existentiell préagt.

Bernard Lewis unterteilt demgeméil die Bedeutungen von Islam:

"In one sense, it denotes a religion — a system of belief, worship, doctrine, ideals, and ideas — that
belongs to the family of monotheistic, scriptural religions that includes Judaism and Christianity.
In another sense, it means the whole civilization that has grown up under the aegis of that religion:
something like what is meant by the once-commen term ,Christendom. "'

Weiter fithrt Lewis aus, dass die historische Betrachtungsebene, welche er mit der zivilisatorischen
gleichsetzt, den Islam begreift als Phdnomen mit einer iiber 1400-jdhrigen Geschichte und einer
Gemeinschaft von iiber einer Milliarde Menschen "spread along a vast arc stretching almost 10.000
miles from Morocco to Mindanao".*> Dariiber hinaus ist der Islam das gemeinsame Merkmal der 57
Staaten, die in der Organisation of Islamic Cooperation (OIC) zusammengeschlossen sind, welche
sich als "collective voice of the Muslim World"* versteht.* Hier zeigt sich bereits ein Problem beim
fiir die kulturalistische Argumentation konstitutiven Verstindnis des Islam als geographisch
eingrenzbare Kultur. In vielen anderen Landern der Welt, allen voran auch in Europa, leben eine
erhebliche Anzahl Muslime, die so von Aussagen iiber den Islam ausgeschlossen werden (vgl. 2.2.3.).

Fiir Huntington, wie fiir die meisten Kulturalisten, ist der Islam als Religion und der Islam als Kultur
so eng miteinander verflochten, dass sie gemeinsam den zentralen Erklarungsfaktor der Islamic
civilization ergeben.” Allerdings trennt Huntington zwischen civilization im Singular und civilizations
im Plural.* Demnach ist civilization im Singular entstanden als Abgrenzung zur Barbarei und nicht-
europdischen Gesellschaften als eurozentrischer Standard, "to be civilized was good, to be uncivilized
was bad".” Unter civilizations im Plural versteht Huntington demgegeniiber verschiedene
nebeneinander existierende Kulturen, ohne dass durch den Begriff allein schon eine Wertung

vorgenommen wird.*

41 Lewis, Bernard (1996): Islam and Liberal Democracy. A Historical Overview. In: Journal of Democracy
7(2): S.52-63, 53.

42 Ebd.: S.54.

43 Organization of Islamic Cooperation, Permanent Observer Mission to the United Nations in New York
(2011): About OIC. Zuletzt aufgerufen am 11.1.2012, von http://www.oicun.org/2/23/.

44 Als Standardwerk zur OIC gilt Schulze, Reinhard (1990): Islamischer Internationalismus im 20.
Jahrhundert: Untersuchungen zur Geschichte der Islamischen Weltliga. Leiden [u.a.]: Brill.

45 Religion ist fiir Huntington das wichtigste Unterscheidungsmerkmal von Kulturen: "Civilizations are
differentiated from each other by history, language, culture, tradition and, most important religion.",
Huntington, The Clash of Civilizations?, S.25.

46 Huntington bezieht sich bei seinem Begriff civilization auf zahlreiche Historiker und Soziologen, u.a.
Weber, Max (1968): The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press; Durkheim, Emile/Mauss, Marcel
(1971): Note on the Notion of Civilization. In: Social Research 38(4): S.808-813; Sorokin, Pitirim (1937-
1985): Social and Cultural Dynamics. 4 Bd., New York: American Book Co.

47 Huntington, The Clash of Civilizations, S.40 ff.; vgl auch Braudel, Fernand (1980): On History. Chicago:
Univ. of Chicago Press, S.177-181, 212-214.

48 Huntington, The Clash of Civilizations, S.41.

11



Huntington weist auflerdem auf eine angeblich ausschlieflich im Deutschen getroffene
Unterscheidung hin zwischen "civilization, which involves mechanics, technology, and material
factors and culture, which involves values, ideals, and the higher intellectual artistic, moral qualities
of a society [Hervorh. T.M.]".* In der Tat verhélt sich die Bedeutung der Begriffe im Deutschen genau
vice versa. Im Vorwort der deutschen Ausgabe von Huntingtons The Clash of Civilization, Der Kampf
der Kulturen, erklirt der Ubersetzer Holger Fliessbach deshalb, dass civilization jeweils mit "Kultur"
oder "Kulturkreis" wiedergegeben wird, der Begriff culture hingegen mit "Zivilisation" und nur selten
mit "Kultur" iibersetzt wird.”® Aufgrund dieser notwendigen Uneindeutigkeit zwischen englischem
Original und deutscher Ubersetzung wird in der vorliegenden Arbeit so oft wie mdglich der von
Huntington original verwendete Begriff benutzt.

Eine weitere wichtige Unterscheidung fordern Andrea Teti und Andrea Mura mit der Aussage "Islam
is not Islamism".*' Huntington ist wie die meisten Kulturalisten der Ansicht, dass der Islam schon per
se, auch ohne Betrachtung der fundamentalistischen und radikalen Stromungen, ein wesentliches
Hindernis fiir Demokratisierung darstellt. Aus diesem Grund sollen hier nur Argumente analysiert
werden, die auf Hindernisse fiir Demokratie, bzw. Unvereinbarkeiten von Demokratie und islamischer
Tradition abzielen.

Es bedarf sicherlich weiterer Forschung, das Verhéltnis von Demokratie zu moderaten islamischen
gegeniiber islamistischen Begriindungen von Politik zu untersuchen. Dazu wéren die Argumente von
Gilles Kepel und Olivier Roy in ihren Werken wie The Failure of Political Islam, Das Schwarzbuch
des Dschihad und Globalized Islam zu analysieren, was jedoch nicht Bestandteil dieses
Literaturberichts sein kann.”

Eine feine Abgrenzung der Begriffe muslimisch, islamisch und islamistisch ist in der vorliegenden
Debatte allerdings nur schwer moglich, weil viele Autoren nicht sauber zwischen den beiden
Argumenten trennen, bzw. sie sogar synonym verwenden. Um den Blick zu schérfen fiir die Probleme
begriftlicher Vermengungen, wird hier eine Abgrenzung der Begriffe vorgeschlagen, an der sich die
Eingrenzung der Debatte orientiert. Allerdings ist es gerade bei konkreten Féllen wie islamisch
orientierten Parteien schwer, die Trennung strikt einzuhalten, weshalb im Zweifelsfall den
Bezeichnungen der Autoren gefolgt wird.

Gudrun Krimer betrachtet denjenigen als Muslim, der sich per Glaubensbekenntnis zum Islam

bekennt. Dagegen weist "islamisch" auf den Anspruch der jeweiligen Gruppen oder Individuen hin,

49 Huntington, The Clash of Civilizations, S.41.

50 Huntington, Samuel P. (1997): Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert. 5. Aufl., Miinchen [u.a.]: Europaverl., S.14.

51 Teti, Andrea/Mura, Andrea (2009): Islam and Islamism. In: Haynes, Jeffrey (Hg.), Routledge Handbook
of Religion and Politics. New York [u.a.]: Routledge, S.92-110, 102.

52 Roy, Olivier (1994): The Failure of Political Islam. Cambridge: Harvard Univ. Press; Kepel, Gilles
(2002): Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang des Islamismus. Miinchen [u.a.]; Roy,
Olivier (2006): Globalised Islam. The search for a new Ummah. London: Hurst; fiir einen Uberblick iiber
die Debatte s. Kramer, Martin, (Hg.) (1997): The Islamism Debate. Tel Aviv: Moshe Dayan Center for
Middle Eastern and African Studies.

12



den Islam "zum Programm und zur Richtschnur des eigenen Handelns zu machen."” Als Islamisten
betrachtet Krdmer hingegen Muslime, die den Islam
"als umfassendes gesellschaftspolitisches Programm verstehen, das als Weltanschauung mit den

Ideologien fremder Herkunft konkurriert. Der Islam soll alle Aspekte individuellen Lebens und

kollektiver Ordnung durchdringen und unter einer einheitlichen Richtschnur zusammenfiihren".>*

Wesentlich restriktiver definiert Karsten Fischer Fundamentalismus, worunter er auch Islamismus
fasst, als

"religionspolitische Identitdtskonstruktion [in der] alle entscheidungsbediirftigen politischen und
sozialen Belange der Autoritit einer religiosen Offenbarung unterstellt [werden], deren

endzeitliche Erflillung ersehnt wird und deren aktiver Vorbereitung eine innerweltliche Arbeit an
" ss

der Apokalypse mittels fundamentalistischer Religionspolitik dienen soll [Hervorh. im Orig.]".
Die politische Identitidt und Aktivitdt, welche aus der Unterstellung aller sozialen und politischen
Entscheidungen unter die Autoritét religioser Offenbarung entstehen, sind demnach identifizierbare
Merkmale von Islamismus. Diese sollen als Abgrenzung der Debatte um den Islam als
Demokratisierungshindernis von Argumenten, welche den Islamismus betreffen, verwendet werden.
Nach dieser Darstellung der konkurrierenden Begriffswelten wird im Folgenden der kulturalistisch-
essentialistische Ansatz mit Huntington als seinem Hauptvertreter sowie Weiterentwicklungen und
Kritik seiner Theorie vorgestellt. Dabei werden hier unter die Begriffe "kulturalistisch" und
"essentialistisch" Literaturbeitrage gefasst, welche die Kultur und deren vermeintliche "Essenz" als
bestimmbare und kaum verdnderbare Eigenschaften und als wesentlich ausschlaggebend fiir die

Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam betrachten.*®

2.2."God is Caesar" — der Islam als Hindernis fiir Demokratisierung?

2.2.1. Samuel Huntington: Clash of Civilizations und Verhinderungsthese

Kurz nach dem Fall der Berliner Mauer und dem Ende des kalten Krieges waren sich viele
Staatsoberhdupter und Wissenschaftler einig, dass nun eine Ara der Harmonie und des Friedens
anbrechen wiirde, in welcher das westliche Modell einer liberalen Demokratie in allen Lidndern
erstrebt und schrittweise verwirklicht werden wiirde.”” Zugespitzt hat diese Hoffnung der
Politikwissenschaftler Francis Fukuyama, als er 1989 verkiindete, die liberale Demokratie sei

nunmehr als ideales Regierungssystem international anerkannt und sei nach dem evolutioniren

53 Kramer, Gottes Staat als Republik, S.32. Obwohl Krdmer auf die Definitonsprobleme von islamisch und
islamistisch als fundamentalistisch eingeht, verwendet sie spater die beiden Begriffe trotzdem synonym.

54 Krémer, Gottes Staat als Republik, S.30.

55 Fischer, Die Zukunft einer Provokation, S.82; Die Verwendung des Begriffs Fundamentalismus wird
kritisiert u.a. wegen seiner Herkunft aus dem amerikanisch-protestantischen Kontext und der negativen
Konnotation mit Radikalismus und Gewalttétigkeit.

56 Vgl. Kramer, Gottes Staat als Republik, S.14.

57 Diese heute schwer nachvollziehbare Euphorie verdeutlicht z. B. die Ablehnung der Berufung eines
Professors fiir Security Studies durch den damaligen Prasidenten der Harvard University Derek Bok mit
der Begriindung: "Hallelujah, we study war no more, because war is no more.", Merry, Robert W. (2003):
The great Friedman-Huntington debate: the coming clash between two fundamentally opposed post-9/11
global views. In: The International Economy. Zuletzt aufgerufen am 12.1.2011, von
http://findarticles.com/p/articles/mi_m2633/is_1_17/ai_97118160/?tag=content;coll.

13



"8 womit

Triumph tiber alle konkurrierenden Systeme die "endgiiltige menschliche Regierungsform
das "Ende der Geschichte" erreicht sei.

Diesem Demokratieoptimismus setzt Huntington 1993 in seinem viel diskutierten Artikel The Clash of
Civilizations? eine diametrale These entgegen, indem er, nach der Einteilung der Welt in Kulturkreise,
"fault lines between civilizations" als neuen Ort fiir Konflikte ausmacht und feststellt, dass bestimmte
civilizations und Demokratie offenbar nicht zusammenpassen.” In Anlehnung an Oswald Spenglers
Beschreibung "world history is the history of large cultures"® behauptet Huntington: "Human history
is the history of civilizations."®' Zum einen zeigt dies, dass er die historische Betrachtung als Methode
fiir seine Theorie verwendet und zum anderen stellt er damit civilization als zentralen Erklédrungsfaktor
fiir Demokratisierungsprobleme dar.

Dabei ist anzumerken, dass Huntington erst mit dem Fokus, der sich in den Sozialwissenschaften nach
dem Ende des Ost-West-Konflikts in Richtung Kultur als Erkladrungsfaktor verschoben hat, civilization
als ausschlaggebende Variable fiir Demokratisierung bestimmt.®* Zuvor, in seinem Aufsatz Will More
Countries Become Democratic? aus dem Jahr 1984, rdumt Huntington bei der Kategorisierung der
Demokratisierungsfaktoren in "economic, social, external and cultural"® letzterer am wenigsten Platz
ein und bezieht sich bei der Verwendung des Begriffs culture noch auf das Konzept der political
culture von Sidney Verba, die methodisch und inhaltlich eine andere Argumentationslinie verfolgt.*
Ankniipfend an die Korrelation zwischen iiberwiegend katholischer Bevolkerung und
Demokratisierung stellt Huntington allerdings Religion als Erkldrungsfaktor fiir die "third wave of
democratization" der 70er und 80er Jahre in den Vordergrund, so dass er von einer "overwhelmingly

n6s

[...] catholic wave"® spricht.

Wie sehr die Religion und ihr Verhiltnis zu Demokratie in seinem Verstidndnis von civilization

verankert ist, zeigt auch seine Beschreibung der "Western Civilization", deren "single most important

"66

characteristic [...] western Christianity"® ist, woraus sich die zentralen Werte Demokratie und

58 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, S.11.; ders. (1989): The End of History? In: The National Interest
16 (Summer): S.3-18.

59 Dazu liefert Huntington Weltkarten, auf der die "the West and the Rest" deutlich in schwarz und weil3
eingeteilt werden, s. Huntington, The Clash of Civilizations, S.22 ff.

60 Spengler, Oswald (1926): The Decline of the West. Form and Actuality. New York: Alfred A. Knopf,
S.170.

61 Huntington, The Clash of Civilizations, S.40.

62 Dies geht bei Huntington so weit, dass er eine der grofiten Bedrohnungen fiir den Westen in der
"confucian-islamic military connection" sieht, vgl. Huntington, The Clash of Civilizations?, S.45 ff.

63 Huntington, Samuel P. (1984): Will More Countries Become Democratic? In: Political Science Quarterly
99(2): S.193-218, 198.

64 Verba definiert political culture als "the system of empirical beliefs, expressive symbols, and values
which defines the situation in which political action takes place.", Verba, Sidney (1965): Comparative
Political Culture. In: Pye, Lucian W./Verba, Sidney (Hg.), Political Culture and Political Development.
Princeton: Princeton Univ. Press, S.512-560, 513; Fiir die These der Unvereinbarkeit von Demokratie mit
der entscheidend vom Islam geprdgten arabischen politischen Kultur s. Kedourie, Elie (1992):
Democracy and Arab political culture. Washington, DC; Waterbury, John (1994): Democracy Without
Democrats? The Potential for Political Liberalization in the Middle East. In: Salamé, Democracy Without
Democrats?, S.23-47.

65 Huntington, The Third Wave, S.76.

66 Huntington, The Clash of Civilizations, S.70; ders. The Clash of Civilizations?, S.29.

14



Liberalismus gebildet haben. Dagegen verkorpert und befordert der Islam andere, also offenbar nicht

demokratische "particular and religious values"."’

Huntington stellt deshalb die These auf, dass "deeply ingrained Islamic [...] cultural traditions"® eine
Demokratisierung verhindern kdnnen: "Islamic culture explains in large part the failure of democracy
to emerge in much of the Muslim World",” denn "conceivably Islamic [...] culture[...] pose[s]
insuperable obstacles to democratic development."™ Entgegen der eingangs zitierten Einschétzung
Bassam Tibis, dass Islamismus ein Problem fiir Demokratisierung und die sie befordernden Staaten
darstellt, geht Huntington noch weiter:

"The underlying problem for the West is not Islamic fundamentalism. It is Islam, a different
civilization whose people are convinced of the superiority of their culture and obsessed with the
inferiority of their power."”'

Begriindungen fiir die Behauptung, dass der Islam Demokratisierung verhindern kann und schon oft
verhindert hat, was im Folgenden als Verhinderungsthese bezeichnet wird, sind selten explizit erwidhnt
und auf verschiedene Texte verteilt, weshalb sie hier in drei Hauptargumente zusammengefasst
erlautert werden.

(1) Zunéchst geht Huntington davon aus, dass es im Westen einzigartige Umsténde gab, unter denen
sich Demokratie entwickeln konnte, weshalb Demokratie in nicht westlichen Gesellschaften entweder
durch Kolonialisierung oder Einsetzung von auBen entstanden ist.”” Das "concept of Islam as a way of

life transcending and uniting religion and politics"”

und die enge Verkniipfung von "intermediate [also
politischen, T.M.] and ultimate ends"” habe dazu gefiihrt, dass im Islam zwischen Religion und
Politik, bzw. zwischen der geistlichen und sékularen Sphire keine Unterscheidung besteht.” Dies stellt
fir Huntington eine fehlende Voraussetzung fir Demokratisierung dar. Die FEinmaligkeit der
Voraussetzungen flir das Entstehen von Demokratie im Westen wird noch deutlicher:

"In Islam, God is Caesar; in China and Japan, Caesar is God; in Orthodoxy, God is Caesar's Junior
Partner. The separation and recurring clashes between church and state that typify Western
civilization have existed in no other civilization. This division of authority contributed
immeasurably to the development of freedom in the West".”

Auch wenn man diesen Punkt als Abwesenheit einer eigenstindigen sidkularen Sphére der Politik im
Islam betiteln konnte, geht Huntingtons Argument wesentlich weiter als etwa die
Sakularisierungsthese, wie sie u. a. von Pippa Norris und Ronald Inglehart diskutiert wird. Letztere
stellen den mit voranschreitender Rationalisierung in der Moderne einhergehenden Verlust von

religidser Autoritit in den politischen Systemen von Industriestaaten fest, behaupten jedoch auch, dass

67 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.29.

68 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.214.
69 Huntington, The Clash of Civilizations, S.29.

70 Huntington, The Third Wave, S.311.

71 Huntington, The Clash of Civilizations, S.217.

72 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.41.

73 Huntington, The Clash of Civilizations, S.210.

74 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.208.
75 Vgl. Huntington, The Third Wave, S.307.

76 Huntington, The Clash of Civilizations, S.70.

15



derzeit auf der Welt mehr Menschen mit traditionellen religiosen Ansichten leben als jemals zuvor.”
Fiir Huntington sind es "Western secularism, irreligiosity, and hence immorality”, die "in Muslim
eyes"”™ wahrgenommen werden als zu verhinderndes Ubel, was er als ein Hindernis fiir
Demokratisierung ansieht.

(2) Eine zweite Begriindung fiir die Verhinderungsthese sicht Huntington in der Konkurrenz
islamistischer Bewegungen zur demokratischen Opposition. 1984 stellte er noch fest, "in Islam [...]
political participation was historically an alien concept",” ohne genauer auszufiihren, welche Art von
Partizipation gemeint ist und worin diese besteht. 1991 sieht er demgegeniiber aber eine enge
Verbindung: "Political participation is linked to religious affiliation."™

In The Clash of Civilizations beschreibt er schlielich eine politische StoBrichtung des Islam, die sich
wihrend der Demokratisierungswelle der 1970er Jahre im Gegensatz zu den demokratischen

Bewegungen in Siideuropa oder Lateinamerika herausgebildet hat:

"[...] Islamist movements were simultaneously gaining strength in Muslim countries. Islamism was
the functional substitute for the democratic opposition to authoritarianism in Christian societies,
and it was in large part the product of similar causes: social mobilization, loss of performance
legitimacy by authoritarian regimes, and a changing international environment, including oil price
increases, which in the Muslim world encouraged Islamist rather than democratic trends."®'

Indem sie aus dhnlichen Griinden entstanden sind und ihre Unterstiitzung im Volk gewinnen,
behindern islamistische Bewegungen das Erstarken einer liberal-demokratischen Opposition und
entziehen ihr die Existenzgrundlage.*> Als weiteren Wettbewerbsvorteil schreibt Huntington den
islamischen Akteuren zu, dass diese sich in ein Netzwerk von Moscheen zuriickziehen und damit
leichter staatlicher Repression entgehen konnen.* Man konnte argumentieren, dieses Argument ziele
auf islamistische Bewegungen ab, die wie eingangs erwihnt nicht im Fokus der Betrachtung stehen
sollen. Allerdings geht es nicht darum zu zeigen, dass islamistische Bewegungen keine
demokratischen Ziele verfolgen oder dass Islamismus und Demokratie unvereinbar sind. Huntingtons
Argument sieht dieses Konkurrenzverhéltnis als ein Hindernis, vor dem Demokratiebewegungen in
muslimischen Lindern stehen. Der Kultur des Islam ist es demnach inhérent, dass islamistische
Bewegungen groBle Teile des demokratischen Potentials abschdpfen, was als Argument fiir die
Verhinderungsthese betrachtet werden kann.

(3) SchlieBlich bewertet Huntington mogliche Wahlsiege von antidemokratischen islamischen Parteien

als Hindernis fiir Demokratisierung. Eine Offnung des politischen Systems und damit verbundene

77 Norris, Pippa/Inglehart, Ronald (2004): Sacred and secular. Religion and politics worldwide. Cambridge
[u.a.]: Cambridge Univ. Press, S.5.

78 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.213.

79 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.208.

80 Huntington, The Third Wave, S.307.

81 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.114.

82 Vgl. Tamadonfar, Mehran (2002): Islamism in Contemporary Arab Politics. In: Jelen, Ted G./Wilcox,
Clyde (Hg.), Religion and Politics in Comparative Perspective. The One, the Few, the Many. Cambridge:
Cambridge Univ. Press, S.141-165, 163.

83 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.115.

16



freie Wahlen konnen durch diese "Islamic free elections trap"®

zu einer Schwichung der
demokratischen Krifte beitragen.* Als Beispiel daflir nennt er die Islamic Salvation Front (FIS) in
Algerien, deren voraussichtlichen Wahlerfolg 1992 das Militdr aus Angst vor einer islamistisch-
autoritiren Herrschaft wie im Iran verhinderte.* Den antidemokratischen Charakter vieler islamischer
Parteien begriindet Huntington u. a. damit, dass ein Diskurs nicht demokratisch sein kann sowie eine

Konfliktlosung durch Dialog unmdglich ist und zum Nullsummenspiel wird, wenn zentrale Argumente

auf offenbarten Wahrheiten beruhen.®’

2.2.2. Weitere Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas

Nachdem mit Huntington der Hauptvertreter eines Paradigmas dargestellt wurde, welches den Islam
als Kultur und Religion mit Eigenschaften, mit einer Essenz begreift, die Demokratisierung verhindern
konnen, werden jetzt darauf aufbauende Literaturbeitrdge, vor allem von (1) Bernard Lewis, (2)
Martin Kramer und (3) Bassam Tibi, kurz beleuchtet.

(1) Wie Huntington bedient sich auch Bernard Lewis in seinem Beitrag zur Reihe "Islam and Liberal
Democracy" im Journal of Democracy 1996 der historischen Betrachtung als Methode. Zunéchst hélt
er dhnlich wie Huntington und Tibi eine fundamentalistische Lesart des Islam mit Koran und
Hadithen als "corpus unanfechtbar echter Uberlieferungen"*® fiir unvereinbar mit Demokratie, wobei
er sich auf gleichartige Aussagen der "fundamentalists"™ selbst bezieht. Nach Laith Kubba trigt neben
der Unverdnderbarkeit der offenbarten Normen auch die Manipulation und Intstrumentalisierung der
Koranauslegung durch radikale politische Kréfte dazu bei, dass Strémungen liberaler Jurisprudenz und
Theologie sich nur schwer durchsetzen kénnen.”

Lewis beschreibt aber auch im Islam als Kultur Pfadabhingigkeiten, welche die Entwicklung von
Demokratie verhindert haben. Fiir ihn sind Befehl und Gehorsam Wesensmerkmale der politischen
Tradition des Islam, die aufgrund der sich weiter entwickelnden technischen Moglichkeiten der
Uberwachung und Unterdriickung, oft finanziert durch Einnahmen aus dem Erdélexport, bis heute

weiter intensiviert worden sind.”’ AuBerdem habe der Islam der Entwicklung einer unabhingig

84 Stepan, Alfred (2000): Religion, Democracy, and the "Twin Tolerations". In: Journal of Democracy
11(4): S.37-57, 48; die "free elections trap" wird auch als "islamist dilemma" bezeichnet, vgl. Guazzone,
Laura, (Hg.) (1995): The Islamist dilemma. The political role of Islamist movements in the contemporary
Arab world. Reading: Ithaca Press.

85 Huntington, Samuel P. (1996): Democracy for the long haul. In: Journal of Democracy 7(2): S. 3-13, 9;
vgl. dazu auch Volpi, Frédéric (2004): Pseudo-Democracy in the Muslim World. In: Third World
Quarterly 25(6): S.1061-1078, 1067 ff.

86 Huntington, Democracy for the long haul, S.9; zur weiteren Erkldrung der "free elections trap" vgl.
Brumberg, Daniel (2002): Democratization in the Arab World? The Trap of Liberalized Autocracy. In:
Journal of Democracy 13(5): S.56-68, 57; zum Fall der FIS vgl. Hudson, Michael (1991): After the Gulf
War: Prospects for Democratization in the Arab World. In: Middle East Journal 45(3): S.407-426, 414 ff.

87 Huntington, The Clash of Civilizations, S.130.

88 Kramer, Gottes Staat als Republik, S.57.

&9 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.54.

90 Kubba, Laith (1996): Islam and Liberal Democracy. Recognizing Pluralism. In: Journal of Democracy
7(2): S.86-89, 88 f.

91 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.54.

17



entwickelten Zivilgesellschaft entgegengewirkt, denn "Islamic law knows no corporate legal persons;
Islamic history shows no councils or communes, no synods or parliaments, nor any other kind of
elective or representative assembly."”

Dariiber hinaus fehlt im Islam nach Lewis das Konzept des "Biirgers", citizen, im Sinne der
griechischen polites als Teilnehmer am politischen Geschehen im Staat, bzw. in der polis.” Einen
Beweis dafiir sieht er im Fehlen eines Wortes fiir citizen auf arabisch, persisch und tiirkisch; es gebe
jeweils nur Entsprechungen fiir countryman.®* Ein dhnliches philologisches Argument fiihrt Lewis an,
wenn er feststellt, dass in den drei erwihnten Sprachen nur Neologismen fiir die Worte "sdkular" und
"Sékularisierung" existieren und es noch kein Aquivalent fiir den Begriff "Laie" gibt.”

Als Ursache fiir die symptomatische Abwesenheit dieser Schliisselvokabeln benennt Lewis &hnlich
wie Huntington das zentrale Problem des Islam mit Demokratie, nimlich die fehlende Trennung
zwischen Religion und Politik. Weil der Prophet Muhammad zu seinen Lebzeiten selbst einen Staat
aufgebaut und gelenkt hat, haben sich von Beginn an die religiose und die weltliche Sphére
gegenseitig durchdrungen.”® Demgegeniiber hat es im Christentum stets eine mal konfliktreiche, mal
harmonische, aber stets konkurrierende Dualitit zwischen weltlicher Macht, imperium, und kirchlicher
Macht, sacerdotium, gegeben.”” Es ist bemerkenswert, dass bei den Hinweisen von Lewis, Huntington
und anderen Demokratisierungstheoretikern auf die mangelnde Erfahrung einer Trennung von Politik
und Religion und die ideengeschichtlich bedingte Unfahigkeit zur Sdkularisierung im Islam eine
detaillierte Analyse dieser oberflachlichen Diagnose, oder zumindest Hinweise auf eine derartige
Ausarbeitung, fehlen.”

SchlieBlich fithrt Lewis noch das Argument an, dass "Freiheit" als zentrale politische Norm fiir
Konstitutionalismus und Parlamentarismus dem Islam bis ins 20. Jahrhundert fremd blieb. Liberté, die
wichtigste Forderung der franzdsischen Revolution und Grundlage fiir jede liberale Demokratie, sei
konstitutiv fiir die Uberwindung autoritéirer Strukturen in Europa gewesen, wihrend die im Islam
wichtigste politische Norm "Gerechtigkeit" diese demokratisierende Wirksamkeit nicht entfalten
konnte.”

Obwohl Lewis aus diesen Griinden der Demokratie in islamisch geprigten Léndern wenig Chancen

92 Lewis, Bernard (1964): The Middle East and the West. New York: Harper Torchbooks, S.48; obgleich
lange vor Ende des Kalten Kriegs verfasst, sind diese frithen Thesen wichtiger Bezugspunkt, vgl.
Sadowski, Yahya (1993): The New Orientalism and the Democracy Debate. In: Middle East Report 23(4):
S.14-21, 15; s. auch Gellner, Ernest (1996): Conditions of Liberty. Civil Society and Its Rivals. New York:
Penguin Books.

93 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55.

94 Ebd.: S.55.

95 Ebd.
96 Ebd.: S.61.
97 Ebd.

98 Statt einer Analyse weist z. B. Gilles Kepel nur darauf hin, dass die Ablehnung von Demokratie "logische
Folge einer islamischen Glaubenslehre [sei], die [...] entschieden monistisch ist", Kepel, Gilles (1991):
Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vormarsch. Miinchen: Piper, S.275;
Vgl. die Autoren, die zur Debatte um die Sékularisierung in 2.1.1. Fn.17 erwéhnt sind.

99 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.58, 63.

18



einrdumt, nennt er doch einige demokratische Ankniipfungspunkte wie das Recht auf Widerstand
gegen Siinde oder einen Satz des Propheten Muhammad, der Meinungsverschiedenheiten als Gnade
Gottes bezeichnet (s. 2.3.2.).' Damit verbleibt er jedoch dabei, den Islam als Kultur mit einer Essenz

bestehend aus "historical and cultural facts"'®!

als relevante Variable zu begreifen.

(2) "Islam vs. Democracy" ist der programmatische Titel eines Artikels von Martin Kramer, in dem
weitere Demokratisierungshindernisse des Islam aufgezeigt werden.'”® Nach islamistischer Lesart, die
aber auch von vielen moderaten Muslimen geteilt wird, stelle die Schari‘a ein von Gott gegebenes
Gesetz dar, welches nicht verdndert werden kann, besonders nicht "by the shifting moods of an
electorate".'” Diese von Gott offenbarte Wahrheit ldsst deshalb auch keine Gesetzgebung eines
anderen Souverins zu, was der Grundidee einer Demokratie als Herrschaft des Volkes zuwider 14uft.'®
Dass Kramer darauf abzielt, dass die Unverdnderlichkeit der gottlichen Normen mit Wahlen
unvereinbar ist, kann auch als direkte Kritik an allen prozeduralistischen Bestimmungen des
Verhiltnisses von Demokratie und Islam verstanden werden. Auch so ein scheinbar neutrales und von
der Religion unabhdngiges Modell einer elektoralen Demokratie hat damit keine Chance, sich gegen
den Islam durchzusetzen.

Ein weiteres grundsitzliches materielles Hindernis sei der islamische Grundsatz, dass nicht alle
Menschen als Teile der religiosen wie politischen Gemeinschaft gleich, sondern ungleich sind,
besonders Muslime und Nichtmuslime sowie Frauen und Ménner.'*”

(3) Bassam Tibi ergidnzt diese Thesen durch zwei weitere Verhinderungsfaktoren: Das fiir den Islam
grundlegende Konzept der umma, also der Gemeinschaft aller gldubigen Muslime, stelle ein

n106

"geheiligtes Kollektiv"'® im Sinne David Apters dar und verhalte sich damit antagonistisch zu den fiir
die Demokratie notwendigen Rechten des Einzelnen, also dem Individualismus.'”’

Dariiber hinaus sieht Tibi mit dem Westen und der islamischen Zivilisation zwei Wertsphiren
aufeinander prallen, die jeweils universelle Geltung beanspruchen. Notwendig fiir Demokratisierung
sei deshalb ein Abweichen vom universellen Geltungsanspruch auf beiden Seiten und schlieBlich —
beinahe tautologisch — eine Einigung auf ein "Grundsatzprogramm der Menschenrechte und
Demokratie".'”® Trotz der stark kulturalistischen Argumentation behauptet er: "Islam und Demokratie

sind vereinbar [Hervorh. im Orig.]".'"”

100  Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55 f.

101  Ebd.: S.55.

102 Vgl. Kramer, Islamic Revival.

103 Kramer, Islamic Revival, S.271 f.; zur Ausarbeitung dieses ebenfalls schon ldnger diskutierten Arguments
vgl. Crone, Patricia (1980): Slaves on Horses: The Evolution of the Islamic Polity. Cambridge:
Cambridge Univ. Press, S.62 ff.

104 Vgl. auch Kepel, Die Rache Gottes, S.274 ff.

105  Kramer, Islamic Revival, S.272.

106  Apter, David (1965): The Politics of Modernization. Chicago: Univ. of Chicago Press, S.457.

107  Tibi, Bassam (2001): Die neue Weltunordnung. Westliche Dominanz und islamischer Fundamentalismus.
Miinchen: Ullstein Taschenbuch-Verl., S.320.

108  Tibi, Die neue Weltunordnung, S.323.

109  Ebd.: S.330.

19



Allerdings sieht er nur dann Chancen fiir Demokratisierung, wenn sich erstens die "politische
Kultur""® der wmma fir Pluralismus offnet und zweitens mangelnde Institutionalisierung und
Personalismus durch den Aufbau von Institutionen bekdmpft werden.'" Jedoch sieht er diese
Voraussetzungen "in der islamischen Zivilisation bislang nicht erfiillt"."? Das Argument der
politischen Kultur baut Laith Kubba noch weiter aus, indem er festhélt: "This political passivity has its
roots in religious teachings, and has gone far to perpetuate the tradition of authoritarian government in
the Islamic world.""” Die im Islam vorherrschende autoritire politische Kultur stellt also weiterhin ein

Demokratisierungshindernis dar.'*

2.2.3. Kritik an den kulturalistisch-essentialistischen Ansiitzen

Nach der Darstellung einflussreicher Autoren und Argumente, die sich auf die Essenz des Islam als
civilization mit Religion als Hindernis fiir Demokratisierung beziehen, wird im Folgenden auf
wichtige Kritikpunkte dieser Ansétze eingegangen. Diese lassen sich grob gliedern in (1) Kritik an
dem verwendeten Demokratiebegriff, (2) methodologische Kritik, wobei insbesondere das
monolithische Verstindnis des Islam kritisiert wird, (3) empirische Gegenargumente und (4) Kritik an
der Behauptung, der Islam wire zu einer Trennung von Politik und Religion nicht fahig.

(1) Zunéchst wird die Verwendung des dem westlichen Denken entstammenden Begriffs Demokratie
in nicht westlichen Kontexten problematisiert. Esposito und Voll verweisen auf eine kritische
Abhandlung Giovanni Sartoris {iber das Verhéltnis von Demokratie in nicht westlichen Léandern:
"When we speak of Western experience, is the key term ,Western® or ,experience‘? In other words, can
there be a non-Western path to democracy?"'”” Wie exklusiv in der westlichen Politikwissenschaft der
Begriff Demokratie meist betrachtet wird, zeigt sich beispielsweise durch Sartoris Antwort beziiglich
der Moglichkeit, Demokratie in nicht westliche Lénder zu exportieren:

"But no sooner do we apply the word democracy to most of the Third World, and in particular to
the so-called developing countries, than the standard becomes so low that one may wonder
whether the word democracy is still appropriate. [...] Democracy, as Woodrow Wilson said, is the
most difficult form of government. We cannot hope, therefore, to export the ,complete® Western
type. On the other hand, it is equally obvious, that the new states and developing nations cannot
pretend to start from the level of achievement at which the Western democracies have arrived.""

110  Tibi verwendet dhnlich wie Huntington den Begriff "politische Kultur" so, als wéren seine Implikationen
vollkommen unstrittig und deckungsgleich mit Aussagen iiber die islamische politische Theorie und das
Verhiltnis der Muslime zu Politik. Vgl. 2.2.1., Fn.64.

111 Tibi, Die neue Weltunordnung, S.336; dabei verweist er auf das Problem der mangelnden
Institutionalisierung in der islamischen Zivilisation, in ders. (1996): Das arabische Staatensystem. Ein
regionales Subsystem der Weltpolitik. Mannheim [u.a.]: Bl-Taschenbuchverl., Kap.1; und das darin
verwendete Konzept der geringen Institutionalisierung nach Huntington, Samuel P. (1969): Political
order in changing societies. New Haven [u.a.]: Yale Univ. Press.

112 Tibi, Die neue Weltunordnung, S.336.

113 Kubba, Islam and Liberal Democracy, S.89.

114  Etwas vorsichtiger hat Hungtington dieses Argument 1984 schon formuliert, vgl. Huntington, Will More
Countries Become Democratic?, S.209.

115  Sartori, Giovanni (1968): Democracy. In: Sills, David L., International Encyclopedia of the Social
Sciences. New York: MacMillan, S.118.

116  Sartori, Democracy, S.120.

20



Die zitierte Aussage macht bewusst, warum es fiir nicht westliche Lander kaum mdglich ist, die
Kriterien fiir Demokratie zu erfiillen, die von einem eindeutig bestimmten und dezidiert westlichen
Konzept abgeleitet sind.

Esposito und Voll weisen allerdings darauf hin, dass die Illusion der eindeutigen Definition den
Bedeutungswandel von Demokratie in der europdischen Ideengeschichte verkennt.'"” Als Beispiele
dafiir nennen sie die antiparlamentarische, plebiszitdren Vorstellungen von Demokratie der Anhinger
von Frangois Babeuf wéhrend der franzosischen Revolution und das wirkméchtige Diktum von Karl
Marx, dass echte Demokratie im Kapitalismus nicht zu erreichen sei.''® Deshalb fordern Kritiker einer
westlichen Definition, dass Demokratie begriffen wird als essentially contested concept.'”’ Dies
bedeutet, dass die grundlegenden Bedeutungen des Begriffs selbst stindig Gegenstand der Debatte
sind: "there is no one clearly definable general use of any of them [die Konzepte, T.M.] which can be
set up as the correct or standard use."'

Der Kern dieser Kritik ldsst sich wie folgt zusammenfassen: Es konnen keine wissenschaftlichen
Aussagen tiiber das Verhéltnis von Islam und Demokratie und die damit verbundenen Chancen auf
Demokratisierung getroffen werden, wenn unter Demokratie ausschlielich ein von westlichen Werten
durchdrungenes Modell verstanden wird.'*' Muslimische Lander kénnen so ndmlich entweder nur als
exakt diesem Vorbild entsprechend bezeichnet werden — was bisher nicht vorgekommen ist und laut
den Kulturalisten auch nicht vorkommen wird — oder eben nicht als Demokratien klassifiziert werden.
Esposito und Voll ergidnzen dieses Problem mit der Feststellung, dass Demokratisierung sich neben

"122 auszeichnet. Wenn nicht

"popular empowerment" auch durch "communal identity affirmation
westliche Akteure in einem Demokratisierungsprozess, dessen wesentlicher Teil eine gemeinsame
Identitdt ist, mit Demokratie als einem unverwechselbar westlichen Konzept konfrontiert werden,
fiihrt dies unweigerlich zu "conflict between ,foreign® and ,authentic".'*

Daran anschlieBend wird argumentiert, dass die kritische bis ablehnende Haltung gegeniiber
"Demokratie" in vielen islamischen Gruppierungen das Verlangen danach widerspiegelt, politische
Freiheit authentisch, also aus islamischen Tradition und Ideengeschichte heraus, zu begriinden.'** Viele

islamische politische Bewegungen wurden demnach vom Westen oft gezwungen, sich eindeutig

117  Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.16 ff.

118 Ebd.: S.17 f.; zur ndheren Beschreibung dieser alternativen Demokratickonzepte verweisen sie auf
Talmon, Jacob L. (1960): The Origins of Totalitarian Democracy. New York: Frederick A. Praeger,
S.201-221; sowie Held, David (1987): Models of Democracy. Stanford: Stanford Univ. Press, S.113, 130.

119  Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.17 {.

120 Gallie, Walter Bryce (1956): Essentially Contested Concepts. In: Proceedings of the Aristotelian Society
56: S.167-198, 168.

121  Hamdi, Mohamed Elhachmi (1996): The Limits of the Western Model. In: Journal of Democracy 7(2):
S.81-85, 81 f.

122 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.16.

123 Ebd.: S.17.; Zum Konflikt zwischen Religion und sékularen Nationalismen vgl. Fox, Jonathan/Sandler,
Shmuel (2005): Separation of Religion and State in the Twenty-First Century: Comparing the Middle East
and Western Democracies. In: Comparative Politics 37(3): S.317-335.

124 Cevik, Salim (2011): Myths and Realities on Islam and Democracy in the Middle East. In: Estudios
Politicos 38: S.121-144, 126, Fn.7.

21



zwischen einer Orientierung an der westlichen Moderne auf der einen Seite und ihren tradierten, oft
religiosen Werten auf der anderen Seite zu entscheiden.'” Verfechter einer islamischen Demokratie
halten das Aufbrechen dieser Dichotomie und das Denken in "multiplen Modernen"'*® deshalb fiir
notwendig. Dies impliziert die Forderung nach einer vorurteilslosen Betrachtung islamischer
Demokratiemodelle und groBerer Akzeptanz gegeniiber Regierungssystemen, die moglicherweise
einige von Dahls Demokratiekriterien erfiillen, in denen religidse Autorititen allerdings noch
wesentlichen Einfluss haben (vgl. 2.3.2.).

(2) Neben dem westlichen Demokratieverstindnis werden auch einige methodologische Vorbehalte
gegen die kulturalistisch-essentialistischen Begriindungen der Verhinderungsthese vorgebracht. Der
erste Kritikpunkt verkniipft das Verstindnis des Islam als kohdrente Kultur mit bestimmbaren
Eigenschaften, die als monolithisch und eindimensional kritisiert werden, mit den sich daraus
ergebenden methodologischen Problemen.

Im sogenannten "Orientalismus-Streit" hat der Literaturwissenschaftler Edward Said die
konventionelle Beschiftigung mit dem "Orient" des "intellektuellen Kolonialismus" bezichtigt, weil
historische Besonderheiten und die vielfiltigen Entwicklungen religiéser und kultureller Traditionen
missachtet und auf das Begriffspaar "Orient" und "Okzident" reduziert werden.'”” Saids Thesen
wurden vielfach selbst als einseitig kritisiert, jedoch findet seine Theorie in vielen Texten Anwendung.
So hinterfragt Leonard Binder kritisch die Argumentation, gemidl welcher der Islam als
Erklarungsfaktor fiir die Nichtexistenz von Demokratien in der Arabischen Welt betrachtet wird:

"The question is whether Islam is the primary explanation of any political matter at all, or whether
it enters into the analytical picture only after we have understood the situation in terms which are
not at all so parochial, or exotic, or culturally unique."'*®

Gegen das Verstindnis "des Islam" als Religion und damit als "statisches, von Ort und Zeit

unabhingiges System"'?

wendet sich auch Gudrun Kriamer vehement. Viele islamische Intellektuelle,
die ihre eigene Auslegung islamischer politischer Ideen als ",die Position des Islam* [...] bzw. des
sichtigen‘, ,wahren‘, ,recht verstandenen‘ Islam"'** betiteln, tragen zu dieser Suggestion der
Einheitlichkeit bei, wo die Wirklichkeit Vielfalt aufweist.”*! Allerdings ist festzuhalten, dass gerade die
Berufung auf den "wahren" Islam von vielen religiosen Bewegungen als Grundlage fiir den
Widerstand gegen eine "unislamische" Herrschaftspraxis diente."** So wurde die iranische Revolution

von Lewis — zwar zugespitzt, aber nicht falschlicherweise — charakterisiert als "religious movement

125  Cevik, Islam and Democracy, S.126.

126  Ebd., vgl. Eisenstadt, Shmuel N. (2000): Multiple Modernities. In: Daedalus 129(1): S.1-29.

127  Said, Edward W. (1978): Orientalism. In: Ashcroft, Bill/Griffiths, Gareth et al. (Hg.), Post-Colonial
Studies Reader. London [u.a.]: Routledge, S.87-91, 88 ff.; vgl. ders. (2003): Orientalism. London [u.a.]:
Penguin Books.

128  Binder, Leonard (1988): Islamic Liberalism. A critique of Development Ideologies. Chicago: Univ. of
Chicago Press, S.80.

129  Kréamer, Gottes Staat als Republik, S.24 ff.

130  Ebd.

131  Bayat, Asef (2007): Makinging Islam Democratic. Stanford: Stanford Univ. Press, S.2 ff.

132 Krémer, Gottes Staat als Republik, S.24 f.

22



with a religious leadership, a religiously formulated critique of the old order, and religiously expressed
plans for the new."'**

Zum unumstrittenen Kern des Islam zidhlt Krdmer nur den Inhalt des Glaubensbekenntnisses, also "das
Bekenntnis zur Einheit Gottes [...], die Verbindlichkeit des Koran und die Rolle Muhammads als

"134 sowie die anderen vier Pfeiler des Islam:

letzten, von Gott an die Menschheit gesandten Propheten
tigliche Anbetung, Almosen, Fasten und Pilgerfahrt.
Krédmer folgert hieraus eine Kritik, welche nicht nur fiir die Betrachtung des kulturalistisch-
essentialistischen Paradigmas, sondern auch fiir die Fragestellung und die These dieser Arbeit relevant
ist:

"It is not possible to talk about Islam and democracy in general, but only about Muslims living and
theorizing under specific historical circumstances. This may sound evident enough, and yet it is all
too often ignored."'*

Daraus ergeben sich zwei Folgerungen, wovon die erste die Annahme von Univokalitit betrifft.
Ebenso wenig wie im Christentum gibt es im Islam eine bestimmte religiose Doktrin oder Tradition,
die entweder mit Demokratie vereinbar oder demokratiefeindlich ist."*® Neben verschiedenen
konfessionellen Zugehdrigkeiten wie Shiiten, Sunniten, Wahhabiten oder Sufis und den darin
konkurrierenden Stromungen und Traditionen unterliegt jede Auslegung heiliger Texte einem
zeitlichen Wandel. Beispielhaft hierfiir ist auch die unterschiedliche Verwendung von "Tradition" im
Singular oder Plural. Wahrend die Kulturalisten selten in der Bedeutung zwischen Singular und Plural
unterscheiden, meistens aber von der "islamischen Tradition" im Singular sprechen, verwenden die
Texte des zweiten Paradigmas "Traditionen" meist im Plural, um damit die angenommene
Multivokalitit zum Ausdruck zu bringen.

Alfred Stepan nennt als Beispiele fiir antidemokratische Politik, die auf christlicher Doktrin aufbaute,
Genf unter dem Einfluss Johannes Calvins oder die caesaropapistische Kontrolle der Religion, die in
Deutschland 300 Jahre von der Evangelischen Kirche theologisch wie politisch akzeptiert wurde. '’
Abdullahi An-Na‘im weist auBlerdem darauf hin, dass die Schari‘a {iberhaupt kein eindeutiger
Gesetzestext ist und demnach jedes sich darauf berufende Gesetz bereits eine Interpretation darstellt. "
Die Frage nach dem Islam als Demokratisierungsfaktor per se kann demnach nur unter der Pramisse

der Multivokalitét, also der Differenzierung des Untersuchungsobjekts beantwortet werden.'*

133 Lewis, Bernard (1988): The Political Language of Islam. Chicago [u.a.]: Univ. of Chicago Press, S.1 ff.

134 Kramer, Gottes Staat als Republik, S.25.

135  Kramer, Gudrun (1993): Islamist Notions of Democracy. In: Middle East Report 23(4): S.2-8, 4.

136  Cevik, Islam and Democracy, S.129; vgl. auch Anderson, John (2009): Does God matter, and if so whose
God? Religion and democratisation. In: Haynes, Jeffrey (Hg.), Routledge Handbook of Religion and
Politics. New York. [u.a.]: Routledge, S.192-210, 199.

137  Stepan, Twin Tolerations, S.44; John Rawls hélt dazu fest, "Luther and Calvin were as dogmatic and
intolerant as the Roman Church had been" Rawls, John (1996): Political Liberalism. New York:
Columbia Univ. Press, S.xxv; vgl. Auch ein dhnliches Argument und Beispiel in Esposito, John L./Voll,
John O. (1994): Islam's Democratic Essence. In: Middle East Quarterly 1(3): S.3-11, 4.

138  An-Na'im, Abdullahi A. (2008): Islam and the Secular State. Cambridge: Harvard Univ. Press, S.2 ff.

139 Vgl. auch Stepan, Alfred (2001): The World's Religious Systems and Democracy: Crafting the "Twin
Tolerations". In: ders. (Hg.), Arguing Comparative Politics. Oxford [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.213-254,
223 ff.

23



Daraus ergibt sich in Ankniipfung an den oben zitierten Satz Krdmers die zweite Folgerung, ndmlich

"140 im Fokus

dass "attitudes of Muslims as distinct individuals and communities towards democracy
einer politikwissenschaftlichen Analyse stehen sollten. Daraus leitet Salim Cevik auch ab, dass von
theologischen Argumenten und der Auslegung bestimmter heiliger Schriften Abstand genommen
werden muss zugunsten einer sozialwissenschaftlich relevanten Analyse historischer und empirischer
Tatsachen.'""! Zusammenfassen konnte man diese Forderung mit der Behauptung, der Islam ist und
erlangt Wirksamkeit durch das, was Muslime glauben, was sie sagen und wie sie sich verhalten.'*?

In dhnlicher Weise kritisieren John Esposito und Dalia Mogahed kulturalistische Makrotheorien,
welche die Einstellungen und Meinungen der muslimischen Bevolkerung aufler Acht lassen und sehen
in dieser Kritik die Begriindung ihrer gegenldufige Methodik, der repriasentativen Gallup-Umfrage in
130 Landern.'*

Weitere Kritik formuliert Harald Miiller, der das naturwissenschaftliche Vorbild von Huntingtons
politikwissenschaftlicher Makrotheorie fiir zweifelhaft hilt. GemiB der Forderung des kritischen
Rationalismus nach Karl Popper, nach einem "tentativen Losungsversuch"'** des Problems zu suchen
und diesen dann an der Empirie zu testen, hétte Huntington civilization als Erklérungsfaktor fiir
Demokratiefdhigkeit zunédchst hypothetisch angenommen.'* Danach habe er durch eine extreme
Anwendung des ockhamschen Rasiermessers scheinbar im Sinne der "Tugend der theoretischen
Sparsamkeit"'*® die Komplexitit von Gegenstand und Ursache soweit reduziert, dass viele
entscheidende Variablen und Faktoren aus dem Blickfeld gerieten. Anstatt des vom kritischen
Rationalismus geforderten Versuches, die eigene These zu widerlegen, sammle Huntington aber in
Manier amerikanischer Anwilte nur Fille, welche die Richtigkeit seiner Annahme nahelegen.'’ Dies
fiihre zu einer polarisierten Betrachtungsweise, die sich an die Dichotomisierung der Welt im Kalten
Krieg anschlie3t; statt "Freie Welt" und "Welt des Kommunismus" erfolgt die Einteilung nun nach
dem Schema "the West and the Rest".'* Nach diesem Muster gestrickte Theorien sind laut Miiller
"simpel und falsch."'*

Auf ein &dhnliches Problem zielt die Kritik Abdou Filali-Ansarys an Bernard Lewis historischer

Methode ab. Filali-Ansary hilt Lewis vor, dass er bei den betrachteten Daten, Verhaltensweisen und

140  Cevik, Islam and Democracy, S. 129.

141  Ebd.

142 Piscatori, S.9 f,, 14.

143 Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken, S.203 ff.; ein Uberblick iiber die Debatte um die
Methode der Bestimmung des Verhéltnisses von Islam und Demokratie durch Umfragen vgl. Rowley,
Charles K./Smith, Nathanael (2009): Islam's Democracy Paradox: Muslims Claim to like Democracy, so
Why Do They Have so Little? In: Public Choice 139(3): S.273-299, 277 ff.

144 Popper, Karl R. (1969): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In: Adorno, Theodor W./Maus, Heinz et al.
(Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Berlin: Luchterhand, S.103-124, 105 ff.

145  Miiller, Harald (1998, Oktober): Der Mythos vom Kampf der Kulturen. Eine Kritik an Huntingtons
kulturalistischer Globaltheorie. In: E+Z - Entwicklung und Zusammenarbeit. S.262-264, 262.

146 Ebd.: S.263.

147  Ebd.

148  Huntington, The Clash of Civilizations? S.48.

149  Miiller, Der Mythos vom Kampf der Kulturen, S.263.

24



politischen wie religidsen Einstellungen von der Existenz einer "inneren Logik" ausgeht. Lewis suche
deren Manifestationen gleichsam den Schatten an der Wand in Platons Hohlengleichnis und finde sie
deshalb auch als sich selbst erfiillende Prophezeiung.'*

Yahya Sadowski ergénzt die methodologische Kritik, indem er Autoren wie Lewis und Gellner
vorwirft, die Situation in muslimischen Léndern jeweils so zu interpretieren und zu konstruieren, dass
im Ergebnis der Untersuchungen der Islam als Hindernis fiir Demokratisierung identifiziert wird.""

Als Beispiel fiir diese Praxis, die er als "neo-Orientalism"'*

bezeichnet, nennt er den
wissenschaftlichen Konsens der 70er Jahre, welcher besagt, dass eine starke Zivilgesellschaft fiir
Demokratie notwendig wire. Dies hat sich in den 90er Jahren umgekehrt, weil man dann starke nicht
staatliche Akteure als Gefahr fiir einen demokratischen Staat betrachtete. Die Forschung {iiber
muslimische Lander diagnostizierte dementsprechend zunéchst eine zu schwache Zivilgesellschaft
und spiter eine zu grole Dominanz islamischer privater Akteure im Offentlichen Raum, so dass
jeweils der Islam als Ursache fiir die Persistenz von Autokratie ausgemacht werden konnte.'*?

(3) Neben methodologischen Argumenten wird das kulturalistische Paradigma auch kritisiert durch
Verweise auf historische und empirische Gegenbeispiele. Andrea Teti und Andrea Mura verweisen auf
die Entstehung des Islam, als Muhammad 627 n. Chr. mit seinem Gefolge nach Medina emigrierte und
dort nicht etwa eine Theokratie errichtete, sondern mit der jiidischen Mehrheit die "Verfassung von
Medina" beschloss und damit einen religids-pluralistischen Stadtstaat begriindete.'**

Den vermittelten Eindruck, dass es kaum Muslime gibt, die in Demokratien leben, bezeichnet Stepan
im Gegensatz zu der Behauptung, dass es in der Arabischen Welt keine Demokratien gibt, als falsch.'*
Er stellt die Gegenthese auf, dass unter anderem in Bangladesh, Pakistan, Tiirkei, Indonesien, Indien
und Europa mehr als 600 Millionen Muslime in "democracies, near democracies, or intermittent
democracies"® leben. Stepan macht sich schon fast ein wenig lustig tber die konsequente
Vermischung der Kategorien bei Huntington, wenn er z. B. aufdeckt, dass dieser auf der ersten Seite
der Diskussion iiber den Islam in The Clash of Civilizations zwar acht mal das Wort "arab", neun mal
das Wort "tribe" verwendet, aber kein einziges siid- oder siidostasiatisches Beispiel nennt.'”” Die
Tatsache, dass von weltweit ca. einer Milliarde Muslime nur etwa 200 Millionen Araber sind, verleiht
dieser Kritik zusétzlich Gewicht.'®

Damit wendet sich Stepan auch gegen eine territorialistische Betrachtung von Religion, welche den

Islam auf ein bestimmtes Gebiet festlegt, vor allem auf den Nahen Osten und Nordafrika, um damit

150  Filali-Ansary, Abdou (1996): The Challenge of Secularization. In: Journal of Democracy 7(2): S.76-80,

77.
151  Sadowski, The New Orientalism, S.19.
152  Ebd.
153 Ebd.

154  Teti/Mura, Islam and Islamism, S.94.

155  Stepan, Twin Tolerations, S.48 f.

156  Ebd.: S.48.

157  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.236 ff.; mit Bezug auf Huntington, The Clash of
Civilizations, S.176 f.

158  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.236 ff.

25



dessen prigende Rolle auf eine antidemokratische Kultur iiberhaupt erst begriinden zu konnen.'
Durch den empirischen Nachweis, dass mehrere muslimische Lander wie die Tiirkei und Indonesien
als Demokratien bezeichnet werden konnen, sei auch die These der grundsitzlichen Unvereinbarkeit
von Islam und Demokratie widerlegt.'® Die Wahlerfolge sikularer Parteien z. B. in Indonesien 1999
oder im Iran 2000 sieht Stepan auch als schlagkriftige Argumente gegen Huntingtons Theorie der
"free elections trap" an.''

Dabei ist festzuhalten, dass weder Huntington noch Lewis ausdriicklich in Worte fassen, dass der
Islam und Demokratie unvereinbar sind. Obgleich sie wie oben dargestellt den Islam als Hauptursache
fiir mangelnde Demokratie in muslimischen Léndern sehen und viele Teile der islamischen Tradition
als mit Demokratie unvereinbar betrachten, scheint die grundsétzliche "Inkompatibilititsthese" eher
eine Etikettierung der Kritiker des kulturalistischen Paradigmas zu sein.'®

(4) Die Argumente, Gott als einziger Souverédn verbiete eine Sdkularisierung und dem Islam fehle ein
historisches Vorbild fiir eine Trennung von Politik und Religion, haben ebenfalls vielfdltige Kritik
erfahren. Zunichst hilt Kramer die Doppelrolle Muhammads als Prophet und charismatischen Fiihrer
der Gemeinde fiir eine Ausnahme. Sunnitische Kalifen hatten die Aufgabe, die Religion zu schiitzen,
wodurch sich ein Spannungsverhaltnis zu den Religions- und Rechtsgelehrten ergab, die sich selbst zu

"163 erklirten. Ahmet Kuru verweist ebenfalls auf die Existenz von

den "Erben der Propheten
konkurrierenden, teils sdkularen Rechtsschulen und einem sidkularen Militdr, welche das Thron und
Altar vereinende Kalifat abgeldst hitten.'®* Darliber hinaus hilt Fischer fest, dass auch die schiitische
Tradition eine klare Trennung von Politik und Religion durch den sechsten und elften Imam kannte
und die passive Erwartung der Wiederkehr des zwolften Imam das Gegenteil der von Khomeini
beanspruchten "Treuhdnderschaft"'®® darstelle.'*

SchlieBlich stellt Stepan grundsdtzlich die Annahme in Frage, nach der Sdkularisierung ein zentraler
und eindeutig bestimmbarer Wert fiir Demokratie sei. Er verweist darauf, dass es bis 1995 in jeder
etablierten Demokratie in Westeuropa eine Staatskirche mit einer in der Verfassung festgelegten

Staatsreligion gab. Eine enge Verflechtung von Staat und Kirche bestehe auBlerdem in den

Niederlanden im Erziehungsbereich, in Deutschland durch die Kirchensteuer sowie bei den

159  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.237 ff.

160  Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.131; Stepan, Religious Systems and Democracy, S.237 ff.

161  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.242.

162 Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.131; Esposito, John L./Piscatori, James P. (1991): Islam and
Democratization. In: The Middle East Journal 45(3): S.427-440, 428.

163 Kramer, Gudrun (2011): Demokratie im Islam. Der Kampf fiir Toleranz und Freiheit in der arabischen
Welt. Miinchen: Beck, S.92 ff.

164  Kuru, Ahmet (2008): Passive and Assertive Secularism: Historical Conditions, Ideological Struggles, and
State Policies Toward Religion. In: World Politics 59(4): S.568-596, 576; er verweist dabei auf die
renomierte Islamwissenschaftlerin Ira Lapidus, s. Lapidus, Ira M. (1975): The Separation of State and
Religion in the Development of Early Islamic Society. In: International Journal of Middle East Studies
6(4): S.363-385.

165  Ruthven, Malise (2000): Der Islam. Eine kurze Einfiihrung. Stuttgart: Reclam, S.178.

166  Fischer, Die Zukunft einer Provokation, S.85 f.

26



zahlreichen Parteien, die sich und ihre Politik als christlich bezeichnen.'®’

Neben Zweifeln am notwendigen Ausmall einer institutionalistischen Trennung von Politik und
Religion stellt Mohamed Hachmi Hamdi fest, dass fiir Muslime ein Staat nur dann legitim sein kann,
wenn er sich an den Grundsétzen der Schari‘a orientiert.'®® Auch die westlichen Demokratien wiirden
auf vorkonstitutionellen, oft christlichen Werten basieren, die ebenso zentral sind fiir jede politische

Ordnung in einer mehrheitlich muslimischen Gesellschaft.'®’

Die einzigen sdkularen Regime in der
Arabischen Welt sind von westlicher Unterstiitzung abhéngige Diktaturen und damit das denkbar
schlechteste Beispiel fiir eine gute Regierungsform.'” Es wire deshalb auch nur versténdlich, dass
gegen die korrupten autoritdren Regime eine Opposition erstarkt, welche die Werte einer in Augen der
Muslime gerechten Religion vertritt.'”

Viele der hier besprochenen Kritiker argumentieren, dass der Islam weder als Kultur noch als Religion
und damit als prdgender Einflussfaktor auf die politische Kultur einer Demokratisierung im Wege
steht. Vielmehr verweisen sie auf andere Kontexte und die Betrachtung von soziopolitischen,

militdrischen, ethnischen und okonomischen Faktoren.!”

Allerdings ist dies keine Antwort auf die
Frage, welche Rolle der Islam bzw. islamische Akteure, die unbestreitbar wesentlichen Einfluss in den
meisten muslimischen Landern haben, in einer Demokratie einnehmen kénnen.

Ein prominenter Vorschlag zur Beantwortung dieser Frage, der hier diskutiert werden soll, ist der
institutionalistische Ansatz der twin tolerations von Alfred Stepan, der dann von Autoren ergidnzt wird,
die Ansatzpunkte fiir eine "islamische Demokratie" beschreiben. Obgleich Huntington seiner eigenen
Aussage spiter offensichtlich keine Beachtung mehr geschenkt hat, gestand er noch 1991 in The Third

Wave: "Any major culture [...] has some elements that are compatible with democracy."'”

2.3. Twin tolerations und islamische Demokratie

2.3.1. Alfred Stepans institutionalistischer Ansatz der twin tolerations

Der erste wesentliche Gegensatz des Ansatzes von Alfred Stepan zu allen hier unter dem
kulturalistischen Paradigma aufgefiihrten Texten ist, dass er Demokratie liberhaupt eindeutig definiert.
Statt zuerst vom Islam und dessen mangelnder demokratischer Tradition oder autokratischer Essenz
auszugehen, konkretisiert Stepan den Begriff Demokratie, also die abhidngige Variable. Dessen
ungenaue Bestimmung scheint ein Charakteristikum der generalistischen Theorien mit civilization als
Erklarungsfaktor zu sein; moglicherweise um damit die Anwendung zweifelhafter Methoden
zumindest oberflachlich zu rechtfertigen (vgl. 2.2.3.). Es ist dariiber hinaus anzumerken, dass Stepan

bei den twin tolerations keinen Unterschied zwischen den Religionen macht, die institutionell

167  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.220 ff.
168  Hamdi, The Limits of the Western Model, S.84.

169 Ebd.

170  Ebd.

171  Ebd.: S.83 ff.

172 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.246.
173 Huntington, The Third Wave, S.310.

27



garantierten gegenseitigen Freiheiten miissen vom Christentum genauso wie vom Islam garantiert
werden.

Auch Stepan hélt die acht von Dahl aufgestellten Kriterien (s. 2.1.2.) fiir notwendig, allerdings nicht
hinreichend fiir Demokratie.'"”* Gemeinsam mit Juan Linz fordert er, dass die Verfassung selbst auch
demokratisch sein muss, indem sie Schutz fiir Minderheiten garantiert.'”” AuBerdem muss die
demokratische gewahlte Regierung unter der rule of law an die Gesetze gebunden sein, wobei dies
durch ein Institutionengeflige mit gegenseitigen Verantwortlichkeiten sichergestellt werden soll.'’
Stepans "minimal institutional statement of what democratic politics does and does not entail" lautet
nach der Kombination dieser Kriterien: "Democracy is a system of conflict regulation that allows open
competition over the values and goals that citizens want to advance."'”’

Im Anschluss an diese prozeduralistische Minimaldefinition, die weder Legitimation der Autoritét
noch von der Regierung zu verfolgende Ziele impliziert, fragt Stepan, in welchem Verhéltnis Religion
zur Gewéhrleistung der geforderten Kriterien steht. Genauer gesagt steht im Zentrum seiner Theorie
der notwendige minimale Grad an Freiheit der gewéhlten Regierung gegeniiber religidsen Gruppen
sowie der religiosen Individuen gegeniiber der Regierung, was er mit twin tolerations bezeichnet.'™
Der fiir die twin tolerations geforderte Autonomiebereich fiir Regierungen ist demnach, dass die
Institutionen, die durch demokratische Prozesse entstehen, in der Lage sind, innerhalb der Grenzen der
Verfassung policies umzusetzen.'” Religiose Institutionen diirfen also keine prirogativen Vetorechte
gegeniiber den demokratisch gewihlten Parlamenten oder Regierungen haben.'® Fiir Individuen und
religiose Gemeinschaften besteht der fiir die twin folerations notwendige Autonomiebereich aus
Religionsfreiheit, die es ihnen erlaubt, privat ihren Glauben zu praktizieren.' Dariiber hinaus muss es
ihnen auch erlaubt sein, ihre Werte in der Zivilgesellschaft zu vertreten und entsprechende
Organisationen oder Parteien zu fordern, solange politische Implikationen des Glaubens nicht aktiv die
Rechte anderer Biirger beschneiden oder gewaltsam gegen die Demokratie selbst vorgehen.'®? Dieser
institutionelle Ansatz beinhaltet auch, dass keiner zivilgesellschaftlichen Gruppierung a priori
untersagt werden darf, eine Partei zu griinden. Eine Beschriankung der Assoziationsfreiheit darf nur
aufgrund von VerstoBBen gegen die demokratische Ordnung, welche von einem Gericht festgestellt

werden miissen, erfolgen.'®

Stepan hélt auerdem fest, dass innerhalb dieser Minimalkriterien eine sehr groB3e Bandbreite der

174  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.216 f.

175 Ebd.

176  Fiir eine ausfiihrliche Abhandlung s. Linz, Juan/Stepan, Alfred (1996): Problems of Democratic
Transition and Consolidation: Southern Europe, South America, and Post-communist Europe. Baltimore:
Johns Hopkins Univ. Press, Kap. 1.

177  Stepan, Twin Tolerations, S.39.

178  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.211 ff.

179  Ebd.: S.216 f.

180  Stepan, Twin Tolerations, S.39.

181  Ebd.
182  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.217.
183  Ebd.

28



Beziehung zwischen Religion und Staat moglich ist."* Damit versucht er die "fallacy of unique

founding conditions"'*

zu umgehen, indem er nicht davon ausgeht, dass eine bestimmte, genuin
westliche Konstellation von Voraussetzungen und damit auch das in westlichen Demokratien etablierte
Verhiltnis von Religion und Politik der einzige mogliche Pfad zur Demokratie ist.

Allerdings geht Stepan in seiner Analyse des Zusammenhangs von Religion und Staat noch weiter.
Tabellarisch stellt er dar, welche idealtypischen Ausprigungen des Verhiltnisses von Staat und
Religion in demokratischen und undemokratischen Systemen denkbar sind. Dabei kommt er zu dem
Schluss, dass die Trennung von Staat und Religion keine inhdrente Affinitdt zur Demokratie besitzt.'*
Dies begriindet er damit, dass antireligiose Sékularisierung ein destabilisierender Faktor fiir eine
Demokratie sein kann, weil viele Glaubige deshalb dem Staat gegeniiber nicht mehr loyal sind.'®’
Genauso konnen in Autokratien verordneter Atheismus und die Kontrolle der Religion durch den Staat
nicht nur undemokratische Elemente sein, sondern auch eine Demokratisierung verhindern.'ss
Aufgrund den in 2.2.3. erlduterten Beispielen der freundlichen Trennung zwischen Staat und Religion
in Westeuropa widerspricht Stepan den unterschiedlichen Diskursen um Aufkldrung, Liberalismus,
franzdsischen Republikanismus und Modernisierungstheorie, die seiner Meinung nach Sakularisierung
als Voraussetzung fiir Moderne und Demokratie begreifen: "the concept of secularism must be

"% zwischen Staat

radically rethought"."*® Er folgert daraus, dass eben genau keine "wall of separation
und Religion fiir Demokratie notwendig ist, sondern lediglich "the constant political construction and
reconstruction of the ,twin tolerations*".

Stepan unterlésst es jedoch, seine Typologien zu begriinden und darzulegen, weshalb er die Merkmale
und Abgrenzungen derart konstruiert, dass die Basis seiner Schliisse theoretisch unkonkret und nicht
empirisch fundiert erscheint.

Das scheinbar wertneutrale und auf das politische System fokussierte Modell der Demokratie mit
Respektierung der twin folerations lasst darliber hinaus zwei entscheidende Fragen unbeantwortet.
Wie Murat Somer anmerkt, erklart Stepan erstens nicht, wie es zu einem von Staat und religidsen
Gruppierungen anerkannten Prozess der Konstruktion der twin tolerations kommt."”! Er weist darauf
hin, dass es insbesondere in muslimischen Gesellschaften einen "free market of religious

interpretations"'* gibt, der ein von der Mehrheit der beteiligten Gruppierungen akzeptiertes

Arrangement erschwert, und auBlerdem die Trennung der Verflechtung von Staat und Religion das

184  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.217.
185  Stepan, Twin Tolerations, S.44.

186  Ebd.: S.43.
187 Ebd.: S.42f.
188  Ebd.

189  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.222; Stepan verweist auf Texte, in denen dieses Uberdenken
der Sakularisierungsthese thematisiert wird, darunter Taylor, Charles (1998): Modes of Secularism. In:
Bhargava, Rajeev (Hg.), Secularism and its critics. Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.31-53; Sen,
Amartya (1998): Secularism and Its Discontents. In: ebd., S.454-485.

190  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.220 ff.

191  Somer, Murat (2007): Moderate Islam and Secularist Opposition in Turkey: Implications for the World,
Muslims and Secular Democracy. In: Third World Quarterly 28(7): S.1271-1289, 1281.

192  Ebd.

29



bisherige Vertrauensverhiltnis zwischen religiosen und politischen Akteuren zerstéren konnte.' Die
zweite unbeantwortete Frage bezieht sich auf das Potential verschiedener Religionen, sich auf die
Konstruktion der twin tolerations einzulassen. Hier wiirden Theoretiker, die dem Islam die Fahigkeit
zur Modernisierung und Sédkularisierung absprechen, einwenden, dass genau diese Unféhigkeit die
Trennung von religioser und politischer Sphdre zu denken, auch die fiir Demokratie notwendige
institutionelle Trennung von Religion und Staat verhindern wiirde.

Um die Frage nach den Demokratisierungschancen in muslimischen Lindern und damit im weiteren
Sinne die Vereinbarkeit von Islam und Demokratie zu untersuchen, verweist Stepan auf die Forschung
nach "multivocal components, that are usable for (or at least compatible with) the political
construction of the twin tolerations [Hervorh. im Orig.]"."* Im folgenden Absatz sollen deshalb
Literaturbeitrdge dargestellt werden, die Konzepte mit Ansatzpunkten fiir Demokratie im Islam im
Allgemeinen und fiir die twin tolerations im Speziellen zum Inhalt haben und so fiir eine "islamische

Demokratie" argumentieren.

2.3.2. Ankniipfungspunkte fiir eine islamische Demokratie

(1) Der Begriff "islamische Demokratie" verweist auf eine eigene Dimension des Verhéltnisses von
Islam und Demokratie mit der impliziten Behauptung, dass erstens Islam und Demokratie vereinbar
sind und es zweitens auch konkrete islamische Ansatzpunkte fiir die Herstellung einer demokratischen
Ordnung gibt. Die meisten Autoren des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas, aber auch dem
politikwissenschaftlichen Diskurs fern stehende Wissenschaftler wie der Jurist Wolfgang Fikentscher
halten "eine ,Islamische Demokratie‘ [fiir] unmdglich".'”> Dagegen lassen sich die Titel der Aufsitze,
die solche Ankniipfungspunkte zwischen Islam und Demokratie herstellen, gleichermallen als ihr
Programm begreifen: "Demokratie im Islam", "Islam and Democracy" oder "Islam's democratic
essence".'”

Dass der Titel des letztgenannten Werks von Esposito und Voll das Wort "essence" enthélt, legt den
Schluss nahe, dass es sich hier um eine Begriindung des demokratischen Kerngehalts des Islam
handelt. Im Gegensatz zum kulturalistisch-essentialistischen Paradigma wird aber nicht beschrieben,
inwiefern die islamische Kultur dazu determiniert ist, Demokratisierung zu verhindern oder zu
befordern, sondern argumentiert, dass es Konzepte im Islam als Religion gibt, die als
Ankniipfungspunkte fiir die Begriindung eines demokratischen politischen Systems dienen kénnen."’
Esposito und Voll wollen mit ihrem Beitrag vor allem dem oben erwidhnten Konflikt zwischen
Demokratie als westlichem Konzept und der Notwendigkeit einer authentischen Legitimation der

politischen Ordnung entgegenwirken (s. 2.2.3.). Auch wenn Bassam Tibi in einer kulturalistischen

193 Somer, Secular Democracy, S.1281.

194  Stepan, Twin Tolerations, S.44.

195  Fikentscher, Wolfgang (1993): Demokratie. Eine Einfiihrung. Miinchen: Piper, S.59 f.

196  Kramer, Demokratie im Islam; Esposito/Voll, Islam and Democracy, Esposito/Voll, Islam's Democratic
Essence.

197  Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.3.

30



Sichtweise verhaftet bleibt, fordert auch er, dass anstatt

"nichtwestlichen Zivilisationen wie der islamischen weiterhin das westliche Verstindnis von
Demokratie und Menschenrechten aufzuzwingen [...] Volker unterschiedlicher Kulturen und

Zivilisation in ihren eigenen Sprachen zu einem gemeinsamen Verstdndnis von Demokratie und

Menschenrechten gelangen [sollen] [Hervorh. im Orig.]"."”

Esposito und Voll gehen davon aus, dass bei dem oft lange andauernden Prozess der Demokratisierung
zeitweise antidemokratische, protodemokratische und demokratische Elemente parallel existieren und
schlieBlich zu einem demokratischen System rekonzeptualisiert werden konnen.'” Als Beispiele aus
der europdischen Geschichte nennen sie die Magna Charta, urspriinglich eine Privilegienzuweisung
des Konigs an eine Gruppe Adliger, die heute als wegweisendes Dokument westlicher Demokratie
betrachtet wird oder die Parlamente Norwegens (Storting) und Island (A/thing), deren Namen schon
die yeomanischen Bauernversammlungen als Wurzeln offenbaren.”” Threm Ansatz, demokratische
Ankniipfungspunkte in den islamischen Traditionen zu suchen, liegt dementsprechend folgende
Annahme zugrunde: "Indigenous concepts and institutions can interact with the experiences and
structures of the modern era, creating the potential for democratization in contemporary societies."*"!
Das Aufzeigen demokratischer FElemente ist auflerdem als Reaktion auf kulturalistische
Argumentationen zu verstehen, welche beinahe ausnahmslos vermeintlich antidemokratische
Bestandteile einer islamischen Lehre erortert haben.

(2) Zwei fiir ein islamisches politisches System grundlegende Ordnungsprinzipien, tauhid (Einheit
Gottes) und Kalifat, halten Esposito und Voll mit Verweis auf den einflussreichen pakistanischen
Theologen Abul Maududi fiir eigentlich demokratische Elemente.*”” GemiB dem Konzept des tauhid
sei Gott zwar der oberste Souverdn, aber manifestieren kann sich Herrschaft nur durch den
gemeinsamen Willen aller Muslime einer Gemeinschaft, weshalb ihnen die Regierung verantwortlich
sein muss.”” Genauso sei jeder Muslime berechtigt, seine Meinung tiber die Auslegung der géttlichen
Gesetzte zu duBlern. Der zweite Begriff Kalif wird neben seiner bekannten Bedeutung als Nachfolger
Muhammads im Koran auch verwendet fiir alle Menschen, wobei diese als Vertreter Gottes auf der

204

Erde betrachtet werden.” Wie schon bei tauhid, sehen Esposito und Voll im Kalifat ein

demokratisches Element, weil jeder Mensch gleichberechtigt die Verantwortung, Rechte und Macht
des Kalifats inne hat.?*
Vertreter des Konzepts der "islamischen Demokratie" fithren auBer diesen beiden grundsétzlichen

Prinzipien noch drei operationale Konzepte der islamischen Lehre an, die sie fiir per se demokratisch

198  Tibi, Die neue Weltunordnung, S.329.

199  Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.3.

200 Ebd.

201 Ebd.: S.4.

202 Ebd.: S.5.; zu den zentralen Konzepten tauhid, risalat und Kalifat vgl. Maududi, Sayyid Abul A'la
(1967): Islamic Way of Life. Delhi: Markazi Maktaba Islami, S.40.

203  Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.5.

204  Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.26 .

205 Ebd.

31



halten: Sura (Beratung), igma ‘ (Konsens) und igtihad (unabhéngige Rechtsprechung).?*

Waihrend unter der im Koran gebotenen Sura im klassischen Sinne die Beratung des Herrschers mit
der Bevolkerung verstanden wurde, leitet z. B. Fazlur Rahman daraus die Forderung nach einem
gleichberechtigten Diskurs ab: "mutual advice through mutual discussions on an equal footing
[Hervorh. im Orig.]".*” Noch deutlicher driickt es Sadek Sulaiman aus: "Both shura and democracy
arise from the central consideration that collective deliberation is more likely to lead to a fair and
sound result for the social good than individual preference."*® Dariiber hinaus bezeichnet eine
Koransure (38/42) sura als ehrenwerte Tat, in einer zweiten (159/3) wird sie als Pflicht fiir jeden
echten Muslimen bezeichnet, woraus die groBe Bedeutung dieses Konzepts fiir eine islamische
politische Ordnung abgeleitet wird.*”

Das Prinzip des igma‘ (Konsens) wurde in der klassischen juristischen Tradition des Islam als
fundamental fiir die Legitimation des islamischen Rechts betrachtet, wobei zunédchst vor allem die
konservative Auslegung eines Konsenses unter den Rechtsgelehrten dominierte.?'® Da im Koran keine
Struktur des Staates festgeschrieben ist, sind viele zeitgenossische islamische Theologen der Ansicht,
dass die Legitimitit staatlicher Institutionen nicht von der textlichen Grundlage, sondern vom Prinzip
der igma * abhédngt, was Cevik als mogliche Begriindung fiir Prozesse einer islamischen Demokratie
einstuft.”"!

Igtihad wird verstanden als die Legitimation verschiedener Auslegungen des islamischen Rechts,
welches auf den heiligen Texten aufbaut. Die Aussage des Propheten Muhammads "my community

"212 ist Grundlage fiir die Tradition des igtihad und wird oft schon fiir

will never agree upon an error
sich als Hinweis auf demokratische Mitwirkung des ganzen Volkes gelesen. Die Konkretisierung der
eher abstrakt formulierten gottlichen Prinzipien kdnnte, wie von vielen islamischen Reformern des 20.
Jahrhunderts, z. B. Muhammad Igbal, gefordert, eine Kernaufgabe einer legislativen Versammlung
sein.”®

Dartiber hinaus verweisen viele Verfechter der "islamischen Demokratie" auf den Pluralismus der

Meinungen, Interessen und gesellschaftlichen Gruppen, die es in den muslimischen Lindern stets

206  Wright, Two Visions of Reformation, S.65 f.; Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.27 ff.

207  Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.8; mit Verweis auf Rahman, Fazlur (1986): The Principle of
Shura and the Role of the Ummah in Islam. In: Ahmad, Mumtaz (Hg.), State, Politics, and Islam.
Indianapolis: American Trust Publ., S.87-96; vgl. auch Kramer, Demokratie im Islam, S.119.

208  Sulaiman, Sadek J. (1998): Democracy and Shura. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam. A
sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.96-98, 98.

209  Cevik, Islam and Democracy, S.125 f.; vgl. auch Brumberg, Daniel/Diamond, Larry (2003): Introduction.
In: Diamond, Larry et al. (Hg.), Islam and Democracy in the Middle East. Baltimore [u.a.]: Johns
Hopkins Univ. Press., S.ix-xvii.; Denffer, Ahmad von (1998): Der Koran. 4. Aufl., Miinchen: Islamisches
Zentrum Miinchen.

210  Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.28 f.

211  Ebd.; Cevik, Islam and Democracy, S.125.

212 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.28.

213 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.8; mit Verweis auf Igbal, Allama Muhammad (1968): The
Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, S.173 f.; noch radikaler:
"We think parliament is a logical necessity and mandatory for accountability and ijtihad.", Zafar, S.M.
(1998): Accountability, Parliament and /jtihad. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam. A sourcebook.
New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.67-72, 72.

32



gegeben habe. Vielfalt der Meinungen wurde auBlerdem vom Propheten Muhammad explizit als
"Gnade" fiir die Gemeinde bezeichnet.”"* Zusammen mit dem Koranvers "there shall be no compulsion
in religion"*"” sehen Cevik und Kridmer eine viel versprechende Basis fiir religiose Toleranz und
Pluralismus.

Wie im Liberal Islam — A Sourcebook gibt es immer wieder Autoren, die dhnlich wie Robin Wright in
einer westlichen Zeitschrift, in diesem Fall im Journal of Democracy, einen Artikel veroffentlichen, in
dem liberale islamische Denker vorgestellt werden und damit eine demokratieaffine Auslegung des
Islam begriindet wird, in diesem Fall die These einer islamischen Reformation.?'® Dieses Vorgehen ist
allerdings problematisch. Zwar tragt das Vorstellen liberaler Denker durchaus dazu bei, monolithische
und auf fundamentalistische und konservativistische Auslegung beschriankte Betrachtungsweisen des
Islam zu durchbrechen sowie die gewiinschten Ankniipfungspunkte fiir Demokratisierung
aufzuzeigen. Jedoch weist Hamdi darauf hin, dass westliche Autoren wie Wright und Esposito
bevorzugt islamische Denker und Politiker wie Rachid al-Gannouchi untersuchen, welche dem
westlichen Denken vertraute Begriffe verwenden und damit die westlichen Wissenschaftler in der
Suprematie des eigenen Weltbilds und dessen Demokratievorstellungen bestitigen.?'” Dabei wird aber
oft die Motivation von Politikern und Wissenschaftlern wie Gannouchi missachtet, der versucht, im
Westen Unterstiitzung fiir seine politischen Aktivititen zu mobilisieren.?'®

Beim Aufdecken der Analogien oder Umdeuten von Sura in parlamentarische Demokratie oder igma °
in offentliche Meinung verlieren die islamischen Konzepte ihre eigentliche Bedeutung und werden
transformiert in einen Spiegel des politischen Denkens im Europa des 19. Jahrhunderts.””® Es ist
tiberaus zweifelhaft, ob man durch Umdeuten von Begriffen wirklich Aussagen iiber die
Kompatibilitit von Islam und Demokratie treffen kann.

(3) Um die Chancen und Maoglichkeiten einer "islamischen Demokratie" zu begriinden, analysieren
einige Autoren auch die bereits existierenden Demokratien in muslimischen Landern und die
Einstellung der muslimischen Biirger gegeniiber Demokratie. Ein Priifstein fiir die These der
Verhinderung von Demokratie durch den Islam sind nicht arabische muslimische Lénder wie die

Tiirkei, woran sich die Auseinandersetzung zwischen den Vertretern des "muslim exceptionalism"?**
b

214  Kramer, Gudrun (2002, 18./25. Januar): Der Mensch als Treuhénder Gottes auf Erden. In: Das Parlament
Nr. 3-4. Zuletzt aufgerufen am 29.1.2012, von
http://www.bpb.de/publikationen/ZFTQZH,0,Politischer Islam im 20 Jahrhundert.html; aber auch
erwéhnt von Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55.

215 Cevik, Islam and Democracy, S.125.

216  Kurzman, Charles (1998): Liberal Islam. A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press; Wright,
Two Visions of Reformation, S.65.

217  Hamdi, The Limits of the Western Model, S.83 f.

218  Ebd.

219  Ebd.; mit Verweis auf Hourani, Albert Habib (1983): Arabic thought in the liberal age, 1798-1939.
Cambridge: Cambridge Univ. Press. S.144 ff.

220  Lakoft, Sanford (2004): The Reality of Muslim Exceptionalism. In: Journal of Democracy 15(5): S.133-
139; Ghalian, Burhan (2004): The Persistence of Arab Authoritarianism. In: Journal of Democracy 15(4):
S.126-132.

33



"221 anschlieft.

und denen eines "arab exceptionalism
Autoren wie Lewis und Gellner, die auf den autoritiren Charakter muslimischer Gesellschaften
pochen, betrachten die Tiirkei als Ausnahme, deren demokratische Errungenschaften nur aufgrund
einer sehr starken staatlichen Tradition mit einer strikten Sékularisierung ermdglicht wurde.”* Lewis
argumentiert "God had to be replaced twice: as the source of sovereignty, by the people, and as the
object of worship by the nation".”” Dieses Argument wird 2004 von Sanford Lakoff im Journal of
Democracy bekriftigt, indem er in der Tiirkei eine gewaltsame Unterdriickung von islamischen
Kriften und Parteien durch den sékularen Staat feststellt und die Tiirkei deshalb als unpassendes
Beispiel fiir die Vereinbarkeit von Islam und Demokratie betrachtet.”* Cevik verteidigt das von Stepan
und Graeme vorgebrachte Argument, dass die Tiirkei ein gelungenes Beispiel fiir die Vereinbarkeit
von Islam und Demokratie sei, weil seit der Machtiibernahme der islamisch orientierten AKP 2002 der
Kurs von demokratisierender Offnung noch erfolgreicher fortgesetzt wurde.??> Der Europarat bestitigt
demnach 2004: "Turkey had liberalized more in the first two years of JDP [Justice and Development
Party, dt. AKP, T.M.] rule than in the previous ten years."**
Vergleichbare Debatten iiber die Beweiskraft der Vereinbarkeit von Islam und Demokratie anhand der
real existierenden demokratischen Systeme in muslimischen Lindern werden auch anhand anderer
Beispiele gefiihrt, allen voran Indonesien, Senegal, Bangladesch, Mali und Niger.??’
SchlieBlich wird als Begriindung fiir die Moglichkeit einer "islamischen Demokratie" und gegen die
Verhinderungsthese angefiihrt, dass die Mehrheit der Muslime, die als Menschen in einem Staat im
Gegensatz zu civilizations der zentrale Untersuchungsgegenstand sein sollten, in einer Demokratie
leben méchte.”” Mark Tessler und Eleanor Gao haben bei Umfragen in Agypten, Algerien, Jordanien
und Marokko herausgefunden, dass in jedem Land iiber 80% der Befragten Demokratie trotz einiger
Probleme fiir das beste politische System halten und tiber 90% sich wiinschen, Demokratie wiirde sich
als politisches System in ihrem Land etablieren.”’ Viele Befragte der Gallup-Umfrage bekunden zwar
grofle Unterstiitzung fiir die Schari‘a als Grundlage der Gesetzgebung, allerdings liegen in allen
Landern die Werte fiir die Unterstiitzung der Gleichberechtigung von Frauen, insbesondere betreffend

das Wahlrecht, bei liber 50%, in Pakistan, Iran, Bangladesch und Libanon sogar tiber 75%.%°

221  Stepan, Alfred/Graeme, Robertson B. (2004): Arab, Not Muslim, Exceptionalism. In: Journal of
Democracy 15(4): S.140-146.

222 Cevik, Islam and Democracy, S.137.

223 Lewis, Bernard (1962): The emergence of modern Turkey. London [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.479.

224  Lakoft, The Reality of Muslim Exceptionalism. S.134.

225 Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.139.

226  Smith, Thomas (2005): Civic Nationalism and Ethocultural Justice in Turkey. In: Human Rights
Quarterly 27(2): S.436-470, 450.

227  Vgl. Stepan/Graeme, Arab, Not Muslim, Exceptionalism, S.142.

228  Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.129 f.

229  Tessler, Mark/Gao, Eleanor (2005): Gauging for Arab Support for Democracy. In: Journal of Democracy
16(3): S.83-97, 86; fiir eine datenbasierte Begriindung der These, dass Unterstiitzung fiir Islam und fiir
Demokratie miteinander kompatibel sind s. Jamal, Amaney A. (2006): Reassessing Support for Islam and
Democracy in the Arab World? Evidence from Egypt and Jordan. In: World Affairs 169(2): S.51-63.

230  Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken, S.67 ff.

34



Aus diesen Daten folgern Tessler und Gao, dass das Ausmal} offentlicher Unterstiitzung fiir einen
Ubergang zur Demokratie, vergleichbar mit einigen post-kommunistischen Lindern, die Arabische

n231

Welt "ripe for change"*' macht. Auerdem sehen sie durch die Daten die Behauptung widerlegt, dass

die Einstellungen und Werte der Biirger, auch diejenigen gegeniiber dem Islam, urséchlich sind fiir die

bisherige Dominanz des Autoritarismus in der Arabischen Welt.**?

3. Fazit

Nach der Darstellung der Kontroverse um die Rolle des Islam in der Demokratisierungsforschung
sollen abschliefend beide Diskursstrange kritisiert und ihre Erklarungskraft ausgewertet werden (3.1.).
Danach werden die Ergebnisse der Gegeniiberstellung der beiden Paradigmen diskutiert (3.2.) und
schlieBlich sich daraus ergebende Probleme und Folgerungen fiir weiterfithrende Forschung aufgezeigt

(3.3.).

3.1. Kritik der Paradigmen und ihres Erklirungspotentials

Viele Kritiker des kulturalistisch-essentialistischen Paradigma haben berechtigterweise auf die
inkonsequente und unbestimmte Verwendung der zentralen Begriffe Demokratie und Kultur
hingewiesen. Gerade wenn man sich wie Huntington einer umfassenden Makrotheorie bedient, die wie
ein Versuch der Erkldrung der Welt anmutet, ist es fiir einen wissenschaftlichen Anspruch zentral, zu
beschreiben, was genau die Bestandteile der Theorie sind. Huntington macht aber nie ganz klar, ob er
die Argumente aus iibergeordneten Annahmen deduziert oder aus den empirischen Fillen seine
Theorie induziert. Er unterldsst auBerdem ab The Clash of Civilizations? jede genaue Definition von
Demokratie; er klart nicht, ob er darunter nun wie in The Third Wave ein Set an Institutionen versteht
oder woraus sich die von ihm beschworenen demokratischen westlichen Werte zusammensetzen.
Genauso verhilt es sich mit seinem zentralen Erklarungsfaktor civilizations, der eigentlich streng
getrennt analysiert werden miisste, aber bei ihm als Instrument der Dichotomisierung der Welt
verwendet wird. Statt einer konkreten Beschreibung, welche Elemente der Islamic civilization einer
Demokratie im Wege stehen konnten, nimmt Huntington Werte, Institutionen und religiése Doktrin
und ordnet alles in die zwei Bereiche "the West and the Rest", wobei die jeweiligen Antonyme im
anderen Bereich zu finden sind. Ist im Westen der herrschaftslegitimierende Souverdn das Volk, gilt
im Islam "God is Caesar", ist der Westen gepriagt durch die Konkurrenz von sacerdotium und
imperium, fehlt dem im Islam jede sdkulare Tradition und ist das Christentum forderlich fiir
basisdemokratische Bewegungen, stellen islamische Gruppierungen eine geféhrliche Konkurrenz dar.
Dariiber hinaus sind dies die wenigen eindeutig identifizierbaren Argumente, die Huntington
liberhaupt hervorbringt. Mit seinem offenen Begriffsverstdndnis der Verhinderungsthese kreiert er

Islam und Demokratie gewissermalien als zwei Blackboxes. Er fordert den Leser mit seinen meist

231  Tessler/Gao, Arab Support for Democracy, S.93.
232 Jamal, Amaney/Tessler, Mark (2008): Attitudes In The Arab World. In: Journal of Democracy 19(1):
S.97-110, 109.

35



unbegriindeten Thesen dazu auf, aus den simplen empirischen Korrelationen, welche Kausalitit
suggerieren, durch Abstraktion und Induktion die Blackboxes zu fiillen und ihr Verhiltnis zueinander
zu bestimmen, um so die Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam zu belegen. Einen
solchen umgekehrten 0kologischen Fehlschluss, in welchem er aus einer Individualhypothese eine
Kollektivhypothese schliefit, begeht er u. a. in einem bereits erwidhnten Beispiel:** Aus der Tatsache,
dass 1992 in Tunesien das Militdr einen absehbaren Wahlsieg der islamistischen Partei FIS durch
Abbrechen der Wahlen verhindert hat (einzigartiges, also individuelles Ereignis), abstrahiert
Huntington die "free elections trap" als Hindernis, welches der Islam einer Demokratisierung in den
Weg stellt (Kollektivhypothese).

Wie Filali-Ansary kritisiert, verwenden auch andere Kulturalisten simple Korrelationen, um auf eine
innere Logik in und einen kausalen Zusammenhang zwischen den Blackboxes Islam und Demokratie
aufzudecken:** Lewis schlieft vom Fehlen einzelner Vokabeln in bestimmten Sprachen auf die
Nichtexistenz der entsprechenden fiir Demokratie notwendigen Konzepte wie "Biirger" im Islam,
Kramer beschreibt die Unverdnderlichkeit gottlicher Gesetze im Islam als Antithese eines
Legislativprozesses durch profane Institutionen im Westen® und Tibi konstruiert das geheiligte
Kollektiv der umma als Gegenpol zum westlichen Individualismus und scheint dabei vollig zu
ignorieren, dass im Christentum knapp zweitausend Jahre lang ebenfalls eine organische Vorstellung
der Gesellschaftsordnung dominierte.**

Das stéirkste Argument gegen die kulturalistisch-essentialistischen Erkldrungen des Verhiltnisses von
Islam und Demokratisierung bildet jedoch die empirische Evidenz. Auch wenn noch 2004 im Journal
of Democracy eine Debatte dariiber gefiihrt wurde, ob die "democracy gap" nun fiir alle muslimischen
oder nur fiir die arabischen Léander gelte, ist es fiir Vertreter der Verhinderungsthese schwer, neue
Argumente zu finden. Die meisten Demokratisierungshindernisse, die der Islam mit sich bringen soll,
wurden nidmlich nicht erst in den 1990ern entdeckt, sondern bezichen sich auf dltere Werke wie die
von Max Weber (1904), Lewis (1962, 1964) und Apter (1965).*” Die Essenz des Islam verdndert sich
nun mal per definitionem wenig und konkrete Auswirkungen detailliert empirisch nachzuvollziehen ist
genau das Versdumnis, welches den Kulturalisten zurecht am meisten vorgeworfen wird. Die
konkreten Auswirkungen der von den Kulturalisten stark gemachten Demokratisierungshindernisse zu

analysieren oder die Argumente von frithen Theoretikern wie Max Weber und David Apter mit den

233 Zum Okologischen Fehlschluss vgl. Diekmann, Andreas (2009): Empirische Sozialforschung.
Grundlagen, Methoden, Anwendungen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verl., S.134 ff.

234 Vgl. Filali-Ansary, The Challenge of Secularization, S.77.

235  Interessant sind hierzu Daten aus der Gallup-Umfrage, nach der 46% der Amerikaner der Meinung sind,
dass die Bibel eine Quelle, 9% dass die Bibel die einzige Quelle der Gesetzgebung sein sollte,
Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken, S.64.

236  Zum organischen Staatsverstindnis im Christentum vgl. Uertz, Rudolf (2005): Vom Gottesrecht zum
Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland von der Franzosischen Revolution bis zum
1I. Vatikanischen Konzil (1789 - 1965). Paderborn [u.a.]: Schoningh.

237  Fir die Unfihigkeit des Islam,Vernunft und Aufklarung zu befoérdern vgl Weber, Max/Kéisler, Dirk
(2004): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Miinchen: Beck (zuerst erschienen
1904); Lewis, The emergence of modern Turkey; ders. The Middle East and the West; Apter, The Politics
of Modernization.

36



Vertretern der Verhinderungsthese in den 1990ern zu vergleichen, wire ein interessanter Gegenstand
fiir weiterfiihrende Forschung.

Aufgrund der zahlreichen begrifflichen Ungenauigkeiten, der methodischen Fehler und der
mangelnden Anwendbarkeit in weiteren Untersuchungen kann das kulturalistische Paradigma mit der
These der Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam als nicht mehr zeitgeméaB und fiir die
aktuelle Demokratisierungsforschung kaum mehr relevant angesehen werden.

Nichtsdestotrotz bleibt die These vom Clash of Civilizations auch im Sinne eines Zusammenpralls der
demokratischen, pluralistischen und westlichen civilization mit civilizations, denen diese Attribute
offensichtlich abgesprochen werden, politisch einflussreich. Dies zeigen die eingangs «zitierte
Begriindung fiir den Irakkrieg durch Tony Blair oder die Rede George W. Bushs am 19. September
2001 vor dem US-Kongress, in welcher er seine Vision des war on terror beschreibt: "This is
civilization's fight. This is the fight of all who believe in progress and pluralism, tolerance and
freedom"**

Wenn die Essenz des Islam einer Demokratisierung also nicht im Weg steht, stellt sich die Frage, ob
der Ansatz der twin tolerations das Verhiltnis von Islam und Demokratie besser beschreibt. Die
Minimalformel des gegenseitig gewéhrten Autonomiebereichs bringt die gleichen Vorteile mit sich,
wie die ihr zugrunde liegende prozeduralistische Definition von Demokratie. Ohne direkt bestimmte
kulturelle Werte oder eine spezifische Legitimation fiir Herrschaft zugrunde zu legen, sind die twin
tolerations als Zielvorstellung fiir die Gestaltung des Verhiltnisses von Islam und Demokratie
hilfreich. Allerdings weist die Kritik Somers meines Erachtens auf eine entscheidende Schwachstelle
des Konzepts hin. Gerade der Prozess der Entwicklung der Autonomiebereiche und besonders der
Konsens der beteiligten religiosen und staatlichen Akteure iiber deren Notwendigkeit ist eine nicht
leicht zu erfiillende Voraussetzung. Auch wenn die twin folerations eine hilfreiche Zielvorgabe
darstellen, problematisiert Stepan nicht die Notwendigkeit ihrer authentischen islamischen
Begriindung oder den Modus ihrer Durchsetzung und Etablierung.

Werden diese offenen Fragen durch die Befiirworter einer islamischen Demokratie beantwortet?
Zunéchst ist es ihr Verdienst, eine grole Bandbreite an islamischen Konzepten zu liefern, welche als
Ankniipfungspunkte fiir die Begriindung von demokratischen Institutionen, Prozessen und liberalen
Grundwerten dienen konnen. Denn wie viele Autoren immer wieder betonen, ist eine Herleitung
demokratischer Prinzipien aus den islamischen Traditionen unabdingbar, um die "Authentizitatsfalle",

t",%° zu tiberwinden.

den Kontrast zwischen "morally concerned Muslims and the materialist Wes
Aus diesem Grund versucht z. B. Wright nach westlichem Verstindnis demokratische Elemente in den
Aussagen liberaler islamischer Denker zu identifizieren. Eine Reformulierung westlicher Konzepte

mit islamischem Vokabular kann allerdings schwerlich als authentisch bezeichnet werden, weshalb

238  Bush, George W. (2001, 19. September): Address To A Joint Session Of Congress And The American
People. Zuletzt aufgerufen am 26.1.2012, von http://merln.ndu.edu/merln/pfirag/archive/wh/20010920-
8.pdf.

239  Esposito/Voll, Islam's democratic essence, S.8.

37



Esposito und Voll eine "transition from listing democratic doctrines of Islam to creating coherent
theories and structures of Islamic democracy" fordern.**

Den Versuch eines umfassenden Begriindungssystems lassen die Kapiteliiberschriften des Sourcebook
Liberal Islam vermuten, die sich wie das Einmaleins demokratischer Grundbegriffe liest: "Against
Theocracy", "Democracy", "Rights of Women", "Rights of Non-Muslims", "Freedom of Thought" und
"Progress". Die darin iiberzeugend dargestellten Herleitungen, die von Muslimen selbst verfasst sind,
attestieren nicht nur Kompatibilitdt von Islam und Demokratie, in dem sie versuchen, das geforderte
kohidrente Begriindungssystem zu konstruieren, sondern suggerieren gar Demokratie als eigentliches
politisches Ordnungsprinzip im Islam.

Dieser eindeutigen Auslegung islamischer Prinzipien zu Gunsten von Demokratie stehen allerdings
zahlreiche wirkmaichtige Interpretationen entgegen, die das westliche Modell der Demokratie als
gescheitert ablehnen.”*' Offensichtlich sind die erwidhnten Konzepte der islamischen Demokratie
keinesfalls herrschende Meinung der islamischen Geistlichen, der politischen Fiihrer oder der
Offentlichkeit. Die parallel existierenden Deutungsmuster verweisen viel mehr auf eine Konkurrenz
oder gar einen Kampf zwischen demokratiefreundlichen und demokratiefeindlichen Interpretation des
Islam. Eine mogliche Schlussfolgerung aus dem Konzept der islamischen Demokratie wire demnach,
dass der Islam einer Demokratisierung dann nicht im Weg steht oder sogar forderlich ist, wenn sich
die liberalen und demokratiefreundlichen Auslegungen des Islam durchsetzten und von den relevanten
Akteuren anerkannt werden.

An dieser These kann allerdings zu Recht Kritik geilibt werden, welche sowohl das kulturalistisch-
essentialistische Paradigma als auch die twin folerations betrifft. Es fehlt eine scharfe Trennung
zwischen der Kompatibilitdt von Islam und Demokratie auf der einen Seite und den Hindernissen,
welche einer Demokratisierung durch den Islam in den Weg gestellt werden, auf der anderen. Wie so
oft hat Huntington 1984 auf dieses Problem auch schon hingewiesen, auch wenn er es spiter einfach
libergangen hat.*** In Anlehnung an Dankwart Rustow kann man festhalten, dass Diskussionen tiber
mogliche kulturelle oder institutionelle Voraussetzungen im Verhiltnis von Islam und Demokratie
zwar wichtig sind, aber damit noch nicht die eigentliche Frage des Prozesses der Demokratisierung
betrachtet wird.”® Wihrend die Kulturalisten nicht genau beantworten wie der Islam eine
Demokratisierung verhindern soll, erkldren weder die Konzepte der twin tolerations noch die der
islamischen Demokratie, wie genau die Autonomiebereiche hergestellt oder wie eine islamische

Demokratie aufgebaut werden kann.

240  Esposito/Voll, Islam's democratic essence, S.30.

241  Vgl. Qtub, der wichtigste Denker der &dgyptischen Muslimbruderschaft, die im Januar 2012 die
Parlamentswahlen in Agypten gewonnen haben: Qutb, Sayyid (1963): The Ideological Bankruptcy of
Europe and the Future Prospects of Islam. In: The Voice of Islam. A Monthly Magazine Devoted to the
Promotion of True Human Progress XII: S.5-16, 65-77; ders. (1981): Milestones. Karatschi: International
Islamic Publ.

242  Huntington, Clash of Civilizations?, S.198.

243  Rustow, Dankwart A. (1970): Transitions to Democracy: Toward a Dynamic Model. In: Comparative
Politics 2(3): S.337-363, 341 ff.

38



3.2. Ergebnisse der Gegeniiberstellung der Paradigmen

Nachdem die fundamentalen Schwichen des kulturalistischen Paradigmas aufgezeigt und auch die
twin tolerations und die islamische Demokratie kritisiert worden sind, stellt sich nun folgende Frage:
Kann die eingangs aufgestellte These bestitigt werden, laut welcher der Diskurs eingeteilt werden
kann in zwei Paradigmen, ndmlich erstens in kulturalistisch-essentialistische Ansétze, die dem Islam
zuschreiben, dass er Demokratisierung verhindere und zweitens in institutionalistische, Vereinbarkeit
bejahende Ansitze?

Fiir die unter dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma zusammengefassten Autoren und Texte
ergeben sich zwei zentrale Gemeinsamkeiten. Zum einen verwenden sie ein unterschiedlich
ausgeprégtes aber letztlich doch &hnliche Argumente hervorbringendes Konzept von civilization,
Zivilisation, Kultur oder politischer Kultur als zentralen Erklarungsfaktor ihrer Betrachtung. Zum
anderen stimmen ihre Untersuchungen im Wesentlichen in dem Ergebnis iiberein, dass Teile der
Essenz bzw. bestimmte Eigenschaften des Islam nicht mit Demokratie vereinbar sind und damit
entscheidende Hindernisse fiir Demokratisierung darstellen, weshalb sie ursdchlich sind fiir die
Nichtexistenz demokratischer Systeme in muslimischen Léndern oder zumindest in der Arabischen
Welt. Insofern kann die Gruppierung der genannten Literaturbeitrige in ein kulturalistisch-
essentialistisches Paradigma als sinnvoll bewertet werden, was den ersten Teil der These bestétigt.

Die Autoren des zweiten Paradigmas teilen eine konstitutive Gemeinsamkeit: Sie vertreten die
Ansicht, dass der Islam als Religion oder als Kultur mit Demokratie grundsétzlich vereinbar ist und
nicht per se ein Hindernis fir Demokratisierung darstellt. Allerdings differieren die Beitrdge in
Methode und Ausrichtung, wie sich diese Vereinbarkeit gestaltet.

Der Ansatz der twin tolerations fordert ohne Betrachtung religioser Faktoren lediglich eine
institutionelle Gewéhrleistung der Unabhéngigkeit von Islam als Religion und Politik. Demgegeniiber
argumentieren Vertreter der islamischen Demokratie, dass es verschiedene Ankniipfungspunkte in den
islamischen Traditionen gibt, aus denen verschiedene Prinzipien des westlichen Verstindnisses von
Demokratie abgeleitet werden konnen, bzw. dass es moglich ist, eine authentische islamische Form
der Demokratie zu begriinden und aufzubauen.

Es gibt also Grund fiir die Annahme, das zweite Paradigma, welches ja schon in der These unterteilt
wird in institutionalistischen Ansatz der twin tolerations und islamische Demokratie, miisste noch
einmal aufgespalten und getrennt betrachtet werden. Dies trifft insofern zu, als dass sich die beiden
Ansitze in ihrer Methode und Ausrichtung der Argumentation grundsatzlich unterscheiden.

Das Konzept der islamischen Demokratie teilt ndmlich gewissermafen das Material und den
Untersuchungsgegenstand, welchen man im weiteren Sinne als islamische Tradition bezeichnen
konnte, mit dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma, aber auf der anderen Seite das Ergebnis,
namlich eine Vereinbarkeit von Islam und Demokratie sowie die Ablehnung der Verhinderungsthese

mit den twin tolerations. Diese Zuschreibung wire allerdings eine unzulédssige Verallgemeinerung. Die

39



Pramissen der Verfechter einer islamischen Demokratie, ndmlich Multivokalitdt und unterschiedliche
Interpretationen der heiligen Schriften und daraus resultierende Politik verschiedener Akteure, teilen
die wenigsten Kulturalisten. Ankniipfungspunkte fiir eine islamische Demokratie konnen treffender
betrachtet werden als Voraussetzungen fiir islamische Begriindungen der Legitimation und Umsetzung
der twin tolerations in muslimischen Gesellschaften. Weil sich twin tolerations und islamische
Demokratie auf diese Weise ergdnzen und in ihrer ablehnenden Haltung gegeniiber der
Verhinderungsthese {ibereinstimmen, konnen diese unter einem Paradigma zusammengefasst werden.
Mit dem Vorbehalt einer starken Differenzierung in Methode und Ausrichtung von twin tolerations
und islamischer Demokratie kdnnen diese beiden demnach als zweites Paradigma den kulturalistisch-
essentialistischen Ansdtzen gegeniibergestellt werden, womit die These der Finteilung der Literatur
iiber das Verhéltnis von Islam und Demokratie in diese beiden Paradigmen bestétigt werden kann.
Neben dieser stark verallgemeinerten FEinteilung in zwei Literaturstringe ergeben sich aus der
Untersuchung noch weitere interessante Beobachtungen. Zunichst ist festzuhalten, dass fast jeder
Autor bei seiner Argumentation auf verwandte Diskurse innerhalb der Politikwissenschaft, z. B. auf
die Notwendigkeit von Sdkularisierung fiir Demokratie, aber auch in andere Disziplinen verweist, vor
allem in die Islamwissenschaft.”** Die in 2.2.1. vorgenommene Abgrenzung ist daher vor allem dem
Ziel der Strukturierung geschuldet; eine echte Abgrenzung wird erstens in der Literatur selbst kaum
vorgenommen und zweitens wird jegliche Grenzziehung selbst kontrovers diskutiert. Der Gegenstand,
ndmlich die Verflechtung von zwei Konzepten, die meist getrennt behandelten Bereichen entstammen,
macht dies fast unausweichlich. Dennoch birgt dies ein wesentliches Problem, da noch mehr als in
einem innerdisziplindren Diskurs die Ausgangsvoraussetzungen der Autoren unterschiedlich sind.
Dass die wenigsten Autoren detailliert ihren theoretischen Bezugsrahmen abstecken und eine
eindeutige Kldrung der Begriffe vornehmen, erschwert die Analyse der Debatte zusétzlich.

Es ldsst sich dariiber hinaus eine phasenweise Entwicklung des Erkldrungsfaktors Kultur erkennen.
Bis zum Ende des Ost-West-Konflikts rekurrierten die meisten Politikwissenschaftler auf das in den
60er Jahren von Almond und Verba entwickelte Modell der politischen Kultur, welches aber vor allem

durch Untersuchungen in westlichen Demokratien entwickelt wurde.**

Wihrend von einigen
Islamwissenschaftlern, allen voran Bernard Lewis, schon lédnger die Unvereinbarkeit groBer Teile der
islamischen Tradition mit Demokratie vertreten wurde, machten zunidchst Fukuyama und schlieBlich
vor allem Huntington civilizations und damit den Islam als Demokratiehindernis zu einem zentralen
Diskussionsthema in der Demokratisierungsforschung (vgl. 2.2.1.). Der Kurs der politik-
wissenschaftlichen Debatte um den Islam als civilization verédnderte sich jedoch kontraintuitiv auch
nach den Terroranschligen vom 11. September 2001 kaum. Statt signifikantem Auftrieb fiir

Huntingtons Thesen verlagerte sich der Diskussionsschwerpunkt vielmehr auf die Analyse von

gewaltbereitem Islamismus, Fundamentalismus und Extremismus, deren Unvereinbarkeit mit

244 Vgl 2.1.1. Fn.13.
245  Vgl. Almond, Gabriel A./Verba, Sidney (1963): The civic culture. Political attitudes and democracy in
five nations. Princeton: Princeton Univ. Press.

40



Demokratie schwerlich angezweifelt wurde.**

Gegeniiber den essentialistischen und damit wenig dynamischen Argumenten der Kulturalisten
entwickelt sich die Forschung, die sich auf den Islam und Demokratie bezieht und dabei Methoden der
Vergleichenden Politikwissenschaft anwendet, stetig weiter. Neben zahlreichen Umfragen wie dem
zitierten Gallup World Poll und den Untersuchungen von Tessler, Jamal und Gao*"’ erschienen seit
2005 verstirkt Fallstudien zu einzelnen demokratischen islamischen Lidndern wie Tiirkei und

Indonesien, z. B. durch Barton, Yilmaz und Cevik.**®

3.3. Ein Goldener Mittelweg? - Vorschlige zu weiterfithrender Forschung

Lehnt man die Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas ab und behauptet, dass der
Islam kein Hindernis fiir Demokratisierung darstellt, bleibt jedoch die deutliche Korrelation zwischen
der niedrigen Privalenz an demokratischen Systemen und dem Islam als vorherrschender Religion
erkldrungsbediirftig.** Gibt es also einen Mittelweg, der die beiden Paradigmen vereint, um so zu
einer moglichst realistischen Einschédtzung zu kommen? Nach der Analyse der beiden Literaturstrange
kommt John Anderson zu einem versdhnlich klingenden Ergebnis: "Religious tradition cannot
determine outcomes, but when the factors working for or against democratisation are finely balanced,
then whose god is prevalent may just make a difference."*°

Sein Fazit beruht auf der Abwégung verschiedener Faktoren. Zunéichst nimmt Anderson die
grundsitzliche Multivokalitdt aller Religionen an und stellt fest, dass Religion in
Demokratisierungsprozessen oft kaum eine Rolle spielt und andere Faktoren bei der Erklérung
vorrangig behandelt werden miissen.”' Stepan unterstreicht ebenfalls den Vorrang nicht religidser
Faktoren vor Religion bei der Demokratisierung, besonders bei der Erkldrung der Abwesenheit von
Demokratien in der Arabischen Welt:

"It has sometimes been suggested that the question of Islam and democracy involves so many sui
generis issues that democratization theory does not really apply. I think that my analysis of
Indonesia, Bangladesh, Pakistan, Turkey, and even post-1997 Iran, demonstrates the analytic
weakness of focusing only on Islam as the principal obstacle to democratization, while neglecting
the overall sociopolitical, military, ethnic, economic, and internatonal contexts."**

Allerdings plédiert Anderson dafiir, anstatt die Auslegungen einiger liberaler Muslime in den
Mittelpunkt der Betrachtung zu riicken, vor allem die real existierenden politischen Systeme und die
Rolle der Religion in ihnen zu analysieren.” Er vergleicht den Fokus auf liberale Interpretationen mit

dem wihrend des Kalten Krieges hiufig vorgebrachten Argument, dass Marxismus nie wirklich

246  Vgl. diein 2.1.3. Fn.52 genannten Autoren.

247  Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken; Tessler/Gao, Arab Support for Democracy, Jamal,
Support for Islam and Democracy.

248  Yilmaz, Islam, Sovereignty, and Democracy; Barton, Indonesia; Cevik, Islam and Democracy.

249 Vgl. Anderson, Does god matter, S.202, Tabelle 13.1. Religions and freedom, in welcher die 39
muslimischen Linder mit einem mittleren Wert von 5,39 auf der Freedomhouseskala mit Abstand am
schlechtesten abschneiden.

250  Anderson, Does god matter, S.209.

251 Ebd.: S.202.

252 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.246.

253 Anderson, Does god matter, S.204.

41



ausprobiert wurde, aber trotzdem alle marxistischen Systeme im Endeffekt in autoritdre Herrschaft
miindeten.”* Als ein grundsétzliches Problem der in vielen Teilen der Welt dominierenden
Interpretation des Islam sieht Anderson mit Verweis auf Steve Bruce den Fokus auf die korrekte
Lebensweise gegeniiber dem rechten Glauben und der Theologie, also dem Vorrang der Orthopraxie
vor der Orthodoxie:**

"Rule bound religions are inevitably more conservative than ones that do not embed divine
revelation in a legal code. This follows simply from the fact that rules were written in the past. [...]
The centrality of sharia to Islam does not prevent interpretation but it does restrict it. In contrast
Christianity has no choice but to be metaphorical about teachings. [Hervorh. im Orig.]"**

Das groBere Problem ergebe sich aber daraus, dass liberale islamische Akteure und Intellektuelle nur
limitierten Einfluss besdfen, besonders in Konkurrenz mit radikaleren Gruppierungen. Aulerdem habe
sich mit der Ausnahme von Indonesien in keinem muslimischen Land eine wesentliche religiose
Opposition gebildet, die pluralistische Demokratie als eines ihrer wesentlichen Ziele vertreten hitte.>’
Auch wenn die Ausfithrungen Andersons sicherlich anfechtbar sind, so geben sie Hinweise auf drei
Schlussfolgerungen, die sich aus der Debatte ziehen lassen:

Erstens kann die Rolle des Islam als Demokratisierungsfaktor erst dann realistisch eingeschétzt
werden, wenn eine eingehende Analyse der anderen von Stepan genannten Einflussfaktoren erfolgt ist,
da religiose Faktoren in den wenigsten Féllen wirklich ausschlaggebend sind.

Zweitens sind es die religiosen Akteure, also Parteien, einflussreiche Imame oder andere islamische
Gruppierungen, durch welche der Islam fiir die Demokratie Bedeutung und Wirksamkeit erlangt. Will
man die Frage danach beantworten wie im konkreten Fall eine fundamentalistische Auslegung des
Islam Wabhlrecht fiir Frauen verhindert oder wie eine islamische Demokratie als legitim und
authentisch anerkannt werden kann oder wie eine Einigung auf den Aufbau eines Institutionengefiiges
mit Gewéhrleistung der twin folerations zustande kommen konnte, miissen die islamischen Akteure im
Fokus der Analyse stehen.**®

Drittens ist es vielversprechend, den Diskurs und den Konflikt innerhalb und zwischen einflussreichen
Gruppierungen iiber bestimmte Arten der Auslegung zu untersuchen, denn auch wenn nachvoll-
ziehbare liberale Interpretationen existieren, werden sie nur wirksam zu einer Demokratisierung
beitragen, wenn Akteure ihnen politische Geltung verschaffen.

Diese Schlussfolgerungen lassen sich anwenden auf die Erforschung der Rolle des Islam bei
Liberalisierungsversuchen oder gar bei Demokratisierungsprozessen im Rahmen des arabischen
Friihlings, wobei die mangelnde Verfiigbarkeit von Datenmaterial derartige Forschung bislang

behindert. Um Aussagen iiber den Einfluss des Islam auf den Demokratisierungsprozess treffen zu

254  Anderson, Does god matter, S.203 f.

255 Ebd.: S.205 f.

256  Bruce, Steve (2003): Religion and Politics. Cambridge: Polity, S.238.

257  Anderson, Does god matter, S.207 f.

258  Wie sooft hat auch hier Huntington 1991 einen hilfreichen Hinweise gegeben, den er spéter selbst
missachtet hat: "What Elements in Islam [...] are favorable to democracy, and how and under what
circumstances can these supersede the undemocratic elements in those cultural traditions? [Hervorh.
T.M.]", Huntington, The Third Wave, S.310.

42



konnen, sollten zunéchst die relevanten Akteure identifiziert werden, die sich offen oder implizit auf
den Islam als politische Ordnungsgrofle beziehen. Danach sollten ihre Einflussmoglichkeiten im
politischen Prozess bzw. ihre Rolle im Konflikt zwischen Regime und Opposition evaluiert werden,
dhnlich wie Kinkler und Leininger die Rolle religidser Akteure in verschiedenen
Demokratisierungsprozessen ausgewertet haben.”® SchlieBlich wire es aufschlussreich zu
untersuchen, welche der in 2.3.2. aufgefiihrten demokratischen Potentiale, nach Esposito und Voll
insbesondere fiir egalitire Partizipation und legitime Opposition, die Akteure tatsdchlich fiir die
Begriindung ihres propagierten Weltbilds und ihrer politischen Priaferenzen verwenden.*® Die Analyse
des Diskurses zwischen und innerhalb der einflussreichen Gruppierungen, z. B. anhand der
Untersuchung von Grundsatz- oder Parteiprogrammen und Reden, konnte dafiir aufschlussreich sein
und Schliisse auf den positiven oder negativen Einfluss des Islam auf den Demokratisierungsprozess
zulassen.

Solche auf den Einzelfall konzentrierten und fiir jedes Land und jeden Akteur unterschiedlich
anzufertigenden Untersuchungen sind mit vielen Beschwerlichkeiten verbunden. Allerdings kann es
dadurch gelingen, der Wissenschaft wie auch der westlichen Politik einen differenzierten Blick auf die
Bewegungen in der Arabischen Welt zu eroffnen und Moglichkeiten zu schaffen, anstelle von

sdkularen Diktatoren Menschen zu unterstiitzen, die nach Selbstbestimmung und Freiheit streben.

259  Kiinkler/Leininger, Religious actors in democratization processes.
260  Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.7, weitere Analysedimensionen islamischer Bewegungen S.9.

43



Literaturverzeichnis

al-‘arabiyya, markaz dirasat al-wahda, (Hg.) (1984): azmat ad-dimugratiyya fi l-watan al-‘arabi.
buhiit wa-munagsat an-nadwa al-fikriyya allati nazzmahd markaz dirasat al-wahda al-

‘arabiyya. Beirut.

al-Braizat, Fares (2002): Muslims and Democracy an Empirical Critique of Fukuyama's Culturalist

Approach. In: International Journal of Comparative Sociology 43(3): S.269-299.

Almond, Gabriel A./Verba, Sidney (1963): The civic culture. Political attitudes and democracy in five

nations. Princeton: Princeton Univ. Press.

Almond, Gabriel/Powell, G. Bingham et al. (2008): Comparative politics today. A world view. New

York [u.a.]: Pearson Longman.

Anderson, John (2004): Does God Matter, and If So Whose God? Religion and Democratization. In:
Democratization 11(4): S.192-217.

Anderson, John (2009): Does God matter, and if so whose God? Religion and democratisation. In:
Haynes, Jeffrey (Hg.), Routledge Handbook of Religion and Politics. New York. [u.a.]:
Routledge, S.192-210.

An-Na‘im, Abdullahi A. (2008): Islam and the Secular State. Negotiating the future of Shari‘a.

Cambridge: Harvard Univ. Press.
Apter, David (1965): The Politics of Modernization. Chicago: Univ. of Chicago Press.

Barton, Greg (2010): Indonesia: Legitimacy, Secular Democracy, and Islam. In: Politics & Policy
38(3): S.471-496.

Bayat, Asef (2007): Makinging Islam Democratic. Stanford: Stanford Univ. Press.

Bellin, Eva (2004): The Robustness of Authoritarianism in the Middle East: Exceptionalism in

Comparative Perspective. In: Comparative Politics 36(2): S.139-157.
Bhargava, Rajeev (1998): Secularism and its critics. Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press.

Binder, Leonard (1988): Islamic Liberalism. A critique of Development Ideologies. Chicago: Univ. of
Chicago Press.

44



Bockenforde, Ernst-Wolfgang (2007): Die Entstehung des Staates als Vorgang der
Sakularisierung. In: ders. (Hg.), Der sdkularisierte Staat. Sein Charakter, seine
Rechtfertigung und seine Probleme im 21. Jahrhundert. Minchen: Carl Friedrich von
Siemens Stiftung, S.43-72.

Braudel, Fernand (1980): On History. Chicago: Univ. of Chicago Press.
Bruce, Steve (2003): Religion and Politics. Cambridge: Polity.

Brumberg, Daniel (2002): Democratization in the Arab World? The Trap of Liberalized Autocracy. In:
Journal of Democracy 13(5): S.56-68.

Brumberg, Daniel/Diamond, Larry (2003): Introduction. In: Diamond, Larry et al. (Hg.), Islam and

Democracy in the Middle East. Baltimore [u.a.]: Johns Hopkins Univ. Press., S.ix-xvii.

Bush, George W. (2001, 19. September): Address To A Joint Session Of Congress And The American
People.  Zuletzt aufgerufen am  26.1.2012, von http://merln.ndu.edu/merln/
pfirag/archive/wh/20010920-8.pdf.

Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago: Univ. of Chicago Press.

Central Intelligence Agency, CIA (2012): The World Factbook. Religions. Zuletzt aufgerufen am
21.1.2012, von https://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/fields/ 2122.html.

Cevik, Salim (2011): Myths and Realities on Islam and Democracy in the Middle East. In: Estudios
Politicos 38: S.121-144.

Crone, Patricia (1980): Slaves on Horses: The Evolution of the Islamic Polity. Cambridge: Cambridge

Univ. Press.
Dahl, Robert A. (1971): Polyarchy. Participation and Opposition. New Haven: Yale Univ. Press.

Dallmayr, Fred (2011): Whither democracy? Religion, politics and Islam. In: Philosophy and Social
Criticism 37(4): S.437-448.

Denffer, Ahmad von (1998): Der Koran. 4. Aufl., Miinchen: Islamisches Zentrum Miinchen.

Diamond, Larry (2010): Why are there no Arab Democracies? In: Journal of Democracy 21(1): S.93-
102.

Diekmann, Andreas (2009): Empirische Sozialforschung. Grundlagen, Methoden, Anwendungen.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verl.

45



Durkheim, Emile/Mauss, Marcel (1971): Note on the Notion of Civilization. In: Social Research
38(4): S.808-813.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000): Multiple Modernities. In: Daedalus 129(1): S.1-29.

English, Raymond (1983): Constitutional Democracy vs. Utopian Democracy. Washington: Ethics and
Public Policy Center.

Esposito, John L. /Mogahed, Dalia (2011): Was Muslime wirklich denken. Miinchen: Redline-Verl.

Esposito, John L./Piscatori, James P. (1991): Islam and Democratization. In: The Middle East Journal
45(3): S.427-440.

Esposito, John L./Voll, John O. (1994): Islam's Democratic Essence. In: Middle East Quarterly 1(3):
S.3-11.

Esposito, John L./Voll, John O. (1996): Islam and Democracy. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press.

Faath, Sigrid/Mattes, Hanspeter, (Hg.) (1992): Demokratie und Menschenrechte in Nordafrika.
Hamburg: Ed. Wuqaf.

Fikentscher, Wolfgang (1993): Demokratie. Eine Einfiihrung. Miinchen: Piper.

Filali-Ansary, Abdou (1996): The Challenge of Secularization. In: Journal of Democracy 7(2): S.76-
80.

Filali-Ansary, Abdou (1999): Muslims and Democracy. Oxford: Oxford Univ. Press.
Fischer, Karsten (2009): Die Zukunft einer Provokation. Berlin: Berlin Univ. Press.

Fox, Jonathan/Sandler, Shmuel (2005): Separation of Religion and State in the Twenty-First Century:
Comparing the Middle East and Western Democracies. In: Comparative Politics 37(3): S.317-
335.

Freedomhouse (2011): Freedom in the World 2011. Zuletzt aufgerufen am 5.1.2012, von
http://freedomhouse.org/images/File/fiw/FIW_2011_ Booklet.pdf.

Fukuyama, Francis (1989): The End of History? In: The National Interest 16(Summer): S.3-18.
Fukuyama, Francis (1992): Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? Miinchen: Kindler.

Gallie, Walter Bryce (1956): Essentially Contested Concepts. In: Proceedings of the Aristotelian
Society 56: S.167-198.

46



Gellner, Ernest (1996): Conditions of Liberty: Civil Society and Its Rivals. New York: Penguin Books.

Ghalian, Burhan (2004): The Persistence of Arab Authoritarianism. In: Journal of Democracy 15(4):
S.126-132.

Guazzone, Laura, (Hg.) (1995): The Islamist dilemma. The political role of Islamist movements in the

contemporary Arab world. Reading: Ithaca Press.

Hamdi, Mohamed Elhachmi (1996): The Limits of the Western Model. In: Journal of Democracy 7(2):
S.81-85.

Hefner, Robert W. (2001): Public Islam and the Problem of Democratization In: Sociology of Religion
62(4): S.491-514.

Held, David (1987): Models of Democracy. Stanford: Stanford Univ. Press.

Hourani, Albert Habib (1983): Arabic thought in the liberal age, 1798-1939. Cambridge: Cambridge

Univ. Press.

Hudson, Michael (1991): After the Gulf War: Prospects for Democratization in the Arab World. In:
Middle East Journal 45(3): S.407-426.

Huntington, Samuel P. (1969): Political order in changing societies. New Haven [u.a.]: Yale Univ.

Press.

Huntington, Samuel P. (1984): Will More Countries Become Democratic? In: Political Science

Quarterly 99(2): S.193-218.

Huntington, Samuel P. (1989): The Modest Meaning of Democracy. In: Pastor, Robert A. (Hg.),
Democracy in the Americas: Stopping the Pendulum. New York: Holmes and Meier, S.11-18

Huntington, Samuel P. (1991): The Third Wave. Norman [u.a.]: Univ. of Oklahoma Press.
Huntington, Samuel P. (1993): The Clash of Civilizations? In: Foreign Affairs 72(3): S.22-49.
Huntington, Samuel P. (1996): Democracy for the long haul. In: Journal of Democracy 7(2): S.3-13.

Huntington, Samuel P. (1996): The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. New
York: Simon & Schuster.

Huntington, Samuel P. (1997): Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert. 5. Aufl., Miinchen [u.a.]: Europaverl.

47



Igbal, Allama Muhammad (1968): The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Sh.
Muhammad Ashraf.

Jamal, Amaney A. (2006): Reassessing Support for Islam and Democracy in the Arab World?
Evidence from Egypt and Jordan. In: World Affairs 169(2): S.51-63.

Jamal, Amaney/Tessler, Mark (2008): Attitudes In The Arab World. In: Journal of Democracy 19(1):
S.97-110.

Karatnychy, Adrian (1999): The 1998 Freedom House Survey: The Decline of Illiberal
Democracy.In: Journal of Democracy 10(1): S.112-125.

Kathweb, Katholische Presseagentur Osterreich (2011, 14. Dezember): Bassam Tibi: "Islamismus und
Demokratie vertragen sich nicht". In: kathweb.at. Zuletzt aufgerufen am 4.1.2011, von

http://www.kathweb.at/site/nachrichten/database/43632.html.
Kedourie, Elie (1992): Democracy and Arab political culture. Washington, DC.

Kepel, Gilles (1991): Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vormarsch
Miinchen: Piper.

Kepel, Gilles (2002): Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang des Islamismus.

Miinchen [u.a.].
Kramer, Gudrun (1993): Islamist Notions of Democracy. In: Middle East Report 23(4): S.2-8.
Kramer, Gudrun (1999): Gottes Staat als Republik. Baden-Baden: Nomos.

Kramer, Gudrun (2002, 18./25. Januar): Der Mensch als Treuhdnder Gottes auf Erden. In: Das
Parlament Nr. 3-4. Zuletzt aufgerufen am 29.1.2012, von http://www.bpb.de/publikationen
/ZFTQZH,0,Politischer_Islam_im 20 Jahrhundert.html.

Krimer, Gudrun (2011): Demokratie im Islam. Der Kampf fiir Toleranz und Freiheit in der arabischen
Welt. Miinchen: Beck.

Kramer, Martin (1993): Islam vs. Democracy. In: Commentary 95(1): S.35-42.

Kramer, Martin (1996): Islam vs. Democracy. In: ders. (Hg.), Arab awakening & Islamic revival. The
politics of ideas in the Middle East. New Brunswick [u.a.]: Transaction Publ., S.265-286.

Kramer, Martin, (Hg.) (1997): The Islamism Debate. Tel Aviv: Moshe Dayan Center for Middle

Eastern and African Studies.

48



Kubba, Laith (1996): Islam and Liberal Democracy. Recognizing Pluralism. In: Journal of Democracy
7(2): S.86-89.

Kiinkler, Mirjam/Leininger, Julia (2009): The multi-faceted role of religious actors in democratization
processes: empirical evidence from five young democracies. In: Democratization 16(6):

S.1058-1093.

Kuru, Ahmet (2008): Passive and Assertive Secularism: Historical Conditions, Ideological Struggles,

and State Policies Toward Religion. In: World Politics 59(4): S.568-596.
Kurzman, Charles (1998): Liberal Islam. A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press.

Lakoff, Sanford (2004): The Reality of Muslim Exceptionalism. In: Journal of Democracy 15(5):
S.133-139.

Lapidus, Ira M. (1975): The Separation of State and Religion in the Development of Early Islamic
Society. In: International Journal of Middle East Studies 6(4): S.363-385.

Lewis, Bernard (1962): The emergence of modern Turkey. London [u.a.]: Oxford Univ. Press.
Lewis, Bernard (1964): The Middle East and the West. New York: Harper Torchbooks.
Lewis, Bernard (1988): The Political Language of Islam. Chicago [u.a.]: Univ. of Chicago Press.

Lewis, Bernard (1990, September): The Roots of Muslim Rage. In: The Atlantic Monthly
Zuletzt aufgerufen am 18.1.2012, wvon http://www.theatlantic.com/magazine/archive/

1990/09/the-roots-of-muslim-rage/4643/3/.

Lewis, Bernard (1996): Islam and Liberal Democracy. A Historical Overview. In: Journal of

Democracy 7(2): S.52-63.

Linz, Juan/Stepan, Alfred (1996): Problems of Democratic Transition and Consolidation: Southern

Europe, South America, and Post-communist Europe. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press.
Maududi, Sayyid Abul A'la (1967): Islamic Way of Life. Delhi: Markazi Maktaba Islami.

Merry, Robert W. (2003): The great Friedman-Huntington debate: the coming clash between two
fundamentally opposed post-9/11 global views. In: The International Economy. Zuletzt
aufgerufen am 12.1.2011, von http://findarticles.com/p/articles/mi_m2633/is 1 17/ai_
97118160/?tag=content;coll.

Miiller, Harald (1998, Oktober): Der Mythos vom Kampf der Kulturen. Eine Kritik an Huntingtons
kulturalistischer Globaltheorie. In: E+Z - Entwicklung und Zusammenarbeit: S.262-264.

49



Miinch, Peter (2011): Islamisten nach dem Arabischen Friithling. Netanjahu warnt vor "islamischer
Welle". In: sueddeutsche.de. Zuletzt aufgerufen am 7.1.2011, von http://www.sueddeutsche.de
/politik/islamisten-nach-dem-arabischen-fruehling-netanjahu-warnt-vor-islamischer-welle-

1.1221259.

Nohlen, Dieter (2010): Demokratisierung. In: Nohlen, Dieter/Schultze, Reiner-Olaf (Hg.), Lexikon der
Politikwissenschaft. Theorien, Methoden, Begriffe. 4. Aufl. Miinchen: Beck.

Norris, Pippa/lnglehart, Ronald (2004): Sacred and secular. Religion and politics worldwide.
Cambridge [u.a.]: Cambridge Univ. Press.

O'Donnell, Guillermo/Schmitter, Philippe C. (1986): Transitions from Authoritarian Rule: Tentative

Conclusions about Uncertain Democracies. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press.

Organization of Islamic Cooperation, Permanent Observer Mission to the United Nations in New York

(2011): About OIC. Zuletzt aufgerufen am 11.1.2012, von http://www.oicun.org/2/23/.
Piscatori, James (1986): Islam in a World of Nation-States. Cambridge [u.a.]: Cambridge Univ. Press.

Popper, Karl R. (1969): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In: Adorno, Theodor W./Maus, Heinz et
al. (Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Berlin: Luchterhand, S.103-124.

Qutb, Sayyid (1963): The Ideological Bankruptcy of Europe and the Future Prospects of Islam. In:
The Voice of Islam. A Monthly Magazine Devoted to the Promotion of True Human Progress
XII: S.5-16, 65-77.

Qutb, Sayyid (1981): Milestones. Karatschi: International Islamic Publ.

Radtke, Bernd (1994): Erleuchtung und Aufklérung. Islamische Mystik und europdischer
Rationalismus. In: Die Welt des Islams 34(1): S.48-66.

Rahman, Fazlur (1986): The Principle of Shura and the Role of the Ummah in Islam. In: Ahmad,
Mumtaz (Hg.), State, Politics, and Islam. Indianapolis: American Trust Publ., S.87-96.

Rawls, John (1996): Political Liberalism. New York: Columbia Univ. Press.

Rowley, Charles K./Smith, Nathanael (2009): Islam's Democracy Paradox: Muslims Claim to like
Democracy, so Why Do They Have so Little? In: Public Choice 139(3): S.273-299.

Roy, Olivier (1994): The Failure of Political Islam. Cambridge: Harvard Univ. Press.

Roy, Olivier (2006): Globalised Islam. The search for a new Ummah. London: Hurst.

50



Rustow, Dankwart A. (1970): Transitions to Democracy: Toward a Dynamic Model. In: Comparative

Politics 2(3): S.337-363.
Ruthven, Malise (2000): Der Islam. Eine kurze Einfiihrung. Stuttgart: Reclam.

Sadowski, Yahya (1993): The New Orientalism and the Democracy Debate. In: Middle East Report
23(4): S.14-21.

Said, Edward W. (1978): Orientalism. In: Ashcroft, Bill/Griffiths, Gareth et al. (Hg.), Post-Colonial
Studies Reader. London [u.a.]: Routledge, S.87-91.

Said, Edward W. (2003): Orientalism. London [u.a.]: Penguin Books.

Salamé, Ghassan, (Hg.) (1994): Democracy Without Democrats? The Renewal of Politics in the
Muslim World. London [u.a.]: Tauris Publ.

Sartori, Giovanni (1962): Democratic Theory. Detroit: Wayne State Univ. Press.

Sartori, Giovanni (1968): Democracy. In: Sills, David L. (Hg.), International Encyclopedia of the

Social Sciences. New York: MacMillan.
Schmidt, Manfred G. (2010): Demokratietheorien. Wiesbaden: VS, Verl. fiir Sozialwissenschaften.

Schultze, Reiner-Olaf (2010): Demokratie. In: Nohlen, Dieter/Schultze, Reiner-Olaf (Hg.),Lexikon der
Politikwissenschaft. Theorien, Methoden, Begriffe. 4. Aufl. Miinchen: Beck.

Schulze, Reinhard (1990): Das islamische 18. Jahrhundert. Versuch einer historiographischen Kritik.
In: Die Welt des Islams 30: S.140-158.

Schulze, Reinhard (1990): Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert: Untersuchungen zur

Geschichte der Islamischen Weltliga. Leiden [u.a.]: Brill.
Schulze, Reinhard (1996): Was ist islamische Auftklarung? In: Die Welt des Islams 36: S.276-325.
Schumpeter, Joseph A. (1950): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. Bern: Francke.

Sen, Amartya (1998): Secularism and Its Discontents. In: Bhargava, Rajeev (Hg.), Secularism and its

critics. Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.454-485.

Smith, Thomas (2005): Civic Nationalism and Ethocultural Justice in Turkey. In: Human Rights
Quarterly 27(2): S.436-470.

Somer, Murat (2007): Moderate Islam and Secularist Opposition in Turkey: Implications for the
World, Muslims and Secular Democracy. In: Third World Quarterly 28(7): S.1271-12809.

51



Sorokin, Pitirim (1937-1985): Social and Cultural Dynamics. 4 Bd., New York: American Book Co.

Spengler, Oswald (1926): The Decline of the West. Form and Actuality. New York: Alfred A. Knopf.

Stein, Timo (2011, 7. Mérz): Kann der Islam Demokratie? In: Cicero online. Zuletzt aufgerufen am
4.1.2011, von http://www.cicero.de/weltb%C3%BChne/kann-der-islam-demokratie/41733.

Steinbach, Udo (2009): Die Grundlagen des Nahostkonflikts. In: Chiari, Bernhard/Kollmer, Dieter H.
(Hg.), Wegweiser zur Geschichte Naher Osten. 2. Aufl. Paderborn [u.a.]: Ferdinand
Schéningh, S.157-168.

Stepan, Alfred (2000): Religion, Democracy, and the "Twin Tolerations". In: Journal of Democracy
11(4): S.37-57.

Stepan, Alfred (2001): The World's Religious Systems and Democracy: Crafting the "Twin
Tolerations". In: ders. (Hg.), Arguing Comparative Politics. Oxford [u.a.]: Oxford Univ. Press,
S.213-254.

Stepan, Alfred/Robertson B. Graeme. (2003): An "Arab" More than "Muslim" Electoral Gap. In:
Journal of Democracy 14(3): S.30-44.

Sulaiman, Sadek J. (1998): Democracy and Shura. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam. A
sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.96-98.

Talmon, Jacob L. (1960): The Origins of Totalitarian Democracy. New York: Frederick A. Praeger.

Tamadonfar, Mehran (2002): Islamism in Contemporary Arab Politics. In: Jelen, Ted G./Wilcox, Clyde
(Hg.), Religion and Politics in Comparative Perspective. The One, the Few, the Many.
Cambridge: Cambridge Univ. Press, S.141-165.

Taylor, Charles (1998): Modes of Secularism. In: Bhargava, Rajeev (Hg.), Secularism and its critics.
Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.31-53.

Tessler, Mark/Gao, Eleanor (2005): Gauging for Arab Support for Democracy. In: Journal of
Democracy 16(3): S.83-97.

Teti, Andrea/Mura, Andrea (2009): Islam and Islamism. In: Haynes, Jeffrey (Hg.), Routledge
Handbook of Religion and Politics. New York [u.a.]: Routledge, S.92-110.

Tibi, Bassam (1996): Das arabische Staatensystem. Ein regionales Subsystem der Weltpolitik.

Mannheim [u.a.]: BI-Taschenbuchverl.

52



Tibi, Bassam (2001): Die neue Weltunordnung. Westliche Dominanz und islamischer

Fundamentalismus. Miinchen: Ullstein Taschenbuch-Verl.

Uertz, Rudolf (2005): Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in
Deutschland von der Franzésischen Revolution bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789 -1965).

Paderborn [u.a.]: Schoningh.

Verba, Sidney (1965): Comparative Political Culture. In: Pye, Lucian W./Verba, Sidney (Hg.),

Political Culture and Political Development. Princeton: Princeton Univ. Press, S.512-560.

Voll, John 0./Esposito, John L. (1994): Islam's Democratic Essence. In: Middle East Quarterly 1(3):
S.3-11.

Volpi, Frédéric (2004): Pseudo-Democracy in the Muslim World. In: Third World Quarterly 25(6):
S.1061-1078.

Waterbury, John (1994): Democracy Without Democrats? The Potential for Political Liberalization in
the Middle East. In: Salamé, Ghassan (Hg.), Democracy Without Democrats? The Renewal of
Politics in the Muslim World. London [u.a.]: Tauris Publ., S.23-47.

Weber, Max (1968): The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press.

Weber, Max/Késler, Dirk (2004): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Miinchen:
Beck.

Wiedemann, Charlotte (2011, 30. Oktober): Triumphiert der Islam? In: Die ZEIT. Zuletzt aufgerufen
am 4.1.2011, von http://www.zeit.de/2011/44/Islamisten/seite-1.

Wright, Robin (1996): Islam and Liberal Democracy. Two Visions of Reformation. In: Journal of
Democracy 7(2): S.64-75.

Yilmaz, Hakan (2007): Islam, Sovereignty, and Democracy: A Turkish View. In: Middle East Journal
61(3): S.477-493.

Zafar, S.M. (1998): Accountability, Parliament and Jjtihad. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam.
A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.67-72.

53



Eigenstindigkeitserklirung

Hiermit erklare ich, dass ich die Arbeit selbststindig und ohne Benutzung anderer als
der angegebenen Quellen und Hilfsmittel angefertigt habe.

Miinchen, 1. Feburar 2012

Tobias Miiller

54




Inhaltsverzeichnis

1. Einleitung
2. Der Islam in der Demokratisierungsforschung
2.2. Eingrenzung und Begriffskliarung
2.1.1. Verwandte Diskurse und Eingrenzung des Untersuchungsbereichs
2.1.2. Demokratie und Demokratisierung
2.1.3. Arabische Welt, Islam und Islamismus
2.2. Kultur und Essenz — Verhindert der Islam Demokratie?
2.2.1. Samuel Huntington: Clash of Civilizations und Verhinderungsthese
2.2.2. Weitere Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas
2.2.3. Kritik an den kulturalistisch-essentialistischen Ansdtzen
2.3. Twin tolerations und islamische Demokratie
2.3.1. Alfred Stepans institutionalistischer Ansatz der twin tolerations
2.3.2. Ankniipfungspunkte fiir eine islamische Demokratie
3. Fazit
3.1. Kritik der Paradigmen und ihres Erkldrungspotentials
3.2. Ergebnisse der Gegeniiberstellung der Paradigmen
3.3. Ein goldener Mittelweg? - Vorschldge zu weiterfithrender Forschung
Literaturverzeichnis

Eigenstindigkeitserkldrung

o W Wh W W





1. Einleitung

Seit dem Beginn der Unruhen in verschiedenen Staaten der Arabischen Welt' Anfang 2011 arbeiten
sich Medien, Politiker und Feuilletonisten an einer seitdem scheinbar neu aufgetauchten Frage ab. Mit
Schlagzeilen wie "Kann der Islam Demokratie?"* oder "Triumphiert der Islam?"* werden Hoffnungen
westlicher Leser auf erfolgreiche Demokratisierung durch den "arabischen Friihling"* und Zweifel
dariiber, ob "der Islam" diese verhindert, gegeniibergestellt. Diese Zweifel werden gendhrt durch
Aussagen von einzelnen Wissenschaftlern, wie dem syrisch-stimmigen Politikwissenschaftler Bassam
Tibi, der behauptet, "Islamismus und Demokratie vertragen sich nicht",” Samuel Huntington, der
behauptet "in Islam, God is Caesar",® was eine Demokratisierung verhindere, oder von Politikern wie
dem israelischen Ministerprésidenten Benjamin Netanjahu, der davor warnt, dass "eine islamische
Welle [...] die Arabische Welt nach Jahrzehnten stabiler Regierungen [iiberflutet]".”

Auch wenn er nicht direkt den Islam verantwortlich macht, so riickte der britische Premierminister
Tony Blair in seiner Rechtfertigung fiir die Invasion des Irak 2003 ebenfalls explizit die
Demokratiefeindlichkeit des Landes und der extremistischen, in diesem Kontext islamistischen,
Terrorgruppen in den Vordergrund:

"Diese neue Welt steht einer neuen Bedrohung gegeniiber: jener der Unordnung und des Chaos, die
entweder in brutalen Staaten wie dem Irak entstanden ist, der iiber Massenvernichtungswaften
verfligt, oder in extremistischen Terrorgruppen. Beide hassen unsere Lebensweise, unsere Freiheit,
unsere Demokratie."®

Die in diesen Aussagen offen oder implizit festgestellte Korrelation oder gar Kausalitit zwischen der
Abwesenheit von Demokratie und dem Islam als vorherrschende Religion ist auch Streitpunkt im
wissenschaftlichen Diskurs. Der erste Absatz der meisten wissenschaftlichen Artikel, die sich bisher
mit der These der Verhinderung von Demokratie durch den Islam auseinandergesetzt haben, enthélt

einen Hinweis auf die desolate Lage der Demokratie im Nahen Osten und Nordafrika.’ Dabei wird auf

1 Zur ndheren Bestimmung der Begriffe "Arabische Welt", "Naher Osten und Nordafrika", "Demokratie",
"Demokratisierung", "Islam" und "Islamismus" s. Kap. 2.1.
2 Stein, Timo (2011, 7. Mérz): Kann der Islam Demokratie? In: Cicero online. Zuletzt aufgerufen am

4.1.2012 , von http://www.cicero.de/weltb%C3%BChne/kann-der-islam-demokratie/41733.

3 Wiedemann, Charlotte (2011, 30. Oktober): Triumphiert der Islam? In: Die ZEIT. Zuletzt aufgerufen am
4.1.2012, von http://www.zeit.de/2011/44/Islamisten/seite-1.

4 Damit sind hier in Anlehnung an den inzwischen in den deutschen Medien etablierten Srpachgebrauch,
allerdings wertfrei und ergebnisoffen, die Ereignisse gemeint, die nach der Selbstverbrennung des
tunesischen Gemisehidndlers Muhammad Bouazizi am 17. Dezmeber 2010 in allen Lindern der
Arabischen Welt auBler den Vereinigten Arabischen Emiraten und Qatar zu Protesten, gewaltsamen
Auseinandersetzungen und in einigen Landern zu Regimewechseln gefiihrt haben.

5 Miinch, Peter (2011): Islamisten nach dem Arabischen Friihling. Netanjahu warnt vor "islamischer
Welle". In: sueddeutsche.de. Zuletzt aufgerufen am 7.1.2012, von http://www.sueddeutsche.de/politik/
islamisten-nach-dem-arabischen-fruehling-netanjahu-warnt-vor islamischer-welle-1.1221259.

6 Huntington, Samuel P. (1996): The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. New York:
Simon & Schuster, S.70.

7 Kathweb, Katholische Presseagentur Osterreich (2011, 14. Dezember): Bassam Tibi: "Islamismus und
Demokratie vertragen sich nicht". In: kathweb.at. Zuletzt aufgerufen am 4.1.2012, von
http://www.kathweb.at/site/nachrichten/database/43632.html.

8 Esposito, John L./Mogahed, Dalia (2011): Was Muslime wirklich denken. Miinchen: Redline-Verl. S.46.

9 Entsprechende Textanfinge finden sich z. B. bei Diamond, Larry (2010): Why are there no Arab
Democracies? In: Journal of Democracy 21(1): S.93-102; Bellin, Eva (2004): The Robustness of

3





die Einschétzungen der einschldgigen Demokratiebarometer wie dem der Nichtregierungsorganisation
Freedom House verwiesen, wonach im Jahr 2011 im Nahen Osten und Nordafrika aul3er Israel kein
einziges Land als "frei" gewertet wird, sondern 90% der Menschen in Léndern leben, die als "nicht
frei" und damit als autoritére Systeme klassifiziert werden.'

Durch die Proteste und den Widerstand gegen autoritire Herrscher, die zum Sturz von Zine el-Abidine
Ben Ali in Tunesien, Husni Mubarak in Agypten und Muammar al-Gaddafi in Libyen gefiihrt haben,
scheint die Ausgangslage jetzt eine vollig andere zu sein. Allerdings liegt zu Beginn des Jahres 2012
noch wenig neues empirisches Material vor — etwa ein erfolgreicher demokratischer
Regierungswechsel — welches zu einer grundsitzlich neuen Ausrichtung des Diskurses iiber das
Verhéltnis von Islam und Demokratie fithren konnte. So lasst es die Datenlage und der ungewisse
Ausgang der Entwicklungen gegenwirtig noch nicht zu, mit Methoden der Vergleichenden
Politikwissenschaft die Rolle islamischer Akteure bei "erosion of authoritarian regimes" und "success
nil

of transitions to democracy

2009 durchgefiihrt wurde.

zu analysieren, wie es z. B. von Mirjam Kiinkler und Julia Leininger

Anstatt fehlende Daten als Legitimation fiir Spekulationen zu gebrauchen und auf zukiinftige
Forschung zu verweisen, lassen sich in verschiedenen Disziplinen wie Islamwissenschaft,
Geschichtswissenschaft und Politikwissenschaft zahlreiche Abhandlungen dariiber finden, inwiefern
der Islam eine Demokratisierung verhindert, bzw. inwiefern der Islam mit Demokratie vereinbar ist.
Zugespitzt und vertreten hat die These der Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam
Samuel P. Huntington mit seinem Aufsatz The Clash of Civilizations?,"* welcher in der Foreign Affairs
1993 erschienen ist. In der aufgrund dieses Artikels entbrannten Debatte meldeten sich zahlreiche
Kritiker zu Wort, die den Apologeten von Huntingtons These empirische Gegenbeispiele und
Vorwiirfe zur mangelnden Wissenschaftlichkeit seiner Aussagen, aber auch alternative Theorien
entgegenstellten.

Die durch den arabischen Friihling erneut aufgeworfene und schon in der Reaktion auf Huntington
diskutierte Frage ist demnach, ob der Islam oder Teile seiner Traditionen mit Demokratie vereinbar
sind und inwiefern er ein Hindernis fiir Demokratisierung darstellt. Die Beitrdge zur Beantwortung

dieser Frage und die genannte Debatte sind Gegenstand der vorliegenden Arbeit und werden anhand

Authoritarianism in the Middle East: Exceptionalism in Comparative Perspective. In: Comparative
Politics 36(2): S.139-157; Wright, Robin (1996): Islam and Liberal Democracy. Two Visions of
Reformation. In: Journal of Democracy 7(2): S.64-75.

10 Freedomhouse (2011): Freedom in the World 2011. Zuletzt aufgerufen am 5.1.2012, von
http://freedomhouse.org/images/File/fiw/FIW_2011 Booklet.pdf.; die Feststellung "the Islamic World
remains most resistant to the spread of democracy in the world" hat im Jahr 2011 im Vergleich zu 1998
nicht an Geltung verloren, Karatnychy, Adrian (1999): The 1998 Freedom House Survey: The Decline of
liberal Democracy. In: Journal of Democracy 10(1): S.112-125.

11 Kiinkler, Mirjam/Leininger, Julia (2009): The multi-faceted role of religious actors in democratization
processes: empirical evidence from five young democracies. In: Democratization 16(6): S.1058—1093.

12 Huntington, Samuel P. (1993): The Clash of Civilizations? In: Foreign Affairs 72(3): S.22-49; Huntington
bezieht sich bei der Verwendung des Begriffs "Clash of Civilizations" auf Lewis, Bernard (1990,
September): The Roots of Muslim Rage. In: The Atlantic Monthly. Zuletzt aufgerufen am 18.1.2012, von
http://www.theatlantic.com/magazine/archive/1990/09/the-roots-of-muslim-rage/4643/3/.

4





folgender Forschungsfrage untersucht: Wie hat sich der politikwissenschaftliche Diskurs um den Islam
als Hindernis fiir Demokratisierung seit Huntingtons The Clash of Civilizations entwickelt?

Zur Beantwortung dieser Frage wird die kontroverse Diskussion im Folgenden in Form eines
Literaturberichts systematisch analysiert und ausgewertet. Dabei wird die These aufgestellt, dass sich
die relevanten Literaturbeitrige in zwei wesentliche Argumentationsparadigmen einteilen lassen:
Folgend dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma nach Huntington wird argumentiert, dass der
Islam Demokratisierung be- und verhindert, weil einige Elemente der islamischen Tradition nicht mit
Demokratie vereinbar sind. (2.2.). Demgegeniiber betonen Ansétze des zweiten Paradigmas, dass der
Islam per se kein Hindernis darstellt, da fiir Demokratie lediglich ein Mindestmal3 gegenseitiger
Unabhiéngigkeit von Religion und Politik notwendig ist und aulerdem aus zahlreichen Konzepten der
islamischen Traditionen demokratische Prinzipien abgeleitet werden konnen (2.3.). Weil einige
Wissenschaftler und Teile der 6ffentlichen Meinung das folgenschwere Argument verteidigen, dass der
Islam Demokratisierung verhindert, ist es nahe liegend, eine These zu untersuchen, geméf der sich die
Literatur einteilen ldsst in Autoren, welche die Verhinderungsthese vertreten und solche, die sie
ablehnen.

Um die These der zwei antagonistischen Erklarungsmuster zu verdeutlichen, wird im ersten Teil der
Arbeit der Gegenstand der Untersuchung genau beschrieben und eine Abgrenzung zu verwandten
Diskursen vorgenommen (2.1.1.). Da sich ein GroBteil der Debatte und der Kritik an den Kulturalisten
auf die Begriffsverwendung bezieht, sollen danach die zentralen terminologischen Probleme, vor
allem bei "Demokratie” und "Islam", erldautert werden (2.1.2. und 2.1.3.). AnschlieBend wird im
zweiten Teil Huntington als Hauptvertreter der kulturalistisch-essentialistischen Ansdtze dargestellt
(2.2.1.) und auf Weiterentwicklungen seiner Theorie vor allem durch Bernard Lewis, Martin Kramer
und Bassam Tibi eingegangen (2.2.2.), worauf eine Betrachtung der vielfiltigen Kritik dieses
Paradigmas folgt. (2.2.3.). Dem gegeniiber gestellt wird im dritten Teil der institutionalistische Ansatz
der twin tolerations von Alfred Stepan (2.3.1.) und daran anschlieende Konzepte einer "islamischen
Demokratie" (2.3.2.). Im abschlieBenden Fazit (3.) werde ich durch eigene Kritik das
Erklarungspotential der beiden Literaturstringe auswerten. AuBlerdem werden die Ergebnisse der
Gegeniiberstellung der beiden Paradigmen dargelegt und Voraussetzungen sowie Ankniipfungspunkte
erlautert fiir weitere Erforschung des Zusammenhangs von Islam und Demokratisierung im arabischen

Friihling.

2. Der Islam in der Demokratisierungsforschung

2.1. Eingrenzung und Begriffsklirung

2.1.1. Verwandte Diskurse und Eingrenzung des Untersuchungsbereichs
Wie eingangs erwihnt, ist die Literatur iiber das Verhéltnis von Islam und Demokratie sehr breit

gefiachert in Ausrichtung, Methodik und Disziplinen. Fiir eine iibersichtliche Strukturierung der





Literatur sind deshalb einige Einschrinkungen des Untersuchungsbereichs nétig. Dabei wird im
folgenden Absatz wie auch in anderen Teilen der Arbeit immer wieder auf verwandte Diskurse
verwiesen, um die Einbettung der untersuchten Debatte und die Beziige auf andere Diskussionsstriange
nachvollziehbar zu machen.

Ein Forschungsgebiet der Islamwissenschaft ist das Verhédltnis von Islam und bestimmten
Regierungssystemen. Durch die Auswertung islamischer Theologie und deren Auslegung heiliger
Schriften sowie unter Einbeziehung islamischer politischer Theorie versucht z. B. Gudrun Krédmer

3 Relevant fiir die

Schliisse auf darin angelegte politische Ordnungsvorstellungen zu ziehen.
Beantwortung der Forschungsfrage ist dieser Diskurs aber nur dann, wenn in der
Demokratisierungsforschung darauf Bezug genommen wird. Aus demselben Grund wird auch auf eine
ausfiihrliche Darstellung der Diskussion um das Potential demokratischer Ankniipfungspunkte im
politischen Denken und der historischen Erfahrung des Islam verzichtet.

Die Debatte um die These "der Islam kennt keine Aufklirung"", vertreten durch Bernhard Radtke und
prominent kritisiert von Reinhard Schulze, wird zwar oft in Zusammenhang mit der Verhinderungs-
these von Islam und Demokratie gestellt, kann allerdings als eigene komplexe Kontroverse nicht in die
vorliegende Darstellung aufgenommen werden.'

Ein weiterer konstruktiver Ansatz, der hier nicht weiter behandelt werden kann, ist der einer
soziologischen Perspektive auf den Islam, der als 6ffentliche Religion "a significant counterweight to
the otherwise hegemonic institutions of the market and the modern state"'® darstellt, wie es z. B.
Robert Hefner mit Bezug auf José Casanova behauptet.

SchlieBlich soll noch auf die Debatte um ein zentrales Argument hingewiesen werden, welches gegen
die Demokratiefdhigkeit des Islam spricht: Der Mangel an historischer Erfahrung und
ideengeschichtlicher Begriindung von Sékularisierung. Eine historische und systematische Analyse der

Sakularisierungsdynamik in Europa legen Karsten Fischer und Wolfgang Bockenforde dar.'” In einem

13 Vgl. Kramer, Gudrun (1999): Gottes Staat als Republik. Baden-Baden: Nomos, v.a. Kap. I1.-V.; als
Sammelbinde s. Salamé, Ghassan (Hg.) (1994): Democracy Without Democrats? The Renewal of Politics
in the Muslim World. London [u.a.]: Tauris Publ.; Faath, Sigrid/Mattes, Hanspeter, (Hg.) (1992):
Demokratie und Menschenrechte in Nordafrika. Hamburg: Ed. Wuquf; Dabei wird héufig auf arabische
Konferenzberichte verwiesen, z. B. al-‘arabiyya, markaz dirasat al-wahda, (Hg.) (1984): azmat ad-
dimugratiyya fi [-watan al-‘arabi. buhiit wa-munagsat an-nadwa al-fikriyya allati nazzmaha markaz
dirasat al-wahda al- ‘arabiyya. Beirut.

14 Schulze, Reinhard (1996): Was ist islamische Aufkldrung? In: Die Welt des Islams 36: S.276-325, 277;
mit Bezug auf: Schulze, Reinhard (1990): Das islamische 18. Jahrhundert. Versuch einer
historiographischen Kritik. In: Die Welt des Islams 30, S.140-158; darin vor allem
Anthropomorphisierung des Begriffs "der Islam" und eine zur Selbstdefinition kreierte Abgrenzung des
westlichen Rationalismus zum "mysthischen" Islam als Kritik an Radtke, Bernd (1994): Erleuchtung und
Aufklarung. Islamische Mystik und européischer Rationalismus. In: Die Welt des Islams 34(1): S.48-66.

15 Fiir eine kritische empirische Uberpriifung der essentialistischen Argumentation einer
Modernefeindlichkeit des Islam vertreten durch Francis Fukuyama s. al-Braizat, Fares (2002): Muslims
and Democracy an Empirical Critique of Fukuyama's Culturalist Approach. In: International Journal of
Comparative Sociology 43(3): S.269-299.

16 Hefner, Robert W. (2001): Public Islam and the Problem of Democratization. In: Sociology of Religion
62(4): S.491-514, 491; vgl. Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago: Univ.
of Chicago Press.

17 Vgl. Fischer, Karsten (2009): Die Zukunft einer Provokation. Berlin: Berlin Univ. Press, insb. Kap. I;

6





stiarker empirischen Ansatz diskutieren Hakan Yilmaz und Greg Barton das Verhéltnis von Islam und
sédkularer Demokratie an den Beispielen Tiirkei und Indonesien.” Eine beachtenswerte Alternative
zeigt Fred Dallmayr auf, indem er die Einbeziehung religiser Autorititen in das demokratische
System als Abgeordnete einer zweiten Parlamentskammer dhnlich dem britischen House of Lords
vorschligt."”

Allerdings ist, wie bereits erklért, der Kern der Untersuchung in der vorliegenden Arbeit die Debatte
um den Islam als Hindernis fiir Demokratisierung, in der vor allem Gegenstinde und Methoden der
Comparative Politics nach Gabriel Almond et al. zum Einsatz kommen.*® Da diese Disziplin von
anglophonen Autoren dominiert wird, die meist dem nordamerikanischen oder europdischen Raum
entstammen, kommen in diesem Diskurs kaum wichtige islamische Autoren zu Wort. Die Diskussion
zwischen Muslimen auf Arabisch, Persisch oder Tiirkisch, welche die gleiche Problemstellung zum
Inhalt hat, ist deswegen hier nur Teil der Betrachtung, insoweit sie im westlichen Diskurs rezipiert
wird.

In der untersuchten Debatte um den Islam als Hindernis fiir Demokratisierung gilt es zum einen das
Geflecht von teilweise erheblich unterschiedlichen Gegenstinden zu entwirren — etwa Muhammads
Doppelrolle als geistlicher und weltlicher Fiithrer oder offenbarte Wahrheit als Antithese zu
demokratischer Entscheidungsfindung. Zum anderen soll die groe Varianz der methodologischen
Zuginge zur Klarung der Frage, ob der Islam eine Demokratisierung verhindert, strukturiert werden -
vom Vergleich existierender demokratischer Regierungssysteme in muslimischen Landern bis zu einer
historiographischen Beweisfithrung der inhédrent autoritidren Tradition islamischer Herrschaft. Dabei
konnen aufgrund der Menge und Bandbreite der Literaturbeitrdge nur einige davon ausgewahlt und
wesentliche Gedanken kurz dargestellt werden.

Um eine Strukturierung der Literaturbeitrige zu ermdglichen, ist es auBerdem notwendig, den
Analysezeitraum zu beschrianken. Das Ende des Ost-West-Konflikts stellt einen geeigneten Beginn des

Betrachtungszeitraums dar, da kurz danach Samuel Huntington auf die These des "end of history"*

mit seiner diisteren Prophezeiung des "clash of civilizations"*

geantwortet hat. Durch seine These der
Verhinderung von Demokratie durch den Islam hat Huntington dazu beigetragen, dass Religion und
Kultur als Faktoren in der politikwissenschaftlichen Debatte verstirkt Bedeutung erlangt haben,

weshalb man ihn als Begriinder eines eigenen Diskurses in der Demokratisierungsforschung

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (2007): Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisierung. In:
ders. (Hg.), Der sdkularisierte Staat. Sein Charakter, seine Rechtfertigung und seine Probleme im 21.
Jahrhundert. Miinchen: Carl Friedrich von Siemens Stiftung, S.43-72.

18 Vgl. Yilmaz, Hakan (2007): Islam, Sovereignty, and Democracy: A Turkish View. In: Middle East
Journal 61(3): S.477-493; Barton, Greg (2010): Indonesia: Legitimacy, Secular Democracy, and Islam.
In: Politics & Policy 38(3): S.471-496.

19 Vgl. Dallmayr, Fred (2011): Whither democracy? Religion, politics and Islam. In: Philosophy and Social
Criticism 37(4): S.437-448.

20 Vgl. Almond, Gabriel/Powell, G. Bingham et al. (2008): Comparative politics today. A world view. New
York [u.a.]: Pearson Longman. S.1 ff.

21 Vgl. Fukuyama, Francis (1992): Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? Miinchen: Kindler.

22 Vgl. Huntington, The Clash of Civilizations?





bezeichnen kann. Deshalb soll in dieser Arbeit auch zunichst von Huntingtons Begriffen und der von
ihm vertretenen Verhinderungsthese als zentralem Argument der Kulturalisten ausgegangen werden,
woran sich vielfiltige Kritik mit einem differenzierteren Umgang der entscheidenden Begriffe

anschlieft.

2.1.2. Demokratie und Demokratisierung

Huntingtons Verwendung des Begriffs Demokratie ist nicht kohdrent und unterliegt einem zeitlichen
Wandel. Im Folgenden soll kurz dargestellt werden, wie sich sein Verstdndnis von Demokratie von
dem in der Politikwissenschaft anerkannten und auch heute noch von vielen Wissenschaftlern
verwendeten prozeduralen Begriff mit Schumpeter und Dahl hin zu einer nicht klar definierten,
normativen Vorstellung von Demokratie gewandelt hat. Auf eine Erlduterung der unterschiedlichen
Demokratiebegriffe aller betrachteten Autoren muss zugunsten der ilbersichtlichen Strukturierung
verzichtet werden. Jedoch ist das kaum definierte und eindeutig normativ an westlichen, liberalen
Demokratien wie den USA ausgerichtete Demokratieverstindnis Huntingtons beispielhaft fiir die
Verwendung des Begriffs in den meisten Argumentationen, die den Islam als Hindernis fiir
Demokratisierung begreifen.

In seinem viel rezipierten Buch The Third Wave nennt Samuel Huntington drei verschiedene
Dimensionen von Demokratie, die sich seit Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts entwickelt haben:
"sources of authority for government, purposes served by government, and procedures for constituting
government."” Allerdings verweist er auf Joseph Schumpeters Kritik von Demokratiedefinitionen, die
als wesentliche Merkmale einerseits den Willen des Volkes als Quelle der Autoritit von Regierungen
und andererseits das Gemeinwohl als von denselben verfolgter Zweck, "als sichtbaren Leitstern der
Politik"*, begreifen. Schumpeter begriindet dies damit, dass es erstens "kein solches Ding wie ein
eindeutig bestimmtes Gemeinwohl" gibt, zweitens daraus keine konkreten Antworten auf einzelne
Probleme folgen wiirden und drittens weil der "Volkswille" deshalb nicht eindeutig bestimmt werden
kann.*

Huntington erkennt diese Probleme an und stellt klar, dass er in The Third Wave einen
prozeduralistischen Demokratiebegriff verwendet.”® Dabei bezieht er sich auf Schumpeters Definition
und nennt sie fiir die Demokratisierungsforschung wegweisend:*’

"die demokratische Methode ist diejenige Ordnung der Institutionen zur Erreichung politischer

23 Huntington, Samuel P. (1991): The Third Wave. Norman [u.a.]: Univ. of Oklahoma Press, S.6.

24 Schumpeter, Joseph A. (1950): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. Bern: Francke, S.397; ein
Beispiel fiir einen diffusen, aufgebldhten und normativen Demokratiebegriff innerhalb der Debatte um
Islam und Demokratie findet sich bei Kramer, Gottes Staat als Republik, S.23 ff.

25 Vgl. ebd.: S.399 ff.; zur in Reaktion auf Schumpeter entstandenen Debatte zwischen normativen,
utopischen und empirischen, institutionellen, prozeduralistischen Definitionen vgl. Sartori, Giovanni
(1962): Democratic Theory. Detroit: Wayne State Univ. Press, S.228 ff.; English, Raymond (1983):
Constitutional Democracy vs. Utopian Democracy. Washington: Ethics and Public Policy Center;
O'Donnell, Guillermo/Schmitter, Philippe C. (1986): Transitions from Authoritarian Rule: Tentative
Conclusions about Uncertain Democracies. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press, S.6-14.

26 Huntington, The Third Wave, S.6.

27 Ebd.: S.7 ff.





Entscheidungen, bei welcher einzelne die Entscheidungsbefugnis vermittels eines Konkurrenz-
kampfs um die Stimmen des Volkes erwerben."*

Um zu bestimmen, zu welchem Grad ein politisches System demokratisch ist, verweist Huntington auf
die Kriterien von Robert Dahl. Damit die beiden von Dahl geforderten normativen Leitdimensionen
"contestation and participation"® erfiillt werden, muss allen Biirgern die Moglichkeit gegeben werden,
thre Priaferenzen 1. zu formulieren, 2. sie 6ffentlich zu machen und 3. damit gleichberechtigt Einfluss
auf die Regierung zu nehmen.” Dies kann nur geschehen, wenn acht institutionelle Garantien
gewidhrleistet sind:

"1) Freedom to form and join organizations, 2) Freedom of expression, 3) Right to vote, 4)
Eligibility for public office, 5) Right of political leaders to compete for support, 6) Alternative

sources of information, 7) Free and fair elections, 8) Institutions for making government policies

depend on votes and other expressions of preference".’!

Obgleich Huntington selbst auf die Probleme einer normativen Definition nach Vorbild der liberalen,
westlichen Demokratie hinweist, geht in seinen Werken ab The Clash of Civilizations? mit einer
Neuausrichtung der Methode und Begriindung fiir Demokratisierungschancen auch ein Wandel der
Begriffsbedeutung einher. Wahrend er zunéchst im Sinne Schumpeters die Quellen der Autoritit von
Regierungen als Demokratiekriterium verworfen hatte, verwendet er spiter gerade die mangelnde
Féhigkeit im Islam, Legitimation von Herrschaft unabhéingig von der Religion zu begriinden, als
Argument fiir seine Verhinderungsthese (vgl. 2.2.1.).*

Weder in seinem Foreign Affairs Artikel The Clash of Civilizations? von 1993 noch in seinem Buch
The Clash of Civilizations bestimmt Huntington aber, von was fiir einem Demokratiebegriff er
ausgeht. In &dhnlicher Weise verfahren andere Autoren des kulturalistisch-essentialistischen
Paradigmas. Statt einer prozeduralen Definition meinen sie viel eher Kernelemente und Grundwerte
zu erkennen, die fiir eine Demokratie notwendig sind und sie von einer Autokratie abgrenzen®. Wie
stark ihr Demokratieverstdndnis allerdings auf das einer liberalen Demokratie nach westlichem
Vorbild ausgerichtet ist, wird im Folgenden dargestellt (2.2.1.) und im Anschluss daran die
diesbeziigliche Kritik zahlreicher Autoren erlautert (2.2.3.).

Bemerkenswerterweise ist festzustellen, dass der Begriff Sdkularisierung in den urspriinglich auch von
Huntington vertretenen prozeduralen Demokratiedefinitionen nicht vorkommt und in The Third Wave
nur am Rande als Argument fiir die Demokratiefeindlichkeit von Islam und Konfuzianismus erwéhnt

wird.** Eine eingehende Begriindung fiir die Behauptung, mangelnde Sikularisierung sei ein Hindernis

28 Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, S.428.

29 Huntington, The Third Wave, S.9.

30 Dahl, Robert A. (1971): Polyarchy. Participation and Opposition. New Haven: Yale Univ. Press, S.2.

31 Ebd.: S.3 ff.

32 Vgl. Huntington, The Third Wave, S.6; dabei verweist Huntington auf ders. (1989): The Modest Meaning
of Democracy. In: Pastor, Robert A. (Hg.), Democracy in the Americas: Stopping the Pendulum. New
York: Holmes and Meier, S.11-18.

33 Vgl. Esposito, John L./Voll, John O. (1996): Islam and Democracy. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press,
S.18.

34 Vgl. Huntington, The Third Wave, S.298-311; vgl. auch Schultze, Reiner-Olaf (2010): Demokratie. In:
Nohlen, Dieter/Schultze, Reiner-Olaf (Hg.), Lexikon der Politikwissenschaft. Theorien, Methoden,
Begriffe. 4. Aufl. Miinchen: Beck.





fiir Demokratie, oder zumindest einen entsprechender Verweis sucht man bei den Kulturalisten
vergebens (vgl. 2.2.1.).*

Unter "Demokratisierung" versteht Huntington &hnlich wie die meisten anderen Autoren beider
Paradigmen den Prozess der Errichtung einer Demokratie, indem entweder ein Ubergang von
autoritdren Regimen stattfindet oder durch Erweiterung der Biirgerbeteiligung die Demokratie vertieft
wird.** Die Bedeutung von Demokratisierung variiert allerdings in dhnlichem Mafle wie der
Bezugspunkt Demokratie. Wegen der engen Verflechtung der beiden Begriffe trennen die meisten
Autoren wie Huntington, Lewis und Kramer nicht zwischen Hindernissen, welche der Islam der
Demokratisierung in den Weg stellt und der Unvereinbarkeit von Islam und Demokratie. Sie schliefen
implizit, dass die Unvereinbarkeit bestimmter Elemente der islamischen Tradition mit Demokratie
automatisch ein Hindernis fiir Demokratisierung darstellt.

Eine der seltenen tendenziosen Definitionen von Demokratisierung schlagen John Esposito und John
Voll vor, indem sie die These einer weltweiten Demokratisierungstendenz implizieren: "the demand of
empowerment in government and politics made by a growing portion of populations around the
world."’

Neben Demokratie und Demokratisierung bediirfen die unterschiedlichen geographischen
Definitionen des arabischen Raumes sowie die Begriffe Islam und Islamismus genauerer Betrachtung,
wobei auch hier wieder zunichst Huntingtons Begriff der Islamic civilization den Bezugspunkt

darstellt.

2.1.3. Arabische Welt, Islam und Islamismus

In der Regel versteht man im deutschen Sprachgebrauch unter "Naher Osten" die Konfliktparteien der
arabisch-israelischen Kriege sowie im weiteren Sinne Iran und Tiirkei.’® Demgegeniiber hat sich im
englischen Sprachgebrauch mit dem vor allem in der Wissenschaft gebrauchlichen Begriff "Middle
East and North Africa" (MENA) eine Bezeichnung fiir eine Region entwickelt, der neben dem Iran,
Israel und Paléstina die Arabische Welt mit 16 Staaten angehort.* Als muslimisch wird in der
vorliegenden Arbeit und meist auch in der betrachteten Debatte ein Land dann bezeichnet, wenn {iber

50% der Bevolkerung Muslime sind.*

35 Vgl. die in Fn.17 genannten Autoren.

36 Nohlen, Dieter (2010): Demokratisierung. In: Nohlen/Schultze, Lexikon der Politikwissenschafft,
Huntington, The Third Wave, S.26 ff.

37 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.13, vgl. ebd. S.11 ff.; zu der Diskussion iiber globale Tendenzen
und ob Demokratie weiterhin on the march ist vgl. Schmidt, Manfred G. (2010): Demokratietheorien.
Wiesbaden: VS, Verl. fiir Sozialwissenschaften, Kap. 29.

38 Vgl. Steinbach, Udo (2009): Die Grundlagen des Nahostkonflikts. In: Chiari, Bernhard/Kollmer, Dieter
H., Wegweiser zur Geschichte Naher Osten. 2. Aufl. Paderborn [u.a.]: Ferdinand Schoningh, S.157-168.

39 Vgl. die Definition von Diamond, Why are there no Arab Democracies?, S.93 Fn.1; demnach sind die 16
arabischen Staaten Algerien, Agypten, Bahrain, Irak, Jemen, Jordanien, Kuwait, Libanon, Libyen,
Marokko, Oman, Qatar, Saudi Arabien, Syrien, Tunesien und die Vereinigten Arabischen Emirate.

40 Fiir eine Auflistung der Religionszugehorigkeit nach Landern s. Central Intelligence Agency, CIA (2012):
The World Factbook. Religions. Zuletzt aufgerufen am 21.1.2012, von
https://www.cia.gov/library/publications-/the-world-factbook/fields/2122.html.

10





Noch stirker als bei Demokratie differieren in der untersuchten Debatte die Ansichten dariiber, was
unter "dem Islam" zu verstehen ist. Dies hat wesentliche Auswirkungen darauf, ob man z. B. bei der
Analyse vom Islam als einer Religion ausgeht, die wie jede andere Religion Regeln und Riten hat,
oder vom Islam als Kultur, welche die Arabische Welt und viele andere muslimische Lander in fast
allen Aspekten des Lebens durchdringt und existentiell prégt.

Bernard Lewis unterteilt demgeméif die Bedeutungen von Islam:

"In one sense, it denotes a religion — a system of belief, worship, doctrine, ideals, and ideas — that
belongs to the family of monotheistic, scriptural religions that includes Judaism and Christianity.
In another sense, it means the whole civilization that has grown up under the aegis of that religion:
something like what is meant by the once-commen term ,Christendom. "'

Weiter fithrt Lewis aus, dass die historische Betrachtungsebene, welche er mit der zivilisatorischen
gleichsetzt, den Islam begreift als Phdnomen mit einer iiber 1400-jdhrigen Geschichte und einer
Gemeinschaft von iiber einer Milliarde Menschen "spread along a vast arc stretching almost 10.000
miles from Morocco to Mindanao".*> Dartiber hinaus ist der Islam das gemeinsame Merkmal der 57
Staaten, die in der Organisation of Islamic Cooperation (OIC) zusammengeschlossen sind, welche
sich als "collective voice of the Muslim World"* versteht.* Hier zeigt sich bereits ein Problem beim
fir die kulturalistische Argumentation konstitutiven Verstindnis des Islam als geographisch
eingrenzbare Kultur. In vielen anderen Landern der Welt, allen voran auch in Europa, leben eine
erhebliche Anzahl Muslime, die so von Aussagen iiber den Islam ausgeschlossen werden (vgl. 2.2.3.).

Fiir Huntington, wie fiir die meisten Kulturalisten, ist der Islam als Religion und der Islam als Kultur
so eng miteinander verflochten, dass sie gemeinsam den zentralen Erklarungsfaktor der Islamic
civilization ergeben.” Allerdings trennt Huntington zwischen civilization im Singular und civilizations
im Plural.* Demnach ist civilization im Singular entstanden als Abgrenzung zur Barbarei und nicht-
europdischen Gesellschaften als eurozentrischer Standard, "to be civilized was good, to be uncivilized
was bad".” Unter civilizations im Plural versteht Huntington demgegeniiber verschiedene
nebeneinander existierende Kulturen, ohne dass durch den Begriff allein schon eine Wertung

vorgenommen wird.**

41 Lewis, Bernard (1996): Islam and Liberal Democracy. A Historical Overview. In: Journal of Democracy
7(2): S.52-63, 53.

42 Ebd.: S.54.

43 Organization of Islamic Cooperation, Permanent Observer Mission to the United Nations in New York
(2011): About OIC. Zuletzt aufgerufen am 11.1.2012, von http://www.oicun.org/2/23/.

44 Als Standardwerk zur OIC gilt Schulze, Reinhard (1990): Islamischer Internationalismus im 20.
Jahrhundert: Untersuchungen zur Geschichte der Islamischen Weltliga. Leiden [u.a.]: Brill.

45 Religion ist fiir Huntington das wichtigste Unterscheidungsmerkmal von Kulturen: "Civilizations are
differentiated from each other by history, language, culture, tradition and, most important religion.",
Huntington, The Clash of Civilizations?, S.25.

46 Huntington bezieht sich bei seinem Begriff civilization auf zahlreiche Historiker und Soziologen, u.a.
Weber, Max (1968): The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press; Durkheim, Emile/Mauss, Marcel
(1971): Note on the Notion of Civilization. In: Social Research 38(4): S.808-813; Sorokin, Pitirim (1937-
1985): Social and Cultural Dynamics. 4 Bd., New York: American Book Co.

47 Huntington, The Clash of Civilizations, S.40 ff.; vgl auch Braudel, Fernand (1980): On History. Chicago:
Univ. of Chicago Press, S.177-181, 212-214.

48 Huntington, The Clash of Civilizations, S.41.

11





Huntington weist auflerdem auf eine angeblich ausschlieflich im Deutschen getroffene
Unterscheidung hin zwischen "civilization, which involves mechanics, technology, and material
factors and culture, which involves values, ideals, and the higher intellectual artistic, moral qualities
of a society [Hervorh. T.M.]".* In der Tat verhélt sich die Bedeutung der Begriffe im Deutschen genau
vice versa. Im Vorwort der deutschen Ausgabe von Huntingtons The Clash of Civilization, Der Kampf
der Kulturen, erklirt der Ubersetzer Holger Fliessbach deshalb, dass civilization jeweils mit "Kultur"
oder "Kulturkreis" wiedergegeben wird, der Begriff culture hingegen mit "Zivilisation" und nur selten
mit "Kultur" iibersetzt wird.”® Aufgrund dieser notwendigen Uneindeutigkeit zwischen englischem
Original und deutscher Ubersetzung wird in der vorliegenden Arbeit so oft wie mdglich der von
Huntington original verwendete Begriff benutzt.

Eine weitere wichtige Unterscheidung fordern Andrea Teti und Andrea Mura mit der Aussage "Islam
is not Islamism".*' Huntington ist wie die meisten Kulturalisten der Ansicht, dass der Islam schon per
se, auch ohne Betrachtung der fundamentalistischen und radikalen Stromungen, ein wesentliches
Hindernis fiir Demokratisierung darstellt. Aus diesem Grund sollen hier nur Argumente analysiert
werden, die auf Hindernisse fiir Demokratie, bzw. Unvereinbarkeiten von Demokratie und islamischer
Tradition abzielen.

Es bedarf sicherlich weiterer Forschung, das Verhéltnis von Demokratie zu moderaten islamischen
gegeniiber islamistischen Begriindungen von Politik zu untersuchen. Dazu wéren die Argumente von
Gilles Kepel und Olivier Roy in ihren Werken wie The Failure of Political Islam, Das Schwarzbuch
des Dschihad und Globalized Islam zu analysieren, was jedoch nicht Bestandteil dieses
Literaturberichts sein kann.”

Eine feine Abgrenzung der Begriffe muslimisch, islamisch und islamistisch ist in der vorliegenden
Debatte allerdings nur schwer moglich, weil viele Autoren nicht sauber zwischen den beiden
Argumenten trennen, bzw. sie sogar synonym verwenden. Um den Blick zu schérfen fiir die Probleme
begriftlicher Vermengungen, wird hier eine Abgrenzung der Begriffe vorgeschlagen, an der sich die
Eingrenzung der Debatte orientiert. Allerdings ist es gerade bei konkreten Féllen wie islamisch
orientierten Parteien schwer, die Trennung strikt einzuhalten, weshalb im Zweifelsfall den
Bezeichnungen der Autoren gefolgt wird.

Gudrun Krimer betrachtet denjenigen als Muslim, der sich per Glaubensbekenntnis zum Islam

bekennt. Dagegen weist "islamisch" auf den Anspruch der jeweiligen Gruppen oder Individuen hin,

49 Huntington, The Clash of Civilizations, S.41.

50 Huntington, Samuel P. (1997): Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert. 5. Aufl., Miinchen [u.a.]: Europaverl., S.14.

51 Teti, Andrea/Mura, Andrea (2009): Islam and Islamism. In: Haynes, Jeffrey (Hg.), Routledge Handbook
of Religion and Politics. New York [u.a.]: Routledge, S.92-110, 102.

52 Roy, Olivier (1994): The Failure of Political Islam. Cambridge: Harvard Univ. Press; Kepel, Gilles
(2002): Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang des Islamismus. Miinchen [u.a.]; Roy,
Olivier (2006): Globalised Islam. The search for a new Ummah. London: Hurst; fiir einen Uberblick iiber
die Debatte s. Kramer, Martin, (Hg.) (1997): The Islamism Debate. Tel Aviv: Moshe Dayan Center for
Middle Eastern and African Studies.

12





den Islam "zum Programm und zur Richtschnur des eigenen Handelns zu machen."” Als Islamisten
betrachtet Krdmer hingegen Muslime, die den Islam
"als umfassendes gesellschaftspolitisches Programm verstehen, das als Weltanschauung mit den

Ideologien fremder Herkunft konkurriert. Der Islam soll alle Aspekte individuellen Lebens und

kollektiver Ordnung durchdringen und unter einer einheitlichen Richtschnur zusammenfiihren".>*

Wesentlich restriktiver definiert Karsten Fischer Fundamentalismus, worunter er auch Islamismus
fasst, als

"religionspolitische Identitdtskonstruktion [in der] alle entscheidungsbediirftigen politischen und
sozialen Belange der Autoritdt einer religiosen Offenbarung unterstellt [werden], deren

endzeitliche Erflillung ersehnt wird und deren aktiver Vorbereitung eine innerweltliche Arbeit an
" ss

der Apokalypse mittels fundamentalistischer Religionspolitik dienen soll [Hervorh. im Orig.]".
Die politische Identitdt und Aktivitdt, welche aus der Unterstellung aller sozialen und politischen
Entscheidungen unter die Autoritét religioser Offenbarung entstehen, sind demnach identifizierbare
Merkmale von Islamismus. Diese sollen als Abgrenzung der Debatte um den Islam als
Demokratisierungshindernis von Argumenten, welche den Islamismus betreffen, verwendet werden.
Nach dieser Darstellung der konkurrierenden Begriffswelten wird im Folgenden der kulturalistisch-
essentialistische Ansatz mit Huntington als seinem Hauptvertreter sowie Weiterentwicklungen und
Kritik seiner Theorie vorgestellt. Dabei werden hier unter die Begriffe "kulturalistisch" und
"essentialistisch" Literaturbeitrage gefasst, welche die Kultur und deren vermeintliche "Essenz" als
bestimmbare und kaum verdnderbare Eigenschaften und als wesentlich ausschlaggebend fiir die

Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam betrachten.*®

2.2."God is Caesar" — der Islam als Hindernis fiir Demokratisierung?

2.2.1. Samuel Huntington: Clash of Civilizations und Verhinderungsthese

Kurz nach dem Fall der Berliner Mauer und dem Ende des kalten Krieges waren sich viele
Staatsoberhdupter und Wissenschaftler einig, dass nun eine Ara der Harmonie und des Friedens
anbrechen wiirde, in welcher das westliche Modell einer liberalen Demokratie in allen Lindern
erstrebt und schrittweise verwirklicht werden wiirde.”” Zugespitzt hat diese Hoffnung der
Politikwissenschaftler Francis Fukuyama, als er 1989 verkiindete, die liberale Demokratie sei

nunmehr als ideales Regierungssystem international anerkannt und sei nach dem evolutioniren

53 Kramer, Gottes Staat als Republik, S.32. Obwohl Krdmer auf die Definitonsprobleme von islamisch und
islamistisch als fundamentalistisch eingeht, verwendet sie spater die beiden Begriffe trotzdem synonym.

54 Krémer, Gottes Staat als Republik, S.30.

55 Fischer, Die Zukunft einer Provokation, S.82; Die Verwendung des Begriffs Fundamentalismus wird
kritisiert u.a. wegen seiner Herkunft aus dem amerikanisch-protestantischen Kontext und der negativen
Konnotation mit Radikalismus und Gewalttétigkeit.

56 Vgl. Kramer, Gottes Staat als Republik, S.14.

57 Diese heute schwer nachvollziehbare Euphorie verdeutlicht z. B. die Ablehnung der Berufung eines
Professors fiir Security Studies durch den damaligen Prasidenten der Harvard University Derek Bok mit
der Begriindung: "Hallelujah, we study war no more, because war is no more.", Merry, Robert W. (2003):
The great Friedman-Huntington debate: the coming clash between two fundamentally opposed post-9/11
global views. In: The International Economy. Zuletzt aufgerufen am 12.1.2011, von
http://findarticles.com/p/articles/mi_m2633/is_1_17/ai_97118160/?tag=content;coll.

13





"8 womit

Triumph tiber alle konkurrierenden Systeme die "endgiiltige menschliche Regierungsform
das "Ende der Geschichte" erreicht sei.

Diesem Demokratieoptimismus setzt Huntington 1993 in seinem viel diskutierten Artikel The Clash of
Civilizations? eine diametrale These entgegen, indem er, nach der Einteilung der Welt in Kulturkreise,
"fault lines between civilizations" als neuen Ort fiir Konflikte ausmacht und feststellt, dass bestimmte
civilizations und Demokratie offenbar nicht zusammenpassen.” In Anlehnung an Oswald Spenglers
Beschreibung "world history is the history of large cultures"® behauptet Huntington: "Human history
is the history of civilizations."®' Zum einen zeigt dies, dass er die historische Betrachtung als Methode
fiir seine Theorie verwendet und zum anderen stellt er damit civilization als zentralen Erklédrungsfaktor
fiir Demokratisierungsprobleme dar.

Dabei ist anzumerken, dass Huntington erst mit dem Fokus, der sich in den Sozialwissenschaften nach
dem Ende des Ost-West-Konflikts in Richtung Kultur als Erkladrungsfaktor verschoben hat, civilization
als ausschlaggebende Variable fiir Demokratisierung bestimmt.®* Zuvor, in seinem Aufsatz Will More
Countries Become Democratic? aus dem Jahr 1984, rdumt Huntington bei der Kategorisierung der
Demokratisierungsfaktoren in "economic, social, external and cultural"® letzterer am wenigsten Platz
ein und bezieht sich bei der Verwendung des Begriffs culture noch auf das Konzept der political
culture von Sidney Verba, die methodisch und inhaltlich eine andere Argumentationslinie verfolgt.*
Ankniipfend an die Korrelation zwischen iiberwiegend katholischer Bevolkerung und
Demokratisierung stellt Huntington allerdings Religion als Erkldrungsfaktor fiir die "third wave of
democratization" der 70er und 80er Jahre in den Vordergrund, so dass er von einer "overwhelmingly

n6s

[...] catholic wave"® spricht.

Wie sehr die Religion und ihr Verhiltnis zu Demokratie in seinem Verstidndnis von civilization

verankert ist, zeigt auch seine Beschreibung der "Western Civilization", deren "single most important

"66

characteristic [...] western Christianity"® ist, woraus sich die zentralen Werte Demokratie und

58 Fukuyama, Das Ende der Geschichte, S.11.; ders. (1989): The End of History? In: The National Interest
16 (Summer): S.3-18.

59 Dazu liefert Huntington Weltkarten, auf der die "the West and the Rest" deutlich in schwarz und weil3
eingeteilt werden, s. Huntington, The Clash of Civilizations, S.22 ff.

60 Spengler, Oswald (1926): The Decline of the West. Form and Actuality. New York: Alfred A. Knopf,
S.170.

61 Huntington, The Clash of Civilizations, S.40.

62 Dies geht bei Huntington so weit, dass er eine der grofiten Bedrohnungen fiir den Westen in der
"confucian-islamic military connection" sieht, vgl. Huntington, The Clash of Civilizations?, S.45 ff.

63 Huntington, Samuel P. (1984): Will More Countries Become Democratic? In: Political Science Quarterly
99(2): S.193-218, 198.

64 Verba definiert political culture als "the system of empirical beliefs, expressive symbols, and values
which defines the situation in which political action takes place.", Verba, Sidney (1965): Comparative
Political Culture. In: Pye, Lucian W./Verba, Sidney (Hg.), Political Culture and Political Development.
Princeton: Princeton Univ. Press, S.512-560, 513; Fiir die These der Unvereinbarkeit von Demokratie mit
der entscheidend vom Islam geprdgten arabischen politischen Kultur s. Kedourie, Elie (1992):
Democracy and Arab political culture. Washington, DC; Waterbury, John (1994): Democracy Without
Democrats? The Potential for Political Liberalization in the Middle East. In: Salamé, Democracy Without
Democrats?, S.23-47.

65 Huntington, The Third Wave, S.76.

66 Huntington, The Clash of Civilizations, S.70; ders. The Clash of Civilizations?, S.29.

14





Liberalismus gebildet haben. Dagegen verkorpert und befordert der Islam andere, also offenbar nicht

demokratische "particular and religious values"."’

Huntington stellt deshalb die These auf, dass "deeply ingrained Islamic [...] cultural traditions"® eine
Demokratisierung verhindern kénnen: "Islamic culture explains in large part the failure of democracy
to emerge in much of the Muslim World",” denn "conceivably Islamic [...] culture[...] pose[s]
insuperable obstacles to democratic development."™ Entgegen der eingangs zitierten Einschétzung
Bassam Tibis, dass Islamismus ein Problem fiir Demokratisierung und die sie befordernden Staaten
darstellt, geht Huntington noch weiter:

"The underlying problem for the West is not Islamic fundamentalism. It is Islam, a different
civilization whose people are convinced of the superiority of their culture and obsessed with the
inferiority of their power."”'

Begriindungen fiir die Behauptung, dass der Islam Demokratisierung verhindern kann und schon oft
verhindert hat, was im Folgenden als Verhinderungsthese bezeichnet wird, sind selten explizit erwihnt
und auf verschiedene Texte verteilt, weshalb sie hier in drei Hauptargumente zusammengefasst
erldutert werden.

(1) Zunéchst geht Huntington davon aus, dass es im Westen einzigartige Umsténde gab, unter denen
sich Demokratie entwickeln konnte, weshalb Demokratie in nicht westlichen Gesellschaften entweder
durch Kolonialisierung oder Einsetzung von auBen entstanden ist.”” Das "concept of Islam as a way of

life transcending and uniting religion and politics"”

und die enge Verkniipfung von "intermediate [also
politischen, T.M.] and ultimate ends"” habe dazu gefiihrt, dass im Islam zwischen Religion und
Politik, bzw. zwischen der geistlichen und sékularen Sphire keine Unterscheidung besteht.” Dies stellt
fir Huntington eine fehlende Voraussetzung fir Demokratisierung dar. Die Einmaligkeit der
Voraussetzungen flir das Entstehen von Demokratie im Westen wird noch deutlicher:

"In Islam, God is Caesar; in China and Japan, Caesar is God; in Orthodoxy, God is Caesar's Junior
Partner. The separation and recurring clashes between church and state that typify Western
civilization have existed in no other civilization. This division of authority contributed
immeasurably to the development of freedom in the West".”

Auch wenn man diesen Punkt als Abwesenheit einer eigenstindigen sidkularen Sphére der Politik im
Islam betiteln konnte, geht Huntingtons Argument wesentlich weiter als etwa die
Sakularisierungsthese, wie sie u. a. von Pippa Norris und Ronald Inglehart diskutiert wird. Letztere
stellen den mit voranschreitender Rationalisierung in der Moderne einhergehenden Verlust von

religidser Autoritit in den politischen Systemen von Industriestaaten fest, behaupten jedoch auch, dass

67 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.29.

68 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.214.
69 Huntington, The Clash of Civilizations, S.29.

70 Huntington, The Third Wave, S.311.

71 Huntington, The Clash of Civilizations, S.217.

72 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.41.

73 Huntington, The Clash of Civilizations, S.210.

74 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.208.
75 Vgl. Huntington, The Third Wave, S.307.

76 Huntington, The Clash of Civilizations, S.70.

15





derzeit auf der Welt mehr Menschen mit traditionellen religiosen Ansichten leben als jemals zuvor.”
Fiir Huntington sind es "Western secularism, irreligiosity, and hence immorality”, die "in Muslim
eyes"”™ wahrgenommen werden als zu verhinderndes Ubel, was er als ein Hindernis fiir
Demokratisierung ansieht.

(2) Eine zweite Begriindung fiir die Verhinderungsthese sicht Huntington in der Konkurrenz
islamistischer Bewegungen zur demokratischen Opposition. 1984 stellte er noch fest, "in Islam [...]
political participation was historically an alien concept",” ohne genauer auszufiihren, welche Art von
Partizipation gemeint ist und worin diese besteht. 1991 sieht er demgegeniiber aber eine enge
Verbindung: "Political participation is linked to religious affiliation."™

In The Clash of Civilizations beschreibt er schlielich eine politische StoBrichtung des Islam, die sich
wihrend der Demokratisierungswelle der 1970er Jahre im Gegensatz zu den demokratischen

Bewegungen in Siideuropa oder Lateinamerika herausgebildet hat:

"[...] Islamist movements were simultaneously gaining strength in Muslim countries. Islamism was
the functional substitute for the democratic opposition to authoritarianism in Christian societies,
and it was in large part the product of similar causes: social mobilization, loss of performance
legitimacy by authoritarian regimes, and a changing international environment, including oil price
increases, which in the Muslim world encouraged Islamist rather than democratic trends."®'

Indem sie aus dhnlichen Griinden entstanden sind und ihre Unterstiitzung im Volk gewinnen,
behindern islamistische Bewegungen das Erstarken einer liberal-demokratischen Opposition und
entziehen ihr die Existenzgrundlage.** Als weiteren Wettbewerbsvorteil schreibt Huntington den
islamischen Akteuren zu, dass diese sich in ein Netzwerk von Moscheen zuriickziehen und damit
leichter staatlicher Repression entgehen konnen.* Man konnte argumentieren, dieses Argument ziele
auf islamistische Bewegungen ab, die wie eingangs erwihnt nicht im Fokus der Betrachtung stehen
sollen. Allerdings geht es nicht darum zu zeigen, dass islamistische Bewegungen keine
demokratischen Ziele verfolgen oder dass Islamismus und Demokratie unvereinbar sind. Huntingtons
Argument sieht dieses Konkurrenzverhéltnis als ein Hindernis, vor dem Demokratiebewegungen in
muslimischen Lindern stehen. Der Kultur des Islam ist es demnach inhérent, dass islamistische
Bewegungen groBle Teile des demokratischen Potentials abschdpfen, was als Argument fiir die
Verhinderungsthese betrachtet werden kann.

(3) SchlieBlich bewertet Huntington mogliche Wahlsiege von antidemokratischen islamischen Parteien

als Hindernis fiir Demokratisierung. Eine Offnung des politischen Systems und damit verbundene

77 Norris, Pippa/Inglehart, Ronald (2004): Sacred and secular. Religion and politics worldwide. Cambridge
[u.a.]: Cambridge Univ. Press, S.5.

78 Huntington, The Clash of Civilizations?, S.213.

79 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.208.

80 Huntington, The Third Wave, S.307.

81 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.114.

82 Vgl. Tamadonfar, Mehran (2002): Islamism in Contemporary Arab Politics. In: Jelen, Ted G./Wilcox,
Clyde (Hg.), Religion and Politics in Comparative Perspective. The One, the Few, the Many. Cambridge:
Cambridge Univ. Press, S.141-165, 163.

83 Huntington, Will More Countries Become Democratic?, S.115.

16





freie Wahlen konnen durch diese "Islamic free elections trap"®

zu einer Schwichung der
demokratischen Krifte beitragen.* Als Beispiel daflir nennt er die Islamic Salvation Front (FIS) in
Algerien, deren voraussichtlichen Wahlerfolg 1992 das Militdr aus Angst vor einer islamistisch-
autoritiren Herrschaft wie im Iran verhinderte.* Den antidemokratischen Charakter vieler islamischer
Parteien begriindet Huntington u. a. damit, dass ein Diskurs nicht demokratisch sein kann sowie eine

Konfliktlosung durch Dialog unmdglich ist und zum Nullsummenspiel wird, wenn zentrale Argumente

auf offenbarten Wahrheiten beruhen.®’

2.2.2. Weitere Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas

Nachdem mit Huntington der Hauptvertreter eines Paradigmas dargestellt wurde, welches den Islam
als Kultur und Religion mit Eigenschaften, mit einer Essenz begreift, die Demokratisierung verhindern
konnen, werden jetzt darauf aufbauende Literaturbeitrige, vor allem von (1) Bernard Lewis, (2)
Martin Kramer und (3) Bassam Tibi, kurz beleuchtet.

(1) Wie Huntington bedient sich auch Bernard Lewis in seinem Beitrag zur Reihe "Islam and Liberal
Democracy" im Journal of Democracy 1996 der historischen Betrachtung als Methode. Zunéchst hélt
er dhnlich wie Huntington und Tibi eine fundamentalistische Lesart des Islam mit Koran und
Hadithen als "corpus unanfechtbar echter Uberlieferungen"*® fiir unvereinbar mit Demokratie, wobei
er sich auf gleichartige Aussagen der "fundamentalists"™ selbst bezieht. Nach Laith Kubba trigt neben
der Unverdnderbarkeit der offenbarten Normen auch die Manipulation und Intstrumentalisierung der
Koranauslegung durch radikale politische Kréfte dazu bei, dass Strémungen liberaler Jurisprudenz und
Theologie sich nur schwer durchsetzen kénnen.”

Lewis beschreibt aber auch im Islam als Kultur Pfadabhingigkeiten, welche die Entwicklung von
Demokratie verhindert haben. Fiir ihn sind Befehl und Gehorsam Wesensmerkmale der politischen
Tradition des Islam, die aufgrund der sich weiter entwickelnden technischen Moglichkeiten der
Uberwachung und Unterdriickung, oft finanziert durch Einnahmen aus dem Erdélexport, bis heute

weiter intensiviert worden sind.”’ AuBerdem habe der Islam der Entwicklung einer unabhingig

84 Stepan, Alfred (2000): Religion, Democracy, and the "Twin Tolerations". In: Journal of Democracy
11(4): S.37-57, 48; die "free elections trap" wird auch als "islamist dilemma" bezeichnet, vgl. Guazzone,
Laura, (Hg.) (1995): The Islamist dilemma. The political role of Islamist movements in the contemporary
Arab world. Reading: Ithaca Press.

85 Huntington, Samuel P. (1996): Democracy for the long haul. In: Journal of Democracy 7(2): S. 3-13, 9;
vgl. dazu auch Volpi, Frédéric (2004): Pseudo-Democracy in the Muslim World. In: Third World
Quarterly 25(6): S.1061-1078, 1067 ff.

86 Huntington, Democracy for the long haul, S.9; zur weiteren Erkldrung der "free elections trap" vgl.
Brumberg, Daniel (2002): Democratization in the Arab World? The Trap of Liberalized Autocracy. In:
Journal of Democracy 13(5): S.56-68, 57; zum Fall der FIS vgl. Hudson, Michael (1991): After the Gulf
War: Prospects for Democratization in the Arab World. In: Middle East Journal 45(3): S.407-426, 414 ff.

87 Huntington, The Clash of Civilizations, S.130.

88 Kramer, Gottes Staat als Republik, S.57.

&9 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.54.

90 Kubba, Laith (1996): Islam and Liberal Democracy. Recognizing Pluralism. In: Journal of Democracy
7(2): S.86-89, 88 f.

91 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.54.

17





entwickelten Zivilgesellschaft entgegengewirkt, denn "Islamic law knows no corporate legal persons;
Islamic history shows no councils or communes, no synods or parliaments, nor any other kind of
elective or representative assembly."”

Dariiber hinaus fehlt im Islam nach Lewis das Konzept des "Biirgers", citizen, im Sinne der
griechischen polites als Teilnehmer am politischen Geschehen im Staat, bzw. in der polis.” Einen
Beweis dafiir sieht er im Fehlen eines Wortes fiir citizen auf arabisch, persisch und tiirkisch; es gebe
jeweils nur Entsprechungen fiir countryman.®* Ein dhnliches philologisches Argument fiihrt Lewis an,
wenn er feststellt, dass in den drei erwihnten Sprachen nur Neologismen fiir die Worte "sdkular" und
"Sékularisierung" existieren und es noch kein Aquivalent fiir den Begriff "Laie" gibt.”

Als Ursache fiir die symptomatische Abwesenheit dieser Schliisselvokabeln benennt Lewis &hnlich
wie Huntington das zentrale Problem des Islam mit Demokratie, nimlich die fehlende Trennung
zwischen Religion und Politik. Weil der Prophet Muhammad zu seinen Lebzeiten selbst einen Staat
aufgebaut und gelenkt hat, haben sich von Beginn an die religiose und die weltliche Sphére
gegenseitig durchdrungen.”® Demgegeniiber hat es im Christentum stets eine mal konfliktreiche, mal
harmonische, aber stets konkurrierende Dualitit zwischen weltlicher Macht, imperium, und kirchlicher
Macht, sacerdotium, gegeben.”” Es ist bemerkenswert, dass bei den Hinweisen von Lewis, Huntington
und anderen Demokratisierungstheoretikern auf die mangelnde Erfahrung einer Trennung von Politik
und Religion und die ideengeschichtlich bedingte Unfahigkeit zur Sdkularisierung im Islam eine
detaillierte Analyse dieser oberflachlichen Diagnose, oder zumindest Hinweise auf eine derartige
Ausarbeitung, fehlen.”

SchlieBlich fithrt Lewis noch das Argument an, dass "Freiheit" als zentrale politische Norm fiir
Konstitutionalismus und Parlamentarismus dem Islam bis ins 20. Jahrhundert fremd blieb. Liberté, die
wichtigste Forderung der franzdsischen Revolution und Grundlage fiir jede liberale Demokratie, sei
konstitutiv fiir die Uberwindung autoritéirer Strukturen in Europa gewesen, wihrend die im Islam
wichtigste politische Norm "Gerechtigkeit" diese demokratisierende Wirksamkeit nicht entfalten
konnte.”

Obwohl Lewis aus diesen Griinden der Demokratie in islamisch geprigten Léndern wenig Chancen

92 Lewis, Bernard (1964): The Middle East and the West. New York: Harper Torchbooks, S.48; obgleich
lange vor Ende des Kalten Kriegs verfasst, sind diese frithen Thesen wichtiger Bezugspunkt, vgl.
Sadowski, Yahya (1993): The New Orientalism and the Democracy Debate. In: Middle East Report 23(4):
S.14-21, 15; s. auch Gellner, Ernest (1996): Conditions of Liberty. Civil Society and Its Rivals. New York:
Penguin Books.

93 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55.

94 Ebd.: S.55.

95 Ebd.
96 Ebd.: S.61.
97 Ebd.

98 Statt einer Analyse weist z. B. Gilles Kepel nur darauf hin, dass die Ablehnung von Demokratie "logische
Folge einer islamischen Glaubenslehre [sei], die [...] entschieden monistisch ist", Kepel, Gilles (1991):
Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vormarsch. Miinchen: Piper, S.275;
Vgl. die Autoren, die zur Debatte um die Sékularisierung in 2.1.1. Fn.17 erwéhnt sind.

99 Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.58, 63.

18





einrdumt, nennt er doch einige demokratische Ankniipfungspunkte wie das Recht auf Widerstand
gegen Siinde oder einen Satz des Propheten Muhammad, der Meinungsverschiedenheiten als Gnade
Gottes bezeichnet (s. 2.3.2.).' Damit verbleibt er jedoch dabei, den Islam als Kultur mit einer Essenz

bestehend aus "historical and cultural facts"'®!

als relevante Variable zu begreifen.

(2) "Islam vs. Democracy" ist der programmatische Titel eines Artikels von Martin Kramer, in dem
weitere Demokratisierungshindernisse des Islam aufgezeigt werden.'” Nach islamistischer Lesart, die
aber auch von vielen moderaten Muslimen geteilt wird, stelle die Schari‘a ein von Gott gegebenes
Gesetz dar, welches nicht verdndert werden kann, besonders nicht "by the shifting moods of an
electorate".'” Diese von Gott offenbarte Wahrheit ldsst deshalb auch keine Gesetzgebung eines
anderen Souverins zu, was der Grundidee einer Demokratie als Herrschaft des Volkes zuwider 14uft.'®
Dass Kramer darauf abzielt, dass die Unverdnderlichkeit der gottlichen Normen mit Wahlen
unvereinbar ist, kann auch als direkte Kritik an allen prozeduralistischen Bestimmungen des
Verhiltnisses von Demokratie und Islam verstanden werden. Auch so ein scheinbar neutrales und von
der Religion unabhdngiges Modell einer elektoralen Demokratie hat damit keine Chance, sich gegen
den Islam durchzusetzen.

Ein weiteres grundsitzliches materielles Hindernis sei der islamische Grundsatz, dass nicht alle
Menschen als Teile der religiosen wie politischen Gemeinschaft gleich, sondern ungleich sind,
besonders Muslime und Nichtmuslime sowie Frauen und Ménner.'*”

(3) Bassam Tibi ergidnzt diese Thesen durch zwei weitere Verhinderungsfaktoren: Das fiir den Islam
grundlegende Konzept der umma, also der Gemeinschaft aller gldubigen Muslime, stelle ein

n106

"geheiligtes Kollektiv'"'® im Sinne David Apters dar und verhalte sich damit antagonistisch zu den fiir
die Demokratie notwendigen Rechten des Einzelnen, also dem Individualismus.'”’

Dariiber hinaus sieht Tibi mit dem Westen und der islamischen Zivilisation zwei Wertsphiren
aufeinander prallen, die jeweils universelle Geltung beanspruchen. Notwendig fiir Demokratisierung
sei deshalb ein Abweichen vom universellen Geltungsanspruch auf beiden Seiten und schlieBlich —
beinahe tautologisch — eine Einigung auf ein "Grundsatzprogramm der Menschenrechte und
Demokratie".'” Trotz der stark kulturalistischen Argumentation behauptet er: "Islam und Demokratie

sind vereinbar [Hervorh. im Orig.]".'"”

100  Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55 f.

101  Ebd.: S.55.

102 Vgl. Kramer, Islamic Revival.

103 Kramer, Islamic Revival, S.271 f.; zur Ausarbeitung dieses ebenfalls schon ldnger diskutierten Arguments
vgl. Crone, Patricia (1980): Slaves on Horses: The Evolution of the Islamic Polity. Cambridge:
Cambridge Univ. Press, S.62 ff.

104 Vgl. auch Kepel, Die Rache Gottes, S.274 ff.

105  Kramer, Islamic Revival, S.272.

106  Apter, David (1965): The Politics of Modernization. Chicago: Univ. of Chicago Press, S.457.

107  Tibi, Bassam (2001): Die neue Weltunordnung. Westliche Dominanz und islamischer Fundamentalismus.
Miinchen: Ullstein Taschenbuch-Verl., S.320.

108  Tibi, Die neue Weltunordnung, S.323.

109  Ebd.: S.330.

19





Allerdings sieht er nur dann Chancen fiir Demokratisierung, wenn sich erstens die "politische
Kultur""® der umma fir Pluralismus offnet und zweitens mangelnde Institutionalisierung und
Personalismus durch den Aufbau von Institutionen bekdmpft werden.'" Jedoch sieht er diese
Voraussetzungen "in der islamischen Zivilisation bislang nicht erfiillt"."? Das Argument der
politischen Kultur baut Laith Kubba noch weiter aus, indem er festhélt: "This political passivity has its
roots in religious teachings, and has gone far to perpetuate the tradition of authoritarian government in
the Islamic world.""” Die im Islam vorherrschende autoritire politische Kultur stellt also weiterhin ein

Demokratisierungshindernis dar.'*

2.2.3. Kritik an den kulturalistisch-essentialistischen Ansiitzen

Nach der Darstellung einflussreicher Autoren und Argumente, die sich auf die Essenz des Islam als
civilization mit Religion als Hindernis fiir Demokratisierung beziehen, wird im Folgenden auf
wichtige Kritikpunkte dieser Ansétze eingegangen. Diese lassen sich grob gliedern in (1) Kritik an
dem verwendeten Demokratiebegriff, (2) methodologische Kritik, wobei insbesondere das
monolithische Verstindnis des Islam kritisiert wird, (3) empirische Gegenargumente und (4) Kritik an
der Behauptung, der Islam wiére zu einer Trennung von Politik und Religion nicht fahig.

(1) Zunéchst wird die Verwendung des dem westlichen Denken entstammenden Begriffs Demokratie
in nicht westlichen Kontexten problematisiert. Esposito und Voll verweisen auf eine kritische
Abhandlung Giovanni Sartoris {iber das Verhéltnis von Demokratie in nicht westlichen Léandern:
"When we speak of Western experience, is the key term ,Western® or ,experience‘? In other words, can
there be a non-Western path to democracy?"'”” Wie exklusiv in der westlichen Politikwissenschaft der
Begriff Demokratie meist betrachtet wird, zeigt sich beispielsweise durch Sartoris Antwort beziiglich
der Moglichkeit, Demokratie in nicht westliche Lénder zu exportieren:

"But no sooner do we apply the word democracy to most of the Third World, and in particular to
the so-called developing countries, than the standard becomes so low that one may wonder
whether the word democracy is still appropriate. [...] Democracy, as Woodrow Wilson said, is the
most difficult form of government. We cannot hope, therefore, to export the ,complete® Western
type. On the other hand, it is equally obvious, that the new states and developing nations cannot
pretend to start from the level of achievement at which the Western democracies have arrived.""

110  Tibi verwendet dhnlich wie Huntington den Begriff "politische Kultur" so, als wéren seine Implikationen
vollkommen unstrittig und deckungsgleich mit Aussagen iiber die islamische politische Theorie und das
Verhiltnis der Muslime zu Politik. Vgl. 2.2.1., Fn.64.

111 Tibi, Die neue Weltunordnung, S.336; dabei verweist er auf das Problem der mangelnden
Institutionalisierung in der islamischen Zivilisation, in ders. (1996): Das arabische Staatensystem. Ein
regionales Subsystem der Weltpolitik. Mannheim [u.a.]: Bl-Taschenbuchverl., Kap.1; und das darin
verwendete Konzept der geringen Institutionalisierung nach Huntington, Samuel P. (1969): Political
order in changing societies. New Haven [u.a.]: Yale Univ. Press.

112 Tibi, Die neue Weltunordnung, S.336.

113 Kubba, Islam and Liberal Democracy, S.89.

114  Etwas vorsichtiger hat Hungtington dieses Argument 1984 schon formuliert, vgl. Huntington, Will More
Countries Become Democratic?, S.209.

115  Sartori, Giovanni (1968): Democracy. In: Sills, David L., International Encyclopedia of the Social
Sciences. New York: MacMillan, S.118.

116  Sartori, Democracy, S.120.

20





Die zitierte Aussage macht bewusst, warum es fiir nicht westliche Lander kaum mdglich ist, die
Kriterien fiir Demokratie zu erfiillen, die von einem eindeutig bestimmten und dezidiert westlichen
Konzept abgeleitet sind.

Esposito und Voll weisen allerdings darauf hin, dass die Illusion der eindeutigen Definition den
Bedeutungswandel von Demokratie in der europdischen Ideengeschichte verkennt.'"” Als Beispiele
dafiir nennen sie die antiparlamentarische, plebiszitdren Vorstellungen von Demokratie der Anhinger
von Frangois Babeuf wéhrend der franzosischen Revolution und das wirkméchtige Diktum von Karl
Marx, dass echte Demokratie im Kapitalismus nicht zu erreichen sei.''® Deshalb fordern Kritiker einer
westlichen Definition, dass Demokratie begriffen wird als essentially contested concept.'”’ Dies
bedeutet, dass die grundlegenden Bedeutungen des Begriffs selbst stindig Gegenstand der Debatte
sind: "there is no one clearly definable general use of any of them [die Konzepte, T.M.] which can be
set up as the correct or standard use."'’

Der Kern dieser Kritik ldsst sich wie folgt zusammenfassen: Es konnen keine wissenschaftlichen
Aussagen tiiber das Verhéltnis von Islam und Demokratie und die damit verbundenen Chancen auf
Demokratisierung getroffen werden, wenn unter Demokratie ausschlieBlich ein von westlichen Werten
durchdrungenes Modell verstanden wird.'*' Muslimische Lander kénnen so ndmlich entweder nur als
exakt diesem Vorbild entsprechend bezeichnet werden — was bisher nicht vorgekommen ist und laut
den Kulturalisten auch nicht vorkommen wird — oder eben nicht als Demokratien klassifiziert werden.
Esposito und Voll ergidnzen dieses Problem mit der Feststellung, dass Demokratisierung sich neben

"122 auszeichnet. Wenn nicht

"popular empowerment" auch durch "communal identity affirmation
westliche Akteure in einem Demokratisierungsprozess, dessen wesentlicher Teil eine gemeinsame
Identitdt ist, mit Demokratie als einem unverwechselbar westlichen Konzept konfrontiert werden,
fiihrt dies unweigerlich zu "conflict between ,foreign® and ,authentic".'*

Daran anschlieBend wird argumentiert, dass die kritische bis ablehnende Haltung gegeniiber
"Demokratie" in vielen islamischen Gruppierungen das Verlangen danach widerspiegelt, politische
Freiheit authentisch, also aus islamischen Tradition und Ideengeschichte heraus, zu begriinden.'** Viele

islamische politische Bewegungen wurden demnach vom Westen oft gezwungen, sich eindeutig

117  Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.16 ff.

118 Ebd.: S.17 f.; zur ndheren Beschreibung dieser alternativen Demokratickonzepte verweisen sie auf
Talmon, Jacob L. (1960): The Origins of Totalitarian Democracy. New York: Frederick A. Praeger,
S.201-221; sowie Held, David (1987): Models of Democracy. Stanford: Stanford Univ. Press, S.113, 130.

119  Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.17 {.

120 Gallie, Walter Bryce (1956): Essentially Contested Concepts. In: Proceedings of the Aristotelian Society
56: S.167-198, 168.

121  Hamdi, Mohamed Elhachmi (1996): The Limits of the Western Model. In: Journal of Democracy 7(2):
S.81-85, 81 f.

122 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.16.

123 Ebd.: S.17.; Zum Konflikt zwischen Religion und sékularen Nationalismen vgl. Fox, Jonathan/Sandler,
Shmuel (2005): Separation of Religion and State in the Twenty-First Century: Comparing the Middle East
and Western Democracies. In: Comparative Politics 37(3): S.317-335.

124 Cevik, Salim (2011): Myths and Realities on Islam and Democracy in the Middle East. In: Estudios
Politicos 38: S.121-144, 126, Fn.7.

21





zwischen einer Orientierung an der westlichen Moderne auf der einen Seite und ihren tradierten, oft
religiosen Werten auf der anderen Seite zu entscheiden.'” Verfechter einer islamischen Demokratie
halten das Aufbrechen dieser Dichotomie und das Denken in "multiplen Modernen"'*® deshalb fiir
notwendig. Dies impliziert die Forderung nach einer vorurteilslosen Betrachtung islamischer
Demokratiemodelle und groBerer Akzeptanz gegeniiber Regierungssystemen, die moglicherweise
einige von Dahls Demokratiekriterien erfiillen, in denen religidse Autorititen allerdings noch
wesentlichen Einfluss haben (vgl. 2.3.2.).

(2) Neben dem westlichen Demokratieverstindnis werden auch einige methodologische Vorbehalte
gegen die kulturalistisch-essentialistischen Begriindungen der Verhinderungsthese vorgebracht. Der
erste Kritikpunkt verkniipft das Verstindnis des Islam als kohdrente Kultur mit bestimmbaren
Eigenschaften, die als monolithisch und eindimensional kritisiert werden, mit den sich daraus
ergebenden methodologischen Problemen.

Im sogenannten "Orientalismus-Streit" hat der Literaturwissenschaftler Edward Said die
konventionelle Beschiftigung mit dem "Orient" des "intellektuellen Kolonialismus" bezichtigt, weil
historische Besonderheiten und die vielfiltigen Entwicklungen religiéser und kultureller Traditionen
missachtet und auf das Begriffspaar "Orient" und "Okzident" reduziert werden.'”” Saids Thesen
wurden vielfach selbst als einseitig kritisiert, jedoch findet seine Theorie in vielen Texten Anwendung.
So hinterfragt Leonard Binder kritisch die Argumentation, gemidl welcher der Islam als
Erklarungsfaktor fiir die Nichtexistenz von Demokratien in der Arabischen Welt betrachtet wird:

"The question is whether Islam is the primary explanation of any political matter at all, or whether
it enters into the analytical picture only after we have understood the situation in terms which are
not at all so parochial, or exotic, or culturally unique."'*®

Gegen das Verstindnis "des Islam" als Religion und damit als "statisches, von Ort und Zeit

unabhingiges System"'?

wendet sich auch Gudrun Kriamer vehement. Viele islamische Intellektuelle,
die ihre eigene Auslegung islamischer politischer Ideen als ",die Position des Islam* [...] bzw. des
sichtigen‘, ,wahren‘, ,recht verstandenen‘ Islam"'** betiteln, tragen zu dieser Suggestion der
Einheitlichkeit bei, wo die Wirklichkeit Vielfalt aufweist.*! Allerdings ist festzuhalten, dass gerade die
Berufung auf den "wahren" Islam von vielen religiosen Bewegungen als Grundlage fiir den
Widerstand gegen eine "unislamische" Herrschaftspraxis diente.*? So wurde die iranische Revolution

von Lewis — zwar zugespitzt, aber nicht falschlicherweise — charakterisiert als "religious movement

125  Cevik, Islam and Democracy, S.126.

126  Ebd., vgl. Eisenstadt, Shmuel N. (2000): Multiple Modernities. In: Daedalus 129(1): S.1-29.

127  Said, Edward W. (1978): Orientalism. In: Ashcroft, Bill/Griffiths, Gareth et al. (Hg.), Post-Colonial
Studies Reader. London [u.a.]: Routledge, S.87-91, 88 ff.; vgl. ders. (2003): Orientalism. London [u.a.]:
Penguin Books.

128  Binder, Leonard (1988): Islamic Liberalism. A critique of Development Ideologies. Chicago: Univ. of
Chicago Press, S.80.

129  Kréamer, Gottes Staat als Republik, S.24 ff.

130  Ebd.

131  Bayat, Asef (2007): Makinging Islam Democratic. Stanford: Stanford Univ. Press, S.2 ff.

132 Kréamer, Gottes Staat als Republik, S.24 f.

22





with a religious leadership, a religiously formulated critique of the old order, and religiously expressed
plans for the new."'**

Zum unumstrittenen Kern des Islam zidhlt Krdmer nur den Inhalt des Glaubensbekenntnisses, also "das
Bekenntnis zur Einheit Gottes [...], die Verbindlichkeit des Koran und die Rolle Muhammads als

"134 sowie die anderen vier Pfeiler des Islam:;

letzten, von Gott an die Menschheit gesandten Propheten
tigliche Anbetung, Almosen, Fasten und Pilgerfahrt.
Krédmer folgert hieraus eine Kritik, welche nicht nur fiir die Betrachtung des kulturalistisch-
essentialistischen Paradigmas, sondern auch fiir die Fragestellung und die These dieser Arbeit relevant
ist:

"It is not possible to talk about Islam and democracy in general, but only about Muslims living and
theorizing under specific historical circumstances. This may sound evident enough, and yet it is all
too often ignored."'*

Daraus ergeben sich zwei Folgerungen, wovon die erste die Annahme von Univokalitit betrifft.
Ebenso wenig wie im Christentum gibt es im Islam eine bestimmte religiose Doktrin oder Tradition,
die entweder mit Demokratie vereinbar oder demokratiefeindlich ist."*® Neben verschiedenen
konfessionellen Zugehdrigkeiten wie Shiiten, Sunniten, Wahhabiten oder Sufis und den darin
konkurrierenden Stromungen und Traditionen unterliegt jede Auslegung heiliger Texte einem
zeitlichen Wandel. Beispielhaft hierfiir ist auch die unterschiedliche Verwendung von "Tradition" im
Singular oder Plural. Wahrend die Kulturalisten selten in der Bedeutung zwischen Singular und Plural
unterscheiden, meistens aber von der "islamischen Tradition" im Singular sprechen, verwenden die
Texte des zweiten Paradigmas "Traditionen" meist im Plural, um damit die angenommene
Multivokalitit zum Ausdruck zu bringen.

Alfred Stepan nennt als Beispiele fiir antidemokratische Politik, die auf christlicher Doktrin aufbaute,
Genf unter dem Einfluss Johannes Calvins oder die caesaropapistische Kontrolle der Religion, die in
Deutschland 300 Jahre von der Evangelischen Kirche theologisch wie politisch akzeptiert wurde. '’
Abdullahi An-Na‘im weist auBlerdem darauf hin, dass die Schari‘a {iberhaupt kein eindeutiger
Gesetzestext ist und demnach jedes sich darauf berufende Gesetz bereits eine Interpretation darstellt."*®
Die Frage nach dem Islam als Demokratisierungsfaktor per se kann demnach nur unter der Pramisse

der Multivokalitét, also der Differenzierung des Untersuchungsobjekts beantwortet werden.'*

133 Lewis, Bernard (1988): The Political Language of Islam. Chicago [u.a.]: Univ. of Chicago Press, S.1 ff.

134 Kréamer, Gottes Staat als Republik, S.25.

135  Kramer, Gudrun (1993): Islamist Notions of Democracy. In: Middle East Report 23(4): S.2-8, 4.

136  Cevik, Islam and Democracy, S.129; vgl. auch Anderson, John (2009): Does God matter, and if so whose
God? Religion and democratisation. In: Haynes, Jeffrey (Hg.), Routledge Handbook of Religion and
Politics. New York. [u.a.]: Routledge, S.192-210, 199.

137  Stepan, Twin Tolerations, S.44; John Rawls hélt dazu fest, "Luther and Calvin were as dogmatic and
intolerant as the Roman Church had been" Rawls, John (1996): Political Liberalism. New York:
Columbia Univ. Press, S.xxv; vgl. Auch ein dhnliches Argument und Beispiel in Esposito, John L./Voll,
John O. (1994): Islam's Democratic Essence. In: Middle East Quarterly 1(3): S.3-11, 4.

138  An-Na'im, Abdullahi A. (2008): Islam and the Secular State. Cambridge: Harvard Univ. Press, S.2 ff.

139 Vgl. auch Stepan, Alfred (2001): The World's Religious Systems and Democracy: Crafting the "Twin
Tolerations". In: ders. (Hg.), Arguing Comparative Politics. Oxford [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.213-254,
223 ff.

23





Daraus ergibt sich in Ankniipfung an den oben zitierten Satz Krdmers die zweite Folgerung, ndmlich

"140 im Fokus

dass "attitudes of Muslims as distinct individuals and communities towards democracy
einer politikwissenschaftlichen Analyse stehen sollten. Daraus leitet Salim Cevik auch ab, dass von
theologischen Argumenten und der Auslegung bestimmter heiliger Schriften Abstand genommen
werden muss zugunsten einer sozialwissenschaftlich relevanten Analyse historischer und empirischer
Tatsachen.'""! Zusammenfassen kénnte man diese Forderung mit der Behauptung, der Islam ist und
erlangt Wirksamkeit durch das, was Muslime glauben, was sie sagen und wie sie sich verhalten.'**

In dhnlicher Weise kritisieren John Esposito und Dalia Mogahed kulturalistische Makrotheorien,
welche die Einstellungen und Meinungen der muslimischen Bevolkerung aufler Acht lassen und sehen
in dieser Kritik die Begriindung ihrer gegenldufige Methodik, der repriasentativen Gallup-Umfrage in
130 Landern.'*

Weitere Kritik formuliert Harald Miiller, der das naturwissenschaftliche Vorbild von Huntingtons
politikwissenschaftlicher Makrotheorie fiir zweifelhaft hilt. GemiB der Forderung des kritischen
Rationalismus nach Karl Popper, nach einem "tentativen Losungsversuch"'** des Problems zu suchen
und diesen dann an der Empirie zu testen, hétte Huntington civilization als Erklarungsfaktor fiir
Demokratiefdhigkeit zunédchst hypothetisch angenommen.'* Danach habe er durch eine extreme
Anwendung des ockhamschen Rasiermessers scheinbar im Sinne der "Tugend der theoretischen
Sparsamkeit"'*® die Komplexitit von Gegenstand und Ursache soweit reduziert, dass viele
entscheidende Variablen und Faktoren aus dem Blickfeld gerieten. Anstatt des vom kritischen
Rationalismus geforderten Versuches, die eigene These zu widerlegen, sammle Huntington aber in
Manier amerikanischer Anwilte nur Fille, welche die Richtigkeit seiner Annahme nahelegen.'’ Dies
fiihre zu einer polarisierten Betrachtungsweise, die sich an die Dichotomisierung der Welt im Kalten
Krieg anschlie3t; statt "Freie Welt" und "Welt des Kommunismus" erfolgt die Einteilung nun nach
dem Schema "the West and the Rest".'* Nach diesem Muster gestrickte Theorien sind laut Miiller
"simpel und falsch."'*

Auf ein &dhnliches Problem zielt die Kritik Abdou Filali-Ansarys an Bernard Lewis historischer

Methode ab. Filali-Ansary hilt Lewis vor, dass er bei den betrachteten Daten, Verhaltensweisen und

140  Cevik, Islam and Democracy, S. 129.

141 Ebd.

142 Piscatori, S.9 f,, 14.

143 Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken, S.203 ff.; ein Uberblick iiber die Debatte um die
Methode der Bestimmung des Verhéltnisses von Islam und Demokratie durch Umfragen vgl. Rowley,
Charles K./Smith, Nathanael (2009): Islam's Democracy Paradox: Muslims Claim to like Democracy, so
Why Do They Have so Little? In: Public Choice 139(3): S.273-299, 277 ff.

144 Popper, Karl R. (1969): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In: Adorno, Theodor W./Maus, Heinz et al.
(Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Berlin: Luchterhand, S.103-124, 105 ff.

145  Miiller, Harald (1998, Oktober): Der Mythos vom Kampf der Kulturen. Eine Kritik an Huntingtons
kulturalistischer Globaltheorie. In: E+Z - Entwicklung und Zusammenarbeit. S.262-264, 262.

146  Ebd.: S.263.

147  Ebd.

148  Huntington, The Clash of Civilizations? S.48.

149  Miiller, Der Mythos vom Kampf der Kulturen, S.263.

24





politischen wie religidsen Einstellungen von der Existenz einer "inneren Logik" ausgeht. Lewis suche
deren Manifestationen gleichsam den Schatten an der Wand in Platons Hohlengleichnis und finde sie
deshalb auch als sich selbst erfiillende Prophezeiung.'*

Yahya Sadowski ergénzt die methodologische Kritik, indem er Autoren wie Lewis und Gellner
vorwirft, die Situation in muslimischen Léndern jeweils so zu interpretieren und zu konstruieren, dass
im Ergebnis der Untersuchungen der Islam als Hindernis fiir Demokratisierung identifiziert wird.""

Als Beispiel fiir diese Praxis, die er als "neo-Orientalism"'*

bezeichnet, nennt er den
wissenschaftlichen Konsens der 70er Jahre, welcher besagt, dass eine starke Zivilgesellschaft fiir
Demokratie notwendig wire. Dies hat sich in den 90er Jahren umgekehrt, weil man dann starke nicht
staatliche Akteure als Gefahr fiir einen demokratischen Staat betrachtete. Die Forschung iiber
muslimische Lander diagnostizierte dementsprechend zunéchst eine zu schwache Zivilgesellschaft
und spiter eine zu grole Dominanz islamischer privater Akteure im Offentlichen Raum, so dass
jeweils der Islam als Ursache fiir die Persistenz von Autokratie ausgemacht werden konnte.'**

(3) Neben methodologischen Argumenten wird das kulturalistische Paradigma auch kritisiert durch
Verweise auf historische und empirische Gegenbeispiele. Andrea Teti und Andrea Mura verweisen auf
die Entstehung des Islam, als Muhammad 627 n. Chr. mit seinem Gefolge nach Medina emigrierte und
dort nicht etwa eine Theokratie errichtete, sondern mit der jiidischen Mehrheit die "Verfassung von
Medina" beschloss und damit einen religids-pluralistischen Stadtstaat begriindete.'**

Den vermittelten Eindruck, dass es kaum Muslime gibt, die in Demokratien leben, bezeichnet Stepan
im Gegensatz zu der Behauptung, dass es in der Arabischen Welt keine Demokratien gibt, als falsch.'*
Er stellt die Gegenthese auf, dass unter anderem in Bangladesh, Pakistan, Tiirkei, Indonesien, Indien
und Europa mehr als 600 Millionen Muslime in "democracies, near democracies, or intermittent
democracies"® leben. Stepan macht sich schon fast ein wenig lustig lber die konsequente
Vermischung der Kategorien bei Huntington, wenn er z. B. aufdeckt, dass dieser auf der ersten Seite
der Diskussion iiber den Islam in The Clash of Civilizations zwar acht mal das Wort "arab", neun mal
das Wort "tribe" verwendet, aber kein einziges siid- oder siidostasiatisches Beispiel nennt.'”” Die
Tatsache, dass von weltweit ca. einer Milliarde Muslime nur etwa 200 Millionen Araber sind, verleiht
dieser Kritik zusétzlich Gewicht.'®

Damit wendet sich Stepan auch gegen eine territorialistische Betrachtung von Religion, welche den

Islam auf ein bestimmtes Gebiet festlegt, vor allem auf den Nahen Osten und Nordafrika, um damit

150  Filali-Ansary, Abdou (1996): The Challenge of Secularization. In: Journal of Democracy 7(2): S.76-80,

77.
151 Sadowski, The New Orientalism, S.19.
152  Ebd.
153 Ebd.

154  Teti/Mura, Islam and Islamism, S.94.

155  Stepan, Twin Tolerations, S.48 f.

156  Ebd.: S.48.

157  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.236 ff.; mit Bezug auf Huntington, The Clash of
Civilizations, S.176 f.

158  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.236 ff.

25





dessen prigende Rolle auf eine antidemokratische Kultur iiberhaupt erst begriinden zu konnen.'
Durch den empirischen Nachweis, dass mehrere muslimische Lander wie die Tiirkei und Indonesien
als Demokratien bezeichnet werden konnen, sei auch die These der grundsitzlichen Unvereinbarkeit
von Islam und Demokratie widerlegt.'® Die Wahlerfolge sikularer Parteien z. B. in Indonesien 1999
oder im Iran 2000 sieht Stepan auch als schlagkriftige Argumente gegen Huntingtons Theorie der
"free elections trap" an.''

Dabei ist festzuhalten, dass weder Huntington noch Lewis ausdriicklich in Worte fassen, dass der
Islam und Demokratie unvereinbar sind. Obgleich sie wie oben dargestellt den Islam als Hauptursache
fiir mangelnde Demokratie in muslimischen Léndern sehen und viele Teile der islamischen Tradition
als mit Demokratie unvereinbar betrachten, scheint die grundsétzliche "Inkompatibilititsthese" eher
eine Etikettierung der Kritiker des kulturalistischen Paradigmas zu sein.'®

(4) Die Argumente, Gott als einziger Souverédn verbiete eine Sdkularisierung und dem Islam fehle ein
historisches Vorbild fiir eine Trennung von Politik und Religion, haben ebenfalls vielfdltige Kritik
erfahren. Zunichst hilt Krdmer die Doppelrolle Muhammads als Prophet und charismatischen Fiihrer
der Gemeinde fiir eine Ausnahme. Sunnitische Kalifen hatten die Aufgabe, die Religion zu schiitzen,
wodurch sich ein Spannungsverhaltnis zu den Religions- und Rechtsgelehrten ergab, die sich selbst zu

"163 erklirten. Ahmet Kuru verweist ebenfalls auf die Existenz von

den "Erben der Propheten
konkurrierenden, teils sdkularen Rechtsschulen und einem sidkularen Militdr, welche das Thron und
Altar vereinende Kalifat abgeldst hitten.'®* Darliber hinaus hilt Fischer fest, dass auch die schiitische
Tradition eine klare Trennung von Politik und Religion durch den sechsten und elften Imam kannte
und die passive Erwartung der Wiederkehr des zwolften Imam das Gegenteil der von Khomeini
beanspruchten "Treuhdnderschaft"'®® darstelle.'*

SchlieBlich stellt Stepan grundsdtzlich die Annahme in Frage, nach der Sdkularisierung ein zentraler
und eindeutig bestimmbarer Wert fiir Demokratie sei. Er verweist darauf, dass es bis 1995 in jeder
etablierten Demokratie in Westeuropa eine Staatskirche mit einer in der Verfassung festgelegten

Staatsreligion gab. Eine enge Verflechtung von Staat und Kirche bestehe auBlerdem in den

Niederlanden im Erziehungsbereich, in Deutschland durch die Kirchensteuer sowie bei den

159  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.237 ff.

160  Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.131; Stepan, Religious Systems and Democracy, S.237 ff.

161  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.242.

162 Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.131; Esposito, John L./Piscatori, James P. (1991): Islam and
Democratization. In: The Middle East Journal 45(3): S.427-440, 428.

163 Kramer, Gudrun (2011): Demokratie im Islam. Der Kampf fiir Toleranz und Freiheit in der arabischen
Welt. Miinchen: Beck, S.92 ff.

164  Kuru, Ahmet (2008): Passive and Assertive Secularism: Historical Conditions, Ideological Struggles, and
State Policies Toward Religion. In: World Politics 59(4): S.568-596, 576; er verweist dabei auf die
renomierte Islamwissenschaftlerin Ira Lapidus, s. Lapidus, Ira M. (1975): The Separation of State and
Religion in the Development of Early Islamic Society. In: International Journal of Middle East Studies
6(4): S.363-385.

165  Ruthven, Malise (2000): Der Islam. Eine kurze Einfiihrung. Stuttgart: Reclam, S.178.

166  Fischer, Die Zukunft einer Provokation, S.85 f.

26





zahlreichen Parteien, die sich und ihre Politik als christlich bezeichnen.'®’

Neben Zweifeln am notwendigen Ausmall einer institutionalistischen Trennung von Politik und
Religion stellt Mohamed Hachmi Hamdi fest, dass fiir Muslime ein Staat nur dann legitim sein kann,
wenn er sich an den Grundsétzen der Schari‘a orientiert.'®® Auch die westlichen Demokratien wiirden
auf vorkonstitutionellen, oft christlichen Werten basieren, die ebenso zentral sind fiir jede politische

Ordnung in einer mehrheitlich muslimischen Gesellschaft.'®’

Die einzigen sékularen Regime in der
Arabischen Welt sind von westlicher Unterstiitzung abhéngige Diktaturen und damit das denkbar
schlechteste Beispiel fiir eine gute Regierungsform.'® Es wire deshalb auch nur versténdlich, dass
gegen die korrupten autoritdren Regime eine Opposition erstarkt, welche die Werte einer in Augen der
Muslime gerechten Religion vertritt.'”'

Viele der hier besprochenen Kritiker argumentieren, dass der Islam weder als Kultur noch als Religion
und damit als prdgender Einflussfaktor auf die politische Kultur einer Demokratisierung im Wege
steht. Vielmehr verweisen sie auf andere Kontexte und die Betrachtung von soziopolitischen,

militdrischen, ethnischen und okonomischen Faktoren.!”

Allerdings ist dies keine Antwort auf die
Frage, welche Rolle der Islam bzw. islamische Akteure, die unbestreitbar wesentlichen Einfluss in den
meisten muslimischen Landern haben, in einer Demokratie einnehmen kénnen.

Ein prominenter Vorschlag zur Beantwortung dieser Frage, der hier diskutiert werden soll, ist der
institutionalistische Ansatz der twin tolerations von Alfred Stepan, der dann von Autoren ergidnzt wird,
die Ansatzpunkte fiir eine "islamische Demokratie" beschreiben. Obgleich Huntington seiner eigenen
Aussage spiter offensichtlich keine Beachtung mehr geschenkt hat, gestand er noch 1991 in The Third

Wave: "Any major culture [...] has some elements that are compatible with democracy."'”

2.3. Twin tolerations und islamische Demokratie

2.3.1. Alfred Stepans institutionalistischer Ansatz der twin tolerations

Der erste wesentliche Gegensatz des Ansatzes von Alfred Stepan zu allen hier unter dem
kulturalistischen Paradigma aufgefiihrten Texten ist, dass er Demokratie liberhaupt eindeutig definiert.
Statt zuerst vom Islam und dessen mangelnder demokratischer Tradition oder autokratischer Essenz
auszugehen, konkretisiert Stepan den Begriff Demokratie, also die abhidngige Variable. Dessen
ungenaue Bestimmung scheint ein Charakteristikum der generalistischen Theorien mit civilization als
Erklarungsfaktor zu sein; moglicherweise um damit die Anwendung zweifelhafter Methoden
zumindest oberflachlich zu rechtfertigen (vgl. 2.2.3.). Es ist dariiber hinaus anzumerken, dass Stepan

bei den twin tolerations keinen Unterschied zwischen den Religionen macht, die institutionell

167  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.220 ff.
168  Hamdi, The Limits of the Western Model, S.84.

169 Ebd.

170  Ebd.

171  Ebd.: S.83 ff.

172 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.246.
173 Huntington, The Third Wave, S.310.

27





garantierten gegenseitigen Freiheiten miissen vom Christentum genauso wie vom Islam garantiert
werden.

Auch Stepan hélt die acht von Dahl aufgestellten Kriterien (s. 2.1.2.) fiir notwendig, allerdings nicht
hinreichend fiir Demokratie.'"”* Gemeinsam mit Juan Linz fordert er, dass die Verfassung selbst auch
demokratisch sein muss, indem sie Schutz fiir Minderheiten garantiert.'”” AuBerdem muss die
demokratische gewahlte Regierung unter der rule of law an die Gesetze gebunden sein, wobei dies
durch ein Institutionengeflige mit gegenseitigen Verantwortlichkeiten sichergestellt werden soll.'’
Stepans "minimal institutional statement of what democratic politics does and does not entail" lautet
nach der Kombination dieser Kriterien: "Democracy is a system of conflict regulation that allows open
competition over the values and goals that citizens want to advance."'”’

Im Anschluss an diese prozeduralistische Minimaldefinition, die weder Legitimation der Autoritét
noch von der Regierung zu verfolgende Ziele impliziert, fragt Stepan, in welchem Verhéltnis Religion
zur Gewéhrleistung der geforderten Kriterien steht. Genauer gesagt steht im Zentrum seiner Theorie
der notwendige minimale Grad an Freiheit der gewéhlten Regierung gegeniiber religidsen Gruppen
sowie der religiosen Individuen gegeniiber der Regierung, was er mit twin tolerations bezeichnet.'”
Der fiir die twin tolerations geforderte Autonomiebereich fiir Regierungen ist demnach, dass die
Institutionen, die durch demokratische Prozesse entstehen, in der Lage sind, innerhalb der Grenzen der
Verfassung policies umzusetzen.'” Religiose Institutionen diirfen also keine prirogativen Vetorechte
gegeniiber den demokratisch gewihlten Parlamenten oder Regierungen haben.'® Fiir Individuen und
religiose Gemeinschaften besteht der fiir die twin folerations notwendige Autonomiebereich aus
Religionsfreiheit, die es ihnen erlaubt, privat ihren Glauben zu praktizieren.'™' Dariiber hinaus muss es
ihnen auch erlaubt sein, ihre Werte in der Zivilgesellschaft zu vertreten und entsprechende
Organisationen oder Parteien zu fordern, solange politische Implikationen des Glaubens nicht aktiv die
Rechte anderer Biirger beschneiden oder gewaltsam gegen die Demokratie selbst vorgehen.'®? Dieser
institutionelle Ansatz beinhaltet auch, dass keiner zivilgesellschaftlichen Gruppierung a priori
untersagt werden darf, eine Partei zu griinden. Eine Beschrinkung der Assoziationsfreiheit darf nur
aufgrund von VerstoBBen gegen die demokratische Ordnung, welche von einem Gericht festgestellt

werden miissen, erfolgen.'®

Stepan hélt aulerdem fest, dass innerhalb dieser Minimalkriterien eine sehr groB3e Bandbreite der

174  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.216 f.

175 Ebd.

176  Fiir eine ausfiihrliche Abhandlung s. Linz, Juan/Stepan, Alfred (1996): Problems of Democratic
Transition and Consolidation: Southern Europe, South America, and Post-communist Europe. Baltimore:
Johns Hopkins Univ. Press, Kap. 1.

177  Stepan, Twin Tolerations, S.39.

178  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.211 ff.

179  Ebd.: S.216 f.

180  Stepan, Twin Tolerations, S.39.

181  Ebd.
182  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.217.
183  Ebd.

28





Beziehung zwischen Religion und Staat moglich ist."* Damit versucht er die "fallacy of unique

founding conditions"'*

zu umgehen, indem er nicht davon ausgeht, dass eine bestimmte, genuin
westliche Konstellation von Voraussetzungen und damit auch das in westlichen Demokratien etablierte
Verhiltnis von Religion und Politik der einzige mogliche Pfad zur Demokratie ist.

Allerdings geht Stepan in seiner Analyse des Zusammenhangs von Religion und Staat noch weiter.
Tabellarisch stellt er dar, welche idealtypischen Ausprigungen des Verhiltnisses von Staat und
Religion in demokratischen und undemokratischen Systemen denkbar sind. Dabei kommt er zu dem
Schluss, dass die Trennung von Staat und Religion keine inhdrente Affinitdt zur Demokratie besitzt.'*
Dies begriindet er damit, dass antireligiose Sékularisierung ein destabilisierender Faktor fiir eine
Demokratie sein kann, weil viele Glaubige deshalb dem Staat gegeniiber nicht mehr loyal sind.'’
Genauso konnen in Autokratien verordneter Atheismus und die Kontrolle der Religion durch den Staat
nicht nur undemokratische Elemente sein, sondern auch eine Demokratisierung verhindern.'ss
Aufgrund den in 2.2.3. erlduterten Beispielen der freundlichen Trennung zwischen Staat und Religion
in Westeuropa widerspricht Stepan den unterschiedlichen Diskursen um Aufkldrung, Liberalismus,
franzdsischen Republikanismus und Modernisierungstheorie, die seiner Meinung nach Sakularisierung
als Voraussetzung fiir Moderne und Demokratie begreifen: "the concept of secularism must be

"9 7wischen Staat

radically rethought"."*® Er folgert daraus, dass eben genau keine "wall of separation
und Religion fiir Demokratie notwendig ist, sondern lediglich "the constant political construction and
reconstruction of the ,twin tolerations*".

Stepan unterlésst es jedoch, seine Typologien zu begriinden und darzulegen, weshalb er die Merkmale
und Abgrenzungen derart konstruiert, dass die Basis seiner Schliisse theoretisch unkonkret und nicht
empirisch fundiert erscheint.

Das scheinbar wertneutrale und auf das politische System fokussierte Modell der Demokratie mit
Respektierung der twin folerations lasst darliber hinaus zwei entscheidende Fragen unbeantwortet.
Wie Murat Somer anmerkt, erklart Stepan erstens nicht, wie es zu einem von Staat und religidsen
Gruppierungen anerkannten Prozess der Konstruktion der twin tolerations kommt."”! Er weist darauf
hin, dass es insbesondere in muslimischen Gesellschaften einen "free market of religious

interpretations"'”* gibt, der ein von der Mehrheit der beteiligten Gruppierungen akzeptiertes

Arrangement erschwert, und auBlerdem die Trennung der Verflechtung von Staat und Religion das

184  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.217.
185  Stepan, Twin Tolerations, S.44.

186  Ebd.: S.43.
187 Ebd.: S.42f.
188  Ebd.

189  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.222; Stepan verweist auf Texte, in denen dieses Uberdenken
der Sakularisierungsthese thematisiert wird, darunter Taylor, Charles (1998): Modes of Secularism. In:
Bhargava, Rajeev (Hg.), Secularism and its critics. Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.31-53; Sen,
Amartya (1998): Secularism and Its Discontents. In: ebd., S.454-485.

190  Stepan, Religious Systems and Democracy, S.220 ff.

191  Somer, Murat (2007): Moderate Islam and Secularist Opposition in Turkey: Implications for the World,
Muslims and Secular Democracy. In: Third World Quarterly 28(7): S.1271-1289, 1281.

192  Ebd.

29





bisherige Vertrauensverhiltnis zwischen religiosen und politischen Akteuren zerstéren konnte.' Die
zweite unbeantwortete Frage bezieht sich auf das Potential verschiedener Religionen, sich auf die
Konstruktion der twin tolerations einzulassen. Hier wiirden Theoretiker, die dem Islam die Fahigkeit
zur Modernisierung und Sédkularisierung absprechen, einwenden, dass genau diese Unféhigkeit die
Trennung von religioser und politischer Sphire zu denken, auch die fiir Demokratie notwendige
institutionelle Trennung von Religion und Staat verhindern wiirde.

Um die Frage nach den Demokratisierungschancen in muslimischen Lindern und damit im weiteren
Sinne die Vereinbarkeit von Islam und Demokratie zu untersuchen, verweist Stepan auf die Forschung
nach "multivocal components, that are usable for (or at least compatible with) the political
construction of the twin tolerations [Hervorh. im Orig.]"."* Im folgenden Absatz sollen deshalb
Literaturbeitrdge dargestellt werden, die Konzepte mit Ansatzpunkten fiir Demokratie im Islam im
Allgemeinen und fiir die twin tolerations im Speziellen zum Inhalt haben und so fiir eine "islamische

Demokratie" argumentieren.

2.3.2. Ankniipfungspunkte fiir eine islamische Demokratie

(1) Der Begriff "islamische Demokratie" verweist auf eine eigene Dimension des Verhéltnisses von
Islam und Demokratie mit der impliziten Behauptung, dass erstens Islam und Demokratie vereinbar
sind und es zweitens auch konkrete islamische Ansatzpunkte fiir die Herstellung einer demokratischen
Ordnung gibt. Die meisten Autoren des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas, aber auch dem
politikwissenschaftlichen Diskurs fern stehende Wissenschaftler wie der Jurist Wolfgang Fikentscher
halten "eine ,Islamische Demokratie‘ [fiir] unmdglich".'”> Dagegen lassen sich die Titel der Aufsitze,
die solche Ankniipfungspunkte zwischen Islam und Demokratie herstellen, gleichermallen als ihr
Programm begreifen: "Demokratie im Islam", "Islam and Democracy" oder "Islam's democratic
essence".'”

Dass der Titel des letztgenannten Werks von Esposito und Voll das Wort "essence" enthélt, legt den
Schluss nahe, dass es sich hier um eine Begriindung des demokratischen Kerngehalts des Islam
handelt. Im Gegensatz zum kulturalistisch-essentialistischen Paradigma wird aber nicht beschrieben,
inwiefern die islamische Kultur dazu determiniert ist, Demokratisierung zu verhindern oder zu
befordern, sondern argumentiert, dass es Konzepte im Islam als Religion gibt, die als
Ankniipfungspunkte fiir die Begriindung eines demokratischen politischen Systems dienen kénnen."’
Esposito und Voll wollen mit ihrem Beitrag vor allem dem oben erwidhnten Konflikt zwischen
Demokratie als westlichem Konzept und der Notwendigkeit einer authentischen Legitimation der

politischen Ordnung entgegenwirken (s. 2.2.3.). Auch wenn Bassam Tibi in einer kulturalistischen

193 Somer, Secular Democracy, S.1281.

194  Stepan, Twin Tolerations, S.44.

195  Fikentscher, Wolfgang (1993): Demokratie. Eine Einfiihrung. Miinchen: Piper, S.59 f.

196  Kramer, Demokratie im Islam; Esposito/Voll, Islam and Democracy, Esposito/Voll, Islam's Democratic
Essence.

197  Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.3.

30





Sichtweise verhaftet bleibt, fordert auch er, dass anstatt

"nichtwestlichen Zivilisationen wie der islamischen weiterhin das westliche Verstindnis von
Demokratie und Menschenrechten aufzuzwingen [...] Volker unterschiedlicher Kulturen und

Zivilisation in ihren eigenen Sprachen zu einem gemeinsamen Verstdndnis von Demokratie und

Menschenrechten gelangen [sollen] [Hervorh. im Orig.]"."”

Esposito und Voll gehen davon aus, dass bei dem oft lange andauernden Prozess der Demokratisierung
zeitweise antidemokratische, protodemokratische und demokratische Elemente parallel existieren und
schlieBlich zu einem demokratischen System rekonzeptualisiert werden konnen.'” Als Beispiele aus
der europdischen Geschichte nennen sie die Magna Charta, urspriinglich eine Privilegienzuweisung
des Konigs an eine Gruppe Adliger, die heute als wegweisendes Dokument westlicher Demokratie
betrachtet wird oder die Parlamente Norwegens (Storting) und Island (A/thing), deren Namen schon
die yeomanischen Bauernversammlungen als Wurzeln offenbaren.”” Threm Ansatz, demokratische
Ankniipfungspunkte in den islamischen Traditionen zu suchen, liegt dementsprechend folgende
Annahme zugrunde: "Indigenous concepts and institutions can interact with the experiences and
structures of the modern era, creating the potential for democratization in contemporary societies."*"!
Das Aufzeigen demokratischer FElemente ist auflerdem als Reaktion auf kulturalistische
Argumentationen zu verstehen, welche beinahe ausnahmslos vermeintlich antidemokratische
Bestandteile einer islamischen Lehre erortert haben.

(2) Zwei fiir ein islamisches politisches System grundlegende Ordnungsprinzipien, tauhid (Einheit
Gottes) und Kalifat, halten Esposito und Voll mit Verweis auf den einflussreichen pakistanischen
Theologen Abul Maududi fiir eigentlich demokratische Elemente.*”> GemiB dem Konzept des tauhid
sei Gott zwar der oberste Souverdn, aber manifestieren kann sich Herrschaft nur durch den
gemeinsamen Willen aller Muslime einer Gemeinschaft, weshalb ihnen die Regierung verantwortlich
sein muss.”” Genauso sei jeder Muslime berechtigt, seine Meinung iiber die Auslegung der géttlichen
Gesetzte zu duBlern. Der zweite Begriff Kalif wird neben seiner bekannten Bedeutung als Nachfolger
Muhammads im Koran auch verwendet fiir alle Menschen, wobei diese als Vertreter Gottes auf der

204

Erde betrachtet werden.™ Wie schon bei tauhid, sehen Esposito und Voll im Kalifat ein

demokratisches Element, weil jeder Mensch gleichberechtigt die Verantwortung, Rechte und Macht
des Kalifats inne hat.?*
Vertreter des Konzepts der "islamischen Demokratie" fithren auBer diesen beiden grundsétzlichen

Prinzipien noch drei operationale Konzepte der islamischen Lehre an, die sie fiir per se demokratisch

198  Tibi, Die neue Weltunordnung, S.329.

199  Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.3.

200 Ebd.

201 Ebd.: S.4.

202 Ebd.: S.5.; zu den zentralen Konzepten tauhid, risalat und Kalifat vgl. Maududi, Sayyid Abul A'la
(1967): Islamic Way of Life. Delhi: Markazi Maktaba Islami, S.40.

203  Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.5.

204  Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.26 {.

205 Ebd.

31





halten: Sura (Beratung), igma ‘ (Konsens) und igtihad (unabhéngige Rechtsprechung).?*

Waihrend unter der im Koran gebotenen Sura im klassischen Sinne die Beratung des Herrschers mit
der Bevolkerung verstanden wurde, leitet z. B. Fazlur Rahman daraus die Forderung nach einem
gleichberechtigten Diskurs ab: "mutual advice through mutual discussions on an equal footing
[Hervorh. im Orig.]".*”” Noch deutlicher driickt es Sadek Sulaiman aus: "Both shura and democracy
arise from the central consideration that collective deliberation is more likely to lead to a fair and
sound result for the social good than individual preference."*® Dariiber hinaus bezeichnet eine
Koransure (38/42) sura als ehrenwerte Tat, in einer zweiten (159/3) wird sie als Pflicht fiir jeden
echten Muslimen bezeichnet, woraus die groBe Bedeutung dieses Konzepts fiir eine islamische
politische Ordnung abgeleitet wird.*”

Das Prinzip des igma‘ (Konsens) wurde in der klassischen juristischen Tradition des Islam als
fundamental fiir die Legitimation des islamischen Rechts betrachtet, wobei zunédchst vor allem die
konservative Auslegung eines Konsenses unter den Rechtsgelehrten dominierte.?'® Da im Koran keine
Struktur des Staates festgeschrieben ist, sind viele zeitgenossische islamische Theologen der Ansicht,
dass die Legitimitat staatlicher Institutionen nicht von der textlichen Grundlage, sondern vom Prinzip
der igma * abhingt, was Cevik als mogliche Begriindung fiir Prozesse einer islamischen Demokratie
einstuft.”"!

Igtihad wird verstanden als die Legitimation verschiedener Auslegungen des islamischen Rechts,
welches auf den heiligen Texten aufbaut. Die Aussage des Propheten Muhammads "my community

"212 ist Grundlage fir die Tradition des igtihad und wird oft schon fiir

will never agree upon an error
sich als Hinweis auf demokratische Mitwirkung des ganzen Volkes gelesen. Die Konkretisierung der
eher abstrakt formulierten gottlichen Prinzipien kdnnte, wie von vielen islamischen Reformern des 20.
Jahrhunderts, z. B. Muhammad Igbal, gefordert, eine Kernaufgabe einer legislativen Versammlung
sein.”"®

Dartiber hinaus verweisen viele Verfechter der "islamischen Demokratie" auf den Pluralismus der

Meinungen, Interessen und gesellschaftlichen Gruppen, die es in den muslimischen Lindern stets

206  Wright, Two Visions of Reformation, S.65 f.; Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.27 ff.

207  Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.8; mit Verweis auf Rahman, Fazlur (1986): The Principle of
Shura and the Role of the Ummah in Islam. In: Ahmad, Mumtaz (Hg.), State, Politics, and Islam.
Indianapolis: American Trust Publ., S.87-96; vgl. auch Kramer, Demokratie im Islam, S.119.

208  Sulaiman, Sadek J. (1998): Democracy and Shura. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam. A
sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.96-98, 98.

209  Cevik, Islam and Democracy, S.125 f.; vgl. auch Brumberg, Daniel/Diamond, Larry (2003): Introduction.
In: Diamond, Larry et al. (Hg.), Islam and Democracy in the Middle East. Baltimore [u.a.]: Johns
Hopkins Univ. Press., S.ix-xvii.; Denffer, Ahmad von (1998): Der Koran. 4. Aufl., Miinchen: Islamisches
Zentrum Miinchen.

210  Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.28 f.

211  Ebd.; Cevik, Islam and Democracy, S.125.

212 Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.28.

213 Esposito/Voll, Islam's Democratic Essence, S.8; mit Verweis auf Igbal, Allama Muhammad (1968): The
Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, S.173 f.; noch radikaler:
"We think parliament is a logical necessity and mandatory for accountability and ijtihad.", Zafar, S.M.
(1998): Accountability, Parliament and /jtihad. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam. A sourcebook.
New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.67-72, 72.

32





gegeben habe. Vielfalt der Meinungen wurde auBlerdem vom Propheten Muhammad explizit als
"Gnade" fiir die Gemeinde bezeichnet.”"* Zusammen mit dem Koranvers "there shall be no compulsion
in religion"*"” sehen Cevik und Kridmer eine viel versprechende Basis fiir religiose Toleranz und
Pluralismus.

Wie im Liberal Islam — A Sourcebook gibt es immer wieder Autoren, die dhnlich wie Robin Wright in
einer westlichen Zeitschrift, in diesem Fall im Journal of Democracy, einen Artikel verdffentlichen, in
dem liberale islamische Denker vorgestellt werden und damit eine demokratieaffine Auslegung des
Islam begriindet wird, in diesem Fall die These einer islamischen Reformation.?'® Dieses Vorgehen ist
allerdings problematisch. Zwar trigt das Vorstellen liberaler Denker durchaus dazu bei, monolithische
und auf fundamentalistische und konservativistische Auslegung beschriankte Betrachtungsweisen des
Islam zu durchbrechen sowie die gewiinschten Ankniipfungspunkte fiir Demokratisierung
aufzuzeigen. Jedoch weist Hamdi darauf hin, dass westliche Autoren wie Wright und Esposito
bevorzugt islamische Denker und Politiker wie Rachid al-Gannouchi untersuchen, welche dem
westlichen Denken vertraute Begriffe verwenden und damit die westlichen Wissenschaftler in der
Suprematie des eigenen Weltbilds und dessen Demokratievorstellungen bestitigen.?'” Dabei wird aber
oft die Motivation von Politikern und Wissenschaftlern wie Gannouchi missachtet, der versucht, im
Westen Unterstiitzung fiir seine politischen Aktivititen zu mobilisieren.?'®

Beim Aufdecken der Analogien oder Umdeuten von Sura in parlamentarische Demokratie oder igma °
in offentliche Meinung verlieren die islamischen Konzepte ihre eigentliche Bedeutung und werden
transformiert in einen Spiegel des politischen Denkens im Europa des 19. Jahrhunderts.”® Es ist
tiberaus zweifelhaft, ob man durch Umdeuten von Begriffen wirklich Aussagen iiber die
Kompatibilitit von Islam und Demokratie treffen kann.

(3) Um die Chancen und Moglichkeiten einer "islamischen Demokratie" zu begriinden, analysieren
einige Autoren auch die bereits existierenden Demokratien in muslimischen Landern und die
Einstellung der muslimischen Biirger gegeniiber Demokratie. Ein Priifstein fiir die These der
Verhinderung von Demokratie durch den Islam sind nicht arabische muslimische Lénder wie die

Tiirkei, woran sich die Auseinandersetzung zwischen den Vertretern des "muslim exceptionalism"?**
b

214  Kramer, Gudrun (2002, 18./25. Januar): Der Mensch als Treuhénder Gottes auf Erden. In: Das Parlament
Nr. 3-4. Zuletzt aufgerufen am 29.1.2012, von
http://www.bpb.de/publikationen/ZFTQZH,0,Politischer Islam im 20 Jahrhundert.html; aber auch
erwéhnt von Lewis, Islam and Liberal Democracy, S.55.

215 Cevik, Islam and Democracy, S.125.

216  Kurzman, Charles (1998): Liberal Islam. A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press; Wright,
Two Visions of Reformation, S.65.

217  Hamdi, The Limits of the Western Model, S.83 f.

218 Ebd.

219  Ebd.; mit Verweis auf Hourani, Albert Habib (1983): Arabic thought in the liberal age, 1798-1939.
Cambridge: Cambridge Univ. Press. S.144 ff.

220  Lakoft, Sanford (2004): The Reality of Muslim Exceptionalism. In: Journal of Democracy 15(5): S.133-
139; Ghalian, Burhan (2004): The Persistence of Arab Authoritarianism. In: Journal of Democracy 15(4):
S.126-132.

33





"221 anschlieft.

und denen eines "arab exceptionalism
Autoren wie Lewis und Gellner, die auf den autoritdren Charakter muslimischer Gesellschaften
pochen, betrachten die Tiirkei als Ausnahme, deren demokratische Errungenschaften nur aufgrund
einer sehr starken staatlichen Tradition mit einer strikten Sékularisierung ermdglicht wurde.”* Lewis
argumentiert "God had to be replaced twice: as the source of sovereignty, by the people, and as the
object of worship by the nation".”” Dieses Argument wird 2004 von Sanford Lakoff im Journal of
Democracy bekriftigt, indem er in der Tiirkei eine gewaltsame Unterdriickung von islamischen
Kriften und Parteien durch den sékularen Staat feststellt und die Tiirkei deshalb als unpassendes
Beispiel fiir die Vereinbarkeit von Islam und Demokratie betrachtet.”* Cevik verteidigt das von Stepan
und Graeme vorgebrachte Argument, dass die Tiirkei ein gelungenes Beispiel fiir die Vereinbarkeit
von Islam und Demokratie sei, weil seit der Machtiibernahme der islamisch orientierten AKP 2002 der
Kurs von demokratisierender Offnung noch erfolgreicher fortgesetzt wurde.??> Der Europarat bestitigt
demnach 2004: "Turkey had liberalized more in the first two years of JDP [Justice and Development
Party, dt. AKP, T.M.] rule than in the previous ten years."**
Vergleichbare Debatten iiber die Beweiskraft der Vereinbarkeit von Islam und Demokratie anhand der
real existierenden demokratischen Systeme in muslimischen Lindern werden auch anhand anderer
Beispiele gefiihrt, allen voran Indonesien, Senegal, Bangladesch, Mali und Niger.??’
SchlieBlich wird als Begriindung fiir die Moglichkeit einer "islamischen Demokratie" und gegen die
Verhinderungsthese angefiihrt, dass die Mehrheit der Muslime, die als Menschen in einem Staat im
Gegensatz zu civilizations der zentrale Untersuchungsgegenstand sein sollten, in einer Demokratie
leben méchte.”” Mark Tessler und Eleanor Gao haben bei Umfragen in Agypten, Algerien, Jordanien
und Marokko herausgefunden, dass in jedem Land iiber 80% der Befragten Demokratie trotz einiger
Probleme fiir das beste politische System halten und tiber 90% sich wiinschen, Demokratie wiirde sich
als politisches System in ihrem Land etablieren.””’ Viele Befragte der Gallup-Umfrage bekunden zwar
grofle Unterstiitzung fiir die Schari‘a als Grundlage der Gesetzgebung, allerdings liegen in allen
Landern die Werte fiir die Unterstiitzung der Gleichberechtigung von Frauen, insbesondere betreffend

das Wahlrecht, bei liber 50%, in Pakistan, Iran, Bangladesch und Libanon sogar tiber 75%.%°

221  Stepan, Alfred/Graeme, Robertson B. (2004): Arab, Not Muslim, Exceptionalism. In: Journal of
Democracy 15(4): S.140-146.

222 Cevik, Islam and Democracy, S.137.

223 Lewis, Bernard (1962): The emergence of modern Turkey. London [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.479.

224  Lakoff, The Reality of Muslim Exceptionalism. S.134.

225 Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.139.

226  Smith, Thomas (2005): Civic Nationalism and Ethocultural Justice in Turkey. In: Human Rights
Quarterly 27(2): S.436-470, 450.

227  Vgl. Stepan/Graeme, Arab, Not Muslim, Exceptionalism, S.142.

228  Vgl. Cevik, Islam and Democracy, S.129 f.

229  Tessler, Mark/Gao, Eleanor (2005): Gauging for Arab Support for Democracy. In: Journal of Democracy
16(3): S.83-97, 86; fiir eine datenbasierte Begriindung der These, dass Unterstiitzung fiir Islam und fiir
Demokratie miteinander kompatibel sind s. Jamal, Amaney A. (2006): Reassessing Support for Islam and
Democracy in the Arab World? Evidence from Egypt and Jordan. In: World Affairs 169(2): S.51-63.

230  Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken, S.67 ff.

34





Aus diesen Daten folgern Tessler und Gao, dass das Ausmal} offentlicher Unterstiitzung fiir einen
Ubergang zur Demokratie, vergleichbar mit einigen post-kommunistischen Lindern, die Arabische

n231

Welt "ripe for change"*' macht. Auerdem sehen sie durch die Daten die Behauptung widerlegt, dass

die Einstellungen und Werte der Biirger, auch diejenigen gegeniiber dem Islam, urséchlich sind fiir die

bisherige Dominanz des Autoritarismus in der Arabischen Welt.**?

3. Fazit

Nach der Darstellung der Kontroverse um die Rolle des Islam in der Demokratisierungsforschung
sollen abschliefend beide Diskursstrange kritisiert und ihre Erklarungskraft ausgewertet werden (3.1.).
Danach werden die Ergebnisse der Gegeniiberstellung der beiden Paradigmen diskutiert (3.2.) und
schlieBlich sich daraus ergebende Probleme und Folgerungen fiir weiterfithrende Forschung aufgezeigt

(3.3.).

3.1. Kritik der Paradigmen und ihres Erklirungspotentials

Viele Kritiker des kulturalistisch-essentialistischen Paradigma haben berechtigterweise auf die
inkonsequente und unbestimmte Verwendung der zentralen Begriffe Demokratie und Kultur
hingewiesen. Gerade wenn man sich wie Huntington einer umfassenden Makrotheorie bedient, die wie
ein Versuch der Erkldrung der Welt anmutet, ist es fiir einen wissenschaftlichen Anspruch zentral, zu
beschreiben, was genau die Bestandteile der Theorie sind. Huntington macht aber nie ganz klar, ob er
die Argumente aus iibergeordneten Annahmen deduziert oder aus den empirischen Fillen seine
Theorie induziert. Er unterldsst auBerdem ab The Clash of Civilizations? jede genaue Definition von
Demokratie; er klart nicht, ob er darunter nun wie in The Third Wave ein Set an Institutionen versteht
oder woraus sich die von ihm beschworenen demokratischen westlichen Werte zusammensetzen.
Genauso verhélt es sich mit seinem zentralen Erklarungsfaktor civilizations, der eigentlich streng
getrennt analysiert werden miisste, aber bei ihm als Instrument der Dichotomisierung der Welt
verwendet wird. Statt einer konkreten Beschreibung, welche Elemente der Islamic civilization einer
Demokratie im Wege stehen konnten, nimmt Huntington Werte, Institutionen und religiése Doktrin
und ordnet alles in die zwei Bereiche "the West and the Rest", wobei die jeweiligen Antonyme im
anderen Bereich zu finden sind. Ist im Westen der herrschaftslegitimierende Souverdn das Volk, gilt
im Islam "God is Caesar", ist der Westen gepriagt durch die Konkurrenz von sacerdotium und
imperium, fehlt dem im Islam jede sdkulare Tradition und ist das Christentum forderlich fiir
basisdemokratische Bewegungen, stellen islamische Gruppierungen eine geféhrliche Konkurrenz dar.
Dariiber hinaus sind dies die wenigen eindeutig identifizierbaren Argumente, die Huntington
liberhaupt hervorbringt. Mit seinem offenen Begriffsverstdndnis der Verhinderungsthese kreiert er

Islam und Demokratie gewissermalien als zwei Blackboxes. Er fordert den Leser mit seinen meist

231  Tessler/Gao, Arab Support for Democracy, S.93.
232 Jamal, Amaney/Tessler, Mark (2008): Attitudes In The Arab World. In: Journal of Democracy 19(1):
S.97-110, 109.

35





unbegriindeten Thesen dazu auf, aus den simplen empirischen Korrelationen, welche Kausalitit
suggerieren, durch Abstraktion und Induktion die Blackboxes zu fiillen und ihr Verhiltnis zueinander
zu bestimmen, um so die Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam zu belegen. Einen
solchen umgekehrten 0kologischen Fehlschluss, in welchem er aus einer Individualhypothese eine
Kollektivhypothese schliefit, begeht er u. a. in einem bereits erwihnten Beispiel:** Aus der Tatsache,
dass 1992 in Tunesien das Militdr einen absehbaren Wahlsieg der islamistischen Partei FIS durch
Abbrechen der Wahlen verhindert hat (einzigartiges, also individuelles Ereignis), abstrahiert
Huntington die "free elections trap" als Hindernis, welches der Islam einer Demokratisierung in den
Weg stellt (Kollektivhypothese).

Wie Filali-Ansary kritisiert, verwenden auch andere Kulturalisten simple Korrelationen, um auf eine
innere Logik in und einen kausalen Zusammenhang zwischen den Blackboxes Islam und Demokratie
aufzudecken:** Lewis schlieft vom Fehlen einzelner Vokabeln in bestimmten Sprachen auf die
Nichtexistenz der entsprechenden fiir Demokratie notwendigen Konzepte wie "Biirger" im Islam,
Kramer beschreibt die Unverdnderlichkeit gottlicher Gesetze im Islam als Antithese eines
Legislativprozesses durch profane Institutionen im Westen® und Tibi konstruiert das geheiligte
Kollektiv der umma als Gegenpol zum westlichen Individualismus und scheint dabei vollig zu
ignorieren, dass im Christentum knapp zweitausend Jahre lang ebenfalls eine organische Vorstellung
der Gesellschaftsordnung dominierte.**

Das stéirkste Argument gegen die kulturalistisch-essentialistischen Erkldrungen des Verhiltnisses von
Islam und Demokratisierung bildet jedoch die empirische Evidenz. Auch wenn noch 2004 im Journal
of Democracy eine Debatte dariiber gefiihrt wurde, ob die "democracy gap" nun fiir alle muslimischen
oder nur fiir die arabischen Lénder gelte, ist es fiir Vertreter der Verhinderungsthese schwer, neue
Argumente zu finden. Die meisten Demokratisierungshindernisse, die der Islam mit sich bringen soll,
wurden ndmlich nicht erst in den 1990ern entdeckt, sondern bezichen sich auf dltere Werke wie die
von Max Weber (1904), Lewis (1962, 1964) und Apter (1965).*” Die Essenz des Islam verdndert sich
nun mal per definitionem wenig und konkrete Auswirkungen detailliert empirisch nachzuvollziehen ist
genau das Versdumnis, welches den Kulturalisten zurecht am meisten vorgeworfen wird. Die
konkreten Auswirkungen der von den Kulturalisten stark gemachten Demokratisierungshindernisse zu

analysieren oder die Argumente von frithen Theoretikern wie Max Weber und David Apter mit den

233 Zum Okologischen Fehlschluss vgl. Diekmann, Andreas (2009): Empirische Sozialforschung.
Grundlagen, Methoden, Anwendungen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verl., S.134 ff.

234 Vgl. Filali-Ansary, The Challenge of Secularization, S.77.

235  Interessant sind hierzu Daten aus der Gallup-Umfrage, nach der 46% der Amerikaner der Meinung sind,
dass die Bibel eine Quelle, 9% dass die Bibel die einzige Quelle der Gesetzgebung sein sollte,
Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken, S.64.

236  Zum organischen Staatsverstindnis im Christentum vgl. Uertz, Rudolf (2005): Vom Gottesrecht zum
Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland von der Franzosischen Revolution bis zum
1I. Vatikanischen Konzil (1789 - 1965). Paderborn [u.a.]: Schoningh.

237  Fir die Unfihigkeit des Islam,Vernunft und Aufklarung zu befoérdern vgl Weber, Max/Kéisler, Dirk
(2004): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Miinchen: Beck (zuerst erschienen
1904); Lewis, The emergence of modern Turkey; ders. The Middle East and the West; Apter, The Politics
of Modernization.

36





Vertretern der Verhinderungsthese in den 1990ern zu vergleichen, wire ein interessanter Gegenstand
fiir weiterfiihrende Forschung.

Aufgrund der zahlreichen begrifflichen Ungenauigkeiten, der methodischen Fehler und der
mangelnden Anwendbarkeit in weiteren Untersuchungen kann das kulturalistische Paradigma mit der
These der Verhinderung von Demokratisierung durch den Islam als nicht mehr zeitgeméaB und fiir die
aktuelle Demokratisierungsforschung kaum mehr relevant angesehen werden.

Nichtsdestotrotz bleibt die These vom Clash of Civilizations auch im Sinne eines Zusammenpralls der
demokratischen, pluralistischen und westlichen civilization mit civilizations, denen diese Attribute
offensichtlich abgesprochen werden, politisch einflussreich. Dies zeigen die eingangs =zitierte
Begriindung fiir den Irakkrieg durch Tony Blair oder die Rede George W. Bushs am 19. September
2001 vor dem US-Kongress, in welcher er seine Vision des war on terror beschreibt: "This is
civilization's fight. This is the fight of all who believe in progress and pluralism, tolerance and
freedom"**

Wenn die Essenz des Islam einer Demokratisierung also nicht im Weg steht, stellt sich die Frage, ob
der Ansatz der twin tolerations das Verhiltnis von Islam und Demokratie besser beschreibt. Die
Minimalformel des gegenseitig gewéhrten Autonomiebereichs bringt die gleichen Vorteile mit sich,
wie die ihr zugrunde liegende prozeduralistische Definition von Demokratie. Ohne direkt bestimmte
kulturelle Werte oder eine spezifische Legitimation fiir Herrschaft zugrunde zu legen, sind die twin
tolerations als Zielvorstellung fiir die Gestaltung des Verhiltnisses von Islam und Demokratie
hilfreich. Allerdings weist die Kritik Somers meines Erachtens auf eine entscheidende Schwachstelle
des Konzepts hin. Gerade der Prozess der Entwicklung der Autonomiebereiche und besonders der
Konsens der beteiligten religiosen und staatlichen Akteure iiber deren Notwendigkeit ist eine nicht
leicht zu erfiillende Voraussetzung. Auch wenn die twin folerations eine hilfreiche Zielvorgabe
darstellen, problematisiert Stepan nicht die Notwendigkeit ihrer authentischen islamischen
Begriindung oder den Modus ihrer Durchsetzung und Etablierung.

Werden diese offenen Fragen durch die Befiirworter einer islamischen Demokratie beantwortet?
Zunéchst ist es ihr Verdienst, eine grole Bandbreite an islamischen Konzepten zu liefern, welche als
Ankniipfungspunkte fiir die Begriindung von demokratischen Institutionen, Prozessen und liberalen
Grundwerten dienen konnen. Denn wie viele Autoren immer wieder betonen, ist eine Herleitung
demokratischer Prinzipien aus den islamischen Traditionen unabdingbar, um die "Authentizitatsfalle",

t",%° zu tiberwinden.

den Kontrast zwischen "morally concerned Muslims and the materialist Wes
Aus diesem Grund versucht z. B. Wright nach westlichem Verstindnis demokratische Elemente in den
Aussagen liberaler islamischer Denker zu identifizieren. Eine Reformulierung westlicher Konzepte

mit islamischem Vokabular kann allerdings schwerlich als authentisch bezeichnet werden, weshalb

238  Bush, George W. (2001, 19. September): Address To A Joint Session Of Congress And The American
People. Zuletzt aufgerufen am 26.1.2012, von http://merln.ndu.edu/merln/pfirag/archive/wh/20010920-
8.pdf.

239  Esposito/Voll, Islam's democratic essence, S.8.

37





Esposito und Voll eine "transition from listing democratic doctrines of Islam to creating coherent
theories and structures of Islamic democracy" fordern.**

Den Versuch eines umfassenden Begriindungssystems lassen die Kapiteliiberschriften des Sourcebook
Liberal Islam vermuten, die sich wie das Einmaleins demokratischer Grundbegriffe liest: "Against
Theocracy", "Democracy", "Rights of Women", "Rights of Non-Muslims", "Freedom of Thought" und
"Progress". Die darin iiberzeugend dargestellten Herleitungen, die von Muslimen selbst verfasst sind,
attestieren nicht nur Kompatibilitdt von Islam und Demokratie, in dem sie versuchen, das geforderte
kohirente Begriindungssystem zu konstruieren, sondern suggerieren gar Demokratie als eigentliches
politisches Ordnungsprinzip im Islam.

Dieser eindeutigen Auslegung islamischer Prinzipien zu Gunsten von Demokratie stehen allerdings
zahlreiche wirkmaichtige Interpretationen entgegen, die das westliche Modell der Demokratie als
gescheitert ablehnen.”*' Offensichtlich sind die erwihnten Konzepte der islamischen Demokratie
keinesfalls herrschende Meinung der islamischen Geistlichen, der politischen Fiihrer oder der
Offentlichkeit. Die parallel existierenden Deutungsmuster verweisen viel mehr auf eine Konkurrenz
oder gar einen Kampf zwischen demokratiefreundlichen und demokratiefeindlichen Interpretation des
Islam. Eine mogliche Schlussfolgerung aus dem Konzept der islamischen Demokratie wire demnach,
dass der Islam einer Demokratisierung dann nicht im Weg steht oder sogar forderlich ist, wenn sich
die liberalen und demokratiefreundlichen Auslegungen des Islam durchsetzten und von den relevanten
Akteuren anerkannt werden.

An dieser These kann allerdings zu Recht Kritik geiibt werden, welche sowohl das kulturalistisch-
essentialistische Paradigma als auch die twin folerations betrifft. Es fehlt eine scharfe Trennung
zwischen der Kompatibilitdt von Islam und Demokratie auf der einen Seite und den Hindernissen,
welche einer Demokratisierung durch den Islam in den Weg gestellt werden, auf der anderen. Wie so
oft hat Huntington 1984 auf dieses Problem auch schon hingewiesen, auch wenn er es spéter einfach
libergangen hat.*** In Anlehnung an Dankwart Rustow kann man festhalten, dass Diskussionen tiber
mdgliche kulturelle oder institutionelle Voraussetzungen im Verhiltnis von Islam und Demokratie
zwar wichtig sind, aber damit noch nicht die eigentliche Frage des Prozesses der Demokratisierung
betrachtet wird.”® Wihrend die Kulturalisten nicht genau beantworten wie der Islam eine
Demokratisierung verhindern soll, erkldren weder die Konzepte der twin tolerations noch die der
islamischen Demokratie, wie genau die Autonomiebereiche hergestellt oder wie eine islamische

Demokratie aufgebaut werden kann.

240  Esposito/Voll, Islam's democratic essence, S.30.

241  Vgl. Qtub, der wichtigste Denker der &dgyptischen Muslimbruderschaft, die im Januar 2012 die
Parlamentswahlen in Agypten gewonnen haben: Qutb, Sayyid (1963): The Ideological Bankruptcy of
Europe and the Future Prospects of Islam. In: The Voice of Islam. A Monthly Magazine Devoted to the
Promotion of True Human Progress XII: S.5-16, 65-77; ders. (1981): Milestones. Karatschi: International
Islamic Publ.

242  Huntington, Clash of Civilizations?, S.198.

243  Rustow, Dankwart A. (1970): Transitions to Democracy: Toward a Dynamic Model. In: Comparative
Politics 2(3): S.337-363, 341 ff.

38





3.2. Ergebnisse der Gegeniiberstellung der Paradigmen

Nachdem die fundamentalen Schwichen des kulturalistischen Paradigmas aufgezeigt und auch die
twin tolerations und die islamische Demokratie kritisiert worden sind, stellt sich nun folgende Frage:
Kann die eingangs aufgestellte These bestitigt werden, laut welcher der Diskurs eingeteilt werden
kann in zwei Paradigmen, ndmlich erstens in kulturalistisch-essentialistische Ansétze, die dem Islam
zuschreiben, dass er Demokratisierung verhindere und zweitens in institutionalistische, Vereinbarkeit
bejahende Ansitze?

Fiir die unter dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma zusammengefassten Autoren und Texte
ergeben sich zwei zentrale Gemeinsamkeiten. Zum einen verwenden sie ein unterschiedlich
ausgeprégtes aber letztlich doch &hnliche Argumente hervorbringendes Konzept von civilization,
Zivilisation, Kultur oder politischer Kultur als zentralen Erklarungsfaktor ihrer Betrachtung. Zum
anderen stimmen ihre Untersuchungen im Wesentlichen in dem Ergebnis iiberein, dass Teile der
Essenz bzw. bestimmte Eigenschaften des Islam nicht mit Demokratie vereinbar sind und damit
entscheidende Hindernisse fiir Demokratisierung darstellen, weshalb sie ursdchlich sind fiir die
Nichtexistenz demokratischer Systeme in muslimischen Léndern oder zumindest in der Arabischen
Welt. Insofern kann die Gruppierung der genannten Literaturbeitrige in ein kulturalistisch-
essentialistisches Paradigma als sinnvoll bewertet werden, was den ersten Teil der These bestitigt.

Die Autoren des zweiten Paradigmas teilen eine konstitutive Gemeinsamkeit: Sie vertreten die
Ansicht, dass der Islam als Religion oder als Kultur mit Demokratie grundsétzlich vereinbar ist und
nicht per se ein Hindernis fir Demokratisierung darstellt. Allerdings differieren die Beitrdge in
Methode und Ausrichtung, wie sich diese Vereinbarkeit gestaltet.

Der Ansatz der twin tolerations fordert ohne Betrachtung religioser Faktoren lediglich eine
institutionelle Gewéhrleistung der Unabhéngigkeit von Islam als Religion und Politik. Demgegeniiber
argumentieren Vertreter der islamischen Demokratie, dass es verschiedene Ankniipfungspunkte in den
islamischen Traditionen gibt, aus denen verschiedene Prinzipien des westlichen Verstdndnisses von
Demokratie abgeleitet werden konnen, bzw. dass es moglich ist, eine authentische islamische Form
der Demokratie zu begriinden und aufzubauen.

Es gibt also Grund fiir die Annahme, das zweite Paradigma, welches ja schon in der These unterteilt
wird in institutionalistischen Ansatz der twin tolerations und islamische Demokratie, miisste noch
einmal aufgespalten und getrennt betrachtet werden. Dies trifft insofern zu, als dass sich die beiden
Ansitze in ihrer Methode und Ausrichtung der Argumentation grundsatzlich unterscheiden.

Das Konzept der islamischen Demokratie teilt ndmlich gewissermafen das Material und den
Untersuchungsgegenstand, welchen man im weiteren Sinne als islamische Tradition bezeichnen
konnte, mit dem kulturalistisch-essentialistischen Paradigma, aber auf der anderen Seite das Ergebnis,
namlich eine Vereinbarkeit von Islam und Demokratie sowie die Ablehnung der Verhinderungsthese

mit den twin tolerations. Diese Zuschreibung wire allerdings eine unzulédssige Verallgemeinerung. Die

39





Pramissen der Verfechter einer islamischen Demokratie, ndmlich Multivokalitdt und unterschiedliche
Interpretationen der heiligen Schriften und daraus resultierende Politik verschiedener Akteure, teilen
die wenigsten Kulturalisten. Ankniipfungspunkte fiir eine islamische Demokratie konnen treffender
betrachtet werden als Voraussetzungen fiir islamische Begriindungen der Legitimation und Umsetzung
der twin tolerations in muslimischen Gesellschaften. Weil sich twin tolerations und islamische
Demokratie auf diese Weise ergdnzen und in ihrer ablehnenden Haltung gegeniiber der
Verhinderungsthese {ibereinstimmen, konnen diese unter einem Paradigma zusammengefasst werden.
Mit dem Vorbehalt einer starken Differenzierung in Methode und Ausrichtung von twin tolerations
und islamischer Demokratie kdnnen diese beiden demnach als zweites Paradigma den kulturalistisch-
essentialistischen Ansdtzen gegeniibergestellt werden, womit die These der Finteilung der Literatur
iiber das Verhéltnis von Islam und Demokratie in diese beiden Paradigmen bestétigt werden kann.
Neben dieser stark verallgemeinerten FEinteilung in zwei Literaturstringe ergeben sich aus der
Untersuchung noch weitere interessante Beobachtungen. Zunichst ist festzuhalten, dass fast jeder
Autor bei seiner Argumentation auf verwandte Diskurse innerhalb der Politikwissenschaft, z. B. auf
die Notwendigkeit von Sdkularisierung fiir Demokratie, aber auch in andere Disziplinen verweist, vor
allem in die Islamwissenschaft.*** Die in 2.2.1. vorgenommene Abgrenzung ist daher vor allem dem
Ziel der Strukturierung geschuldet; eine echte Abgrenzung wird erstens in der Literatur selbst kaum
vorgenommen und zweitens wird jegliche Grenzziehung selbst kontrovers diskutiert. Der Gegenstand,
ndmlich die Verflechtung von zwei Konzepten, die meist getrennt behandelten Bereichen entstammen,
macht dies fast unausweichlich. Dennoch birgt dies ein wesentliches Problem, da noch mehr als in
einem innerdisziplindren Diskurs die Ausgangsvoraussetzungen der Autoren unterschiedlich sind.
Dass die wenigsten Autoren detailliert ihren theoretischen Bezugsrahmen abstecken und eine
eindeutige Kldrung der Begriffe vornehmen, erschwert die Analyse der Debatte zusétzlich.

Es ldsst sich darliber hinaus eine phasenweise Entwicklung des Erkldrungsfaktors Kultur erkennen.
Bis zum Ende des Ost-West-Konflikts rekurrierten die meisten Politikwissenschaftler auf das in den
60er Jahren von Almond und Verba entwickelte Modell der politischen Kultur, welches aber vor allem

durch Untersuchungen in westlichen Demokratien entwickelt wurde.**

Wihrend von einigen
Islamwissenschaftlern, allen voran Bernard Lewis, schon lédnger die Unvereinbarkeit groBer Teile der
islamischen Tradition mit Demokratie vertreten wurde, machten zunidchst Fukuyama und schlieBlich
vor allem Huntington civilizations und damit den Islam als Demokratiehindernis zu einem zentralen
Diskussionsthema in der Demokratisierungsforschung (vgl. 2.2.1.). Der Kurs der politik-
wissenschaftlichen Debatte um den Islam als civilization verédnderte sich jedoch kontraintuitiv auch
nach den Terroranschligen vom 11. September 2001 kaum. Statt signifikantem Auftrieb fiir

Huntingtons Thesen verlagerte sich der Diskussionsschwerpunkt vielmehr auf die Analyse von

gewaltbereitem Islamismus, Fundamentalismus und Extremismus, deren Unvereinbarkeit mit

244 Vgl 2.1.1. Fn.13.
245  Vgl. Almond, Gabriel A./Verba, Sidney (1963): The civic culture. Political attitudes and democracy in
five nations. Princeton: Princeton Univ. Press.

40





Demokratie schwerlich angezweifelt wurde.**

Gegeniiber den essentialistischen und damit wenig dynamischen Argumenten der Kulturalisten
entwickelt sich die Forschung, die sich auf den Islam und Demokratie bezieht und dabei Methoden der
Vergleichenden Politikwissenschaft anwendet, stetig weiter. Neben zahlreichen Umfragen wie dem
zitierten Gallup World Poll und den Untersuchungen von Tessler, Jamal und Gao*"’ erschienen seit
2005 verstdrkt Fallstudien zu einzelnen demokratischen islamischen Lidndern wie Tiirkei und

Indonesien, z. B. durch Barton, Yilmaz und Cevik.**®

3.3. Ein Goldener Mittelweg? - Vorschlige zu weiterfithrender Forschung

Lehnt man die Argumente des kulturalistisch-essentialistischen Paradigmas ab und behauptet, dass der
Islam kein Hindernis fiir Demokratisierung darstellt, bleibt jedoch die deutliche Korrelation zwischen
der niedrigen Privalenz an demokratischen Systemen und dem Islam als vorherrschender Religion
erkldrungsbediirftig.** Gibt es also einen Mittelweg, der die beiden Paradigmen vereint, um so zu
einer moglichst realistischen Einschédtzung zu kommen? Nach der Analyse der beiden Literaturstrange
kommt John Anderson zu einem versdhnlich klingenden Ergebnis: "Religious tradition cannot
determine outcomes, but when the factors working for or against democratisation are finely balanced,
then whose god is prevalent may just make a difference."*°

Sein Fazit beruht auf der Abwégung verschiedener Faktoren. Zunéichst nimmt Anderson die
grundsitzliche Multivokalitdt aller Religionen an und stellt fest, dass Religion in
Demokratisierungsprozessen oft kaum eine Rolle spielt und andere Faktoren bei der Erklérung
vorrangig behandelt werden miissen.”’ Stepan unterstreicht ebenfalls den Vorrang nicht religidser
Faktoren vor Religion bei der Demokratisierung, besonders bei der Erkldrung der Abwesenheit von
Demokratien in der Arabischen Welt:

"It has sometimes been suggested that the question of Islam and democracy involves so many sui
generis issues that democratization theory does not really apply. I think that my analysis of
Indonesia, Bangladesh, Pakistan, Turkey, and even post-1997 Iran, demonstrates the analytic
weakness of focusing only on Islam as the principal obstacle to democratization, while neglecting
the overall sociopolitical, military, ethnic, economic, and internatonal contexts."**

Allerdings plédiert Anderson dafiir, anstatt die Auslegungen einiger liberaler Muslime in den
Mittelpunkt der Betrachtung zu riicken, vor allem die real existierenden politischen Systeme und die
Rolle der Religion in ihnen zu analysieren.” Er vergleicht den Fokus auf liberale Interpretationen mit

dem wihrend des Kalten Krieges hdufig vorgebrachten Argument, dass Marxismus nie wirklich

246  Vgl. diein 2.1.3. Fn.52 genannten Autoren.

247  Esposito/Mogahed, Was Muslime wirklich denken; Tessler/Gao, Arab Support for Democracy; Jamal,
Support for Islam and Democracy.

248  Yilmaz, Islam, Sovereignty, and Democracy; Barton, Indonesia; Cevik, Islam and Democracy.

249  Vgl. Anderson, Does god matter, S.202, Tabelle 13.1. Religions and freedom, in welcher die 39
muslimischen Linder mit einem mittleren Wert von 5,39 auf der Freedomhouseskala mit Abstand am
schlechtesten abschneiden.

250  Anderson, Does god matter, S.209.

251 Ebd.: S.202.

252 Stepan, Religious Systems and Democracy, S.246.

253 Anderson, Does god matter, S.204.

41





ausprobiert wurde, aber trotzdem alle marxistischen Systeme im Endeffekt in autoritdre Herrschaft
miindeten.”* Als ein grundsétzliches Problem der in vielen Teilen der Welt dominierenden
Interpretation des Islam sieht Anderson mit Verweis auf Steve Bruce den Fokus auf die korrekte
Lebensweise gegeniiber dem rechten Glauben und der Theologie, also dem Vorrang der Orthopraxie
vor der Orthodoxie:**

"Rule bound religions are inevitably more conservative than ones that do not embed divine
revelation in a legal code. This follows simply from the fact that rules were written in the past. [...]
The centrality of sharia to Islam does not prevent interpretation but it does restrict it. In contrast
Christianity has no choice but to be metaphorical about teachings. [Hervorh. im Orig.]"**

Das groBere Problem ergebe sich aber daraus, dass liberale islamische Akteure und Intellektuelle nur
limitierten Einfluss besdfen, besonders in Konkurrenz mit radikaleren Gruppierungen. Aulerdem habe
sich mit der Ausnahme von Indonesien in keinem muslimischen Land eine wesentliche religiose
Opposition gebildet, die pluralistische Demokratie als eines ihrer wesentlichen Ziele vertreten hitte.>’
Auch wenn die Ausfiihrungen Andersons sicherlich anfechtbar sind, so geben sie Hinweise auf drei
Schlussfolgerungen, die sich aus der Debatte ziehen lassen:

Erstens kann die Rolle des Islam als Demokratisierungsfaktor erst dann realistisch eingeschétzt
werden, wenn eine eingehende Analyse der anderen von Stepan genannten Einflussfaktoren erfolgt ist,
da religiose Faktoren in den wenigsten Féllen wirklich ausschlaggebend sind.

Zweitens sind es die religiosen Akteure, also Parteien, einflussreiche Imame oder andere islamische
Gruppierungen, durch welche der Islam fiir die Demokratie Bedeutung und Wirksamkeit erlangt. Will
man die Frage danach beantworten wie im konkreten Fall eine fundamentalistische Auslegung des
Islam Wabhlrecht fiir Frauen verhindert oder wie eine islamische Demokratie als legitim und
authentisch anerkannt werden kann oder wie eine Einigung auf den Aufbau eines Institutionengefiiges
mit Gewéhrleistung der twin folerations zustande kommen konnte, miissen die islamischen Akteure im
Fokus der Analyse stehen.**®

Drittens ist es vielversprechend, den Diskurs und den Konflikt innerhalb und zwischen einflussreichen
Gruppierungen iiber bestimmte Arten der Auslegung zu untersuchen, denn auch wenn nachvoll-
ziehbare liberale Interpretationen existieren, werden sie nur wirksam zu einer Demokratisierung
beitragen, wenn Akteure ihnen politische Geltung verschaffen.

Diese Schlussfolgerungen lassen sich anwenden auf die Erforschung der Rolle des Islam bei
Liberalisierungsversuchen oder gar bei Demokratisierungsprozessen im Rahmen des arabischen
Friihlings, wobei die mangelnde Verfiigbarkeit von Datenmaterial derartige Forschung bislang

behindert. Um Aussagen iiber den Einfluss des Islam auf den Demokratisierungsprozess treffen zu

254  Anderson, Does god matter, S.203 f.

255 Ebd.: S.205 f.

256  Bruce, Steve (2003): Religion and Politics. Cambridge: Polity, S.238.

257  Anderson, Does god matter, S.207 f.

258  Wie sooft hat auch hier Huntington 1991 einen hilfreichen Hinweise gegeben, den er spéter selbst
missachtet hat: "What Elements in Islam [...] are favorable to democracy, and how and under what
circumstances can these supersede the undemocratic elements in those cultural traditions? [Hervorh.
T.M.]", Huntington, The Third Wave, S.310.

42





konnen, sollten zunéchst die relevanten Akteure identifiziert werden, die sich offen oder implizit auf
den Islam als politische Ordnungsgrofle beziehen. Danach sollten ihre Einflussmoglichkeiten im
politischen Prozess bzw. ihre Rolle im Konflikt zwischen Regime und Opposition evaluiert werden,
dhnlich wie Kiinkler und Leininger die Rolle religidser Akteure in verschiedenen
Demokratisierungsprozessen ausgewertet haben.”® SchlieBlich wire es aufschlussreich zu
untersuchen, welche der in 2.3.2. aufgefiihrten demokratischen Potentiale, nach Esposito und Voll
insbesondere fiir egalitire Partizipation und legitime Opposition, die Akteure tatsdchlich fiir die
Begriindung ihres propagierten Weltbilds und ihrer politischen Priaferenzen verwenden.*® Die Analyse
des Diskurses zwischen und innerhalb der einflussreichen Gruppierungen, z. B. anhand der
Untersuchung von Grundsatz- oder Parteiprogrammen und Reden, konnte dafiir aufschlussreich sein
und Schliisse auf den positiven oder negativen Einfluss des Islam auf den Demokratisierungsprozess
zulassen.

Solche auf den Einzelfall konzentrierten und fiir jedes Land und jeden Akteur unterschiedlich
anzufertigenden Untersuchungen sind mit vielen Beschwerlichkeiten verbunden. Allerdings kann es
dadurch gelingen, der Wissenschaft wie auch der westlichen Politik einen differenzierten Blick auf die
Bewegungen in der Arabischen Welt zu er6ffnen und Moglichkeiten zu schaffen, anstelle von

sdkularen Diktatoren Menschen zu unterstiitzen, die nach Selbstbestimmung und Freiheit streben.

259  Kiinkler/Leininger, Religious actors in democratization processes.
260  Esposito/Voll, Islam and Democracy, S.7, weitere Analysedimensionen islamischer Bewegungen S.9.

43





Literaturverzeichnis

al-‘arabiyya, markaz dirasat al-wahda, (Hg.) (1984): azmat ad-dimugratiyya fi l-watan al-‘arabi.
buhiit wa-munagsat an-nadwa al-fikriyya allati nazzmahd markaz dirasat al-wahda al-

‘arabiyya. Beirut.

al-Braizat, Fares (2002): Muslims and Democracy an Empirical Critique of Fukuyama's Culturalist

Approach. In: International Journal of Comparative Sociology 43(3): S.269-299.

Almond, Gabriel A./Verba, Sidney (1963): The civic culture. Political attitudes and democracy in five

nations. Princeton: Princeton Univ. Press.

Almond, Gabriel/Powell, G. Bingham et al. (2008): Comparative politics today. A world view. New

York [u.a.]: Pearson Longman.

Anderson, John (2004): Does God Matter, and If So Whose God? Religion and Democratization. In:
Democratization 11(4): S.192-217.

Anderson, John (2009): Does God matter, and if so whose God? Religion and democratisation. In:
Haynes, Jeffrey (Hg.), Routledge Handbook of Religion and Politics. New York. [u.a.]:
Routledge, S.192-210.

An-Na‘im, Abdullahi A. (2008): Islam and the Secular State. Negotiating the future of Shari‘a.

Cambridge: Harvard Univ. Press.
Apter, David (1965): The Politics of Modernization. Chicago: Univ. of Chicago Press.

Barton, Greg (2010): Indonesia: Legitimacy, Secular Democracy, and Islam. In: Politics & Policy
38(3): S.471-496.

Bayat, Asef (2007): Makinging Islam Democratic. Stanford: Stanford Univ. Press.

Bellin, Eva (2004): The Robustness of Authoritarianism in the Middle East: Exceptionalism in

Comparative Perspective. In: Comparative Politics 36(2): S.139-157.
Bhargava, Rajeev (1998): Secularism and its critics. Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press.

Binder, Leonard (1988): Islamic Liberalism. A critique of Development Ideologies. Chicago: Univ. of
Chicago Press.

44





Bockenforde, Ernst-Wolfgang (2007): Die Entstehung des Staates als Vorgang der
Sakularisierung. In: ders. (Hg.), Der sdkularisierte Staat. Sein Charakter, seine
Rechtfertigung und seine Probleme im 21. Jahrhundert. Miinchen: Carl Friedrich von
Siemens Stiftung, S.43-72.

Braudel, Fernand (1980): On History. Chicago: Univ. of Chicago Press.
Bruce, Steve (2003): Religion and Politics. Cambridge: Polity.

Brumberg, Daniel (2002): Democratization in the Arab World? The Trap of Liberalized Autocracy. In:
Journal of Democracy 13(5): S.56-68.

Brumberg, Daniel/Diamond, Larry (2003): Introduction. In: Diamond, Larry et al. (Hg.), Islam and

Democracy in the Middle East. Baltimore [u.a.]: Johns Hopkins Univ. Press., S.ix-xvii.

Bush, George W. (2001, 19. September): Address To A Joint Session Of Congress And The American
People.  Zuletzt aufgerufen am 26.1.2012, von http://merln.ndu.edu/merln/
pfirag/archive/wh/20010920-8.pdf.

Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago: Univ. of Chicago Press.

Central Intelligence Agency, CIA (2012): The World Factbook. Religions. Zuletzt aufgerufen am
21.1.2012, von https://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/fields/ 2122.html.

Cevik, Salim (2011): Myths and Realities on Islam and Democracy in the Middle East. In: Estudios
Politicos 38: S.121-144.

Crone, Patricia (1980): Slaves on Horses: The Evolution of the Islamic Polity. Cambridge: Cambridge

Univ. Press.
Dahl, Robert A. (1971): Polyarchy. Participation and Opposition. New Haven: Yale Univ. Press.

Dallmayr, Fred (2011): Whither democracy? Religion, politics and Islam. In: Philosophy and Social
Criticism 37(4): S.437-448.

Denffer, Ahmad von (1998): Der Koran. 4. Aufl., Miinchen: Islamisches Zentrum Miinchen.

Diamond, Larry (2010): Why are there no Arab Democracies? In: Journal of Democracy 21(1): S.93-
102.

Diekmann, Andreas (2009): Empirische Sozialforschung. Grundlagen, Methoden, Anwendungen.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verl.

45





Durkheim, Emile/Mauss, Marcel (1971): Note on the Notion of Civilization. In: Social Research
38(4): S.808-813.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000): Multiple Modernities. In: Daedalus 129(1): S.1-29.

English, Raymond (1983): Constitutional Democracy vs. Utopian Democracy. Washington: Ethics and
Public Policy Center.

Esposito, John L. /Mogahed, Dalia (2011): Was Muslime wirklich denken. Miinchen: Redline-Verl.

Esposito, John L./Piscatori, James P. (1991): Islam and Democratization. In: The Middle East Journal
45(3): S.427-440.

Esposito, John L./Voll, John O. (1994): Islam's Democratic Essence. In: Middle East Quarterly 1(3):
S.3-11.

Esposito, John L./Voll, John O. (1996): Islam and Democracy. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press.

Faath, Sigrid/Mattes, Hanspeter, (Hg.) (1992): Demokratie und Menschenrechte in Nordafrika.
Hamburg: Ed. Wuqaf.

Fikentscher, Wolfgang (1993): Demokratie. Eine Einfiihrung. Miinchen: Piper.

Filali-Ansary, Abdou (1996): The Challenge of Secularization. In: Journal of Democracy 7(2): S.76-
80.

Filali-Ansary, Abdou (1999): Muslims and Democracy. Oxford: Oxford Univ. Press.
Fischer, Karsten (2009): Die Zukunft einer Provokation. Berlin: Berlin Univ. Press.

Fox, Jonathan/Sandler, Shmuel (2005): Separation of Religion and State in the Twenty-First Century:
Comparing the Middle East and Western Democracies. In: Comparative Politics 37(3): S.317-
335.

Freedomhouse (2011): Freedom in the World 2011. Zuletzt aufgerufen am 5.1.2012, von
http://freedomhouse.org/images/File/fiw/FIW_2011_ Booklet.pdf.

Fukuyama, Francis (1989): The End of History? In: The National Interest 16(Summer): S.3-18.
Fukuyama, Francis (1992): Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? Miinchen: Kindler.

Gallie, Walter Bryce (1956): Essentially Contested Concepts. In: Proceedings of the Aristotelian
Society 56: S.167-198.

46





Gellner, Ernest (1996): Conditions of Liberty: Civil Society and Its Rivals. New York: Penguin Books.

Ghalian, Burhan (2004): The Persistence of Arab Authoritarianism. In: Journal of Democracy 15(4):
S.126-132.

Guazzone, Laura, (Hg.) (1995): The Islamist dilemma. The political role of Islamist movements in the

contemporary Arab world. Reading: Ithaca Press.

Hamdi, Mohamed Elhachmi (1996): The Limits of the Western Model. In: Journal of Democracy 7(2):
S.81-85.

Hefner, Robert W. (2001): Public Islam and the Problem of Democratization In: Sociology of Religion
62(4): S.491-514.

Held, David (1987): Models of Democracy. Stanford: Stanford Univ. Press.

Hourani, Albert Habib (1983): Arabic thought in the liberal age, 1798-1939. Cambridge: Cambridge

Univ. Press.

Hudson, Michael (1991): After the Gulf War: Prospects for Democratization in the Arab World. In:
Middle East Journal 45(3): S.407-426.

Huntington, Samuel P. (1969): Political order in changing societies. New Haven [u.a.]: Yale Univ.

Press.

Huntington, Samuel P. (1984): Will More Countries Become Democratic? In: Political Science

Quarterly 99(2): S.193-218.

Huntington, Samuel P. (1989): The Modest Meaning of Democracy. In: Pastor, Robert A. (Hg.),
Democracy in the Americas: Stopping the Pendulum. New York: Holmes and Meier, S.11-18

Huntington, Samuel P. (1991): The Third Wave. Norman [u.a.]: Univ. of Oklahoma Press.
Huntington, Samuel P. (1993): The Clash of Civilizations? In: Foreign Affairs 72(3): S.22-49.
Huntington, Samuel P. (1996): Democracy for the long haul. In: Journal of Democracy 7(2): S.3-13.

Huntington, Samuel P. (1996): The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. New
York: Simon & Schuster.

Huntington, Samuel P. (1997): Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert. 5. Aufl., Miinchen [u.a.]: Europaverl.

47





Igbal, Allama Muhammad (1968): The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Sh.
Muhammad Ashraf.

Jamal, Amaney A. (2006): Reassessing Support for Islam and Democracy in the Arab World?
Evidence from Egypt and Jordan. In: World Affairs 169(2): S.51-63.

Jamal, Amaney/Tessler, Mark (2008): Attitudes In The Arab World. In: Journal of Democracy 19(1):
S.97-110.

Karatnychy, Adrian (1999): The 1998 Freedom House Survey: The Decline of Illiberal
Democracy.In: Journal of Democracy 10(1): S.112-125.

Kathweb, Katholische Presseagentur Osterreich (2011, 14. Dezember): Bassam Tibi: "Islamismus und
Demokratie vertragen sich nicht". In: kathweb.at. Zuletzt aufgerufen am 4.1.2011, von

http://www.kathweb.at/site/nachrichten/database/43632.html.
Kedourie, Elie (1992): Democracy and Arab political culture. Washington, DC.

Kepel, Gilles (1991): Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vormarsch
Miinchen: Piper.

Kepel, Gilles (2002): Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang des Islamismus.

Miinchen [u.a.].
Kramer, Gudrun (1993): Islamist Notions of Democracy. In: Middle East Report 23(4): S.2-8.
Kramer, Gudrun (1999): Gottes Staat als Republik. Baden-Baden: Nomos.

Kramer, Gudrun (2002, 18./25. Januar): Der Mensch als Treuhdnder Gottes auf Erden. In: Das
Parlament Nr. 3-4. Zuletzt aufgerufen am 29.1.2012, von http://www.bpb.de/publikationen
/ZFTQZH,0,Politischer_Islam_im 20 Jahrhundert.html.

Krimer, Gudrun (2011): Demokratie im Islam. Der Kampf fiir Toleranz und Freiheit in der arabischen
Welt. Miinchen: Beck.

Kramer, Martin (1993): Islam vs. Democracy. In: Commentary 95(1): S.35-42.

Kramer, Martin (1996): Islam vs. Democracy. In: ders. (Hg.), Arab awakening & Islamic revival. The
politics of ideas in the Middle East. New Brunswick [u.a.]: Transaction Publ., S.265-286.

Kramer, Martin, (Hg.) (1997): The Islamism Debate. Tel Aviv: Moshe Dayan Center for Middle

Eastern and African Studies.

48





Kubba, Laith (1996): Islam and Liberal Democracy. Recognizing Pluralism. In: Journal of Democracy
7(2): S.86-89.

Kiinkler, Mirjam/Leininger, Julia (2009): The multi-faceted role of religious actors in democratization
processes: empirical evidence from five young democracies. In: Democratization 16(6):

S.1058-1093.

Kuru, Ahmet (2008): Passive and Assertive Secularism: Historical Conditions, Ideological Struggles,

and State Policies Toward Religion. In: World Politics 59(4): S.568-596.
Kurzman, Charles (1998): Liberal Islam. A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press.

Lakoff, Sanford (2004): The Reality of Muslim Exceptionalism. In: Journal of Democracy 15(5):
S.133-139.

Lapidus, Ira M. (1975): The Separation of State and Religion in the Development of Early Islamic
Society. In: International Journal of Middle East Studies 6(4): S.363-385.

Lewis, Bernard (1962): The emergence of modern Turkey. London [u.a.]: Oxford Univ. Press.
Lewis, Bernard (1964): The Middle East and the West. New York: Harper Torchbooks.
Lewis, Bernard (1988): The Political Language of Islam. Chicago [u.a.]: Univ. of Chicago Press.

Lewis, Bernard (1990, September): The Roots of Muslim Rage. In: The Atlantic Monthly
Zuletzt aufgerufen am 18.1.2012, wvon http://www.theatlantic.com/magazine/archive/

1990/09/the-roots-of-muslim-rage/4643/3/.

Lewis, Bernard (1996): Islam and Liberal Democracy. A Historical Overview. In: Journal of

Democracy 7(2): S.52-63.

Linz, Juan/Stepan, Alfred (1996): Problems of Democratic Transition and Consolidation: Southern

Europe, South America, and Post-communist Europe. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press.
Maududi, Sayyid Abul A'la (1967): Islamic Way of Life. Delhi: Markazi Maktaba Islami.

Merry, Robert W. (2003): The great Friedman-Huntington debate: the coming clash between two
fundamentally opposed post-9/11 global views. In: The International Economy. Zuletzt
aufgerufen am 12.1.2011, von http://findarticles.com/p/articles/mi_m2633/is 1 17/ai_
97118160/?tag=content;coll.

Miiller, Harald (1998, Oktober): Der Mythos vom Kampf der Kulturen. Eine Kritik an Huntingtons
kulturalistischer Globaltheorie. In: E+Z - Entwicklung und Zusammenarbeit: S.262-264.

49





Miinch, Peter (2011): Islamisten nach dem Arabischen Friithling. Netanjahu warnt vor "islamischer
Welle". In: sueddeutsche.de. Zuletzt aufgerufen am 7.1.2011, von http://www.sueddeutsche.de
/politik/islamisten-nach-dem-arabischen-fruehling-netanjahu-warnt-vor-islamischer-welle-

1.1221259.

Nohlen, Dieter (2010): Demokratisierung. In: Nohlen, Dieter/Schultze, Reiner-Olaf (Hg.), Lexikon der
Politikwissenschaft. Theorien, Methoden, Begriffe. 4. Aufl. Miinchen: Beck.

Norris, Pippa/lnglehart, Ronald (2004): Sacred and secular. Religion and politics worldwide.
Cambridge [u.a.]: Cambridge Univ. Press.

O'Donnell, Guillermo/Schmitter, Philippe C. (1986): Transitions from Authoritarian Rule: Tentative

Conclusions about Uncertain Democracies. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press.

Organization of Islamic Cooperation, Permanent Observer Mission to the United Nations in New York

(2011): About OIC. Zuletzt aufgerufen am 11.1.2012, von http://www.oicun.org/2/23/.
Piscatori, James (1986): Islam in a World of Nation-States. Cambridge [u.a.]: Cambridge Univ. Press.

Popper, Karl R. (1969): Zur Logik der Sozialwissenschaften. In: Adorno, Theodor W./Maus, Heinz et
al. (Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Berlin: Luchterhand, S.103-124.

Qutb, Sayyid (1963): The Ideological Bankruptcy of Europe and the Future Prospects of Islam. In:
The Voice of Islam. A Monthly Magazine Devoted to the Promotion of True Human Progress
XII: S.5-16, 65-77.

Qutb, Sayyid (1981): Milestones. Karatschi: International Islamic Publ.

Radtke, Bernd (1994): Erleuchtung und Aufklérung. Islamische Mystik und europdischer
Rationalismus. In: Die Welt des Islams 34(1): S.48-66.

Rahman, Fazlur (1986): The Principle of Shura and the Role of the Ummah in Islam. In: Ahmad,
Mumtaz (Hg.), State, Politics, and Islam. Indianapolis: American Trust Publ., S.87-96.

Rawls, John (1996): Political Liberalism. New York: Columbia Univ. Press.

Rowley, Charles K./Smith, Nathanael (2009): Islam's Democracy Paradox: Muslims Claim to like
Democracy, so Why Do They Have so Little? In: Public Choice 139(3): S.273-299.

Roy, Olivier (1994): The Failure of Political Islam. Cambridge: Harvard Univ. Press.

Roy, Olivier (2006): Globalised Islam. The search for a new Ummah. London: Hurst.

50





Rustow, Dankwart A. (1970): Transitions to Democracy: Toward a Dynamic Model. In: Comparative

Politics 2(3): S.337-363.
Ruthven, Malise (2000): Der Islam. Eine kurze Einfiihrung. Stuttgart: Reclam.

Sadowski, Yahya (1993): The New Orientalism and the Democracy Debate. In: Middle East Report
23(4): S.14-21.

Said, Edward W. (1978): Orientalism. In: Ashcroft, Bill/Griffiths, Gareth et al. (Hg.), Post-Colonial
Studies Reader. London [u.a.]: Routledge, S.87-91.

Said, Edward W. (2003): Orientalism. London [u.a.]: Penguin Books.

Salamé, Ghassan, (Hg.) (1994): Democracy Without Democrats? The Renewal of Politics in the
Muslim World. London [u.a.]: Tauris Publ.

Sartori, Giovanni (1962): Democratic Theory. Detroit: Wayne State Univ. Press.

Sartori, Giovanni (1968): Democracy. In: Sills, David L. (Hg.), International Encyclopedia of the

Social Sciences. New York: MacMillan.
Schmidt, Manfred G. (2010): Demokratietheorien. Wiesbaden: VS, Verl. fiir Sozialwissenschaften.

Schultze, Reiner-Olaf (2010): Demokratie. In: Nohlen, Dieter/Schultze, Reiner-Olaf (Hg.),Lexikon der
Politikwissenschaft. Theorien, Methoden, Begriffe. 4. Aufl. Miinchen: Beck.

Schulze, Reinhard (1990): Das islamische 18. Jahrhundert. Versuch einer historiographischen Kritik.
In: Die Welt des Islams 30: S.140-158.

Schulze, Reinhard (1990): Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert: Untersuchungen zur

Geschichte der Islamischen Weltliga. Leiden [u.a.]: Brill.
Schulze, Reinhard (1996): Was ist islamische Auftklarung? In: Die Welt des Islams 36: S.276-325.
Schumpeter, Joseph A. (1950): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. Bern: Francke.

Sen, Amartya (1998): Secularism and Its Discontents. In: Bhargava, Rajeev (Hg.), Secularism and its

critics. Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.454-485.

Smith, Thomas (2005): Civic Nationalism and Ethocultural Justice in Turkey. In: Human Rights
Quarterly 27(2): S.436-470.

Somer, Murat (2007): Moderate Islam and Secularist Opposition in Turkey: Implications for the
World, Muslims and Secular Democracy. In: Third World Quarterly 28(7): S.1271-12809.

51





Sorokin, Pitirim (1937-1985): Social and Cultural Dynamics. 4 Bd., New York: American Book Co.

Spengler, Oswald (1926): The Decline of the West. Form and Actuality. New York: Alfred A. Knopf.

Stein, Timo (2011, 7. Mérz): Kann der Islam Demokratie? In: Cicero online. Zuletzt aufgerufen am
4.1.2011, von http://www.cicero.de/weltb%C3%BChne/kann-der-islam-demokratie/41733.

Steinbach, Udo (2009): Die Grundlagen des Nahostkonflikts. In: Chiari, Bernhard/Kollmer, Dieter H.
(Hg.), Wegweiser zur Geschichte Naher Osten. 2. Aufl. Paderborn [u.a.]: Ferdinand
Schéningh, S.157-168.

Stepan, Alfred (2000): Religion, Democracy, and the "Twin Tolerations". In: Journal of Democracy
11(4): S.37-57.

Stepan, Alfred (2001): The World's Religious Systems and Democracy: Crafting the "Twin
Tolerations". In: ders. (Hg.), Arguing Comparative Politics. Oxford [u.a.]: Oxford Univ. Press,
S.213-254.

Stepan, Alfred/Robertson B. Graeme. (2003): An "Arab" More than "Muslim" Electoral Gap. In:
Journal of Democracy 14(3): S.30-44.

Sulaiman, Sadek J. (1998): Democracy and Shura. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam. A
sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.96-98.

Talmon, Jacob L. (1960): The Origins of Totalitarian Democracy. New York: Frederick A. Praeger.

Tamadonfar, Mehran (2002): Islamism in Contemporary Arab Politics. In: Jelen, Ted G./Wilcox, Clyde
(Hg.), Religion and Politics in Comparative Perspective. The One, the Few, the Many.
Cambridge: Cambridge Univ. Press, S.141-165.

Taylor, Charles (1998): Modes of Secularism. In: Bhargava, Rajeev (Hg.), Secularism and its critics.
Delhi [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.31-53.

Tessler, Mark/Gao, Eleanor (2005): Gauging for Arab Support for Democracy. In: Journal of
Democracy 16(3): S.83-97.

Teti, Andrea/Mura, Andrea (2009): Islam and Islamism. In: Haynes, Jeffrey (Hg.), Routledge
Handbook of Religion and Politics. New York [u.a.]: Routledge, S.92-110.

Tibi, Bassam (1996): Das arabische Staatensystem. Ein regionales Subsystem der Weltpolitik.

Mannheim [u.a.]: BI-Taschenbuchverl.

52





Tibi, Bassam (2001): Die neue Weltunordnung. Westliche Dominanz und islamischer

Fundamentalismus. Miinchen: Ullstein Taschenbuch-Verl.

Uertz, Rudolf (2005): Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in
Deutschland von der Franzésischen Revolution bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789 -1965).

Paderborn [u.a.]: Schoningh.

Verba, Sidney (1965): Comparative Political Culture. In: Pye, Lucian W./Verba, Sidney (Hg.),

Political Culture and Political Development. Princeton: Princeton Univ. Press, S.512-560.

Voll, John 0./Esposito, John L. (1994): Islam's Democratic Essence. In: Middle East Quarterly 1(3):
S.3-11.

Volpi, Frédéric (2004): Pseudo-Democracy in the Muslim World. In: Third World Quarterly 25(6):
S.1061-1078.

Waterbury, John (1994): Democracy Without Democrats? The Potential for Political Liberalization in
the Middle East. In: Salamé, Ghassan (Hg.), Democracy Without Democrats? The Renewal of
Politics in the Muslim World. London [u.a.]: Tauris Publ., S.23-47.

Weber, Max (1968): The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press.

Weber, Max/Késler, Dirk (2004): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Miinchen:
Beck.

Wiedemann, Charlotte (2011, 30. Oktober): Triumphiert der Islam? In: Die ZEIT. Zuletzt aufgerufen
am 4.1.2011, von http://www.zeit.de/2011/44/Islamisten/seite-1.

Wright, Robin (1996): Islam and Liberal Democracy. Two Visions of Reformation. In: Journal of
Democracy 7(2): S.64-75.

Yilmaz, Hakan (2007): Islam, Sovereignty, and Democracy: A Turkish View. In: Middle East Journal
61(3): S.477-493.

Zafar, S.M. (1998): Accountability, Parliament and Jjtihad. In: Kurzman, Charles (Hg.), Liberal Islam.
A sourcebook. New York [u.a.]: Oxford Univ. Press, S.67-72.

53





Eigenstindigkeitserklirung

Hiermit erklare ich, dass ich die Arbeit selbststindig und ohne Benutzung anderer als
der angegebenen Quellen und Hilfsmittel angefertigt habe.

Miinchen, 1. Feburar 2012

Tobias Miiller

54





