
58. Jahrgang • Dezember 2005 B 51 

Naturheilpraxis 
mit Tslaturmedizin 
http://www.naturheilpraxis.de 

Fachzeitschrift für Naturheilkunde, 
Erfahrungsheilkunde 
und biologische Heilverfahren 

12/2005 
Niere - Blase 
Entgiftung 

Pflaum Verlag GmbH Et Co. KG 

Postfach 19 07 37 • 80607 München -ge 

http://www.naturheilpraxis.de


Inhalt 

12/2005 • Dezember 2005 • 58. Jahrgang • ISSN 0177-6754 

Niere — Blase — Entgiftung 

1661 „Basisch ist das Leben, sauer ist der Tod" 
von Ursula von Heimendahl 

1667 Die Bedeutung der Niere aus Sicht der TCM 
von Johannes Eigl 

1668 Entstauungstechnik aus dem alten China: GUASHA 
von Solange Eigl 

1672 Signaturen entgiftender Heilkräuter 
von Olaf Rippe 

1682 Individuelle Entgiftungskonzepte für die Praxis 
von Margret Madejsky 

1684 Heilwirkung von Preiselbeersaft klinisch bestätigt 
von Bruno Vonarburg 

1688 Noch immer in (fast) aller Munde: Amalgam 
von Bärbel Tscheeh 

1694 Entgiftung und Stoffwechselumstellung 
von Christine Reinecke 

1697 Allium ursinum und Coriandrum — Schwermetallausleitung 
mit pflanzlich-homöopathischen Urtinkturen 
von Anne Lohmann 

1700 Schadstoffe im Organismus — Entgiftungsmöglichkeiten 
mit Spenglersan® Kolloiden und dem Entoxin® System 
von Karl-Heinz Rudat 

1773 Die Grundregulation und der Einfluß von Schwermetallen 
auf den Organismus: Mögliche Behandlungsmethoden 
von Peter Jennrieh 

Fachforum 

1717 Heilkräftige Kastanien — Baum des Jahres 2005 
von Peter Germann 

1726 Primäre Arthrose — eine Regulationsstörung? 
von Hans Hanisch 

1731 Pfeffer - feuriger Genuß und Balsam für Körper und Seele 
von Traudl Waiden 

1776 Orthopädische Symptome innerer Erkrankungen 
von Susanne Krell 

1780 Im Eokus: die Teufelskralle 
von Ernst-Albert Meyer 

Blätter für klassische Homöopathie 

1738 Homöopathie im Jahre 250 nach Hahnemann — Eestvortrag 
von Josef M. Schmidt auf dem BKHD-Kongreß in Leipzig 

1745 DGKH-Nachrichten/BKHD-Mitglieder 

1658 Naturheilpraxis 12/2005 



Maturheilpraxis 
mit Naturmedizin 

Industrie und Forschung 

Studien, Berichte und Nachrichten u.a. 
Bioflavonoide aus Grapefruitkemextrakt -
Pflanzenkraft mit protektivem Potential 
Spagirische Arteriosklerosetherapie mit System 
Ginseng hilft müden Kriegern auf die Beine 
Bronchosyx comp, hilft bei nächtlichem Hustenreiz 
Biologische Konflikte und deren Bedeutung bei Krankheiten 

Krebsforschung 

1707 Bio-lmmuntherapie 
von Martin Landenberger 

AG für Klassische Akupunktur und TCM 

1704 Streßbewältigung mit Kalligraphie 
von Petra Hinterthür 

1706 Yi Lun — Chinesische Medizin aktuell 

Veranstaltungen 

1785 Kongresse auf einen Blick 
1785 Veranstaltungen, Seminare, Termine 

Rubriken 

Vermischtes u.a.: 
1766 Nachruf: Bruno Grieshaber 
1769 Bücher 
1772 Nachruf: Heidi Speiser-Kraatz 
1782 Onlinetip 
1784 Männer sind unersetzlich, aber verletzlich: 

Deshalb — Vorsorge! 
von Jutta Keller 

1800 Impressum 
1801 Inserentenverzeichnis 

Beilage Politik 12/2005 

45 Rede zur Eröffnung der 74. Tagung für Naturheilkunde 
in München 
von Ursula Hilpert-Mühlig 

48 Meldungen 
(Die Beilage liegt zwischen den Seiten 1746 und 1747) 

Titelseite: Bild „Goldrute": Olaf Rippe 
Fotomontage: Andrea Kula 

1747 

1750 
1756 
1758 
1760 

Naturheilpraxis 12/2005 



BLÄTTER FÜR KLASSISCHE HOMÖOPATHIE 
Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft für Klassische Homöopathie 

Homöopathie im Jahre 250 nach Hahnemann 
Festvortrag* von Josef M. Schmidt auf dem BKHD-Kongreß in Leipzig 

250 Jahre nach Hahnemanns Geburt 
kann die von ihm begründete Homöopa­
thie auf eine ansehnliche Geschichte ihrer 
weltweiten Verbreitung zurückblicken. 
Gleichwohl haben sich die gesellschaft­
lichen, wissenschafilichen und religiösen 
Rahmenbedingungen, innerhalb derer Ho­
möopathie praktiziert und gelehrt wird, 
gegenüber Hahnemanns Zeit enorm ver­
ändert Dementsprechend zahlreich waren 
und sind auch die Versuche, durch eine 
Verknüpfung Hahnemannscher Gedanken 
mit neueren Erkenntnissen oder Entwick­
lungen eine zeitgemäße moderne Homöo­
pathie zu vertreten. Um sich nicht im 
heute vorherrschenden Pluralismus von 
Schulen und Strömungen zu verlieren, 
bietet sich als Maßstab zur Beurteilung 
neuerer Konzepte Hahnemanns ursprüng­
liche Idee und Geisteshaltung an. 

Meine sehr verehrten Damen und Herren, 
wie Sie vielleicht wissen, hat der Begründer 
der Homöopathie, Samuel Hahnemann, 
dessen Geburtstag sich am 10. April zum 
250sten Mal jährt, hier in Leipzig Medizin 
studiert, in Stötteritz - das damals noch 
ein Vorort von Leipzig war - 1790 seinen 
berühmten Chinarinden-Versuch durchge­
führt und sich 1812 an der hiesigen Uni­
versität habilitiert, um dort siebzehn Seme­
ster Vorlesungen über die Homöopathie zu 
halten. Aus einer kleinen Gruppe einge­
schworener Studenten bildete er hier die 
erste Arbeitsgemeinschaft für Arzneimittel­
prüfungen, deren Ergebnisse sich binnen 
weniger Jahre in den sechs Bänden von 
Hahnemanns Reiner Arzneimittellehre 

* Festvortrag am 2. April 2005 zum 250. Geburtstag von 

Samuel Hahnemann (Renaissance Hotel, Leipzig) 

niederschlugen. Durch die homöopathische 
Behandlung des Fürsten Karl von Schwar­
zenberg, der durch seinen Sieg über Napo­
leon in der Völkerschlacht bei Leipzig 
(1813) berühmt geworden war und der 
1820 eigens von Prag aus zu Hahnemann 
nach Leipzig angereist kam, wurde die 
Homöopathie auf einen Schlag in weiten 
Teilen der Bevölkerung bekannt. 1832 
schließlich bediente sich Hahnemann des 
„Leipziger Tagblatts", um sich und die 
„echte Homöopathie" in einem scharfen 
Aufsatz gegen die Praktiken der sogenann­
ten „Leipziger Halb-Homöopathen" abzu­
grenzen. Die Stadt Leipzig hat also nicht 
nur bei der Begründung, Konsolidierung 
und Verbreitung der Homöopathie eine 
zentrale Rolle gespielt, sondern auch in der 
darauffolgenden Differenzierung und Ver­
teidigung der reinen Lehre. 
Die Saat, die in dieser Stadt entstanden 
war, ging in den folgenden Jahrzehnten 
und Jahrhunderten in zahlreichen Ländern 
aller Kontinente dieser Erde auf und trug 
beachtliche Früchte. Die Ausbreitung der 
Homöopathie über die ganze Welt erfolgte 
allerdings unter sehr verschiedenen regio­
nalen, zeitlichen und kulturellen Rahmen­
bedingungen, so daß durch die unter­
schiedlichen Arten ihrer Rezeption von An­
fang an immer schon auch ein wesentli­
ches Problem fei d miteröffnet war, das in 
der langen und eindrucksvollen Geschichte 
der Homöopathie nie vollständig gelöst 
werden konnte. Seit den Tagen von Moritz 
Müller und Traugott Kretzschmar, an de­
nen sich damals in Leipzig der Streit um 
die Grenzen des Simile-Prinzips kristalli­
sierte, konnte die homöopathische Ge­
meinschaft bis zum heutigen Tag keinen 
klaren Konsens darüber finden, was denn 
nun wirklich gute bzw. richtige (oder gar 

die beste Art von) Homöopathie sei. So ei­
nig man sich stets in der Berufung auf 
Hahnemanns „Organon der Heilkunst" so­
zusagen als Bibel der Homöopathie war 
und ist, so unterschiedlich waren und sind 
doch die Auslegungen dieser Schrift durch 
so verschiedene Schüler und Anhänger wie 
- um nur einige zu nennen - Bönninghau­
sen, Hering, Dunham, Hughes, Bakody, 
Kent, Allen, Ortega, Vithoulkas, Sankaran, 
Masi-Elizalde, Schölten usw. (s. Taschenat­
las Homöopathie, S. 72-95). Wenn auch 
manche Grundgedanken bei fast all diesen 
Autoren und Lehrern in ähnlicher Weise 
wiederzufinden sind, so hat sich doch das 
Gesicht der Homöopathie seit den Tagen 
Hahnemanns von Generation zu Genera­
tion immer wieder geändert, wobei sich die 
Geschwindigkeit der Abfolge immer neuer 
Ansätze in den letzten Jahrzehnten be­
trächtlich gesteigert hat. Inzwischen ist der 
jeweils neueste Stand der seit einigen Jah­
ren wieder entfachten Diskussion über das, 
was Homöopathie sein soll, nicht mehr in 
gediegenen, altbewährten Lehrbüchern zu 
finden, sondern quasi nur noch in den 
gerade aktuellsten Zeitschriften-Artikeln 
oder natürlich im Internet, etwa auf der 
Website „Homöopathie-Debatte" unter: 
„www.Grundlagen-Praxis.de". 
Aus einer historischen Perspektive ist hier­
bei allerdings zu bedenken, daß jeder Wan­
del der Konzepte der Homöopathie stets in 
enger Wechselwirkung mit dem gleichzeiti­
gen Wandel der gesellschaftlichen, wissen­
schaftlich-technischen und religiösen Rah­
menbedingungen verlief und verläuft. In 
einer postmodernen pluralistischen Zivilisa­
tion des 21. Jahrhunderts ist es eben nahe­
liegend und überaus plausibel, als theoreti­
sche Erklärungsmodelle der Homöopathie 
zum Beispiel Denkfiguren aus der Quan-

1738 Naturheilpraxis 12/2005 

http://%e2%80%9ewww.Grundlagen-Praxis.de


Blätter für klassische Homöopathie 

Homöopathie im Jahre 250 nach Hahnemann 

tenphysik oder Chaostheorie zu verwenden, 
als nützliche Hilfsmittel in Praxis und Aus­
bildung Computer-Repertorisation und Vi-
deo-Supervision sowie zur Deutung myste­
riöser Krankheits-Verläufe Begriffe aus der 
Tiefenpsychologie oder einer sekundären 
neuen Esoterik. So gesehen sagt aber das, 
was jede Generation als das Wesen der Ho­
möopathie ansieht, bzw. neu für sich ent­
deckt, mehr über das Denken und die Wer­
te der jeweiligen Epoche aus als über das, 
was Hahnemann bei seinem Entwurf einer 
rationalen und wohltätigen Heilkunde ei­
gentlich vorschwebte. Wenn aber im Zuge 
des heute propagierten Individualismus für 
jeden Einzelnen Homöopathie nur noch 
das ist, was er (oder sie) selbst daraus 
macht, so scheint es umso dringender ge­
boten - bei allem Wohlgefallen an der je 
eigenen Konstruktion von Homöopathie -
zwischendurch den Blick auch einmal auf 
das zu werfen, was Hahnemann eigentlich 
wollte, um eben den Kontakt zur histori­
schen Realität nicht ganz zu verlieren. 
Die Orte, wo Hahnemann wirkte, zu denen 
unter anderem auch die Stadt Leipzig ge­
hört, lassen sich geographisch eindeutig 
bestimmen. Von der Zeit aber, in der er 
lebte, trennen uns Heutige nicht nur zwei 
Jahrhunderte auf einer linearen Zeitachse, 
die man sich gewöhnlich als Aneinander­
reihung wirtschaftlicher, sozialer, wissen­
schaftlicher und technischer Fortschritte 
vorstellt, sondern Welten. Um sich in die 
Welt Hahnemanns zurückzuversetzen, muß 
man daher einerseits zwar erst einmal all 
die Meilensteine und Errungenschaften der 
modernen Medizin sozusagen von unserem 
heutigen Kenntnisstand abziehen, anderer­
seits aber auch - und das scheint viel 
schwieriger zu sein - vor die Etablierung 
unseres heutigen sogenannten westlichen 
Wertesystems zurückgehen. 
Im Gegensatz etwa zum Materialismus, 
Atheismus und Hedonismus heutiger west­
licher Spaß- und Konsum-Gesellschaften 
lassen sich die Leitmotive, die Hahnemanns 
Welt konstituierten, aus seinen zahlreichen, 

unermüdlichen Äußerungen zur hohen gei­
stigen und sittlichen Bestimmung des 
Menschen ablesen. Für Hahnemann war 
der Mensch das edelste aller Wesen und 
dazu geschaffen, durch Vervollkommnung 
seiner emotionalen, praktischen und geisti­
gen Fähigkeiten Glückseligkeit zu finden 
und dabei Gott die Ehre zu geben. Gegen 
Ende des 18. Jahrhunderts unterschieden 
sich rhetorische Topoi dieser Art zwar nicht 
allzusehr von denen eines Großteils anderer 
Zeitgenossen. Doch kann retrospektiv aus 
der Biographie Hahnemanns abgeleitet 
werden, daß es sich in seinem Fall bei die­
ser Betonung des Strebens nach Höherem 
weniger um ein sympathieheischendes Lip­
penbekenntnis handelte, als vielmehr um 
eine sein Leben und Wirken bestimmende 
Konstante, die mit großer Ernsthaftigkeit 
und Konsequenz verbunden war. 
Dieses starke Interesse an einem geistigen 
und sittlichen Leben stand in Hahnemanns 
Innerem wohl an höchster Stelle und muß 
daher einer der wesentlichen Impulse für 
die Begründung und ebenso auch für die 
Weiterentwicklung der Homöopathie ge­
wesen sein. Diese auf den ersten Blick 
harmlose Feststellung verliert sofort alles 
Anekdotische und bekommt eine unerwar­
tete Brisanz, wenn man bedenkt, unter 
welch veränderten Rahmenbedingungen 
heute versucht wird, die Homöopathie zu 
begründen bzw. zu rechtfertigen. Damals 
war es für einen gebildeten Menschen 
noch möglich, sich eine Heilkunde, ja 
selbst die Art der sich erst langsam konsti­
tuierenden Naturwissenschaften, so zu 
entwerfen, daß diese mit einem schönen, 
sittlichen und erfüllenden Leben vereinbar 
war. Damit befand man sich während der 
Zeit der Aufklärung, des deutschen Idea­
lismus und auch der Romantik in bester 
philosophischer Gesellschaft. Die typische 
Frage von Naturphilosophen wie Sendling 
lautete: Wie muß Natur, Geist, Materie, Or­
ganisches, Anorganisches usw. gedacht 
(konstruiert) werden, damit erstens der Zu­
sammenhang zwischen diesen Begriffen 

enträtselbar ist und zweitens (und dabei 
nicht weniger wichtig) der Mensch sich als 
sittliches und geistiges Wesen begreifen 
kann? Der Ausgangspunkt war damit klar 
und unwiderruflich das Interesse der Ver­
nunft und des Gemüts an einer erkennba­
ren und sittlichen Weit; das Ziel bzw. das 
Gesuchte war eine Wissenschaftstheorie 
bzw. - in Hahnemanns Fall - die Grundle­
gung einer rationalen Heilkunde, deren 
Rahmenbedingungen eben durch das ge­
nannte unhintergehbare Interesse abge­
steckt waren. 

Heute scheint das Verhältnis gerade umge­
kehrt zu sein. Unwiderruflich vorgegeben 
scheinen zu sein: die an den medizinischen 
Fakultäten vorherrschende Definition von 
Naturwissenschaftlichkeit; die Verflechtun­
gen der Medizin mit der pharmazeutischen 
Industrie; die festen Strukturen der profes-
sionalisierten Ärzteschaft sowie der Kran­
kenkassen; die staatlichen Vorgaben zur 
Kostensenkung usw. usf. Gesucht ist heute 
eine Möglichkeit, unter eben diesen Rah­
menbedingungen einigermaßen sittlich 
und erfüllt leben zu können sowie in einer 
Nische dieses Systems eine Existenzberech­
tigung der Homöopathie zu finden. Die 
Frage scheint heute zu lauten: Was muß 
ich tun, wie muß ich praktizieren, was muß 
ich nachweisen, um von den bestehenden 
Institutionen anerkannt oder zumindest 
geduldet zu werden? Entsprechend diesen 
gesamtgesellschaftlichen Vorgaben bemüht 
man sich von homöopathischer Seite eben, 
zum Beispiel die Wirksamkeit homöopathi­
scher Arzneimittel gegenüber Placebo nach 
pharmakologischen Standards nachzuwei­
sen, naturwissenschaftlich plausible Hypo­
thesen für die Wirksamkeit ultramolekula­
rer Verdünnungen zu entwerfen, die Ko­
stenersparnis homöopathischer gegenüber 
herkömmlicher Behandlung zu belegen, 
expressis verbis die Grenzen der Homöopa­
thie zu definieren, um sich forensisch ab­
zusichern usw. usf. 

Es scheint, als hätte heute das Streben 
nach Anpassung an das bestehende System 

Naturheilpraxis 12/2005 1739 



Blätter für klassische Homöopathie 

Homöopathie im Jahre 250 nach Hahnemann 

und die Erfüllung gesellschaftlicher An­
sprüche jenen Stellenwert in der Hierarchie 
der inneren Werte-Ökonomie eingenom­
men, den früher bei zahlreichen Gebildeten 
der Drang innehatte, sich eine schöne, 
wohlgeordnete geistige Welt zu schaffen. 
Dieses inzwischen oftmals nur noch rudi­
mentär vorhandene Streben nach einem 
überschaubaren, wohnlichen Kosmos, in 
dem sich das Leben lohnt, zieht heute im 
Konfliktfall meist wie selbstverständlich 
den kürzeren. Einige Beispiele aus der Ent­
wicklung der Homöopathie Hahnemanns 
mögen dies verdeutlichen. 
Heute scheint es völlig klar zu sein, daß es 
unheilbare Krankheiten gibt. Wer eine sol­
che diagnostiziert bekommt, habe eben 
Pech gehabt und keine Chance mehr; jede 
Hoffnung auf Heilung sei überflüssig, ja 
geradezu dumm und naiv. Diese Meinung 
scheint aus heutiger Sicht unmittelbar ein­
leuchtend zu sein, durch Statistiken bewie­
sen, in der Praxis verifiziert. Hahnemann 
dagegen konnte zu seiner Zeit noch theo­
logisch argumentieren, daß es keine un­
heilbaren Krankheiten geben könne: so et­
was zu behaupten wäre geradezu Gottes­
lästerung! So wahr es einen weisen und 
gütigen Gott gebe, müsse es auch für jede 
Krankheit ein Heilmittel geben; es liege nur 
an den Ärzten, dieses im Einzelfall zu f in ­
den. So stark war in Hahnemann das Inter­
esse an einer Welt, in der er sich als sitt­
licher und intelligenter Arzt verwirklichen 
konnte, daß er, wie er selbst sagt, „eher al­
le Schulsysteme der Welt verschworen hät­
te, als diese Gotteslästerung stattfinden zu 
lassen" (1808). Die Radikalität, mit der 
Hahnemann für sich also die prinzipielle 
Möglichkeit einer Heilkunde klärte, bevor 
er sich darauf einließ, macht die hohe in ­
nere Hierarchisation seines Strebens nach 
Vervollkommnung seiner selbst in einer 
sinnvollen und sittlichen Aufgabe deutlich. 
Auch der semiotische Ansatz Hahnemanns 
hinsichtlich der Arzneimittelprüfungen und 
Anamneseerhebung beruht auf derselben 
Argumentation. Mag ein heutiger natur­

wissenschaftlich ausgebildeter Mediziner 
durchaus nachvollziehen und zugestehen, 
daß nach der Gabe einer Substanz in einer 
Arzneimittelprüfung an Gesunden be­
stimmte Symptome auftreten und daß ein 
konkreter Patient diesen ähnliche Sympto­
me habe - so bereitet es ihm doch größte 
Schwierigkeiten, einsehen zu sollen, warum 
diese Substanz für diesen Patienten des­
halb das heilende Arzneimittel darstellen 
soll, und auch Homöopathen kommen hier 
rasch in Argumentationsnot. Man versucht, 
naturwissenschaftliche kausale Mechanis­
men als Erklärungen oder zumindest als 
Hypothesen zu finden, oder verweist auf 
die Empirie bzw. auf klinische Studien, was 
Kritiker aber meist nicht ausreichend be­
friedigt. Letztlich sind auch die Homöopa­
then mit dieser Situation der Beweisnot 
unzufrieden, weil sie einerseits etwas prak­
tisch anwenden, was sie andererseits weder 
sich selbst noch anderen theoretisch aus­
reichend plausibel machen können. 
Hahnemann dagegen hatte andere innere 
Präferenzen: höher als der Wunsch, Erklä­
rungen für seine bisherigen Erfahrungen 
zu suchen, war bei ihm der Impetus, über­
haupt eine Heilkunde zu schaffen, inner­
halb der es möglich war, mit (mathemati­
scher) Gewißheit zu heilen, was für ihn 
wiederum erst die Voraussetzung dafür 
war, als sittliches und geistiges Wesen ärzt­
lich tätig zu sein. Wäre dies für Hahne­
mann nicht vorab gesichert gewesen, wäre 
er lieber bei der Gerichtsmedizin, der Che­
mie oder der Schriftstellerei geblieben. 
Auch an diesem kritischen Punkt argumen­
tierte Hahnemann wieder theologisch: Da 
aus Gottes Liebe und Vernunft und Konse­
quenz folgt, daß es eine sichere Heilkunde 
geben müsse, da andererseits aber oft we­
der die Ursachen von Krankheiten noch die 
Wirksubstanzen von Arzneistoffen erkenn­
bar sind, sei diese Kenntnis offenbar gar 
nicht nötig, um Krankheiten zu heilen. Aus 
den genannten Prämissen folge vielmehr, 
daß es möglich sein müsse, allein mit Hilfe 
dessen, was direkt wahrnehmbar ist (das 

sind die Symptome der Kranken sowie der 
gesunden Probanden), Kranke zu heilen. 
Krankheiten müssen sich also in den 
Krankheitssymptomen und die Arzneikräfte 
der geprüften Substanzen sich in den Prü­
fungssymptomen dem, der sie sehen kön­
ne, „offenbaren". Akzeptiert man diese Lo­
gik, erscheint das Simileprinzip tatsächlich 
als das einzig mögliche rationale und si­
chere Heilprinzip. Hahnemanns Hauptpro­
blem war damit für ihn gelöst, alles weitere 
waren für ihn „minor problems". Im Gegen­
satz zur heutigen Situation hatte er zum 
Beispiel kein Problem damit, daß der Be­
griff der Offenbarung mit den Begriffen 
der modernen, naturwissenschaftlich orien­
tierten Medizin nicht kompatibel ist. 
Mit den genannten Beispielen soll nun we­
der gesagt werden, daß die Homöopathie 
Hahnemanns nichts als eine erzwungene 
Konstruktion eines Schöngeistes sei, noch, 
daß die heutige, naturwissenschaftlich aus­
gerichtete Medizin sozusagen die „eigentli­
che" Realität erfasse. Beide Ansätze, der 
homöopathische wie der naturwissen­
schaftliche, sind Entwürfe von ehrenwerten 
Ärzten, beide verdanken sich größtenteils 
edler und gemeinnütziger, zum Teil aber 
auch nicht ganz uneigennütziger Absich­
ten. Beide sind möglich, wie die Geschichte 
beweist, beide sind insofern gleich real. 
Keine ist absolut falsch, keine ist absolut 
richtig. Weder die eine noch die andere 
wird von nur guten oder nur schlechten 
Menschen favorisiert und praktiziert. Der 
Unterschied liegt hier vielmehr lediglich in 
einer kleinen Verschiedenheit, die aller­
dings gigantische Konsequenzen hat. Es ist 
der Unterschied in der Hierarchisation der 
Antriebe, die zur Konstituierung des jewei­
ligen Heilsystems führten und weiterhin 
führen. Spätestens an dieser Stelle wird 
nun deutlich, daß sich das Phänomen Ho­
möopathie auf einer nur medizinischen 
Ebene ebensowenig begreifen läßt wie auf 
einer allein historischen. 
Die Medizin und ihre Hilfswissenschaften 
können in klinischen Studien zum Beispiel 

1740 Naturheilpraxis 12/2005 



Blätter für klassische Homöopathie 

Homöopathie im Jahre 250 nach Hahnemann 

bewährte Indikationen verifizieren oder 
falsifizieren, in Tier- oder Laboruntersu­
chungen die vermeintliche Wirksamkeit von 
ultramolekularen Verdünnungen nachzu­
weisen versuchen, physikalische Unter­
schiede zwischen Hochpotenzen und Lö­
sungsmittel aufspüren und kybernetische 
oder andere Modelle zur Veranschauli­
chung des vermeintlichen Wirkmecha­
nismus entwerfen usw. Die Homöopathie 
ist aber mehr als all dies zusammen. So we­
nig das Kausalprinzip, das den Naturwis­
senschaften schon immer zugrunde liegt, 
durch seine wiederholte Anwendung be­
wiesen wird, so wenig kann auch das Simi-
leprinzip oder die Semiotik von Prüfungs­
symptomen auf diese Weise gerechtfertigt 
oder widerlegt werden. 
Die Medizingeschichte wiederum kann 
vielfältige Parallelen und Unterschiede der 
Homöopathie zu anderen zeitgenössischen 
Heilmethoden aufzeigen, Faktoren für ihre 
Verbreitung oder Verfolgung herausarbei­
ten, ihren sozioökonomischen Stellenwert 
in verschiedenen Epochen bestimmen, Bio­
graphien ihrer prominentesten Vertreter 
verfassen usw. Doch die Homöopathie als 
Ganze ist damit nicht vollständig in den 
Griff zu bekommen. Indem sich die Ge­
schichtsschreibung außerdem als vermeint­
lich neutral oder nur deskriptiv begreift, 
hat sie keine Möglichkeit, den relativen 
oder therapeutischen Wert verschiedener 
Ansätze zu beurteilen, geschweige denn 
die Frage nach deren Berechtigung bzw. 
Sinn zu stellen. 

Ist die Reflexion einmal an diesem Punkt 
angelangt, ist bereits das Reich der Philo­
sophie betreten. Hier kann verhandelt wer­
den, welcher Lebensentwurf (und damit 
auch: welcher Entwurf einer Heilkunde) 
sinnvoller ist und welcher weniger, welche 
logischen Implikationen damit jeweils ver­
bunden sind und welche Haltungen und 
Zielverfolgungen einem guten und schö­
nen Leben eher dienlich sind als andere. 
Grundsätzlich ist ja weder die Natur des 
Menschen noch der Sinn des Lebens eine 

neutrale, unabhängige Größe, die ohne 
eigene Mitwirkung irgendwo außerhalb des 
Betrachters aufgefunden werden könnte. 
Obwohl bzw. gerade weil man sich selbst 
nie ganz objektiv gegenüberstehen kann, 
sondern immer schon mitten im eigenen, 
konkreten Leben steht, hat man aber auch 
die Möglichkeit bzw. die Freiheit, durch 
kleine selbstgetätigte Weichenstellungen 
sein ganzes Leben zu verändern. Die kolos­
salen Auswirkungen von geistigen Um­
denkprozessen oder inneren Umstrukturie­
rungen kann jeder am eigenen Leibe, im 
Privatbereich, aber auch in seinen gesell­
schaftlichen Auswirkungen erfahren. Man 
denke nur an die individuellen, sozialen 
oder politischen Folgen, die bestimmte Re­
ligionen oder Ideologien, aber auch geisti­
ge Ausrichtungen wie zum Beispiel Wissen­
schaftspositivismus, Emanzipation, Um­
weltbewußtsein usw. nach sich ziehen kön­
nen. Je nachdem, in welche Ordnung wir 
die zahlreichen, förmlich in der Luft lie­
genden, als prinzipielle Verkörperungs­
und Identifikationsmöglichkeiten sich uns 
anbietenden geistigen Kräfte bringen, das 
heißt, wie wir sie in uns hierarchisieren, so, 
in dieser Weise, konstituieren wir uns, so 
sind wir dann eben. 

Genau an diesem Punkt scheiden sich aber 
auch die Geister. Ungeachtet der Zeit- und 
Ortsgebundenheit spezieller geistiger Be­
wegungen scheint es in allen Epochen 
zumindest zwei Hauptgruppen von Men­
schen gegeben zu haben: die mehr materi­
alistisch und die mehr idealistisch einge­
stellten. So sprach Piaton bereits von der 
„Gigantomachia peri tes ousias" (vom Rie­
senstreit über das Sein) zwischen denen, 
die alles von unten, und denen, die alles 
von oben erklären wollen (Sophistes, 246), 
und Fichte konstatierte lapidar: „Was für 
eine Philosophie man wähle, hängt davon 
ab, was man für ein Mensch ist" und 
meinte dabei die grundsätzliche Entschei­
dung zwischen Dogmatismus und Idea­
lismus (1. Einl. in die Wissenschaftslehre, 
1797, Kap. 5). 

Nach dem Gesagten scheint es also genau­
so wichtig zu sein, die Innendimension des 
Begründers einer Heilkunde zu berücksich­
tigen wie die äußeren Umstände, mit de­
nen er zu kämpfen hatte oder die ihm ent­
gegenkamen. So wie man einen Philoso­
phen nur dann versteht, wenn man seine 
Frage verstanden hat, so könnte auch der 
Schlüssel zum Verständnis der Homöopa­
thie Hahnemanns in dessen oberstem Pro­
blem liegen, das etwa so lautete: Wie ist 
eine Heilkunde möglich, die es mir erlaubt, 
wirklich heilen und mich dabei als sittliches 
und geistiges Wesen begreifen zu können? 
Die heutige, naturwissenschaftlich ausge­
richtete Medizin steht demgegenüber in 
einer nahezu konträren Tradition. Seit dem 
17. Jahrhundert lautet die alles dominie­
rende Frage der Wissenschaften und der 
Industrie und größtenteils auch der Medi­
zin: Wie läßt sich die Natur am sichersten 
beherrschen? Im Gegensatz zu früheren 
Epochen wurde daher seit Francis Bacons 
Zeiten versucht, mit Schrauben und Zwin­
gen der Natur ihre Geheimnisse zu entrei­
ßen, wobei die dadurch gewonnenen Er­
gebnisse oft mehr über den Frager als über 
die Befragte aussagten. 
Hahnemann stand nun am Schnittpunkt 
dieser beiden widersprüchlichen Strömun­
gen: Einerseits vertrat er - vor allem in sei­
nen jüngeren Jahren - grundsätzlich einen 
Wissenschaftspositivismus, der ihn hoffen 
ließ, die Heilkunde aus ihrem Status einer 
„Vermutungskunst" in den Rang einer si­
cheren Wissenschaft erheben zu können. 
Andererseits wirkte in seinem klaren Be­
kenntnis zur Religion - auch wenn es sich 
dabei schon um eine aufgeklärte, „natürli­
che" Religion handelte - noch die lange 
Tradition einer Bescheidenheit gegenüber 
den Möglichkeiten menschlicher Erkennt­
nis nach, wie sie in der Scholastik so for­
muliert worden war: „credo, ut intelligam" 
(ich glaube, damit ich erkennen möge, An­
selm von Canterbury, 11. Jh.). Wie gezeigt 
wurde, wäre ohne den Glauben an einen 
weisen und gütigen Schöpfer weder Hah-

Naturheilpraxis 12/2005 1741 



Blätter für klassische Homöopathie 

Homöopathie im Jahre 250 nach Hahnemann 

nemanns Begründung der Homöopathie 
noch ihre Weiterentwicklung zustande ge­
kommen. Freimütig gab er zum Beispiel 
durchaus zu, die wochenlange Wirksamkeit 
einer Hochpotenz (C30) „selbst nicht zu 
begreifen". Obwohl er zwar, wo immer es 
ging, „zu wissen wagte" (aude sapere), war 
das Eingeständnis seines Nichtverstehens 
unerwarteter Effekte für ihn keineswegs 
das Schlimmste. Schlimmer wäre es für ihn 
gewesen, wenn überhaupt keine Heilkunde 
möglich gewesen wäre, innerhalb der er er­
folgreich praktizieren und sich gleichzeitig 
als sittliches und geistiges Wesen erleben 
und begreifen konnte. 
Aus diesem Grunde wäre die moderne la-
trotechnologie für Hahnemann, würde er 
heute leben, wohl keine seinen Bedürfnis­
sen genügende Alternative. Die Umsetzung 
des Ziels der Naturbeherrschung, das diese 
ja anvisiert, scheint nämlich bei entspre­
chend hoher Hierarchisierung mit der gro­
ßen Gefahr seiner Rückwirkung auf das 
Menschenbild und damit auf die Grundla­
gen der Lebensqualität verbunden zu sein. 
Je größer und anmaßender nämlich die 
Möglichkeit des eigenen Verstandes, die 
Natur und damit auch den Menschen zu 
erkennen und zu beherrschen, eingeschätzt 
wird, desto kleiner und eindimensionaler 
erscheint letztlich, wenn man ihn völlig auf 
naturwissenschaftliche Kategorien redu­
ziert hat, der Mensch und desto unwichti­
ger und sinnloser sein individuelles Leben. 
Je kleiner und bescheidener dagegen die 
Reichweite des menschlichen Verstandes 
eingestuft wird, desto größer, reicher und 
mehrdimensionaler wirkt der Mensch und 
desto wunderbarer das Mysterium seines 
Lebens. Obwohl letztere Einstellung, also 
eine Haltung der Ehrfurcht und Selbstdis­
ziplin, die Qualität des Lebens des Einzel­
nen wie auch der Gesellschaft auf einfache 
Weise erhöhen kann, wird das auch heute 
vorhandene Interesse daran anderen Inter­
essen (etwa dem der Naturbeherrschung) 
untergeordnet. Antike Philosophen hätten 
gefragt: Was nützt uns alles Wissen und al­
le Naturbeherrschung, wenn uns dabei die 
Freude und Lust an der Unerschöpflichkeit 
des Lebens abhanden kommt, am Erzählen 

von Geschichten, an der Anrufung der Göt­
ter, an der Erzeugung des Schönen in der 
Kunst usw.? Trotz bereits vorhandener 
technischer Möglichkeiten wurde das Pro­
gramm der Naturbeherrschung früher nie 
so monoman durchgezogen wie erst seit 
der Neuzeit, eben aufgrund anderer Prio­
ritäten. 

Zu Hahnemanns Zeit war es offenbar gera­
de noch möglich, die Prioritäten ähnlich zu 
setzen wie in der klassischen Antike. Hat­
ten sich während der deutschen Klassik 
und Romantik noch Geist und „Realität" 
die Waage gehalten, so gewann nach Hah­
nemanns Tod - mit der Industrialisierung -
die sogenannte Realität in Form von Mate­
rialismus und Technik endgültig die Ober­
hand. Dementsprechend wird heute zum 
Zwecke der Steigerung der Lebensqualität 
diese nicht dort gesucht, wo sie einst verlo­
renging, sondern sie wird psychometrisch 
bzw. biometrisch zu messen und technisch 
zu optimieren versucht. 
Die Auseinandersetzung um die Homöopa­
thie, das läßt sich inzwischen erkennen, 
ist also keineswegs ein nur medizinisches 
Problem. Ließen sich die von ihr für sich 
in Anspruch genommenen und von der 
modernen Hochschulmedizin einem so­
genannten Placebo-Effekt zugerechneten 
Heilungen mittels einer klar definierten 
Versuchsanordnung, die beiden Ansätzen 
gerecht wird, objektiv überprüfen, wäre der 
Konflikt längst ausgestanden. Beide Seiten 
müßten sich dem Ausgang eines Experi-
mentum crucis beugen und zur Tagesord­
nung übergehen. 

Doch erstens sind die methodischen Prä­
missen der beiden Systeme miteinander in­
kompatibel, und beide Parteien benutzen 
Immunisierungsstrategien als von vornher­
ein bestehende Hintertürchen, um ein 
nicht erwünschtes Ergebnis abzuschwä­
chen oder ganz zu negieren. War die ho­
möopathische Therapie zum Beispiel nicht 
erfolgreich, so lag das aus der Sicht der 
Homöopathen nicht an der Homöopathie 
als solcher, sondern am einzelnen Homöo­
pathen, der lediglich das richtige Mittel 
nicht gefunden hat, oder an der mangeln­
den Qualität der verwendeten Arzneimittel, 

an unterdrückender allopathischer Begleit­
medikation, an Heilungshindernissen wie 
früheren Impfungen, Amalgam-Füllungen 
usw. War die homöopathische Therapie da­
gegen erfolgreich, lag dies aus der Sicht 
der Hochschulmedizin an Spontanremissio­
nen, Placebo-Effekten, Fehlern im Studien-
Design, heimlicher zusätzlicher allopathi­
scher Therapie usw. 

Zweitens ist in den meisten Fällen gar 
nicht ausgemacht, was eigentlich jeder der 
Kontrahenten unter Homöopathie versteht. 
Da sie eine schwierig zu erlernende, eigen­
ständige Disziplin ist, ist es praktisch aus­
geschlossen, daß ein unter anderen Para­
digmen ausgebildeter konventioneller Me­
diziner auf Anhieb oder nach nur flüchtiger 
Beschäftigung einen richtigen Begriff da­
von erlangt. Zu dieser Unsicherheit im Ein­
kreisen des Gegenstandes gehört auch das 
oft auftauchende Mißverständnis, man 
sollte etwa das Simile-Prinzip endlich ein­
mal naturwissenschaftlich beweisen. Wie 
ein Axiom, wird ein Prinzip (lat. principium 
= Anfang, Ausgangspunkt) aber immer 
schon vorausgesetzt; jeder Beweis ist dem­
gegenüber auf bestimmte Voraussetzungen 
angewiesen, die selbst gerade nicht be­
weisbar sind. 

Drittens, und am wichtigsten, involviert die 
Homöopathie, wie gezeigt wurde, noch 
ganz andere Dimensionen, die sich nur 
philosophisch thematisieren und aufzeigen 
lassen. Sie berührt letzte Fragen nach dem 
Sinn und Zweck unseres Lebens und 
grundsätzlich möglicher Lebensentwürfe. 
Losgelöst vom geistigen und seelischen 
Hintergrund ihres Begründers könnten von 
seiner Homöopathie daher immer nur Teile 
erfaßt werden; gerade die wichtigsten Ver­
bindungsglieder, bzw. das sie vereinende 
geistige Band würden fehlen. Eine Heil­
methode, die durch künstlich erzeugte 
elektromagnetische Felder vermeintliche 
elektromagnetische Felder des Patienten 
verändert, wäre noch keine Homöopathie 
im Sinne Hahnemanns, selbst wenn beide 
Felder einander ähnlich wären! 
Die Homöopathie Hahnemanns wurde 
nämlich noch vor der definitiven Vergegen­
ständlichung des Menschen als materielles, 

1742 Naturheilpraxis 12/2005 



Blätter für klassische Homöopathie 

Homöopathie im Jahre 250 nach Hahnemann 

biochemisches, molekularbiologisches, 
quantenmechanisches oder sonstiges (re-
duktionistisches) Gebilde begründet. Dies 
ist die große Schwierigkeit, wenn es heute 
um ihre Integration in den eben darauf 
eingestellten Wissenschaftsapparat geht. 
Dies ist aber auch die große Chance, sich 
an das zu erinnern, was in den letzten bei­
den Jahrhunderten der Medizin abhanden 
gekommen ist. In Hahnemanns Gedanken-
Kosmos hatte der Mensch noch eine Innen­
dimension, die nicht bloßes Epiphänomen 
neuronaler Ströme von Gehirnzellen war, 
sondern unhintergehbare letzte Instanz, 
der man bedeutende Rechte zugestand -
etwa beim Entwurf des eigenen Lebenspla­
nes oder einer rationalen Heilkunde. Ratio­
nal hieß für Hahnemann nie so etwas wie 
logische Sterilität, sondern immer auch das 
Einbeziehen der Perspektive dieses eigent­
lichen Lebensquells des Menschen. Höchst 
irrational wäre es für ihn gewesen, den 
Menschen als restlos naturwissenschaftlich 
erklärbar zu halten. 

Die Anerkennung der Innendimension und 
der Bestimmung des Menschen, wie sie für 
Hahnemann eine Selbstverständlichkeit 
war, scheint heute zwar wesentlich schwie­
riger, deshalb aber nicht weniger wichtig 
zu sein. Sie ist ein Akt der Freiheit, doch 
nicht der Beliebigkeit. Sie sollte nur das 
anerkennen, was auch ohne und vor ihr 
schon der Fall war, das heißt, sie sollte eine 
bestimmte Verfaßtheit des Menschen nicht 
erst stiften, sondern nur erinnern. Auf die­
se Weise könnte sie dem Menschen die 
Fülle seiner Dimensionen und Entfaltungs­
möglichkeiten zurückgeben, die ihm durch 
den Siegeszug der Naturwissenschaften 
mehr und mehr bestritten worden sind. 
Dies brauchte nun nicht nur als Akt reiner 
Menschenfreundlichkeit verstanden zu 
werden. Eine Revision bzw. Erweiterung 
des streng naturwissenschaftlichen Men­
schenbildes ist - angesichts der potentiel­
len Gefährlichkeit einer ausschließlich dar­
auf aufgerichteten modernen Medizin, die 
sich unter anderem in medikamentös ver­
ursachten Allergien, Abhängigkeiten, 
Krankheiten und Todesfällen zeigt - heute 
auch zu einer ökologischen Aufgabe ersten 
Ranges geworden. 

Ausgehend vom Versuch einer Bestimmung 
der Homöopathie Hahnemanns ist der Ge­
dankengang nun bei letzten Fragen der 
Anthropologie und Ethik angekommen. 
Dies mag auf den ersten Blick verwundern, 

doch wäre die Homöopathie wirklich etwas 
Abgegrenztes, Wohldefiniertes, das seinen 
festen Platz in der Systematik der Natur­
wissenschaften oder der Medizingeschichte 
hätte, so wäre sie dort wahrscheinlich in 
einer eindeutig etikettierten Schublade ver­
schwunden und mit der Zeit abgehakt und 
vergessen worden. Indem sie aber so weit 
durch alle Disziplinen verzweigt ist und 
praktisch alle Dimensionen des mensch­
lichen Lebens beinhaltet, ist und bleibt sie 
geradezu eine Herausforderung, über den 
Zusammenhang dieser sonst so disparaten 
Gebiete nachzudenken. Dadurch, daß die 
Beschäftigung mit der Homöopathie Hah­
nemanns dazu zwingt, hinter die letzten 
beiden Jahrhunderte unserer Medizin- und 
Wissenschaftsgeschichte zurückzugehen, 
bietet sich dem Interessierten die seltene 
Möglichkeit, die in manchen Aspekten 
ganz andere Welt eines damaligen Arztes 
gleichsam von innen kennenzulernen. Ge­
länge es dann, die Essenz bzw. das Charak­
teristische davon in unsere Zeit zurück-
zutransformieren, würde dies neue Ge­
staltungsmöglichkeiten hinsichtlich der 
Weiterentwicklung der Homöopathie eröff­
nen. 

Wer anerkennen kann, daß das Interesse an 
der Gestaltung einer Heilkunde und letzt­
lich eines Kosmos, in dem man sich geistig 
und seelisch wohlfühlen kann, so legitim 
ist wie das Interesse an der Heilung von 
Krankheiten, wird die von Hahnemann auf­
gestellten Dogmen in einem milderen Licht 
bewerten. Etwas vereinfachend läßt sich 
sagen, daß all die Stellen des homöopathi­
schen Gebäudes, an denen Hahnemann bei 
der Begründung theologisch argumentier­
te, dem modernen Leser als Dogmen er­
scheinen. Neben dem Simile-Prinzip sind 
dies vor allem die Semiotik der Krankheits­
symptome und der Arzneimittelprüfungs­
symptome und eigentlich auch die strikte 
Ausgrenzung allopathischer Zusatzthera­
pien. In der Verurteilung der Leipziger 
„Bastard-Homöopathen" ob ihrer „unho­
möopathischen Verbrechen" (1832) zeigte 
sich der religiöse Eifer einer entrüsteten 
Seele, die das ihr so teure und geliebte me­
dizinische Gebäude vor dem unmittelbar 
bevorstehenden Zusammenbruch retten 
wollte. Im Gegensatz zu dieser Unnachgie-
bigkeit in manchen Punkten war Hahne­
mann dagegen in Fragen der Dosologie 
ausgesprochen offen. Da es sich hier aus 
seiner Sicht um ausschließlich empirisch zu 

Naturheilpraxis 12/2005 1743 



Blätter für klassische Homöopathie 

Homöopathie im Jahre 250 nach Hahnemann 

lösende Fragen handelte, die keine grund­
sätzlichen Konsequenzen für die Lehre als 
Ganze hatten, gab es hier kaum etwas, was 
er nicht variierte, um das jeweilige Opti­
mum herauszufinden. 
Als Fazit für den Umgang mit den Homöo­
pathien des beginnenden 21. Jahrhunderts 
ergibt sich folgendes: Wer nicht nur ho­
möopathische Mittel im Sinne der Defini­
tion des Gesetzgebers verordnen, sondern 
tatsächlich Homöopath von innen sein 
möchte, müßte wohl mit der geistigen Ge­
stalt des Begründers der Homöopathie in 
größtmöglicher Ähnlichkeit übereinstim­
men. Da die einen Menschen bewegenden 
und konstituierenden Kräfte in ihrer Tota­
lität wohl mehr oder weniger bei sehr vielen 
Therapeuten vorhanden sind, wird es vor 
allem auf eine möglichst ähnliche Hierar­
chisation derselben ankommen. Bei wem 
der Drang zum Entwurf sowie zur Aufrech­
terhaltung und Verteidigung einer Sicht­
weise, die es erlaubt, sich als Therapeut als 
geistiges und sittliches Wesen zu begreifen, 
an oberster Stelle steht, könnte demnach 
zum engeren Kreis der echten Hahneman-
nianer gehören. Natürlich müssen heute 
andere wissenschaftliche Erkenntisse be­
rücksichtigt werden, als sie Hahnemann zu 
seiner Zeit bekannt waren. So stark der 
Drang nach naturwissenschaftlicher Er­
kenntnis bei Hahnemann auch war, so 
stand dieser in seiner inneren Hierarchie je ­
doch wohl höchstens an zweiter Stelle. 
Auch der Wunsch, sich selbst und seine sehr 
große Familie materiell zu versorgen, war 
sicherlich ein mächtiger Antrieb seines un­
ermüdlichen Schaffens, doch folgte dieser 
vermutlich höchstens an dritter Stelle. 
Diese hier vorgeschlagene Hierarchisierung 
einiger Haupt-Antriebskräfte Hahnemanns 

will nun nicht wiederum als Dogma, son­
dern vielmehr als Angebot aufgefaßt wer­
den, in dieser Richtung dynamisch weiter­
zudenken. Mit diesem Paradigma der Hier­
archisation zentraler Lebensimpulse könn­
ten zum Beispiel die heutigen Vertreter 
neuerer Homöopathieschulen an Hahne­
mann gemessen werden. Die Gretchenfrage 
würde dann lauten: Steht insgeheim Punkt 
2 oder Punkt 3 nicht doch an erster Stelle? 
Wo dagegen die innere Hierarchisierung 
Hahnemanns vorliegt, würde die Homöo­
pathie in echt Hahnemannschem Geist 
fortgeführt werden. 

Da nicht ein für allemal feststeht, was der 
Mensch und was Medizin ist, bleibt jeder 
Therapeut dazu aufgerufen, sich an der in ­
haltlichen Ausgestaltung der Anthropolo­
gie und der Heilkunde zu beteiligen, wobei 
es legitim ist, sich sein Leben und seinen 
Beruf so zu entwerfen, daß man dabei 
nicht nur anderen Menschen helfen, son­
dern ebenso seine Bestimmung als Mensch 
verwirklichen kann. Unter diesem Aspekt 
lassen sich aber auch die Menschenbilder 
der neueren Homöopathie-Schulen inhalt­
lich miteinander vergleichen und beurtei­
len. Will man sich zum Beispiel wirklich als 
ein in einer bestimmten Frequenz schwin­
gender konzentrischer Kegel begreifen, 
dessen Frequenzebene von der Resonanz­
frequenz eines Zuckerkügelchens verscho­
ben werden kann? Oder will man sich wirk­
lich als ein Konglomerat von Wahnvorstel­
lungen begreifen, von denen es niemals 
eine völlige Befreiung geben sollte und 
hinter denen das Nichts lauert? Oder will 
man sich so begreifen, wie Thomas von 
Aquin das Wesen des Menschen gefaßt hat 
- im klassisch teleologisch-christlichen Sin­
ne? usw. usf. 

Wie auch immer die individuelle Entschei­
dung des Homöopathen ausfallen mag, 
fest steht, daß hier - zumindest im Falle 
einer bewußten Auseinandersetzung - der 
ganze Mensch gefordert wird, seine logi­
sche Urteilskraft ebenso wie sein Gemüt, 
sein Inneres wie sein Äußeres. Während die 
moderne, naturwissenschaftlich ausgerich­
tete Hochschulmedizin von Ärzten unter­
schiedlichster Weltanschauungen studiert 
und angewandt wird, ohne daß sich deren 
Verschiedenheit auf die gelehrte Methodik 
und ausgeübte Praxis auswirkt, sind in der 
Homöopathie - selbst zu Beginn des 21. 
Jahrhunderts - nach wie vor Medizin und 
Ethik bzw. Physik und Metaphysik innig 
und unauflösbar miteinander verbunden. 
Vielleicht ist dies einer der Hauptgründe 
für ihre seit über zwei Jahrhunderten auf 
eine weltweite Anhängerschaft ausgeübte, 
bis heute ungebrochene Faszination und 
Attraktivität. 

Literatur 
Hahnemann, Samuel: Organon der Heilkunst. Neufas­
sung der 6. Au Hage mit Systematik und Glossar von 
Josef M. Schmidt. Urban Fischer-Verlag (Elsevier), 
München 2003 

Hahnemann, Samuel: Organon der Heilkunsl. Slandard-
ausgabe der 6. Au Hage. Bearb. und hrsg. von Josef M. 
Schmidt. Neuausgabe. Haug-Verlag (Thieme), Heidelberg 
1999 
Hahnemann, Samuel: Organon der Heilkunst. Textkriti­
sche Ausgabe der 6. Auflage. Bearb. und hrsg. von Josef 
M. Schmidt. Neuausgabe. Haug-Verlag (Thieme), Heidel­
berg 1999 

Hahnemann, Samuel: Gesammelte kleine Schriften. Hrsg. 
von Josef M. Schmidt und Daniel Kaiser. Haug-Verlag 
(Thieme), Heidelberg 2001 

Schmidt, Josef M.: Bibliographie der Schriften Samuel 
Hahnemanns. Siegle-Verlag, Rauenberg 1989 
Schmidt, Josef M.: Die philosophischen Vorstellungen 
Samuel Hahnemanns bei der Begründung der Homöo­
pathie. Sonntag-Verlag (Thieme), München 1990 
Schmidt, Josef M.: Taschenatlas Homöopathie in Wort 
und Bild. Haug-Verlag (Thieme), Heidelberg 2001 

1744 Naturheilpraxis 12/2005 




