
I N D I C A  E T  T I B E T I C A  • 52  
 

P�S�DIKAD�NA� 
Festschrift für Bhikkhu P�s�dika 

 
 

Herausgegeben von 
Martin Straube, Roland Steiner, Jayandra Soni,  

Michael Hahn und Mitsuyo Demoto 
 

 
 

�
�
������������������������������� ������	�
����

Sonderdruck / Offprint



Inhaltsverzeichnis 

Tabula Gratulatoria ........................................................................................................ ix 
Publications of Bhikkhu P�s�dika ................................................................................... xi 

An�layo 
Karma and Liberation — 
The Karajak�ya-sutta (AN 10.208) in the Light of its Parallels ..........................  1 

Jin-il Chung 
Eine Sanskrit-Version des �nanda-Sutta (Sa�yuttanik�ya 22.21) 
in der Sammlung Stein (British Library, London)............................................  25 

Max Deeg 
Writing for the Emperor — Xuanzang Between Piety, 
Religious Propaganda, Intelligence, and Modern Imagination .....................  31 

Mitsuyo Demoto 
Die 128 Nebenhöllen nach dem Saddharmasm�tyupasth�nas�tra ...................  61 

Siglinde Dietz 
Der *Pañcak�magu��d�navanirde	a — 
Ein dem Vasubandhu zugeschriebenes Lehrgedicht ......................................  89 

Dragomir Dimitrov 
Critical Editions Critically Needed 
(On the Transmission of the Sñan 
ag me lo
 in Tibet) ....................................  97 

Helmut Eimer 
Die Hymne des Dge-’dun-rgya-mtsho auf Ati�a 
und die biographische Überlieferung .............................................................  117 

Camillo Alessio Formigatti 
The Story of Sundar� and Nanda in the M�lasarv�stiv�davinaya .................  129 

Karl-Heinz Golzio 
Kau��inya in Südostasien .................................................................................  157 

Hans-Jürgen Greschat 
Begegnung, interreligiös ...................................................................................  167 

Michael Hahn und Naoki Saito 
Vasubandhus Mahnrede über die Sittlichkeit 
mit dem Kommentar des Prak��ak�rti ............................................................  177 



 

Jürgen Hanneder 
Modernes Sanskrit — Eine vergessene Literatur ...........................................  205 

Jens-Uwe Hartmann 
Neues zum Var��rhavar�a .................................................................................  229 

Adelheid Herrmann-Pfandt 
A First Schedule for the Revision of the Old Narthang — 
Bu ston’s Chos kyi rnam gra
s dkar chag ............................................................  243 

Seishi Karashima 
A Sanskrit Fragment of the S�trasamuccaya from Central Asia ...................  263 

Petra Kieffer-Pülz und Anne Peters 
Die P�timokkhapadattha-anuva��an� 
des Vicitt�la�k�ra aus Ca-la�� .........................................................................  275 

H	jun Nagasaki 
The 11th Verse of the Rhinoceros S
tra in the Suttanip�ta ...........................  293 

Thomas Oberlies 
‚König �ibi‘ bei den Jainas — Das ��ntin�thacarita .........................................  303 

Kiyoshi Okano 
A Summary of the Mah�sa�vartan�kath� — 
A Chronology of the Universe According to the S��mit�yas ......................  323 

Ulrike Roesler 
Once Again on the “Three Kinds of Individuals” 
in Indian and Tibetan Buddhism ......................................................................  343 

Gregory Schopen 
The Urban Buddhist Nun 
and a Protective Rite for Children in Early North India ...............................  359 

Jonathan A. Silk 
Remarks on the K�	yapaparivarta Commentary .............................................  381 

Peter Skilling 
Commentary at N�land� in the Age of Dharmap�la — 
V�rya�r�datta’s Nibandhana on the Arthavini	caya-dharmapary�ya ..............  399 

Jayandra Soni 
A Section of Vidy�nandin’s Critique of Buddhism ........................................  449 

Roland Steiner 
Drei Buddhacarita-Strophen im Divy�vad�na ...................................................  459 

Martin Straube 
Dharmak�rti als Dichter......................................................................................  471 



Neues zum Var��rhavar�a∗ 

Jens-Uwe Hartmann (München) 

Der literarische Erfolg von Dichtungen ist im indischen Altertum nicht leicht 
meßbar, da nur ganz selten Bewertungen von den Rezipienten, den damaligen 
Lesern und Benutzern, bewahrt sind. Für eine Einschätzung bleibt man auf In-
dizien angewiesen, die idealerweise auch quantifizierbare Faktoren einschlie-
ßen und wenigstens indirekt über Verbreitung oder Wertschätzung Auskunft 
zu geben vermögen. Dazu gehören vor allem die Zahl der Handschriften, die 
Häufigkeit von Zitaten, Weiterdichtungen und die Exegese durch Kommenta-
re; jeder dieser Faktoren vermag auf seine spezifische Weise Auskunft über die 
Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte einer Dichtung zu geben. Geht man von 
allen solchen Indizien aus, dann dürfte kein anderes poetisches Werk in der 
Sanskrit-Literatur des indischen Buddhismus einen ähnlichen Erfolg gehabt 
haben wie die beiden Buddhastotras des Hymnendichters M�t
ce�a, nämlich 
der Var��rhavar�a (VAV), „der Preis auf den, der des Preises würdig ist“, und 
der Pras�dapratibhodbhava (PPU), „das Ergebnis der Inspiration, (die) aus dem 
Vertrauen (in den Buddha erwächst)“. Ausnahmsweise liegt uns hierzu sogar 
ein Zeitzeugnis aus Indien vor, und zwar in Gestalt des Reiseberichtes, den der 
chinesische Indienpilger Yijing 692 von Sumatra aus nach Hause schickte. Er 
widmet M�t
ce�a einen längeren Abschnitt und scheint nicht nur die stim-
mungsvolle nächtliche Rezitation der Hymnen an Uposatha-Tagen erlebt zu 
haben, sondern erwähnt auch, daß jeder Novize in Indien nach den grund-
legenden Sittenregeln als nächstes die beiden Stotras lernen würde und daß 
dies in gleicher Weise für die Schulen des Mah�y�na wie des H�nay�na gelte.1 
Yijing selbst hat den Pras�dapratibhodbhava dann ins Chinesische übersetzt. 
Mindestens im Nordindien des 7. Jahrhunderts müssen die Hymnen also in ho-
hem Ansehen gestanden haben. 

1. Handschriften 

Sucht man nach weiteren und möglichst quantifizierbaren Indizien, um den 
schlaglichtartigen Bericht von Yijing zu bestätigen, denkt man als erstes an die 

                                                               
∗ Unlängst hat Bhikkhu P�s�dika sich mit der Bedeutung der Hymnen von M�t
ce�a im 

Rahmen der indo-tibetischen Literatur des Buddhismus beschäftigt (P�s�dika 2005: 149–
150), und daher ist es mir eine besondere Freude, seine Beobachtungen hier durch eini-
ge weitere Details untermauern zu können. 

1 Hartmann 1987: 12–13 und 15. 



230 Jens-Uwe Hartmann 

Zahl der Handschriften; da jedoch wird man in Indien enttäuscht. Nur das kür-
zere Stotra, der Pras�dapratibhodbhava, ist vollständig in einer in Tibet aufge-
fundenen Sanskrit-Handschrift bewahrt. Ganz anders sieht dies allerdings aus, 
wenn man den indischen Subkontinent verläßt und dem Weg des Buddhismus 
nach Zentralasien folgt; dort gehören die beiden Hymnen zu denjenigen Wer-
ken, die in einer besonders hohen Zahl von Handschriften belegt sind,2 und 
mit fortschreitender Erschließung der einschlägigen Sammlungen wächst 
diese Zahl ständig weiter an (s. den Anhang). Wie sich unlängst gezeigt hat, gilt 
ähnliches auch für die in Afghanistan neu aufgefundenen Sanskrit-Hand-
schriften.3 

2. Übersetzungen 

Beide Hymnen sind ins Tibetische übersetzt worden, und der Pras�dapratibhod-
bhava, wie bereits erwähnt, auch ins Chinesische. Die besondere Wertschät-
zung in Zentralasien, die bereits an der Zahl der Handschriften abzulesen war, 
wird zusätzlich durch Übersetzungen in die Lokalsprachen bestätigt. Von bei-
den Werken sind Fragmente aus Sanskrit-tocharischen Bilinguen erhalten, 
vom Var��rhavar�a auch Sanskrit-uigurische.4 

3. Zitate 

Aus beiden Werken ist in der Kommentarliteratur des indischen Buddhismus 
vielfach zitiert worden, und diese Zitate sind weder auf eine spezifische Kom-
mentartradition noch auf einige exemplarische Standardstrophen beschränkt, 
so daß man wohl davon ausgehen darf, daß die jeweiligen Verfasser nicht nur 
das Zitat als locus classicus, sondern tatsächlich das ganze Werk kannten. Den 
seinerzeit zur Textausgabe des VAV verzeichneten Belegen5 lassen sich inzwi-
schen weitere zur Seite stellen: 

3.1 VAV 2.56–63 in der nur in tibetischer Übersetzung erhaltenen Bodhisat-
tvabh�mi-v�tti von Gu�aprabha; identifiziert von Christian Lindtner, nach der 
Derge-Ausgabe wiedergegeben in Lindtner 1988: 103–104.6 Als Quelle nennt 
Gu�aprabha slob dpon ma khol gyi bstod pa b�i brgya pa, „M�t
ce�as Catu��ataka“, 

                                                               
2 Hartmann/Wille 1992: 22–23. 
3 Hartmann 2002. 
4 Zu letzteren siehe Hartmann/Maue 1991 und Maue 2002. 
5 Hartmann 1987: 30–34. 
6 Peking-Ausgabe, Band 112, Nr. 5545, S. 16 = yi, fol. 214r8–215r8 (Strophe 56: 215r1–v1; 

Strophen 57–59: 214v4–v6; Strophen 60–62: 214v8–215r3; Strophe 63: 215r7–8). 



 Neues zum Var��rhavar�a 231 

einen Alternativtitel des Var��rhavar�a, der knapp vierhundert Strophen um-
faßt. 

3.2 VAV 2.56, 60–62 in der ebenfalls nur in tibetischer Übersetzung erhalte-
nen Bodhisattvabh�mi-vy�khy� von rGya-mtsho-sprin (*S�garamegha),7 der als 
Quelle bstod pa mkhan angibt, wohl stotrak�ra, und man möchte vermuten, daß 
damit ähnlich wie bei dem mit yathokta� stotrak�re�a eingeführten Zitat in der 
Abhidharmako	avy�khy�8 nicht „(irgend)ein Hymnendichter“, sondern „der 
Hymnendichter (schlechthin)“ bezeichnet werden soll. 

3.3 VAV 5.21–22: diese beiden Strophen werden in der Kommentartradition 
zum Bhadracary�pra�idh�na zitiert, und zwar zu Strophe 30a ekasvar�
ga-
samudrarutebhi
: 
– Bhadracary�pra�idh�namah�r�ja-nibandhana, N�g�rjuna zugeschrieben, ano-

nym;9 
– Samantabhadracary�pra�idh�na-arthasa�graha, Dign�ga zugeschrieben, „lu
 

las“, „aus der kanonischen Überlieferung“ (?);10 
– Bhadracary�pra�idh�nar�ja-��k� von rGyan-bza�-po (der ursprüngliche Sans-

krit-Name ist nicht bekannt), anonym;11 
– Bhadracary�pra�idh�na-��k�, Vasubandhu zugeschrieben, anonym;12 
– Bza
 spyod kyi ’grel pa b�i’i don bsdus nas brjed bya
 du byas pa, ein tibetischer 

Kommentar verfaßt von Ye-�es-sde, einem der großen Übersetzer der er-
sten Ausbreitungsphase des Buddhismus im 9. Jh.; das Werk hat ebenfalls 
Eingang in den Tanjur gefunden; „sa
s rgyas la bstod pa las“, „aus dem/einem 
Buddhastotra“.13 
3.4 PPU 19 und 59 in der Tarkajv�l� von Bhavya/Bh�viveka, „ma khol“, „M�-

t
ce�a“, ohne Quelle.14 

                                                               
 7 Peking-Ausgabe, Nr. 5548, Bd. 112, S. 99 = fol. 138v5–139r4; dieses Zitat konnte nur dank 

Lindtners Identifizierung in der Bodhisattvabh�mi-v�tti gefunden werden, denn beide Zi-
tate werden zur Kommentierung derselben Passage in der Bodhisattvabh�mi herangezo-
gen, nämlich zur buddh�nusm�ti: cak�ur bh�tv� jñ�n�rthadharmabh�tatv�d vyaktasy�r-
thasya nir�et�tv�t sarv�rthapratisara�atv�d avyutpannasy�rthasya vyutp�dakatv�d ... (Wogi-
hara 1930–36: 91). 

 8 Hartmann 1987: 31. 
 9 Peking-Ausgabe, Nr. 5512, Bd. 105, S. 278 = Bd. ñi, fol. 199v6–7. 
10 Peking-Ausgabe, Nr. 5513, Bd. 105, S. 286 = Bd. ñi, fol. 221v7–8. 
11 Peking-Ausgabe, Nr. 5515, Bd. 105, S. 308 = Bd. ñi, fol. 276v6–7. 
12 Peking-Ausgabe, Nr. 5516, Bd. 105, S. 317 = Bd. ñi, fol. 297v1–3. 
13 Peking-Ausgabe, Nr. 5846, Bd. 145, S. 95 = Bd. cho, fol. 234r2–3. 
14 Identifiziert in Lindtner 1995: 91. Dort finden sich auch Hinweise auf einige verbale An-

klänge in der Tarkajv�l� an M�t
ce�a-Strophen. 



232 Jens-Uwe Hartmann 

3.5 PPU 95a,d, 94cd in der Pañcaskandhaprakara�avibh��� von Sthiramati, 
Folio 24r2–4 (eine Ausgabe der Sanskrit-Handschrift von Jowita Kramer, Mün-
chen, befindet sich in Vorbereitung); anonym. Die Reihenfolge ist vertauscht: 

	r�kara� te ’bhigamana� 	a
karam adhyup�sana� | 
anve�a�a� matikara� parijñ�na� vi	odhana� || 

Zum Vergleich seien die – in allen bisher bekanntgewordenen Handschrif-
ten in gleicher Reihenfolge erscheinenden – Originalstrophen angeführt:15 

k�rtana� kilbi�ahara� smara�a� te pramodanam | 
anve�a�a� matikara� parijñ�na� vi	odhanam || 94 

	r�kara� te ’bhigamana� sevana� dh�kara� param | 
bhajana� nirbhayakara� 	a�kara� paryup�sanam || 95 

Man gewinnt den Eindruck, daß der Verfasser der Pañcaskandhaprakara�avi-
bh��� relativ frei mit seiner Vorlage umgeht und dabei die Abfolge absichtlich 
umstellt oder unabsichtlich verdreht. Letzteres ist wegen der hochgradigen 
Parallelität der einzelnen P�das recht wahrscheinlich und spricht dafür, daß 
das Zitat aus dem Gedächtnis erfolgt.  

3.6 PPU 151 in der Vy�khy�yukti von Vasubandhu, anonym: �es bstod pa yin 
no, „so wird gepriesen“.16 

3.7 Schließlich ist noch eine ungewöhnliche Parallele zu verzeichnen, bei 
der nicht ohne weiteres zu beurteilen ist, in welcher Richtung der Zitiervor-
gang erfolgte. In dem Bhart
hari zugeschriebenen ��
g�ra	ataka findet sich fol-
gende Strophe: 

sati prad�pe saty agnau satsu t�r�ma��ndu�u 
vin� me m�ga	�v�k�y� tamobh�tam ida� jagat17 

„There may be light, may be fire, may be stars, jewels, the moon. But 
without my doe-eyed woman this world has become utterly dark.“ 
(Bailey/Gombrich 2005: 91) 

Dazu ist VAV 2.57 zu vergleichen: 

sati prad�pe saty agnau satsu t�r�ma��ndu�u | 
ap�r�a ev�rkam �te prak[�]	o bhava[ti] k�itau || 5718 

                                                               
15 Shackleton Bailey 1951: 104–105. 
16 Peking-Ausgabe, Nr. 5562, Bd. 113, S. 284 = si, fol. 130a6. 
17 Bailey/Gombrich 2005: 90, Strophe 14. 



 Neues zum Var��rhavar�a 233 

„Mag eine Lampe vorhanden, mag Feuer vorhanden sein, mögen Sterne, 
Juwelen und der Mond vorhanden sein, ohne die Sonne ist das Licht auf 
der Erde nur unvollständig.“ 

Zu tamobh�tam ... jagat in ��
g�ra	ataka 14d ist ferner VAV 2.59cd tamobh�-
tasya lokasya jyotir[bh](�)t���ya te nama�
� zu vergleichen. Angesichts der von 
Yijing bezeugten weiten Verbreitung des Stotra möchte man annehmen, daß 
die Verszeile im ��
g�ra	ataka aus dem VAV entlehnt ist, und dafür spricht 
auch noch ein weiteres, inhaltliches Argument: In der ersten Strophenhälfte 
werden sozusagen Leuchtkörper aufgezählt, aber der wichtigste, nämlich die 
Sonne, fehlt; sie wird spannungssteigernd erst in der zweiten Hälfte genannt, 
und man versteht sofort die Gleichsetzung der Sonne mit dem Buddha, nicht 
zuletzt über solche gängigen Epitheta des Buddha wie �dityabandhu (z. B. VAV 
3.1) oder lokacak�us (z. B. VAV 2.56 und 12.10). Man könnte sogar weiter argu-
mentieren, daß die Strophe im ��
g�ra	ataka eine Kenntnis der M�t
ce�a-Stro-
phe ursprünglich vorausgesetzt hat, denn nur dann entfaltet die Substitution 
der Sonne durch die Geliebte als das zentrale Element im Leben ihren vollen 
Sinn.19 

4. Weiterdichtungen 

Nur zum Pras�dapratibhodbhava ist eine Dign�ga zugewiesene Erweiterung er-
halten, wo der Verfasser in der Kompositionsform des samasy�p�ra�a jeder 
M�t
ce�a-Strophe eine eigene Strophe zur Seite gestellt hat, das Mi	rakastotra. 
Dieses Werk ist dann wiederum von einem *��kyabuddhi (	�kya blo) offenbar 
nochmals erweitert worden, und zwar zu einem *Mi	rakami	raka (spel ma’i spel 
ma), das aber nicht bewahrt ist.20 

5. Kommentare 

In seiner Ausgabe des Pras�dapratibhodbhava hatte Shackleton Bailey den nur 
in tibetischer Übersetzung erhaltenen Kommentar eines dGa’-byed-sñan-pa 

                                                                                                                                                   
18 Hübscherweise zitiert Bhikkhu P�s�dika gerade diese und die beiden folgenden Stro-

phen als Beispiele in seinem eingangs bereits erwähnten Aufsatz. 
19 Ich danke Herrn Martin Straube, Marburg, für die höchst anregende Diskussion dieser 

Passage. Straube weist auf die in Kosambi 1948: 51 verzeichneten Textvarianten zu der 
Strophe im ��
g�ra	ataka hin, wo wenigstens in einer Variante (t�r�rav�ndu�u) das Pro-
blem der fehlenden Sonne behoben ist. – Zum Aufbau der Strophen VAV 2.54, 57-58 und 
60-61 sowie zu deren tocharischer Wiedergabe vgl. auch die Diskussion in Hartmann 
1987: 126 f. 

20 Vgl. Hartmann 1987: 24 f. Das Mi	rakastotra ist ediert in Shackleton Bailey 1951: 182–198. 



234 Jens-Uwe Hartmann 

(*Nandipriya nach Shackleton Bailey), die �atapañc�	atkan�mastotra-��k�, beige-
geben. Daß auch der Var��rhavar�a nicht unkommentiert geblieben ist, hatte 
eine genaue Durchsicht der Turfan-Handschriften anläßlich der Neuausgabe 
des Werkes ergeben; sie brachte ein leider relativ kleines Fragment zum Vor-
schein, nämlich SHT 1971, das sich zweifelsfrei als ein Kommentar zu VAV 
1.19–23 bestimmen ließ.21 Kürzlich konnte unter den wahrscheinlich 1930 von 
Joseph Hackin in Afghanistan aufgefundenen und bis zu dessen Zerstörung im 
Museum in Kabul aufbewahrten Handschriftenfragmenten ein weiteres Bruch-
stück aus einem Kommentar zum VAV identifiziert werden, und dies sei im 
folgenden vorgestellt. 

Es handelt sich um zwei Fragmente einer Birkenrindenhandschrift. Das 
kleinere ist in zwei Teile zerbrochen; die Bruchlinien des größeren sind an 
mehreren Stellen mit kleinen Papier- oder Klebebandstreifen befestigt. Wann 
und wo dies geschehen ist, läßt sich nicht feststellen. Das kleinere Bruchstück 
ist separat geblieben, gehört aber mit größter Wahrscheinlichkeit zum selben 
Blatt. Beide Fragmente teilen die Besonderheit, daß die Lentizellen sehr dünn 
und schmal sind und nicht ganz parallel zu den Zeilen verlaufen. Die Hand-
schrift zeichnet sich durch eine recht kalligraphische Form des sogenannten 
Gilgit/Bamiyan-Typ II aus, ist also wohl zwischen dem 7. und dem 9. Jahr-
hundert zu datieren. Die Identifizierung erfolgte anhand einer Umschrift, die 
Gudrun Melzer, Leipzig, vorgenommen und mir dankenswerterweise zugäng-
lich gemacht hatte; für die weitere Bearbeitung standen nur die Schwarzweiß-
Fotos zur Verfügung, die Herbert Härtel bei seinem Besuch im Kabul-Museum 
(wohl Ende der fünfziger oder Anfang der sechziger Jahre des letzten Jahrhun-
derts) anfertigen konnte.22 Das Geschick der beiden Fragmente und ihr derzei-
tiger Verbleib sind unbekannt. 

Die Handschrift bewahrt Textreste aus einem Kommentar der Strophen 
VAV 1.21–24, soweit feststellbar (die Zeile r1 läßt sich nicht eindeutig zuord-
nen). Obwohl das in SHT 1971 bewahrte Werk fast denselben Abschnitt zum 
Inhalt hat (VAV 1.19–23), sind in den erhaltenen Passagen keine Überschnei-
dungen erkennbar, so daß sich derzeit nicht entscheiden läßt, ob hier zwei 
verschiedene Kommentare vorliegen oder aber zwei verschiedene Handschrif-
ten desselben Werkes. Solange keine weiteren Fragmente zugänglich werden, 
kann nicht einmal sicher gesagt werden, ob überhaupt nur das erste Kapitel 
des VAV kommentiert worden ist. 

                                                               
21 SHT 1971 aus der deutschen Turfansammlung, s. Hartmann 1987: 39 f. und Wille 2000: 

139. 
22 Dank gilt Lore Sander, Berlin, die ihre Kopien der Fotos zur Verfügung gestellt hat. 



 Neues zum Var��rhavar�a 235 

Das kleinere Bruchstück ist rechts oben neben das größere gestellt, wobei 
die Laufrichtung der Lentizellen den vermuteten Zusammenhang bestätigt. 
Die beiden Fragmente schließen offenbar aber nicht direkt aneinander an; das 
kleinere stammt vom rechten Blattrand. Die aus dem Var��rhavar�a zitierten 
Wörter sind durch Fettdruck hervorgehoben. Die Zeichensetzung in der Trans-
literation folgt dem in der deutschen Turfanforschung gebräuchlichen Sy-
stem.23 

 
 

 

                                                               
23 Runde Klammern ( ) bezeichnen die Ergänzung einer Lücke, eckige Klammern [ ] be-

schädigte Ak�aras oder unsichere Lesungen, spitze Klammern � � eine Ergänzung ohne 
Lücke, geschweifte Klammern { } zu tilgende Ak�aras; drei Schrägstriche /// markieren 
die Abbruchkante; ein Kreuz + steht für ein zerstörtes Ak�ara, zwei Punkte .. bezeichnen 
ein nicht mehr lesbares Ak�ara, ein Punkt bezeichnet den nicht mehr lesbaren Teil eines 
Ak�ara, der Asterisk * den Vir�ma, und | steht für den einfachen und || für den Doppel-
Da��a. 



236 Jens-Uwe Hartmann 

5.1 Transliteration 

recto 
1 /// + + + + + [v]. ta[�] ��radvat�daya� prajñ�vant[o] + /// .[�] .. pratisa�-

vidval�� 
2 /// .. .. [a]/.[u] .[r]. .. [�] c. ..[odaye]t* sa .. [sa]rvadh�tvantara ..[i] /// + bh. 

gavadgu�[�]bhidh� 
3 /// .. pp
ryate ity�[di] | [��]. [v]. + v. �a yad uta suva /// + + pus�sama .. + 
4 /// + [t*] | lloka iti [bh]. .. .. .[i] .. [�]a� | nna c�kar�� k�a .. /// + + .[�]ni sa� .. + 
5 /// + .. rvaloka� na ca gu��� [kk�aya]mm upayy�nti | a .. /// 
6 /// + + + smi� ttvadgu�apracaye | nn�tha ity �mantra[�]a� /// 
 
verso 
1 /// + + + .. re�v ity artha� || tad eva� gu�aratn�kara� bhaga[v]. /// 
2 /// + .. t[i] tava mata� ttvanmatam* mata� samaya ity artha� .[i] /// 
3 /// + [ty a]rtha� | pphullam iti pu�pita� | ttv� iti bhagavanta� | a /// + + + .y. 

taru[�] c. + + 
4 /// .. ttaru� kusumita� tam eva ��kh�prade�apracayala .. /// + + y[e]d 

evam a[v]. + + 
5 /// .. [v]� .r. .i� atas tadvacan[�] + + h�r�rtham evo[kt].� + /// + [i]ty 

artha� [bha]kty� m/s. y[e] 
6 /// + + + + .. veti vistara� | yath� ka�cid ratn� + + /// .. .n. r abhyarcayet* | 

dh�tv�ka 

5.2 Erläuterungen 

(Auf die eckigen Klammern bei Zitaten aus der obigen Transliteration wird im 
folgenden verzichtet.) 

r1: 	�radvat�daya
 prajñ�vanto, „die Verständigen wie ��riputra usw.“: dies 
muß noch zur Erklärung von Strophe 20 gehören, wobei 	�radvata einen 
Rückverweis auf Strophe 15 enthält, die sich auf ��riputra bezieht. Beim 
folgenden könnte es sich um ein weiteres Beiwort – °val�
 ist wohl als °ba-
l�
 zu verstehen; die Schrift unterscheidet nicht zwischen v und b – han-
deln; vor pratisa�vid könnte den Ak�ara-Resten zufolge zu (pratibh)�(na) zu 
ergänzen sein, der vierten pratisa�vid. Einen Hinweis auf den Abstand zwi-
schen den beiden Fragmenten bietet die Zeile leider nicht. 

r2: Die Zeile läßt sich keiner Strophe eindeutig zuordnen; es bleibt unklar, ob 
dh�tu hier bereits sinngemäß auf Strophe 21 oder gar wörtlich auf 23 vor-
greift. Der Ak�ara-Rest nach °antara ist möglicherweise zu (s)[thi] zu ergän-



 Neues zum Var��rhavar�a 237 

zen und damit vielleicht zu antarasthita. bh(a)gavadgu��bhidh�/// ist wohl 
zu bh(a)gavadgu��bhidh�(na)- zu ergänzen. 

r3: ///p�ryate ity�di zitiert Strophe 2124 

na ca n�p�ryate lok[o na k�](aya�) y�nti c�kar�[
 | 
t]v[a]d[gu]�apracaye n�tha saiva na
 sa�pradh�ra�� || 2[1] 

Im folgenden werden offenbar Beispiele für den Inhalt der in 21b genann-
ten Schatzminen angeführt; suva/// ist sicher zu suvar�a- zu ergänzen (vgl. 
in dem oben erwähnten Kommentar SHT 1971 v2 suvar�arajat.///), und das 
folgende zu (tra)pus�sa-, „Zinn und Blei“. Dies legt eine Aufzählung von Me-
tallen nahe, die mit suvar�a beginnt, und spricht im Verein mit v6 sehr 
deutlich für eine Verbindung der beiden Fragmente zu einem Blatt und für 
einen Abstand, der nur einige wenige Ak�aras beträgt. 

r4: loka iti zitiert 21a loko; na c�kar�
 k�a/// ist Umschreibung für 21b na [k�](a-
ya�) y�nti c�kar�[
] und entsprechend zu ergänzen. 

r5: Am Anfang ist wohl zu (sa)rvaloka
, einer Erklärung zu 21a, zu ergänzen. 
Das folgende erläutert den Inhalt der Schatzminen (�kara) als Metapher für 
die Qualitäten (gu�a) des Buddha. 

r6: Die Zeile zitiert P�da c der Strophe und bestimmt n�tha als Vokativ. 
v1: Anfangs ist möglicherweise zu (�ka)re�v zu ergänzen, anschließend wohl zu 

einer Form von bhagavat. 
v2: Die Zeile enthält bereits Kommentar zu Strophe 22: 

p[rac�]ya gu�apu�p��i tvanmat�d eva yatn(ata
) | 
phulla� tv�vakari�y�mi t{v}aru� svakusumair iva || 22 

Im üblichen Kommentarstil wird zunächst das Kompositum tvanmata aufge-
löst und mata, „Lehre“ dann mit einem Synonym, samaya, erklärt. 

v3: Anfangs ist zu (it)y artha
 zu ergänzen. Das folgende erklärt phulla, „blü-
hend“ mit einem Synonym, pu�pita, und tv�, „dich“, als Bezeichnung für 
den Buddha (bhagavat). Dann folgt offenbar eine Erklärung des Baumes, 
taru. 

v4: Die Zeile behandelt weiter das Bild vom blühenden Baum; am Ende ist mög-
licherweise zu einer Form von ava-k� entsprechend avakari�y�mi in 22c zu 
ergänzen. 

v5: Die genauen Bezüge – und damit auch die Ergänzungsmöglichkeiten – blei-
ben unklar. Ob hier wirklich bhakty� zu lesen ist, bleibt aufgrund des Erhal-

                                                               
24 Bei Zitaten aus dem VAV sind neu hinzugekommene Fragmente bereits berücksichtigt, 

so daß die Klammersetzung im hier angeführten Sanskrit-Text von der Edition aus dem 
Jahr 1987 geringfügig abweicht. 



238 Jens-Uwe Hartmann 

tungszustandes fraglich – das bha sieht fast eher wie ein ce/ve aus –, ist aber 
nicht auszuschließen, denn M�t
ce�a selbst verwendet den Begriff in Stro-
phe 28b. 

v6: Diese Zeile behandelt bereits die Übertragung des in den Strophen 22 und 
23 kunstvoll aufgebauten Bildes auf die Tätigkeit des Hymnendichters in 
Strophe 24ab: 

svaratnair �karam iva svadh�tubhir iv�calam | 
candana� svaraseneva sara
 svajalajair iva || 23 

gu�ais tv�bhyarc{c}ayi�y�mi tvanmat�d eva nirh�tai
 | 
svanirv�ntena hemneva k�ñcana��h�vina� ma��i�m || 24 

Aus dem Wort abhyarcayet in dem kleinen Fragment ergibt sich der zweite 
eindeutige Hinweis darauf, daß die beiden Bruchstücke wohl zum selben 
Blatt gehören. Hier läßt sich, 23a und 24a folgend, sogar ein unmittelbarer 
Anschluß herstellen: möglicherweise ist die Zeile zu yath� ka	cid ratn�(ka-
ra� svarat)n(ai)r abhyarcayet | dh�tv�ka(ra�) zu ergänzen, und damit würden 
die beiden Fragmente fast aneinanderstoßen. 

Anhang: Seit der Textausgabe von 1987 neu hinzugekommene Fragmente 
aus dem Var��rhavar�a 

a) publiziert 

1.2a–7c: Or.15004/39 (Hoernle 150), ed. Wille 2009: 82. 
1.18d–27b: MS 2382/192a (Schøyen-Sammlung), ed. in Hartmann 2002: 310. 
2.34a–39b: Or.15003/193 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 123. 
2.34c–43b: MS 2382/uf18/1b (Schøyen-Sammlung), ed. in Hartmann 2002: 307–308. 
2.43a–55c: MS 2382/172 (Schøyen-Sammlung), ed. in Hartmann 2002: 308. 
2.47d–58b: Or.15003/215 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 74. 
2.48d–58a: Or.15003/29 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 74. 
2.51a–56a: Or.15003/38 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 74. 
2.60b–70d: Or.15003/164 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 116. 
2.69a–Kolophon: IOL Toch 343 (Hoernle 152 unnumbered), ed. Wille 2005: Nr. 18 
3.8b–18d: MS 2382/200a, 261, uf1/4a (Schøyen-Sammlung), ed. in Hartmann 2002: 310–311. 
3.11b–21a: MS 2383/98a (Schøyen-Sammlung), ed. in Hartmann 2002: 311. 
4.12a–19a: SHT 4139, ed. in Wille 2008: 280f. 
4.15b–21c: Or.15003/114 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 101. 
4.21d–5.6c: Or.15003/98 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 97. 
6.3c–19d: Or.15003/283 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 152. 
6.29c–40d und 8.1a–c: MS 2382/276 (Schøyen-Sammlung), ed. in Hartmann 2002: 308. 
8.1c–11b: Or.15003/67 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 86f. 
8.1d–11b: SHT 2758, ed. in Wille 2004: 270. 



 Neues zum Var��rhavar�a 239 

8.16c–28d: MS 2381/4 (Schøyen-Sammlung), ed. in Hartmann 2002: 309. 
9.4a–16a: Or.15003/49 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 81. 
9.10a–21d: MS 2382/142 (Schøyen-Sammlung), ed. in Hartmann 2002: 309. 
9.17–22: Sanskrit-uigurische Bilingue (AtüH I 17), ed. Hartmann/Maue 1991. 
9.17c(?)–26c: Or.15003/71 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 88. 
10.13a–27d: Or.15003/17 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 70. 
10.22a–colophon: Or.15003/234 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 136. 
10.32–11.5: Sanskrit-uigurische Bilingue (U 5212c), ed. Maue 2002. 
10.32b–11.1c: Nr. Or.15003/13 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 69. 
11.4d–15a: Or.15004/38 (Hoernle 150), ed. Wille 2009: 82. 
11.5b–10c: IOL Toch 334 (Hoernle 152 unnumbered), ed. Wille 2005: Nr. 16. 
11.19a–23b: Or.15003/28 (Hoernle 156 unnumbered), ed. in Wille 2006: 73f. 
12.13c–Kolophon: SHT 2074, Vorderseite (auf der Rückseite beginnt der Ud�navarga), ed. in 

Wille 2004: 86–87. 

b) unpubliziert25 

1.1–3: Pelliot Sanskrit fiche 286 
1.1–13: Pelliot Sanskrit fiches 139 u. 796 
1.4–14: Pelliot Sanskrit fiche 156 
1.6–10: Pelliot Sanskrit fiche 575 
1.8–11: Pelliot Sanskrit fiche 97 
1.9–17: Pelliot Sanskrit fiche 1070 
1.14–20: Pelliot Sanskrit fiche 1375 
1.16–19: Pelliot Sanskrit fiche 570 
1.16–23: Pelliot Sanskrit fiche 1357, 

Nos. bleus 290 u. 255 
1.16–23: Pelliot Sanskrit No. bleu 269 
2.11–15: Pelliot Sanskrit fiche 964 
2.11–20: Pelliot Sanskrit fiche 650 
2.14–18: Pelliot Sanskrit fiche 949 
2.15–24: Pelliot Sanskrit No. bleu 265, 

fiche 751 u. 287 
2.19–23: Pelliot Sanskrit fiche 220 
2.24–28: IOL Toch 834 (Hoernle 152 

unnumbered; alte Nummer C 12) 
2.25–34: Pelliot Sanskrit fiche 154 
2.27–32: Pelliot Sanskrit fiche 1313 
2.28–45: Pelliot Sanskrit fiche 1314 
2.29–41: Pelliot Sanskrit No. bleu 120 

2.33–38: Pelliot Sanskrit fiche 657 
2.33–42: Pelliot Sanskrit fiche 828 
2.33–45: Pelliot Sanskrit fiche 852 
2.34–41: Pelliot Sanskrit fiche 988 
2.35–48: Pelliot Sanskrit fiches 653 u. 584 
2.37–48: Pelliot Sanskrit No. bleu 2 
2.39–44: Pelliot Sanskrit fiche 1152 
2.39–52: IOL Toch 736 (Hoernle 156 

unnumbered; alte Nummer Tb 40) 
2.42–48: Pelliot Sanskrit fiche 554 
2.47–59: Pelliot Sanskrit fiche 1010 
2.51–58: Pelliot Sanskrit No. bleu 237, 

fiches 803 u. 977 
2.63–71: Pelliot Sanskrit No. bleu 130 
2.73–3.9: Pelliot Sanskrit fiches 448, 680, 449 

u. 591 
2.75–3.12: Pelliot Sanskrit fiche 1016 
3.8–15: Pelliot Sanskrit fiche 892 
4.17–25: Pelliot Sanskrit fiches 127 u. 770 
5.2–14: Pelliot Sanskrit fiche 1275 
5.18–26: Pelliot Sanskrit fiche 605 
6.11–19: Pelliot Sanskrit fiche 741 
6.12–27: Pelliot Sanskrit No. bleu 253 

                                                               
25 Die hier aufgeführten Fragmente stammen fast ausschließlich aus der Sammlung Pelliot 

in Paris, und zwar aus der Unterabteilung „Pelliot Sanskrit: petits fragments“ oder „Pel-
liot Sanskrit sur fiche“, die ausschließlich kleine und kleinste Bruchstücke enthält; vgl. 
dazu Hartmann/Wille 1997, besonders S. 146. Alle dort bereits identifizierten unpubli-
zierten Fragmente werden der Übersichtlichkeit halber hier nochmals angeführt. 



240 Jens-Uwe Hartmann 

6.18–28: Pelliot Sanskrit Nos. bleus 419, 263, 
fiche 144 

6.22–35: Pelliot Sanskrit fiche 71 
6.27b–39d: Or.15002/26 (Hoernle 150/82), 

identifiziert in Wille 2005: Nr. 54 
6.Kol–7.17: Pelliot Sanskrit No. bleu 193** 
7.1–11: Pelliot Sanskrit fiche 590 
7.4–18: Pelliot Sanskrit No. bleu 196 
7.10–20: Pelliot Sanskrit No. bleu 260 
7.13–8.2: Pelliot Sanskrit fiche 589 
8.2–8: Pelliot Sanskrit fiche 947 
8.4–14: Pelliot Sanskrit fiches 878 und 1120 
8.5–13: Pelliot Sanskrit fiche 1364 
8.10–26: Pelliot Sanskrit fiche 185 
8.12–15: Pelliot Sanskrit fiche 1195 
8.16–22: Pelliot Sanskrit fiche 647 
8.18–27: Pelliot Sanskrit fiches 819 und 903 
8.30–9.1: Pelliot Sanskrit fiche 740 
8.32a–9.3c: Or.15007/27 (Hoernle 149.add. 

unnumbered), identifiziert von Klaus 
Wille 

9.25–10.3: Pelliot Sanskrit fiche 779 
10.3–6: SHT 6573 
10.4–14: Pelliot Sanskrit No. bleu 451, 

fiche 804, 814, 1196 
10.11–22: Pelliot Sanskrit fiche 859 
10.13–17: Pelliot Sanskrit fiche 748 
11.1–7: Pelliot Sanskrit fiches 218, 899, 929 

u. No. bleu 179 
11.11–23: Pelliot Sanskrit fiche 857 
11.12–19: Pelliot Sanskrit Nos. bleus 382 

und 353 
11.21–12.2: Pelliot Sanskrit fiche 669 
11.27–12.5: Pelliot Sanskrit fiche 520, 834 

u. 992 
11.28–12.2: Pelliot Sanskrit fiche 552 
11.29–12.1: Pelliot Sanskrit fiche 673 
11.29–12.2: Pelliot Sanskrit fiche 562 
12.2–12: Pelliot Sanskrit No. bleu 424 
12.6 – PPU 3: Pelliot Sanskrit fiche 753 
12.7–13: Pelliot Sanskrit fiche 181 

Bibliographie 

Bailey, Greg, Richard Gombrich. (2005) Love Lyrics by Ámaru & Bhartri-hari, transl. by Greg 
Bailey, & by Bílhana, ed. and transl. by Richard Gombrich, New York (Clay Sanskrit Li-
brary). 

Hartmann, Jens-Uwe. (1987) Das Var��rhavar�astotra des M�t�ce�a, Göttingen (Sanskrittexte 
aus den Turfanfunden, 12; Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttin-
gen, 160). 

⎯⎯. (1988) „Neue A�vagho�a- und M�t
ce�a-Fragmente aus Ostturkistan“, Nachrichten der 
Akademie der Wissenschaften in Göttingen, 55–92. 

⎯⎯. (2002) „Buddhastotras of M�t
ce�a“, Buddhist Manuscripts, ed. Jens Braarvig u. a., Vol. 
II, Oslo 2002 (Manuscripts in the Schøyen Collection, 3), 304–311. 

Hartmann, Jens-Uwe, Dieter Maue. (1991) „Neue Spuren von M�t
ce�as Var��rhavar�a“, 
Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 141 (1991), 69–82. 

Hartmann, Jens-Uwe, Klaus Wille. (1992) „Die nordturkistanischen Sanskrit-Handschriften 
der Sammlung Hoernle (Funde buddhistischer Sanskrit-Handschriften, II)“, in: Günter 
Grönbold, J.-U. Hartmann, Claus Vogel, K. Wille, Sanskrittexte aus dem buddhistischen Ka-
non: Neuentdeckungen und Neueditionen, 2. Folge, Göttingen 1992 (Sanskrit-Wörterbuch 
der buddhistischen Texte aus den Turfan-Funden, Beiheft 4), 9–63. 

⎯⎯. (1997) „Die nordturkistanischen Sanskrit-Handschriften der Sammlung Pelliot (Funde 
buddhistischer Sanskrit-Handschriften, IV)“, Untersuchungen zur buddhistischen Literatur 
II, ed. Heinz Bechert, Sven Bretfeld und Petra Kieffer-Pülz, Göttingen 1997 (Sanskrit-
Wörterbuch der buddhistischen Texte aus den Turfan-Funden, Beiheft 8), 131–182. 



 Neues zum Var��rhavar�a 241 

Kosambi, Damodar Dharmanand. (1948) The Epigrams Attributed to Bhart�hari. Including the 
Three Centuries, for the first time collected and critically edited, with principal variants 
and an Introduction, with a Forword by Acharya Jina Vijaya Muni, Bombay (Singhi Jain 
Series, 23). 

Lindtner, Christian. (1988) Rezension zu Hartmann 1987, Studies in Central and East Asian Reli-
gions 1, 102–105. 

⎯⎯. (1995) „Bhavya, Legs ldan ’byed—Quoting and Quoted“, Studies in Central and East Asian 
Religions 8, 90–98. 

Maue, Dieter. (2002) „Ein weiteres sanskrit-uigurisches Fragment zu M�t
ce�as Var��rha-
var�a“, Splitter aus der Gegend von Turfan. Festschrift für Peter Zieme anläßlich seines 60. 
Geburtstags, ed. Mehmet Ölmez u. Simone-Christiane Raschmann, Istanbul/Berlin 2002 
(Türk Dilleri Ara�t�rmalar� Dizisi, 35), 139–152. 

P�s�dika, Bhikkhu. (2005) „Indo-Tibetan Buddhist Literature“, Hsi Lai Journal of Humanistic 
Buddhism 6, 146–161. 

Shackleton Bailey, D. R. (1951) The �atapañc�	atka of M�t�ce�a, Cambridge. 
Wille, Klaus. (2000) Sanskrithandschriften aus den Turfanfunden, Teil 8, Stuttgart (Verzeichnis 

der orientalischen Handschriften in Deutschland, X,8). 
⎯⎯. (2004) id., Teil 9. 
⎯⎯. (2005) „Some recently identified Sanskrit fragments from the Stein and Hoernle col-

lections in the British Library, London (1)“, Annual Report of The International Research In-
stitute for Advanced Buddhology at Soka University 8, 47–79. 

⎯⎯. (2006) „The Sanskrit Fragments Or.15003 in the Hoernle Collection“, The British Library 
Sanskrit Fragments I, ed. Seishi Karashima, K. Wille, Tokyo, 65–153. 

⎯⎯. (2008) Sanskrithandschriften aus den Turfanfunden, Teil 10, Stuttgart (Verzeichnis der 
orientalischen Handschriften in Deutschland, X,10). 

⎯⎯. (2009) „The Sanskrit Fragments Or.15004 in the Hoernle Collection“, The British Library 
Sanskrit Fragments II, ed. Seishi Karashima, K. Wille, Tokyo, 73–104. 

Wogihara Unrai. (1930–36) Bodhisattvabh�mi, Tokyo. 


