Sithne oder Unversohnlichkeit?
Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas

von Anne Koch

«

Levinas radikalisiert die Verantwortung fiir den Anderen. In ,, Vier Talmudlektiiren®
Jjedoch tritt mit dem unverséhnlichen Subjekt eine Ausnahme auf. Es muss einem Ande-
ren, wenn der sich seiner Aggression gegen das Subjekt nicht bewusst ist, nicht verzeihen.
In Kritik an der Levinas 'schen Bedingtheit der Unverséhnlichkeit wird mit dem Gerings-
ten eine Subjektivitdt eingefiihrt, die das unbedingte Recht auf Selbstbehauptung besitzt.
In der inneren Sozialitdt entdeckt Levinas ein Vermdogen, das die abendlindische Gewis-
senstradition durchbricht. Die seelische Einbettung in die Glaubensgemeinschaft trégt,
wenn das Gewissen durch unldsbare ethische Anspriiche der modernen Existenz aufSer
| Kraft gesetzt ist.

,.Die Idee, in die Gott eintritt, erfahrt eine Disproportion, und so entsteht ein schlechtes
Gewissen. Doch wie sollte das Subjekt auch guten Gewissens in der Adidquation mit dem
Sein ruhen! Seine Inaddquatheit l4sst die Besorgnis entstehen, den Platz, den man einge-
nommen hat, jemandem weggenommen zu haben®.

Levinas Von der Ethik zur Exegese

Fragestellung

In der ersten der Vier Talmudlektiiren' von Levinas tritt ein nach meiner Kenntnis des
Levinas’schen Werkes einzigartiger Fall auf: das Levinas’sche Ich weigert sich, einem
anderen Menschen zu verzeihen. Es sucht Argumente, Ausfliichte und religiése Vorla-
gen, einem Anderen nicht vergeben zu miissen. Die Ethik als prima philosophia Levinas’
erhilt eine Ausnahme: Es gibt den Fall, da muss dem Anderen nicht verzichen werden.
Interessant ist der Fall, weil die Unversohnlichkeit die radikale Verantwortung fiir den
Anderen unterlduft. Die Standardforderung scheint vergessen: ,,passer de |’outrage subi a
la responsabilité pour le persécuteur et, dans ce sens, de la souffrance a 1’expiation pour
autrui“.2 Mit der Siihne ist das Schuldthema angesprochen. Schuld ist der Antipode zur
Verantwortung. Verantwortung aber ist die grundlegende Struktur der Subjektivitit (Le-

" Dic erste Talmudlektiire tragt den Titel ,,Envers autrui®. Levinas liest sie 1963 in der franzosischen Sektion
des Jiidischen Weltkongresses in einem Kolloquium zum ,,Pardon*. Sie entstammt daher keinem akademischen
Diskurs, sondern dem Gespréich des renouveau juif in Frankreich, s. Krochmalnik 1996. Zur Hermeneutik der
Talmudlektiire als ,,Ersuch, Bemiihung, dringende Bitte** (sollicitation) fiir den Anderen s. Banon 1984.

> AE 141, ]S 246: »iibergehen von der erduldeten Schmach zur Verantwortung fiir den Verfolger und, in diesem
Sinne, vom Leiden zur Sithne des Anderen*.

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Mlinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.




354 Anne Koch

vinas 1992, 72). Daher kommt auch dem Schuldbegriff fundamentale Bedeutung in der
Subjektivititstheorie zu. Ich werde zeigen, dass das Zugestindnis der Ausnahme inner-
halb seiner metaphysischen Ethik nicht die Hintertiir fiir den Eintritt des Unethischen und
des unbeherrschbaren Grauens ist, das seinen Verwlstungszug nun erst recht antreten
kann. Vielmehr ist die Ausnahme vom Verzeihen so wichtig, da sie bereits die Reaktion
auf eine innere Plage ist.* Sie die Folge eines Grundproblems in Levinas’ Denken. Das
Subjekt wird so ausschlieSlich an den Anderen hingegeben, dass es seine Distanzwiin-
sche und die Aggressionen seiner Selbstbehauptung und Selbstidentifikation nicht unter-
bringen kann. Es ist kein Raum fiir Eigenheit. Wo iiberlebenswichtige seelische Lebens-
duBlerungen theoretisch ausgeschlossen werden, liegt der Keim der Gewalt. Die Ausnah-
me der Unversdhnlichkeit ist daher als Losungsversuch dieses inneren Konfliktes zu se-
hen.

Es sind mehrere Ursachen, dafiir dass der Prozess der Selbstaneignung und -ab-
grenzung immer im Licht einer dadurch aufgenommenen Schuld steht, zu erwédgen. Von
Heidegger stammt die Vorstellung einer Seinsdestruktion, um den urspriinglichen Sinn
von Sein freizulegen, die bei Levinas in typischer [Tberarbeitung auftaucht und die Indi-
viduierung belastet: Ein bergendes Sein steht im Hintergrund. Das Auftreten von Subjek-
tivitdt ist Abfall, Verlust an Lebendigkeit und Verbindung zum bergenden géttlichen Ur-
sprung. Wenn es sich bei der fundamentalen Schuldigkeit des Ich um eine Rhetorik dieser
Seinsumkehrung handelte, wire sie leichter anzunehmen denn als Qualitdt der Subjektivi-
tat. Fin anderer Hintergrund fiir Levinas Schuldverstindnis ist Freuds Totem und Tabu-
These, nach der im Kern einer rituell-religisen Handlung die Siihne einer gemeinsamen
Schuld steht. Sandherr (1998, 87-89) bringt Freuds Anwendung dieser Urhorden-
Vatermord-These auf Dostojewski (Freud 1928) mit Levinas in Verbindung, da Levinas
immer wieder den Satz: ,,Ein jeder von uns ist vor allen an allem schuldig, ich aber bin es
mehr als alle anderen®™ aus Die Briider Karumasow zitiert. Fiir Freud ist Dostojewskis E-
pilepsie eine Selbstbestrafung dafiir, seinem Vater den Tod zu wiinschen. Er identifiziere
sein Leiden mit Christi Leid, um an dessen Schuldbefreiung Anteil zu haben. Es ist genau
diese Schuldbefreiung, gegen die Levinas die vorgingige Schuldigkeit des spirituellen
Selbst setzt.

Meine These lautet: Mit der Weigerung in der ersten Talmudlektiire, in einem be-
stimmten Fall jemandem zu verzeihen, kiindigt sich der Ausweg einer Wandlung des au-
toaggressiven Subjekts der totalen Verantwortung an. Die Umkehr ist von der ,,inneren
Sozialitdt* ermoglicht, einer erlebten Einbindung in die Glaubensgemeinschaft, die das
Gewissen 1n dem Moment trigt, da es vor Schuld véllig selbstverloren ist. Darauthin
wird die Schwierigkeit eines sich selbst verpflichtenden Subjekts dargestellt, das ohne in-
nere Sozialitdt der Schuld begegnen will.

3 Das Moment der Ausnahme, ,.Suspension des Ethischen®, ist auch bei Kierkegaard in Furcht und Zitiern zent-
ral. Vgl. Levinas: ,,un moment ineffacable, auquel fait remonter la notion du valoir* (AE (58, JS 275) mit der
. Vertagung® der Gerechtigkeit im Moment der Rechtssetzung bei Derrida 1991.

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Mlinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



Siihne oder Unversohnlichkeit? 355
Die erste der Vier Talmudlektiiren

Die erste Talmudlektiire kommt zum Schuldthema, da sie Mischna- und Gemara-
Abschnitte des Traktats Joma auslegt. Traktat Joma geht von Levitikus 16 aus, wo das
Siindenbockritual und parallel der Schlachtopferkult am Jom Kippur (von kpr sithnen),
dem grofen jiidischen Versshnungstag, beschrieben wird. Dieses Fest aus der Zeit des
Zweiten Tempels verbindet einen vorisraelitischen Ritus mit einem JHWH-Fest. Da das
Siindenbock-Motiv eine immense Rezeption erfahren hat, sollen einige exegetische Be-
merkungen Fehldeutungen vorbeugen.® Der altisraelitische Opferkult sollte als Einrich-
tung gewiirdigt werden, in der JHWH dem Dank der Glaubigen erreichbar ist, in der er
im Mahl Gemeinschaft mit sich gibt und seinen Vergebungswillen zugédnglich macht. Der
Schwerpunkt in Lev 16 liegt auf der Sithne und nicht auf der Tatart oder dem Opfer des
Vergehens. Entgegen vielen Ubersetzungen sollte die nihere Bezeichnung des Opfertie-
res ,fiir die Vergehen (flir die ,,Entstindung® (Buber), Fhatta’t, Lev 16, 3.5) nicht mit
»Stundopfer” tibersetzt werden. Denn die Stinden werden JHWH nicht geopfert. Zum ei-
nen ist JHWH nie Empfinger eines Opfers, sondern durch den Priester ist JHWH Subjekt
der Handlung, der Geber.’ Zum anderen werden Siinden nicht geopfert, sondem entsiihnt.
Das hebriische Verb ,,siindigen* bedeutet ,,verfehlen, das Ziel verpassen, neben den Weg
treten”. Die urspriinglich wortlich-raumliche Bedeutung ist in einigen Stellen noch sicht-
bar (Ri 20,16). Traditionsgeschichtlich ist die Vorstellung einer schicksalstrachtigen Aura
der Tat vorherrschend. Das Vergehen residiert in der ganzen Person (nfs). ,,Stindigen**
bedeutet in diesem Sinne ,,sich Unheil zuziehen, sich selbst strafen.” Auf dem Siinder
lastet ein Unheil, das gesiihnt werden muss, damit der Mensch nicht zugrunde geht. Die
Tat hat einen Zustand des Téters zur Folge.

Der Tag der Versohnung ist nicht ohne Grund das erste Fest nach Neujahr. Die not-
wendige Reinigung der Kultbereiche im Heiligtum (V12-19) und die Entsihnung der
Menschen (V5.6.21, Priester, einzelner, Gemeinde) zeugt von der Tradition einer anste-
ckenden Kontaminierung oder Konsolidierung der Sphiren von Heiligkeit, Reinheit,
Schuldigkeit auf ihre Umgebung. Das Beheben der Schuld ist Bedingung des neuen Jah-
reszyklus. Die zeitliche Ordnung und ihr Weitergang werden mit der Sithne initiiert. Die
geschichtstheologische Bedeutung des Siihneritus ist deutlich. Wichtig ist, dass die Ritua-
le des Siindenbocks und Schlachtopfers in Lev 16 verkniipft sind. Das kultische Stihnege-
schehen hat drei Phasen, die in threm Symbolgehalt erschlossen werden miissen: Hand-
aufstemmung, Blutritus, Opferverzehr. Welche Bedeutung hat die Handaufstemmung au-
Berhalb der rechtlichen Sphére? Wird die Schuld im Opfer auf das Tier tibertragen oder

4 Ich verdanke Prof. J. Wehrle wertvolle Hinweise wihrend unseres Levinas-Seminars, 2000.

3 Vgl. Koch, K., Art.: ht', ThRIWAT I, 866. Zudem steht die Siihneformel im Aktiv mit ,Priester als Subjekt,
die Vergebungsformel jedoch im Passiv mit JHWH als grammatischem Subjekt., vgl. Janowski 1982, 251.

® Zu Siindenbockritualen als typische Therapie der Tatfolgen im eliminatorischen Schuldparadigma s. Sitzler-
Osing . D.. Art.: Schuld [, TRE 30, 572-577, 573. Alte biblische Eliminationsriten in Lev 14, 2b-8.48-53 (ka-
thartischer Ritus mit zwei Vogeln), Lev 16 (Stindenbock-/Asaselritus), Sach 5, 5-11 (Unheil wird in Epha ein-
geschlossen und durch zwei weibliche Wesen mit Storchenfligeln ins Land Sinear weggeschafft).

" Vorexilisch ist die Tatsphire des Vergehens als Unheilsmacht (‘awaen) bezeichnet, nachexilisch als *$m-
sphiére (Schuldverpflichtung), Janowski 1982, 257-259 .

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Miinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



356 Anne Koch

identifiziert sich der Schuldige mit dem Tier, an dem dann stellvertretend die Siihne voll-
zogen wird? Je nach Entscheidung ist das Siindenbockritual ein Eliminations- oder ein
Substitutionsritus.

Der Siindenbockritus in Lev 16 ist von anderen Sithnopfern in Lev 4 et. al. zu unter-
scheiden. Wihrend in Lev 16,21 deutlich die Handaufstemmung auf den Kopf des Zie-
genbocks eine substantialisierte Schuld auftragt und in die Wiiste schickt, so muss bei
den anderen Riten von Opfern im stellvertretenden Sinne gesprochen werden. Die Stell-
vertretung kommt durch die Identifizierung zustande. Thr Sinngehalt gleicht darin der
Ubertragung des Amtscharismas von Mose auf Josua in Num 27,18.23 durch Handauf-
stemmung und nicht der kontagiosen Magie des Eliminationsopfers. Es ist wichtig. diese
unterschiedlichen Traditionslinien in Lev 16 auseinander zu halten.® Nach Janowski wird
der Sinn des altorientalischen Substitutionsritus im Schlachtopfer von Lev 16 noch iiber-
boten auf eine Lebenshingabe des siindigen Menschen an das Heilige hin. Dieser iiber die
stellvertretende Identifizierung hinausgehende Gehalt ist am zweiten konstitutiven Ele-
ment, der Blutapplikation, abzulesen.” Im Blut ist die Lebendigkeit eines Menschen an-
gesiedelt. Blut als Lebensstoff deutet auf den Tod hin und auf die Identifizierung des Op-
fernden mit dem Tod des Tieres und nicht mit dem Tier in der Funktion eines rituellen
Stindentrégers. Diese priesterschriftliche Siihnetheologie unterscheidet sich in diesem
Symbolwert des Siithnopfers sowohl von der Elimination des Unheils als auch von der
Substitution der Siinde. Als Hintergrund fiir das Schuldverstiandnis von Levinas ist ent-
scheidend, dass eine grundlegende Schuldigkeit auftritt, die nicht ausgerottet oder stell-
vertreten werden kann, sondern nach Auffassung der Priesterschrift nur im Tod und der
Lebenshingabe gestihnt wird. Diese Strukturelemente der Selbstauflésung und der aus-
geweiteten Schuld'® kehren bei Levinas wieder.

Die biblische Vorstellung der Sithne durch Lebenshingabe wird mit dem zweiten The-
ma verkniipft, das so hintergriindig ist, dass es in der Rezeption von Levinas meist tiber-
sehen wird. Mit der Ausnahme der Unverséhnlichkeit arbeitet Levinas sein Verhéltnis zu

8 Gerstenberger fiihrt ein hethitisches Ritual (13.Jh.v.Chr., in: TUAT II) an (1993, 286ff). Die Seuche, die in ei-
nem Heerlager ausgebrochen ist, wird durch Auflegung beider Hande der Heerflihrer auf einen geschmiickten
Widder iibertragen, der zusammen mit einer Frau, Brot und Bier in feindliches Gebiet gescheucht wird und die
Seuche auf den Feind bringen soll. Der Widder ist ein Ersatzopfer anstelle der Kérper der Soldaten. Dieser ma-
gische Substitutionsritus, bei dem sich ein Mensch durch ein Substitut ersetzen lasst, das stellvertretend sein
Schicksal erféhrt, unterscheidet sich religionswisscnschaftlich vom nicht-stellvertretenden Eliminationstitus wie
dem Siindenbockritual (die Parallele Gerstenbergers kann daher nur die Handaufstemmung durch beide Héinde
sein).

9 Fine wichtige Funktionswandlung vollzieht in Lev 16 das Allerheiligste. Wahrend es in der Exodus-Tradition
Offenbarungsort und Kommunikationsstatte mit JHWH war (Ex 25,22; Num 7,89), wird es hier zur Sithnestelle,
an der ein Blutbesprengungsritus vom Hohenpriester an der kpprt vollzogen wird. Der Symbolwert von Appri
steht fir die Priasenz der Jerusalemer Gottheit und den Ort der Siihne. Die Wortbedeutung ist nicht geklart.
Manche Ausleger denken an ,,Decke, Hiille, andere vom Verb ,,bedecken* her an die ,,Deckplatte der Bundes-
lade, wieder andere an das Verb kpr im Pi. ,siihnen®, s. Janowski 1982, 274f, 279-354.

'0 Nur unabsichtliche Siinden (sgg) kénncn gesiihnt werden. Wer sich absichtliche Listerungen zukommen
lasst, wird aus der Mitte des Volkes ausgerottet, vgl. Num 15, 30. ,,So diirfte es berechtigt sein, gerade ange-
sichts der Verfehlungen [. die unabsichtlich sind,] von einer anthropologischen Grundsituation des verwirkten
Lebens zu sprechen®, Janowski 1982, 255. Aus dieser unentrinnbaren Schuld befreit allein der Vergebungswille
JHWHE.

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Mlinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



Siihne oder Unverséhnlichkeit? 357

Heidegger auf, iiber seine Person hinaus Symbol einer geschichtlich-humanitiren Situati-
on ist."" Die ,,deutsche Schuld“ (VTL 38) durch die nationalsozialistische Diktatur wird
ausdriicklich angesprochen. Levinas findet kein Siindenbockritual, seine starken Vorbe-
halte gegen Heidegger zu transformieren und loszuwerden: ,,il est difficile de pardonner a
Heidegger (QLT 56). In einem Gesprich dulert er: ,,Heidegger [hat] sich in meinen Au-
gen von der Schuld an seiner Beteiligung im Nationalsozialismus nie befreit“(1990, 31).
Damit hat Levinas eine individuelle Schuld und nicht die von Jaspers ausgefiihrte kollek-
tive Schuld vor Augen, die auch personlich Unschuldige empfinden, wenn sie am Verge-
hen Anteil nehmen. Fiir sie entsteht der Wunsch nach Wiedergutmachung. Die kollektive
Schuld ist daher von Jaspers nicht ontologisiert, sondern Handlungsaufgabe. Jaspers
kennt jedoch auch eine metaphysische Schuld, die ein Uberlebender hat, wenn neben ihm
Menschen zugrunde gegangen sind (Jaspers 1946).

Bei Heidegger hingegen hat die Schuld keinen akzidentellen, sondern einen ontologi-
schen Status: ,,Das Dasein ist als solches schuldig™ (SZ 285). Der Mensch besitzt mit der
Schuld eine ,existenziale Nichtigkeit (ebd.). Heidegger stellt sich nicht in die Tradition
des Bosen als privatio. Er greift Kierkegaards Der Begriff Angst auf. In dieser ersten
abendldndischen Monographie zur Angst, ausgehend von der Erbsiinde, bestimmt Kier-
kegaard das Verhiltnis der Freiheit zur Schuld als Angst.'? In dem Verhiltnis sind Frei-
heit und Siinde gleich urspriingliche Bedingungen des Handelns. Sie gehen einzelnen his-
torischen Handlungen voraus. Diese Vorgingigkeit der Schuld hat Levinas rezipiert.
Schuld wird nun als Vergehen gegen Gott und sodann gegen einen anderen Menschen
verfolgt.

Das Vergehen gegen Gott — Entdeckung einer inneren Sozialitit

In der Talmudlektiire fithrt Levinas eine These iiber den ,,Ursprung meiner Grausam-
keit, meiner Asozialitdt und meines Selbstmitleids® (VTL 33) an: Er liege im Ritualver-
stof} begriindet. Es ist deutlich, dass sich der Befund Levinas’ tiber den Ursprung des Bo-
sen von der These dieses Aufsatzes {iber seinen Ursprung in der Selbstverurteilung des
werdenden Ich unterscheidet. Unter einem Ritualverstof3 ist ein kultisches Fehlverhalten
<«u verstehen, das das Verhaltnis zwischen Mensch und der transzendenten Instanz betrifft

' Levinas erinnert gegen die Riickkehr mythologischen Denkens, das er bei Freud, Lévi-Strauss und Lévi-
Bruhl sieht, an die Unantastbarkeit des Subjekts in der Aufklarung und in der &ltesten philosophischen Aunthro-
pologie des biblischen Monotheismus (DL 26, ebd. Une religion d’adulte). Der theologische Mangel liegt in der
Abgel6stheit des Gottlichen (vgl. die Projektion des Géttlichen nach aufien, Jung 1991, 86f). Gegen die ,,Him-
melshéhen® (1990, 14) setzt Levinas den Gott, der ins Denken und ins Angesicht des Anderen einfillt. Zudem
opponiert er gegen postmodemne Subjektkritik. Horkheimer, M.sAdorno, T., Dialektik der Aufklirung, und Fou-
cault, M., Folie et déraison, legen das Entstehen des neuzeitlichen Subjektes aus der Stilisierung von Ménnlich-
keit und 1m Bannkreis der Macht blofi. Eine ,,allzu ménnliche These* (VTL 38) nennt Levinas die geschichts-
philosophischen Ansichten Hegels, in denen das Prinzip hdher bewertet sei als der einzelne Mensch.

" Es ,entsteht mit diesem An-sich der Freiheit eine andere Gestalt, das ist die Schuld* (GW IV 377). Er
schreibt: ,,dass die Siinde sich selbst voraussetzt wie die Freiheit und sich ebenso wenig durch etwas Vorausge-
hendes erkléren lasst wie diese (380). Nach Barth werden ,,verborgene Argumentationsdefizite mit dem Pathos
des [...] ,Vorgingigen’ [...] iberspielt” (2001, 198).

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Miinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



358 Anne Koch

und es schidigt. Dass sich ein Mensch in dieser Weise gegen Gott verfehlt, sei ein Sym-
ptom fiir die Schwere der Krankheit der Seele. Die Behebung, das Verséhnen, geschieht
nicht durch Gott, sondern liegt unabhingig von dessen Willen génzlich in der Hand des
Subjekts. Diese starke These zur Versshnung driickt sich in der religidsen Terminologie
einer Gemara-Stelle darin aus, dass es heil3t, der Verséhnungstag verzeihe die Schuld.
Der ,,Tag®, nicht ,JHWH* ist Subjekt des Vers6hnens. Levinas deutet das so, dass sich
hinter ,, Tag" ein Seelenzustand verbirgt, in den der Glaubige, der sich dem Festritual des
Jom Kippur unterzieht, hineingelangt. Dieser psychische Zustand ist durch Isolierung von
Gott gekennzeichnet. Der Delinquent hat sich einer Umkehr (hebr. teschuva) seiner gan-
zen Personlichkeit zu unterziehen, die niemand an seiner Stelle iibernehmen kann. Deut-
lich wird, dass ein Vergehen gegen die Gottheit die groBtmogliche Gefahrdung der Sub-
jektivitit ist. Diese Entsprechung driickt sich in Levinas’ Formulierung aus: ,,Vor Gott zu
stehen. hieBe demnach dasselbe wie sein ganzes Selbst zu mobilisieren™ (VTL 33). Die
Subjektivitit steht in ihrem Selbststand und in ihrer Gesundheit auf dem Spiel. Es geht
um mehr als eine abgrenzbare Entscheidung oder Entschuldigung. Das Vergehen gegen
Gott bezeichnet demnach anthropologisch die Situation eines Subjektes, das im hochsten
Male sich selbst entfremdet ist, u.U. bis hin zum Selbstverlust.

An dieser Stelle ist die wichtige Rolle des Volkes Israel, d.h. der Gemeinschaft der
Gldubigen, deutlich sichtbar. Sie wird meist iibersehen, wenn gegen Levinas’ Ethik das
sogenannte Problem des Dritten angefiihrt wird. Dieses Problem weist auf die Spannung
von unbedingtem ethischem Anspruch und den begrenzten Moglichkeiten der Hand-
lungssituation hin. Letztere werden z.B. durch hinzukommende Personen, die ,,Dritten”
und deren Rechte auf vollige Zuwendung, verkdrpert. Durch den Einwand eines An-
spruch-Dilemmas soll die Radikalisierung der Verantwortung unterbunden werden.

Im ersten Fall des Verstofies gegen Gott jedoch ist der Dritte nicht der Storende, son-
dern die ,,Dritten* der Gemeinschaft tragen das Subjekt in der radikalisierten existenziel-
len Situation, in der es mit den Grundfesten seiner seelischen Intaktheit auf dem Spiel
steht. Nach Levinas hat das Subjekt sich sclbst angegriffen, indem es gegen die Gottheit
fehlte, den Sabbat und die Speisegebote nicht hielt, das heifit in existenzieller Sprache:
indem es nicht an den Sieg des Guten glaubt, verzweifelt, nichts iber Geld und Kunst
stellt (vgl. VTL 32). In diesem Moment, da die Subjektivitdt mit sich selbst den Kontakt
verloren hat und zum ungesteuerten Quell von Verwiistung mutieren kann, kommt der
haltende Rahmen der Glaubensgemeinschaft zum Zuge: ,,Es muss die objektive Ordnung
der Gemeinschaft als Stiitze hinzutreten, um die Intimitdt der Befreiung zu erreichen."
Darin liegt die Figur eines Auflen und Innen: Dadurch dass die Gemeinschaft das Aufen,
die Umrahmung und die Grenzen des Ich sicherstellt, kann sich dieses im Innenraum re-
generieren, indem es sich auf ein neuartiges Vermdgen stiitzen kann: seine ,,innere Sozia-
litdt. ,,Regenerieren ist in religigser Sprache ,,umkehren™. Die innere Sozialitét ist ein
bislang unbeachteter, iberaus interessanter und folgenreicher anthropologischer Begriff,
der ein wichtiges Merkmal der Religiositit beschreibt.

3 V'TL 34. Vgl. die Umdeutung des priesterschriftlichen Siihneverstindnisses in Qumran: die Gemeinde wird
immer haufiger Subjekt von kpr, also Triger des Siihnehandelns, anstelle des Priesters, s. Janowski 259-265.

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Mlinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



Siihne oder Unversohnlichkeit? 359

Er beinhaltet zweierlei: die Gemeinschaft gleich ausgerichteter Menschen und deren
Handlungsvollzug (hier: das Jom-Kippur-Datum, bestimmte Fest-Rituale). Diese beiden
Komponenten treten in ein Wechselverhdltnis mit der radikal selbstentfremdeten Subjek-
tivitdt. Subjektivitdt besitzt demnach eine ,.innere Sozialitit®, die zum Tragen kommit,
wenn die ,innere Selbstheit™ sich verloren hat: ,,\Diese Dialektik des Gemeinschaftlichen
und des ganz Intimen scheint uns sehr wichtig™ (VTL 34). Spéter in AE bezeichnet Levi-
nas meines Erachtens das gleiche Subjektmerkmal, das ich ,innere Sozialitdt” taufe, als
..Anderen in mir“. Entscheidend ist. dass die ,,innere Sozialitdt” qualitativ charakterisiert
ist: Die innere Gemeinschaft ist zusammengeschlossen im Hinblick auf das Gute. Sie ist
eine moralische Gemeinschaftsfihigkeit. Neben dem Gewissen, das dem Selbstheitsanteil
zuzurechen ist und das daher in der radikalen Selbstentfremdung (hier in religiéser Ter-
minologie: im Vergehen gegen Gott) mit untergraben wurde, taucht mit der ,,inneren So-
zialitit™ eine zweite innere moralische Instanz auf! Die Verséhnungshandlung ist Mog-
lichkeitsbedingung der Versdhnung. Sie macht sich duBerlich im Jahreskreis, am Kultort,
an einem kultischen Ritual und am gemeinsamen Vollzug einer Gruppe von Menschen
fest, dem ,,rituellen Aspekt der Sozialmoral® (ebd.). Mit ihr korrespondiert innersubjektiv
die ,.innere Sozialitit®, durch die das Gewissen unterfiittert wird. Sie ,,erlaubt thm in sich
zu gehen und im wachen Zustand zu bleiben (ebd.) trotz betdubender Selbstentfrem-
dung. Die innere Sozialitét ,,erhdlt das Gewissen® (ebd.).

Ohne ,innere Sozialitdt“ wire das Gewissen wieder autonom und ein geschlossener
Kosmos, eine Totalitit in sich. Dies sind Vorstellungen, gegen die Levinas sich wendet.
In seinen Uberlegungen zum Schuldigwerden geht es um den Fall groftmoglicher Selbst-
entfremdung der Subjektivitit. Diesen findet er in der Schuld, da Subjektivitit fiir thn im
Wesen moralisch ist. So 16st er die fiir die Konsistenz seines Denkens wichtige Bedin-
gung ein, dass die moralische Weltordnung nicht von einem Gewissen abhéngig ist, son-
dern tiber die innere Sozialitdt gesichert wird. So kann er von der teschuva am Boden der
Subjektivitdt im Vermdgen der ,,inneren Sozialitdt™ sagen: ,,die teschuva, die Umkehr, ist
gleichzeitig Beziehung zu Gott und absolut inneres Ereignis™ (VTL 33). So wenig wie die
Schuld so wenig ist die Auflosung der Schuld in der Umkehr eine rein interne Beziehung.
Deshalb zeugt sie von der Heteronomie des Menschen. ,,Bezichung zu Gott™ meint mit
Gott ein Auflen zum Innen und heif3t subjektivititstheoretisch auch, dass Vergebung nicht
subjektintern hergestellt werden kann. Die Auffassung, dass die Entschuldung nur eine
Sache davon sei, wieder zu einem reinen Gewissen zu gelangen, reduziert die ethische
Dimension individualistisch. Die Schuldigkeit ist im Verfehlen gegen Gott ein Umkehr-
punkt im Subjekt, der durch das neu eingefiihrte Vermdgen der inneren Sozialitét entfal-
tet wird und die abendldndisch-christliche Gewissenstradition gewaltig kritisiert. Es ist
so, als wire das Gewissen als ethisch verderbliche Instanz nicht ausreichend, um die exi-
stenzielle Unterwanderung unseres guten Willens in der Modeme durch Verzweiflung,
Depression und Vereinzelung zu bewéltigen.

Levinas radikalisiert die Verderbtheit aus der ethischen in eine existenziell-
psychologische Dimension der Verlorenheit und st6ft auf ein Vermégen, das diesem mo-
dernen Erfahrungsstand entspricht. Wenn das Gewissen aussetzt, kommt die innere Sozi-
alitdt zum Zuge. Die Krankheit des Subjekts, die damit zusammenhéngt, dass es sich der

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Miinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



360 Anne Koch

Transzendenz entleert hat, trifft auf die Transzendenz einer religiosen Lebensform, die im
Handeln der menschlichen Gemeinschaft realisiert ist. Fiir Levinas ist die menschliche
Gemeinschaft nicht per se als Gesellschaft transzendent wie z.B. fur den Soziologen E.
Durkheim, sondern als Glaubensgemeinschaft. Wenn der Sinn nicht mehr aus der inneren
Stimme an das Subjekt herantritt, dann durch die religiose Gemeinschaft. Es gelingt Le-
vinas, eine Erfahrung des modernen Subjekts mit einem neuartigen Begriff einzuholen.
Levinas vermeidet die Redeweise von Subjekten. Dies gehort zu seinem Programm, die
Andersheit des anderen Menschen zu wiirdigen, indem sie nicht unter den gleichen Beg-
riff wie die Erste-Person-Perspektive untergeordnet wird und letztlich nicht einmal unter
die Moglichkeit der Theoretisierung.

Die Unversohnlichkeit — das Vergehen gegen einen Menschen

Neben dieser These, die aus dem Vergehen gegen Gott (subjektivitétstheoretisch:
Selbstentfremdung) herausgearbeitet ist, behandelt Levinas in der Talmud-Deutung der
Fall des Vergehens gegen einen anderen Menschen. Hier tritt die fiir die These des Auf-
satzes entscheidende Unversohnlichkeit auf. Die Zusammengehorigkeit der Unverséhn-
lichkeit gegen den Anderen mit der notwendigen Stiitze durch die Anderen tiber die The-
se von der inneren Sozialitdt sollte nicht aus dem Blick geraten. Nach Einschatzung der
hier vorgetragenen Kritik ist Heidegger jenes Beispiel, von dem Levinas sagt, s erwecke
erst eine Idee zu Leben und solle daher nicht von ihr getrennt werden (QLT 41). Gegen
Heidegger richtet sich die Energie seiner UnbuBfertigkeit, die durch Heideggers denkeri-
sches Verdienst nur noch erhoht wird (QLT 56).

Die Gemara iiberliefert, dass ein Schiiler, der mittlerweile selbst Rabbi ist, seinen Leh-
rer krdnkt. Er bittet ihn daraufhin 13 Jahre lang am Vorabend des Jom Kippur um Ver-
zeihung, die sein Lehrer ihm verweigert. Der tiefere Sinn dieser Unverséhnlichkeit wird
von der Gemara und von Levinas unterschiedlich gedeutet. Die Gemara fithrt zusitzlich
zur Mischna einen Traum des Meisters an, in dem er voraussieht, dass der Schiiler eine
grofle Rabbinerschule begriinden wird, so dass scine Unversohnlichkeit den Schiiler be-
wegen soll wegzugehen, um sie zu griinden. Es ist somit ein Akt der Verantwortung des
Meisters, den Schiiler durch die Unverséhnlichkeit zur Trennung und in die Selbststéan-
digkeit zu bringen. Die entschuldigende Pragmatik der Traum-Episode ist offensicht-
lich."% Ein Traum ist fiir die Gemara Zukunftsvorhersage. Levinas nimmt den Traumin-
halt als wahr an, schldgt jedoch eine andere Traumfunktion und Deutung vor. Der Traum
dient nicht der Entschuldigung des Meisters Rabbi Chanina bar Chana, sondern der Be-
lastung des Schiilers Rav. Rav seien seine Aggressionen und Selbstbehauptungswiinsche
gegen seinen Lehrer unbewusst: ,,Le réve révélait les ambitions secrétes de Rav [...]
Comment pardonner si I’offensant, ignorant ses pensées profondes, ne peut demander
pardon?* (QLT 55).

Zwei Bedingungen des Versohnens fithrt Levinas ein: den Vergebungswillen des Be-
leidigten und volles Bewusstsein (pleine conscience) iiber den Grund des Vergehens auf

14 Levinas hilt sie fiir ,banal* und ,,absurd*: ,,L explication [...] me met mal 4 mon aise* (QLT 54).

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Mlinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



Siihne oder Unverséhnlichkeit? 361

Seiten des Beleidigers. In der zweiten Bedingung taucht mit der vollen Bewusstheit ein
ndher zu definierender Term auf. Einen ersten Hinweis gibt Levinas’ Erwégung, dass
Aggressionen und fehlendes volles Bewusstsein Synonyme sind: ,,I’aggressivité de
I’offensant est peut-étre son inconscience méme [...] Par essence le pardon serait impos-
sible* (QLT 55). Levinas beleuchtet vom Opfer her die Szene. Rollen wir eine Beleidi-
gung vom Téter her auf, so macht es in vielen alttestamentlichen Texten, von denen Le-
vinas ausgeht, keinen Unterschied, ob der Téter willentlich oder unwillentlich handelt. es
im Nachhinein einsieht und vielleicht sogar bereut.!> Es kommit allein auf die Tat an, die
ein von auflen kommendes Gericht nach sich zieht. In anderen ist das mangelnde ,,volle
Bewusstsein® als strafmindemder Grund geltend gemacht (z.B. Gen 20,7.17). Es gibt eine
Tendenz in spiteren Texten, sowohl die subjektive Verantwortung als auch die Einsicht
in das Verfehlen zu stirken. Wir sind mit den Bedingungen auf die Ausnahme gestof3en:
Wenn der Schuldiggewordene sich der wahren psychischen Motive seines Vergehens ge-
gen einen anderen Menschen nicht bewusst ist, so ist die Unversohnlichkeit des Gekréank-
ten rechtens. Mehr noch: Sein Pardon scheint unmaoglich, da eine ,,Bedingung* des Ver-
sdhnens fehlt. Levinas fiihrt keine Uberbietung ein, wie es sonst fiir ihn typisch ist. Es
findet kein Verzeihen trotz fehlender Aufrichtigkeit des Anderen, der verletzt hat, statt.
Das verletzte Levinas’sche Ich muss dem Anderen nicht verzeihen, wenn der andere
Mensch sich seines Handelns unbewusst ist! Das ist die zwar positive und doch konditio-
nierte Formulierung der ,,Ausnahme*.16

Wihrend die Gemara-Kommentierung des Traumes nicht die Zensur gegen die
Aggression erkennt (der Lehrer wiegt sich in dem Glauben, mit seiner Unversohnlichkeit
dem Schiiler einen guten Dienst ,,zweiter Ordnung* zu tun), erschlieft Levinas die Stirke
der Unvershnlichkeit und raumt ihr einen Platz ein, indem er die Taimuderzéhlung eines
Traumes als Psychoanalyse avant la lettre begreift, als Rede von einem ,,Unbewussten®
(QLT 54). Ausnahmsweise tritt cin seclischer Zustand des Ich auf, der eine Idealisierung
und Unterwerfung unter die Verantwortung verhindert. Jedoch fehlt Levinas die restlose
Einsicht in die letzte Ursache der von ihm entdeckten Ausnahme: Levinas’ zweite Bedin-
gung des Versohnens, dass der Andere volles Bewusstsein seiner Vergehen haben muss.
projiziert die Unversohnlichkeit immer noch in ein fehlendes ausreichendes Schuldbe-
wusstsein des Anderen, anstatt sie in der Aggression des gekrédnkten Ich anzuerkennen:
Levinas Selbstaufklarung gelangt nicht dahin, die Ausnahme aus der privativen Setzung
im Anderen zuriickzuziehen und als Positivitat des Ich zu sehen.

An genau dieser Stelle trete ich fiir eine Erweiterung der Unversohnlichkeit ein. Sie re-
sultiert aus der Aggression des Ich und ist nicht der Reflex auf den Mangel eines Anderen
oder in threm Recht von ihm bedingt. Wie mit der Aggression umzugehen sei, ob etwa
ein Anrecht des Ich auf Unverséhnlichkeit abzuleiten ist, ist eine wichtige, jedoch sekun-
ddre Frage. Es ist bezeichnend, dass die Unversohnlichkeit in Uberlegungen zur Abgren-
<cung aus einem Abhéngigkeits- und Verbundenheitsverhiltnis auftritt, wo es um den
Schritt in die Selbstandigkeit geht.

IS Knieriem, R., Art.: ht’ sich verfehlen, THAT I, 545¢.
“® \'TL 45. Die Ausnahme ist ein wichtiger Terminus bei Levinas. Die Beziehung zum Tod des anderen Men-
schen wird ebenfalls als ,,ex-ception* (als ,,Herausgreifen*) definicrt (1996, 26).

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Miinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



362 Anne Koch

Die Unversohnlichkeit geht zwar von einem Zwischenfall aus, der ethischen Katego-
rien untersteht, einer Beleidigung. Sie gerdt dann jedoch zusehends in die Hintergriinde
des Tuns. Denn es geht nicht mehr darum, ob eine Beleidigung rechtens ist. Auf der ethi-
schen Ebene ist ein grofer Teil solcher Zwischenfille relativ leicht zu beurteilen, weil wir
es mit analytischen Aussagen iiber das Gute zu tun haben. Beleidigungen sind per se
schlecht. Diese Sicherheit schwindet sofort, wenn der motivationale und hier sogar dar-
tiber hinaus der seelische Bereich der personalen Verwirklichung hinzukommt, in diesem
Falle die Abldsung vom Lehrer. Dann wird ein Bereich zur Handlungserklarung zugelas-
sen, den die Psychologie bearbeitet.

Es gibt eine Subjektivitét, der mit der Forderung nach radikaler Verantwortung unrecht
getan wird. Levinas stof3t auf sic im unversShnlichen Ich. Eine Form der Subjektivita:,
die durch die geltende Subjektivititstheorie ausgeschlossen oder tibersehen wird, nenne
ich fortan ,,Geringster”. Den Geringsten zu benennen, hat daher immer eine Verdnderung
der bestehenden Anthropologie zur Folge. Thr blinder Fleck wird aufgedeckt. Eine solche
Entdeckung ist nie zuféllig, sondem kann nur geschehen, wenn die hintergriindigsten A-
xiome und Motive der herrschenden Theorie freigelegt sind. Das unversohnliche Ich ist
nicht die einzig denkbare Form des Geringsten.!” Fiir Levinas ist der Andere in der
Nacktheit und Ausgesetztheit seines Antlitzes der Geringste. Daneben ist die angefiihrte
tibersehene Hinsicht des unversshnlichen Selbst ein Geringster, da sie nicht einmal theo-
retisch geschiitzt wird. Dieser Geringste, der neben seiner Verantwortung auch andere
Regungen in sich spiirt, ist theoretisch zu schiitzen.

Schutz des Geringsten

Das unversohnliche Ich, auf das Levinas stiel3, wurde bereits in das sich selbst behaup-
tende Ich umgeformt, indem sein Recht auf Unversshnlichkeit nicht durch den Anderen
bedingt wird, sondern in ihm selbst liegt, und sein Recht, fiir sich zu sorgen, geltend ge-
macht wurde. Um den Geringsten des fiir sich selbst sorgenden Ich nachhaltig theoretisch
zu etablieren, sind Levinas® gedankliche Voraussetzungen fiir seine Verkennung dieses
Geringsten offen zu legen. Das Grundiibel seiner anthropologischen Position liegt darin,
dass der Selbstwerdungsprozess eines Menschen als Verfallsgeschehen bewertet wird.
Trennungen und Abgrenzungen, die notwendige Bedingungen der Ichbildung sind, wer-
den als unrechte Raumnahme des Subjekts verurteilt, als kénnten sie nur auf Kosten und
zu Ungunsten des Anderen geschehen. Anders als in den meisten philosophischen Positi-
onen und von daher in den psychologischen Menschenbildem!8 ist die Abgrenzung und
Selbstbeschiftigung eines Subjekts fiir Levinas nicht die Voraussetzung fiir gelungene
Begegnungen, sondern der Ursprung des ethischen Unrechtsverhiltnisses. Wenn man
diese markante Auffassung Levinas’ nicht als pddagogische Rhetorik erachtet, die auf die

17 Neben der Unversshnlichkeit kennt Levinas das Gefiihl, dass ein anderer, ,,50 sehr ein anderer ist, dass ich in
mir die Kainsche Weigerung verspiire, sein Hiiter zu sein®, Yom Sinn des Seins, in: Aufer sich 62.

'8 Dornes 1993 bietet Einblick in den Stand der Sauglingsforschung. Er zeichnet den Weg von der Symbiose
liber Formen des Selbstempfindens im Zustand des Self~with-other zur immer differenzierteren Affektentwick-
lung, Intersubjektivitdt nach.

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Miinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



Siihne oder Unverséhnlichkeit? 363

Hinwendung zu anderen Menschen aufmerksam machen soll, dann ist sie eine starke the-
oretische Pramisse, ihr Hintergrund sei nun entfaltet und kritisiert.

Erst der Blick auf Levinas® Werkganzes macht die Akte seiner Anthropologie sichtbar,
die als Abfolge von vier Phasen angelegt ist. In seinen einzelnen Werken ist er mit der
Beschreibung einzelner Phasen und ihrer Uberginge beschiftigt. Das Gesamt liest sich
wie eine Geschichte von Urzustand, Abfall aus dem Ursprung, beginnende Riickgewin-
nung des Ursprungs in Begegnungen bis hin zur endgiiltigen Wiedereinkehr in den Ur-
sprung. Kriterien des Abfalls und der Rickgewinnung sind das Ausmaf, in dem das indi-
viduelle Subjekt fiir sich Raum beansprucht. Je mehr es sich aufspreizt, desto entfernter
ist es vom guten Leben. Deshalb wird mit anderen Worten eine Geschichte der Unschuld,
des Schuldigwerdens, der zunehmenden Sithne im Sinne einer Wiedergutmachung und
schlieBlich der Erlosung geschrieben. In seinen frithen Schriften Le temps et I’autre und
De [’existence a I'existant stellt cr den Abfall und die sich herausschilende Individualitét
dar sowie erste Etappen der Wiederaneignung des verlorenen Ursprungs, indem Formen
von Andersheit durchlaufen und aufgenommen werden. In Autrement qu'étre erst wird
mit den Ausfithrungen zur Ricklaufigkeit (Umkehr) eine Erlosungsvorstellung entwi-
ckelt. Diese Art der Geschichtsschreibung ist jidisches und christliches Gemeingut: Auf
den Siindenfall folgt ein irdisches Leben auBlerhalb Edens, das unter Geboten steht und
eine Bewihrung erfordert und mit dem Tod des Volkskorpers, spéter auch des Einzelnen,
in ein Friedensreich der Versohnung eintritt. Insbesondere der letzte Teil hat eine verwi-
ckelte religionsgeschichtliche Entwicklung durchgemacht. Lange war das Siihneritual des
Opfers (Schlacht-, Rauch-, Libationsopfer) und die Aussetzung des Siindenbocks die
gréfte zu erreichende Versohnung. Daneben lauft ein Prozess der Individualisierung der
Vergehen ab. Der Tod machte in der nachexilischen israelitischen Religion unter persi-
schem Einfluss nicht mehr alle Menschen gleich, - zumindest nicht in Bezug auf die
Nachwirkung ihres irdischen moralischen Verhaltens im Jenseits.)®

Levinas, der die Abfolge der Phasen nicht als religiose Uberlieferung wiederholt, son-
dern als eine Theorie aufstellt, macht damit die Individualisierung riickgéngig. In der
Allgemeinheit der anthropologischen Theorie ist nicht nur der Endzustand der Erlésung
wieder universal, sondern die Abfolge und Beschaffenheit der Phasen bekommt gesetzli-
che Giiltigkeit. Der Individuierungsprozess ist jedoch Konstituens menschlichen Lebens
und nicht eine graduelle Gréfle so wie das moralische Verhalten. Die Schuldaufnahme
wird cssentialistisch zu einem Merkmal des Menschen. Alle Menschen sind sich gleich

19 Die Scheol, anfinglich ein egalitires Schattenreich, wo Kénige neben Hirten vor sich hinddmmern (vgl. Jesa-
ja-Apokalypsc Jes 14,4b-21 die Spottklage auf einen verstorbenen Weltenherrscher, die einen kanaandischen
Mythos vom Ubermut des Morgensterns Helel verfremdet), wird zusehends in cinen SchoB Abrahams und ei-
nen Strafort geteilt. Der Schofl Abrahams driickt die Kontinuitdt mit der .Ahnenrethe aus. Ahnen wurden im
hduslichen Kult, noch lange nachdem der JHWH-Kult zum Jerusalemer Staatskult ethoben war, verehrt. Das
zeigt an, wie sehr Levinas® Geschichtsmodell, das einen allgemeinen Erlésungszustand annimmt, von der na-
chexilisch-frithjidischen Vorstellung gepragt ist. Theologisch vertritt Levinas einen ,existenziellen Messianis-
mus*: . Le messianisme [...] commence en moi* (1991, 76). In jedem Menschen, besonders zuginglich in seiner
Hilfsbeddrftigkeit, erscheint JHWH. Das, was aus christlicher Sicht eine allgemeine Christologic genannt wird,
el nicht mit Gruppen des messianischen Judentums verwechselt, fir die jeweils eine bestimmte historische
Gestalt der Messias ist (z.B. Shabbetaj Zvi).

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Miinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



364 Anne Koch

in der Unentrinnbarkeit ihres Schuldigwerdens durch Selbstwerdung und der einzig in
Aussicht gestellten Losung, durch Selbstriicknahme in die Verséhnung heimzukehren.

Es ist weniger das geschichtstheologische Modell, das kritisiert werden soll, als das 1-
neinssetzen seines Verlaufs mit dem Individuationsverlauf. Das ist eine kreative Tat Le-
vinas’ und keine Rezeption einer religiésen Tradition. Denn die Riickkehr in den Ur-
sprung spielt sich nicht einfach im Rahmen der Tugenden von Bescheidenheit und Ver-
zeihen ab, sondemn in der Dimension einer radikalen Schuldigkeit, die radikal ist, weil sie
fiir Levinas ein tragendes Theorieelement ist. An dieser Moralisierung entwicklungspsy-
chologischer Etappen und in ihnen auftretender Emotionen ist Kritik zu tiben. Levinas irrt
im zulédssigen Beschreibungsmodell: Ichbildung ist eine lebenslange psychologische Her-
ausforderung und nicht Gegenstand der Moral. Der Vorgang ist demzufolge nicht in Beg-
riffen von Schuld, Verséhnung und Wiedergutmachung zu beschreiben, sondern von Ab-
grenzung, Bezogenheit, Wahrnehmung von Gefiihlen und Geduld. Ein gebildetes Subjekt
ist Voraussetzung fiir moralisches Handeln. Die Ethik als philosophie premiére verletzt
den Menschen, der seiner condition humaine untersteht, er selbst sein zu miissen. Sie ver-
letzt einen ,,Geringsten®.

Unversohnlich oder ungeschuldet?

So wie sich das unverséhnliche Ich der auferlegten Verantwortung fiir den Anderen
entzieht, so auch eine andere Gestalt des Geringsten. Auch dieser Geringste ist eine Form
ethischer Subjektivitit und muss wie das unversohnliche Ich um ein Merkmal erginzt
werden. Es ist jenes Subjekt, das ,jungeschuldete Verpflichtungen® freiwillig auf sich
nimmt. Den Begriff entlehnt W. Vossenkuhl (1998) der thomasischen Tugendlehre. Dort
heilen die drei géttlichen Tugenden dona gratuita, ungeschuldete Gaben. des christlichen
Gottes an den Menschen. Diese ungeschuldete Selbstmitteilung bzw. Verpflichtung Got-
tes ist Bedingung aller weiteren menschlichen Tugenden. Anders als im moraltheologi-
schen Rahmen ist die ungeschuldete Verpflichtung im moralphilosophischen Sinne eine
Selbstverpflichtung der ersten Person Singular. Sie ist ungeschuldet, da nach der deonti-
schen Pramisse nur das gesollt und geschuldet ist, was ein Subjekt auch verwirklichen
kann. Sollen setzt das Koénnen voraus. Wenn sich die erste Person Singular in einer Situa-
tion ungeschuldet verpflichtet, dann stellt sie Forderungen an sich, ,,die niemand auler
ihr selbst einfordern kann* (1998, 430). Dieses Merkmal ist eine schlichte Folge aus der
deontischen Pramisse. Neben dieser Abwehrseite gegen Forderungen ohne Rechtsgrund
tragt die ungeschuldete Verpflichtung den Aspekt der Selbstiiberbietung: ,,Nur ich selbst
kann von mir -- und nur von mir — mehr verlangen als ich kann* (1998, 429). Die Selbst-
tiberbietung des Subjekts driickt eine Asymmetrie zwischen Ich- und Anderer-
Perspektive aus, die auch fiir Levinas’ verantwortliches Ich fundamental ist. Die Forde-
rung der ersten Person ist nicht universalisierbar (,,nur von mir*). Darin unterscheiden
sich beide Konzeptionen vom Kategorischen Imperativ, dessen Formalprinzip des Gesoll-
ten die Universalisierung einer Maxime ist, und die von der anthropologischen Dominanz
einer allgemeinen Vernunft {iberzeugt ist. In klassischer Lesart verstrickt sich das sich
ungeschuldet verpflichtende Ich sinnlos in Schuld, wenn es sich etwas vornimmt, das es

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Mlinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



Siihne oder Unverséhnlichkeit? 365

nicht kann. Welchen Vorteil bringt die ungeschuldete Verpflichtung dem Subjekt? Dazu
ist die moderne Situation des Menschen, die als moralische Uberdeterminierung be-
schrieben wird, in die Waagschale zu werfen. ,,Uberdeterminiert® sind Entscheidungssi-
tuationen, in denen so viele Anspriiche konkurrieren, dass man nicht allen gerecht werden
kann. Vossenkuhl bringt sie mit der modernen Individualisierung und der Abldsung der
Moral vom Ethos in Zusammenhang. Berufs-, Partnerschafts-, Lebenswegwechsel sind
hdufige Ursachen, dass unerfiillbare Verpflichtungen ins Leben treten. Oft sind Kinder
Opfer veranderter Bindungen. Die Einfihrung des Geringesten eines sich ungeschuldet
verpflichtenden Subjekts ist als theoretische Reaktion auf diese Beschreibung der Moder-
ne zu bewerten. Diese Schuldigkeit entspringt uneinldsbaren Verpflichtungskonstellatio-
nen und unterscheidet sich von der unentrinnbaren Schuldigkeit des unverséhnlichen Ich.
Wenn dieses sich selbstverpflichtet, eben auf seine Selbstbehauptung, so ist diese Selbst-
verpflichtung sich selbst gegentiber geschuldet. Hier entsteht eine Schuld gegen sich
selbst. In der ungeschuldeten Verpflichtung hingegen wird das zwischenmenschliche
Verhiltnis zur Quelle der Schuld.

[st nun die ungeschuldete Verpflichtung, die fur die erste Person eine Verpflichtung
einfiihrt, selbst wenn ihre Verwirklichung nicht méglich ist, eine Entlastung des Subjekts
oder eine Uberanstrengung? Eine Entlastung wire sie, insofern die Anspruchsinstanz al-
lein die erste Person und keine allgemeine Vernunft oder auflenstehende Person ist. Auf
diese Weise fdllt die Anklage Anderer weg, wenn nicht real, so doch in ihrer Berechti-
gung aus der Sicht des Ich. Eine Uberanstrengung wire sie, insofern die moralisch tiber-
determinierte Situation eines Subjektes weiter in Begriffen von Pflicht, Sclbsteinforde-
rung. -anklage und offenen Schuldigkeiten beschrieben wird. Der ethische Begriff der
ungeschuldeten Verpflichtung soll die Spannung l6sen zwischen unerfiillten Verpflich-
tungen, die entweder ,,in einer Art moralischem Vakuum frei vagabundieren® (1998, 430)
oder andererseits moralisch neutralisiert wiirden. Durch diesen inneren Spagat ist er so
interessant. Zum Teil geht sein Dilemma auf das Konto der Unterscheidung von Opfer-
und Téterperspektive. Nach Vossenkuhl ist die Perspektive der Anklage durch ein Opfer
berechtigt, denn ,,derjenige [Téter], der sich fur die Erfiillung einer anderen Verpflich-
tung entschied, auch [hitte] in threm Sinne entscheiden konnen* (ebd.). Das Dilemma
entsteht dann dadurch, dass den Angehdrigen auf der Opferseite Anspriiche zugebilligt
werden mit der Begrindung der Handlungsfreiheit des Téters. Auf der Téterseite hinge-
gen besteht die Handlungsfreiheit ausdriicklich nicht (s.0. deontische Pramisse ist nicht
erfullt), und trotzdem wird eine Verantwortung durch den sich selbst verpflichtenden Ta-
ter subjektiv iibernommen. Die Begegnung der Opfer- und Téterseite steht damit auf
nicht verembaren Voraussetzungen. Eine Versohnung ist in befriedigender Form nicht
moglich. Es sind mehrere Losungen des Dilemmas denkbar. Zum einen kann von den
Opfern erwartet werden, die eingeschrinkte Handlungsfreiheit dem Titer zuzugestehen.
Dass der Tater anders hitte entscheiden konnen, ist wie die Wiederholung einer entleer-
ten Formel von Handlungsfreiheit, die auf formaler Ebene nicht zur berechtigten Bevor-
teilung eines Opfers vor anderen fiihrt. Die Formulierung ,,hitte auch in ihrem Sinne ent-
scheiden konnen® impliziert ein Kénnen und damit eine Berechtigung, die objektiv bzw.
im Indikativ nicht besteht.

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Miinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



366 Anne Koch

Es ist auch fragwiirdig, ob nicht die moralische Uberdeterminierung eine historisch
vertraute Erscheinung ist und ob nicht - bei allen Zuspitzungen durch modernes Leben —
das Entstehen uneinlosbarer Verpflichtungen unvermeidbar ist. Dann sollte sie als Eigen-
schaft der conditio humana betrachtet werden. Mit der Verpflichtung korrespondiert die
Schuldigkeit. Entsprechend zur Erweiterung der uneinldsbaren Verpflichtung weitet sich
auch der Begriff der offenen Schuldigkeit aus. Zu leben und ilter zu werden heifit schul-
dig zu werden. In diesem Sinne gehen in einer christlichen Uberlieferung die Altesten auf
Jesu Aufforderung, wer ohne Schuld sei, mége den ersten Stein auf die Siinderin werfen,
zuallererst (Joh 8,9). Wird Subjektivitit in dieser Weise als schuldverstrickt bestimmt,
dann bringt die Konzeption der ungeschuldeten Verpflichtung dem Subjekt nicht den er-
hofften Vorteil der Entlastung. Die ungeschuldete Verpflichtung des Geringsten bleibt
ein anderer Terminus technicus fiir die unentrinnbare Schuldigkeit des Menschen.

Die Bewertung der mit dem Begriff der ungeschuldeten Verpflichtung eingefiihrten
Selbstdeutung wird sich daran bemessen, ob mit der unentrinnbaren Schuld nicht mehr
Lebenssinn angegriffen ist als mit einer modifizierten moralischen Selbstdeutung aufge-
fangen werden kann. Mehrere weitergehende Modelle sind denkbar. Schon mit der Uber-
nahme ungeschuldeter Verpflichtung geht eine tiefe Einstellungsdnderung der ersten Per-
son einher. Sie begegnet ihrer Schuld und bearbeitet sie, indem sie sich von dufleren
Vorwiirfen zurtickzieht, um vor dem eigenen Tribunal Verpflichtungen aufzunehmen, das
heif3t auch, um auf diese Weise trotz Riickweisung des Opfers mit ihm in Verbindung zu
bleiben.

Erwigenswert ist eine Reaktion auf die Schuldigkeit, die wie die Selbstverpflichtung
durch eine Leistung des Subjekts geprégt bleibt, jedoch mehr in die Richtung von Reue,
Beichte und BuBle gelebt wird. In deren Folge liegt die Selbstiiberantwortung an eine
Versohnung und Vergebung, dic der Subjektivitit zuteil wird. Das kann bis dahin gehen,
dass eine Erlgsung von der Schuld erlebt wird und zur mehr oder weniger dauerhaften
Einstellung des Subjekts wird. Eine davon unterschiedene Reaktion auf die Schuld,
gleichwohl sie in das erstere religiése Modell als ein Teil integriert werden kann, ist das
Durcharbeiten der Entscheidung der ersten Person und ihre Annahme durch besseres
Verstehen. Die Ereignisse des Schuldigwerdens sind Bestandteil des gemeinsamen Le-
bens und werden nicht von einem einsamen Subjekt in Selbstiiberbictung geschultert.

Dadurch, dass Schuld unabkémmlich auftritt, ist das Gewissen stets untergraben. Es
kann priifen und erwégen so lange es mag, es wird Schuld nicht umgehen kénnen. Das
héchste Vermogen der Schuldvermeidung. die abratende innere Stimme, dient hdchstens
der Schadensbegrenzung. Daher antwortet Levinas’ Entdeckung der inneren Sozialitét,
die das Gewissen unterfiittert, auf eine Liicke ethischer Theorien. Die innere Sozialitit
verweist auf die gleicherweise mit der Schuld unauthebbare Einbindung der ersten Per-
son in eine Gemeinschaft und auf die Rettung, die aus dieser kommt, wenn die Subjekt-
Moglichkeiten ausgeschopft sind. Der Andere ist nicht mein Opfer oder Ankldger, son-
dern Uberbringer einer Rettung aus der fatalen Schuldigkeit. In seiner Gesellschaft wer-
den dem Einzelnen Rituale der Siihne méglich, und er erfahrt Unterstiitzung ungeachtet
seiner Schuld und seines persoénlichen Umgangs mit ihr.

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Mlinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.



Siihne oder Unverséhnlichkeit? 367

Anne Koch, Atonement or Irreconcilability? Philosophical Reflections on a Talmud Lec-
ture of E. Levinas

Levinas radicalises the subject’s responsibility for the Other. In his Four Talmud Lec-
tures the exception of an irreconcilable subject emerges. It doesn’t need to reconcile it-
self to the Other if the Other is not aware of his offence. In critique of Levinas’ condi-
tioned irreconciliation a subjectivity with unconditioned rights of self-assertion is intro-
duced. With his notion of inner sociality Levinas discovers an ability that goes beyond the
European tradition of conscience. It denotes an emotional embedment in the religious

community that is activated even when the conscience is blocked in unsolvable ethical
claims.

Koch, Anne: Siihne oder Unverséhnlichkeit. Religionsphilosophische Uberlegungen zu einer Talmudlektiire
von E. Levinas, in: Miinchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.






