
Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

Sühne oder Unversöhnlichkeit? 
Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 

von E. Levinas 

von Anne Koch 

Levinas radikalisiert die Verantwortung für den Anderen. In " Vier Talmudlektüren" 
jedoch tritt mit dem unversöhnlichen Subjekt eine Ausnahme auf Es muss einem Ande­
ren, wenn der sich seiner Aggression gegen das Subjekt nicht bewusst ist, nicht verzeihen. 
in Kritik an der Levinas 'sehen Bedingtheit der Unversöhnlichkeit wird mit dem Gerings­
ten eine Subjektivität eingeführt, die das unbedingte Recht auf Selbstbehauptung besitzt. 
In der inneren Sozialität entdeckt Levinas ein Vermögen, das die abendländische Gewis­
senstradition durchhricht. Die seelische Einbettung in die Glaubensgemeinschaft trägt, 
wenn das Gewissen durch unlösbare ethische Ansprüche der modernen Existenz außer 
Kraft gesetzt ist. 

"Die Idee, in die Gott eintritt, erfahrt eine Disproportion, und so entsteht ein schlechtes 
Gewissen. Doch wie sollte das Subjekt auch guten Gewissens in der Adäquation mit dem 
Sein ruhen! Seine Inadäquatheil lässt die Besorgnis entstehen, den Platz, den man einge­
nommen hat, jemandem weggenommen zu haben". 

Levinas Von der Ethik zur Exegese 

Fragestellung 

In der ersten der Vier Talmudlektiiren 1 von Levinas tritt ein nach meiner Kenntnis des 
L:vinas'schen Werkes einzigartiger Fall auf: das Levinas'sche Ich weigert sich, einem 
anderen Menschen zu verzeihen. Es sucht Argumente, Ausflüchte und religiöse Vorla­
gen, einem Anderen nicht vergeben zu müssen. Die Ethik als prima philosophia Levinas' 
erhält eine Ausnahme: Es gibt den Fall, da muss dem Anderen nicht verziehen werden. 
Interessant ist der Fall, weil die Lnversöhnlichkeit die radikale Verantwortung für den 
Anderen unterläuft. Die Standardforderung scheint vergessen: "passer de I' outrage subi a 
Ia responsabilite pour le persecuteur et, dans ce sens, de Ia souffrance a 1' expiation pour 
autrui". 2 Mit der Sühne ist das Schuldthema angesprochen. Schuld ist der Antipode zur 
Verantwortung. Verantwortung aber ist die grundlegende Struktur der Subjektivität (Le-

Die aste Talmudlektüre trägt den Titel "Envers autrui" . Levinas liest sie 1963 in der französi schen Sektion 
des Jüdischen Weltkongresses in einem Kolloquium zum "Pardon". Sie entstammt daher keinem akademischen 
Diskurs, sondern dem Gespräch des renouveau juif in Frankreich, s. Krochmalnik 1996. Zur Hem1eneutik der 
Ta lmudlektüre als "Ersuch, Bemühung, dringende Bitte" (sollicitation) für den Anderen s. Banon 1984. 
2 AE 141, JS 246: "übergehen von der erduldeten Schmach zu r Verantwortung ftir den Verfolger und, in diesem 
Sinne, vom Leiden zur Sühne des Anderen". 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

354 Anne Koch 

vinas 1992, 72). Daher kommt auch dem Schuldbegriff fundamentale Bedeutung in der 
Subjektivitätstheorie zu. Tch werde zeigen, dass das Zugeständnis der Ausnahme inner­
halb seiner metaphysischen Ethik nicht die Hintertür für den Eintritt des Unethischen und 
des unbeherrschbaren Grauens ist, das seinen Verwüstlingszug nun erst recht antreten 
kann. Vielmehr ist die Ausnahme vom Verzeihen so wichtig, da sie bereits die Reaktion 
auf eine innere Plage ist. 3 Sie die Folge eines Grundproblems in Le\inas' Denken . Das 
Subjekt wird so ausschließlich an den Anderen hingegeben, dass es seine Distanzv.rün­
sche und die Aggressionen seiner Selbstbehauptung und Selbstidentifikation nicht unter­
bringen kann . Es ist kein Raum für Eigenheit. Wo überlebenswichtige seelische Lebens­
äußerungen theoretisch ausgeschlossen werden , liegt der Keim der Gewalt. Die Ausnah­
me der Unversöhnlichkeit ist daher als Lösungsversuch dieses inneren Konfliktes zu se­
hen. 

Es sind mehrere Ursachen , dafür dass der Prozess der Selbstaneignung und -ab­
grenzung immer im Licht einer dadurch aufgenommenen Schuld steht, zu erwägen. Von 
Heidegger stammt die Vorstellung einer Seinsdestruktion, um den ursprünglichen Sinn 
von Sein freizulegen, die bei Levinas in typischer Überarbeitung auftaucht und die Indi­
viduierung belastet: Ein bergendes Sein steht im Hintergrund. Das Auftreten von Subjek­
tivität ist Abfall, Verlust an Lebendigkeit und Verbindung zum bergenden göttlichen Ur­
sprung. Wenn es sich bei der fundamentalen Schuldigkeit des Ich um eine Rhetorik di eser 
Seinsumkehrung handelte, wäre sie leichter anzunehmen denn ab Qualität der Subjektivi­
tät. fin anderer Hintergrund für Levinas Schuldverständnis ist Freuds Totem und Tabu­
These, nach der im Kern einer rituell-religiösen Handlung die Sühne einer gemeinsamen 
Schuld steht. Sandhen· ll998, 87-89) bringt Freuds Anwendung dieser Urhorden­
Vatermord-These auf Dostojewski (Freud 1928) mit Levinas in Verbindung, da Levinas 
immer wieder den Satz: "Ein jeder von uns ist vor allen an allem schuldig, ich aber bin es 
mehr als alle anderen" aus Die Brüder Karumasovl' zitiert. Für Freud ist Dostojewsk is E­
pi lepsie eine Selbstbestrafung dafür, seinem Vater den Tod zu wünschen. Er identifiLiere 
sein Leiden mit Christi Leid, um an dessen Schuldbefreiung Anteil zu haben. Es ist genau 
diese Schuldbefreiung, gegen die Le\ inas die vorgängige Schuldigkeit des spirituellen 
Selbst setzt. 

Meine These lautet: Mit der v\'eigerung in der ersten Talmudlektüre, in einem be­
stimmten Fall jemandem zu verzeihen, kündigt sich der .\usweg einer Wandlung des au­
toaggressiven Subjekts der totalen Verantwortung an . Die lmkehr ist von der "inneren 
Sozialität" ermöglicht, einer erlebten Einbindung in die Glaubensgemeinschaft, die das 
Gewissen in dem Moment trägt, da es vor Schuld völlig selbstverloren ist. Daraufhin 
wird die Schwierigkeit eines sich selbst verpflichtenden Subjekts dargestellt, das ohne in­
nere Sozialität der Schuld begegnen will. 

3 Das Moment der Ausnahme, "Suspension des Ethischen", ist auch bei Kierkegaard in Furchtund Zillem zent­
ral. Vgl. Levinas: "un moment incffac;able, auquel fait remonter Ia notion du valoir" (AF 158, JS 275) mit der 
"Vertagung" der Gerechtigkeit im Vloment der Rechtssetzung bei Derrida 1991. 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

Sühne oder Unversöhnlichkeit? 355 

Die erste der Vier Talmudlektüren 

Die erste Talmudlektüre kommt zum Schuldthema, da sie Mischna- und Gemara­
Abschnitte des Traktats Joma auslegt. Traktat Joma geht von Levitikus 16 aus, wo das 
Sündenbockritual und parallel der Schlachtopferkult am Jom Kippur (von kpr sühnen), 
dem großen jüdischen Versöhnungstag, beschrieben wird. Dieses Fest aus der Zeit des 
Zweiten Tempels verbindet einen vorisraelitischen Ritus mit einem JHWH-Fest. Da das 
Sündenbock-Motiv eine immense Rezeption erfahren hat, sollen einige exegetische Be­
merkungen Fehldeutungen vorbeugen 4 Der altisraelitische Opferkult sollte als Einrich­
tung gewürdigt werden, in der JHWH dem Dank der Gläubigen erreichbar ist, in der er 
im Mahl Gemeinschaft mit sich gibt und seinen Vergebungswillen zugänglich macht. Der 
Schwerpunkt in Lev 16 liegt auf der Sühne und nicht auf der Tatart oder dem Opfer des 
Vagehens. Entgegen vielen Übersetzungen sollte die nähere Bezeichnung des Opfertie­
res "für die Vergehen" (für die "Entsündung" (Buber), f{la.(tfi't, Lev 16, 3 .5) nicht mit 
"Sündopfer" übersetzt werden. Denn die Sünden werden JHWH nicht geopfert. Zum ei­
nen ist JHWH nie Empfänger eines Opfers, sandem durch den Priester ist JHWH Subjekt 
der Handlung, der Geber5 Zum anderen werden Sünden nicht geopfert, sondern entsühnt. 
Das hebräische Verb "sündigen" bedeutet "verfehlen, das Ziel verpassen, neben den Weg 
treten". Die ursprünglich wörtlich-räumliche Bedeutung ist in einigen Stellen noch sicht­
bar (Ri 20, 16). Traditionsgeschichtlich ist die Vorstellung einer schicksalsträchtigen Aura 
der Tat vorherrschend 6 Das Vergehen residieti in der ganzen Person (nfs). "Sündigen" 
bedeutet in diesem Sinne "sich Unheil zuziehen, sich selbst strafen" 7 Auf dem Sünder 
lastet ein Unheil, das gesühnt werden muss, damit der Mensch nicht zugmnde geht. Die 
Tat hat einen Zustand des Täters zur Folge. 

Der Tag der Versöhnung ist nicht ohne Grund das erste Fest nach Neujahr. Die not­
wendige Reinigung der Kultbereiche im Heiligtum (V12-19) und die Entsühnung der 
Menschen (V5 .6.21, Priester, einzelner, Gemeinde) zeugt von der Tradition einer anste­
ckenden Kontaminiemng oder Konsolidierung der Sphären von Heiligkeit, Reinheit, 
Schuldigkeit auf ihre Umgebung. Das Beheben der Schuld ist Bedingung des neuen Jah­
reszyklus. Die zeitliche Ordnung und ihr Weitergang werden mit der Sühne initiiert. Die 
geschichtstheologische Bedeutung des Sühneritus ist deutlich. Wichtig ist, dass die Ritua­
le des Sündenbocks und Schlachtopfers in Lev I 6 verknüpft sind . Das kultische Sühnege­
schehen hat drei Phasen, die in ihrem Symbolgehalt erschlossen werden müssen: Hand­
aufstemmung, Blutritus, Opferverzehr. Welche Bedeutung hat die Handaufstemmung au­
ßerhalb der rechtlichen Sphäre? Wird die Schuld im Opfer auf das Tier übertragen oder 

4 Ich verdanke Prof. J. Wehrle wertvolle Hinweise während unseres Levinas-Seminars, 2000. 
5 Vgl. Koch. K. Art.: ht ' , ThWAT II, 866. Zudem steht die Sühnef01mel im Aktiv mit "Priester" als Subjekt, 
die Vergebungsfonnel jedoch im Passiv mit JHWH als grammatischem Subjekt. , vgl. Janowski J 982, 251. 
6 Zu Sündenbockritualen als typische Therapie der Tatfolgen im eliminatorischen Schuldparadigma s. Sitzler­
Osing. fl .. Art.: Schuld I, TRE 30, 572-577, 573. Alte bibl ische Eliminationsriten in Lev 14, 2b-8.48-53 (ka­
thartischer Ritus mit zwei Vögeln), Lev 16 (Sündenbock-/Asaselritus), Sach 5, 5-11 (Lnheil wird in Epha ein­
geschlossen und durch zwei weibliche Wesen mit Storchenflügeln ins Land Sinear weggcschafft). 
- Vorexilisch ist die Tatsphäre des Vergehens als Unheilsmacht ('awaen) bezeichnet, nachexilisch als '§m­
sphäre (Schuldverpflichtung), Janowski 1982, 257-259 . 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

356 Anne Koch 

identifiziert sich der Schuldige mit dem Tier, an dem dann stellvertretend die Sühne voll­
zogen wird? Je nach Entscheidung ist das Sündenbockritual ein El iminations- oder ein 
Substitutionsritus. 

Der Sündenbockritus in Lev 16 ist von anderen Sühnopfern in Lev 4 et. al. zu unter­
scheiden. Während in Lev 16,21 deutlich die Handaufstemmung auf den Kopf des Zie­
genbocks eine substantialisierte Schuld aufträgt und in die Wüste schickt, so muss bei 
den anderen Riten von Opfern im stellvertretenden Sinne gesprochen werden. Die Stell­
vertretung kommt durch die Identifizierung zustande. Ihr Sinngehalt gleicht darin der 
Übertragung des Amtscharismas von Mose auf Josua in Num 27, 18.23 durch Handauf­
stemmung und nicht der kontagiösen Magie des Eliminationsopfers. Es ist wichtig. diese 
unterschiedlichen Traditionslinien in Lev 16 auseinander zu halten.~ :\lach Janowski wird 
der Sinn des altorientalischen Substitutionsritus im Schlachtopfer von Lev 16 noch über­
boten auf eine Lebenshingabe des sündigen Menschen an das Heilige hin. Dieser über di e 
stellvertretende Identifi zierung hinausgehende Gehalt ist am zweiten konstitutiven Fle­
ment, der Blutapplikation, abzulesen 9 Im Blut ist die Lebendigkeit eines Menschen an­
gesiedelt. Blut a ls Lebensstoff deutet auf den Tod hin und auf die Identifiz ierung des Op­
fernden mit dem Tod des Tieres und nicht mit dem Tier in der Funktion eines rituellen 
Sündenträgers. Diese priesterschri ft liche Sühnetheologie unterscheidet sich in diesem 
Symbolwert des Sühnopfers sowohl von der Elimination des Unheils als auch von der 
Substitution der Sünde. Als Hintergrund für das Schuldverständn is von Levinas ist ent­
scheidend, dass eine grundlegende Schuldigkeit auftritt, die nicht ausgerottet oder stell­
vertreten werden kann, sondern nach Auffass ung der Priesterschrift nur im Tod und der 
Lebenshingabe gesühnt w ird. Diese Strukturelemente der Selbstauflösung und der aus­
geweiteten Schuld 10 kehren bei Le\ inas w ieder. 

Die biblische Vorstellung der Sühne durch Lebenshingabe wird mit dem zweiten The­
ma verknüpft, das so hintergründig ist, dass es in der Rezeption von Levinas meist über­
sehen wird. Mit der Ausnahme der L'nversöhnlichkeit arbeitet Levinas sein Verhältnis zu 

8 Gerstenberger führt e in hethi tisches Ritual ( 13.Jh. v.Chr. , in: TL\ T !I) an ( 1993, 286ff). Die Seuche, d ie in ei­
nem Heerlager ausgebrochen ist, wird durch Auflcgung beider Hände der Heerführer auf einen geschmückte n 
W idder übertragen, der zusammen mir einer Frau, Brot und B ier in feindliches Gebiet gescheucht wird Lmd die 
Seuche auf den Feind bringen soll. Der Widder ist ein Ersatzopfer anste lle der Körper der Soldaten. Dieser ma­
gische Substitutionsritus, bei dem sich ein "1ensch durch ein Substitut ersetzen lässt, das stellvertretend sein 
Schicksal erfahrt, unterscheidet sich religionswiss..:nschaftlich vom nicht-ste llvertretenden Eliminationsritu< "ie 
dem Sündenbockritual (die Paral lele Gerstenbergcrs kann daher nur d ie Handaufstemmung durch beide Hände 
sein) . 
9 Eine wichtige Funktionswandl ung vollzieht in lev 16 das Al lerhei ligste. Während es in der Exodus-Trad ition 
Offenbarungsort und Kommunikationsstätte mit JHWH war (Ex 25,22; Num 7,89), wird es hier zur Sülmeste lle, 
an der e in Blutbesprengungsrints vom Hohenpriester an der kpprt vo ll zogen wird. Der Symbolwert von kpprt 
steht fLir die Präsenz der Jerusa lemer Gottheit und den Ort der Sühne. Die Wortbedeutung ist nicht geklärt. 
Manche Ausleger denken an "Decke, Hülle", andere vom Verb "bedecken" her an die "Deckplatte" der Bundes­
lade, wieder andere an das Verb kpr im Pi. "sühnen", s. Janowski l9S2, 274 f, 279-354. 
10 N ur unabsichtliche Sünden (.sgg) können gesühnt werden. Wer sich absichtliche Lästerungen zukommen 
lässt, wird aus der Mitie des Volkes ausgerottet, vgl. Num 15, 30. "So dürfte es berechtigt sein, gerade ange­
sichts der Verfehlungen f. die unabsichtlich sind,] von einer anthropologischen Grundsituation des verwirkten 
Lebens zu sprechen", Janowski 1982, 255. Aus dieser unentrinnbaren Schuld befreit a lle in der Vergebungswi lle 
JHWHs 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

Sühne oder Unversöhnlichkeit? 357 

Heidegger auf, über seine Person hinaus Symbol einer geschichtlich-humanitären Situati­
on ist. : 1 Die "deutsche Schuld" (VTL 38) durch die nationalsozialistische Diktatur wird 
ausdrücklich angesprochen. Levinas findet kein Sündenbockritual, seine starken Vorbe­
halte gegen Heidegger zu transformieren und loszuwerden: "il est difficile de pardonner a 
Heidegger" (QLT 56). In einem Gespräch äußert er: "Heidegger [hat] sich in meinen Au­
gen von der Schuld an seiner Beteiligung im Nationalsozialismus nie befreit"(l990, 31). 
Damit hat Levinas eine individuelle Schuld und nicht die von Jaspers ausgeführte kollek­
tive Schuld vor Augen, die auch persönlich Unschuldige empfinden, wenn sie am Verge­
hen Anteil nehmen. Für sie entsteht der Wunsch nach Wiedergutmachung. Die kollektive 
Schuld ist daher von Jaspers nicht ontologisiert, sondern Handlungsaufgabe. Jaspers 
kenntjedoch auch eine metaphysische Schuld, die ein Überlebender hat, wenn neben ihm 
Menschen zugrunde gegangen sind (Jaspers 1946). 

Bei Heidegger hingegen hat die Schuld keinen akzidentellen, sondern einen ontologi­
schen Status: "Das Dasein ist als solches schuldig" (SZ 285). Der Mensch besitzt mit der 
Schuld eine "existenziale Nichtigkeit" (ebd.). Heidegger stellt sich nicht in die Tradition 
des Bösen als privatio. Er greift Kierkegaards Der Begriff Angst auf. ln dieser ersten 
abendländischen Yfonographie zur Angst, ausgehend von der Erbsünde, bestimmt Kier­
k..:gaard das Verhältnis der Freiheit zur Schuld als Angst. 12 In dem Verhältnis sind Frei­
heit und Sünde gleich ursprüngliche Bedingungen des Handelns. Sie gehen einzelnen his­
torischen Handlungen voraus. Diese Vorgängigkeil der Schuld hat Levinas rezipiert. 
Schuld wird nun als Vergehen gegen Gott und sodann gegen einen anderen Menschen 
verfolgt. 

Das Vergehen gegen Gott - Entdeckung einer inneren Sozialität 

In der Talmudlektüre fuhrt Levinas eine These über den "Ursprung meiner Grausam­
keit, meiner Asozialität und meines Selbstmitleids" (VTL 33) an: Er liege im Ritualver­
stoß begründet. Es ist deutlich, dass sich der Befund Levinas' über den Ursprung des Bö­
sen von der These dieses Aufsatzes über seinen Ursprung in der Selbstverurteilung des 
werdenden Ich unterscheidet. Unter einem Ritualverstoß ist ein kultisches Fehlverhalten 
t.u verstehen, das das Verhältnis zwischen Mensch und der transzendenten Instanz betrifft 

11 Levinas erinne11 gegen die Rückkelu mythologischen Denkens, das er bei Freud, Levi-Strauss und Levi­
Bruhl sieht, an die Unantastbarkeit des Subjekts in der Aufklärung und in der ältesten philosophischen Anthro­
pologie des biblischen Monotheismus (DL 26, ebd. Unereligion d 'adulte). Der theologische Mangel liegt in der 
Abgelö;, theit des Göttlichen (vgl. die Projektion des Göttlichen nach außen, Jung 1991, 86f). Gegen die "Him­
mclshöhen" ( 1990, 14) setzt Lev inas den Gott, der ins Denken und ins Angesicht des Anderen einfallt. Zudem 
opponiert er gegen postmoderne Subjektkritik. Horkheimer, Mddorno. T. Dialektik der Aufk lämng, und Fou­
cau/1, M . Folie et deraison, legen das Entstehen des neuzeitlichen Subjektes aus der Stil isierung von Männlich­
keit und im Bannkreis der Macht bloß. Eine "allzu männliche These" (VTL 38) nennt Levinas die geschichts­
philosophischcn Ansichten Hegels, in denen das Prinz ip höher bewertet sei als der einzelne Mensch. 
2 Es "entsteht mit diesem An-sich der Freiheit eine andere Gestalt, das ist die Schuld" (G\\. IV 377). Er 

schreibt: "dass die Sünde s ich selbst voraussetzt wie die Freiheit und sich ebenso wenig durch etwas Vorausge­
hendes erklären lässt wie diese" (380). Nach Barth werden "verborgene Argumentationsdefizite mit dem Pathos 
des[ .. . ] ,Vorgängigen' [ ... ]überspielt" (2001 , 198). 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

358 Anne Koch 

und es schädigt. Dass sich ein Mensch in dieser Weise gegen Gott verfehlt, sei ein Sym­
ptom fur die Schwere der Krankheit der Seele. Die Behebung, das Versöhnen, geschieht 
nicht durch Gott, sondern liegt unabhängig von dessen Willen gänzlich in der Hand des 
Subjekts. Diese starke These zur Versöhnung drückt sich in der religiösen Terminologie 
einer Gemara-Stelle darin aus, dass es heißt, der Versöhnungstag verzeihe die Schuld. 
Der "Tag", nicht "JHWH" ist Subjekt des Versöhnens. Levinas deutet das so, dass sich 
hinter "Tag" ein Seelenzustand verbirgt, in den der Gläubige, der sich dem Festritual des 
Jom Kippur unterzieht, hineingelangt. Dieser psychische Zustand ist durch Isolierung von 
Gott gekennzeichnet. Der Delinquent hat sich einer Umkehr (hebr. teschuva) seiner gan­
zen Persönlichkeit zu unterziehen, die niemand an seiner Stelle übernehmen kann. Deut­
lich wird, dass ein Vergehen gegen die Gottheit die größtmögliche Gefährdung der Sub­
jektivität ist. Diese Entsprechung drückt sich in Levinas' Fotmulierung aus: "Vor Gott zu 
stehen. hieße demnach dasselbe wie sein ganzes Selbst zu mobilisieren·' (VTL 33). Die 
Subjektivität steht in ihrem Selbststand und in ihrer Gesundheit auf dem Spiel. Es geht 
um mehr als eine abgrenzbare Entscheidung oder Entschuldigung. Das Vergehen gegen 
Gott bezeichnet demnach anthropologisch die Situation eines Subjektes, das im höchsten 
Maße sich selbst entfremdet ist, u.G. bis hin zum Selbstverlust. 

An dieser Stelle ist die wichtige Rolle des Volkes Israel, d.h . der Gemeinschaft der 
Gläubigen, deutlich sichtbar. Sie wird meist übersehen, wenn gegen Levinas ' Ethik das 
sogenannte Problem des Dritten angeflihrt wird. Dieses Problem weist auf die Spannung 
von unbedingtem ethischem Anspruch und den begrenzten Möglichkeiten der Hand­
lungssituation hin. Letztere werden z.B. durch hinzukommende Personen, die "Dritten" 
und deren Rechte auf völlige Zuwendung, verkörpert. Durch den Einwand eines An­
spruch-Dilemmas soll die Radikalisierung der Verantwortung unterbunden werden. 

Im ersten Fall des Verstoßes gegen Gott j edoch ist der Dritte nicht der Störende, son­
dern die "Dritten" der Gemeinschaft tragen das Subjekt in der radikalisietten existenzie l­
len Situation, in der es mit den Grundfesten seiner seelischen Intaktheil auf dem Spiel 
steht. Nach Levinas hat das Subjekt sich s-.:lbst angegriffen, indem es gegen die Gottheit 
fehlte, den Sabbat und die Speisegebote nicht hielt, das heißt in existenzieller Sprache: 
indem es nicht an den Sieg des Guten glaubt, verzweifelt, nichts über Geld und Kunst 
stellt (vgl. VTL 32). In diesem Moment, da die Subjektivität mit sich selbst den Kontakt 
verloren hat und zum ungesteuerten Que ll von Verwüstung mutieren kann, kommt der 
haltende Rahmen der Glaubensgemeinschaft zum Zuge: "Es muss die objektive Ordnung 
der Gemeinschaft als Stütze hinzutreten, um die Intimität der Befreiung zu erreichen" .13 

Darin lie!:,>t die Figur eines Außen und [nnen: Dadurch dass die Gemeinschaft das Außen, 
die l!mrahmung und die Grenzen des Ich sicherstellt, kann sich dieses im Innemaum re­
generieren, indem es sich auf ein neuartiges Vermögen stützen kann: seine "innere Sozia­
lität". "Regenerieren" ist in religiöser Sprache "umkehren'". Die innere Sozialität ist ein 
bislang unbeachteter, überaus interessanter und fe igemeieher anthropologischer Begriff, 
der ein wichtiges Merkmal der Religiosität beschreibt. 

!J \ T L 34. Vgl. die L mdeutung des priesterschriftlichen Sühnev~rständnisses in Qumran: die Gemeinde w ird 
immer häutiger Subjekt von J.pr, also Träger des Sühnehandelns. anstelle des Priesters, s. Janowski 259-265. 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

Sühne oder Unversöhnlichkeit? 359 

Er beinhaltet zweierlei: die Gemeinschaft gleich ausgerichteter Menschen und deren 
Handlungsvollzug (hier: das Jom-Kippur-Datum, bestimmte Fest-Rituale). Diese beiden 
Komponenten treten in ein Wechselverhältnis mit der radikal selbstentfremdeten Subjek­
tivität. Subjektivität besitzt denmach eine "innere Sozialität", die zum Tragen kommt, 
W<!nn die "innere Selbstheir· sich verloren hat: "Diese Dialektik des Gemeinschaftlichen 
und des ganz Intimen scheint uns sehr wichtig" (VTL 34). Später in AE bezeichnet Levi­
nas meines Erachtens das gleiche Subjektmerkmal, das ich "innere Sozialität" taufe, als 
.. Anderen in mir". Entscheidend ist. dass die "innere Sozialität" qualitativ charakterisiert 
ist: Die innere Gemeinschaft ist zusammengeschlossen im Hinblick auf das Gute. Sie ist 
eine moralische Gemeinschaftsfahigkeit. Neben dem Gewissen, das dem Selbstheilsanteil 
zuzurechen ist und das daher in der radikalen Selbstentfremdung (hier in religiöser Ter­
minologie: im Vergehen gegen Gott) mit untergraben wurde, taucht mit der "inneren So­
zialität" eine zweite innere moralische Instanz auf! Die Versöhnungshandlung ist Mög­
lichkeitsbedingung der Versöhnung. Sie macht sich äußerlich im Jahreskreis, am Kultort, 
an einem kultischen Ritual und am gemeinsamen Vollzug einer Gruppe von Menschen 
fest, dem ,,rituellen Aspekt der Sozialmoral" (ebd.). Mit ihr korrespondiert innersubjektiv 
die "innere Sozialität", durch die das Gewissen unterflittert wird. Sie "erlaubt ihm in sich 
zu gehen und im wachen Zustand zu bleiben" (ebd.) trotz betäubender Selbstentfrem­
clung. Die innere Sozialität "erhält das Gewissen" (ebd.). 

Ohne "innere Sozialität" wäre das Gewissen wieder autonom und ein geschlossener 
Kosmos, eine Totalität in sich. Dies sind Vorstellungen, gegen die Levinas sich wendet. 
In seinen Überlegungen zum Schuldigwerden geht es um den Fall größtmöglicher Selbst­
entfremdung der Subjektivität. Diesen findet er in der Schuld, da Subjektivität für ihn im 
Wesen moralisch ist. So löst er die für die Konsistenz seines Denkens wichtige Bedin­
gung ein, dass die moralische Weltordnung nicht von einem Gewissen abhängig ist, son­
dern über die innere Sozialität gesichert wird. So kann er von der teschuva amBoden der 
Subjektivität im Vermögen der " inneren Sozialität" sagen: "die teschuva, die Umkehr, ist 
gleichzeitig Beziehung zu Gott und absolut inneres Ereignis·· (VTL 33). So wenig wie die 
Schuld so wenig ist die Auflösung der Schuld in der Umkehr eine rein interne Beziehung. 
Deshalb zeugt sie von der Heteronomie des Menschen. "Beziehung zu Gott" meint mit 
Gott e in .\ußen zum Innen und heißt subjektivitätstheoretisch auch, dass Vergebung nicht 
subjektintern hergestellt werden kann. Oie Auffassung, dass die Entschuldung nur eine 
Sache davon sei, wieder zu einem reinen Gewissen zu gelangen, reduziert die ethische 
Dimension individualistisch. Die Schuldigkeil ist im Verfehlen gegen Gott ein l'mkehr­
punkt im Subjekt, der durch das neu eingeführte Vermögen der inneren Sozialität entfal­
tet wird und die abendländisch-christliche Gewissenstradition gewaltig kritisiert. Es ist 
so, als wäre das Gewissen als ethisch verderbliche Instanz nicht ausreichend, um die exi­
stenzielle Unterwanderung unseres guten Willens in der Modeme durch Verzweiflung, 
Depression und Vereinzelung zu bewältigen. 

Levinas radikalisiert die Verderbtheit aus der ethischen in eine existenziell­
psychologische Dimension der Verlorenheil und stößt auf ein Vermögen, das diesem mo­
dernen Erfahrungsstand entspricht. Wenn das Gewissen aussetzt, kommt die innere Sozi­
alität zum Zuge. Die Krankheit des Subjekts, die damit zusammenhängt, dass es sich der 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

360 Anne Koch 

Transzendenz entleert hat, trifft auf die Transzendenz einer religiösen Lebensform, die im 
Handeln der menschlichen Gemeinschaft realisiert ist. Für L..:vinas ist die menschliche 
Gemeinschaft nicht per se als Gesellschaft transzendent wie z.B. für den Soziologen E. 
Durkheim, sondern als Glaubensgemeinschaft. Wenn der Sinn nicht mehr aus der inneren 
Stimme an das Subjekt herantritt, dann durch die religiöse Gemeinschaft. Es gelingt Le­
vinas, eine Erfahrung des modernen Subjekts mit einem neuartigen Begriff einzuholen. 
Levinas vermeidet die Redeweise von Subjekten. Dies gehölt zu seinem Programm, die 
Andersheit des anderen Menschen zu würdigen, indem sie nicht unter den gleichen Beg­
riff wie die Erste-Person-Perspektive untergeordnet wird und letztlich nicht einmal unter 
die Möglichkeit der Theoretisierung. 

Die Unversöhnlichkeit- das Vergehen gegen einen Menschen 

Neben dieser These, die aus dem Vergehen gegen Gott (subjektivitätstheoretisch: 
Selbstentfremdung) herausgearbeitet ist, behandelt Levinas in der Talmud-Deutung der. 
Fall des Vergehens gegen einen anderen Menschen. Hier tritt die für die These des Auf­
satzes entscheidende Unversöhnlichkeit auf. Die Zusammengehörigkeit der Unversöhn­
lichkeit gegen den Anderen mit der notwendigen Stütze durch die Anderen über die The­
se von der inneren Sozialität sollte nicht aus dem Blick geraten. Nach Einschätzung der 
hier vorgetragenen Kritik ist Heidegger jenes Beispiel, von dem Levinas sagt, es erwecke 
erst eine Idee zu Leben und solle daher nicht von ihr getrennt werden (QL T 41 ). Gegen 
Heidegger richtet sich die Energie seiner Lnbußkrtigkeit, die durch Heideggers denkeri­
sches Verdienst nur noch erhöht wird (QLT 56). 

Die Gernara überliefert, dass ein Schüler, der mittlerweile selbst Rabbi ist, seinen Leh­
rer kränkt. Er bittet ihn daraufhin 13 Jahre lang am Vorabend des Jom Kippur um Ver­
zeihung, die sein Lehrer ihm verweigert. Der tiefere Sinn dieser Unversöhnlichkeit wird 
von der Gernara und von Levinas unterschiedlich gedeutet. Die Gernara führt zusätzlich 
zur \1ischna einen Traum des Meisters an , in dem er voraussieht, dass der Schüler eine 
große Rabbinerschule begründen wird, so dass seine Unversöhnlichkeit den Schüler be­
wegen soll wegzugehen, um sie zu gründen. Es ist somit ein Akt der Verantwortung des 
Meisters, den Schüler durch die Unversöhnlichkeit zur Trennung und in die Selbststän­
digkeit zu bringen. Die entschuldigende Pragmatik der Traum-Episode ist offensicht­
lich.14 Ein Traum ist für die Gernara Zukunftsvorhersage. Levinas nimmt den Traumin­
halt als wahr an, schlägtjedoch eine andere Traumfunktion und Deurung vor. Der Traum 
dient nicht der Entschuldigung des Meisters Rabbi Chanina bar Chana, sondern der Be­
lastung des Schülers Rav. Rav seien seine ,\ggressionen und Selbstbehauptungswünsche 
gegen seinen Lehrer unbewusst: "Le reve revelait !es ambitions secretes de Rav [ . . . ] 
Comment pardonner si l'offensant, ignorant ses pensees profondes, ne peut demander 
pardon?" (QLT 55). 

Zwei Bedingungen des Versöhrrens führt Levinas ein: den Vergebungswillen des Be­
leidigten und volles Bewusstsein (pleine conscience) über den Grund des Vergehens auf 

14 Levinas hält sie fur "banal" und "absurd": ,.L 'explication ( ... ] me metmal a mon aise" (QLT 54). 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

Sühne oder Unversöhnlichkeit? 361 

Seiten des Beleidigers. In der zweiten Bedingung taucht mit der vollen Bewusstheit ein 
näher zu definierender Term auf. Einen ersten Hinweis gibt Levinas' Erwägung, dass 
.\ggressionen und fehlendes volles Bewusstsein Synonyme sind: "l'aggressivite de 
l'offensant est peut-etre son inconscience meme [ ... ]Par essence Je pardon serait impos­
sibk" (QL T 55). Levinas beleuchtet vom Opfer her die Szene. Rollen wir eine Beleidi­
gung vom Täter her auf, so macht es in vielen alttestamentlichen Texten, von d~nen Le­
vinas ausgeht, keinen Unterschied, ob der Täter willentlich oderunwillentlich handelt. es 
im Nachhinein einsieht und vielleicht sogar bereut. 15 Es kommt allein auf die Tat an, die 
ein von außen kommendes Gericht nach sich zieht. In anderen ist das mangelnde "volle 
Bewussts~in" als strafmindernder Grund geltend gemacht (z.B. Gen 20,7.17). Es gibt eine 
Tendenz in späteren Texten, sowohl die subjektive Verantwortung als auch die Einsicht 
in das Verfehlen zu stärken. Wir sind mit den Bedingungen auf die Ausnahme gestoßen: 
Wenn der Schuldiggewordene sich der wahren psychischen Motive seines Vergehens ge­
gen einen anderen Menschen nicht bewusst ist, so ist die Unversöhnlichkeit des Gekränk­
kn rechtens. Mehr noch: Sein Pardon scheint unmöglich, da eine "Bedingung" des Ver­
söhnens fehlt. Levinas fuhrt keine Überbietung ein, wie es sonst flir ihn typisch ist. Es 
findet kein Verzeihen trotz fehlender Aufrichtigkeit des Anderen, der verletzt hat, statt. 
Das verletzte Levinas'sche Ich muss dem Anderen nicht verzeihen, wenn der andere 
Mensch sich seines Handeins unbewusst ist! Das ist die zwar positive und doch konditio­
nierte Formulierung der "Ausnahme". 16 

Während die Gemara-Kommentierung des Traumes nicht die Zensur gegen die 
/\ggression erkennt (der Lehrer wiegt sich in dem Glauben, mit seiner Unversöhnlichkeit 
dem Schüler einen guten Dienst "zweiter Ordnung" zu tun), erschließt Levinas die Stärke 
der l'nversöhnlichkeit und räumt ihr einen Platz ein, indem er die Talmuderzählung eines 
Traumes als Psychoanalyse avant Ia lettre begreift, als Rede von einem "Unbewussten" 
(QLT 54). Ausnahmsweise tritt ein seelischer Zustand des Ich auf, der eine Idealisierung 
und Cnterwerfung unter die Verantwortung verhindert. Jedoch fehlt Levinas die restlose 
Einsicht in die letzte Ursache der von ihm entdeckten Ausnahme: Levinas' zweite Bedin­
gung des Versöhnens, dass der Andere volles Bewusstsein seiner Vergehen haben muss. 
projiziert die Lnversöhnlichkeit immer noch in ein fehlendes ausreichendes Schuldbe­
wusstsein des Anderen, anstatt sie in der Aggression des gekränkten Ich anzuerkennen: 
Levinas Selbstaufklärung gelangt nicht dahin, die Ausnahme aus der privativen Setzung 
im Anderen zurückzuziehen und als Positivität des Ich zu sehen. 

An genau dieser Stelle trete ich flir eine Erweitenmg der Unversöhnlichkeit ein. Sie re­
sultiert aus der Aggression des Ich und ist nicht der Reflex auf den Mangel eines Anderen 
oder in ihrem Recht von ihm bedingt. Wie mit der Aggression umzugehen sei, ob etwa 
ein Anrecht des Ich auf Unversöhnlichkeit abzuleiten ist, ist eine wichtige, jedoch sekun­
däre Frage. Es ist bezeichnend, dass die l!nversöhnlichkeit in Überlegungen zur Abgren­
zung aus einem Abhängigkeits- und Verbundenheitsverhältnis auftritt, wo es um den 
Schritt in die Selbständigkeit geht. 

15 Knieriem, R .. Art.: J:!t' sich verfehlen, THAT I, 545f. 
~r, \"TL 45. Die Ausnahme ist ein wichtiger Tenninus bei Levinas. Die Beziehung zum Tod des anderen Men­
schen wird ebenfalls als "ex-ception" (als "Herausgreifen") definiert (1996, 26). 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

362 Anne Koch 

Die Unversöhnlichkeit geht zwar von einem Zwischenfall aus, der ethischen Katego­
rien untersteht, einer Beleidigung. Sie gerät dann jedoch zusehends in die Hintergründe 
des Tuns. Denn es geht nicht mehr darum, ob eine Beleidigung rechtens ist. Auf der ethi­
schen Ebene ist ein großer Teil solcher Zwischenfalle relativ leicht zu beurteilen, weil wir 
es mit analytischen Aussagen über das Gute zu tun haben. Beleidigungen sind per se 
schlecht. Diese Sicherheit schwindet sofort, wenn der motivationale und hier sogar dar­
über hinaus der seelische Bereich der personalen Verwirklichung hinzukommt, in diesem 
Falle die Ablösung vom Lehrer. Dann wird ein Bereich zur Handlungserklärung zugelas­
sen, den die Psychologie bearbeitet. 

Es gibt eine Subjektivität, der mit der Forderung nach radikaler Verantwortung unrecht 
getan wird. Levinas stößt auf sie im unversöhnlichen Ich. Eine Form der Subjektivitä:, 
die durch die geltende Subjektivitätstheorie ausgeschlossen oder übersehen wird, nenne 
ich fortan "Geringster". Den Geringsten zu benennen, hat daher immer eine Veränderung 
der bestehenden Anthropologie zur Folge. Ihr blinder Fleck wird aufgedeckt. Eine solche 
Entdeckung ist nie zufallig, sondern kann nur geschehen, wenn die hintergründigsten A­
xiome und Motive der herrschenden Theorie freigelegt sind. Das unversöhnliche Ich ist 
nicht die einzig denkbare Form des Geringsten1 " Für Levinas ist der Andere in der 
Nacktheit und Ausgesetztheit seines Antlitzes der Geringste. Daneben ist die angeführte 
übersehene Hinsicht des unversöhnlichen Selbst ein Geringster, da sie nicht einmal theo­
retisch geschützt wird. Dieser Geringste, der neben seiner Verantwortung auch andere 
Regungen in sich spürt, ist theoretisch zu schützen. 

Schutz des Geringsten 

Das unversöhnliche Ich, auf das Levinas stieß, wurde bereits in das sich selbst behaup­
tende lch umgeformt, indem sein Recht auf Unversöhnlichkeit nicht durch den Anderen 
bedingt wird, sondern in ihm selbst liegt, und sein Recht, für sich zu sorgen, geltend ge­
macht wurde. Um den Geringsten des für sich selbst sorgenden Ich nachhaltig theoretisch 
zu etablieren, sind Levinas' gedankliche Voraussetzungen für seine Verkennung dieses 
Geringsten offen zu legen. Das Grundübel seiner anthropologischen Position liegt darin, 
dass der Selbstwerdungsprozess eines Menschen als Verfallsgeschehen bewertet wird. 
Trennungen und Abgrenzungen, die notwendige Bedingungen der Ichbildung sind, wer­
den als unrechte Raurunahme des Subjekts verurteilt, als könnten sie nur auf Kosten und 
zuUngunsten des Anderen geschehen. Anders als in den meisten philosophischen Positi­
onen und von daher in den psychologischen Menschenbildeml8 ist die Abgrenzung und 
Selbstbeschäftigung eines Subjekts für Levinas nicht die Voraussetzung für gelungene 
Begegnungen, sondern der Ursprung des ethischen Unrechtsverhältnisses. Wenn man 
diese markante Auffassung Levinas' nicht als pädagogische Rhetorik erachtet, die auf die 

17 Neben der Unversöhnlichkeit kennt Levinas das Gefühl, dass ein anderer, "so sehr ein anderer ist, dass ich in 
mir die Kainsche Weigerung verspüre, sein Hüter zu sein", Vom Sinn des Seins, in: Außer sich 62. 
18 Domes 1993 bietet Einblick in den Stand der Säuglingsforschung. Er zeichnet den Weg von der Symbiose 
über Formen des Selbstempfindens im Zustand des Self-with-ather zur immer differenzierteren Affektentwick­
lung, Intersubjektivität nach. 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

Sühne oder Unversöhnlichkeit? 363 

Hinwendung zu anderen Menschen aufmerksam machen soll, dann ist sie eine starke the­
oretische Prämisse, ihr Hintergrund sei nun entfaltet und kritisiert. 

Erst der Blick auf Levinas' Werkganzes macht die Akte seiner Anthropologie sichtbar, 
die als Abfolge von vier Phasen angelegt ist. In seinen einzelnen Werken ist er mit der 
Beschreibung einzelner Phasen und ihrer Übergänge beschäftigt. Das Gesamt liest sich 
wie eine Geschichte von lirzustand, Abfall aus dem Ursprung, beginnende Rückgewin­
nung des Urspnmgs in Begegnungen bis hin zur endgültigen Wiedereinkehr in den Cr­
sprung. Kriterien des Abfalls und der Rückgewinnung sind das Ausmaß, in dem das indi­
viduelle Subjekt für sich Raum beansprucht. Je mehr es sich aufspreizt, desto entfernter 
ist es vom guten Leben. Deshalb wird mit anderen Worten eine Geschichte der Unschuld, 
des Schuldigwerdens, der zunehmenden Sühne im Sinne einer Wiedergutmachung und 
schließlich der Erlösung geschrieben. In seinen frühen Schriften Le temps et l'autre und 
De I 'existence a l'existant stellt er den Abfall und die sich herausschälende Individualität 
dar sowie erste Etappen der Wiederaneignung des verlorenen Ursprungs, indem Formen 
von Andersheil durchlaufen und aufgenommen werden. In Autrement qu 'etre erst wird 
mit den Ausführungen zur Rückläufigkeit (Umkehr) eine Erlösungsvorstellung entwi­
ckelt. Diese Art der Geschichtsschreibung ist jüdisches und christliches Gemeingut: Auf 
den Sündenfall folgt ein irdisches Leben außerhalb Edens, das unter Geboten steht und 
eine B..::währung erfordert und mit dem Tod des Volkskörpers, später auch des Einzelnen, 
in ein Friedensreich der Versöhnung eintritt. Insbesondere der letzte Teil hat eine verwi­
ckelte religionsgeschichtliche Entwicklung durchgemacht. Lange war das Sühneritual des 
Opfers (Schlacht-, Rauch-, Libationsopfer) und die Aussetzung des Sündenbocks die 
größte zu etTeichende Versöhnung. Daneben läuft ein Prozess der Individualisierung der 
Vergehen ab. Der Tod machte in der nachexilischen israelitischen Religion unter persi­
schem Einfluss nicht mehr alle Menschen gleich, - zumindest nicht in Bezug auf die 
Nachwirkung ihres irdischen moralischen Verhaltens im Jenseits. 19 

L:vinas, der die Abfolge der Phasen nicht als religiöse Cberlieferung wiederholt, son­
dern als eine Theorie aufstellt, macht damit die Individualisierung rückgängig. In der 
\llgemeinheit der anthropologischen Theorie ist nicht nur der Endzustand der Erlösung 
wieder universal , sondern die Abfolge und Beschaffenheit der Phasen bekommt gesetzli­
che Gültigkeit. Der Individuierungsprozess ist jedoch Konstituens menschlichen Lebens 
und nicht eine graduelle Größe so wie das moralische Verhalten. Die Schuldaufnahme 
wird ..::ssentialistisch zu einem Merkmal des Menschen. Alle Menschen sind sich gleich 

1" Die Schcol, anfanglieh ein egalitnres Sch~ttenreich , wo Könige neben Hirten vor sich hindämmern (vgl. Jesa­
ja-Apokalypsc Jes I 4,4b-21 die Spottklage auf einen verstorbenen Wellcnherrscher, die einen kanaanäischen 
Mythos vom Übermut des Morgensterns Helel ve1fremdet), wird zusehends in einen Schoß .\brahams und ei­
nen Strafort geteilt. Der Schoß Abrahams drückt die Kontinuität mit der .\hnenreihe aus. Ahnen wurden im 
häuslichen Kult, noch lange nachdem der JHWH-Kult zum Jcrusalemer Staatskult erhoben war, verehrt. Das 
zeigt an , wie sehr Levinas' Geschichtsmodell , das einen al lgemeinen Erlösungszustand anninunt, von der na­
chexilisch-frühjüdischen Vorstellung geprägt ist. Theologisch vertritt Levinas einen "existenziellen Messianis­
mus": .,Le messianisme [ ... ] commencc en moi" (I 99 I, 76). Jn jedem Menschen, besonders zugänglich in seiner 
Hilfsbedürftigkeit, erscheint JHWH. Das, was aus christlicher Sicht eine allgemeine Christologie genannt wird, 
se i nicht mit Gruppen des messianischen Judentums verwechselt, fur die jewei ls eine bestimmte historische 
Gestalt der Messias ist (z.B. Shabbetaj Zvi). 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

364 Anne Koch 

in der Unentrinnbarkeil ihres Schuldigwerdens durch Selbstwerdung und der einzig in 
Aussicht gestellten Lösung, durch Selbstrücknahme in die Versöhnung heimzukehren. 

Es ist weniger das geschichtstheologische Modell, das kritisiert werden soll, als das 1-
neinssetzen seines Verlaufs mit dem Individuationsverlauf Das ist eine kreative Tat Le­
vinas' und keine Rezeption einer religiösen Tradition. Denn die Rückkehr in den Ur­
sprung spielt sich nicht einfaL:h im Rahmen der Tugenden von Bescheidenheit und Ver­
zeihen ab, sondern in der Dimension einer radikalen Schuldigkeit, die radikal ist, weil sie 
für Levinas ein tragendes Theorieelement ist. An dieser Moralisierung entwicklungspsy­
chologischer Etappen und in ilmen auftretender Emotionen ist Kritik zu üben. Levinas irrt 
im zulässigen Beschreibungsmodell: Ichbildung ist eine lebenslange psychologische Her­
ausforderung und nicht Gegenstand der Moral. Der Vorgang ist demzufolge nicht in Beg­
riffen von Schuld, Versöhnung und Wiedergutmachung zu beschreiben, sondern von Ab­
grenzung, Bezogenheit, Wahrnehmung von Geflihlen und Geduld. Ein gebildetes Subjekt 
ist Voraussetzung ft.ir moralisches Handeln. Die Ethik als philosophiepremiere verletzt 
den Menschen, der seiner condition humaine untersteht, er selbst sein zu müssen. Sie ver­
letzt einen "Geringsten". 

Unversöhnlich oder ungeschuldet? 

So wie sich das unversöhnliche Ich der auferlegten Verantwortung für den ,\nderen 
entzieht, so auch eine andere Gestalt des Geringsten. Auch dieser Geringste ist eine Fonn 
ethischer Subjektivität und muss wie das unversöhnliche Ich um ein Merkmal ergänzt 
werden. Es ist jenes Subjekt, das "ungeschuldete Verpflichtungen" freiwillig auf sich 
nimmt. Den Begriff entlehnt W. Vossenkuhl (1998) der thomasischen Tugendlehre. Dort 
beißen die drei göttlichen Tugenden dona gratuita, ungeschuldete Gaben. des christlichen 
Gottes an den Menschen. Diese ungeschuldete Selbstmitteilung bzw. Verpflichtung Got­
tes ist Bedingung aller weiteren menschlichen Tugenden. Anders als im moraltheologi­
schen Rahmen ist die ungeschuldete Verpflichtung im moralphilosophischen Sinne eine 
Selbstverpflichtung der ersten Person Singular. Sie ist ungeschuldet, da nach der deonti­
schen Prämisse nur das gesollt und geschuldet ist, was ein Subjekt auch verwirklieben 
kann. Sollen setzt das Können voraus. Wenn sich die erste Person Singular in einer Situa­
tion ungeschuldet verpflichtet, dann stellt sie Forderungen an sich, "die niemand außer 
ihr selbst einfordern kann" ( 1998, 430). Dieses Merkmal ist eine schlichte Folge aus der 
deontischen Prämisse. Neben dieser Abwehrseite gegen Forderungen ohne Rechtsgrund 
trägt die ungeschuldete Verpflichtung den Aspekt der Selbstüberbietung: "Nur ich selbst 
kann von mir -· und nur von mir - mehr verlangen als ich kann" (I 998, 429). Die Selbst­
überbietung des Subjekts drückt eine Asymmetrie zwischen Ich- und Anderer­
Perspektive aus, die auch für Levinas' verantwortliches Ich fundamental ist. Die Forde­
rung der ersten Person ist nicht universalisierbar ("nur von mir"). Darin unterscheiden 
sich beide Konzeptionen vom Kategorischen Imperativ, dessen Formalprinzip des Gesoll­
ten die Universalisierung einer Maxime ist, und die von der anthropologischen Dominanz 
einer allgemeinen Vernunft überzeugt ist. In klassischer Lesart verstrickt sich das sich 
ungeschuldet verpflichtende lch sinnlos in Schuld, wenn es sich etwas vornimmt, das es 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

Sühne oder Unversöhnlichkeit? 365 

nicht kann. Welchen Vorteil bringt die ungeschuldete Verpflichtung dem Subjekt? Dazu 
ist die moderne Situation des Menschen, die als moralische Überdeterminierung be­
schrieben wird, in die Waagschale zu werfen. "Überdeterminiert" sind Enlscheidungssi­
tuationen, in denen so viele Ansprüche konkunieren, dass man nicht allen gerecht werden 
kann. \'ossenkuhl bringt sie mit der modernen Individualisierung und der Ablösung der 
Moral vom Ethos in Zusammenhang. Berufs-, Partnerschafts-, Lebenswegwechsel sind 
häufige Ursachen, dass unerfüllbare Verpflichtungen ins Leben treten. Oft sind Kinder 
Opfer veränderter Bindungen. Die Einfühmng des Geringesten eines sich ungeschuldet 
verpflichtenden Subjekts ist als theoretische Reaktion auf diese Beschreibung der Y!oder­
ne zu bewerten. Diese Schuldigkeit entspringt uneinlösbaren Verpflichtungskonstellatio­
nen und unterscheidet sich von der unentrinnbaren Schuldigkeit des unversöhnlichen Ich. 
W~nn dieses sich selbstverpflichtet, eben auf seine Selbstbehauptung, so ist diese Selbst­
verpflichtung sich selbst gegenüber geschuldet. Hier entsteht eine Schuld gegen sich 
selbst. In der ungeschuldeten Verpflichtung hingegen wird das zwischenmenschliche 
Verhältnis zur Quelle der Schuld. 

Ist nun die ungeschuldete Verpflichtung, die für die erste Person eine Verpflichtung 
einführt, selbst wenn ihre Verwirklichung nicht möglich ist, eine Entlastung des Subjekts 
oder eine Überanstrengung? Eine Entlastung wäre sie, insofern die Anspruchsinstanz al­
lein die erste Person und keine allgemeine Vernunft oder außenstehende Person ist. Auf 
diese Weise fallt die Anklage Anderer weg, wenn nicht real, so doch in ihrer Berechti­
gung aus der Sicht des Ich. Eine Überanstrengung wäre sie, insofern die moralisch über­
determinierte Situation eines Subjektes weiter in Begriffen von Pflicht, Selbsteinforde­
rung. -anklage und offenen Schuldigkeilen beschrieben wird. Der ethische Begriff der 
ungeschuldeten Verpflichtung soll die Spannung lösen zwischen unerfüllten Verpflich­
tungen, die entweder "in einer Art moralischem Vakuum frei vagabundieren" (1998, 430) 
oder andererseits moralisch neutralisiert würden. Durch diesen inneren Spagat ist er so 
interessant. Zum Teil geht sein Dilemma auf das Konto der Unterscheidung von Opfer­
und Täterperspektive. Nach Vossenkuhl ist die Perspektive der Anklage durch ein Opfer 
berechtigt, denn "derjenige [Täter], der sich für die Erfüllung einer anderen Verpflich­
tung entschied, auch [hätte] in ihrem Sinne entscheiden können" (ebd.). Das Dilemma 
entsteht dann dadurch, dass den Angehörigen auf der Opferseite Ansprüche zugebilligt 
werden mit der Begründung der Handlungsfreiheit des Täters. Auf der Täterseite hinge­
gen besteht die Handlungsfreiheit ausdrücklich nicht (s.o. deontische Prämisse ist nicht 
erfüllt), und trotzdem wird eine Verantwortung durch den sich selbst verpflichtenden Tä­
ter subjektiv übernommen. Die Begegnung der Opfer- und Täterseite steht damit auf 
nicht vereinbaren Voraussetzungen. Eine Versöhnung ist in befriedigender Form nicht 
möglich. Es sind mehrere Lösungen des Dilemmas denkbar. Zum einen kann von den 
Opfern erwartet werden, die eingeschränkte Handlungsfreiheit dem Täter zuzugestehen. 
Dass der Täter anders hätte entscheiden können, ist wie die Wiederholung einer entleer­
ten Formel von Handlungsfreiheit, die auf formaler Ebene nicht zur berechtigten Bevor­
teilung eines Opfers vor anderen fuhrt. Die Formulierung "hätte auch in ihrem Sinne ent­
scheiden können" impliziert ein Können und damit eine Berechtigung, die objektiv bzw. 
im Indikativ nicht besteht. 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

366 Anne Koch 

Es ist auch fragwürdig, ob nicht die moralische Überdeterminierung eine historisch 
vertraute Erscheinung ist und ob nicht - bei allen Zuspitzungen durch modernes Leben -
das Entstehen uneinlösbarer Verpflichtungen unvermeidbar ist. Dann sollte sie als Eigen­
schaft der conditio humana betrachtet werden. Mit der Verpflichtung korrespondiert d ie 
Schuldigkeit. Entsprechend zur Erweiterung der uneinlösbaren Verpflichtung weitet s ic h 
auch der Begriff der offenen Schuldigkeit aus. Zu leben und älter zu werden heißt schul­
dig zu werden. In diesem Sinne gehen in einer christlichen Überlieferung die Ältesten auf 
Jesu Aufforderung, wer ohne Schuld sei, möge den ersten Stein auf die Sünderirr werfen , 
zuallererst (Joh 8,9). Wird Subjektivität in d ieser Weise als schuldverstrickt bestimmt, 
dann bringt die Konzeption der unge~cbuldeten Verpflichtung dem Subjekt nicht den er­
hofften Vorteil der Entlastung. Die ungeschuldete Verpflichtung des Geringsten ble ibt 
ein anderer Terminus technicus für die unentrinnbare Schuldigkeit des Menschen. 

Die Bewertung der mit dem Begriff der ungeschuldeten Verpflichtung eingeftihrten 
Selbstdeutung wird sich daran bemessen, ob mit der unentrinnbaren Schuld nicht mehr 
Lebenssinn angegriffen ist als mit einer modifizierten moralischen Selbstdeutung aufge­
fangen werden kann. Mehrere weitergehende Modelle sind denkbar. Schon mit der Über­
nahme ungeschuldeter Verpflichtung geht e ine tiefe Einstellungsänderung der ersten Per­
son einher. Sie begegnet ihrer Schuld und bearbeitet sie, indem sie sich von äußeren 
Vorwürfen zurückzieht, um vor dem eigenen Tribunal \ ·erpflichtungen aufzunehmen, das 
heißt auch , um auf diese Weisetroll Rückweisung des Opfers mit ihm in Verbindung zu 
bleiben. 

Erwägenswert is t eine Reaktion auf die Schuldigkeit, die wie die Selbstverpflichtung 
durch eine Leis tung des Subjekts geprägt bleibt, jedoch mehr in die Richtung von Reue, 
Beichte und Buße gelebt wird. In deren Folge liegt die Selbstüberantwortung an e ine 
Versöhnung und Vergebung, di~ der Subjektivität zuteil wird. Das kann bis dahin gehen, 
dass eine Erlösung von J er Schuld ~riebt wird und zur mehr oder weniger dauerhaften 
Einstellung des Subjekts wird. Eine davon unter~chiedene Reaktion auf die Schuld, 
gleichwohl sie in das erstere religiöse Modell als e in Teil integriert werden kann , ist das 
Durcharbeiten der Entscheidung der ersten Person und ihre ,\ nnahme durch besseres 
Verstehen. Die Ereignisse des Schuldigwadens sind Bestandtei l des gemeinsamen Le­
bens und werden nicht von einem einsamen Subjekt in Selbstüberbi~tung geschultert. 

Dadurch, dass Schuld una bkömmlich auftri tt, ist das Gewissen stets untergraben. Es 
kann prüfen und erwägen so lange es mag, es wird Schuld nicht umgehen können. Das 
höchste Vermögen der Schuldvermeidung. d ie abratende innere Stinrune, dient höchstens 
der Schadensbegrenzung. Daher antwortet Levinas ' Entdeckung der inneren Sozialität, 
die das Gewissen unterfüttert, auf eine Lücke ethischer Theorien. Die innere Sozia lität 
\erweist auf die gleicherweise mit der Schuld unaufhebbare Einbindung der ersten Per­
son in eine Gemeinschaft und auf die Rettung, die aus dieser kommt, wenn die Subjekt­
Möglichkeiten ausgeschöpft sind. Der Andere ist nicht mein Opfer oder Ankläger, son ­
dern Überbringer e iner Rettung aus der fatalen Schuldigkeit. In seiner Gesellschaft wer­
den dem Ein7elnen Rituale der Sühne möglich, und er erfahrt l'nterstützung ungeachtel 
seiner Schuld und seines persönlichen L'mgangs mit ihr. 



Koch, Anne: Sühne oder Unversöhnlichkeit. Religionsphilosophische Überlegungen zu einer Talmudlektüre 
von E. Levinas, in: Münchener Theologische Zeitung 53.4 (2002), 353-367.

Sühne oder Cnversöhn!ichkeit .? 367 

Anne Koch, Atonement or Irreconcilability? Philosophical Rejlections an a Talmud Lee­
lure of E. Levinas 

Levinas radicalises the subject 's responsibilityfor the Other. In his Four Talmud Lee­
tures the exception of an irreconcilable subject emerges. It doesn 't need to reconcile it­
self to the Other if the Other is not aware of his offence. In critique of Levinas' condi­
tioned irreconciliation a subjectivity with unconditioned rights ofselj~assertion is intro­
duced. With his notion of inner sociality Levinas discovers an ability that goes beyond the 
Europeon tradition of conscience. It denotes an emotional embedment in the religious 
community that is activated even when the conscience is blocked in unsolvable ethical 
clai111s. 




