MICHAEL UTSCH (HG.)

Spirituelle
Lebenshilfe

[ 41618499170013

N e et o e e e e et e e

9110

us2 Evangelische Zentralstelle

fir Weltanschauungsfragen

UB LMU - 0100 |




=)
n
e
~
O
|

INHALT EZW-Texte 229/2014
Vorwort 3
. SPIRITUELLE LEBENSHILFE IN EINER SAKULAREN WELT

Anne Koch
Ganzheitsmedizin zwischen Religion und Wissenschaft 7

Michael Utsch
Neue Aufmerksambkeit fiir spirituelle Methoden in der Psychotherapie

. CHANCEN UND GEFAHREN SPIRITUELLER LEBENSHILFE

Gerhard Mayer
Heilung mit Geistern
Ethische Fragen im Kontext neoschamanischer Praktiken

Claudia Barth
Esoterische Selbsthilfe zwischen Selbstoptimierung und Selbstaufgabe

Heike Dierbach
Hilfe oder Humbug?
Unterschiede zwischen Psychotherapie und esoterischer Lebenshilfe

CHRISTLICHE LEBENSHILFE

Corinna Dahlgriin
Seelsorge zwischen Esoterik und Psychologie

Die Autorinnen und Autoren

20

29

44

56

65

77



|. SPIRITUELLE LEBENSHILFE IN EINER SAKULAREN WELT

Anne Koch
Ganzheitsmedizin zwischen Religion und Wissenschaft

Heilen ,zwischen” Religion und Wissenschaft

Grundsatzlich geblhrt Projekten einer Ganzheitsmedizin Respekt, versuchen sie doch,
Einseitigkeiten und sogar Verleugnungen wesentlicher Aspekte des Menschseins ent-
gegenzutreten und — anders als ,Apparatemedizin”, ,cartesianische Schulmedizin®,
,Biomedizin” und ,Pharmamedizin” - den ganzen Menschen ins Zentrum zu stellen.
Dem reduktionistischen Blick auf den funktionierenden Menschen wird ein Mensch
gegeniibergestellt, der existenzielle Bedtirfnisse und Fragen hat und der verstehen méch-
te, warum er krank wird und welche vielfiltigen Wege es zu einer Besserung geben
konnte. Bei aller Sympathie fir das Herangehen der Ganzheitsmedizin - sie steht vor
vielen Herausforderungen. Sie hat ,Ganzheit” in gleich mehreren Dimensionen herzu-
stellen: Mal ist es ein Einklang mit ,kosmischen Energien”, mal das Zusammenfinden
von persdnlichem und sozialem Umfeld, mal eine Ganzheit der Person im Sinne einer
Integritat von Selbstbild, Fremdbild und Erleben, mal geht es um die Ganzheit von ge-
sundem Essen, nachhaltiger Ressourcennutzung und préaventiver Lebensfihrung oder,
um nur eine weitere Méglichkeit zu nennen, um Ganzheit als geklartes Verhaltnis mit
den Ahnen und eventuell auch mit der eigenen Existenz vor diesem Leben.

Ganzheitsmedizin ist in keiner Disziplin eine klar eingefiihrte Kategorie. Die Bezeich-
nung hat daher vielerlei Bedeutungen. Im Folgenden soll sie im Singular verwendet
werden, wenn sie im Zusammenhang mit alternativem oder komplementdrem Hei-
len als Selbstbezeichnung, Zielvorstellung, in polemischer Verwendung, als Feindbild
oder Ahnliches auftritt. Zudem soll von ,Ganzheitsmedizinen” im Plural gesprochen
werden, wenn es um komplexere Systeme geht wie Homoopathie', Traditionelle Chi-
nesische Medizin, Ayurveda, traditionelle bzw. indigene Medizinen. Eine dritte MOg-
lichkeit ist schlieflich, dass auch Formen des spirituellen Heilens? in die Kategorie der

' Vgl. Florian Jeserich, Spirituelle/religiose Weltanschauungen als Herausforderung fiir unser Gesund-

heitswesen. Am Beispiel der Homdopathie, in: Raymond Becker u. a.. (Hg.), ,Neue” Wege in der
Medizin. Alternativmedizin — Fluch oder Segen?, Heidelberg 2010, 203 - 227.

Einen Uberblick Gber derzeitige Formen spirituellen Heilens gibt Anne Koch, Alternative Healing as
Magical Self-Care in ,Alternative Modernity”, in: NUMEN 61 (2014), im Druck.

EZW-Texte Nr. 229/2014 7



Ganzheitsmedizin eingeordnet werden, insofern ,Ganzheit” in der religidsen Ideologie
ein wesentliches Element ausmacht. Ganzheitsmedizin/en kann/kdnnen somit ein re-
ligioses oder spirituelles Unterfangen sein und genauso gut ein sdkularistisches, das
sich nicht aus traditional- oder alternativ-religisen Traditionen rekrutiert hat und sich
auch nicht in deren Weise als religios versteht, was nicht heifit, dass sakularistische
Ganzheitsmedizinen nicht trotzdem eine Weltanschauung liefern.

Sobald sich Ganzheitsmedizin ,zwischen Religion und Wissenschaft” bewegt, ist sie
nicht mehr im Bereich der Wissenschaft im Sinne des aufklarerischen Verstandnisses
angesiedelt. Denn zu dessen Kriterien fiir Wissenschaftlichkeit gehoren Empirie, Re-
produzierbarkeit von Ergebnissen, Vorhersage (zumindest statistisch), Erklarung der
Funktionsweise, Koharenz mit anderen Erkenntnissen und eine Hierarchie der Wich-
tigkeit von Annahmen. Im Blick auf die Medizin kommen Uberzeugungen hinzu wie
der Monismus von Bewusstsein und Korperlichkeit, also dass Kognitionen eine bioche-
mische Grundlage haben, die nicht umkehrbare Alterung von Leben, die Informations-
verschlisselung der DNA, autonome, also willentlich kaum bis gar nicht steuerbare
Abldufe usw. Zugleich galt Medizin immer auch als angewandte Heilkunst nach dem
berihmten Motto: ,Wer heilt, hat recht.”

Ganzheitsmedizin spricht somit einen Zwischenbereich an. Einzelne Interventionen
aus diesem Bereich konnen vielleicht zukinftig in ihrer Heilwirkung auch nach wis-
senschaftlichen Kriterien der Medizin und der Psychologie verstanden und diesen
Disziplinen einverleibt werden — wie bereits in der Placebo-Forschung, die erkennt,
wie wichtig Empathie, die Arzt-Patient-Beziehung, die Stirke von Uberzeugungen, ja
sogar das Ritual ist.* Andere Praktiken und Ansichten der Ganzheitsmedizin wiederum
werden sicher auch zukiinftig nicht wissenschaftlich salonfahig, da sie grundsatzlich
tiber den Bereich méglicher Erkenntnis hinausgehen oder erwiesenermalen unwirksam
sind. Zum Teil versteht sich Ganzheitsmedizin auch ausdriicklich von ganz anderen
Horizonten und Kriterien her und opponiert gerade gegen die Messlatte der wissen-
schaftlichen Medizin.

Die Sehnsucht nach Ganzheit in der zweiten und in der spdten Moderne

Die Suche und der Wunsch nach Ganzheit haben eine lange Motivgeschichte. Von
zentraler Bedeutung sind fiir sie eine theoretisch kohdrente Welt, eine von einer einzi-
gen bergenden Kraft durchwaltete Welt, ein Miteinander von Natur und Mensch und
eine sich als vollstandig erlebende Personlichkeit. Ganzheitslehren konnen leicht zu

Siehe dazu meine Uberlegungen mit der Placebo-Forscherin Karin Meissner: Imagination, Sugges-
tion und Trance. Suggestionsforschung und Religionsasthetik tiber Heilung, in: Annette Wilke/Lucia
Traut (Hg.), Religion — Imagination - Asthetik. Vorstellungs- und Sinneswelten in Religion und Kultur,
Gottingen 2014, im Druck.

8 EZW-Texte Nr. 229/2014



Problemfallen werden, da es nur ein kleiner Schritt ist zur Vereinnahmung, zur Reduk-
tion auf ein Prinzip und zu totalitdren Vorstellungen. Anne Harrington hat den Wunsch
nach Ganzheit in ihrem Buch zur Kultur- und Wissenschaftsgeschichte des spiten 19.
und frithen 20. Jahrhunderts nachgezeichnet unter dem Titel ,Reenchanted Science”.*
Wiederverzaubert” wird die Wissenschaft von Gestaltpsychologen, Naturphilosophen,
Evolutionsbiologen und Neurologen, die antreten gegen die entzaubernde Industrialisie-
rung und eine sich immer stirker in einzelne Professionsbereiche ausdifferenzierende
Geselischaft.

Die Neuformierung von Ganzheitsmedizinen in der zweitenr Moderne

Vor diesem Hintergrund ist es kein Zufall, dass Ganzheitsmedizinen wieder einen
Schub erhalten mit der zweiten Moderne, charakterisiert durch digitale Revolution,
verstarkte Globalisierung und die beginnenden Konsumgesellschaften der Nachkriegs-
zeit. Sie stehen in einer breiten gesellschaftlichen Stromung, die sich im Gefolge der
1968er Revolte als neue soziale Bewegung entfaltet. Aufgerittelt durch die 1968er
Ereignisse und die Olkrise 1973 mit dem folgenden ,Sozialabbau” nach dem rapiden
Wirtschaftswachstum der 1950/1960er Jahre machen sich Gruppierungen auf die Suche
nach ,alternativen” Formen des Wirtschaftens, Zusammenlebens und der politischen
Partizipation. Produktionsregime wandeln sich seit den 1970er Jahren zu Wissens- und
Erlebnisgesellschaften. Diese Verdnderung subjektiviert den Zugang zur Wirklichkeit
und die Nachfrage stark. Gemeinschaftliche antikonsumistische Lebensformen wie
bei der Osho/Bhagwan- und der Hare-Krishna-Bewegung werden erprobt. Naturver-
kldrung, Aussicht auf soziale Ndhe und orientierende Weisungen machen diese neuen
spirituellen Angebote attraktiv.

Entscheidend fur ein kulturell neuartiges Verstandnis von Heilung sind jedoch neue
psychotherapeutische Techniken. Sie entstehen im Grenzgebiet von sdkularistischer
Weltanschauung, Ganzheitsmedizin und Humanismus. Insbesondere die Humanisti-
sche Psychologie, die sich von der Psychoanalyse und dem Behaviorismus abgrenzt,
entwickelt ein ganzheitliches und organisches Modell der Seele. Ein wichtiger Ort fiir
diese energetischen Ansitze war das kalifornische Esalen-Institut. Exponenten wie Ab-
raham Maslow, Carl Rogers, Fritz Perls, Charlotte Bihler, Erich Fromm meinen einen
Jliebenden Geist” und eine positive Grundtendenz zu seelischem Wachstum zu erken-
nen. Im kreativen Schaffen offenbare sich Fiille und nicht Mangel. Auch im sogenannten
Gipfelerlebnis kommt die Anthropologie jener Zeit zum Ausdruck: Selbstverwirklichung

' Anne Harrington, Reenchanted Science. Holism in German Culture from Wilhelm Il to Hitler,

Princeton 1996. Deutsch mit dem strategisch erweiterten und unzutreffenden Titel: Die Suche nach
Ganzheit. Die Geschichte biologisch-psychologischer Ganzheitslehren. Vom Kaiserreich bis zur
New-Age-Bewegung, Reinbek b. Hamburg 2002.

EZW-Texte Nr. 229/2014 9



wird als Glicksgefiihl erlebt. Das Gipfelerlebnis spielt auch in einer energetischen Se-
xualpsychologie eine Rolle, die dem sexuellen Hohepunkt heilende Kraft zuschreibt.
Zur gleichen Zeit nimmt sich die Transpersonale Psychologie auflergewdhnliche Be-
wusstseinszustande, auBersinnliche Wahrnehmung und psychische Prozesse vor, die
den engen Rahmen der eigenen Person transzendieren.

Diese Stromungen werden dann auch in der Esoterik und vor allem im New Age auf
ihre Weise aufgegriffen. Wiederkehrende Elemente sind die Uberzeugung, dass das
menschliche Potenzial zum Wachstum gebracht werden misse, sowie das energetische
und holistische Menschenbild. Nicht nur Patienten, sondern auch ,Klienten”, also jeder
Mensch, habe ungenutzte kreative Ressourcen, deren Energie in Bewegung zu bringen
sei. Interessanterweise geschieht dies zeitgleich mit der wirtschaftswissenschaftlichen
~Entdeckung” des Humankapitals und seiner gezielten Forderung. Typisches Element
der Human-Potential-Bewegung?® ist ihr Eklektizismus. Alle moglichen Therapiearten
wie Rebirthing, Reichianische Therapie usw. konnen in einer therapeutischen Normal-
biografie auftauchen.

Der Trend zur Ganzheitlichkeit zeigt sich auch auf institutioneller Ebene, zum Beispiel
in der Gesundheitsdefinition der WHO: ,Gesundheit ist ein Zustand vollkommenen
korperlichen, geistigen und sozialen Wohlbefindens und nicht allein das Fehlen von
Krankheit und Gebrechen” (1946). Selbst diese Definition wurde in der Folge als einsei-
tig kritisiert, da sie die Ressourcen des Einzelnen zu wenig berlicksichtige und manchen
Bevolkerungsgruppen (z. B. Menschen mit Behinderungen) das Erlangen von Gesund-
heit von vornherein abspreche. Ein Verstandnis von Gesundheit wird im Zuge dieser
Kritik als mehrdimensionaler und vor allem dynamischer Prozess entwickelt, der ein
Kontinuum zwischen krank und gesund bildet. Einflussreich ist der salutogenetische
Ansatz von Aaron Antonovsky, nach dem Gesundheit und Krankheit beobachterabhin-
gige Konstrukte sind und sich die Einschatzung als gesund oder krank durch soziale
Systeme wie die Medizin und die Wissenschaft von der Einschatzung durch das Indivi-
duum unterscheiden kann. Neben dem Wechsel des Blickwinkels auf die Ganzheit hat
ein zweiter Wechsel stattgefunden: jener auf Gesundheit anstatt auf Krankheit. Dieser
,healthism” wird auch von medizinischen Fortschritten und einer verinderten Vision
von Machbarkeit und Lebensverlangerung getragen.® Es wird eine Verlagerung weg vom
instrumentellen Heilen hin zur emotionalen Arbeit an der Erhaltung von Gesundheit
und zu ,gesiinderer” Lebensfithrung beobachtet.”

Vgl. Roy Wallis, Betwixt Therapy and Salvation. The Changing Form of the Human Potential Move-
ment, in: Kenneth Jones (Hg.), Sickness and Sectarianism, Aldershot 1985.
® Vgl Steven J. Hunt, Alternative Religions. A Sociological Introduction, Aldershot 2003, 183 - 185.
© Vgl llona Kickbusch, Die Gesundheitsgesellschaft. Megatrends der Gesundheit und deren Konse-
quenzen fiir Politik und Gesellschaft, Hamburg 2006; Hans-Wolfgang Hoefert/Christoph Klotter
(Hg.), ,Gesunde Lebensfihrung” - kritische Analyse eines populdren Konzepts, Bern 2011.

10 EZW-Texte Nr. 229/2014



Damit geht eine Herausforderung der Ganzheitsmedizin einher, die geradezu perfide
sein kann: die Schuldfrage. Wird Krankheit wesentlich auch aus gestorten spirituellen,
sozialen und psychischen Beziehungen erklart, dann ist sie eben nicht selten auch
die Schuld des Einzelnen, und es wird zur Aufgabe, die Stérung aufzulésen. So macht
Klaus M. Meyer-Abich ein stabiles soziales Netz als gesundes ,Mitsein” als Ursache
fiir ganzheitliches Gesundsein stark.? Beides kann leicht als Uberforderung erlebt wer-
den. Manche Erkrankungen mogen zwar in der Lebensfiihrung eines Einzelnen und im
Zustand unserer derzeitigen Zivilisation (oder gerade Unzivilisiertheit) mitbegriindet
sein, doch die wissenschaftliche Medizin geht auch von genetischen und kontingen-
ten Ursachen fur Krankheiten aus und verhalt sich abstinent gegeniiber moralischen
Schuldzuweisungen.

Die Verlagerung auf Proaktivitdt und Verantwortlichkeit in der heutigen Ganzheitsme-
dizin ist auch die Folge aus dem Prozess der reflexiven Ritualisierung, in dem einzelne
Elemente der ethnologischen Ritualtheorie in die spirituelle Praxis des Alltags hin-
Uberwandern. Rituale erfuhren in den 1970er Jahren grofe Aufmerksamkeit als Bewal-
tigungshilfe bei sozialen Dramen in Krisensituationen. Ritualtheorien gelangen lber
eine gut ausgebildete Mittelschicht als Multiplikatoren ins spirituelle und sékularistische
Feld. Dort werden nun Rituale bewusst (reflexiv) eingesetzt, um neue Lebensphasen
zu meistern, um Halt zu geben oder um zu kurieren?, ganz im Sinne der Asthetisierung
des modernen Lebensstils.’® Manche warnen vor der Macht psychotherapeutischer
Rituale, die als konstruierte Rituale nicht mit den Schutzmechanismen traditionaler
Rituale ausgestattet seien, durch die zum Beispiel die Macht des Ritualleiters oder die
ausgelosten Geflihle begrenzt wiirden."

Ganzheitsmedizinen in den spdtmodernen Konsumgesellschaften

Fir die jlingsten Ganzheitsmedizinen seit den 1990er Jahren ist die spéte Moderne die
pragende Umwelt. Die Spatmoderne zeichnet sich u. a. durch ,Prosumption” aus. Dieses
Kunstwort — zusammengesetzt aus ,Produktion” und ,Konsum” (engl. consumption) -
meint, dass wir nicht nur massenhaft konsumieren, sondern dass Konsumieren zum

% Vgl. Klaus Michael Meyer-Abich, Was es bedeutet, gesund zu sein. Philosophie der Medizin, Miin-

chen 2010.

Vgl. Anne Koch, Spiritualisierung eines Heilwissens im lokalen religitsen Feld? Zur Formierung

deutscher Ayurveden, in: Zeitschrift fir Religionswissenschaft 13 (2005), 21 - 44.

' Der Ruf nach Ganzheitlichkeit tritt nicht nur in Minderheiten- und Alternativreligionen auf, son-
dern ebenso in den christlichen Kirchen, wo die Sehnsucht nach Ganzheitlichkeit ein Motiv ist, an
Salbungsgottesdiensten teilzunehmen; s. Heike Ernsting, Salbungsgottesdienste in der Volkskirche.
Krankheit und Heilung als Thema der Liturgie, Leipzig 2012.

""" Vgl. Patrick Vandermeersch, Psychotherapeutische Rituale, in: Andrea Belliger/David J. Krieger (Hg.),
Ritualtheorien. Ein einfiihrendes Handbuch, Heidelberg 52012, 431 - 443, 437.

EZW-Texte Nr. 229/2014 11



Vollzug von Authentizitét schlechthin geworden sei. Was wir konsumieren, ist Ausdruck
dessen, wer wir sind und sein wollen. Ein bestimmter Lebensstil wird konsumiert, be-
stehend aus einer bestimmten Weise Urlaub zu machen, eine Wohnung einzurichten,
sich nachhaltig zu kleiden und zu ernéhren, fiir die eigene Gesundheit vorzusorgen.
Prosumption bedeutet: Uber das Konsumieren wird Identitit produziert. Dazu gehort
auch, dass Subjekte wesentlich in den Produktionsprozess eingebunden sind. Dies
geschieht tiber Selbstbedienung im Dienstleistungssektor, Online-Selbstverwaltung von
Bankgeschaften und Nachsendeauftriagen bis hin zu benutzergenerierten Inhalten bei
Produktherstellung und -marketing.

Selbstsorge und Pravention, die in Ganzheitsmedizinen eine so immense Rolle spielen,
stehen unter diesen 6konomisierten Bedingungen. Das hat Folgen fiir die Subjekte der
spirituellen Prosumption: Die Einzelnen sind souverdn und eigenverantwortlich; der
Ort, an dem sie diese Souverdnitat vollziehen, ist wesentlich ihr Korper, den sie fit,
gesund, entspannt und ausbalanciert halten.'” Die Welt, die kosmischen Energien und
die zehrenden Krifte der Arbeitswelt — alles geht durch den Korper. Unser Korper ist der
Mikrokosmos, in dem alles zur Ganzheit verbunden wird. Verkérperung ist demnach die
spirituelle Modalitdt, und Korperpraktiken des Heilens und psychophysischen Manipu-
lierens und Ausbalancierens machen das entscheidende praktische bzw. rituelle Wissen
aus, um Ganzheit (wieder)herzustellen. Angesichts dieser Affekt- und Handlungslogik
der spatmodernen Prosumption wird verstindlich, dass Ganzheitsmedizinen es dem Ein-
zelnen erlauben, sich zu behaupten (iber den Selbstausdruck seiner Konsumprodukte)
und zu realisieren (Verwendung von Ressourcen zur Selbstheilung).

Mittlerweile hat sich ein eigenstandiger Dienstleistungsmarkt des Heilens aus der
alternativ-religiosen Bewegung herausgelost und professionalisiert.’* Zum neuen
Dienstleistungsheruf Heiler/in gehéren Aurareiniger, Handlaufleger, Engeltherapeu-
ten, Naturheil- und Energiemediziner, diverse Ethnotherapeuten und ganzheitliche
Lebensberater. Als freiberufliche Heilungsanbieter bewegen sie sich in vorgegebenen
rechtlich-6konomischen Strukturen wie cler Selbststiandigkeit und benutzen Wettbe-
werbs- und Reputationsstrategien, wie es auf dem Dienstleistungsmarkt Gblich ist: Man
hat Berufsverbdnde, Fachtagungen, Produktverbesserungen, Qualitétssicherungen, (In-
ternet-)Marketing und Fortbildungen. Nach Harrington™ liegt die Starke der seit den
1990er Jahren tiberaus populiren Geist-Korper-Medizin, wie sie die Ganzheitsmedizin
nennt, darin, sehr populdre ,Geschichten” unserer Gesellschaft verknipfen zu kénnen:

Vgl. Andrew Dawson, Entangled Modernity and Commodlified Religion. Alternative Spirituality and
the ,New Middle Class”, in: Frangois Gauthier/Tuomas Martikainen (Hg.), Religion and Consumer
Culture. Brands, Consumers and Markets, Aldershot 2013, 127 - 142.

Vgl. Markus Hero, Der Markt fiir spirituelles Heilen. Eine soziologische Betrachtung seiner Akteure
und Institutionen, in: Constantin Klein/Hendrik Berth/Friedrich Ballack (Hg.), Die Bedeutung von
Religion fur die Gesundheit. Konzepte — Befunde - Erkldrungsansdtze, Weinheim 2010.

" Vgl. Anne Harrington, The Cure Within. A History of Mind-Body Medicine, New York 2008.

12 EZW-Texte Nr. 229/2014



Religiose Uberzeugungen, positives Denken und Autosuggestion werden in den All-
tagswelten als wirksame Praktiken angesehen, der prinzipielle Zusammenhang einer
Psychosomatik und des Placebo ist in aller Munde. Die Presse wimmelt nur so von
Beitragen, wie segensreich die Wirkungen der Achtsamkeit und anderer Meditationen
wie der Atemmeditation nach ,neuesten” Erkenntnissen der Hirnforschung seien.

Wiederkehrende Optionen im Bereich zwischen Religion und Wissenschaft

Ein wichtiger Grund, aus dem sich Ganzheitsmedizin sehr leicht zwischen Religion und
Wissenschaft bewegt, liegt darin, dass Korper und Geist, Leib und Seele, Organismus
und Befindlichkeit, Kérper als Objekt und als Subjekt zusammengedacht werden sollen.
In diesem Zusammendenken verwirren sich nun jedoch regelméfRig die Vorstellungs-
welten.

Wie das Diskursfeld um diesen alten Dualismus im Moment strukturiert ist, zeigte
sich 2012 am Sturm der Entriistung um Thomas Nagels Buch ,Geist und Kosmos”.'?
Da dies in den USA passierte, zeigen sich die Lager deutlicher als im deutschen Feld.
Nagel ist ein renommierter Philosoph, dessen Aufsatz ,Wie ist es eine Fledermaus zu
sein?” (1974) anhaltende Diskussionen ausldste. Er vertritt die Position, dass Bewusst-
sein mit einem Erleben von Bewusstheit einhergehe, und diese Qualitdt kbnne eine
materialistische Philosophie des Geistes nicht erkldren. Erleben, so auch im jings-
ten Buch, habe eine Qualitat, die nicht einfach wie im naturalistischen Weltbild als
Evolutionsvorteil erkldrt werden sollte. In dieser neodarwinistischen Weltanschauung
wiirde der Mensch rein funktionalistisch dem Raderwerk der Evolution unterworfen.
Das hat den Widerspruch u. a. der sdkularistischen Philosophen Daniel Dennett, Si-
mon Blackburn und Steven Pinker hervorgerufen, die fiirchten, Nagel entdecke nun
ein Design im menschlichen Erleben und unterscheide sich damit kaum noch von den
christlich-fundamentalistischen Kreationisten. Nagel verneint dies zwar und auch, dass
er religiése Griinde habe, und doch spricht er von einer Teleologie und richtet somit
interessanterweise die menschliche Fahigkeit, sich seiner selbst, seines Kérpers und sei-
ner Umwelt gewahr zu sein, an einer Zukunft aus anstatt an einer immanent gedachten
Anpassungsleistung. Diese Natur-Teleologie — zu unterscheiden von einer subjektiven
Handlungsintentionalitdt — wird von Aristoteles und durch das christlich-philosophische
Mittelalter hindurch vertreten.

Ganzheitsmedizinen bewegen sich in eben jenem sehr differenzierten Feld von geistphi-
losophischen, evolutionstheoretischen, naturwissenschaftlichen und religionsgeschicht-
lichen Positionen. Theoretische Grundoptionen und ihre jeweiligen Aporien, Vorziige

> Mind and Cosmos. Why the Materialist Neo-Darwinian Conception of Nature is Almost Certainly
False, Oxford 2012. Deutsch: Berlin 2013.

EZW-Texte Nr. 229/2014 13



und Grenzen der Erklarungsleistung sind vielfach besprochen worden und haben neue
Konstellationsversuche initiiert. Was fir Ganzheitsmedizinen kulturgeschichtlich so in-
teressant ist, ist der Umstand, dass sie sehr vom Kulturaustausch gepréagt wurden, der so-
wohl westliche alternative Heilungsvorstellungen (von Hildegard-Medizin Gber Kneipp
bis Paracelsus) als auch weitere aufgesogen hat (wie schamanistische Vorstellungen vie-
ler Kulturen und medizinische Lehren Ostasiens). Hinzu kommen Wissensbestande aus
der Medizin selbst, die meist iber den Weg ihrer Popularisierung in Ganzheitsmedizinen
eingeflossen sind. Man denke an Immunabwehrkréfte, psychosomatische Zusammen-
hinge, die Bedeutung des Schlafs und der Bewegung. Religionsgeschichtlich knipfen
Ganzheitsmedizinen auch an alchemistische Experimente an, an naturheilkundliches
Wissen, holistische Konzeptionen vom Kosmos, Vorstellungen von Kérperhiillen, Ener-
giefeldern und der Kontinuitdt der materiellen in die immaterielle Welt.
Technologische Innovationen sind in diesem Zusammenhang kaum zu unterschétzen:
Von neuen Diagnoseverfahren bis hin zu bildgebenden Verfahren wurden medizini-
sche Fortschritte in den Bereich der Ganzheitsmedizinen transferiert und haben sich
dabei nicht selten verformt. Beispiele sind Aurafotografie wie auch BICOM-Geréte der
Bioresonanztherapie. Viele zellbiologische Anleihen finden sich im populdren Wissen
Uber das ,Gedéchtnis” des Korpers und bilden einen plausibilisierenden Hintergrund
fur Arbeit ,,im Gewebe” von Craniosacraltherapie, Rolfing und Osteopathie. Vor allem
die moderne Tanzbewegung mit Angeboten wie dem Kontakttanz versteht sich als ho-
listische Praktik mit heilender Wirkung. Man denke an die ,,5 Rhythmen“ von Cabrielle
Roth, an Qi Dance, Butoh, Authentic Movement oder Biodanza.

Ganzheitsmedizin jenseits der Grenzen der Medizin

Sogar die Lektiire medizinischer Fachzeitschriften offenbart an der einen oder ande-
ren Stelle bestimmte Muster, nach denen neue Erkldrungen in die Medizin eingefihrt
werden sollen und die hochst normativ sind, voller Pramissen oder schlichtweg nicht
im Bereich moglichen wissenschaftlichen Wissens liegen. In welche Kategorie eine
Erklarungsweise fillt, hangt manchmal auch davon ab, wie tragend sie im Argumentati-
onsgang ist und mit welcher methodischen Bestimmtheit sie vertreten wird. Zu nennen
wiéren z. B. Emergenz, Biofeld, Physikalismus, Energiemedizin, Selbstregulation und
Quantenphysik, die im Folgenden kurz erlautert werden.'*

In einem Groliteil der Literatur wird Emergenz als Konzept verwendet, um eine fir
Heilung entscheidende Funktionsweise des menschlichen Kérpers zu bezeichnen: dass

' Zu einer ausfiihrlichen Analyse siehe Stefan Binder/Anne Koch, Holistic Medicine between Religi-
on and Science. A Secularist Construction of Spiritual Healing in Medical Literature, in: Journal of
Religion in Europe 6 (2013), 1 - 34.

14 EZW-Texte Nr. 229/2014



Hoheres aus Geringerem oder Andersartigem entstehen konne.'” Das Konzept wird vor
allem aus Biologie, Mathematik, theoretischer Physik und Kybernetik ibernommen und
ist in das weite semantische Feld von Chaostheorie, nichtlinearen Systemen, offenen
Systemen, dissipativen Strukturen, Selbstorganisation, Homoostase und Homoodynamik
eingebettet. Zur Emergenz am menschlichen Korper sind Positionen mit unterschiedli-
chen Ansprichen ausgefiihrt worden.

Harald Wallach zum Beispiel postuliert, dass der menschliche Organismus ein nicht-
lineares System sei, wodurch ,kleine oder kleinste kausal relevante lokale Wechselwir-
kungen Auswirkungen auf organismischer Ebene haben kdnnen”."* Dadurch kénnten
umstrittene Therapieformen (wie etwa die Homoopathie), deren pharmakologische
Wirksamkeit nicht belegt oder umstritten ist, sowie Modellvorstellungen ihrer Wirk-
samkeit (z. B. die Biofeld-Theorie) theoretisch erfasst werden. Andere fassen mit einem
holistischen Informationsbegriff den Korper als Regulationssystem. Der Korper wird
aufgel6st in einen kontinuierlichen Fluss von Materie, Energie und Information, die als
solche zwar nicht erklart werden (zumindest nicht mit dem gangigen biomedizinischen
Paradigma), zumindest aber im Kontext von Emergenzen und Chaostheorie beschrieben
werden kénnen. Die Gemeinsamkeit mit Ansatzen, die explizit mit einem Konzept von
Emergenz arbeiten, liegt in der Bedeutung von bestimmten Eigenschaften, die nicht-
linearen Systemen zugeschrieben werden, wie Irreduzibilitdt, Unvorhersehbarkeit und
Kontextabhdngigkeit. Sie dienen zur Abgrenzung von konventionellen, mechanistischen
Ansatzen und sollen Grundlage einer paradigmatisch-konzeptuellen Wende in der
medizinischen Forschung sein. Die Bedeutung des Informationsbegriffs reicht in die
Kybernetik der Nachkriegszeit und die kommunikationstheoretische Wende zuriick.
Die theoretische Physik mit der Quantenphysik ist wohl der hadufigste naturwissenschaft-
liche Bezugspunkt des Diskurses zur komplementaren und alternativen Medizin. In
diesem Riickgriff erfihrt die Quantenphysik eine homogenisierte und dadurch verzerrte
Darstellung. Diese eigentimliche philosophische Ausdeutung setzt bei den zundchst
ja stochastisch formulierten Theorien an. Dieser Sachverhalt wird besonders deutlich
bei der Ubertragung von Schiiisselkategorien wie Nichtlokalitit, Komplementaritit
und Verschrankung von einer subatomaren ,Quantenwelt” auf die Makro-Ebene der
phanomenalen Realitdt. Analog zum Topos Emergenz steht eine Vielzahl verschiede-
ner Modelle nebeneinander. Walach greift aus der Quantentheorie das Theorem der
Verschrankung auf, um Heilen zu erkldren. Dabei wird von einer ,grundlegenden
Nichtlokalitdt der Welt” ausgegangen, die zustande kommt, weil die Welt holistisch
korreliert sei. Damit ist gemeint, dass ein materieller Zustand nur beschrieben werden

Zum Beispiel Hendrik Treugut, Energy Medicine. Eine Standortbestimmung, in: Komplementare und
Integrative Medizin 7/2007, 10 — 18, und 8/2007, 42 - 46.

Harald Walach, Heilen durch ,Energien”. Theoretische Uberlegungen, in: Werner H. Ritter/Bern-
hard Wolf (Hg.), Heilung, Energie, Geist. Heilung zwischen Wissenschaft, Religion und Geschift
(Biblisch-theologische Schwerpunkte Bd. 26), Gottingen 2005, 80 - 105, 94.

18

EZW-Texte Nr. 229/2014 15



kann, indem alle Zustinde anderer Elemente dazu in einem definierten und relevanten
Verhiltnis stehen. Auch wenn ein Element Meilen entfernt ist, so ist unter der Grof-
perspektive die Entfernung (,Nichtlokalitat”) irrelevant, und der Zustand des Elementes
bedingt das vor Ort gemessene Element in seinen Eigenschaften mit — eben vermittelt
Uber das Ganze (,die Welt”, ,das System”).

Walach diskutiert drei Erkldrungsansatze zur Wirksamkeit geistigen Heilens: Placebo,
Theorien von Heilenergien und quantentheoretische Deutungen. Mit dem letzteren
Ansatz unterbreitet er seine Hypothese der Verschrankung in Ausweitung des quanten-
theoretischen Axioms der Nichtlokalitdt. In der Placebo-Forschung sei sehr gut belegt,
dass Emotionen iiber endokrinologische und immunologische Prozesse das korperliche
Wohlbefinden beeinflussen kdnnten. Offen bleibe jedoch, wie gerade bei Patienten,
die von der Schulmedizin frustriert sind, die hohe emotionale Erwartung im Setting
geistigen Heilens geweckt werden kénne, und aullerdem, wie manche alternativen
Heilweisen wirksam sein konnten, ohne dass die Patienten bei Bewusstsein sind."
Theorien, die Heilenergien zur Erklarung in Anspruch nehmen, knlpfen an die Sprache
der Praktizierenden an und ibersetzen sie in naturwissenschaftliche Modelle wie das
des nichtlinearen komplexen Organismus. Darunter ist zu verstehen, dass es auferhalb
eines definierten Bereiches in der Reaktion auf Stoffe (Koffein, Alkohol, Medikamente)
zu nichtlinearen Effekten und Umkehrreaktionen kommen konne (Vergiftung, Bewusst-
seinstriibung). Auf diese Weise konne erklart werden, wie minimale Interventionen*"
oder Dosen von Wirkstoffen einen einschneidenden Effekt erzielen kénnten. Doch setze
das immer lokal-kausale Wirkweisen voraus. Daher entwickelt Walach ein nichtlokales
Modell: ,Insofern wiirden wir innerhalb des Organismus neben den kausal vermittelten
Koordinationsprozessen auch nichtlokal vermittelte Prozesse erwarten. Im Falle der
Krankheit wiirden diese Koordinationsprozesse punktuell oder systemisch versagen, was
zu Symptomen Anlass gibt.”*' Materielle Prozesse, die nicht dualistisch mit Geist oder
Bewusstsein verschrankt sind, wiirden durch Information gesteuert. Dieses Modell, das
religionsgeschichtlich im holistischen, dem New-Age-Denken verpflichteten Verstandnis
von Naturwissenschaft steht, hilt an einer material-kausalen Verursachung fest und 16st
sie Uber eine holistische Struktur ein. Nichtlokalitédt erscheint hier wie ein Blankoscheck
zur Erkldrung noch nicht verstandener Phdnomene. Warum man eine andere als die
tblichen psychophysiologischen und biochemischen Erklarungen brauche, wird aller-
dings nicht deutlich, vor allem wenn es sich um eine Frage der Dosis handeln soll und
also noch eine Substanz nach wie vor der Ausgangspunkt ist.

1" Hier bezieht sich Walach auf eine Untersuchung von Meissner/Weiss/Trippe/Hecht/Krapp/Miltner
zur Akupunktur bei narkotisierten Patienten (Harald Walach, Heilen durch ,Energien”, a.a.O., 90,
Fn. 20).

Zum Beispiel auch im elektromagnetischen Feld (das Abstrahlen von Photonen und die Aufnahme von
Licht, eventuell sogar von Licht-Information). Doch seien hier die Forschungen zu sehr am Anfang,
' Harald Walach, Heilen durch ,Energien”, a.a.O., 101.

16 EZW-Texte Nr. 229/2014



Als physikalistisch bezeichnet Bernhard Wolf** Positionen, die geistige oder seelische
Prozesse durch eine Semantik der Energie im Sinne physikalischer Vorgange beschrei-
ben. Solche Denkmuster finden sich deutlich im Zusammenhang mit der Biofeld-
Hypothese (bioelektromagnetisches Feld). Die Vorstellungen beziglich eines quasi-
materiellen oder subtilen Feldes als Verbindungsinstanz zwischen Bewusstsein, Korper
und Umwelt/Kosmos schopfen aus mehreren Quellen: Biophotonenforschung, Quan-
tenphysik, Informationstechnologie und Kybernetik. Den Ansétzen ist gemeinsam, dass
sie auf experimentelle Forschung zuriickgreifen, die durch technologisch aufwendige
bildgebende Verfahren die korpereigene Produktion und Emission von Photonen bzw.
elektromagnetischen Wellen belegen. In den wenigsten Féllen aber werden jene Studien
und die Deutung der Biophotonenemission als zundchst reiner Nebeneffekt von Stoff-
wechselvorgdngen im Detail diskutiert, sondern meist direkt als empirischer Beweis in
spekulativen Theorien weiterverarbeitet. Sie sind somit eher eine rhetorische Plausibili-
sierung als ein mit wissenschaftlichen Kriterien Schritt fiir Schritt belegter Vorgang. Das
Biofeld dient in solchen Theorien als Kommunikationsmedium innerhalb kérperinterner
Prozesse und ihrer Interaktion mit der Umwelt und dient so als Erkldrungsmuster fir
alternative Heilverfahren, vor allem fiir Geist-, Energie- und Fernheilung sowie Prakti-
ken mit pharmakologisch irrelevanten Dosierungen (z. B. Homoopathie). Neben Ener-
gie spielt Kommunikation und meist Licht als Informationstriger eine zentrale Rolle.
Analogieschlusse zu modernen Informationstechnologien wie Lichtwellenleitern oder
Glasfaserkabeln sollen plausibilisieren und sind ein weiterer Fall von argumentativer
Komplementaritdt, welche die Glaubwdirdigkeit dadurch verstéarken soll, dass sie aus
unabhangigen Forschungsgebieten die gleichen Resultate vorbringt.

Weitere ergiebige Konzepte der Ganzheitsmedizin sind Selbstregulation und Selbsthei-
lungskrifte. Selbstregulation und Selbststeuerung sind Schlisselbegriffe der Kérperpsy-
chotherapie, der neuhumanistischen, Neu-Reichianischen und systemischen Psycho-
logie. Um das Selbst zu steuern, ist es unerlasslich, Affekte zu regulieren, emotionale
Blockaden aufzulésen, tberflutende Gefiihle abzubauen und sich verdrangten Gefiihlen
zu stellen. Die aufgezahlten Aufgaben finden sich aile im religiosen Feld wieder, etwa
im ,Rebalancing”, und betonen die Verkorperung von Gefiihlen. Die Bewusstwerdung
verkorperter Geflihle und Verhaltensmuster, ihre Akzeptanz und die psychische Reorga-
nisation als eine bessere Form der Selbstregulierung sind die drei wesentlichen Schritte,
zu denen in diesen Therapieformen angeleitet wird. Besonders die Rede von Blockaden
und schadlichen Verhaltensmustern findet sich haufig im spirituellen Heilen wieder.
An die Bewusstwerdung konnten in den letzten Jahren Achtsamkeits-Lenkungen, wie
sie aus buddhistischen Meditationsformen popularisiert wurden, angeknipft werden.

Vgl. Bernhard Wolf, Geistiges Heilen als Lebenshilfe zwischen Therapie und Spiritualitdt. Religions-
kulturelle Orientierungen, in: Werner H. Ritter/Bernhard Wolf (Hg.), Heilung, Energie, Geist, a.a.0O.,
126ff.

EZW-Texte Nr. 229/2014 17



Fazit: Religionsgeschichtlicher Ort der Ganzheitsmedizin

Ganzheit ist eine hoch attraktive Vision in einer antinomisch codierten Gesellschaft
wie der unsrigen. An den emporten Reaktionen auf Nagels Buch sahen wir, wie leicht
Antinomien von rational — irrational, leiblich — geistig, individualistisch — kollektivis-
tisch aktivierbar sind. Ganzheitlich gehort als Gegenpol zu pluralistisch. Die Kehrseite
der Ganzheit kann ein totalitdrer Anspruch sein. In den jiingsten Ganzheitsmedizinen
erleben wir eine neue Attraktivitatswelle jenes antinomischen Pols, der zur Grund-
struktur unserer Kultur gehort. Neu sind die alles durchdringende Subjektivierung und
Okonomisierung, die zu einer neuen Konfiguration der Ganzheit fiihren, wogegen
ganzheitliche Heilweisen ja eine wesentlich ldngere Geschichte haben. Neuartig sind
die sehr aktiven und mannigfaltigen Therapiekulturen, die den Einzelnen fiir seine ge-
sundheitliche und spirituelle Ganzheit verantwortlich machen und ihm entsprechend
der Wachstumsideologie auftragen, permanent die irgendwie immer ausstehende Ganz-
heit zu verwirklichen. Diese neuartige Konfiguration im Feld der Heilung ist hochst
ambivalent: anstrengend und ermédchtigend, verurteilend und heilend.
Ganzheitsmedizin findet sich in verschiedenen Feldern, von denen zwei untersucht
wurden: spezifische Argumentationsfiguren des akademischen Diskurses um Heilung
und das gegenwirtige Heilungsfeld. Mit dem Schwinden traditioneller externer Autori-
taten wird der Kérper im rituellen Vollzug zum Ort der Bewédhrung von Sinn und Gliick,
ausgehend von einem energetischen und holistischen Weltbild. Ganzheitsmedizinen
geben haufig vor, einerseits den Menschen umfassender wahrzunehmen als moderne
Medizin und andererseits nicht rational Erklarbares nun doch rational erkldren zu kon-
nen. So sehr sie in Bezug auf das Existenzielle im Heilen den Finger auf einen wunden
Punkt legen, so sehr findet sich in Bezug auf das Verstandnis vieler Erkrankungen eine
massive Simplifizierung der Krankheit und des angeratenen Heilungsweges.

Medizin forscht seit Langem nicht nur mit einem cartesianischen Modell des Menschen,
sondern gerade mit einem monistischen. Dieser Monismus muss nicht einer Reduktion
auf Materie gleichkommen, sondern stellt sich methodologisch eher als Herausforderung
dar, psychosomatische Vorgédnge zu verstehen. Das bedeutet, dass gerade die soma-
tische Seite von Wahrnehmung, Erleben und Missbefinden auch verstanden werden
muss. Moderne Medizin nimmt durchaus Prozesse der Nichtlinearitat zur Kenntnis und
wendet unter anderem selbst kybernetische Modelle an, um die Selbstregeneration und
Spontaneitat in Verldufen zu verstehen. Auch die Frage nach steter Ordnungsbildung
wird intensiv gestellt, und am Austausch zwischen den hoch spezialisierten und damit
extrem kleinteiligen sowie international verteilten und vielsprachigen Forschungen
wird gearbeitet. Wissenstransfer und Wissensabgleich wirden naturwissenschaftlich-
psychologische Medizin dem Ziel einer ganzheitlicheren Medizin schon ein gutes
Stiick naherbringen.

18 EZW-Texte Nr. 229/2014



Ganzheitsmedizin als Diskurs bleibt ein wichtiges Feld. Hier konnen durchaus auch
Entwicklungen in der medizinischen Behandlung angeregt werden wie etwa eine starker
individualisierte Therapie. Jedoch wird sich eine individualisierte Therapie kaum lan-
gerfristig durchsetzen, wenn sie nicht auch von medizinischer Notwendigkeit begleitet
wird. Solche medizinischen Erkenntnisse waren zum Beispiel die positive Auswirkung
von Empathie und ritualisierter Handlung oder Einsichten in individuelle Defizite bei der
Informationsverarbeitung auf Zellebene in der Genese von Krebs und daraus folgende
individuelle Therapiemdglichkeiten.

EZW-Texte Nr. 229/2014 19





