
Einheit der Wirklichkeiten 

Festschrift 
anlässlich des 60. Geburtstags 

von Michael von Brück 

Herausgegeben von 
Eva-Maria Glasbrenner 

und 
Christian Hackbarth-Johnson 

Manya Verlag uVU München 2009 



Inhaltsverzeichnis 

I. Vorwort 9 

II. Einführung der Herausgeber 

Eva-Maria Glasbrenner • Einheit der Wirklichkeiten I 16 

Christian Hackbarth-Johnson • Einheit der Wirklichkeiten II 21 

HL ÄsTrväda - Grußworte 

rT^:vrTs:t^^s- I Seine HeiligkeitTenzin Gyatso der 14. Dalai Lama 52 
! BibKo^ek } Dharma Master HsinTao 53 

München | Herbert F. Kroll 55 

IV. Persönliche Beiträge 

Martin Kämpchen • Drei Männer. Ein Triptychon aus Indien 

Ernst Pöppel • Eine Frage an Michael von Brück bezüglich 

„Monokausalitis" 

Kurt Weis • Wege zum Erfahrungswissen. Ein Zwischenbe­

richt aus dem Urwald 

Willigis Jäger • Lebensqualität aus der Erfahrung mysti­

scher Spiritualität 

Jutta Höcht-Stöhr • „Eins. Un. One..". Einheit und Vielfalt. Zur 

Installation von Robert Filliou im Rahmen der Ausstellung 

„Spuren des Geistigen"im Haus der Kunst München 

V. Theologische und Interreligiöse Beiträge 

Perry Schmidt-Leukel • Sprechen vom Unaussprechlichen 

in Ost und West 117 

Paul F. Knitter • Can a Christian Be a Pluralist? 129 

Reinhold Bernhardt • Die Gegenüberstellung von „Mystik" 

und „Wort" in der evangelischen Theologie 137 

58 

69 

77 

99 

107 



Myong-Hee Kim • Zur Hermeneutik des interreligiösen 

Dialogs am Beispiel des mahäyänischen Glaubens in seinen 

Formen des doktrinären und des patriarchischen Glaubens 

bei Wonhyo 157 

Alon Goshen-Gottstein • Borrowing, Influence and Inspi­

ration: Reflections on Prayer Between Christians and Jews 188 

Maria Reis Habito • The Individual in Society in the Light 

ofEarly Buddhist Teachings and the Writings of Ayatollah 

Morteza Mutahhari 203 

Christine Lienemann-Perrin • Fremdreligion als 

missionarische Versuchung 223 

Martin Rötting • Diener oder Wanderer? Interreligiöses 

Lernen im Spannungsfeld buddhistisch-christlich-muslimischer 

Begegnung 243 

Ulrich Winkler • „... um selbst in aufrichtigem und geduldi­

gem Dialog zu lernen, welche Reichtümer der großzügige Gott 

den Völkern verteilt hat" (AG 11). Was ist komparative Theologie? 261 

VI. Religionswissenschaftliche Beiträge 

Donald Wiebe • An Encroaching Spirituality:WhatHope Re-

mains for a Science of Religion? 302 

Robert J. Zydenbos • TheSignificanceoflndianReligions 

for the Science of Religion 319 

Anne Koch • Die fünf beliebtesten üblen Nachreden auf 

Religionswissenschaft 339 

Alexandra Grieser • Religionswissenschaft in der Geschichte: 

Ambivalenzen des Fortschritts bei Friedrich Max Müller 354 

Jürgen Mohn • Der Buddhismus im Mahlstrom des europä­

ischen Religionsvergleichs: Religionswissenschaftliche Anmer­

kungen zur semantischen und normativen Konstruktion einer 

Fremdreligion 376 



Silke K.Yasmin Fischer • Die Einheit der Religionen in einem 

indischen Schulbuch 405 

Eva-Maria Glasbrenner • Cakrasystem und tantrisches Ritual 

im Vfrasaivismus 426 

Agnes Hess Bumbacher und Stephan Peter Bumbacher • 

Die Mystik des Zhuangzi 452 

Ulrich Berner • JesuitMissionaries in EastAsia: Interreligious 

Dialogue and Intercultural Comparison in the 16th/17h Century All 

VII. Ausblick 

Olra Havenetidis • Das Baumeln der Seele. Integrierte 

Momente in Kurt Hoffmanns Literaturverfilmung Schloss 

Gripsholm (1963). Eine Analyse 495 

VIII. Bibliographie von Michael von Brück 514 

IX. Autorinnen und Autoren 537 



Die fünf beliebtesten üblen Nachreden 
auf Religionswissenschaft 
Anne Koch, München 

„Schon der Name Religionswissenschaft 
hat für manche Ohren etwas Verletzendes."1 

Friedrich Max Müller. 

Zum Anlass 

In den letzten Jahren stand der Interfakultäre Studiengang Religionswissen­
schaft vor Herausforderungen, die sowohl mit seiner interfakultären Auf­
hängung in Philosophischer und Evangelisch-Theologischer Fakultät zu tun 
haben, als auch damit, dass Religionswissenschaft das ist, was sie ist: eine 
Kulturwissenschaft. In diesem Zusammenhang sind starke und unterschied­
liche Interessen von universitären Lehrstuhltraditionen und Verständnisse von 
Religion aufeinandergestoßen, wie sie unterschiedlicher kaum sein könnten. 
Darin haben die Konflikte einen Teil ihrer Verflechtungen auf der Mikroebene, 
einen Teil auf der institutionellen Ebene. Da den Beschwerdeführern nicht das 
Verständnis von Religionswissenschaft abgesprochen werden soll, sei lieber 
von „übler Nachrede" als von „Missverständnis" von Religionswissenschaft 
gesprochen. Bei den beliebtesten handelt es sich um die folgenden: 

Nr. 1 : Religionswissenschaft sei „nur die Außenper­
spektive" auf Religion 

Nr. 2: Religionswissenschaft liefere leider „nur eine 
Fremdbeschreibung" 

Nr. 3: Religionswissenschaft könne „Glauben" nicht 
fassen 

Nr. 4: Religionswissenschaft sei kulturrelativistisch 
Nr. 5: Religionswissenschaft habe einen (wenn 

überhaupt einen) vagen und weiten Religions­
begriff 

1 MÜLLER, Friedrich Max, Einleitung in die Vergleichende Religionswissenschaft, 1874, S.8 

339 



Manche der Irrtümer, wie Nr. 1 und 2, klingen ähnlich, sind aber in unter­
schiedlichen Diskursen beheimatet und haben andere Argumente im Hinter­
grund. Diese Hintergründe sollen auf den nächsten Seiten entfaltet werden. 
Konkurrenzdiskurse um Religionsdeutung sind natürlich polemisch aufgela­
dene Diskurse. Schließlich geht es in den Gesellschaften um viel. Das univer­
sitäre Feld mag zwar auf Erkenntnisgewinn aus sein und ist doch gleicherwei­
se von Machtstrukturen durchzogen: Generationswechseln, Markenbildungen, 
Klasseninteressen, europäischer Bildungssteuerung u.a.2 
Hinzu kommt, dass es eine starke „natürliche Einstellung" in Bezug auf Reli­
gion als dem zunächst vermuteten Gegenstand der Religionswissenschaft auf 
Seiten ihrer Kritiker gibt: Diese natürliche Einstellung liegt darin, selbstver­
ständlich davon auszugehen, Religion sei eine Sache des Gefühls, der Inner­
lichkeit, und Religion habe mit Transzendenz zu tun. Natürliche Einstellungen 
gibt es auch in anderen Disziplinen. Jemand, der anfängt, Philosophie zu trei­
ben, geht in der Regel von einem natürlichen Realismus aus und lernt erst 
im Laufe seines gedanklichen Fortschreitens auch aus solchen Systemen wie 
dem Idealismus, dem Skeptizismus, der philosophischen Phänomenologie, 
dem Strukturalismus und anderen Denkgebäuden heraus, wahlweise abhängig 
von der Fragestellung und der eigenen Positionalität zu denken. Die natürliche 
Einstellung derer, die mitreden, wenn es um Religionswissenschaft geht, ist 
die felsenfeste Ansicht, man wisse, was Religion ist, aus dem einzigen Grun­
de, weil man selbst religiös sei oder religiöse Menschen kenne, und man habe 
die mit diesen Formen verbundenen Merkmale verinnerlicht. Aus dieser indi-
genen akademischen Alltagshaltung heraus ließen sich sogleich auch manche 
der üblen Nachreden wissenschaftlich erklären. 
Doch dieser Beitrag hat es sich lediglich zum Ziel gesetzt, einige wiederkeh­
rende Aussagenzusammenhänge, also den Diskursteil, der den Anschein von 
Argumentationsformat aufweist, darzustellen und darin die Durchhaltekraft 
des Jubilars zu würdigen.3 

2 Über die Produktionsbedingungen von Wissen: BOURDIEU, Pierre, Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft, Suhrkamp: Frankfurt 2001, (Orig. Meditations pascaliennes 1997). 
3 Zu dessen Selbstverständnis von Religionswissenschaft und weiteren Argumenta­tionen siehe: VON BRÜCK, Michael, Religionswissenschaft als Kulturwissenschaft, in: 
KOCH, Anne (Hrsg.), Watchtower Religionswissenschaft. Standortbestimmungen im wissenschaftlichen Feld, Diagonal: Marburg 2007, 73-93. 

340 



Nr. 1: Religionswissenschaft sei „nur die Außenperspektive" 
auf Religion 
Ein beliebtes Modell, mit dem die Terrains zwischen Theologien, Religions­
wissenschaft, Religionsphilosophie, Neo- oder Retrokatholizismus, Kultur­
protestantismus und normativer Wissenschaft abgesteckt werden sollen, ist 
das der Innen- und Außenperspektive.4 Der Religionswissenschaft wird damit 
ganz klar in vielen Variationen das Außen zugewiesen. Sie wird gleichsam 
ausgeschlossen. 
Das kognitive Muster von innen und außen ist als konzeptuelle Metapher (La­
koff/Johnson) so prägnant, dass man es kaum wieder los wird, sobald es in 
Gesprächsrunden eingeworfen wurde. Auch in der Literatur findet sich das 
Muster häufig explizit, so z.B. bei Jürgen Greschat, der formuliert, Theolo­
gen verträten die Innen-, Religionswissenschaftler die Außenperspektive.5 Zu­
nächst kann das als ein Fortschritt der Abgrenzung gewürdigt werden, denn im­
merhin werden unterscheidbare Perspektiven angeführt. Die Unterscheidung 
von innen und außen bezieht ihre Plausibilität als Orientierungsmetapher aus 
den Ordnungen, mit denen wir unseren Alltag strukturieren, und zwar wert­
besetzt strukturieren wie z.B. hoch und tief (hochgestellt sein - einer unteren 
Schicht angehören), oben und unten, oder eben innen und außen. Das Problem 
ist, dass „Innen" eine Intimität mit dem Gegenstand impliziert, die zunächst 
zu einer erkenntnistheoretischen Bedingung erhoben wird, um dann eine sozi­
ale Exklusion als Machtfolge nach sich zu ziehen. Wissenschaftsgeschichtlich 
sind hier für die Bevorzugung der Innenperspektive die prägenden Traditionen 
der Hermeneutik und der Religionsphänomenologie zu nennen. So richtig es 
ist, dass wir schon immer ein Vorverständnis haben und durch unseren Stand­
ort eine spezifische Perspektive auf die Welt einnehmen, so falsch ist es, eine 
affirmative Anhängerschaft zur Voraussetzung von Verstehen in Religionsdin­
gen zu machen. 

4 Zur Insider-/Outsiderschaft s. MCCUTCHEON, Russell T. (ed.), The Insider/Outsider Problem in the Study of Religion: A Reader, Cassell: London and New York 1999. Vor diesem Hintergrund ist deutlich, dass in dem Irrtum Nr. 1 nur ein Bruchteil von mög­lichen Strategien dieser Konstruktion angesprochen wird. Weitere wären: naturalisti­sche Analyse versus eigenständige religiöse Erfahrung, Othering, methodologischer Agnostizismus, Verkörperungen der emischen und etischen Perspektive, Kritik der etischen Perspektive. 
5 GRESCHAT, Hans-Jürgen: Wie unterscheiden sich Religionswissenschaftler von Theologen? in: Zeitschrift für Missions- und Religionswissenschaft 64 (1980) 259-267. 

341 



Religiöse Gefühle sind sozial erlernt. Ekstase und Mystik sind Kulturtech­
niken, in die jemand in einer bestimmten Umwelt hineinwächst. Was erlebt 
wird, ist durch die Sprache gegangen, durch ihre Gattungen, Zeichenvorräte 
und Topiken. All diese Prozesse des angeblichen „Innen" sind öffentlich. Sie 
sind empirisch, sprachwissenschaftlich und handlungstheoretisch zu beschrei­
ben. 
Das erkenntnistheoretische Erfordernis einer Innenperspektive auf Religi­
on ist überflüssig und muss zurückgewiesen werden. Es bedarf keiner beja­
henden Vertrautheit mit einem Gegenstand, um ihn zu erforschen. Vertrautheit 
zu fordern wäre ähnlich einer Behauptung, dass nur Männer Urologen und 
nur Frauen Gynäkologinnen sein können oder dass jemand, der keine Million 
besitzt, nicht sinnvoll davon sprechen kann, was er mit seinem Lottogewinn 
machen würde. Fällt aber dieses Kriterium, so kann auch keine Autorität einer 
Innenperspektive darauf gegründet werden. 

Nr. 2: Religionswissenschaft liefere leider „nur eine Fremdbeschreibung" 

Die zweite üble Nachrede geht in eine ähnliche Richtung, bedient sich jedoch 
anderer Terminologie und ist zudem in grundlegende Irrtümer über derzei­
tige Kulturtheorie verstrickt. Im universitären Feld machte einmal ein phi­
losophischer Amtsträger, mit der Mission eine lokal-traditionelle Religions­
philosophie in einem Religionsforschungsinstitut zu verankern, die folgende 
Behauptung: „Religionswissenschaft liefert eine Fremdbeschreibung, die nie6 
zur Selbstbeschreibung werden kann." Für die „Selbstbeschreibung" spränge 
dann die anvisierte Religionsphilosophie gerne ein. 

Wer so spricht, hat sich positioniert: auf die Seite des religiösen Menschen, 
der sich abgrenzt und sagt: „Wir sind intimer mit Religion, wir haben die 
direkte Erfahrung, und dass das ganze wahr ist, kannst du ja nicht beurteilen, 
weil du nicht glaubst". Denn die Aussage könne nur wahr werden aus der Per­
spektive des „Selbst", - einer Person im Innen, von dem wir schon wissen wie 
belanglos diese Perspektive für die wissenschaftliche Erforschung ist. Was 
hier in Fachsprache verklauselt wird, ist die Aufforderung an den Religions-
6 Anmerkung: „die nie...werden kann" ist beliebter philosophischer Jargon wie der von hinreichenden und ausreichenden Gründen, wo in Wörtern logische Bedingungen versteckt werden, und er zeugt kulturwissenschaftlich analysiert an dieser Stelle von der Erregtheit des philosophischen Amtsträgers. 

342 



Wissenschaftler, sich herauszuhalten. Dies wird über einen Identitätsdiskurs 
vollzogen, der sich mit „eigen" und „fremd" rüstet. 

Metasprachen klingen fremd 
Gegen den Vorwurf der „Fremdbeschreibung" ist einzuwenden, dass jede 
Fachsprache eine Metaperspektive anlegt und nicht identisch mit der Objekt­
sprache und der Alltagssprache ist. Eine Fremdbeschreibung ist die religions­
wissenschaftliche Analyse insofern sie eine metasprachliche ist. 
Doch die Abkanzelung des Unternehmens einer Religionswissenschaft geht in 
dieser üblen Nachrede noch tiefer. Hinter ihr steht die folgende Idee: Letztlich 
ist die Wirklichkeit doch auf eine bestimmte Art und Weise. Wenn religiöse 
Menschen über die Welt reden und die Religionswissenschaft dies rekonstru­
iert, dann redet sie doch davon, wie sich Menschen die Welt vorstellen und 
glauben, dass sie so ist. Letztlich müsste also der Status der Aussagen derselbe 
sein: 

Religiöse Menschen glauben: „So ist die Welt". 
Religionswissenschaftler sagen: „So sehen religiöse Menschen 
die Welt". 
Demnach müsste diese religionswissenschaftliche Beschreibung 
dieser Welt von den religiösen Menschen übernehmbar sein. 

Das ist sie aber nicht, spürt der Philosoph, da die Religionswissenschaft zwar 
Aussagenzusammenhänge und Regelsysteme beschreibt, den Wirklichkeitsan­
spruch jedoch einklammert. Sie klärt nicht die Glaubwürdigkeit oder Wahr­
scheinlichkeit einer Gottheit. Und manchmal erklärt sie ein Phänomen sogar 
entgegen der Selbstwahrnehmung des religiösen Menschen. Das können psy­
chologische, sozialpsychologische, psychophysische Erklärungen sein, die an­
dere oder zumindest weitere Begründungen anführen. Religionswissenschaft 
macht also irgendwie etwas anderes als eine abstrahierte Eigenbeschreibung. 
Worin die andere Perspektive besteht, kann man zwar nicht genau beschreiben, 
und es wird häufig irgendwie als feindlich erlebt. Ich spreche bewusst von 
„irgendwie", denn wir haben es ständig mit diesem „Irgendwie" zu tun. Zum 
einen, weil dieser „irgendwie andere" Zugang der Religionswissenschaft Ge­
genstand anhaltender Debatten bleibt, in denen der je vielschichtigste Stand 
der Kulturwissenschaft für die Perspektive auf Religion nutzbar gemacht wird. 
Zum anderen ist es eine hervorstechende Tätigkeit der Religionswissenschaft, 
dieses „irgendwie anders" in verdeckten Kontexten zu sezieren und zu bestim-

343 



men, die für die christliche Brille nicht Religion sind. Schließlich hat dieses 
„irgendwie anders" mit der kritischen Reflexion auf Normativität, Ideologie 
und Affirmation zu tun, denen ein sozialkonstruktivistisches Paradigma zu­
grunde liegt, das den genannten Disziplinen prekär ist. 

Religiöse Selbstbeschreibungen müssen empirisch erfragt werden 
Dem ersten Gegenargument, dass ja jede Fachsprache eine „Fremdbeschrei­
bung" ist, kann ein zweites Gegenargument zur Seite gestellt werden, das das 
Verständnis der geforderten Selbstbeschreibung korrigiert: Der Anspruch des 
Religionsphilosophen oder Theologen auf die Selbstbeschreibung wird in ihr 
Gegenteil verkehrt. Denn in ihrer historischen, sozialwissenschaftlichen und 
empirischen Arbeit erhebt die Religionswissenschaft überhaupt erst die Selbst­
beschreibung.7 Wir gehen zum Beispiel ins Feld und interviewen religiöse 
Menschen. Wir wissen, wie sehr sich die Äußerungen der meisten vom theo­
logischen Selbstbeschreibungsdiskurs unterscheiden.8 Denn das ist das zweite 
implizit mitschwingende Vorurteil des Philosophen: Die eigene Abstraktheit 
sei die eigentliche Wiedergabe einer Sache. Im Fall von Religion: die the­
ologische Rede, das sei die eigentliche und autoritative Selbstbeschreibung 
von Religion. Wer nicht Christentum im Sinne einer Fundamentaltheologie 
und biblischen und pastoralen Theologie beschreibe, verfehle dessen Eigenart. 
Wir wissen aus dem Feld, dass hier ein großer Irrtum vorliegt. Zunächst ein 
Beispiel und dann Elemente des Irrtums. Eine Heilerin einer neureligiösen 
Gruppe, die Elemente aus Spiritismus, Christentum, Theosophie und norda­
merikanischer Ureinwohnerkultur verbindet, erzählt im Anschluss an geistiges 
Heilen, sie werde oft gefragt: 

„was ham's jetzt gemacht, und welche Farben wohin und so 
und des is ja vorzugsweise bei Männern, 

7 Da ich selbst Theologin und Philosophin bin, möchte ich einfügen an dieser Stelle, was für alle Argumente gilt: Es gibt Ansätze, in denen in der Theologie auch histo­risch-kritisch und kulturwissenschaftlich oder sozialwissenschaftlich gearbeitet wird. In geringerem Umfang gilt das für die Philosophie, von der in Bezug auf ihre „ethno­logische Provokation" (Iris Därmann) die Antwort noch aussteht. Dabei wäre gerade die Philosophie sehr wertvoll, wissenschaftstheoretisch die Kulturwissenschaft zu begleiten, Handlungs- und Zeichentheorien aufeinander zu beziehen, Normalität zu theoretisieren usw. 
8 Dazu reicht der Blick in beliebige sozialwissenschaftliche Untersuchungen, z.B. 
BOCHINGER, Christoph et al: Die unsichtbare Religion in der sichtbaren. Formen spi­ritueller Orientierung in der religiösen Gegenwartskultur, Kohlhammer: Stuttgart 2005. 

344 



weil die genau wissen wollen, was passiert, (Gelächter) — 
und des is ja nicht das Entscheidende, gell, 
da is ma ja wieder kopflastig 
und denkt aha, da hab ich jetzt die Farbe gekriegt, und da hab ich 
des, meinetwegen den Fuß gebrochen gehabt und da brauch ich jetzt 
die Farbe 
und da verspannt man sich und des is, des is ned nötig. 
Nötig is einfach, das Vertrauen zu haben, 
in die - je nachdem wie a Mensch verbunden is, 
mit Jesus, mit den Heiligen oder wie auch immer oder mit der Chri­
stuskraft als solches, 
also des is für jeden individuell, 
oder einfach Entspannung können, 
weil wir ja immer vorher Musik machen 
und dass derjenige do einfach da zur Ruhe kommt und sich anneh­
men kann, 
einfach annehmen kann, was sich, 
weil einen Glauben trägt er ja wieder in sich, 
ob es sich jetzt um einen Atheisten handelt oder ned, 
des zerrt er ja mit sich, und das kann er wieder erwecken, 
der Mensch is halt immer auf der Suche." 

(Probandin 07, Aufhahmetag: 11.12.07, Name der Interviewerin: A.K.) 

Um Material wie dieses zu analysieren, müssen nicht nur die individuellen 
Zugänge der Befragten und der Kontext der Gruppe erhoben werden, sondern 
auch gesellschaftliche Körper-, Gesundheits- und Glücksbilder-Vorstellungen 
und -praxen. Diese Heilerin zum Beispiel plausibilisiert das geistige Heilen 
auf mindestens fünf verschiedene Weisen: einmal von der Lehre ihrer Gruppe 
her, dass es eine Heilung durch Licht ist (Farbsenden durch den Körper), dann, 
dass es anstelle des Verstehens des Vertrauens bedürfe. Worauf vertraut wird 
führt sie gleich für verschiedene Adressaten aus. Sie schafft das, indem sie 
unterschiedliche Kräfte aufführt: Jesus, das Heilige, die Christusheilkraft und 
„was auch immer". Sie gibt damit Anknüpfungspunkte selbst für „Atheisten", 
indem sie schon allein in unserem kleinen Ausschnitt auf drei Ebenen eine 
Abstraktion herstellt: Zum einen nimmt sie einen Glauben an in dem Sinne, 
dass jeder Mensch irgendwelche Überzeugungen hat, aufgrund derer er oder 
sie handelt. Die andere Abstraktionsebene ist, dass Menschen irgendwo der 
Welt verbunden sind, und eine dritte Abstraktionsebene nimmt in allen Men­
schen die Suche wahr. Auf diese Heilvorstellungen von Licht und Vertrauen 

345 



folgt die Entspannung als weiterer wichtiger Faktor und schließlich als psycho­
somatische Elemente das Zur-Ruhe-Kommen und Sich-Selbst-Annehmen. 
Wir sehen, wie viele Elemente zur Sprache kommen. Diese Elemente sind 
zum Teil Modelle, die erlernt und verinnerlicht wurden wie die aus der The­
osophie stammende Vorstellung der Licht- und Chakrenarbeit, zum anderen 
sind es Ad-hoc-Modellbildungen, die zur Beantwortung der Interviewfragen 
aus unterschiedlichen Wissensbeständen zusammengeführt werden. Diese Er­
klärungsweisen sind nicht nur innovativ und vielschichtig, sie weisen häufig 
auch eine hohe soziale und kommunikative Kompetenz auf, insofern die Be­
fragten sich auf die aus der Wissenschaft kommende junge Frau einstellen und 
für diese versuchen, die vorgestellte Perspektive zu erläutern. Daher sollten 
diese Akteurstypen wie die Heiler/in oder Heilungssuchenden nicht unter dem 
Label religiöser Mangelerscheinungen des säkularisierten Christentums abge­
wertet werden. 

Ich möchte den Irrtum, dass Theologen oder religiöse Menschen die „Selbst­
beschreibung" von Religion liefern, nun in einzelnen Fehlschlüssen näher ana­
lysieren: 

1. Ein erster Irrtum liegt darin, dass ein Diskurs, der eigentlich 
ein Spezialdiskurs (Theologie, Religionsphilosophie) ist, mit 
Deutungshoheit versehen wird. Die Spitze des Eisberges wird 
für das Gesamtverständnis gehalten. Es wird nicht gesehen, 
dass die Theologie das so genannte „Expertentum" einer ver­
schwindend geringen Anzahl von Akteuren ist, das neben den 
Wissensbeständen und Wissensformationen der großen Masse 
von Christen steht. Nach dieser Logik hätte die „oberste Hei­
lerin" befragt werden müssen anstatt der Menschen, die sich 
entschließen an einer geistigen Heilung teilzunehmen. Dabei 
gingen deren Entscheidungsleistung, deren Begründungsmo­
delle, deren Lektüre von Büchern zu wundersamen Heilungen 
als Grund für geistiges Heilen verloren. 

2. Zweite schlechte Nachricht: Selbst Theologenreligion ist nicht 
eine theologische Religion, sondern Intellektuellenreligion. 
Häufig weichen gerade Religionsgelehrte von der Orthodoxie 
ihrer Überlieferung ab. Sie deuten sie neu, deuten sie um, neh­
men Einflüsse auf, die mit dem gewöhnlichen religiösen Sy-

346 



stem in Widerspruch stehen und erst noch eingearbeitet werden 
müssen. Das heißt, dass gerade Berufsreligiöse für die Selbst-
beschreibung ein ganz besonderer Typus von Informanten sind. 

3. Die Rede von einer einzigen „Selbstbeschreibung" unterschätzt 
die regionale Disparität. Selbstbeschreibungen und folglich 
religionswissenschaftliche Deutungen gibt es nur im Plural: 
Manch ein amerikanischer Yoga hat mit einem südindischen 
Yoga nicht mehr als den Einsatz des Körpers und den Namen 
gemeinsam. Das Gebet an Jesus in den angeführten Heilungs­
gottesdiensten unterscheidet sich sehr von anderen Gebeten an 
Jesus. Die Selbstbeschreibung über die Jesusgestalt zu erheben, 
führt daher nicht weit. 

4. Wer meint, es sei das Ziel von Religionsforschung, Eigen-/ 
Selbstbeschreibungen zu sammeln, der favorisiert irrtümlich 
Sprache und Bewusstheit. Zu dieser Idealisierung des Religi­
onsbegriffs gehört die Überbewertung von Kognition. Intel-
lektualistische Merkmale wie Bekenntnisse oder die Kohärenz 
oder Monokausalität theologischer Erklärung werden für die 
richtigeren, je nach Sprachspiel auch für die eigentlicheren (in 
diesem Superlativ!) Formen von Religion gehalten. Andere 
Sprachformen wie Narrative oder Metaphern sind davon abge­
leitet und einfache, nicht weiter thematisierte Vollzugsformen 
werden häufig abgewertet. 

Nr. 3: Religionswissenschaft könne „Glauben" nicht fassen 

Gehen wir wieder von der natürlichen Einstellung des Laien in Sachen Reli­
gionswissenschaft aus, so gehört Glaube zu Religion wie der Schlüssel zum 
Schloss. „Glauben" ist eine der wichtigsten Konzepte der religiösen Traditi­
onen im Westen: Ich glaube an Gott und einige andere Dinge, die im aposto­
lischen Glaubensbekenntnis formalisiert sind und in einer repetitiven Praxis 
stehen. Dieses in der frühkirchlichen und scholastischen Theologie ausgelegte 
„Glauben" ist ein Fürwahrhalten, das eine Existenzbehauptung einschließt und 
das die Unterstützung und Explizierung durch den Verstand sucht. 
Glauben ist jedoch kein Konzept oder sozialwissenschaftlich gesprochen: kein 
aus Daten abstrahierbares Cluster, das geeignet ist, „Selbstbeschreibungen" 

347 



nachzubilden oder einen wissenschaftlichen Religionsbegriff theoretisch zu 
entwickeln. Glauben lässt sich als Kategorie auf viele Daten, zum Beispiel 
von Yogapraktizierenden oder auf den 81-jährigen Katholiken, der zu einem 
spiritistischen Medium fährt und den ich im nächsten Beispiel vorführen 
möchte, nicht anwenden: 

„Pd 10: weil ich eben aus der Erfahrung nach dem Tod von meiner Frau 
irgendwie, 
einfach - ssssss - s'gspürt hab oder gefühlt hab, 
dass es ein Weiterleben gibt, 
dass der Übergang -
und i bin, i bin zum Beispiel durch a Bekannte 

- zwei Jahr nachdem - also meine Frau is 99 gestorben -
und 2002 hat mich a Bekannte gefragt: 
willst nich mal, 
fahr doch mit in die Schweiz. 
Sie hot a Termin bei a Medium in der Nähe von Solothurn. 
C ) 
Pd 10: Fuhrer, ja, in Büttikofen (?) ja und die hat, wie ich da mitgefahren 
bin, hab ich zwar keinen Termin gehabt, aber ich bin, ich hab mir einen 
geben lassen und bin zwei oder drei Monat später wieder hingefahrn. 
I: mhm 
PdlO: und das war eigentlich sehr überzeugend. 
I: ja. (Pause) hmh (Pause) Sie ham dann einen Termin bekommen bei 
diesem Medium? 
PdlO: ja bei der Frau Furrer (?) uuuund (Pause) 
warn wa uns auch so gegenüber gesessen - runder Tisch -
und dann hat se g'sagt: 
ich weiß nicht wer kommt. 
Also im voraus, im voraus kann se des nich sagen 
(... erzählt von einigen Episoden bei medialer Sitzung, A.K.) 
also des san für mich schon a Dinge, 
die ma einfach nicht ahhh wegwischen kann." 
(Proband 10, Aufnahmetag: 12.02.2008, Name der Interviewerin: A.K.). 

Dieser Witwer erzählt von seinen Erfahrungen bei einem spiritistischen Medi­
um, das in Sitzungen Kontakt mit Verstorbenen aufnimmt. Seine persönlichen 
Erfahrungen kommentiert er als Erlebnisse, die man nicht einfach vom Tisch 
wischen kann, indem man diese Formen für Humbug hält. Angesichts unserer 

348 



aufgefundenen „Selbstbeschreibungen" wie der des „also des san für mich 
schon a Dinge, die ma einfach nicht ahhh wegwischen kann" müssen wir das 
Cluster neu bilden, in dem es um den Realitätsbezug geht. Es geht um die 
Wirklichkeitsart. Der Kultursemiotiker Clifford Geertz hat von einer „Aura 
der Faktizität" gesprochen und war sich mit vielen anderen einig, dass diese 
Aura konstruiert und initiiert wird. Das ist ein Punkt, an dem der große Unter­
schied zwischen vielen theologischen oder religionsphilosophischen und reli-
gions- und kulturwissenschaftlichen Theorien dargelegt werden kann. Glau­
ben hat religionswissenschaftlich nicht zwingend mit Fürwahrhalten zu tun, 
wie es in Theologie und Religionsphilosophie ungebrochen behauptet wird. 
Statt „glauben" haben wir folgende Konstrukte: „Ich glaube nicht dran, aber 
ich opfere der Straßengottheit, denn es kann nicht schaden", und wenn man 
diese Äußerung eines Informanten aus Malaysia einmal in den Blick nimmt, 
dann entdeckt man vielleicht auch, dass diese Form des Realitätsbezugs sich 
auch in Europa finden lässt anstelle eines „Glaubens". Zumindest gingen diese 
selbstreflexiven Wirkungen von vielen ethnologischen Fremderfahrungen für 
die europäische Wissenschaftsgeschichte in den Kulturwissenschaften, für die 
Bildende Kunst und Literatur in den letzten Jahren aus. 
Wie kann man diese Formen von Wirklichkeit, die nach klassischem Ver­
ständnis in Religionen geistigen Wesenheiten zugesprochen werden, noch be­
schreiben? Hier genau zu sein, das ist eine Herausforderung an die Religions­
wissenschaft. Meine Kollegin Alexandra Grieser hat in ihren Forschungen zu 
modernen Formen der Unsterblichkeit9 manche der Äußerungen zur Unsterb­
lichkeit als Überzeugungen „auf Halde" bezeichnet: Im Falle des Verlustes 
eines Angehörigen wird herausgefunden, welche Vorstellung die tröstlichste 
ist. Auf Halde hat ein Christ z.B. auch ReinkarnationsVorstellungen oder eben 
die eines jenseitigen Reiches der Toten, mit denen ich spiritistisch kommuni­
zieren kann. Im Interview mit dem Mann, der nach dem Tod seiner Frau zu 
einem spiritistischen Medium geht, fällt auf, dass er in seinem Narrativ eine 
Lücke hat: 

„aber meistens kommt dann jemand aus'm (Pause) aus .. 
also nächste Angehörige, 
in dem Fall auch meine Frau oder wie's bei mir war, 
und zwar ich weiß nich, ob ich das einfach so erzähln kann, folgendes:..." 
(Proband 10, Aufnahmetag: 12.02.2008, Name der Interviewerin: A.K.). 

9 GRIESER, Alexandra, Transformationen von Unsterblichkeit. Zum Wandel religi­öser Plausibilitätsmuster in der Moderne, Peter Lang: Frankfurt 2008. 

349 



Was hier ausgelassen wird ist zunächst eine Formulierung wie zum Beispiel 
„Bekanntenkreis", sodann jedoch auch eine Bezeichnung für das „Jenseits", 
für die „Welt der Seelen jenseits des Vorhangs" oder wie immer die Meta­
phern lauten. An späterer Stelle bezeichnet er diese Wirklichkeit als „geistiges 
Reich", doch nur im Zitieren der Autorität oder Kennerschaft des Mediums: 
„Und donn sogt sie: der Mann geht jetzt weg und er ist vor 25 Jahren ins gei­
stige Reich eingetreten." 
Bei diesen Andeutungen, was zu klären ist, wenn es um das Cluster „Dinge, 
die man nicht wegwischen kann" geht, sei es belassen. Zumindest also ist 
der Realitätsbezug zu konzeptionalisieren (z.B. Aura der Faktizität und ihre 
Inaugurierung); weitere Formen der Plausibilisierung, z.B. über Schadlosig­
keit („kann nicht schaden") sind aufmerksam zu verfolgen; die Klärung von 
Wissensbeständen, z.B. Überzeugungen „auf Halde", auf die Bezug genom­
men wird oder die aktivierbar sind, steht an; im Diskurs Ungesagtes („Lücke") 
spielt eine wichtige Rolle, da es die expliziten Machtverhältnisse anzeigt und 
nach der Gefahr des Ungesagten fragen lässt. 

Nr. 4: Religionswissenschaft sei kulturrelativistisch 

Manchmal - wieder ein Originalausspruch - wird Religionswissenschaft -
manche sprechen sogar von Religionswissenschaften im Plural (welche im­
mer auch die anderen seien) - in einen Topf mit den Kulturwissenschaften 
geworfen: Die Religionswissenschaft bedürfe der Religionsphilosophie, denn 
sie sei wie alle Kulturwissenschaften relativistisch, da sie die Wahrheitsfrage 
nicht stelle. Das Gegenteil von Relativismus wäre nach dieser Ansicht wohl 
die Fähigkeit, angemessene Religionen von Ersatz- und Pseudoreligionen zu 
unterscheiden. Wirkliche Wissenschaft von der Religion könne dies. 
Dazu ist anzumerken: Das was von solchen Stimmen als Relativismus aus 
einer mangelnden Pluralismus-Kompetenz meist schon in der eigenen Gesell­
schaft erlebt wird, lässt sich zugleich als Enttäuschung einer zweiten Erwar­
tung an die Wissenschaft von Reügion diagnostizieren, wie sie in folgendem 
Zitat von B. Gladigow ironisch benannt wird: 

„...Wissenschaft und konkreten Reügionen wird ein gemeinsamer 
»letzter' Gegenstand unterstellt: der Gott, das Unendliche, das Nu-
minose, das Heilige, die Macht. Auf diese Weise, über den vorge-

350 



gebenen Gegenstand, tritt Religionswissenschaft einerseits in ein 
affirmatives, andererseits in ein Konkurrenz-Verhältnis zu »Religi­
on*. Der »Gegenstand' von »Religion' soll auch der Gegenstand von 
,ReügionsWissenschaft' sein; der Schritt zur Erwartung, diese Wis­
senschaft könne auch entscheiden, welche konkreten Religionen 
,ihren' Gegenstand angemessen erfassen und welche nicht, ist nicht 
mehr weit."10 

Im Folgenden sei das bizarre Wahrheitsverständnis dieser Erwartung mit 
dem Wahrheitsverständnis auf sozialkonstruktivistischer Grundlage kontras­
tiert. Sozial- und kulturwissenschaftlichen Forschungsperspektiven stellt sich 
Wahrheit als Ergebnis von Praxen und Prozessen ihrer Inauguration vor. Das 
heißt, Religionswissenschaft ist nicht relativistisch, sondern analysiert Kon­
struktionen als Konstruktionen. Sie tut dies in Relation zu den historisch-ein­
zigartigen und gesellschaftlichen Bedingungsfaktoren. An dieser Stelle sei nur 
auf die vergangenen ausführlichen Debatten um Kulturrelativismus verwiesen. 
Und um gleich einen zweiten Vorwurf des ethischen Relativismus vorweg­
zunehmen: Das heißt auch, dass wir Konstruktionen, die wir gemäß unserer 
Konstruktion als menschenverachtend erleben, kritisieren können und werden. 
Das Relationieren, also das historisch-diskursive In-Verhältnis-Setzen, gehört 
zum Alltagsgeschäft der Religionswissenschaft und sollte mit einem Relati­
vismus, der das In-Verhältnis-Setzen gerade aufgibt oder mit nicht relevanten 
Bezügen inflationiert, nicht verwechselt werden. 

Nr. 5: Religionswissenschaft habe einen (wenn überhaupt einen) vagen 
und weiten Religionsbegriff 

„Dann ist ja alles Religion!", oder noch beliebter: „Dann ist ja Fußball Religi­
on!". Das Skandalon im letzten Ausruf liegt für den Ausrufenden darin, dass ja 
Fußball als Unterschichtenbeschäftigung den größten denkbaren Widerspruch 
zu Religion, der kulturprotestantischen Okkupation, zu bilden scheint. Hinzu 
kommt, dass die Kategorien des Vergleichs, die einfallen, banal erscheinen: 
Rituale, Emotionen, Spielregeln, Massenbewegung, halböffentlich, Berufsbe­
kleidung. In der Tat ist das banal, vor allem in dieser Allgemeinheit. Inte-

10 SMITH, Jonathan Z., Religion, Religions, Religious, in: TAYLOR, Mark C. (ed.), Critical Terms for Religious Studies, The University of Chicago Press: Chicago, Lon­
don 1998, S. 2 6 9 - 8 4 . 

351 



ressanter würde es schon, wenn Eintrittsgelder in Verhältnis zu Spielzeiten 
gesetzt würden, um Preis-Leistungsverhältnisse zu fassen, oder wenn (von 
Templeton finanzierte) Forschungen herausfänden, dass die Konsumption von 
Fußball für die Lebenserwartung weniger zuträglich sei als die geistliche Kon­
sumption, dann wäre der Aufstand wohl groß. 

Doch das sind Diskurse, in denen die Religionswissenschaft nur beobachtend 
involviert ist, denn ein Religionswissenschaftler würde nie behaupten, dass 
Fußball Religion ist (sei es auch „nur" funktional), denn dann wären sie ja 
wieder im Spiel der Zuschreibung von Religion an Gegenstände. Religion ist 
jedoch nicht mehr ein Konzept der religionswissenschaftlichen Metasprache. 
Und falls Religion doch noch in der Metasprache verwendet wird, dann in an­
derer Reihenfolge: „it is their's to define", sagt Jonathan Z. Smith11 und meint 
damit die Religionswissenschaftler/innen, die sich arbeitspragmatisch für eine 
bestimmte Fragestellung und einen spezifischen sozio-kulturellen Kontext 
eine Gegenstandsvorstellung bilden,12 die sie eventuell Religion nennen. Es ist 
eben nicht umgekehrt im Sinne einer Ontologie der natürlichen Einstellung, 
dass die Dinge Religion sind oder nicht sind, Spiritualität sind oder nicht, „Er­
satzreligion" oder nicht. 
Religion ist daher im wissenschaftlichen Diskurs eventuell noch eine arbeit­
spragmatisch definierte Metakategorie und jedenfalls nicht ein Ding auf der 
Objektebene, das etwa gar die Erfahrung feierlicher Momente erschließt. Es 
ist Sache der Religionswissenschaft, eine sinnvolle Kategorie dessen, was 
wir untersuchen wollen, anzugeben. Mit anderen Worten, ein wissenschaft­
licher Religionsbegriff ist immer Konstruktion, ist immer eine Kategorie, 
die an Wissenschaftsmachten zurückgebunden ist und die Aufmerksamkeit 
auf diese Machtverhältnisse mitverfolgt. Im Sinne zeitgenössischer Wissen­
schaftstheorie definiert sich Religionswissenschaft über die Kombination von 
Perspektiven und Ansätzen innerhalb dieser Perspektiven und konstituiert da­
rin überhaupt erst je relational Gegenstandsbereiche. So z.B. kann die religi­
onssoziologische Perspektive mit dem wissenssoziologischen Ansatz fragen, 
wie sich spezifische Wissensbestände legitimieren oder mit dem struktur- und 
11 Die Verwobenheit von Hypothesen und Erstkontrolle an Gegenständen, die Vorga­ben durch wissenschaftlichen Usus, die Verfeinerung oder Korrektur von Entwürfen nach methodischen Überprüfungen theoretischer wie empirischer Art lasse ich hier der Einfachheit wegen aus. 
12 MCCUTCHEON, Russell T., Manufacturing Religion: The Discourse on Sui Generis Religion and the Politics ofNostalgia, OUP: New York, Oxford 1997. 

352 



feldtheoretischen Ansatz fragen, wie sich Praxen durch die Bildung ihrer Ka­
pitalarten unterscheiden. 

Fazit 

Der amerikanische Religionswissenschaftler Russell McCutcheon, der die 
Geschichte des Faches in den USA mit dem Schwerpunkt auf das universitäre 
Feld aufgearbeitet hat, fordert Schluss mit der Nostalgie: Religionsgeschich­
te und Philologie sollten die Vergangenheit erforschen, ohne ihr verhaftet zu 
sein, ohne sie zu idealisieren oder zu revitalisieren. In seinem diskurstheo­
retischen Ansatz schlägt er Religionswissenschaft den Human- und Kultur­
wissenschaften zu. Dieser Zuordnung hat sich mittlerweile die Mehrzahl der 
Religionswissenschaftler/innen angeschlossen wie etwa Arnim W. Geertz: 

„Thus, in füll agreement with McCutcheon, I hold that the study of 
religion is part of the general study of humanity, which means that 
there is no need for ,unique theories, methods, or intuitions' (p. 28, 
quoting Hans Penner), as claimed by Eliade and those who carry on 
his tradition".13 

Religionswissenschaftler sieht McCutcheon nicht nur als Vermittler in inter­
religiösen Feldern und Übersetzer ohne eigene Stimme, sondern als Intellek­
tuelle, die Diskursgrenzen verschieben und öffentlich als „kritische Rhetoren" 
auftreten: 

„the scholar of religion as critical rhetor instead exposes the mecha-
nisms whereby these very truths and norms are constructed in the 
first place, demonstrating the contingency of seemingly necessary 
conditions and the historical character of ahistorical Claims."14 

So möchte ich mit der Hoffnung enden, dass die Religionswissenschaft in 
München, die der Jubilar ins Leben gerufen hat, kritischer Rhetoren Brutstätte 
sei! 

13 GEERTZ, Armin W., Review of „McCutcheon, R.T.: Manufacturing Religion, in: The Journal of Religion 79.3 (1999), S. 508-509. 
14 MCCUTCHEON, Russell T., Critics Not Caretakers: Redescribing the Public Study of Religion. OUP: New York, Oxford 2001, S. 134. 

353 


