
 1 

Hermann Amborn 
 
Recht als Strategie zur Herrschaftsvermeidung in polykephalen Gesellschaften1

 
Im Folgenden geht es um Gesellschaften, deren Kennzeichen verschiedene 
ineinandergreifende soziale Netzwerke und Institutionen sind und die einer Zentralgewalt 
nicht bedürfen. Sie sind innerhalb gegenwärtiger Staaten in allen Erdteilen anzutreffen und 
umfassen nicht selten mehrere Millionen Menschen. Es sind  Zeitgenossen und keine 
vorstaatlichen Gebilde.  Idealtypisch gesehen bilden sie den Gegenpol zu Gesellschaften mit 
straffer Herrschaftsstruktur. Mit letzteren - in der Regel mächtigeren und einflußreicheren 
Gebilden - müssen sie sich ideologisch auseinandersetzen. Gewaltsame 
Auseinandersetzungen bedeuten unter Umständen ihr Ende. 
Diese Gesellschaftsform wird in der Ethnologie u.a. mit Begriffen wie „segmentär“, 
„egalitär“, „akephal“ oder „polykephal“ bezeichnet. Im vorliegendem Fall verwende ich den 
Begriff polykephale Gesellschaft (Abgekürzt (PkG), mit dem zum Ausdruck kommen soll, 
daß viele „Köpfe“ an den sozialen und politischen Entscheidungen beteiligt sind.         
 

 

Die Frage, die ich hier erörtern will, ist, inwieweit in diesen polykephalen Gesellschaften, 
außer dem für sie charakteristischen sozialen Beziehungsgeflecht, das Recht ein Mittel ist, 
Tendenzen von Machtakkumulation entgegenzuwirken, um den Erhalt ihrer 
Gesellschaftsordnung zu gewährleisten. Betonen möchte ich, daß es sich bei dergleichen 
Rechtssystemen keineswegs um Vorläufer unseres Rechts im evolutionistischen Sinne 
handelt, wie dies einige Rechtshistoriker annehmen.2

Als anthropologische Konstante gilt: Der Mensch ist ein soziales Wesen, das seine 
Persönlichkeit innerhalb einer Kommunikationsgemeinschaft entwickelt, was immer auch ein  
ein Spannungsverhältnis zwischen Ego und Gemeinschaftsbezogenheit beinhaltet. Der 

  
Im Vorgriff auf die in polykephalen Gesellschaften geltende Rechtsauffassung möchte ich 
bereits hier folgendes anmerken: 
In diesen Gesellschaften besteht grundsätzlich die Tendenz, die mit der geltenden 
Wertesystem kollidierenden Konflikte durch gemeinsames Aushandeln zu lösen, statt anhand 
eines feststehenden Rechtscodex durch Ermächtigte Entscheidungen treffen zu lassen, denen 
die Betroffenen zu unterwerfen haben. Diese Vorgehensweise kommt den Vorstellungen 
nahe, wie sie nunmehr in unserem Mediationsgesetz ihren Ausdruck finden.   
 
Zunächst erscheint es sinnvoll, einen Blick auf einige grundsätzliche Aspekte zu werfen, 
bevor ich auf empirische Beispiele eingehe. 

                                                 
1 Auf der Grundlage meines Vortrags vom Januar 2011 im sog. Rechtsphilosophischen Donnerstagsseminar des 
Instituts für Rechtsphilosophie der LMU München.  
2 Z.B. Uwe Wesel 2006, in den ersten Kapiteln Letztlich auch Bammann 2002. 



 2 

Andere, einzeln oder als Gruppe, ist sowohl Grenze wie Bedingung für Entfaltung und 
Lebenserhalt der Person.  
In diesem Spannungsfeld stehen sich Kooperation, Hilfeleistung, Anpassung auf der einen 
Seite, - Expansion und Dominanzstreben auf der anderen Seite gegenüber. Sie bilden die 
beiden Pole gesellschaftlicher Beziehungen. Es gehört zu den Kulturleistungen der Menschen, 
im Laufe ihrer Geschichte in mehr oder minder bewußtem Umgang mit diesen Bausteinen 
unterschiedliche soziale Ordnungen konstituiert und strukturiert zu haben. In der 
Durchsetzung erfolgreich erwies sich eine mit Arbeitsteilung verbundene Hierarchisierung der 
Gesellschaft, deren Evolutionskette über Häuptlings- und Königtümer bis zu Despotien und 
zum modernen Staatswesen führt. 
 
Hierarchisierung ist nicht unbedingt mit Unterdrückung gleichzusetzen, wofür  demokratische 
Staaten mit ihrer Rechtsentwicklung ein Beispiel sein wollen. Unabdingbar für die 
Staatenbildung erweisen sich jedoch Gewaltmonopol und Herrschaft. Zwangsläufig ist diese 
Entwicklung keineswegs. Betont werden muß, daß die Herausbildung des Staates mit dessen 
Herrschaftsanspruch nur eine

„Einmal war bei einer Prügelei zwischen zwei Brüdern der eine der beiden ums Leben 

gekommen. Der Überlebende wurde beim Klanoberhaupt des Mordes beschuldigt, woraufhin 

dieser seine Hinrichtung anordnete. In seinem Versteck erfuhr der Beschuldigte davon. Er rief  

seine Freunde zusammen und schilderte ihnen den Tathergang: Wie ihn sein Bruder zunächst 

betrogen und dann auch noch verprügelt habe. Während des Handgemenges sei der Bruder 

dann an seinen Verletzungen gestorben. Daraufhin beschlossen die Zuhörer, ein Gremium zu 

bilden, das sich jetzt und in Zukunft mit solchen Vorwürfen befassen sollte. Nach Prüfung des 

Tatbestandes sollte es in gemeinsamer Beratung eine Lösung finden. Sie setzten fest, dass von 

 Option der Gestaltung menschlichen Zusammenlebens ist. Die 
Auffassung, herrschaftliche Kontrolle sei notwendig, um den Kampf jeder gegen jeden zu 
vermeiden (Hobbes), erwies sich als Scheinwahrheit. Herrschaft ist keine menschliche 
Konstante, Auch wenn dies Ralf Dahrendorf (wie manch anderer Soziologe) uns 1992 noch 
immer glaubhaft machen wollte (Dahrendorf 1992: 47) 
Betrachten wir das andere Ende des genannten Spannungsfeldes zwischen Individuum und 
Gesellschaft: Die Kooperation, und zwar eine nicht verordnete Kooperation. Dort stoßen wir 
auf die PkG, also auf Gemeinschaften ohne Zentralgewalt und zwar inmitten heutiger Staaten.  
Was das Recht angeht, kann man ihm einen ambivalenten Charakter unterstellen: Je nach 
gesellschaftlichen Umfeld dient es der Ausbildung und Stabilisierung von 
Herrschaftsbeziehungen, vermag aber andererseits u.U. der Einschränkung von 
Machtakkumulation dienen. Letzteres gilt es zu untersuchen.  
Einen Aspekt der Herrschaftsvermeidung, der in der folgenden historisierenden Erzählung der 
Dullay in Südäthiopien zum Ausdruck kommt, möchte ich bereits hier der weiteren Analyse 
voranstellen.   



 3 

nun an der Klanälteste nicht mehr allein entscheiden könne, vielmehr solle er fortan sogar von 

den Veranstaltungen ausgeschlossen sein. Erst nach der Urteilsfindung würde er informiert 

und müsse dann das Urteil sanktionieren. Das war vor langer, langer Zeit und ist unsere 

Tradition.“ 

Hier wird in wenigen Worten geschildert, wie einem einflußreichen Oberhaupt die Befugnisse 

in dem gesellschaftlich wichtigen Bereich des Rechts entzogen und auf die Gemeinschaft 

übertragen werden. Andernorts gehörte es ja üblicherweise zum Herrschaftsanspruch eines 

Königs, über Tod und Leben seiner Untertanen zu urteilen. 

 
Im folgenden setzte ich für die polykephalen Gesellschaften eine Ablehnung von zentraler 
Autorität als Axiom für meine weiteren Ausführungen. Die Richtigkeit dieses Axioms 
vorausgesetzt und hiervon ausgehend ist die Annahme gerechtfertigt, dass diese Haltung 
Weltbild und Ethos bestimmt, ja die gesamte Kultur durchdringt, und folglich auch in den 
Rechtsvorstellungen ihren Niederschlag findet. Von zentraler Bedeutung ist m.E. hierbei die 
Frage nach dem Umgang mit Macht innerhalb dieser Gesellschaften und mit eventueller 
Machtkonzentration, die in Herrschaft münden kann. Zentralisierte Herrschaft bedeutet das 
Ende der polykephalen Gesellschaftsordnung. 
 
Hierzu empfiehlt es sich, Überlegungen einzubeziehen, wie sie Hannah Arendt und Michel 
Foucault zu Formen der Macht angestellt haben, wobei sich Letzterer wiederum auf 
Nietzsches Konzept von der Vielschichtigkeit der Macht beruft. In der von ihnen angeregten 
gegenwärtigen Diskussion wird Macht nicht als Zwang oder als zerstörerisch angenommen, 
sondern ihr kreatives Potential hervorgehoben. 
Besonders in seinen späteren Arbeiten  vertritt Foucault die Auffassung, dass Macht nur als 

Beziehungsbegriff denkbar ist. Als ein „kreative(r) Aspekt des menschlichen Handelns in 

Bezug auf Andere, der jeweils nur in konkreten geschichtlichen Konstellationen beschrieben 

werden kann...“ (Foucault 1994: 254). Mit diesen Beziehungen schaffen sich Menschen 

Verhältnisse, mit denen sie sich in einer Gesellschaft einrichten (Foucault 1983: 94f.) 

Machtbeziehungen wirken zwar auf andere ein, aber nicht als simple Manipulation des 

Anderen, sondern sind stets eng mit dessen Freiheit verbunden.  „Ein Machtverhältnis kommt 

zustande, wenn der Andere als Subjekt des Handelns bis zuletzt anerkannt und erhalten bleibt 

und sich vor dem Machtverhältnis ein ganzes Feld von möglichen Antworten, Reaktionen, 

Wirkungen, Erfindungen eröffnet“ (Foucault 1994: 254). Foucault unterscheidet demgemäß 

eindeutig zwischen Macht(-verhältnissen) und Gewaltausübung: Mit der Strukturierung von 

Handlungsmöglichkeiten steht Macht im Gegensatz zu Herrschaft und Gewalt: „Ein 

Gewaltverhältnis ... zwingt, beugt, bricht, es zerstört: Es schließt alle Möglichkeiten aus, es 



 4 

bleibt ihm kein anderer Gegenpol als der der Passivität,“ stößt es auf Widerstand, muss sie 

diesen niederzwingen. (ebd.). In Bezug auf Machtverhältnisse käme dies einer 

Bankrotterklärung gleich, denn auf den Anderen kann keine Macht mehr ausgeübt werden. Im 

Machtverhältnis hingegen bleibt der Andere – trotz beabsichtigter Einwirkung – als Subjekt 

des Handelns bis zuletzt anerkannt. 

 
Ähnlich argumentierte bereits Hannah Arendt. Sie kritisierte, daß unter dem Machtbegriff 
letztlich stets - wie etwa bei Max Weber - Gewaltsamkeit verstanden werde, wenn auch 
Unterschiedliches darunter subsumiert würde. Sie unterscheidet deshalb zwischen Macht, 
Stärke, Kraft, Autorität und schließlich Gewalt (Arendt 2009: 44 ff.), auch wenn diese in ihrer 
„begrifflichen Reinheit“ nur selten anzutreffen seien. Für sie entspricht Macht „der 
menschlichen Fähigkeit, nicht nur zu handeln oder etwas zu tun, sondern sich mit anderen 
zusammenzuschließen und im Einverständnis mit ihnen zu handeln. Über Macht verfügt 
niemals ein Einzelner; sie ist im Besitz einer Gruppe und bleibt nur solange existent, als die 
Gruppe zusammenhält.“3

Bis in die Zeit der 1930er Jahre sahen Forscher die Form akephaler Gesellschaften lediglich 
bei kleinen überschaubaren Jäger und Sammlerverbänden für gegeben an und kategorisierten 
sie dementsprechend als Frühformen menschlicher Gesellung. Die bahnbrechenden 
sozialanthropologischen Analysen bei verschiedenen afrikanischen Völkern durch Meyer 
Fortes und Evans-Pritchard u.a. räumten mit dieser Vorstellung auf.

 In anderen Worten: Macht ist eine kreative Kraft, kollektive 
Entscheidungen zu treffen und Konflikte zu lösen. Gewalt hingegen ist letztlich – wie bei 
Foucault- eine Bankrotterklärung und nicht etwa die Vorbedingung von Macht (ibid: 48).  
 
Der französische Ethnologe Pierre Clastres faßte das Verhältnis von Macht und Gewalt wie 
folgt: "Wenngleich die politische Macht keine der menschlichen Natur immanente 
Notwendigkeit ist, so ist sie doch eine dem sozialen Leben immanente Notwendigkeit. Politik 
ohne Gewalt ist denkbar, nicht aber eine Gesellschaft ohne Politik: mit anderen Worten es 
gibt keine Gesellschaft ohne Macht." (Clastres 1976:23) 
Nach dem Gesagten dürfte es nicht überraschen, in den hier zu betrachtenden PkG 
Machtverhältnisse anzutreffen. Zu untersuchen ist daher, welche Wege diese Gemeinschaften  
wählen, damit Macht nicht zu Zwangsgewalt wird. Das Recht bietet hier einen Ansatzpunkt, 
da es kaum ohne einen wie auch immer gearteten Machtanspruch auskommt.  

**** 
Zum Verständnis möchte ich einige empirische Angaben zu PkG vorausschicken: Es geht 
dabei zunächst um gesellschaftliche Strukturprinzipien, in denen indigenes Recht eingebettet 
ist, noch nicht um das Recht selbst. 

4

                                                 
3 Arendt: 45; S.43: Im Extremfall ist Macht: Alle gegen Einen, und Gewalt gleich Einer gegen Alle.   
4 Insbesondere die „Klassiker“ Fortes und Evans-Pritchard 1940 und Evans-Pritchard 1940. 

 



 5 

Grund für ihre Forschungen war, daß die britische koloniale Praxis der indirect rule hier nicht 
griff. Das Prinzip „search for the king“, einer Person, die sich als Paramountchief eignete, traf 
ins Leere; und dies selbst bei ethnischen Gruppen mit über einer Million Menschen. Effektive 
koloniale Verwaltung war nicht möglich. Aber auch heute stellt die Abneigung polykephaler 
Gesellschaften gegen das Gewaltmonopol des Staates die postkolonialen Regierungen vor 
ähnliche Probleme - etwa in Somalia. Polykephale Gesellschaften sind also keineswegs 
historisch vorstaatliche Relikte, sondern Zeitgenossen mit jeweils eigener historischer 
kultureller Dynamik (cf: Fabian 2002). 
Die gegenwärtigen polykephalen Gesellschaften wissen um zentralistische Ordnungen, sie 
wollen sie aber ganz offensichtlich nicht. Obwohl sie in der Regel enormem Druck ausgesetzt 
sind und zwar von Seiten der sie umgebenden Völker und des modernen Staats, in den sie 
eingebettet sind, leben sie offensichtlich bewußt ihre eigene, als richtig erkannte Ordnung.5

Idealtypisch bestehen polykephale Gesellschaften aus einer Vielzahl miteinander vernetzter, 

politisch gleichrangiger Segmente; eine Gleichrangigkeit, wie sie auch sozial und politisch für 

die einzelnen Mitglieder besteht. Diese Vielfalt der Institutionen zielt auf eine ausgeglichene 

Machtbalance in der Gesellschaft und unterstützt damit egalitäre Tendenzen.

 In 
Europa ließe sich in Wilhelm Tell eine vergleichbare Symbolfigur für den Kampf um den 
Erhalt einer polykephalen Gesellschaft gegen die Bevormundung von außen ausmachen. 
 

6

Bei zahlreichen südäthiopischen Bauern-Völkern und den dortigen pastoralen Gesellschaften 

ist ein erwachsener Mann neben informellen Netzwerken

 

 

7 gleichzeitig in drei institutionell 

verankerten Subsystemen der sozialen Ordnung integriert. Er ist Mitglied eines der 

zahlreichen Lineagesegmente und Angehöriger einer Alters- oder Generationsgruppe sowie 

des örtlichen Territorialverbandes. In allen dreien kann er institutionalisierte Befugnisse 

übernehmen. Solche zeitlich begrenzten Wahl-"Ämter"8 werden von jeweils anders 

zusammengesetzten Personenkreisen mit unterschiedlichen Parteilichkeiten kontrolliert.9

                                                 
5 Eine mehr oder weniger bewußte Emergenz  eines permanenten Diskurses und Ausdruck eines im Habitus 
verankerten Ethos. Deutlich und direkt ist die Aussage eines Burji auf einer Versammlung der Burji: „Wir hatten 
nie einen König und wir wollen keinen König“  (mündl.Mitteilung: Alexander Kellner). 
6 Das Ineinandergreifen einzelner gesellschaftlich relevanter Sektoren und deren gegenseitige Abhängigkeit hat 
beispielsweise Hallpike (2008: 108ff.) anhand der indigenen Verwaltungsstruktur der Konsostädte überzeugend 
dokumentiert. 
7 Für Arbore cf.: Tadesse Wolde Gossa 2000 
8 Unter „Amt“ verstehe ich in unserem Zusammenhang  die einer Person oft für eine vorgegebene Zeit 
gesellschaftlich zugeschriebenen Aufgaben und Privilegien, einschließlich der damit verbundenen erwarteten 
oder geforderten Verhaltensweisen.  
9 Für den Einzelnen mag sich im Verlauf seines Lebens das Schwergewicht seiner Aktivitäten in den einzelnen 
Feldern durchaus verändern. So wird etwa der gewählte Würdenträger einer neu initiierten Generationsgruppe 
sich stärker für diese einsetzen als beispielsweise für seine Lineage, die für ihn aber in einer späteren 
Lebensphase größere Bedeutung haben mag. 

  



 6 

In solcherart strukturierten Gesellschaften verkörpern sich demnach in ein und derselben 

Person widerstreitende Interessen, da der Einzelne stets verschiedenen sozialen Bereichen 

bzw. Institutionen angehört. Die Interessenlage in diesen drei Sektoren ist ja keineswegs 

einheitlich. So mag zum Beispiel eine Großfamilie (und ihre Lineage) mit Anforderung eines 

Territorialverbands Schwierigkeiten haben, während ein Territorialgremium den Wünschen 

eines Gada-Sets nicht nachkommen will.  

Auftretende Spannungsverhältnisse und daraus resultierende  Konflikte sind 
systemimmanente Widersprüche im soziopolitischen Gefüge. Sie werden keineswegs 
unterdrückt, vielmehr sollen sie offengelegt und diskutiert werden. Die daraus resultierende 
gemeinsame Konfliktbewältigung fördert in polykephalen Gesellschaften den sozialen 
Zusammenhalt. Darüber hinaus hält das dialektisches Spannungsverhältnis zwischen erblich 
vorgegebenen Klan (oder Lineage) und dem temporär variablen Gada- und Territorialsystem 
(mit gewählten Vertretern) das System im Bewegung, verhindert dessen Verkrustung und 
wirkt dem Dominantwerden eines Sektors entgegen. 
Eine solcherart angelegten Gesellschaft verlangt von ihren Mitgliedern soziales und 
politisches Engagement. Alle, ob Mann oder Frau, müssen sich Entscheidungen stellen. Der 
Mensch (insbesondere der Mann) „ in der polykephalen Gesellschaft ist ein homo politicus im 
wahrsten Sinne des Wortes. Politik ist ubiquitär. Grundsätzlich ist ein Erwachsener in den 
genannten Bereichen auf irgendeine Weise verantwortlicher Entscheidungsträger“ (Amborn 
2002: 282f.). 
 
In Südäthiopien sind polykephale Gesellschaften stets in enger Nachbarschaft zu 
hierarchischen Gesellschaften anzutreffen. Das bedeutet, daß die Menschen Kenntnisse über 
beide Systeme besitzen. Man darf sich also nicht zwei völlig getrennte Entitäten vorstellen, 
die nichts miteinander zu schaffen hätten. In einem Raum etwa von der Größe 
Süddeutschlands kommt eine Vielzahl von mehr oder weniger stark ausgeprägten Elementen 
beider Systeme vor. 10

Dem versuche ich auf zwei Ebenen näherzukommen, indem ich erstens untersuche, wo die 
Hauptgefahren für eine polykephale Gesellschaftsordnung durch mögliche 
Herrschaftsansprüche zu finden sind, wie ihnen begegnet wird, und mir zweitens bewusst 

 
*** 

Am wirkungsvollsten gegen das Eindringen und die Durchsetzung von Herrschaftsstrukturen 
in den PkG sind gewiss die genannten Institutionen, die üblicherweise keiner besonderen 
rechtlichen Absicherung bedürfen. Lineagezugehörigkeit ist durch Geburt und der 
Territorialverband durch den Wohnort festgelegt. Die Frage ist, in welcher Weise das Recht 
unterstützend wirkt.   

                                                 
10 Am ausgeprägtesten war das monarchische Herrschaftssystem in Kafa. Bezeichnenderweise fügte sich dieses 
Königreich nur wenige Jahre nach der Eroberung durch das nordäthiopische Kaiserreich nahezu nahtlos in 
dessen hierarchische Ordnung ein. 



 7 

mache, welche Regeln und Maßnahmen polykephale und egalitäre Strukturen stützen und 
fördern.11 
Zunächst zu den Gefahrenquellen: (a) Im Bereich der tradierten und bis heute geltenden 
Gesellschaftsordnung sind dies die Befugnisse der Klan- oder Lineageoberhäupter; (b) dann 
die sog. big men, die mancherorts im Vorfeld der Kolonialzeit entstanden, und schließlich (c) 
die Staatsverwaltung, seit der Kolonisierung des Südens durch das abessinische Kaiserreich , 
sowie neuerdings die Einflüsse evangelikaler US-amerikanischer Sekten. 
Zu letzteren ist lediglich anzumerken, daß ihnen dort, wo sie sich dauerhaft etablieren 
konnten, PkG nichts entgegenzusetzen haben. Durch die aggressive Art der Missionierung 
wird das indigene Recht - durch das behauptete alleinige Wahrheitsrecht der christlichen 
Religion, das in der Praxis als ein Herrschaftsrecht auftritt -, ins Un

Auch in den hier behandelten PkG gab und gibt es, besonders unter letzteren, stets Personen, 
die versuchen, sich über die ihnen zugestandene Macht Herrschaftsfunktionen anzueignen. 
Wie wird außer den institutionellen Beschränkungen solchen Bestrebungen zur 
Aufrechterhaltung der polykephalen Ordnung begegnet?

-Recht gesetzt, indem es 
strikte Verbote gegen die traditionelle religiöse Praxis ausspricht (u. sanktioniert), 
wohlwissend, dass die religiöse Praxis in diesen Gesellschaften zugleich eine soziale Praxis 
ist. 
 
Betrachten wir zunächst die Lineage- und Klanoberhäupter, die die Einheit der patrilinearen 
Verwandtschaftsverbände symbolisieren und stets sakrale Funktionen erfüllen, selbst wenn 
sie heute offiziell äthiopisch-orthodoxe Christen sind. Ihnen wird Autorität und spirituelle 
Macht zugesprochen und es wird erwartet, dass sie diese positiv zum Wohle der 
Gemeinschaft einsetzen. Es war dieser Personenkreis, aus dem andernorts die sakralen 
Herrscher und Staatengründer hervorgingen. Später kamen aus dieser Schicht die Paramount-
chiefs und in unseren Tagen politisch einflußreiche Personen.  

12

In jüngerer Zeit ist es in  PkG vorgekommen. daß unbotmäßige Klanoberhäupter oder solche, 
die ihre Pflichten versäumten, auf Beschluß des Ältestenrats ums Leben kamen (z.B. durch 
Vergiften).  Letztlich wurden von diesen Amtsträgern nicht Rechtsnormen, sondern ethisch-
religiöse Grundsätze verletzt. Im Gegensatz zu den allgemein üblichen öffentlichen 

 
In der oben erwähnten Erzählung über die Entstehung des Gerichts wurde deutlich, daß  mit 
dem Entzug der richterlichen Funktion dem Klanoberhaupt die Möglichkeit genommen wurde 
(oder zumindest erschwert wurde), seine Machstellung in eine herrschaftliche Position 
auszubauen.   

                                                 
11 Ich beziehe mich im Wesentlichen auf meine Forschungen in Südäthiopien und Nordkenia zwischen 1975 und 
2009, sowie auf die laufende Korrespondenz mit einheimischen Freunden.    
12 Die Kontrolle ihrer Machtbefugnisse lag selbst in den sakralen Königtümern vielfach bei Institutionen, die in 
der Literatur als Staatsrat bezeichnet werden. In dem rigiden Königtum von Yem konnte der Staatsrat bei 
Vergehen oder Versagen des Herrschers diesen absetzen und sogar u.U. dem Feind ausliefern, was einem 
Todesurteil gleichkam (Straube 1963: 324).  



 8 

Gerichtssitzungen fanden solche Verhandlungen wohl stets im Geheimen statt. Der letzte mir 
gerüchteweise bekanntgewordene Fall liegt etwa 17 Jahre zurück. 
 
Unter big men sollen Personen verstanden werden, die früher oft durch kriegerische 
Heldentaten oder damals wie heute durch Reichtum an Einfluß gewinnen und andere 
Personen unter ihre Botmäßigkeit bringen. Häufig handelt es sich dabei um 
Klientelverhältnisse, doch gelang es manchem big man sich zum Despoten aufzuschwingen. 
Beispiele hierfür kennen wir besonders von vormals polykephalen  Oromogruppen  westlich 
und südwestlich von Addis Ababa.13

Das Erbrecht ist in diesen Gesellschaften der am genauesten definierte und  kodifizierte 
Rechtsbegriff. Entscheidend  in unserem Zusammenhang ist, daß eine Akkumulation von 
Landbesitz nicht möglich ist, und Land nutzlos ist, wenn jemand nicht die nötigen 
Arbeitskräfte zur Verfügung hat, um es zu bestellen.  Wohlstand aus der Landwirtschaft 
erzielen nur Familien mit zahlreichen arbeitsfähigen Familienmitgliedern. Bauernknechte gibt 
es nicht; wenn auch zeitweise Verwandte bei der Arbeit mithelfen mögen. Am ehesten ist im 
traditionellen Bereich über den Erwerb von Rindern ein gewisser Reichtum zu erlangen.

  
Die Strategien zur Vermeidung dieses Phänomens sind komplexer als jene, die wir gerade bei 
den Klanführern kennenlernten. Im wesentlichen geht es um rechtliche Möglichkeiten, die  
Akkumulation von Land und Gütern zu begrenzen.  
Wir stoßen dabei auf eine erste Schwierigkeit der Begriffsdefinition: Was ist unter Eigentum 
und Besitz zu verstehen? Weitgehend eindeutig ist dies bei beweglichem Gut und einem 
Gehöft. Hier kann man etwa in westlichem Sinn von Eigentum sprechen. Schwieriger ist dies 
beim wichtigsten Gut, dem Feldland, auszumachen. Hier klaffen die Meinungen der 
Ethnologen weit auseinander. Während britische Social Anthropologists von Privateigentum 
an Land sprechen, sind andere weit vorsichtiger mit einem derartigen Begriff (z.B. Pausewang 
1977) Die Unsicherheit ist u. a. der Zurückhaltung und z.T. bewußten Irreführung der 
Gewährsleute geschuldet, die in dieser Hinsicht aus bitterer Erfahrung Fremden gegenüber 
sehr vorsichtig sind. Schnell könnte der Staat zugreifen, da er (seit der Eroberung des 
heutigen Südäthiopiens bis jetzt) oberster Eigentümer allen Landes ist. Auf lokaler Ebene gilt 
– mit regionalen Abweichungen - etwa das Folgende: Hier ist nicht der Staat sondern der Klan 
bzw. die Lineage Eigentümer des unter Kultur genommenen Feldlandes. Zeitweise genutzte 
Areale oder Weideland unterstehen in der Regel einem Regionalverband.  Ein Bauer kann 
exklusive Nutzungsrechte an Land haben, die er sowohl vererben als auch nach Absprache 
mit Lineage und Regionalverband veräußern bzw. neu erwerben kann. Üblicherweise darf 
Land nur kurzzeitig – etwa bei Krankheit – verpachtet werden. Frauen bekommen von ihrem 
Ehemann Land zugeteilt und können über die Ernteerträge verfügen. 

14

                                                 
13  Für die sog. Gibe Staaten s. Mohammed Hassen 1990: 96; Lewis 1965. Für Wolega cf. Paulos Daffa 1984: 
Kap. V ff. 
14 Zur Erlangen von Wohlstand stehen heutzutage freilich neben der Landwirtschaft – besonders im urbanen 
Umfeld -  noch weitere Möglichkeiten zur Verfügung.  

 



 9 

Von einem Reichen wird Großzügigkeit erwartet. Einige der PkG kennen die Institution 
sogenannter Verdienstfeste. Auf ihnen erfolgt etwa durch großzügige  tagelange Bewirtung 
eine Umverteilung von Reichtum, während der Festgeber sein soziales Prestige steigern kann, 
etwa durch ein zeitweiliges Amt. Umgekehrt kann einem Geizigen durch einen kollektiven 
Überfall der Jungmannschaft materieller Schaden zugefügt werden. Niemand darf deshalb 
rechtlich belangt werden, während die Schadenfreude der Nachbarn meist groß ist.    
Der Möglichkeit, über die Anhäufung von Reichtum ein big man zu werden, sind demnach 
einige Riegel vorgeschoben. 

*-*-* 
Ich komme  nun zum nächsten Punkt, den Regeln und Maßnahmen, die polykephale und 
egalitäre Strukturen stützen und fördern. 
Machtausübung im Sinne von Hannah Arendt oder Michel Foucault wird keineswegs 
abgelehnt. Im Gegenteil, die Macht des Wissens ist erwünscht. Von einem erwachsenen Mann 
wird erwartet, daß er sich im Laufe seines Lebens gesellschaftlich relevantes Wissen aneignet, 
nach Weisheit strebt, mit der er sich Autorität verschafft, die er positiv für das Gemeinwohl in 
Rats- und Gerichtsversammlungen einsetzen soll. Ebenso wird begrüßt, wenn er sich um ein 
temporäres Amt bemüht. Wem aber Befugnisse zugesprochen werden, steht unter 
Beobachtung seiner Mitmenschen. Amtsmißbrauch gehört zu den schwersten Vergehen und 
wird, sofern Abmahnungen nichts fruchten, ungewöhnlich hart bestraft. Anders als im Fall 
der Klanältesten tagen entsprechende Gerichtsversammlungen öffentlich. Wer seine Pflichten 
versäumt, dessen ganzer Besitz kann unter Umständen eingezogen und verteilt werden, im 
schlimmsten Fall verfällt er der härtest möglichen Strafe und wird des Landes verwiesen.15

Das wichtigste Agens sind Heiratsbeziehungen, und entscheidend ist, daß diese stets  auf 
Partner außerhalb der eigenen Familie zielen. Claude Lévi-Strauss hat überzeugend dargelegt, 
daß das Inzestverbot die Vorbedingung für die Entstehung menschlicher Gesellschaft ist, denn 
seine Beachtung garantiert die Bildung größerer sozialer Verbände. In PkG ist das ubiquitäre 
Inzestverbot um eine Vielzahl von Exogamieregeln erweitert. So sind z.B. die möglichen 

 
Auch Personen ohne besondere Funktionen müssen sich vor Pflichtverletzungen hüten: 
geahndet wird z.B. unterlassene Hilfeleistung, das Fernbleiben von Gemeinschaftsarbeiten 
und sogar das Nichterscheinen bei Trauerfeiern. Alles Angelegenheiten, die für die 
Gruppensolidarität von Bedeutung sind. Eine in solchen Fällen vergleichsweise harmlose 
Strafe, die aber heute  immer noch symbolische Wirkung zeigt, ist die Verweigerung von 
Herdglut. 
 
Vorbedingungen für polykephale Ordnungen sind eine enge Vernetzung von Personen und 
Personengruppen sowie eine damit verbundene Gegenseitigkeit von Pflichten und Rechten.  

                                                 
15 Die Möglichkeit, daß sich eine Person der vom Lokalgericht verhängten Strafe durch Übersiedlung in eine 
größere Stadt entzieht, ist zwar gegeben, doch kann jemand in der Fremde, ohne soziales Netzwerk, nur schwer 
Fuß fassen.   



 10 

Heiratsbeziehungen der südäthiopischen Burji, die über 18  Klane kennen, in einem äußerst 
komplexen Ordnungsschema festgelegt.   
Diesbezüglich zeichnet sich eine deutliche Differenz in einigen geschichteten Gesellschaften 
ab. Zwar gelten auch dort bestimmte Heiratsvorschriften, aber Exogamie- und 
Endogamieregeln sollen dort die gesellschaftlichen Verbindungen nicht erweitern, sondern 
begrenzen. Wie wir es vom Adel oder Dynastiebildungen kennen, was bis Aufhebung des 
Inzestverbots führen kann. 
 
In vielen PkG sind die Strafen für eine Übertretung der Exogamiegesetze die härtesten, die in 
diesen Gesellschaften verhängt werden können. Zuwiderhandlungen werden als Angriff auf 
die gesamte Gruppe aufgefaßt und erfordern stets eine kollektive Sühnezeremonie, selbst 
dann, wenn die Delinquenten bereits des Landes verwiesen wurden. Hier bestehen klare 
Regelungen, die nahezu keinen Verhandlungsspielraum zulassen.  
Die Ahndung von Mord u. Totschlag, in unserer Gesellschaft ein Kapitalverbrechen, wurde 
meist von den unmittelbar Betroffenen untereinander geregelt und berührt selten das 
Gesellschaftsgefüge in seinem Kern. Deshalb ist es heutzutage für PkG unproblematisch, die 
Aburteilung von Mördern staatlichen Gerichten zu überlassen. Ursprünglich hielt die 
Gemeinschaft  für den Totschläger die Chance des zeitweiligen Asyls bereit, was den 
Betroffenen Raum für aggressionsfreie Verhandlungen schuf; deren Ziel war stets ein 
Ausgleich, um die sozialen Beziehungen zwischen den Kontrahenten auch in Zukunft zu 
ermöglichen. Es galt, dauerhaft verfeindete Gruppen zu vermeiden.16

Bemerkenswert ist die Bedeutung, die Beleidigungen beigemessen wird. Meistens  finden sie 
mehr Berücksichtigung als die gerade genannten Fälle. Als ein Halbwüchsiger jüngst im 
Streit den Speer eines andern Halbwüchsigen zerbrach, zählte diese Beleidigung so schwer, 
daß Einwohner einer ganzen Kleinstadt in Konso für die Kompensation aufkommen 

 (Die Institution der 
Blutrache kannten die betreffenden Ethnien nicht.) Im Staatsrecht treten an die Stelle von 
Konsens und Kompensation autoritäre Entscheidungen. Die Familien des Ermordeten gehen 
leer aus. 
Trotz einer bereits erfolgten Verurteilung durch staatliche Gerichte werden u.U. in 
zusätzlichen lokalen Gerichtsgremien Kompensationsforderungen (oder Strafen) verhängt. 
Über andere Vergehen wie Diebstahl, Körperverletzung oder Landstreitigkeiten kommt es 
zwar zu Gerichtsverhandlungen, sie gelten aber, da sie den Bestand der Gesellschaft selten in 
Frage stellen, als weniger schwer und vor allem als korrigierbar. Dies gilt auch für 
Brandstiftung, es sei denn der Fall ereignet sich innerhalb einer dichtbebauten Siedlung. Auch 
notorische Diebe gelten als antisozial und können daher hart bestraft werden. 

                                                 
16 Bezeichnenderweise gab es in Kafa, dem hierarchisch am straffsten organisierten Königtum in Südäthiopien, 
kein Asyl, Schuldige wurden vom Königsgericht verurteilt (Bieber 1923: 265).  



 11 

mußten.17 Hier wird die Beachtung deutlich, die dem Individuum in den PkG gezollt wird, 
und zwar nicht nur Würdenträgern und älteren Personen, sondern auch Jugendlichen. Die 
Person in PkG geht also keinesfalls, wie oft zu lesen, in einem kollektiven Ganzen auf.18

Am schwerwiegendsten sind Handlungen, die als Gefährdung für der Bestand der 
Gesellschaft in ihrer Grundstruktur gelten. An erster Stelle stehen eindeutig kodifizierte 
Exogamieregeln, die Garanten für Gegenseitigkeit und Balance der einzelnen 
Abstammungssegmente. Das Gleiche gilt für einzuhaltende Zuordnung von Personen zu 
Altersgruppen (bzw. Generationsgruppen) mit je spezifischen gesellschaftliche Funktionen. 
Als nächstes folgt für Würdenträger Machtmißbrauch und Pflichtverletzung. Sie sollen 
Vorbild sein, weshalb Vergehen ihrerseits stärker zu ahnen sind als die gewöhnlicher 
Personen.

  
Will man eine Reihung nach der Schwere von Vergehen vornehmen, so zeigen sich 
aufschlußreiche Unterschiede zu einem obrigkeitsstaatlich orientierten Umfeld.  

19  Erst dann folgen in abnehmender Schwere Totschlag und Mord, schwere 
Körperverletzung und Beleidigung: Verbrechen, die zwar als Störung der gesellschaftlichen 
Harmonie gelten, doch stehen hier die einzelnen Kontrahenten im Fokus der Verhandlungen. 
Als Gemeinschaftsschädigend zu ahnden sind Ehebruch sowie vor allem Vernachlässigung 
von Hilfeleistung und  kooperativen Arbeiten. Erst dann folgen Brandstiftung, Diebstahl, 
Betrug und Landstreitigkeiten u.a.20

Bevor wir uns der Frage zuwenden, wer über das Recht befindet, möchte ich zwei kurze 
Anmerkungen zum Recht in den betreffenden Gesellschaften vorausschicken. Ich spreche hier 
von Recht, auch wenn einige Rechtshistoriker hierunter nur das verschriftlichte, kodifizierte 
Recht verstehen mögen. Ebenso wie Geschichte nicht erst mit der Schrift entsteht, ist Recht, 
wie rechtsethnologische Studien belegen, nicht an Schrift gebunden. Freilich bestehen 
augenfällige Unterschiede zum westlichen Recht. Weit mehr als hierzulande ist das Recht in 
den hier zur Diskussion stehenden Gesellschaften Teil der Lebenswirklichkeit. Es ist kein 
isolierter Korpus, sondern eng verschränkt und verzahnt mit dem Wertesystem (was ist 
rechtens), mit dem Weltbild, mit Ethos und Religion sowie mit dem Politischen. Freilich gibt 
es Bereiche, die bei uns nicht unter den Begriff des Rechts fallen würden, andere wiederum, 
die im Habitus der Betreffenden so selbstverständlich verankert sind, daß sie keiner 
besonderen  Betonung bedürfen. So sind etwa viele Bereiche des erwarteten Verhaltens eines 
Klanältesten nicht ausdrücklich festgelegt. Es soll die These gelten: Recht in PkG ist weder 
ein Abstraktum noch ein Anwendungskatalog, sondern verkörpert sich in der gemeinsamen 
Anwendung.  

        
   

                                                 
17 Speere sind auch weiterhin beim Viehhüten gebräuchlich. Offensichtlich handelt es sich beim  Speer um ein 
Männlichkeitssymbol. Bei den Arsi gilt, wie Haberland (1963: 381) berichtet, das Zerbrechen des Speerschaftes 
als eine besonders gravierende Bedeidigung, die geahndet werden muß. 
18 In den zentralistischen Gesellschaften wurde die Beleidigung des Oberhauptes mit dem Tode bestraft. Cf,; 
Kafa (Bieber 1923:249, 257); Gofa: Missachtung des Königs hatte Zerstückelung und Versenkung des 
„Frevlers“ in Flüssen zur Folge (Klausberger 1981: 79.). 
19 Im Königtümern genießt der Adel Privilegien, meist ach dort noch, wo das Königtum abgeschafft ist.  
20 Diese Bewertungsreihe gilt prinzipiell, wird aber in der Praxis flexibler gehandhabt, 



 12 

 
Damit kommen ich zu der Frage, wer befindet darüber, was rechtens ist, und wie wird dies 
umgesetzt. 
Analog dem Erwerb landwirtschaftlicher Kenntnisse ist bei den hier behandelten 
Volksgruppen das Wertesystem, das Verhalten anderen Personen gegenüber, Ethos und Recht 
Teil der Sozialisation. Folglich kennen alle Erwachsenen die Rechtsordnung. Jeder und jede 
sind nicht nur berechtigt, sondern auch gefordert, an den für sie zuständigen Versammlungen 
teilzunehmen. Diese mögen regional, nach Klanen oder nach Altersgruppen organisiert sein.  
Durch die Teilnahme erlernen die Betreffenden die geltenden Regeln und können sie 
mitgestalten. Von einem Ältesten wird vorausgesetzt, daß er über einen Fundus sachgemäßer 
Beispiele verfügt. Die Ältesten sind es in der Regel auch, die zu Beginn wichtiger 
Versammlungen die wesentlichen Rechtsgrundsätze durch wiederholten Vortrag 
rekapitulieren. Für mich klang dies fast wie ein Glaubensbekenntnis. Doch handelt es sich 
nicht um einen starren Code. Überlieferte Traditionen sind Anknüpfungspunkte für 
Diskussionen, aber nicht Mittel zur Unterwerfung. Das oral rezitierte Recht ist flexibel und 
kann, sofern Übereinkunft besteht, auf der Grundlage der Rechtstradition  transformiert 
werden.  
In je aktuellen Konfigurationen entfaltet das Recht seine praktische Wirksamkeit. Zugleich 
kann, es sofern Verwerfungen auftreten, produktive Umgestaltung und Weiterentwicklung 
erfahren. 
Was die Macht des Gesetzes anbelangt, so beruht sie auf dessen Anerkennung und 
Unterstützung durch die Gemeinschaft. Denn es ist das Eigene, auf der Basis der von den 
Ahnen tradierte, gemeinsam verwirklichte und geschaffene Konzept. In Staatsgesellschaften 
sind Gerichte weitgehend aus dem übrigen Sozialgefüge ausgegliedert.  In PkG hingegen ist 
Recht nichts Äußerliches, sondern ist den Menschen inhärent,  von ihnen allen geteilt. Ein 
Ältester hat es mir gegenüber so ausgedrückt: „Das Gesetz ist in mir lebendig, ich brauche 
und will nicht den starren Buchtext der staatlichen Richter“ (Kayeta aus Konso).   
Aufgrund solcher Rechtsauffassung kommt in den Gerichtsverhandlungen der Belehrung 
besondere Bedeutung zu, und dem Bemühen, Abweichlern das von der Gemeinschaft als 
sinnvoll Erachtete so zu vermitteln, daß sie sich dessen Richtigkeit zu eigen machen können. 
Gefängnisse lehnt man ab, denn sie fördern nicht die Einsicht, sondern „machen den 
Menschen schlecht“ (Battire aus Gollango). 
Es ist verständlich, daß dort, wo jeder das Recht kennt, auf eine mit Machtbefugnissen 
ausgestattete Instanz verzichtet werden kann. Was nicht ausschließt, daß der Rat 
kenntnisreicher Personen besondere Wertschätzung genießt. Aber richterliche Macht wird 
nicht in die Hände von Einzelpersonen gelegt. Es gibt keinen Richter, der ein Urteil fällt.21

                                                 
21 Damit findet auch die andernorts übliche Korruption durch Bestechung keinen fruchtbaren Boden. 

 
Recht als Allgemeingut erlaubt sowohl behutsame Dispute wie spontane Reaktionen und 
schnelles Vorgehen, wenn wenig Zeit zum Abwägen bleibt.  



 13 

Dementsprechend entwickelten sich drei Formen des Umgangs mit Rechtsfragen. 1. Der 
ausführliche öffentliche Disput, der auf Konsensfindung zielt; oft von Außenstehenden 
despektierlich als „Palaver“ bezeichnet. Hierauf ist gleich näher einzugehen. 2. Spontane 
Entscheidungen, wenn eine schnelle Reaktion notwendig ist: etwa bei Forderungen der 
Staatsmacht oder wenn bei einem Übeltäter Fluchtgefahr besteht. Dienlich sind in diesem Fall 
die existierenden sozialen Netzwerke, über die Personen schnell zusammengerufen werden 
können.22

An der Entscheidungsfindung sind grundsätzlich alle Anwesenden beteiligt. Üblicherweise ist 
es die Aufgabe bestimmter Würdenträger, die Versammlung zusammenzurufen und zu 
eröffnen, doch spielt im weiteren Verlauf der Diskussion eine durch die Ämter vorgegebene 
formale Hierarchie kaum noch eine Rolle. Autorität besitzt, wer sein Argument in guter Rede, 
angereichert mit Sprichwörtern und Beispielen aus früheren Diskussionen, vorzutragen weiß. 

 Schließlich 3. Geheime Absprachen über Netzwerke gegenüber spirituell mächtigen 
Personen, in meist erblichen Ämtern, wie die genannten Klanältesten. Obwohl geheim, haben 
sie nicht den Charakter einer Verschwörung, da es sich um ein gesellschaftlich anerkanntes 
Vorgehen handelt. 
 
Die beiden letzten Verfahren werden  nur selten angewendet. Üblich ist die Beurteilung der 
jeweiligen Rechtsfälle in gemeinsamen Sitzungen. 
Die Zusammensetzung der Mitglieder nach Alter und Geschlecht, sowie die Größe der 
Versammlung richtet sich nach den jeweiligen Belangen. So mag von einer Landstreitigkeit 
ein Ortsquartier betroffen sein oder eine ganze Region. Bestimmte Fälle lassen sich innerhalb 
einer Lineage regeln, andere erfordern die Diskussion unter mehreren Klanen. Auch eine 
ganze Volksgruppe kann falls erforderlich zusammen kommen, etwa wenn sie von politischen 
Entscheidungen als Ganzes betroffen ist, oder falls die Existenz der gesamten Gesellschaft 
gefährdet ist. Etwa bei anhaltender  Dürre oder im Falle drohender Epidemien. Von den Burji, 
Bergbauern in Südäthiopien,  hat Alexander Kellner ein solches überregionales Treffen 
beschrieben und analysiert (Kellner 2007: Tulama-Oromo 54ff.). Die größten überregionalen 
Gremien veranstalten die Borana (eine im wesentlichen von der Viehhaltung lebende 
Gesellschaft in Südäthiopien und Nordkenia). Dort finden im regelmäßigen Abstand von acht 
Jahren Gesamt-Borana Treffen mit bis zu 3000 Teilnehmen statt. Diskutiert wurden u.a. Fälle, 
welche die lokalen Gremien nicht klären konnten. Weit wichtiger ist jedoch deren 
gesetzgebende Funktion: Ausschließlich dieses Gremium hat die Kompetenz, neue für alle 
Borana bindende Richtlinien (die als Gesetze angesehen werden können) zu erlassen und alte 
zu revidieren. (cf. Bassi 2005: 101, Chapt.: 14).   
 
Das Prozedere und die Zielsetzung der Problemlösung und Konfliktregelung decken sich 
jedoch in allen Gremien weitgehend. 

                                                 
22 So konnte vor einigen Jahren über Nacht eine Ratsversammlung organisiert werden, die sich aus Vertretern 
eines Gebiets zusammensetzte, das etwa der Größe des Münchener Stadt- u. Landkreises entsprach. Und das 
ohne Verkehrsmittel und damals noch ohne Handy (Versammlung der Fuld’o in Dirasha, 2003).  



 14 

Doch ebenso finden weniger Begabte Gehör. Grundsätzlich können alle Teilnehmenden 
einschließlich der Beschuldigten ihre Argumente in aller Ausführlichkeit vortragen, und es ist 
nicht gestattet, sie oder ihre Unterstützer zu unterbrechen.23

Auffallendes Merkmal der angewendeten Dialogformen ist der Wille zur Einigung, zur 
Konsensfindung. Der westafrikanische Philosoph Kwasi Wiredu hat aus dieser 
Diskussionsform seine Theorie einer Konsensethik abgeleitet. Unter Konsens versteht er nicht 
Einstimmigkeit, sondern Zustimmung zu einem Kompromiß, der allen zumindest nicht als 
unzumutbar erscheint. Einzelne Personen mögen mit dem zu beschließenden Vorschlag nicht 
gänzlich einverstanden sein, diesem aber zur Wiederherstellung der Harmonie im Interesse 
einer stabilen Gemeinschaft zustimmen. Ziel sei weniger, eine abstrakte Gerechtigkeit zu 
erreichen, als die Versöhnung gegenseitiger Interessen.

 Vorrangiges Ziel der 
Verhandlung ist - besonders bei Ersttätern - nicht die Bestrafung, sondern, wie schon erwähnt, 
die Belehrung, wenn auch dem Beschuldigten häufig Beispiele von schrecklichen 
Bestrafungen in ähnlichen Fällen vorgesetzt werden. Die Regeln, die man sich selbst gegeben 
hat, werden dem Abweichler als vernünftige Willensäußerung dargelegt. Das im Diskurs 
vermittelte Unrechtsbewußtsein ist die Bedingung zu Erkenntnis und Anerkennung der 
eigenen Schuld. Auch eine eventuelle Bestrafung soll vom Delinquenten anerkannt werden, 
als Ausdruck der Einsicht in ein Fehlverhalten. Ihren Abschluß finden die Verhandlungen, 
sofern ein  Fehlverhalten nachgewiesen wurde, im Reuebekenntnis und – entscheidend - der 
daran anschließenden Versöhnung. Mit einem Versöhnungsritual - meist einem mehr oder 
wenigen aufwendigen gemeinsamen Mahl - ist der Störfall beseitigt und die Gemeinschaft 
aller Beteiligten wieder hergestellt. Tat und Täter sind nicht zu trennen.  
Uwe Wesel zufolge ist die Trennung von Person und Handlung Kennzeichen der staatlichen 
Ordnung, die stolz darauf ist, ohne Ansehen der Person zu entschieden (Wesel 2006: 65). 

24

Der Gehorsam gegenüber den Anordnungen kann es an Zuverlässigkeit nicht mit dem 
fraglosen Gehorsam aufnehmen, den ein Akt der Gewalt erzwingt. Es gibt weder Polizei noch 
Büttel. Aber es sind die gemeinsame Anwendung des Rechts und die gemeinschaftlich im 
Konsens gefundenen Lösungen und die daraus erwachsene Unterstützung  durch die 
Gesellschaft, die ihrer Befolgung Macht verleiht.

 In solcher Art des gemeinsamen 
Konsenses gibt es weder Sieger noch Besiegte. Angestrebt wird ein Ausgleich, um die 
sozialen Beziehungen zwischen den Kontrahenten auch in Zukunft zu ermöglichen. Niemand 
muß sich wie beim westlichen demokratischen Modell einem Mehrheitsbeschluß beugen. 
Deshalb und weil der soziale Friede wiedererlangt wurde, kommt es nicht vor, daß 
Unzufriedene nach "Gesetzeslücken" suchen, um die Entscheidungen umzudeuten. 

25

                                                 
23 In Konso eröffnete ein Moderator die Gerichtssitzung mit folgenden Worten: "Jeder, der sprechen will, kann 
jedwede Idee vorbringen, wenn er zuvor die Hand hebt und wartet, bis er an der Reihe ist. Sprecht friedlich und 
höflich; selbst dann, wenn ihr etwas vorbringt, was ihr schlecht findet, sollt ihr nicht schreien oder hart sprechen, 
sondern mit ruhiger Stimme, langsam, höflich und geduldig. Und sagt stets die Wahrheit. Dies ist der gute Weg 
für eine Diskussion" (in Amborn 2005:9). 
24 Graneß 2000: 5, Abs. 13; Kwasi Wiredu 2000: 2, Abs. 3 
25 Siehe dazu auch vergleichbare Überlegungen bei Arendt 2009: 42 

     



 15 

 
Mancher von uns mag denken, daß die Notwendigkeit zur Konsensfindung im „Palaver“ die 
Prozeßdauer unnötig lange hinauszieht. Dies mag gelegentlich zutreffen. De facto war dies 
bei den mir bekannten Verhandlungen jedoch nicht der Fall. Im Gegenteil: So wurde 
beispielsweise ein Fall, der sich an verschiednen Instanzen staatlicher Gericht über mehrere 
Jahre hinzog, von der lokalen Gerichtsversammlung innerhalb von zwei Wochen gelöst.26

Die Art des miteinander Kommunizierens in den Ratsversammlungen – nennen wir es jetzt 
ruhig Palaver -  ist per se antiherrschaftlich und setzt ihrerseits herrschaftsfreie, egalitäre 
Strukturen voraus, um greifen zu können. Hierin dürfte der Schlüssel zum Verständnis liegen 
und weniger in der Einstellung zu spezifischen Rechtsfällen. Rechtsauffassung und 
Rechtsausübung mit deren zugrundeliegendem Ethos, sind in PkG als eine Gegenmacht 
anzusehen, als lebendige Kraft, die sich gegen Vormundschaft sträubt.

 
Wahrscheinlich lag es daran, daß zum einen alle Beteiligten sich in Rechtsangelegenheiten 
auskannten und zum anderen es nach der konsensualen Vereinbarung keine weiteren 
Instanzen gibt, die das Urteil revidieren, denn sonst wäre es ja kein Konsens gewesen.   
 

27

Dafür können m. E. nicht-westliche Systeme wertvolle Anregungen bieten.

 
 
Die  Betrachtung des formalen Prozedere des Palavers weckt Assoziationen zur Diskursethik 
von Habermas. Bedingung in - Diskursethik und Palaver - ist der herrschaftsfreie Diskurs (cf. 
Amborn 2005). Im Palaver gefundener Konsens, wie auch bei Habermas darf „Geltung nur 
beanspruchen, was die Zustimmung aller Teilnehmer finden konnte“ (Habermas 1988: 103). 
Während sich die PkG stets auf konkrete Fälle beziehen,  ist  Anliegen von Habermas, 
allgemein verbindliche formale Regeln für das Argumentieren aufzustellen und zu begründen; 
damit soll vor allem die Chancengleichheit der Partizipanten gewährleistet sein. ... oberstes 
Prinzip: "Jedes sprach- und handlungsfähige Subjekt darf an Diskursen teilnehmen" und er 
ergänzt : "Jeder Sprecher darf nur behaupten, was er glaubt". "Jeder darf jede Behauptung 
problematisieren (und) ... jede Behauptung in den Diskurs einführen." Als Bedingung für die 
gleichberechtigte Teilnahme am Diskurs gilt: "Kein Sprecher darf durch ... Zwang daran 
gehindert werden seine ...  Rechte wahrzunehmen" (ibid: 97 ff.).  
Kommunikation auf gleicher Ebene wird zunehmend auch im westlichen Recht angestrebt. 
Mediation ist das Stichwort einer neuen und doch so alten Verfahrensidee für ein 
gemeinschaftliches Prozessrecht auf europäischer Ebene. 

28

*** 

 Die Möglichkeit 
einer unmittelbaren Übertragung darf  jedoch nicht erwartet werden.  

                                                 
26 Es ging um den Vorwurf von Diebstahl und Betrug bei einer Autoreparatur. 
27 Eine ausführliche Analyse der Bedeutung des Rechts in polykephalen Gesellschaften leiste ich in meinem für 
den Druck fertiggestellten Manuskript „Recht als Hort der Anarchie“. 
28 Passagenweise hätten die Verfasser des  Gesetzes bei den Mediationsverfahren der Oromo 
abschreiben können, wie sie etwa Bassi 2005 beschreibt. 
 



 16 

Zweifellos steht das Lokalrecht vielerorts unter staatlichem Druck, dennoch ist es um dessen 

Zukunftsaussichten nicht allzu schlecht bestellt. Anfang der 1950er Jahre sahen Ethnologen 

des Frankfurter Frobenius Instituts das baldige Ende indigenen Rechts in Äthiopien voraus. 

Trotz imperialer Bevormundung, der Unterdrückung während der Militärdiktatur, sowie einer 

hohen Urbanisierungsrate ist es heutzutage robust und lebendig.29

In der Tat unterlag in den letzten Jahrzehnten die Einflußnahme der staatlichen Verwaltung 

auf Sozialstruktur und Rechtswesen auf die Völker im Süden Äthiopiens starken 

Schwankungen. Nach der Eroberung durch das imperiale Abessinien existierten im 

okkupierten Süden, dem heutigen Südäthiopien, zwei Rechtssysteme, das kaiserliche Recht 

und das indigene Recht. Von einem Rechtspluralismus zu sprechen wäre euphemistisch, 

standen sich doch diese Systeme antagonistisch gegenüber. Das eine hatte mit dem anderen 

keine Berührungspunkte.

  

 

30

Die lokale Gerichtsbarkeit wurde in jüngster Zeit durch die in der neuen äthiopischen 

Verfassung offiziell verankerte  Möglichkeit zur Bildung einer lokalen Gerichtsbarkeit 

erheblich gestärkt

 

 

31

In Südäthiopien besteht häufig ein latentes Spannungsverhältnis zwischen staatlichen und 

lokalen Institutionen. Auseinandersetzungen bleiben nicht aus. In einem Verwaltungszentrum 

, so daß man heute von einem Rechtspluralismus sprechen kann. Im 

westlichen Sinne schwere Kriminalfälle wie etwa Raub und Mord fallen aber stets unter die 

staatliche Gerichtsbarkeit. 

Weltweit gesehen kommt es unter den Bedingungen der Globalisierung zu einer paradoxen 
Situation: Die länderübergreifenden Homogenisierung des Rechts geht mit einer 
gleichzeitigen Differenzierung (unterschiedlicher Rechtssphären) auf lokalem Niveau und 
dem Wiederaufleben traditioneller Rechtsformen einher. Vielerorts kommt es zu einem 
Nebeneinander von „Teilrechtsordnungen“. In regional größerem Rahmen untersucht dieses 
Phänomen  in postkolonialen Staaten die „Project Group Legal Pluralism“ am Max Plank 
Institut für ethnologische Forschungen in Halle (Benda-Beckmann 2008).  
 

                                                 
29 Unter den neueren Arbeiten hierzu seien nur zwei Autoren genannt: Marco Bassi hat 2005 über die juridische 
und politische Entscheidungsfindung der Borana mit Decisions in the Shade ein grundlegendes Werk zu diesem 
Thema verfasst. Andrea Nicolas Aufsatz zu Rechtsversammlungen der Tulama-Oromo (2006). Von der gleichen 
Autorin erschien nach Verfassen dieses Vortragstextes eine unfangreiche Dokumentation über die Mediation 
durch Älteste im Aba'a Liban Distrikt südlich von Addis Ababa (A. Nicolas 2011 From Proces to Procedere 
Wiesbaden, Harrassowitz). Das für die Aktualität in unserem Zusammenhang Interessante ist die Tatsache, daß 
solche traditionellen Mediationsverfahren ist einem Gebiet unmittelbar südlich der äthiopischen Hauptstadt 
gegenwärtig Anwendung finden. 
30 Für die indigene Bevölkerung war das Staatsrecht eine Bedrohung, und bis zur Absetzung von Hayle Selassie 
ließ man die Shankilla („dreckige Neger“ so wörtlich von Regierungsvertretern) sich alleine mit ihren Querelen 
herumschlagen. 
31 Äthiopische Verfassung vom Dezember 1994 Art. 34: 5. 5. und 78: 5. 5. 



 17 

kam es zu folgendem Vorfall unter den Burji: Ein gewählter Ortsvorsteher (oolcoo -ana), der 

Spendengelder verwaltete, wurde vom Leiter der staatlichen Verwaltung (ebenfalls ein Burji) 

unter dem Vorwurf  festgenommen, das Recht, Gelder zu verwalten, sei Staatsangelegenheit. 

Der oolcoo -ana verwies auf sein verfassungsmäßig garantiertes Recht der Anwendung 

traditionellen Rechts. Der Hinweis nützte nichts; er wurde sogar öffentlich vom 

Verwaltungsleiter geohrfeigt. Woraufhin ihn der oolcoo -ana verfluchte. Drei Tage später 

erkrankte der Verfluchte schwer und erblindete fast. Schleunigst entließ er den Gefangenen. 

Dieser Fall von Amtsanmaßung durch den Verwaltungsleiter hat die Burji im Stammland und 

in den verschiedenen Diasporen bis hin nach Nairobi aufgebracht (mündliche Mitteilung von 

Alexander Kellner 2010). 

Aber es kommt auch zu fruchtbarer Gegenseitigkeit. So werden beispielsweise in Konso die 

Beschlüsse der dortigen Handwerkergilde vom staatlichen Gericht als bindend anerkannt, was 

eine generelle Stärkung lokaler Gerichtsbarkeit (einschließlich deren kultureller Einbettung) 

bedeutete und für den Staat eine Entlastung der staatlichen Gerichte mit sich bringt (Amborn 

2005: 9). Zumindest die ländliche Bevölkerung fühlt sich ohnehin bei ihren Lokalgerichten 

besser repräsentiert als bei staatlichen Institutionen.       

 
Zur Bedeutung des Rechts in polykephalen Gesellschaftsformen kann festgestellt werden. Ihre 

Lebensfähigkeit innerhalb mehr oder weniger präsenter Staaten und ihre Stabilität verdanken 

polykephale Gesellschaften, neben den auf Ausgeglichenheit angelegten gesellschaftlichen 

Institutionen, vor allem einer gemeinsam geteilten Einstellung vom gedeihlichem 

Miteinander, die im Ethos und im gemeinsamen aktiven Umgang mit dem Recht Ausdruck 

finden.   

 
Literatur  
 
AMBORN, H. 2002: Ausgleichsprinzipien in polykephalen Gesellschaften Afrikas. In: B. 
SCHÜNEMANN, J.-F. MÜLLER und L. PHILLIPS, Das Menschenbild im weltweiten Wandel der 
Grundrechte, S. 273-290. 
— 2005: Ausgehandeltes Ethos – Eine Form afrikanischer Diskursethik. Recht in Afrika 8: 1-
21. 
Arendt, Hannah 2009:  Macht und Gewalt. 19. Aufl. München und Zürich. (Orig. engl. 1970).  
BAMMANN, K. 2002: Im Bannkreis des Heiligen: Freistätten und kirchliches Asyl als 
Geschichte des Strafrechts. Münster et al. 
BASSI, M. 2005: Decisions in the Shade. Trenton (NJ) und Asmara.  
BENDA-BECKMANN, F. and K. 2008 Project Group Legal Pluralism. In: Max Plank Institute 
for Social Anthropology. Report 2006-2007.: 73-94. Halle. 
BIEBER. F. J. 1923 Kaffa. Ein altkuschitisches Volkstum in Inner-Afrika. Bd. 2. Wien. 



 18 

CLASTRES, P. 1976 [1974]: Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie. Frankfurt am 
Main (Orig. frz. 1974). 
DAHRENDORF, Ralf 1992 Der moderne soziale Konflikt. Essay zur Politik der Freiheit. 
Stuttgart 
EVANS-PRITCHARD, E. E. 1940a: The Nuer, Oxford. 
FABIAN, J. 2002 [1983]: Time and the Other. How Anthropology Makes Its Objet. New York.. 
FORTES, M. und E. E. EVANS-PRITCHARD (Hrsg.) 1940: African Political Systems. London. 
Foucault, M. 1983 [1976]: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit I. Frankfurt am 
Main.  
— 1994 [1982]: Das Subjekt und die Macht; In: H. DRYFUS und P. RABINOW, Michel 
Foucault, S. 243-261. 
GRANEß, Anke 2000: Der Konsensbegriff. Ein Vergleich der Bedeutung des Konsensbegriffs 
in der Konsensethik von Kwasi Wiredu und der Diskursethik von Karl-Otto Apel und Jürgen 
Habermas. Polylog. Zeitschrift für interkulturelles Philosophieren 2 (1998). Hier zitiert nach: 
http://them.polylog.org/2/fga-de.htm; c. 2000. 
HABERMAS, J. 1988 Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt am Main. 
HALPIKE, C. 2008: The Konso of Ethiopia. Bloomington. 
KELLNER, A. 2007: Mit den Mythen denken. Die Mythen der Burji als Ausdrucksform ihres 
Habitus. Hamburg. 
KLAUSBERGER, F. 1981: Woga -  Recht und Gesellschaft in Süd-Äthiopien. Frankfurt am Main 
und Bern. 
LEWIS, H. 1965: A Galla Monarchy. Jimma Aba Jifar, Ethiopia 1830-1932. Madison und 
Milwaukee.  
MOHAMMED HASSEN 1990: The Oromo of Ethtiopia: A History 1570-1860. Cambridge. 
NICOLAS, Andrea. 2006 Governance, Ritual and Law: Tulama-Oromo Assemblies. In: 
Proceedings of the 15th  International Conference of Ethiopian Studies. Wiesbaden: 168-176. 
PAULOS DAFFA 1984 Oromo Beiträge zur politischen Geschichte Äthiopiens. Saarbrücken.  
PAUSEWANG, S. 1977: Die Landreform in Äthiopien. Afrika Spektrum 12 (1): 17-36. 
SIGRIST, C. 1967: Regulierte Anarchie. Freiburg i.B. 
STRAUBE, H. 1963: Westkuschitische Völker Süd-Äthiopiens, Stuttgart. 
STRECK, B. 2000: Lynchjustiz – Oder im Schatten der regulierten Anarchie. In: BEST und 
KÖßLER, Subjekte und Systeme, S. 35-51. 
TADESSE WOLDE GOSSA 2000: Entering Cattle Gates: Trade, Bond Friendship, and Group 
Interdependence. Northeast African Studies 7 (3): 119-162. 
TURNER, B. 2005: Asyl und Konflikt von der Antike bis heute. Berlin. 
WATSON, Elizabeth E. 2009a: Living Terraces in Ethiopia. Konso Landscape and 
Development. Woodbridge und New York. 
WESEL, Uwe 2006 Geschichte des Rechts. München. 
WIREDU KWASI 2004 [1998]: Democracy and Consensus in African Traditional Politics. A 
Plea for a Non-party Polity. Polylog. Zeitschrift für interkulturelles Philosophieren 2. 
http://them.polylog.org/2/fwk-en.htm (2004). 

http://them.polylog.org/2/fwk-en.htm�

	Hermann Amborn
	Recht als Strategie zur Herrschaftsvermeidung in polykephalen Gesellschaften0F
	Literatur


