Hermann Amborn

Recht als Strategie zur Herrschaftsvermeidung in polykephalen Gesellschaften®

Im Folgenden geht es um Gesellschaften, deren Kennzeichen verschiedene
ineinandergreifende soziale Netzwerke und Institutionen sind und die einer Zentralgewalt
nicht beddrfen. Sie sind innerhalb gegenwartiger Staaten in allen Erdteilen anzutreffen und
umfassen nicht selten mehrere Millionen Menschen. Es sind Zeitgenossen und keine
vorstaatlichen Gebilde. Idealtypisch gesehen bilden sie den Gegenpol zu Gesellschaften mit
straffer Herrschaftsstruktur. Mit letzteren - in der Regel méchtigeren und einfluf3reicheren
Gebilden - missen sie sich ideologisch auseinandersetzen. Gewaltsame
Auseinandersetzungen bedeuten unter Umsténden ihr Ende.

Diese Gesellschaftsform wird in der Ethnologie u.a. mit Begriffen wie ,,segmentar®,
»egalitar”, ,,akephal® oder ,,polykephal* bezeichnet. Im vorliegendem Fall verwende ich den
Begriff polykephale Gesellschaft (Abgekirzt (PkG), mit dem zum Ausdruck kommen soll,
daf? viele ,,Kopfe“ an den sozialen und politischen Entscheidungen beteiligt sind.

Die Frage, die ich hier er6rtern will, ist, inwieweit in diesen polykephalen Gesellschaften,
aufler dem flr sie charakteristischen sozialen Beziehungsgeflecht, das Recht ein Mittel ist,
Tendenzen von Machtakkumulation entgegenzuwirken, um den Erhalt ihrer
Gesellschaftsordnung zu gewahrleisten. Betonen mdchte ich, dal} es sich bei dergleichen
Rechtssystemen keineswegs um Vorlaufer unseres Rechts im evolutionistischen Sinne
handelt, wie dies einige Rechtshistoriker annehmen.?

Im Vorgriff auf die in polykephalen Gesellschaften geltende Rechtsauffassung mdchte ich
bereits hier folgendes anmerken:

In diesen Gesellschaften besteht grundsatzlich die Tendenz, die mit der geltenden
Wertesystem kollidierenden Konflikte durch gemeinsames Aushandeln zu Isen, statt anhand
eines feststehenden Rechtscodex durch Erméchtigte Entscheidungen treffen zu lassen, denen
die Betroffenen zu unterwerfen haben. Diese VVorgehensweise kommt den Vorstellungen
nahe, wie sie nunmehr in unserem Mediationsgesetz ihren Ausdruck finden.

Zun&chst erscheint es sinnvoll, einen Blick auf einige grundsatzliche Aspekte zu werfen,
bevor ich auf empirische Beispiele eingehe.

Als anthropologische Konstante gilt: Der Mensch ist ein soziales Wesen, das seine
Personlichkeit innerhalb einer Kommunikationsgemeinschaft entwickelt, was immer auch ein
ein Spannungsverhéltnis zwischen Ego und Gemeinschaftsbezogenheit beinhaltet. Der

! Auf der Grundlage meines Vortrags vom Januar 2011 im sog. Rechtsphilosophischen Donnerstagsseminar des
Instituts fiir Rechtsphilosophie der LMU Minchen.
2 Z.B. Uwe Wesel 2006, in den ersten Kapiteln Letztlich auch Bammann 2002.



Andere, einzeln oder als Gruppe, ist sowohl Grenze wie Bedingung fiir Entfaltung und
Lebenserhalt der Person.

In diesem Spannungsfeld stehen sich Kooperation, Hilfeleistung, Anpassung auf der einen
Seite, - Expansion und Dominanzstreben auf der anderen Seite gegeniber. Sie bilden die
beiden Pole gesellschaftlicher Beziehungen. Es gehoért zu den Kulturleistungen der Menschen,
im Laufe ihrer Geschichte in mehr oder minder bewuftem Umgang mit diesen Bausteinen
unterschiedliche soziale Ordnungen konstituiert und strukturiert zu haben. In der
Durchsetzung erfolgreich erwies sich eine mit Arbeitsteilung verbundene Hierarchisierung der
Gesellschaft, deren Evolutionskette tber Hauptlings- und Konigttimer bis zu Despotien und
zum modernen Staatswesen fihrt.

Hierarchisierung ist nicht unbedingt mit Unterdriickung gleichzusetzen, wofir demokratische
Staaten mit ihrer Rechtsentwicklung ein Beispiel sein wollen. Unabdingbar fir die
Staatenbildung erweisen sich jedoch Gewaltmonopol und Herrschaft. Zwangslaufig ist diese
Entwicklung keineswegs. Betont werden muf3, dal} die Herausbildung des Staates mit dessen
Herrschaftsanspruch nur eine Option der Gestaltung menschlichen Zusammenlebens ist. Die
Auffassung, herrschaftliche Kontrolle sei notwendig, um den Kampf jeder gegen jeden zu
vermeiden (Hobbes), erwies sich als Scheinwahrheit. Herrschaft ist keine menschliche
Konstante, Auch wenn dies Ralf Dahrendorf (wie manch anderer Soziologe) uns 1992 noch
immer glaubhaft machen wollte (Dahrendorf 1992: 47)

Betrachten wir das andere Ende des genannten Spannungsfeldes zwischen Individuum und
Gesellschaft: Die Kooperation, und zwar eine nicht verordnete Kooperation. Dort stol3en wir
auf die PkG, also auf Gemeinschaften ohne Zentralgewalt und zwar inmitten heutiger Staaten.
Was das Recht angeht, kann man ihm einen ambivalenten Charakter unterstellen: Je nach
gesellschaftlichen Umfeld dient es der Ausbildung und Stabilisierung von
Herrschaftsbeziehungen, vermag aber andererseits u.U. der Einschrankung von
Machtakkumulation dienen. Letzteres gilt es zu untersuchen.

Einen Aspekt der Herrschaftsvermeidung, der in der folgenden historisierenden Erz&hlung der
Dullay in Stdathiopien zum Ausdruck kommt, mdchte ich bereits hier der weiteren Analyse
voranstellen.

»Einmal war bei einer Priigelei zwischen zwei Briidern der eine der beiden ums Leben

gekommen. Der Uberlebende wurde beim Klanoberhaupt des Mordes beschuldigt, woraufhin
dieser seine Hinrichtung anordnete. In seinem Versteck erfuhr der Beschuldigte davon. Er rief
seine Freunde zusammen und schilderte ihnen den Tathergang: Wie ihn sein Bruder zunédchst
betrogen und dann auch noch verpriigelt habe. Wahrend des Handgemenges sei der Bruder
dann an seinen Verletzungen gestorben. Daraufhin beschlossen die Zuhérer, ein Gremium zu
bilden, das sich jetzt und in Zukunft mit solchen VVorwirfen befassen sollte. Nach Prufung des

Tatbestandes sollte es in gemeinsamer Beratung eine Lésung finden. Sie setzten fest, dass von



nun an der Klandlteste nicht mehr allein entscheiden kénne, vielmehr solle er fortan sogar von
den Veranstaltungen ausgeschlossen sein. Erst nach der Urteilsfindung wirde er informiert
und musse dann das Urteil sanktionieren. Das war vor langer, langer Zeit und ist unsere
Tradition.”

Hier wird in wenigen Worten geschildert, wie einem einfluRreichen Oberhaupt die Befugnisse
in dem gesellschaftlich wichtigen Bereich des Rechts entzogen und auf die Gemeinschaft
ubertragen werden. Andernorts gehdrte es ja Ublicherweise zum Herrschaftsanspruch eines

Konigs, Uber Tod und Leben seiner Untertanen zu urteilen.

Im folgenden setzte ich fur die polykephalen Gesellschaften eine Ablehnung von zentraler
Autoritat als Axiom flir meine weiteren Ausfihrungen. Die Richtigkeit dieses Axioms
vorausgesetzt und hiervon ausgehend ist die Annahme gerechtfertigt, dass diese Haltung
Weltbild und Ethos bestimmt, ja die gesamte Kultur durchdringt, und folglich auch in den
Rechtsvorstellungen ihren Niederschlag findet. Von zentraler Bedeutung ist m.E. hierbei die
Frage nach dem Umgang mit Macht innerhalb dieser Gesellschaften und mit eventueller
Machtkonzentration, die in Herrschaft miinden kann. Zentralisierte Herrschaft bedeutet das
Ende der polykephalen Gesellschaftsordnung.

Hierzu empfiehlt es sich, Uberlegungen einzubeziehen, wie sie Hannah Arendt und Michel
Foucault zu Formen der Macht angestellt haben, wobei sich Letzterer wiederum auf
Nietzsches Konzept von der Vielschichtigkeit der Macht beruft. In der von ihnen angeregten
gegenwartigen Diskussion wird Macht nicht als Zwang oder als zerstérerisch angenommen,
sondern ihr kreatives Potential hervorgehoben.

Besonders in seinen spateren Arbeiten vertritt Foucault die Auffassung, dass Macht nur als

Beziehungsbegriff denkbar ist. Als ein ,,kreative(r) Aspekt des menschlichen Handelns in
Bezug auf Andere, der jeweils nur in konkreten geschichtlichen Konstellationen beschrieben
werden kann...” (Foucault 1994: 254). Mit diesen Beziehungen schaffen sich Menschen
Verhaltnisse, mit denen sie sich in einer Gesellschaft einrichten (Foucault 1983: 94f.)
Machtbeziehungen wirken zwar auf andere ein, aber nicht als simple Manipulation des
Anderen, sondern sind stets eng mit dessen Freiheit verbunden. ,,Ein Machtverhaltnis kommt
zustande, wenn der Andere als Subjekt des Handelns bis zuletzt anerkannt und erhalten bleibt
und sich vor dem Machtverhéltnis ein ganzes Feld von moglichen Antworten, Reaktionen,
Wirkungen, Erfindungen eroffnet” (Foucault 1994: 254). Foucault unterscheidet demgemal
eindeutig zwischen Macht(-verhéltnissen) und Gewaltaustibung: Mit der Strukturierung von
Handlungsmdglichkeiten steht Macht im Gegensatz zu Herrschaft und Gewalt: ,,Ein

Gewaltverhdltnis ... zwingt, beugt, bricht, es zerstort: Es schliel3t alle Moglichkeiten aus, es



bleibt ihm kein anderer Gegenpol als der der Passivitat,” stol3t es auf Widerstand, muss sie
diesen niederzwingen. (ebd.). In Bezug auf Machtverhéltnisse kdme dies einer
Bankrotterklarung gleich, denn auf den Anderen kann keine Macht mehr ausgelibt werden. Im
Machtverhaltnis hingegen bleibt der Andere — trotz beabsichtigter Einwirkung — als Subjekt
des Handelns bis zuletzt anerkannt.

Ahnlich argumentierte bereits Hannah Arendt. Sie kritisierte, daR unter dem Machtbegriff
letztlich stets - wie etwa bei Max Weber - Gewaltsamkeit verstanden werde, wenn auch
Unterschiedliches darunter subsumiert wirde. Sie unterscheidet deshalb zwischen Macht,
Starke, Kraft, Autoritat und schliel3lich Gewalt (Arendt 2009: 44 ff.), auch wenn diese in ihrer
»begrifflichen Reinheit” nur selten anzutreffen seien. Fiir sie entspricht Macht ,,der
menschlichen Féhigkeit, nicht nur zu handeln oder etwas zu tun, sondern sich mit anderen
zusammenzuschlieRen und im Einverstandnis mit ihnen zu handeln. Uber Macht verfiigt
niemals ein Einzelner; sie ist im Besitz einer Gruppe und bleibt nur solange existent, als die
Gruppe zusammenhalt.“® In anderen Worten: Macht ist eine kreative Kraft, kollektive
Entscheidungen zu treffen und Konflikte zu I6sen. Gewalt hingegen ist letztlich — wie bei
Foucault- eine Bankrotterklarung und nicht etwa die Vorbedingung von Macht (ibid: 48).

Der franzosische Ethnologe Pierre Clastres fal3te das Verhéltnis von Macht und Gewalt wie
folgt: "Wenngleich die politische Macht keine der menschlichen Natur immanente
Notwendigkeit ist, so ist sie doch eine dem sozialen Leben immanente Notwendigkeit. Politik
ohne Gewalt ist denkbar, nicht aber eine Gesellschaft ohne Politik: mit anderen Worten es
gibt keine Gesellschaft ohne Macht." (Clastres 1976:23)
Nach dem Gesagten dirfte es nicht Giberraschen, in den hier zu betrachtenden PkG
Machtverhaltnisse anzutreffen. Zu untersuchen ist daher, welche Wege diese Gemeinschaften
wahlen, damit Macht nicht zu Zwangsgewalt wird. Das Recht bietet hier einen Ansatzpunkt,
da es kaum ohne einen wie auch immer gearteten Machtanspruch auskommt.

—
Zum Verstandnis mochte ich einige empirische Angaben zu PKG vorausschicken: Es geht
dabei zun&chst um gesellschaftliche Strukturprinzipien, in denen indigenes Recht eingebettet
ist, noch nicht um das Recht selbst.
Bis in die Zeit der 1930er Jahre sahen Forscher die Form akephaler Gesellschaften lediglich
bei kleinen Uberschaubaren Jager und Sammlerverbénden fiir gegeben an und kategorisierten
sie dementsprechend als Frihformen menschlicher Gesellung. Die bahnbrechenden
sozialanthropologischen Analysen bei verschiedenen afrikanischen VVolkern durch Meyer
Fortes und Evans-Pritchard u.a. raumten mit dieser Vorstellung auf.*

® Arendt: 45; S.43: Im Extremfall ist Macht: Alle gegen Einen, und Gewalt gleich Einer gegen Alle.
* Insbesondere die ,,Klassiker* Fortes und Evans-Pritchard 1940 und Evans-Pritchard 1940.



Grund fur ihre Forschungen war, daB die britische koloniale Praxis der indirect rule hier nicht
griff. Das Prinzip ,,search for the king“, einer Person, die sich als Paramountchief eignete, traf
ins Leere; und dies selbst bei ethnischen Gruppen mit Gber einer Million Menschen. Effektive
koloniale Verwaltung war nicht moglich. Aber auch heute stellt die Abneigung polykephaler
Gesellschaften gegen das Gewaltmonopol des Staates die postkolonialen Regierungen vor
ahnliche Probleme - etwa in Somalia. Polykephale Gesellschaften sind also keineswegs
historisch vorstaatliche Relikte, sondern Zeitgenossen mit jeweils eigener historischer
kultureller Dynamik (cf: Fabian 2002).

Die gegenwartigen polykephalen Gesellschaften wissen um zentralistische Ordnungen, sie
wollen sie aber ganz offensichtlich nicht. Obwohl sie in der Regel enormem Druck ausgesetzt
sind und zwar von Seiten der sie umgebenden Vélker und des modernen Staats, in den sie
eingebettet sind, leben sie offensichtlich bewuRt ihre eigene, als richtig erkannte Ordnung.” In
Europa lieR3e sich in Wilhelm Tell eine vergleichbare Symbolfigur fiir den Kampf um den
Erhalt einer polykephalen Gesellschaft gegen die Bevormundung von auf3en ausmachen.

Idealtypisch bestehen polykephale Gesellschaften aus einer Vielzahl miteinander vernetzter,
politisch gleichrangiger Segmente; eine Gleichrangigkeit, wie sie auch sozial und politisch fir
die einzelnen Mitglieder besteht. Diese Vielfalt der Institutionen zielt auf eine ausgeglichene

Machtbalance in der Gesellschaft und unterstiitzt damit egalitare Tendenzen.®

Bei zahlreichen stdathiopischen Bauern-Volkern und den dortigen pastoralen Gesellschaften
ist ein erwachsener Mann neben informellen Netzwerken’ gleichzeitig in drei institutionell
verankerten Subsystemen der sozialen Ordnung integriert. Er ist Mitglied eines der
zahlreichen Lineagesegmente und Angehdriger einer Alters- oder Generationsgruppe sowie
des ortlichen Territorialverbandes. In allen dreien kann er institutionalisierte Befugnisse
(ibernehmen. Solche zeitlich begrenzten Wahl-"Amter"® werden von jeweils anders

zusammengesetzten Personenkreisen mit unterschiedlichen Parteilichkeiten kontrolliert.’

® Eine mehr oder weniger bewuRte Emergenz eines permanenten Diskurses und Ausdruck eines im Habitus
verankerten Ethos. Deutlich und direkt ist die Aussage eines Burji auf einer Versammlung der Burji: ,,Wir hatten
nie einen Kénig und wir wollen keinen Kénig“ (mundl.Mitteilung: Alexander Kellner).

® Das Ineinandergreifen einzelner gesellschaftlich relevanter Sektoren und deren gegenseitige Abhéngigkeit hat
beispielsweise Hallpike (2008: 108ff.) anhand der indigenen Verwaltungsstruktur der Konsostadte tiberzeugend
dokumentiert.

" Fur Arbore cf.: Tadesse Wolde Gossa 2000

8 Unter ,,Amt“ verstehe ich in unserem Zusammenhang die einer Person oft fiir eine vorgegebene Zeit
gesellschaftlich zugeschriebenen Aufgaben und Privilegien, einschlielich der damit verbundenen erwarteten
oder geforderten Verhaltensweisen.

% Fiir den Einzelnen mag sich im Verlauf seines Lebens das Schwergewicht seiner Aktivitaten in den einzelnen
Feldern durchaus verandern. So wird etwa der gewéhlte Wirdentrager einer neu initiierten Generationsgruppe
sich starker flr diese einsetzen als beispielsweise fur seine Lineage, die fur ihn aber in einer spéteren
Lebensphase grofere Bedeutung haben mag.



In solcherart strukturierten Gesellschaften verkorpern sich demnach in ein und derselben
Person widerstreitende Interessen, da der Einzelne stets verschiedenen sozialen Bereichen
bzw. Institutionen angehort. Die Interessenlage in diesen drei Sektoren ist ja keineswegs
einheitlich. So mag zum Beispiel eine GroRfamilie (und ihre Lineage) mit Anforderung eines
Territorialverbands Schwierigkeiten haben, wahrend ein Territorialgremium den Wiinschen
eines Gada-Sets nicht nachkommen will.

Auftretende Spannungsverhéltnisse und daraus resultierende Konflikte sind
systemimmanente Widerspriche im soziopolitischen Geftige. Sie werden keineswegs
unterdriickt, vielmehr sollen sie offengelegt und diskutiert werden. Die daraus resultierende
gemeinsame Konfliktbewaltigung fordert in polykephalen Gesellschaften den sozialen
Zusammenbhalt. Dartiber hinaus hélt das dialektisches Spannungsverhaltnis zwischen erblich
vorgegebenen Klan (oder Lineage) und dem temporar variablen Gada- und Territorialsystem
(mit gewdhlten Vertretern) das System im Bewegung, verhindert dessen Verkrustung und
wirkt dem Dominantwerden eines Sektors entgegen.

Eine solcherart angelegten Gesellschaft verlangt von ihren Mitgliedern soziales und
politisches Engagement. Alle, ob Mann oder Frau, missen sich Entscheidungen stellen. Der
Mensch (insbesondere der Mann) ,, in der polykephalen Gesellschaft ist ein homo politicus im
wahrsten Sinne des Wortes. Politik ist ubiquitér. Grundséatzlich ist ein Erwachsener in den
genannten Bereichen auf irgendeine Weise verantwortlicher Entscheidungstrager (Amborn
2002: 282f.).

In Stidathiopien sind polykephale Gesellschaften stets in enger Nachbarschaft zu
hierarchischen Gesellschaften anzutreffen. Das bedeutet, daf die Menschen Kenntnisse tiber
beide Systeme besitzen. Man darf sich also nicht zwei véllig getrennte Entitaten vorstellen,
die nichts miteinander zu schaffen hatten. In einem Raum etwa von der GroRe
Suddeutschlands kommt eine Vielzahl von mehr oder weniger stark ausgepragten Elementen
beider Systeme vor. *°

—
Am wirkungsvollsten gegen das Eindringen und die Durchsetzung von Herrschaftsstrukturen
in den PkG sind gewiss die genannten Institutionen, die tblicherweise keiner besonderen
rechtlichen Absicherung bediirfen. Lineagezugehorigkeit ist durch Geburt und der
Territorialverband durch den Wohnort festgelegt. Die Frage ist, in welcher Weise das Recht
unterstiitzend wirkt.
Dem versuche ich auf zwei Ebenen ndherzukommen, indem ich erstens untersuche, wo die
Hauptgefahren fur eine polykephale Gesellschaftsordnung durch mégliche
Herrschaftsanspriche zu finden sind, wie ihnen begegnet wird, und mir zweitens bewusst

10 Am ausgepréagtesten war das monarchische Herrschaftssystem in Kafa. Bezeichnenderweise fiigte sich dieses
Konigreich nur wenige Jahre nach der Eroberung durch das nordathiopische Kaiserreich nahezu nahtlos in
dessen hierarchische Ordnung ein.



mache, welche Regeln und Malinahmen polykephale und egalitére Strukturen stiitzen und
fordern.™

Zunéchst zu den Gefahrenquellen: (a) Im Bereich der tradierten und bis heute geltenden
Gesellschaftsordnung sind dies die Befugnisse der Klan- oder Lineageoberhdupter; (b) dann
die sog. big men, die mancherorts im Vorfeld der Kolonialzeit entstanden, und schliel3lich (c)
die Staatsverwaltung, seit der Kolonisierung des Siidens durch das abessinische Kaiserreich,
sowie neuerdings die Einflusse evangelikaler US-amerikanischer Sekten.

Zu letzteren ist lediglich anzumerken, dal’ ihnen dort, wo sie sich dauerhaft etablieren
konnten, PkG nichts entgegenzusetzen haben. Durch die aggressive Art der Missionierung
wird das indigene Recht - durch das behauptete alleinige Wahrheitsrecht der christlichen
Religion, das in der Praxis als ein Herrschaftsrecht auftritt -, ins Un-Recht gesetzt, indem es
strikte VVerbote gegen die traditionelle religiGse Praxis ausspricht (u. sanktioniert),
wohlwissend, dass die religiose Praxis in diesen Gesellschaften zugleich eine soziale Praxis
ist.

Betrachten wir zundchst die Lineage- und Klanoberh&upter, die die Einheit der patrilinearen
Verwandtschaftsverbande symbolisieren und stets sakrale Funktionen erfullen, selbst wenn
sie heute offiziell &thiopisch-orthodoxe Christen sind. lhnen wird Autoritat und spirituelle
Macht zugesprochen und es wird erwartet, dass sie diese positiv zum Wohle der
Gemeinschaft einsetzen. Es war dieser Personenkreis, aus dem andernorts die sakralen
Herrscher und Staatengriinder hervorgingen. Spater kamen aus dieser Schicht die Paramount-
chiefs und in unseren Tagen politisch einflul3reiche Personen.

Auch in den hier behandelten PKG gab und gibt es, besonders unter letzteren, stets Personen,
die versuchen, sich Uber die ihnen zugestandene Macht Herrschaftsfunktionen anzueignen.
Wie wird auf3er den institutionellen Beschrdnkungen solchen Bestrebungen zur
Aufrechterhaltung der polykephalen Ordnung begegnet?*?

In der oben erwahnten Erzahlung lber die Entstehung des Gerichts wurde deutlich, daR mit
dem Entzug der richterlichen Funktion dem Klanoberhaupt die Moglichkeit genommen wurde
(oder zumindest erschwert wurde), seine Machstellung in eine herrschaftliche Position
auszubauen.

In jiingerer Zeit ist es in PkG vorgekommen. da3 unbotmaiige Klanoberhdupter oder solche,
die ihre Pflichten versaumten, auf BeschluR des Altestenrats ums Leben kamen (z.B. durch
Vergiften). Letztlich wurden von diesen Amtstragern nicht Rechtsnormen, sondern ethisch-
religise Grundsatze verletzt. Im Gegensatz zu den allgemein tblichen 6ffentlichen

1 Ich beziehe mich im Wesentlichen auf meine Forschungen in Siidéthiopien und Nordkenia zwischen 1975 und
2009, sowie auf die laufende Korrespondenz mit einheimischen Freunden.

12 Die Kontrolle ihrer Machtbefugnisse lag selbst in den sakralen Kénigtiimern vielfach bei Institutionen, die in
der Literatur als Staatsrat bezeichnet werden. In dem rigiden Kénigtum von Yem konnte der Staatsrat bei
Vergehen oder Versagen des Herrschers diesen absetzen und sogar u.U. dem Feind ausliefern, was einem
Todesurteil gleichkam (Straube 1963: 324).



Gerichtssitzungen fanden solche Verhandlungen wohl stets im Geheimen statt. Der letzte mir
geriichteweise bekanntgewordene Fall liegt etwa 17 Jahre zurtick.

Unter big men sollen Personen verstanden werden, die friher oft durch kriegerische
Heldentaten oder damals wie heute durch Reichtum an Einflu} gewinnen und andere
Personen unter ihre BotmaRigkeit bringen. Haufig handelt es sich dabei um
Klientelverhaltnisse, doch gelang es manchem big man sich zum Despoten aufzuschwingen.
Beispiele hierfur kennen wir besonders von vormals polykephalen Oromogruppen westlich
und stidwestlich von Addis Ababa.*®

Die Strategien zur Vermeidung dieses Phdanomens sind komplexer als jene, die wir gerade bei
den Klanfiihrern kennenlernten. Im wesentlichen geht es um rechtliche Maéglichkeiten, die
Akkumulation von Land und Giitern zu begrenzen.

Wir stoRRen dabei auf eine erste Schwierigkeit der Begriffsdefinition: Was ist unter Eigentum
und Besitz zu verstehen? Weitgehend eindeutig ist dies bei beweglichem Gut und einem
Gehoft. Hier kann man etwa in westlichem Sinn von Eigentum sprechen. Schwieriger ist dies
beim wichtigsten Gut, dem Feldland, auszumachen. Hier klaffen die Meinungen der
Ethnologen weit auseinander. Wahrend britische Social Anthropologists von Privateigentum
an Land sprechen, sind andere weit vorsichtiger mit einem derartigen Begriff (z.B. Pausewang
1977) Die Unsicherheit ist u. a. der Zurtickhaltung und z.T. bewuBten Irrefiihrung der
Gewahrsleute geschuldet, die in dieser Hinsicht aus bitterer Erfahrung Fremden gegeniber
sehr vorsichtig sind. Schnell kdnnte der Staat zugreifen, da er (seit der Eroberung des
heutigen Sidathiopiens bis jetzt) oberster Eigentiimer allen Landes ist. Auf lokaler Ebene gilt
— mit regionalen Abweichungen - etwa das Folgende: Hier ist nicht der Staat sondern der Klan
bzw. die Lineage Eigentiimer des unter Kultur genommenen Feldlandes. Zeitweise genutzte
Areale oder Weideland unterstehen in der Regel einem Regionalverband. Ein Bauer kann
exklusive Nutzungsrechte an Land haben, die er sowohl vererben als auch nach Absprache
mit Lineage und Regionalverband verauRern bzw. neu erwerben kann. Ublicherweise darf
Land nur kurzzeitig — etwa bei Krankheit — verpachtet werden. Frauen bekommen von ihrem
Ehemann Land zugeteilt und kénnen Uber die Ernteertrage verflgen.

Das Erbrecht ist in diesen Gesellschaften der am genauesten definierte und kodifizierte
Rechtsbegriff. Entscheidend in unserem Zusammenhang ist, dal3 eine Akkumulation von
Landbesitz nicht mdglich ist, und Land nutzlos ist, wenn jemand nicht die nétigen
Arbeitskréfte zur Verfligung hat, um es zu bestellen. Wohlstand aus der Landwirtschaft
erzielen nur Familien mit zahlreichen arbeitsfahigen Familienmitgliedern. Bauernknechte gibt
es nicht; wenn auch zeitweise Verwandte bei der Arbeit mithelfen mdgen. Am ehesten ist im
traditionellen Bereich tiber den Erwerb von Rindern ein gewisser Reichtum zu erlangen.**

3 Fiir die sog. Gibe Staaten s. Mohammed Hassen 1990: 96; Lewis 1965. Firr Wolega cf. Paulos Daffa 1984:
Kap. V ff.

14 Zur Erlangen von Wohlstand stehen heutzutage freilich neben der Landwirtschaft — besonders im urbanen
Umfeld - noch weitere Mdglichkeiten zur Verfligung.



Von einem Reichen wird Grof3zugigkeit erwartet. Einige der PkG kennen die Institution
sogenannter Verdienstfeste. Auf ihnen erfolgt etwa durch groRziigige tagelange Bewirtung
eine Umverteilung von Reichtum, wahrend der Festgeber sein soziales Prestige steigern kann,
etwa durch ein zeitweiliges Amt. Umgekehrt kann einem Geizigen durch einen kollektiven
Uberfall der Jungmannschaft materieller Schaden zugefiigt werden. Niemand darf deshalb
rechtlich belangt werden, wahrend die Schadenfreude der Nachbarn meist grof3 ist.
Der Mdglichkeit, Gber die Anhdufung von Reichtum ein big man zu werden, sind demnach
einige Riegel vorgeschoben.

*_k_k
Ich komme nun zum néchsten Punkt, den Regeln und MalRnahmen, die polykephale und
egalitére Strukturen stiitzen und fordern.
Machtausubung im Sinne von Hannah Arendt oder Michel Foucault wird keineswegs
abgelehnt. Im Gegenteil, die Macht des Wissens ist erwinscht. Von einem erwachsenen Mann
wird erwartet, dal? er sich im Laufe seines Lebens gesellschaftlich relevantes Wissen aneignet,
nach Weisheit strebt, mit der er sich Autoritat verschafft, die er positiv fir das Gemeinwohl in
Rats- und Gerichtsversammlungen einsetzen soll. Ebenso wird begrii3t, wenn er sich um ein
temporéares Amt bemiiht. Wem aber Befugnisse zugesprochen werden, steht unter
Beobachtung seiner Mitmenschen. AmtsmilRbrauch gehdrt zu den schwersten Vergehen und
wird, sofern Abmahnungen nichts fruchten, ungewéhnlich hart bestraft. Anders als im Fall
der Klanéltesten tagen entsprechende Gerichtsversammlungen 6ffentlich. Wer seine Pflichten
versdumt, dessen ganzer Besitz kann unter Umstanden eingezogen und verteilt werden, im
schlimmsten Fall verfallt er der hartest moglichen Strafe und wird des Landes verwiesen. ™
Auch Personen ohne besondere Funktionen miussen sich vor Pflichtverletzungen hiiten:
geahndet wird z.B. unterlassene Hilfeleistung, das Fernbleiben von Gemeinschaftsarbeiten
und sogar das Nichterscheinen bei Trauerfeiern. Alles Angelegenheiten, die flr die
Gruppensolidaritat von Bedeutung sind. Eine in solchen Féllen vergleichsweise harmlose
Strafe, die aber heute immer noch symbolische Wirkung zeigt, ist die Verweigerung von
Herdglut.

Vorbedingungen fiir polykephale Ordnungen sind eine enge Vernetzung von Personen und
Personengruppen sowie eine damit verbundene Gegenseitigkeit von Pflichten und Rechten.
Das wichtigste Agens sind Heiratsbeziehungen, und entscheidend ist, dal3 diese stets auf
Partner auRBerhalb der eigenen Familie zielen. Claude Lévi-Strauss hat Giberzeugend dargelegt,
daf? das Inzestverbot die Vorbedingung fur die Entstehung menschlicher Gesellschaft ist, denn
seine Beachtung garantiert die Bildung groR3erer sozialer Verbande. In PkG ist das ubiquitére
Inzestverbot um eine Vielzahl von Exogamieregeln erweitert. So sind z.B. die moglichen

> Die Méglichkeit, daB sich eine Person der vom Lokalgericht verhangten Strafe durch Ubersiedlung in eine
groRere Stadt entzieht, ist zwar gegeben, doch kann jemand in der Fremde, ohne soziales Netzwerk, nur schwer
Fulk fassen.



10

Heiratsbeziehungen der sudathiopischen Burji, die tiber 18 Klane kennen, in einem &ul3erst
komplexen Ordnungsschema festgelegt.

Diesbezuglich zeichnet sich eine deutliche Differenz in einigen geschichteten Gesellschaften
ab. Zwar gelten auch dort bestimmte Heiratsvorschriften, aber Exogamie- und
Endogamieregeln sollen dort die gesellschaftlichen Verbindungen nicht erweitern, sondern
begrenzen. Wie wir es vom Adel oder Dynastiebildungen kennen, was bis Aufhebung des
Inzestverbots fuhren kann.

In vielen PKG sind die Strafen fiir eine Ubertretung der Exogamiegesetze die hértesten, die in
diesen Gesellschaften verhangt werden kénnen. Zuwiderhandlungen werden als Angriff auf
die gesamte Gruppe aufgefalit und erfordern stets eine kollektive Stihnezeremonie, selbst
dann, wenn die Delinquenten bereits des Landes verwiesen wurden. Hier bestehen klare
Regelungen, die nahezu keinen Verhandlungsspielraum zulassen.

Die Ahndung von Mord u. Totschlag, in unserer Gesellschaft ein Kapitalverbrechen, wurde
meist von den unmittelbar Betroffenen untereinander geregelt und beriihrt selten das
Gesellschaftsgefiige in seinem Kern. Deshalb ist es heutzutage fir PkG unproblematisch, die
Aburteilung von Mdrdern staatlichen Gerichten zu tberlassen. Urspringlich hielt die
Gemeinschaft fur den Totschldger die Chance des zeitweiligen Asyls bereit, was den
Betroffenen Raum fur aggressionsfreie Verhandlungen schuf; deren Ziel war stets ein
Ausgleich, um die sozialen Beziehungen zwischen den Kontrahenten auch in Zukunft zu
erméglichen. Es galt, dauerhaft verfeindete Gruppen zu vermeiden.® (Die Institution der
Blutrache kannten die betreffenden Ethnien nicht.) Im Staatsrecht treten an die Stelle von
Konsens und Kompensation autoritdare Entscheidungen. Die Familien des Ermordeten gehen
leer aus.

Trotz einer bereits erfolgten Verurteilung durch staatliche Gerichte werden u.U. in
zusatzlichen lokalen Gerichtsgremien Kompensationsforderungen (oder Strafen) verhangt.
Uber andere Vergehen wie Diebstahl, Kérperverletzung oder Landstreitigkeiten kommt es
zwar zu Gerichtsverhandlungen, sie gelten aber, da sie den Bestand der Gesellschaft selten in
Frage stellen, als weniger schwer und vor allem als korrigierbar. Dies gilt auch fur
Brandstiftung, es sei denn der Fall ereignet sich innerhalb einer dichtbebauten Siedlung. Auch
notorische Diebe gelten als antisozial und kénnen daher hart bestraft werden.
Bemerkenswert ist die Bedeutung, die Beleidigungen beigemessen wird. Meistens finden sie
mehr Berticksichtigung als die gerade genannten Falle. Als ein Halbwiichsiger jingst im
Streit den Speer eines andern Halbwiichsigen zerbrach, zéhlte diese Beleidigung so schwer,
dal? Einwohner einer ganzen Kleinstadt in Konso fiir die Kompensation aufkommen

16 Bezeichnenderweise gab es in Kafa, dem hierarchisch am straffsten organisierten Konigtum in Suidathiopien,
kein Asyl, Schuldige wurden vom Kdnigsgericht verurteilt (Bieber 1923: 265).



11

muBten.'” Hier wird die Beachtung deutlich, die dem Individuum in den PkG gezollt wird,
und zwar nicht nur Wirdentragern und élteren Personen, sondern auch Jugendlichen. Die
Person in PkG geht also keinesfalls, wie oft zu lesen, in einem kollektiven Ganzen auf.®
Will man eine Reihung nach der Schwere von Vergehen vornehmen, so zeigen sich
aufschluBreiche Unterschiede zu einem obrigkeitsstaatlich orientierten Umfeld.

Am schwerwiegendsten sind Handlungen, die als Geféahrdung fur der Bestand der
Gesellschaft in ihrer Grundstruktur gelten. An erster Stelle stehen eindeutig kodifizierte
Exogamieregeln, die Garanten fir Gegenseitigkeit und Balance der einzelnen
Abstammungssegmente. Das Gleiche gilt fur einzuhaltende Zuordnung von Personen zu
Altersgruppen (bzw. Generationsgruppen) mit je spezifischen gesellschaftliche Funktionen.
Als néchstes folgt fur Wirdentrager Machtmif3brauch und Pflichtverletzung. Sie sollen
Vorbild sein, weshalb Vergehen ihrerseits starker zu ahnen sind als die gewohnlicher
Personen.’® Erst dann folgen in abnehmender Schwere Totschlag und Mord, schwere
Kaorperverletzung und Beleidigung: Verbrechen, die zwar als Stérung der gesellschaftlichen
Harmonie gelten, doch stehen hier die einzelnen Kontrahenten im Fokus der Verhandlungen.
Als Gemeinschaftsschadigend zu ahnden sind Ehebruch sowie vor allem Vernachlassigung
von Hilfeleistung und kooperativen Arbeiten. Erst dann folgen Brandstiftung, Diebstahl,
Betrug und Landstreitigkeiten u.a.”

Bevor wir uns der Frage zuwenden, wer (ber das Recht befindet, méchte ich zwei kurze
Anmerkungen zum Recht in den betreffenden Gesellschaften vorausschicken. Ich spreche hier
von Recht, auch wenn einige Rechtshistoriker hierunter nur das verschriftlichte, kodifizierte
Recht verstehen mégen. Ebenso wie Geschichte nicht erst mit der Schrift entsteht, ist Recht,
wie rechtsethnologische Studien belegen, nicht an Schrift gebunden. Freilich bestehen
augenféllige Unterschiede zum westlichen Recht. Weit mehr als hierzulande ist das Recht in
den hier zur Diskussion stehenden Gesellschaften Teil der Lebenswirklichkeit. Es ist kein
isolierter Korpus, sondern eng verschrénkt und verzahnt mit dem Wertesystem (was ist
rechtens), mit dem Weltbild, mit Ethos und Religion sowie mit dem Politischen. Freilich gibt
es Bereiche, die bei uns nicht unter den Begriff des Rechts fallen wirden, andere wiederum,
die im Habitus der Betreffenden so selbstverstandlich verankert sind, daf sie keiner
besonderen Betonung bedirfen. So sind etwa viele Bereiche des erwarteten Verhaltens eines
Klanéltesten nicht ausdrucklich festgelegt. Es soll die These gelten: Recht in PKG ist weder
ein Abstraktum noch ein Anwendungskatalog, sondern verkdrpert sich in der gemeinsamen
Anwendung.

17 Speere sind auch weiterhin beim Viehhiiten gebrauchlich. Offensichtlich handelt es sich beim Speer um ein
Mannlichkeitssymbol. Bei den Arsi gilt, wie Haberland (1963: 381) berichtet, das Zerbrechen des Speerschaftes
als eine besonders gravierende Bedeidigung, die geahndet werden muB.

'8 In den zentralistischen Gesellschaften wurde die Beleidigung des Oberhauptes mit dem Tode bestraft. Cf;;
Kafa (Bieber 1923:249, 257); Gofa: Missachtung des Konigs hatte Zerstiickelung und Versenkung des
»Frevlers® in Flussen zur Folge (Klausberger 1981: 79.).

9 Im Kénigtiimern genieBt der Adel Privilegien, meist ach dort noch, wo das Konigtum abgeschafft ist.
 Diese Bewertungsreihe gilt prinzipiell, wird aber in der Praxis flexibler gehandhabt,



12

Damit kommen ich zu der Frage, wer befindet dariiber, was rechtens ist, und wie wird dies
umgesetzt.

Analog dem Erwerb landwirtschaftlicher Kenntnisse ist bei den hier behandelten
Volksgruppen das Wertesystem, das Verhalten anderen Personen gegentiber, Ethos und Recht
Teil der Sozialisation. Folglich kennen alle Erwachsenen die Rechtsordnung. Jeder und jede
sind nicht nur berechtigt, sondern auch gefordert, an den fiir sie zustdndigen Versammlungen
teilzunehmen. Diese mogen regional, nach Klanen oder nach Altersgruppen organisiert sein.
Durch die Teilnahme erlernen die Betreffenden die geltenden Regeln und kénnen sie
mitgestalten. Von einem Altesten wird vorausgesetzt, daR er (iber einen Fundus sachgemafer
Beispiele verfiigt. Die Altesten sind es in der Regel auch, die zu Beginn wichtiger
Versammlungen die wesentlichen Rechtsgrundsétze durch wiederholten Vortrag
rekapitulieren. Fur mich klang dies fast wie ein Glaubensbekenntnis. Doch handelt es sich
nicht um einen starren Code. Uberlieferte Traditionen sind Ankniipfungspunkte fiir
Diskussionen, aber nicht Mittel zur Unterwerfung. Das oral rezitierte Recht ist flexibel und
kann, sofern Ubereinkunft besteht, auf der Grundlage der Rechtstradition transformiert
werden.

In je aktuellen Konfigurationen entfaltet das Recht seine praktische Wirksamkeit. Zugleich
kann, es sofern Verwerfungen auftreten, produktive Umgestaltung und Weiterentwicklung
erfahren.

Was die Macht des Gesetzes anbelangt, so beruht sie auf dessen Anerkennung und
Unterstutzung durch die Gemeinschaft. Denn es ist das Eigene, auf der Basis der von den
Ahnen tradierte, gemeinsam verwirklichte und geschaffene Konzept. In Staatsgesellschaften
sind Gerichte weitgehend aus dem Ubrigen Sozialgeflige ausgegliedert. In PkG hingegen ist
Recht nichts AuRerliches, sondern ist den Menschen inhérent, von ihnen allen geteilt. Ein
Altester hat es mir gegeniiber so ausgedriickt: ,,Das Gesetz ist in mir lebendig, ich brauche
und will nicht den starren Buchtext der staatlichen Richter (Kayeta aus Konso).

Aufgrund solcher Rechtsauffassung kommt in den Gerichtsverhandlungen der Belehrung
besondere Bedeutung zu, und dem Bemuhen, Abweichlern das von der Gemeinschaft als
sinnvoll Erachtete so zu vermitteln, daR sie sich dessen Richtigkeit zu eigen machen kénnen.
Geféangnisse lehnt man ab, denn sie férdern nicht die Einsicht, sondern ,,machen den
Menschen schlecht” (Battire aus Gollango).

Es ist verstandlich, daf? dort, wo jeder das Recht kennt, auf eine mit Machtbefugnissen
ausgestattete Instanz verzichtet werden kann. Was nicht ausschlielt, daR der Rat
kenntnisreicher Personen besondere Wertschatzung geniel3t. Aber richterliche Macht wird
nicht in die Hande von Einzelpersonen gelegt. Es gibt keinen Richter, der ein Urteil fallt.*
Recht als Allgemeingut erlaubt sowohl behutsame Dispute wie spontane Reaktionen und
schnelles VVorgehen, wenn wenig Zeit zum Abwagen bleibt.

2! Damit findet auch die andernorts tibliche Korruption durch Bestechung keinen fruchtbaren Boden.



13

Dementsprechend entwickelten sich drei Formen des Umgangs mit Rechtsfragen. 1. Der
ausfihrliche 6ffentliche Disput, der auf Konsensfindung zielt; oft von AuRenstehenden
despektierlich als ,,Palaver” bezeichnet. Hierauf ist gleich naher einzugehen. 2. Spontane
Entscheidungen, wenn eine schnelle Reaktion notwendig ist: etwa bei Forderungen der
Staatsmacht oder wenn bei einem Ubeltater Fluchtgefahr besteht. Dienlich sind in diesem Fall
die existierenden sozialen Netzwerke, Uiber die Personen schnell zusammengerufen werden
konnen.? SchlieRlich 3. Geheime Absprachen tiber Netzwerke gegentiber spirituell machtigen
Personen, in meist erblichen Amtern, wie die genannten Klanaltesten. Obwohl geheim, haben
sie nicht den Charakter einer Verschworung, da es sich um ein gesellschaftlich anerkanntes
Vorgehen handelt.

Die beiden letzten Verfahren werden nur selten angewendet. Ublich ist die Beurteilung der
jeweiligen Rechtsfélle in gemeinsamen Sitzungen.

Die Zusammensetzung der Mitglieder nach Alter und Geschlecht, sowie die Grolie der
Versammlung richtet sich nach den jeweiligen Belangen. So mag von einer Landstreitigkeit
ein Ortsquartier betroffen sein oder eine ganze Region. Bestimmte Falle lassen sich innerhalb
einer Lineage regeln, andere erfordern die Diskussion unter mehreren Klanen. Auch eine
ganze Volksgruppe kann falls erforderlich zusammen kommen, etwa wenn sie von politischen
Entscheidungen als Ganzes betroffen ist, oder falls die Existenz der gesamten Gesellschaft
gefahrdet ist. Etwa bei anhaltender Diirre oder im Falle drohender Epidemien. VVon den Burji,
Bergbauern in Stidathiopien, hat Alexander Kellner ein solches tiberregionales Treffen
beschrieben und analysiert (Kellner 2007: Tulama-Oromo 54ff.). Die gréRten Uberregionalen
Gremien veranstalten die Borana (eine im wesentlichen von der Viehhaltung lebende
Gesellschaft in Sudathiopien und Nordkenia). Dort finden im regelméRigen Abstand von acht
Jahren Gesamt-Borana Treffen mit bis zu 3000 Teilnehmen statt. Diskutiert wurden u.a. Félle,
welche die lokalen Gremien nicht klaren konnten. Weit wichtiger ist jedoch deren
gesetzgebende Funktion: Ausschlie3lich dieses Gremium hat die Kompetenz, neue fiir alle
Borana bindende Richtlinien (die als Gesetze angesehen werden kénnen) zu erlassen und alte
zu revidieren. (cf. Bassi 2005: 101, Chapt.: 14).

Das Prozedere und die Zielsetzung der Problemlésung und Konfliktregelung decken sich
jedoch in allen Gremien weitgehend.

An der Entscheidungsfindung sind grundsatzlich alle Anwesenden beteiligt. Ublicherweise ist
es die Aufgabe bestimmter Wirdentrager, die Versammlung zusammenzurufen und zu
er6ffnen, doch spielt im weiteren Verlauf der Diskussion eine durch die Amter vorgegebene
formale Hierarchie kaum noch eine Rolle. Autoritét besitzt, wer sein Argument in guter Rede,
angereichert mit Sprichwortern und Beispielen aus friiheren Diskussionen, vorzutragen weil.

2230 konnte vor einigen Jahren iiber Nacht eine Ratsversammlung organisiert werden, die sich aus Vertretern
eines Gebiets zusammensetzte, das etwa der Grol3e des Miinchener Stadt- u. Landkreises entsprach. Und das
ohne Verkehrsmittel und damals noch ohne Handy (Versammlung der Fuld’o in Dirasha, 2003).



14

Doch ebenso finden weniger Begabte Gehdr. Grundsatzlich konnen alle Teilnehmenden
einschlieBlich der Beschuldigten ihre Argumente in aller Ausfihrlichkeit vortragen, und es ist
nicht gestattet, sie oder ihre Unterstiitzer zu unterbrechen.? Vorrangiges Ziel der
Verhandlung ist - besonders bei Ersttatern - nicht die Bestrafung, sondern, wie schon erwahnt,
die Belehrung, wenn auch dem Beschuldigten hdufig Beispiele von schrecklichen
Bestrafungen in &hnlichen Fallen vorgesetzt werden. Die Regeln, die man sich selbst gegeben
hat, werden dem Abweichler als verniinftige Willensau3erung dargelegt. Das im Diskurs
vermittelte Unrechtsbewul3tsein ist die Bedingung zu Erkenntnis und Anerkennung der
eigenen Schuld. Auch eine eventuelle Bestrafung soll vom Delinquenten anerkannt werden,
als Ausdruck der Einsicht in ein Fehlverhalten. Ihren AbschluR finden die Verhandlungen,
sofern ein Fehlverhalten nachgewiesen wurde, im Reuebekenntnis und — entscheidend - der
daran anschlieenden Versohnung. Mit einem Versohnungsritual - meist einem mehr oder
wenigen aufwendigen gemeinsamen Mahl - ist der Storfall beseitigt und die Gemeinschaft
aller Beteiligten wieder hergestellt. Tat und Tater sind nicht zu trennen.

Uwe Wesel zufolge ist die Trennung von Person und Handlung Kennzeichen der staatlichen
Ordnung, die stolz darauf ist, ohne Ansehen der Person zu entschieden (Wesel 2006: 65).
Auffallendes Merkmal der angewendeten Dialogformen ist der Wille zur Einigung, zur
Konsensfindung. Der westafrikanische Philosoph Kwasi Wiredu hat aus dieser
Diskussionsform seine Theorie einer Konsensethik abgeleitet. Unter Konsens versteht er nicht
Einstimmigkeit, sondern Zustimmung zu einem Kompromif3, der allen zumindest nicht als
unzumutbar erscheint. Einzelne Personen mogen mit dem zu beschliellenden Vorschlag nicht
ganzlich einverstanden sein, diesem aber zur Wiederherstellung der Harmonie im Interesse
einer stabilen Gemeinschaft zustimmen. Ziel sei weniger, eine abstrakte Gerechtigkeit zu
erreichen, als die Verséhnung gegenseitiger Interessen.?* In solcher Art des gemeinsamen
Konsenses gibt es weder Sieger noch Besiegte. Angestrebt wird ein Ausgleich, um die
sozialen Beziehungen zwischen den Kontrahenten auch in Zukunft zu erméglichen. Niemand
mul sich wie beim westlichen demokratischen Modell einem Mehrheitsbeschluf beugen.
Deshalb und weil der soziale Friede wiedererlangt wurde, kommt es nicht vor, dal3
Unzufriedene nach "Gesetzesliicken™ suchen, um die Entscheidungen umzudeuten.

Der Gehorsam gegenuber den Anordnungen kann es an Zuverlassigkeit nicht mit dem
fraglosen Gehorsam aufnehmen, den ein Akt der Gewalt erzwingt. Es gibt weder Polizei noch
Buttel. Aber es sind die gemeinsame Anwendung des Rechts und die gemeinschaftlich im
Konsens gefundenen Lésungen und die daraus erwachsene Unterstlitzung durch die
Gesellschaft, die ihrer Befolgung Macht verleiht.®

2 In Konso erdffnete ein Moderator die Gerichtssitzung mit folgenden Worten: "Jeder, der sprechen will, kann
jedwede Idee vorbringen, wenn er zuvor die Hand hebt und wartet, bis er an der Reihe ist. Sprecht friedlich und
hoflich; selbst dann, wenn ihr etwas vorbringt, was ihr schlecht findet, sollt ihr nicht schreien oder hart sprechen,
sondern mit ruhiger Stimme, langsam, hoflich und geduldig. Und sagt stets die Wahrheit. Dies ist der gute Weg
fiir eine Diskussion" (in Amborn 2005:9).

?* GraneR 2000: 5, Abs. 13; Kwasi Wiredu 2000: 2, Abs. 3

2 Siehe dazu auch vergleichbare Uberlegungen bei Arendt 2009: 42



15

Mancher von uns mag denken, dal? die Notwendigkeit zur Konsensfindung im ,,Palaver* die
ProzelRdauer unndétig lange hinauszieht. Dies mag gelegentlich zutreffen. De facto war dies
bei den mir bekannten Verhandlungen jedoch nicht der Fall. Im Gegenteil: So wurde
beispielsweise ein Fall, der sich an verschiednen Instanzen staatlicher Gericht iber mehrere
Jahre hinzog, von der lokalen Gerichtsversammlung innerhalb von zwei Wochen gelést.*®
Wahrscheinlich lag es daran, dal? zum einen alle Beteiligten sich in Rechtsangelegenheiten
auskannten und zum anderen es nach der konsensualen Vereinbarung keine weiteren
Instanzen gibt, die das Urteil revidieren, denn sonst ware es ja kein Konsens gewesen.

Die Art des miteinander Kommunizierens in den Ratsversammlungen — nennen wir es jetzt
ruhig Palaver - ist per se antiherrschaftlich und setzt ihrerseits herrschaftsfreie, egalitare
Strukturen voraus, um greifen zu konnen. Hierin dirfte der Schlissel zum Verstandnis liegen
und weniger in der Einstellung zu spezifischen Rechtsfallen. Rechtsauffassung und
Rechtsausiibung mit deren zugrundeliegendem Ethos, sind in PKG als eine Gegenmacht
anzusehen, als lebendige Kraft, die sich gegen Vormundschaft straubt.?’

Die Betrachtung des formalen Prozedere des Palavers weckt Assoziationen zur Diskursethik
von Habermas. Bedingung in - Diskursethik und Palaver - ist der herrschaftsfreie Diskurs (cf.
Amborn 2005). Im Palaver gefundener Konsens, wie auch bei Habermas darf ,,Geltung nur
beanspruchen, was die Zustimmung aller Teilnehmer finden konnte* (Habermas 1988: 103).
Wahrend sich die PKG stets auf konkrete Félle beziehen, ist Anliegen von Habermas,
allgemein verbindliche formale Regeln fiir das Argumentieren aufzustellen und zu begriinden;
damit soll vor allem die Chancengleichheit der Partizipanten gewahrleistet sein. ... oberstes
Prinzip: "Jedes sprach- und handlungsfahige Subjekt darf an Diskursen teilnehmen™ und er
erganzt : "Jeder Sprecher darf nur behaupten, was er glaubt”. "Jeder darf jede Behauptung
problematisieren (und) ... jede Behauptung in den Diskurs einfuhren." Als Bedingung fur die
gleichberechtigte Teilnahme am Diskurs gilt: "Kein Sprecher darf durch ... Zwang daran
gehindert werden seine ... Rechte wahrzunehmen™ (ibid: 97 ff.).

Kommunikation auf gleicher Ebene wird zunehmend auch im westlichen Recht angestrebt.
Mediation ist das Stichwort einer neuen und doch so alten Verfahrensidee fir ein
gemeinschaftliches Prozessrecht auf européischer Ebene.

Dafir kénnen m. E. nicht-westliche Systeme wertvolle Anregungen bieten.?® Die Méglichkeit
einer unmittelbaren Ubertragung darf jedoch nicht erwartet werden.

*k*k

%6 Es ging um den Vorwurf von Diebstahl und Betrug bei einer Autoreparatur.

%" Eine ausfiihrliche Analyse der Bedeutung des Rechts in polykephalen Gesellschaften leiste ich in meinem fiir
den Druck fertiggestellten Manuskript ,,Recht als Hort der Anarchie®.

28 passagenweise hatten die Verfasser des Gesetzes bei den Mediationsverfahren der Oromo

abschreiben konnen, wie sie etwa Bassi 2005 beschreibt.



16

Zweifellos steht das Lokalrecht vielerorts unter staatlichem Druck, dennoch ist es um dessen
Zukunftsaussichten nicht allzu schlecht bestellt. Anfang der 1950er Jahre sahen Ethnologen
des Frankfurter Frobenius Instituts das baldige Ende indigenen Rechts in Athiopien voraus.
Trotz imperialer Bevormundung, der Unterdriickung wahrend der Militardiktatur, sowie einer

hohen Urbanisierungsrate ist es heutzutage robust und lebendig.?

In der Tat unterlag in den letzten Jahrzehnten die EinfluBnahme der staatlichen Verwaltung
auf Sozialstruktur und Rechtswesen auf die Vélker im Stiden Athiopiens starken
Schwankungen. Nach der Eroberung durch das imperiale Abessinien existierten im
okkupierten Stiden, dem heutigen Stidathiopien, zwei Rechtssysteme, das kaiserliche Recht
und das indigene Recht. Von einem Rechtspluralismus zu sprechen ware euphemistisch,
standen sich doch diese Systeme antagonistisch gegentiber. Das eine hatte mit dem anderen
keine Beriihrungspunkte.*

Die lokale Gerichtsbarkeit wurde in jungster Zeit durch die in der neuen athiopischen
Verfassung offiziell verankerte Mdglichkeit zur Bildung einer lokalen Gerichtsbarkeit
erheblich gestarkt®, so da® man heute von einem Rechtspluralismus sprechen kann. Im
westlichen Sinne schwere Kriminalfélle wie etwa Raub und Mord fallen aber stets unter die
staatliche Gerichtsbarkeit.

Weltweit gesehen kommt es unter den Bedingungen der Globalisierung zu einer paradoxen
Situation: Die landerubergreifenden Homogenisierung des Rechts geht mit einer
gleichzeitigen Differenzierung (unterschiedlicher Rechtsspharen) auf lokalem Niveau und
dem Wiederaufleben traditioneller Rechtsformen einher. Vielerorts kommt es zu einem
Nebeneinander von ,, Teilrechtsordnungen®. In regional grélRerem Rahmen untersucht dieses
Ph&nomen in postkolonialen Staaten die ,,Project Group Legal Pluralism*“ am Max Plank
Institut fur ethnologische Forschungen in Halle (Benda-Beckmann 2008).

In Stidathiopien besteht hdufig ein latentes Spannungsverhaltnis zwischen staatlichen und

lokalen Institutionen. Auseinandersetzungen bleiben nicht aus. In einem Verwaltungszentrum

2 Unter den neueren Arbeiten hierzu seien nur zwei Autoren genannt: Marco Bassi hat 2005 iiber die juridische
und politische Entscheidungsfindung der Borana mit Decisions in the Shade ein grundlegendes Werk zu diesem
Thema verfasst. Andrea Nicolas Aufsatz zu Rechtsversammlungen der Tulama-Oromo (2006). VVon der gleichen
Autorin erschien nach Verfassen dieses Vortragstextes eine unfangreiche Dokumentation tber die Mediation
durch Alteste im Aba'a Liban Distrikt stidlich von Addis Ababa (A. Nicolas 2011 From Proces to Procedere
Wiesbaden, Harrassowitz). Das fur die Aktualitit in unserem Zusammenhang Interessante ist die Tatsache, daf}
solche traditionellen Mediationsverfahren ist einem Gebiet unmittelbar stdlich der &thiopischen Hauptstadt
gegenwartig Anwendung finden.

* Fir die indigene Bevdlkerung war das Staatsrecht eine Bedrohung, und bis zur Absetzung von Hayle Selassie
lieR man die Shankilla (,,dreckige Neger* so wortlich von Regierungsvertretern) sich alleine mit ihren Querelen
herumschlagen.

31 Athiopische Verfassung vom Dezember 1994 Art. 34: 5. 5. und 78: 5. 5.



17

kam es zu folgendem Vorfall unter den Burji: Ein gewéhlter Ortsvorsteher (oolcoo -ana), der
Spendengelder verwaltete, wurde vom Leiter der staatlichen VVerwaltung (ebenfalls ein Burji)
unter dem Vorwurf festgenommen, das Recht, Gelder zu verwalten, sei Staatsangelegenheit.
Der oolcoo -ana verwies auf sein verfassungsméaRig garantiertes Recht der Anwendung
traditionellen Rechts. Der Hinweis niitzte nichts; er wurde sogar 6ffentlich vom
Verwaltungsleiter geohrfeigt. Woraufhin ihn der oolcoo -ana verfluchte. Drei Tage spéater
erkrankte der Verfluchte schwer und erblindete fast. Schleunigst entliel3 er den Gefangenen.
Dieser Fall von Amtsanmafung durch den Verwaltungsleiter hat die Burji im Stammland und
in den verschiedenen Diasporen bis hin nach Nairobi aufgebracht (mindliche Mitteilung von
Alexander Kellner 2010).

Aber es kommt auch zu fruchtbarer Gegenseitigkeit. So werden beispielsweise in Konso die
Beschlusse der dortigen Handwerkergilde vom staatlichen Gericht als bindend anerkannt, was
eine generelle Starkung lokaler Gerichtsbarkeit (einschliel3lich deren kultureller Einbettung)
bedeutete und fiir den Staat eine Entlastung der staatlichen Gerichte mit sich bringt (Amborn
2005: 9). Zumindest die landliche Bevolkerung fiihlt sich ohnehin bei ihren Lokalgerichten

besser représentiert als bei staatlichen Institutionen.

Zur Bedeutung des Rechts in polykephalen Gesellschaftsformen kann festgestellt werden. Ihre
Lebensfahigkeit innerhalb mehr oder weniger prasenter Staaten und ihre Stabilitat verdanken
polykephale Gesellschaften, neben den auf Ausgeglichenheit angelegten gesellschaftlichen
Institutionen, vor allem einer gemeinsam geteilten Einstellung vom gedeihlichem
Miteinander, die im Ethos und im gemeinsamen aktiven Umgang mit dem Recht Ausdruck

finden.

Literatur

AMBORN, H. 2002: Ausgleichsprinzipien in polykephalen Gesellschaften Afrikas. In: B.
SCHUNEMANN, J.-F. MULLER und L. PHiLLIPS, Das Menschenbild im weltweiten Wandel der
Grundrechte, S. 273-290.

— 2005: Ausgehandeltes Ethos — Eine Form afrikanischer Diskursethik. Recht in Afrika 8: 1-
21.

Arendt, Hannah 2009: Macht und Gewalt. 19. Aufl. Miinchen und Zirich. (Orig. engl. 1970).
BaMMANN, K. 2002: Im Bannkreis des Heiligen: Freistatten und kirchliches Asyl als
Geschichte des Strafrechts. Minster et al.

BAssi, M. 2005: Decisions in the Shade. Trenton (NJ) und Asmara.

BENDA-BECKMANN, F. and K. 2008 Project Group Legal Pluralism. In: Max Plank Institute
for Social Anthropology. Report 2006-2007.: 73-94. Halle.

BIEBER. F. J. 1923 Kaffa. Ein altkuschitisches Volkstum in Inner-Afrika. Bd. 2. Wien.



18

CLASTRES, P. 1976 [1974]: Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie. Frankfurt am
Main (Orig. frz. 1974).

DAHRENDORF, Ralf 1992 Der moderne soziale Konflikt. Essay zur Politik der Freiheit.
Stuttgart

EVANS-PRITCHARD, E. E. 1940a: The Nuer, Oxford.

FaBIAN, J. 2002 [1983]: Time and the Other. How Anthropology Makes Its Objet. New York..
FORTES, M. und E. E. EVANS-PRITCHARD (Hrsg.) 1940: African Political Systems. London.
Foucault, M. 1983 [1976]: Der Wille zum Wissen. Sexualitat und Wahrheit I. Frankfurt am
Main.

— 1994 [1982]: Das Subjekt und die Macht; In: H. DrRYFus und P. RABINOW, Michel
Foucault, S. 243-261.

GRANER, Anke 2000: Der Konsensbegriff. Ein Vergleich der Bedeutung des Konsensbegriffs
in der Konsensethik von Kwasi Wiredu und der Diskursethik von Karl-Otto Apel und Jiirgen
Habermas. Polylog. Zeitschrift fir interkulturelles Philosophieren 2 (1998). Hier zitiert nach:
http://them.polylog.org/2/fga-de.htm; c. 2000.

HABERMAS, J. 1988 Moralbewultsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt am Main.
HALPIKE, C. 2008: The Konso of Ethiopia. Bloomington.

KELLNER, A. 2007: Mit den Mythen denken. Die Mythen der Burji als Ausdrucksform ihres
Habitus. Hamburg.

KLAUSBERGER, F. 1981: Woga - Recht und Gesellschaft in Siid-Athiopien. Frankfurt am Main
und Bern.

LEwis, H. 1965: A Galla Monarchy. Jimma Aba Jifar, Ethiopia 1830-1932. Madison und
Milwaukee.

MOoHAMMED HASSEN 1990: The Oromo of Ethtiopia: A History 1570-1860. Cambridge.
NicoLAs, Andrea. 2006 Governance, Ritual and Law: Tulama-Oromo Assemblies. In:
Proceedings of the 15" International Conference of Ethiopian Studies. Wiesbaden: 168-176.
PAuLOs DAFFA 1984 Oromo Beitrage zur politischen Geschichte Athiopiens. Saarbriicken.
PAUSEWANG, S. 1977: Die Landreform in Athiopien. Afrika Spektrum 12 (1): 17-36.

SIGRIST, C. 1967: Regulierte Anarchie. Freiburg i.B.

STRAUBE, H. 1963: Westkuschitische Volker Stid-Athiopiens, Stuttgart.

STRECK, B. 2000: Lynchjustiz — Oder im Schatten der regulierten Anarchie. In: BEST und
KORBLER, Subjekte und Systeme, S. 35-51.

TADESSE WOLDE GOSsA 2000: Entering Cattle Gates: Trade, Bond Friendship, and Group
Interdependence. Northeast African Studies 7 (3): 119-162.

TURNER, B. 2005: Asyl und Konflikt von der Antike bis heute. Berlin.

WATSON, Elizabeth E. 2009a: Living Terraces in Ethiopia. Konso Landscape and
Development. Woodbridge und New York.

WESEL, Uwe 2006 Geschichte des Rechts. Miinchen.

WIREDU KwASI 2004 [1998]: Democracy and Consensus in African Traditional Politics. A
Plea for a Non-party Polity. Polylog. Zeitschrift fir interkulturelles Philosophieren 2.
http://them.polylog.org/2/fwk-en.htm (2004).



http://them.polylog.org/2/fwk-en.htm�

	Hermann Amborn
	Recht als Strategie zur Herrschaftsvermeidung in polykephalen Gesellschaften0F
	Literatur


