
Basel 1516

Erasmus’ Edition of the New Testament

Edited by

Martin Wallraff , Silvana Seidel Menchi, 
Kaspar von Greyerz

Mohr Siebeck



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Inhaltsverzeichnis

Preface   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  IX

Th e Novum Instrumentum 1516 and Its Philological Background

Mark Vessey
Basel 1514: Erasmus’ Critical Turn   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3

Erika Rummel
Biblical Humanism . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  27

August den Hollander
Late Medieval Vernacular Bible Production in the Low Countries   . . . . . . .  43

Ignacio Garcí a Pinilla
Reconsidering the Relationship between the Complutensian Polyglot Bible 
and Erasmus’ Novum Testamentum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  59

Th e Text of the New Testament and Its Additions

Patrick Andrist
Structure and History of the Biblical Manuscripts Used by Erasmus 
for His 1516 Edition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  81

Andrew J. Brown
Th e Manuscript Sources and Textual Character of Erasmus’ 1516 Greek 
New Testament . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125

Martin Wallraff
Paratexte der Bibel: Was Erasmus edierte außer dem Neuen Testament . . .  145



VI Inhaltsverzeichnis

Miekske van Poll‑van de Lisdonk
Die Annotationes in Novum Testamentum im Rahmen von Erasmus’ 
Werken zur Bibel   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175

Jan Krans
Deconstructing the Vulgate: Erasmus’ Philological Work in the Capita 
and the Soloecismi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  187

Silvana Seidel Menchi
How to Domesticate the New Testament: 
Erasmus’ Dilemmas (1516–1535)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  207

Communication and Reception

Valentina Sebastiani
Th e Impact of Erasmus’ New Testament on the European 
Market (1516–1527): Considerations Regarding the Production 
and Distribution of a Publishing Success   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  225

Marie Barral‑Baron
Erasmus and the New Testament: Innovation and Subversion?   . . . . . . . . . .  239

Greta Kroeker
Th eological and Humanistic Legacies of Erasmus in the Age of Reform . . .  255

Sundar Henny
Unmittelbarkeit und Überlieferung: Erasmus und Beza zum Status 
des neutestamentlichen Textes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  267

Christine Christ‑von Wedel
Die Nachwirkung des Neuen Testamentes von Erasmus 
in den reformatorischen Kirchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  291

Abbreviations   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  311

Acknowledgements for Figures   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  312

Authors and Editors . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  313

Index of Proper Names   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  315



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Paratexte der Bibel

Was Erasmus edierte außer dem Neuen Testament

Martin Wallraff

Das Kunstwort „Paratext“ hat der Literaturwissenschaftler Gerard Genette in die 
Debatte eingeführt. Seine einschlägige Monographie trägt den Titel „Seuils“, also 
„Schwellen“, und genau dies ist gemeint: Es sind kleine (oder größere) Texte, die 
den Zugang zum Haupttext ermöglichen.1 So gut wie kein Text kommt nackt und 
allein daher, so dass man gewissermaßen hineinstürzt und plötzlich drin ist und 
ebenso abrupt am Schluss aus ihm herausfällt. Fast immer gibt es ein mehr oder 
minder höfliches Geleit, man wird durch Buchrücken, Titel, Waschzettel oder 
dergleichen in Empfang genommen. Dedikationen, Vorworte, Einleitungen etc. 
bilden Vorhallen und Warteräume bis zum Zutritt zum eigentlichen Text.

So ist es bekanntlich auch bei Erasmus’ Neuem Testament, ja in dem dicken 
Folianten von 1516 überwiegen rein mengenmäßig die Paratexte den Haupttext 
um einiges, und die Relation wird sich bis zur Ausgabe letzter Hand von 1535 
noch weiter in diese Richtung verschieben. Paraclesis, Methodus und Apologia 
(um nur die wichtigsten zu nennen) bilden die Schwelle zum Text, der seiner‑
seits begleitet ist von lateinischer Übersetzung und Annotationes (wobei man die 
Frage stellen kann, ob die Übersetzung sinnvoll als Paratext zu bezeichnen ist). 
In der zerklüfteten und komplexen Textlandschaft der großen Edition haben die 
Paratexte des Erasmus seit langem das Interesse der Forschung gefunden, und es 
ist kein Zufall, dass diesen „Schwellentexten“ oft mehr Aufmerksamkeit galt als 
dem Neuen Testament selbst.2

1 G. Genette, Seuils (Paris 1987, dt. u.d.T. Paratexte. Das Buch vom Beiwerk des Buches, Frank‑
furt 1989), vgl. auch bereits ders., Palimpsestes. La littérature au second degré (Paris 1982). Die 
Terminologie ist an französischer gedruckter Literatur der Frühen Neuzeit entwickelt. Für 
byzantinische Handschriften erweist sie sich ebenfalls als nützlich, doch bedarf es gewisser 
Adaptionen. – In einer ganz außergewöhnlichen Hilfs‑ und Gesprächsbereitschaft haben mir 
viele Personen mit Hinweisen und Informationen bei der Abfassung dieses Aufsatzes geholfen. 
Ich danke ihnen und bitte sie um Verzeihung, wenn ich sie hier nur pauschal und in alpha‑
betischer Reihung nenne: Patrick Andrist, Bodo Brinkmann, Ueli Dill, Cristina Ricci, Valentina 
Sebastiani, Silvana Seidel Menchi.

2 Auf eine genaue bibliographische Angabe der fünf Ausgaben des Neuen Testaments zu Leb‑
zeiten des Erasmus wird hier verzichtet. Sie werden im Folgenden mit Novum Instrumentum 



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff146

Begreiflicherweise ist für Erasmus-Forschung relevant, was Erasmus geschrie‑
ben hat, während für Neutestamentler der von Erasmus konstituierte Text nur 
in gewissen historischen Zusammenhängen noch von Interesse ist. Dennoch 
findet der Text selbst auch Aufmerksamkeit und wird beispielsweise in der Ams‑
terdamer Edition sorgfältigst ediert.3 Doch bei der so beschriebenen Auftei‑
lung geht ein kleines, aber nicht unwichtiges Segment verloren, und gerade 
darauf habe ich es in meinem Beitrag abgesehen. Wenn der große Kuchen der 
Edition aufgeschnitten wird zwischen den Erasmus-Texten einerseits und dem 
eigentlichen Text der Bibel andererseits (allenfalls auch noch den ganz kleinen 
Kuchenstücken von Johann Froben und Johannes Oekolampad4), dann bleibt 
ein schmales Streifchen, das in keine der genannten Kategorien gehört: weder 
antiker Text des Neuen Testaments noch „moderner“ Text der Frühen Neuzeit, 
sondern eine kleine Spitze des Eisbergs der über 1000-jährigen byzantinischen 
Überlieferungsgeschichte. Es sind wiederum Paratexte, und zwar diejenigen, die 
Erasmus nicht erfand, sondern vorfand, nicht kreierte, sondern edierte.

Auch für die byzantinischen Textzeugen – auch die von Erasmus verwendeten 
Handschriften – gilt, dass der biblische Text dort fast nie isoliert und nackt vor‑
kommt, sondern von Paratexten geleitet und umgeben ist. Einige davon haben 
ihren Weg bis in die Druckausgaben ab 1516 gemacht. Mengenmäßig viel ist 
es nicht (das sei vorweg gleich zugegeben), und man kann fragen, warum man 
sich überhaupt dafür interessieren sollte. Das kleine Kuchenstück ist in der Tat 
ein wenig terra nullius – Erasmus-Forscher sind nicht zuständig, weil es nicht 
Erasmus ist, Bibelforscher sind nicht zuständig, weil es nicht Bibel ist –, doch 
allein die Tatsache, dass niemand sich darum kümmert, heisst umgekehrt noch 

(1516) und NT2 (1519), NT3 (1522), NT4 (1527), NT5 (1535) zitiert. Im Novum Instrumentum 
beginnt die Paginierung erst mit dem neutestamentlichen Text. Die wichtigsten vorausgehenden 
Paratexte aus der Feder des Herausgebers sind Paraclesis (fols. aaa3v–bbb1r), Methodus (fols. 
bbb1r–bbb5r) und Apologia (fols. bbb5r–bbb8v). Diese (und weitere) Texte sind ediert von 
Y. Delègue und J. P. Gillet: Érasme, Les préfaces au Novum Testamentum (1516), avec des textes 
d’accompagnement (Genf 1990); sowie von H. Holborn: Desiderius Erasmus Roterodamus. Aus‑
gewählte Werke (München 1933). Die Paraclesis liegt jetzt in der kritischen Edition der ASD V-7 
(2013), 279–298 vor. Bekanntlich haben sich Paraclesis und Methodus schon bald vom Status 
des Paratextes emanzipiert und sind als eigene Druckschriften zu enormer Verbreitung und 
Bekanntheit gelangt. Die Paraclesis blieb parallel dazu bis NT3 Teil der Edition, die Methodus 
nur bis NT2.

3 In den Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami (Amsterdam 1969–) sind die ersten vier 
Bände des Ordo sextus dem NT-Text (griechisch und lateinisch) reserviert. Drei davon sind – 
herausgegeben von Andrew J. Brown  – bereits erschienen: ASD VI-2 (2001), VI-3 (2004), 
VI-4 (2012); Band VI-1 mit den ersten drei Evangelien und allgemeinen Prolegomena ist in 
Vorbereitung, vgl. im Übrigen auch den Beitrag von Andrew J. Brown im vorliegenden Band 
(‚The Manuscript Sources and Textual Character of Erasmus’ 1516 Greek New Testament‘, S. 
125–144). Auch wer die dort und in den Ausgaben zugrundeliegende Editionsphilosophie nicht 
teilt, wird doch die gelehrte Erschließung des Materials dankbar zu schätzen wissen.

4 Ganz zu Beginn und ganz am Ende des Novum Instrumentum: Johann Froben, Pio lectori, 
fol. aaa1v; Johannes Oekolampad, Pio lectori, p. [626] f.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

147Paratexte der Bibel

nicht automatisch, dass sich die Beschäftigung lohnt, dass es etwas Wichtiges 
dabei zu lernen gibt. Es gibt auch zu Recht nicht Beachtetes.

Immerhin ist daran zu erinnern, dass wir in gewisser Weise hier der Bibel beim 
Prozess der Buchwerdung zusehen. Bekanntlich war ja die Bibel in der Antike 
und im Mittelalter keineswegs ein Buch, oder – besser ausgesprochen – nicht ein 
Buch, sondern eine Büchersammlung,5 und erst unter dem Einfluss des neuen 
Mediums des Buchdrucks entstand die Standarderscheinungsform des einen 
Bibel-Buchs. Auf diesem Weg spielt Erasmus eine wichtige Rolle; wir sehen also 
gewissermaßen den Übergang von τὰ βιβλία (Neutrum Plural) zur sacra biblia 
(Feminin Singular), von den vielen (handgeschriebenen) Büchern zu dem einen 
(gedruckten) Buch. Es ist a priori nicht uninteressant, welche Mitgift die Bibel 
bei diesem „Wechsel des Aggregatszustandes“ mitbekommen hat. In der Tat wird 
sich zeigen, dass die hier einschlägigen Paratexte zum Teil eine enorme Wir‑
kungsgeschichte in der Welt der späteren Editionen und Übersetzungen haben. 
Mögen die Texte auch inhaltlich von geringem Gewicht sein – Erasmus hat hier 
doch eine sehr beachtliche „Lautsprecherfunktion“, teilweise für Jahrhunderte.

Insofern ist eine Durchsicht durch das Material hoffentlich nicht völlig über‑
flüssig, oder – um mit Erasmus selbst zu sprechen – sit hoc grammaticum, sit 
puerile, sit triviale, modo fateantur esse necessarium.6 Frei übersetzt: sei es auch 
pingelig, sei es auch läppisch und trivial, irgendwann muss diese Arbeit doch 
einmal getan werden.

Im Folgenden sei also ein Durchgang versucht, nach den Hauptabteilungen 
des Neuen Testaments geordnet, und zwar von hinten nach vorne, beginnend 
mit der Johannes-Apokalypse, denn da geht es zunächst ganz schnell. Was die 
von Erasmus verwendeten Handschriften betrifft – welche es waren und wie ihr 
Profil ist –, so stütze ich mich auf die Resultate von anderen, nicht zuletzt im 
vorliegenden Band.7 Gründe an den (zumeist) bekannten Identifikationen der 

5 Zur Gestalt in den verschiedenen Sprachräumen vgl. u. a. K. van der Toorn, Scribal Culture 
and the Making of the Hebrew Bible (Cambridge, Mass. 2007), besonders die pointierte For‑
mulierung „The Hebrew Bible was a list before it was a book“ (S. 234); D. Trobisch, The First 
Edition of the New Testament (Oxford 2000); M. Wallraff, Kodex und Kanon. Das Buch im frühen 
Christentum, Hans-Lietzmann-Vorlesung 12 (Berlin 2013), bes. 37–41; P. Stotz, Die Bibel auf 
Latein – unantastbar?, Mediävistische Perspektiven 3 (Zürich 2011). Für das Neue Testament 
waren es (fast) immer zumindest zwei Bücher: ein Tetrevangeliar und ein Praxapostolos.

6 So Erasmus in der Vorrede zum NT2 über seine eigene Arbeit am Neuen Testament (p. 81).
7 Welche es waren: A. J. Brown, ‚The Manuscript Sources and Textual Character of Erasmus’ 

1516 Greek New Testament‘, S. 125–144; wie ihr Profil ist: P. Andrist, ‚Structure and History 
of the Biblical Manuscripts Used by Erasmus for His 1516 Edition‘, S. 81–124. Aus der voraus‑
gehenden Literatur seien genannt: C. C. Tarelli, ‚Erasmus’s Manuscripts of the Gospels‘, Journal 
of Theological Studies 44 (1943), 155–162 und 48 (1947) 207 f.; J. H. Bentley, Humanists and Holy 
Writ. New Testament Scholarship in the Renaissance (Princeton, N. J. 1983), 124–137; P. Y. Brandt, 
‚Manuscrits grecs utilisés par Erasme pour son édition du „Novum instrumentum“ de 1516‘, 
Theologische Zeitschrift 54 (1998), 120–124; A. J. Brown, ‚Introduction‘, ASD VI-2, 1–10, hier 6 f.; 
ders.: ‚Introduction‘, ASD VI-3, 1–18, hier 1–6; J. Krans, Beyond What Is Written. Erasmus and 



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff148

Handschriften zu zweifeln, haben sich nicht ergeben, sehr wohl aber gelegentlich 
Korrekturen an den geläufigen Auffassungen von der Art ihrer Verwendung.

Apokalypse

Sehr schnell kann das letzte Buch der Bibel abgehandelt werden: Es ist das ein‑
zige im Neuen Testament des Erasmus, das von der ersten bis zu letzten Auflage 
„nackt“, also ganz ohne Paratexte abgedruckt wurde. Bekanntlich stand dafür nur 
ein (noch dazu am Schluss mutilierter) Codex zur Verfügung;8 dieser allerdings 
enthält den Text keineswegs „nackt“, sondern eingebettet in den Apokalypse-
Kommentar des Andreas von Caesarea (7. Jh.). Weder dessen Vorrede noch die 
einzelnen Erklärungen wurden von Erasmus berücksichtigt. Allerdings ist es 
keine ganz triviale Aufgabe – also etwa nicht leicht durch einen Drucker allein 
zu vollziehen –, aus der Handschrift den eigentlichen Bibeltext zu extrahieren. 
Auf die kühne Retroversion der letzten, im Codex fehlenden Verse aus dem 
Lateinischen ist bereits sehr häufig aufmerksam gemacht worden.9

Briefe

Ein anderes Bild bietet sich bei den Briefen, sowohl im Corpus Paulinum als auch 
bei den epistulae catholicae. Generell geht den einzelnen Texten jeweils eine grie‑
chische hypothesis sowie ein lateinisches argumentum voraus; am Schluss folgt 
eine kurze zweisprachige subscriptio. Bei hypothesis und argumentum handelt es 
sich dem Charakter nach um ähnliche Texte: eine Art historische Minimalinfor‑
mation über Inhalt sowie Ort und Umstände der Abfassung des jeweils nach‑
folgenden Briefes. Allerdings sind beide Texte nach Länge und Herkunft recht 
verschieden: Die hypothesis umfasst in Erasmus’ Folio-Band oft etwa eine halbe 
oder ganze Seite, das argumentum nur ein paar Zeilen.10 Beide stammen nicht 

Beza as Conjectural Critics of the New Testament, New Testament Tools and Studies 35 (Leiden 
2006), 335 f.

  8 Augsburg, Universitätsbibliothek I.1.4° 1 = GA 2814 (12. Jh.).
  9 Vgl. etwa Bentley, Humanists (op. cit. Anm. 7), 128. Kein Standardwerk zur neutesta‑

mentlichen Textgeschichte kommt ohne diesen Hinweis aus, vgl. B. Metzger  / B. D. Ehrman, 
The Text of the New Testament. Its Transmission, Corruption, and Restauration (Oxford 42005), 
143 f.; S. E. Porter, How We Got the New Testament. Text – Transmission – Translation (Grand 
Rapids, Mich. 2013), 38.

10 Exempli gratia (und um den literarischen Charakter zu zeigen) seien hier die Informatio‑
nen zum Zweiten Korinther-Brief im Novum Instrumentum gegeben: hypothesis: Ὑπόθεσις τῆς 
πρὸς Κορινθίους δευτέρας ἐπιστολῆς, inc. Ταύτην ἐπιστέλλει ἀπὸ Μακεδονίας …, des. περὶ 
τῆς τῶν ψευδαποστόλων ἀλαζονθείας καὶ πονηρίας, argumentum: Post actam a Corinthiis 
poenitentiam consolatoriam scribit eis epistolam apostolus a Troade per Titum, et collaudans 
eos, hortatus ad meliora, contristatos quidem eos, sed emendatos ostendens (beide p. 56), sub‑



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

149Paratexte der Bibel

von Erasmus (jedenfalls in der Ausgabe von 1516), sondern aus der jeweiligen 
Tradition, also der griechischen bzw. lateinischen Überlieferung. Demnach ist 
der eine Text auch keineswegs eine Übersetzung oder Kurzfassung des anderen. 
Ganz im Gegenteil: Widersprüche zwischen beiden sind häufig. Das betrifft zum 
Beispiel den Abfassungsort der Briefe, der im Corpus Paulinum regelmäßig mit‑
geteilt wird. Nur bei acht der 14 Briefe stimmen die Angaben in beiden Texten 
(die immerhin zumeist auf der gleichen Seite stehen) überein.11

Auch solche Gründe mögen dazu beigetragen haben, dass Erasmus ab der 
zweiten Auflage 1519 die knappen lateinischen argumenta aus der Überlieferung 
durch ausführlichere eigene Darlegungen ersetzt hat (die jeweils in den nach‑
folgenden Ausgaben bis 1535 noch weiter wuchsen).12 Damit ist ein weiterer 
Schritt der Emanzipation von der Vulgata-Tradition vollzogen.

Die subscriptiones sind sehr knappe Notizen, die wiederum über den Ort der 
Abfassung sowie gegebenenfalls über die Überbringer des Briefes informieren. 
Sie finden sich am Ende der Briefe bis einschließlich 1 Timotheus, danach gibt es 
keine solchen Unterschriften mehr.13 Schon von Erasmus bzw. seinen Mitarbei‑
tern wurden diese knappen Notizen als so eng zum Text gehörig empfunden, 
dass sie ins Lateinische mitübersetzt wurden (obgleich die Vulgata-Tradition 
eigene subscriptiones kennt). Dieser Entscheidung folgten übrigens auch die 
Herausgeber der Amsterdamer Edition: Es sind die einzigen biblischen Paratexte, 
die dort zum Abdruck kommen. Sie sind damit in guter Gesellschaft, denn schon 
Martin Luther hat diese knappen Notizen als zum Text gehörig empfunden und 
daher mitübersetzt.

Obgleich eine umfassende Analyse der Wirkungsgeschichte der von Erasmus 
edierten Paratexte hier nicht möglich ist, zeigt schon diese kleine Beobachtung: 
Die griechischen Textbeigaben sind ein wichtiges Vehikel bibelkundlichen Wis‑
sens von Byzanz in den Westen. Erasmus’ Ausgabe hat auch hier – wie in so vie‑
len anderen Bereichen – Generationen geprägt. Die großen Editoren nach ihm 
sind ihm zumeist in der Auswahl des Materials in etwa gefolgt (oder zumindest 
in der Art der Materialien).14 Erst die Moderne hat – geprägt von Historismus 
und Biblizismus – die Editionen des Neuen Testaments purgiert und damit des 
Kontaktes mit der byzantinischen Tradition beraubt. In der heute geläufigen 

scriptio: Πρὸς Κορινθίους δευτέρα, ἐγράφη ἀπὸ Φιλίππων διὰ Τίτου καὶ Λουκᾶ. Epistolae ad 
Corinthios secundae, missa fuit a Philippis, per Titum et Lucam (p. 74). Es ist sehr wahrschein‑
lich, dass die lateinischen argumenta einfach aus der vorausgehenden Bibel-Drucktradition bei 
Froben übernommen wurden. Sie finden sich auch in der Bibel von 1514 (s. unten Anm. 54).

11 Nämlich bei Röm., 1 Kor., Eph., Phil., 1 Thess., 2 Tim., Tit., Phlm.
12 Erasmus’ argumenta finden sich auch in den Paraphrases in Novum Testamentum (ab 1518).
13 Ab NT2 wurden auch für die letzten Briefe des Corpus Paulinum solche subscriptiones 

beigegeben.
14 Das gilt etwa für die Editionen von Robertus Stephanus (1550), John Mill (1707) und 

Christian Friedrich von Matthaei (1782–88, diese ist besonders reich an Paratexten).



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff150

Textausgabe von Nestle / ​Aland ist dieses Material fast komplett ausgeschieden – 
allerdings mit einer wichtigen Ausnahme, auf die noch einzugehen ist.15

Woher hat Erasmus diese Texte? Mit genau welcher Tradition setzt er sich 
dadurch in Kontakt? In einem technischen Sinn ist die erste Frage relativ leicht 
zu beantworten, ja, sie ist bei diesen Paratexten sogar leichter zu beantworten 
als beim Bibeltext selbst, denn die Varianz ist höher (innerhalb der Texte wie 
auch bei der Auswahl derselben); zudem wird man annehmen, dass hier kaum 
eigenständig textkritisch gearbeitet, also mehr als ein Codex kollationiert wurde. 
(Beides sind Vermutungen, die sich bei näherem Zusehen bestätigen – nicht nur 
im Blick auf die eilig erstellte Erstauflage, sondern auch später.) Insofern hat die 
Analyse hier das – zumeist noch nicht ausgeschöpfte – Potenzial, die Arbeits‑
weise und die Vorlagen des Erasmus-Teams genauer zu klären – einfacher und 
genauer als das bei Betrachtung des Textes selbst der Fall ist. Von den fünf (bzw. 
vier) Handschriften, deren Verwendung bei den Briefen gesichert ist,16 scheiden 
zwei bereits aus: eine weil sie zu viele und eine weil sie zu wenig Paratexte enthält 
(GA 1 mit vollem euthalianischem Apparat, GA 2816 praktisch ohne Paratexte). 
In Bezug auf den Bibeltext hat Andrew J. Brown in seinem einschlägigen ASD-
Band gezeigt, dass bei den Briefen nicht  – wie oft behauptet  – die berühmte 
Handschrift GA 2815 mit ihren Druckermarken als unmittelbare Hauptvorlage 
diente, sondern eher GA 2817.17 Das mag insgesamt so sein, doch wurde auch 
der erstgenannte Codex verwendet. Brown selbst hat das für die hypothesis zum 
Römerbrief schon gesehen; ein deutlicher Beweis liegt in Gestalt einer Drucker‑
marke in diesem Text vor.18 Es gilt auch für weitere Texte in dieser Reihe (etwa 
für Galater und Hebräer), erst recht für die katholischen Briefe, die in GA 2817 
gar nicht enthalten sind.19

15 E. Nestle  / K. Aland, Novum Testamentum Graece, hg. v. Institut für Neutestamentliche 
Textforschung, Münster / ​Westfalen unter der Leitung von H. Strutwolf (Stuttgart 282012). Es 
gibt weder hypotheseis noch subscriptiones. Sehr wohl aber wird bei den Evangelien die byzanti‑
nische Kapiteleinteilung am inneren Rand dokumentiert (allerdings ohne die zugehörigen 
kephalaia-Listen zu Beginn). Der einzige makroskopische Paratext, der in der Ausgabe wei‑
terhin enthalten ist, sind die Kanontafeln, s. dazu unten S. 162–172.

16 Es handelt sich um die folgenden Basler Handschriften: Universitätsbibliothek AN IV 2 = 
GA 1 (12. Jh.); AN IV 4 = GA 2815 (12. Jh.); AN IV 5 = GA 2816 (15. Jh.); AN III 11 = GA 2817 
(11. Jh., ohne Act) sowie um Oxford, Bodleian Library, Auct. E.1.6 = GA 2105 (12. Jh., damals 
ebenfalls in Basel, vgl. A. J. Brown, ‚Introduction‘, ASD VI-3, 1–18, hier 8–10). Die letztgenannte 
Handschrift bietet den Paulus-Kommentar des Theophylaktos von Bulgarien; der Bibel-Text ist 
dort integriert in den Kommentar. Für die im Folgenden zu diskutierenden Paratexte scheidet 
sie als Quelle aus.

17 Vgl. A. J. Brown, ‚Introduction‘, ASD VI-3, 1–18, hier 4 f.
18 Vgl. ebd., 6. Druckermarke fol. 89r (auch fol. 87v im Judas-Brief); ich danke Patrick Andrist 

für den Hinweis darauf.
19 Die hypothesis zum Römerbrief ist also in dieser Hinsicht nicht isoliert – was man ver‑

muten könnte, weil sie rein buchtechnisch noch zum ersten (aber später gedruckten) Teil des 
Werkes gehört, also zu Evangelien und Apostelgeschichte, deren Paginierung sie daher auch 



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

151Paratexte der Bibel

Wichtiger als die technische Frage nach der Vorlage ist indes die Grundfrage, 
die für den Text selbst seit langer Zeit intensiv diskutiert wird: Welchen Zipfel 
der byzantinischen Tradition bekam Erasmus bei seinem weitgehend zufälligen 
Griff in die große Kiste der Überlieferung zu greifen? Typische und insofern 
eher „gute“ Repräsentanten? Oder eher abgelegene und insofern etwas bizarre 
Zeugen? Man beachte, dass die Frage nur auf den ersten Blick ähnlich gestellt ist 
wie beim Bibeltext selbst. Auf den zweiten Blick zeigt sich, dass die wertenden 
Kriterien (das „Gut“ und das „Schlecht“) ganz anders verteilt sind als dort. „Gut“ 
ist hier nicht unbedingt das Alte, also Spätantike oder gar Kaiserzeitliche (denn 
Anspruch auf historisch „zutreffende“ Informationen etwa über Paulus oder 
Lukas können diese Texte ohnehin nicht erheben), sondern eher das Repräsenta‑
tive, das Aussagekräftige für eine große Wissenskultur, die durch die Eroberung 
Konstantinopels 1453 nicht mehr in dem Maße kontinuierlich weiterlebte und 
weiterwuchs wie die lateinische.

Um nun konkret auf die hypotheseis und subscriptiones zurückzulenken: Diese 
Textelemente sind in der byzantinischen Überlieferung ziemlich häufig, und 
nach allem, was man derzeit sagen kann, bieten die Textzeugen des Erasmus 
einen ziemlich „typischen“ und insofern eben „guten“ Text. (Man sieht: Aus den 
gleichen Gründen, derentwegen das Urteil für die Textkritik meist negativ war, 
ist es hier positiv.) Die Hypothesen sind in der Spätantike entstanden (ein Teil der 
Überlieferung schreibt sie Euseb von Caesarea zu, doch liegen ihre Ursprünge 
vermutlich etwas später); vor allem über das Editionswerk des Euthalius haben 
sie sehr weite Verbreitung gefunden.20

Freilich ist es sehr schwer, sich von Verbreitung, Rezensionen und Varianten 
ein zutreffendes Bild zu machen, denn das riesige Datenmaterial ist nie syste‑
matisch erfasst worden. Ein neues Forschungsprojekt ist gegenwärtig dabei, sich 
diesem Problem planmäßig zuzuwenden. Vielleicht werden wir in näherer Zu‑
kunft ein präziseres Bild haben. Einstweilen beziehe ich mich bei entsprechenden 
Aussagen hauptsächlich auf die Forschungen von Hermann von Soden von vor 
über 100 Jahren.21

Nach jetzigem Kenntnisstand neu in der biblischen Überlieferung ist ein klei‑
ner Paratext, mit dem ich diesen Abschnitt schließen möchte: Obgleich Erasmus’ 
Ausgabe bekanntlich von der ersten bis zur fünften Auflage beständig wuchs, 
sowohl was Quantität als auch was Qualität des gebotenen Materials betrifft, 

teilt (pp. 323 f., während der eigentliche Paulustext auf der nächsten Seite mit einer neuen 
Paginierung beginnt).

20 Vgl. V. Blomkvist, Euthalian Traditions. Text, Translation and Commentary, Texte und 
Untersuchungen 170 (Berlin 2012), bes. 147 f.

21 Vgl. H. von Soden, Die Schriften des Neuen Testaments in ihrer ältesten erreichbaren Text‑
gestalt, Bd. 1,1 (Berlin 1902); zum neuen Projekt vgl. M. Wallraff / P. Andrist, ‚Paratexts of the 
Bible. A New Research Project on the Greek Textual Transmission‘, Early Christianity 6 (2015), 
237–243 sowie URL: www.paratexbib.eu.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff152

bleiben die Begleittexte zu den Briefen konstant. Neben der bereits genannten 
Ausnahme (Einführung der selbst abgefassten argumenta) gibt es nur eine kleine 
Erweiterung, die aber bedeutsam ist. Ab der vierten Auflage von 1527 findet sich 
eine griechische Gesamteinleitung zu Paulus aus der Feder des Kirchenvaters 
Johannes Chrysostomos.22 Es handelt sich um die Vorrede zu dessen Römer‑
brief-Homilien, die einige Jahre später Erasmus’ guter Freund Germanus Brixius 
zum Druck bringen sollte – allerdings nur in lateinischer Übersetzung.23 Das 
Werk ist Erasmus gewidmet; bis zu einem gewissen Grad ist es gemeinsamen 
Bemühungen geschuldet. So erklärt sich wohl auch Erasmus’ Bekanntheit mit 
dem griechischen Text. Bemerkenswert daran ist zum einen, dass Chrysostomos 
selbst seine Ausführungen keineswegs als Gesamteinleitung zu Paulus verstanden 
wissen will. Erasmus, der sich zu dieser Zeit besonders für Chrysostomos interes‑
sierte,24 nahm die Geistesverwandtschaft zwischen dem Apostel und seinem Exe‑
geten wahr und gab dem theologisch reichen Text daher diese herausgehobene 
Stellung. Zum anderen ist die Interaktion zwischen biblischer und patristischer 
Überlieferung auffällig. Obwohl der fragliche Text, soweit wir wissen, nie Teil 
der byzantinischen Bibelüberlieferung war, liegt diese Verschränkung durchaus 
nahe: Es ist gewissermaßen ein eigenständiges Weiterdenken der byzantinischen 
theologischen Tradition im Geist des Humanismus. Ein weiteres Beispiel werden 
wir gleich bei den Evangelien finden.

22 NT4, pp. 310–312. Der Text steht eigentümlicherweise zwischen griechischer hypothesis 
und lateinischem argumentum des Römerbriefs, ist aber gleichwohl explizit auf das ganze 
Corpus Paulinum bezogen (… εἰς πᾶσας τοῦ Παύλου ἐπιστολὰς πρόλογος).

23 Germanus Brixius, Divi Ioannis Chrysostomi in Epistolam Divi Pauli ad Romanos Homiliae 
octo priores (Basel 1533), der Text pp. 15–24; heute ist der Text zu lesen in der Edition PG 
60,391–394 (CPG 4427). Erasmus hatte den griechischen Text besorgt: Die Ausgabe basiert auf 
der Abschrift eines Manuskripts, das er in Ladenburg (in der Sammlung des gelehrten Bischofs 
Johann von Dalberg) gesehen und dort hatte abschreiben lassen. Die Qualität lässt allerdings, 
wie Brixius im Vorwort schreibt, sehr zu wünschen übrig, vgl. F. Hieronymus, Ἐν Βασιλείᾳ πόλει 
τῆς Γερμανίας. Griechischer Geist aus Basler Pressen, Publikationen der Universitätsbibliothek 
Basel 15 (Basel 1992), auch als Online-Datenbank verfügbar, URL: http://www.ub.unibas.ch/
cmsdata/spezialkataloge/gg/ (Basel 2003) (letzter Zugriff: 9. Oktober 2015), Nr. 400. Das Laden‑
burger Manuskript gilt heute als verschollen; die Abschrift ist in Wolfenbüttel erhalten: Herzog 
August Bibliothek Gud. gr. 2° 10, vgl. P. Augustin, Codices chrysostomici graeci 7. Codices Parisini 
1 (Paris 2011), XII f.

24 In der Edition Divi Ioannis Chrysostomi Archiepiscopi Constantinopolitani et divi Athanasii 
Alexandrini Archiepiscopi lucubrationes aliquot non minus elegantes quam utiles (Basel 1527) 
findet sich eine erste Version der Vita Chrysostomi aus der Feder des Erasmus (integriert in den 
Widmungsbrief an den König von Portugal vom 24. März 1527, Allen VI, ep. 1800); diese Vita 
sollte später zu einem eigenständigen Werk heranwachsen. Dr. Cristina Ricci bereitet derzeit 
eine Edition des Textes für die Reihe ASD vor. Zu den lucubrationes vgl. Hieronymus, Grie‑
chischer Geist (op. cit. Anm. 23), Nr. 397.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

153Paratexte der Bibel

Apostelgeschichte

Zuvor jedoch ein kurzes Wort zur Apostelgeschichte. Dieses Buch erscheint in 
der ersten Auflage praktisch ohne Textbeigaben; ab der zweiten Auflage 1519 
treten dann zwei wichtige Zugaben hinzu, nämlich ein etwas längerer Traktat 
über die Reisen des Apostels Paulus (gewissermaßen die Prosavariante der Land‑
karten mit bunten Pfeilen, wie sie heutigen Bibelausgaben gern mitgegeben 
werden) und ein kurzer Text über das Martyrium des Apostels.25 Es ist bemer‑
kenswert, dass sich diese Neuerung keineswegs dem Studium neuer Textzeugen 
verdankt, sondern vermutlich auf eine Handschrift zurückgeht, die auch bei 
der ersten Auflage schon zur Verfügung stand. Allerdings stehen die fraglichen 
Texte dort – eher ungewöhnlich – nach der Apostelgeschichte und nicht davor, 
zudem kombiniert mit einer Lukas-Vita (die hier nicht übernommen wurde).26 
Es bedurfte also eines Minimums an kritischer Sondierung, um das Gewünschte 
an die gewünschte Stelle zu bringen.

Eine weitere Beobachtung, die bereits zu den Evangelien überleitet: Eine kurze 
Inhaltsangabe (hypothesis) – obgleich in einem der bekannten Codices durchaus 
enthalten27 – wird der Apostelgeschichte anders als den Briefen nicht beigegeben. 
Und demnach auch nicht das argumentum der Vulgata-Tradition – und dem‑
nach wird Erasmus später hier ebenso wie bei den Evangelien auch keine eigene 
Einleitung schreiben. Grund für diese folgenreiche Eigentümlichkeit sind wohl 
weniger tiefe theologische Erwägungen, sondern mehr gewisse Zufälligkeiten 
der Textüberlieferung (welche Paratexte eben gerade zur Hand waren und welche 
nicht).

Evangelien

Mit umgekehrtem Vorzeichen gilt etwas Ähnliches für die kephalaia, eine Art 
Inhaltsverzeichnis in Tabellenform: Nummern und Überschriften der einzelnen 
Kapitel in den biblischen Büchern. Es ist wahr, dass ein solches Verzeichnis für 

25 NT2, pp. 243 f. Die Ἀποδημία Παύλου τοῦ ἀποστόλου (= Peregrinationes Pauli, BHG 1457) 
und das Μαρτύριον Παύλου τοῦ ἀποστόλου (= Martyrium Pauli, BHG 1458), vgl. von Soden, 
Schriften (op. cit. Anm. 21), 367–369, wobei freilich Erasmus einen erheblich längeren Text der 
Peregrinationes bietet als von Soden.

26 Unter den bekannten Handschriften bietet nur Basel AN III 11 = GA 2817 (11. Jh.) den 
kompletten Text: fols. 2r–4v Peregrinationes, fol. 4v inf. Martyrium Pauli. Die Texte stehen vor 
dem Römerbrief; die Apostelgeschichte ist in der Handschrift gar nicht enthalten. Ein stichpro‑
benhafter Textvergleich zeigt allerdings, dass dies nicht die einzige Quelle gewesen sein kann. 
Wenn man nicht einen ganz anderen (bislang unbekannten) Textzeugen annehmen will (Allen 
II, eps. 504 und 515 nennen einen Codex aus Zwolle), käme als zweiter Zeuge Basel AN IV 4 
= GA 2815 (12. Jh.) in Betracht. Dort sind allerdings die Peregrinationes (fols. 59v–60v) nur in 
einer erheblich kürzeren Fassung enthalten.

27 AN IV 2 = GA 1 (12. Jh.), fol. 1r.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff154

die Evangelien, weil sie länger sind, nützlicher ist als für die Briefe. Dennoch 
kennt die byzantinische Überlieferung kephalaia für beide Textgruppen, und 
zumindest die Apostelgeschichte ist ja im Umfang den Evangelien vergleichbar. 
Bei Erasmus findet sich indes ein solches Verzeichnis nur für die vier Evangelien, 
und zwar erst ab der zweiten Auflage 1519. Diese Zufügung hängt mit einem 
kompletten „Redesign“ in diesem ersten Teil des Neuen Testaments zusammen.

Von einer wahren Neuaufmachung kann gesprochen werden, denn es geht 
weniger um textkritische Verbesserungen en détail, sondern mehr um eine neue 
Gesamtpräsentation; diese bringt wichtige Änderungen im Bereich der Paratexte 
wie auch ganz buchstäblich des Designs, und sie erfolgt auf der Basis eines 
neuen Textzeugen. Es handelt sich um einen heute in Wien befindlichen Codex, 
der im späten Mittelalter dem Augustinerkloster von Corsendonck in Flandern 
gehörte.28 Erasmus’ Benutzung ist durch zwei eigenhändige Eintragungen in 
der Handschrift in lateinischer und in griechischer Sprache bezeugt.29 Es ist er‑
staunlich, wie weitgehend dabei selbst Details der mise en page übernommen und 
im Druckmedium umgesetzt wurden. Der Codex beginnt – ziemlich untypisch 
für byzantinische Manuskripte – mit einer bildlichen Darstellung der heiligen 
Trinität (ἡ ἁγία τριάς), gefolgt von einer Art tabellarischem Kurz-Glaubens‑
bekenntnis. Für Erasmus’ Edition wird das Bild in die Stil‑ und Formensprachen 
der westlichen Renaissance übersetzt, aber im Blick auf seinen theologischen 
Gehalt präzis reproduziert, ebenso die kleine Tabelle (Abb. 1 und 2). Danach 
folgt, ebenfalls auf einer ganzen Seite, das große Glaubensbekenntnis von Nicaea 
und Konstantinopel mit ikonischen Beigaben (nämlich dem seinen Glauben 
bekennenden „Menschen“, ἄνθρωπος, rechts unten), und auch dieses finden 
wir sorgfältig in Szene gesetzt bei Erasmus (Abb. 3 und 4). Damit hat das Neue 
Testament einen eigenen ikonischen Schmuck. „Die Gottes-Darstellung ist sig‑
niert HF, d. h. von Hans Franck“30 – und damit von einer der „ersten Adressen“ 
der damaligen Basler Buchillustration, dessen Abhängigkeit vom byzantinischen 
Modell indes bisher nicht ausreichend beachtet worden ist. Die Trinitätsdar‑

28 Wien, Österreichische Nationalbibliothek, suppl. gr. 52 = GA 3 (12. Jh.), vgl. dazu P. Bu‑
berl  / H. Gerstinger, Die byzantinischen Handschriften, Die illuminierten Handschriften und 
Inkunabeln der Nationalbibliothek in Wien 4 (Leipzig 1938), 50–58; O. Mazal, Byzanz und das 
Abendland. Ausstellung der Handschriften‑ und Inkunabelsammlung der Österreichischen Na‑
tionalbibliothek. Handbuch und Katalog (Graz 1981), 482 f.; H. Hunger / Ch. Hannick, Katalog 
der griechischen Handschriften der Österreichischen Nationalbibliothek, Teil 4 = Supplementum 
graecum, Museion N. F. 4, Veröffentlichungen der Handschriftensammlung 1 (Wien 1994), 
97–100.

29 Wien, Österreichische Nationalbibliothek, suppl. gr. 52 = GA 3 (12.  Jh.), fol. 1r („Hoc 
exemplari sum usus in editione secunda Novi Testamenti … Erasmus Roterodamus meapte 
manu conscripsi An. MD 19, 15 Cal. Julii“) und fol. 181v („καὶ τούτῳ τῷ βιβλίῳ ἐχρησάμην ἐν 
τῇ δευτέρᾳ ἐκδόσει τῆς νέας διαθήκης … ὁ Ἐρᾶσμος ὁ Ῥοτεροδαμὸς ἐμαυτοῦ χειρὶ γέγραφα 
ταῦτα ἔτει M. D.19“).

30 F. Hieronymus, Basler Buchillustration 1500–1545, Oberrheinische Buchillustration 2, 
Publikationen der Universitätsbibliothek Basel 5 (Basel 1984), 322.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

155Paratexte der Bibel

stellung in der Handschrift hat ihrerseits ein ikonographisches und stilistisches 
Vorbild in einem romanischen Fresko in der Abteikirche von Grottaferrata, 
einem byzantinischen Kloster in der Nähe von Rom, das als Produktionsort der 
Handschrift in Frage kommt.31

Der ikonische Schmuck ist zwar künstlerisch attraktiv, hat aber aus theo‑
logischen Gründen Anstoß erregt, ebenso – und mehr noch – das kurze tabel‑
larische Glaubensbekenntnis darunter. Seinem Kritiker Edward Lee gegenüber 
schob Erasmus die Schuld auf Froben. Dass die Sache an ihm als verantwort‑
lichen Herausgeber gänzlich vorbei gegangen war, ist aber allein deshalb unwahr‑
scheinlich, weil er – vermutlich doch aus dem Gedächtnis – in seiner Apologia 
qua respondet duabus invectivis Eduardi Lei eine detaillierte Bildbeschreibung 
zu geben imstande war.32 Jedenfalls verschwanden die Bilder ab der dritten Aus‑
gabe von 1522 wieder aus der Edition, ebenso der kleine Text. Dort findet sich 
nur noch – relativ schmuck‑ und lieblos – das Nicaenoconstantinopolitanum.33 
Dieses Bekenntnis gehört nicht zu den häufigen Beigaben in byzantinischen 
neutestamentlichen Handschriften (was Erasmus freilich nicht wissen konnte),34 
und es hat auch keinen unmittelbar zwingenden Bezug zu den folgenden Evan‑
gelien, doch war Erasmus 1519 offenbar dennoch der Meinung, es mache seine 
Ausgabe runder und vollständiger.

In der ersten Auflage kamen die Evangelien weitgehend „nackt“ daher, und 
vielleicht empfand er dies  – zusammen mit der Hast der Textkonstitution  – 
als defizient. Ganz „nackt“ übrigens doch nicht: Als einzigen Paratext zu den 
Evangelien bietet das Novum Instrumentum von 1516 direkt nach Ende der 
Apologia und mit ihr noch auf eine Seite gequetscht Kurz-Biographien der vier 
Evangelisten.35 Diese Viten werden auf Dorotheos, Märtyrer und Bischof von 
Tyros, zurückgeführt; sie kommen in byzantinischen Evangelien-Handschriften 
durchaus vor,36 doch sind sie in den bekannten Handschriften, die Erasmus ver‑

31 Buberl / Gerstinger, Handschriften (op. cit. Anm. 28), 52–54.
32 „diuina τριάς cum ambientibus angelorum choris … deinde fidei symbolum, sub quo 

pictus erat homo, nonnihil sublatus a terra iamque ceu fidei alis paulatim tendens in coelum. 
Hac pictura delectatus Frobenius, vt opinor, absente atque inscio me quod illic viderat addidit 
suo volumini.“ Erasmus bezieht die Beschreibung explizit auf die Handschrift. Dass er tatsäch‑
lich daran denkt (und nicht einfach den Druck vor Augen hat), ergibt sich vor allem aus dem 
Detail der Engelschöre. Apologia qua respondet duabus invectivis Eduardi Lei, hg. v. E. Rummel, 
ASD IX-4, 54, Z. 855–869 mit den Nachweisen bei Lee in den Anm. zum Text. Zu der Ver‑
mutung, dass die Handschrift spätestens am 17.  Juni 1519 dem Kloster von Corsendonck 
zurückgegeben worden war (Erasmus also 1520 zum Zeitpunkt der Abfassung der Apologia 
nicht mehr zur Verfügung stand), s. unten Anm. 58. Zur Kontroverse mit Lee allgemein vgl. 
E. Rummel, Erasmus and His Catholic Critics, 2 Bde., Bibliotheca humanistica et reformatorica 
45 (Nieuwkoop 1989), Bd. 1. (= 1515–1522), 95–120.

33 NT3, fol. D6r.
34 Bei von Soden, Schriften (op. cit. Anm. 21) wird der Text nicht aufgeführt. Das in Anm. 21 

genannte Projekt ParaTexBib wird genaueren Aufschluss über die Verbreitung geben.
35 Novum Instrumentum (1516), fol. bbb8v (direkt vor p. 1).
36 Vgl. von Soden, Schriften (op. cit. Anm. 21), 307 f.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff156

Abb. 1: Vindobonensis suppl. gr. 52, fol. 0v.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

157Paratexte der Bibel

Abb. 2: Erasmus, NT2 (1519, Basel UB FG V 40), p. 98 (erste Paginierung).



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff158

Abb. 3: Vindobonensis suppl. gr. 52, fol. 1r.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

159Paratexte der Bibel

Abb. 4: Erasmus, NT2 (1519, Basel UB FG V 40), p. 99 (erste Paginierung).



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff160

wendet hat, nicht enthalten. Es ist mir nicht gelungen, zu klären, woher diese 
Text-Beigabe stammt, die nur in der ersten Auflage vorhanden ist und dann 
verschwindet. Die einzig denkbare Erklärung wäre, dass Erasmus diesen kurzen 
Text schon vor seiner Ankunft in Basel, also wohl in England, aus anderen, uns 
heute unbekannten Textzeugen37 exzerpiert hatte. 

Immerhin hat mich die Recherche auf ein Kuriosum der Textüberlieferung 
geführt: Der Text ist in einem heute in Wien befindlichen Codex enthalten – 
doch handelt es sich dabei nicht um die Quelle des Erasmus, sondern Erasmus 
war die Quelle dieses Codex! Kurz nach Erscheinen der Edition hat ein gelehrter 
Mönch deren Text kopiert – vielleicht als fromme oder philologische Übung.38

Die Evangelisten-Viten lohnen noch ein paar weitere Bemerkungen, bevor die 
wichtigen und bedeutenden Paratexte, die im Codex aus Corsendonck auf die 
Glaubensbekenntnisse folgen, zur Sprache kommen. In den Auflagen ab 1519 
bietet sich ein etwas eigenartiges Bild. Unmittelbar jedem Evangelium voraus‑
gehend werden zwei griechische Einleitungstexte (ohne Übersetzung) geboten: 
einerseits ein Βίος κατὰ Σωφρόνιον, andererseits eine hypothesis nach Theophy‑
laktos von Bulgarien.39 Die Biographien des Sophronios stammen weder aus dem 
Codex von Corsendonck (GA 3) noch überhaupt aus der neutestamentlichen 
Textüberlieferung (obwohl sie dort in manchen Handschriften durchaus vor‑
kommen40 – nur eben nicht in den von Erasmus verwendeten). Erasmus hat sie 
vielmehr aus seiner Beschäftigung mit Hieronymus übernommen. Es sind im 
Grunde die lateinischen Viten, wie sie in De viris illustribus enthalten sind. In sei‑
ner Hieronymus-Ausgabe von 1516 bietet Erasmus diese Texte zweisprachig in 
zwei Spalten, nämlich mit der griechischen Übersetzung eines gewissen Sophro‑
nios. Schon an dieser Präsentation wird die besondere Wertschätzung des Textes 
deutlich: Erasmus war der Meinung, sie sei von einem unmittelbaren Freund und 

37 Brown, ‚Manuscript Sources‘ (op. cit. Anm. 3) diskutiert im vorliegenden Band ausführ‑
lich, welche „Kandidaten“ in Frage kämen. Die von ihm konkret genannten Handschriften (GA 
47, 54, 56, 58, 61, 69) habe ich – erfolglos – auf die Dorotheos-Viten hin überprüft. Sollten sie 
dort doch enthalten sein, dann an einer unerwarteten Stelle. Wahrscheinlicher ist es, dass sie 
aus einem Zeugen stammen, der bisher noch gar nicht im Blick war oder nicht erhalten ist.

38 Wien, Österreichische Nationalbibliothek, suppl. gr. 175 = GA 724, vgl. Hunger / Hannick, 
Katalog (op. cit. Anm. 28), 300 f. sowie schon H. Hunger, Katalog der griechischen Handschriften 
der Österreichischen Nationalbibliothek. Supplementum graecum (Wien 1957), 110. Der Codex 
ist geschrieben von dem Kartäuser Levinus Ammonius, einem Bewunderer des Erasmus, vgl. 
P. G. Bietenholz, ‚Levinus Ammonius of Ghent‘, in ders. / T. B. Deutscher (Hg.), Contemporaries 
of Erasmus. A Biographical Register of the Renaissance and Reformation, 3 Bde. (Toronto 1985–
87), Bd. 1, 50 f. sowie E. Gammilscheg / D. Harlfinger, Repertorium der griechischen Kopisten, 
800–1600, Teil 1 = Handschriften aus Bibliotheken Großbritanniens, Veröffentlichungen der 
Kommission für Byzantinistik 3 (Wien 1981), Nr. 10. Interessanterweise ist diese Handschrift 
der (einzige) Zeuge, nach dem von Soden die Dorotheos-Viten gibt (s. Anm. 36, in seiner No‑
menklatur ε530), so dass er – ohne es zu wissen – letztlich den Erasmus-Text abdruckt (inklusiv 
seiner Fehler, die aber zumindest teilweise korrigiert werden).

39 NT2, pp. 119 f. (Mt.); p. 70 (zweite Paginierung, Mk.); p. 114 (Lk.); pp. 187 f. (Joh.).
40 Vgl. von Soden, Schriften (op. cit. Anm. 21), 308–310.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

161Paratexte der Bibel

Schüler des Hieronymus angefertigt.41 Natürlich war er sich dennoch bewusst, 
was hier Original und was Übersetzung ist (das wird bei einem späteren Basler 
Nach-Drucker des Textes nicht mehr so deutlich sein42); dennoch war er offenbar 
der Meinung, dem Leser einen Gefallen zu tun, indem er den griechischen Text 
allein den Evangelien beigab.

Der Codex, aus dem Erasmus die Sophronios-Texte übernahm, wurde übri‑
gens vor 130 Jahren von Carl Albrecht Bernoulli, in Basel bekannt als Schüler 
und Nachlassverwalter von Franz Overbeck, wieder aufgefunden. Die Hand‑
schrift befindet sich in der Zentralbibliothek Zürich und ist der einzige bekann‑
te Zeuge des „Sophronios“.43 Dieser Text genießt freilich heute nicht mehr so 
großes Ansehen: Die griechische Übersetzung wird ins 9. Jahrhundert datiert. 
Sie hat gegenüber dem lateinischen Original keinen eigenständigen inhaltlichen 
und nur recht geringen textkritischen Wert.44

Eigenartig ist das Verhalten des Erasmus nicht zuletzt deshalb, weil er die 
lateinischen Originaltexte des Hieronymus ebenfalls in die zweite Ausgabe des 
Neuen Testaments aufnahm, aber an anderer Stelle (nämlich für alle vier Evan‑
gelisten en bloc zu Beginn der Evangelien, jeweils gefolgt von der Kapitelliste45). 
Der Leser kann also nicht ohne Weiteres erkennen, dass der eine Text eine Über‑
setzung des anderen ist, ja, dass die griechischen Viten von den lateinischen 
abstammen. Gab es hier eine regelrechte Verunklärungs-Absicht? Oder waren 
einfach nur die verschiedenen amanuenses relativ unkoordiniert am Werk? Oder 

41 Omnium operum divi Eusebii Hieronymi Stridonensis tomus primus (Basel 1516), fol. 120v 
(Matthäus), 122r (Lukas, Markus), 122v (Johannes), lateinisch links, griechisch rechts. Die Evan‑
gelisten erscheinen eingeordnet an ihrer jeweils angenommenen Position in der Literatur‑
geschichte. Fast am Schluss des Werkes steht der Artikel über Sophronios (fol. 137v); auf diesen 
stützt sich Erasmus (und mit ihm nachfolgende Generationen) in der Annahme, dieser habe das 
Werk übersetzt („Vertit hunc librum Graece Sophronius, cuius mentionem facit inter caeteros 
Hieronymus“, fol. 138r).

42 A. Torinus, Epiphanii episcopi Cypri de prophetarum vita et interitu commentarius graecus 
… (Basel 1529), pp. 40–47. Der Text erscheint von De viris illustribus getrennt als eigenes kleines 
Werk über die Evangelisten. Dem jeweils auf der linken Seite stehenden griechischen Text steht 
der lateinische Text gegenüber: „Hieronymo interprete“! Vgl. zu dem Büchlein Hieronymus, 
Griechischer Geist (op. cit. Anm. 23), Nr. 440.

43 C. A. Bernoulli, ‚Zur griechischen Übersetzung von Hieronymus’ De viris illustribus‘, Theo‑
logische Literaturzeitung 18 (1895), 475 f. Es handelt sich um den Codex C 11 der Zentralbiblio‑
thek Zürich (13. Jh.).

44 Vgl. C. Barthold, Hieronymus. De viris illustribus – Berühmte Männer (Mülheim 2010), 
125 f.

45 NT2, pp. 110–118. Die griechische Liste der kephalaia ist jeweils von einer lateinischen 
Übersetzung begleitet; außerdem ist die jeweilige Seitenzahl des Kapitels angegeben, so dass 
die Liste die Funktion eines modernen Inhaltsverzeichnisses übernehmen kann. Keine der in 
der ersten Ausgabe verwendeten Handschriften enthielt alle vier kephalaia-Listen. Gegen die 
(ausschließliche) Verwendung von GA 3 spricht die Beobachtung, dass Mt. dort 69 statt 68 Ka‑
pitel hat (so die byzantinische Tradition und auch Erasmus). Möglicherweise wurden mehrere 
Handschriften verglichen. Zu den kephalaia vgl. von Soden, Schriften (op. cit. Anm. 21), 402 f.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff162

ging es, wie Mark Vessey mündlich während der Tagung vorschlug, um eine Art 
„show effect“ der griechischen Texte?

Genannt, aber bisher nicht erklärt sind die hypotheseis des Theophylaktos von 
Bulgarien. Diese gehen auf einen Basler Codex zurück, der vermutlich bereits 
in der ersten Auflage verwendet wurde.46 Dort ist der Evangelientext jeweils mit 
ausführlichen Erklärungen des gelehrten Bischofs von Ochrid (12. Jh.) versehen. 
Hatte Erasmus Mühe, den Namen des Kommentators auf fol. 1r ganz oben richtig 
zu lesen? Oder haben seine Hilfskräfte nur die lateinische Beschriftung auf dem 
spätmittelalterlichen Einband der genannten Handschrift gelesen? Jedenfalls 
zitiert Erasmus in den Annotationes in der ersten Auflage den byzantinischen 
Exegeten als Vulgarius nach dem Ort seines Bischofssitzes (Bulgarien).47

Theophylaktos erfreute sich offenbar bei den Basler Humanisten großen An‑
sehens. Das zeigt sich nicht nur daran, dass die Prologe zu den vier Evangelisten 
aus dieser Handschrift für die zweite Auflage des Neuen Testaments exzerpiert 
wurden, sondern auch daran, dass Oekolampad im Jahr 1524 den kompletten 
Text in lateinischer Übersetzung in den Druck brachte.48 In der Vorrede drückt 
er seine Wertschätzung mit der (durchaus zutreffenden) Begründung aus, dass 
Theophylaktos – obgleich verhältnismäßig rezent – viel älteres Gut aus der grie‑
chischen Patristik überliefere.49

Zum Schluss aber zurück zu dem Codex aus Corsendonck und zu demjenigen 
neutestamentlichen Paratext, der nach Umfang, theologischem Anspruch und 
vor allem seiner Wirkungsgeschichte nach als die bedeutendste Errungenschaft 
des Erasmus anzusprechen ist. Es ist die Rede von den Kanontafeln des Euseb 
von Caesarea, ein Stück gelehrter exegetischer Arbeit der Spätantike mit großem 
praktischen Nutzen (es handelt sich um eine Art Vorläufer dessen, was für mo‑
derne Exegeten Evangeliensynopsen sind), doch zugleich Stolz und Zierde zahl‑
reicher repräsentativer Handschriften.50 Die nüchternen und eher langweiligen 
Tabellen wurden oft überaus kostbar ausgestaltet; wenn man heute in Ausstel‑

46 Basel A III 15 = GA 817 (15. Jh.), zur Verwendung vgl. A. J. Brown, ‚Introduction‘, ASD 
VI-2, 1–10, hier 6 f.

47 Vgl. M. L. van Poll-van de Lisdonk, ‚Einleitung‘, ASD VI-9, 3–50, hier 29 f. Auf dem 
Einband: „Vulgarius archiepiscopus“. Auf fol. 1r: „ἀρχιεπισκόπου Βουλγαρίας κυρίου Θεοφυ‑
λάκτου“. In seiner Apologia respondens ad ea quae Iacobus Lopis Stunica taxaverat behauptet 
Erasmus, man habe im Manuskript die Buchstaben des Verfassernamens nur mit Mühe lesen 
können („ob litteras detritas vix legi posset“, hg. v. H. J. de Jonge, ASD IX-2, 130, Z. 435–437). 
Diese Aussage findet aber bei Betrachtung der Handschrift keine uneingeschränkte Bestätigung, 
vgl. auch Rummel, Erasmus (op. cit. Anm. 32), 149.

48 Theophylacti Archiepiscopi Bulgariae, in quatuor Evangelia enarrationes (Basel 1524), vgl. 
dazu Hieronymus, Griechischer Geist (op. cit. Anm. 23), Nr. 426.

49 Vgl. auch die Äußerungen des Erasmus’ in seinem Brief an John Longland, Bischof von 
Lincoln, vom 3. März 1527 (Allen VI, ep. 1790, bes. Z. 9–32).

50 Grundlegend ist weiterhin die Studie von C. Nordenfalk, Die spätantiken Kanontafeln. 
Kunstgeschichtliche Studien über die eusebianische Evangelien-Konkordanz in den vier ersten 
Jahrhunderten ihrer Geschichte, 2  Bde. (Göteborg 1938). Vgl. ferner ders., ‚Canon Tables on 
Papyrus‘, Dumbarton Oaks Papers 36 (1982), 29–38; K. Wessel, ‚Kanontafeln‘, Reallexikon zur 



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

163Paratexte der Bibel

lungen Evangeliare in der Vitrine aufgeschlagen sieht, bekommt man oft eher 
dieses Tafelwerk als den eigentlichen Evangelientext zu sehen. Eher dort als im 
Text selbst wird der Eindruck des Sakralen und Pretiosen erzeugt.

Obgleich, wie gesagt, diese Tafeln häufig waren, waren sie in keiner der Basler 
Minuskelhandschriften enthalten, die für Erasmus’ erste Auflage verwendet wur‑
den, demnach auch nicht in der Edition selbst. Es ist von großer Bedeutung, dass 
Erasmus sich entschloss, das eusebianische System aus dem zusätzlich benutzten 
Codex in seine Ausgabe zu übernehmen.51 Dort stechen sie schon allein deshalb 
heraus, weil sie, neben den genannten Bildern zu den Glaubensbekenntnissen, 
die einzigen ikonischen Elemente des voluminösen Folianten sind. Doch nicht 
nur ästhetisch und buchtechnisch ist hier einiger Aufwand getrieben worden, 
sondern auch inhaltlich. Wenn das Tafelwerk nicht nur dekorativen Wert haben 
soll, müssen neben den Tabellen selbst (natürlich in möglichst korrekter Form) 
auch die Sektions‑ und Kanonziffern am Rand des Evangelientextes ganz präzis 
eingetragen werden. Das ist geschehen, obwohl es ein großer Aufwand ist, und 
man kann von Glück sagen, dass der eine zugrunde liegende Textzeuge aus dem 
12. Jahrhundert von guter Qualität ist, denn es ist leicht, das Zahlenwerk beim 
Abschreiben zu ruinieren, und es fehlt nicht an Fällen, wo ein fehlerhaftes und 
damit völlig unbrauchbares Zahlenwerk dennoch weiter tradiert wurde.52

Wie genau muss man sich die Aufnahme der komplexen Tabellen in die Aus‑
gabe des Erasmus vorstellen? Leider fehlt es weitgehend an externen Zeugnissen. 
In der Edition selbst ist die einzige Erklärung zu den Tafeln die des Euseb selbst: 
dessen Brief an (den sonst nicht weiter bekannten) Karpian, eine Art Gebrauchs‑
anleitung für die Tabellen, ohne die diese wertlos wären. Dieser Brief wird in der 
griechischen Überlieferung immer mitgegeben, so auch in dem Codex aus Cor‑
sendonck, und von dort ist er in die Ausgabe übernommen. Doch in Erasmus’ 
eigenen Paratexten oder in der Korrespondenz ist eine weitere Erklärung nicht 
und eine Erwähnung selten belegt.53

Man ist also zum näheren Verständnis auf die Analyse der Tabellen selbst an‑
gewiesen. Dabei macht man allein auf der Ebene des Layouts eine überraschende 
Entdeckung. Obwohl sowohl der verwendete Codex als auch der Druck auf‑
wendig und ästhetisch ansprechend gestaltet sind, weist das Dekorationsschema 
im Grunde wenig Gemeinsamkeiten auf. (Abb. 5 und 6: Beide Tabellen bestehen 
aus zwei Systemen, sind also strukturell identisch – obwohl es nicht so wirkt.) 
Wer Kanontafeln kennt, weiß, dass die „säulenreiche“ Präsentation des Erasmus 

byzantinischen Kunst 3 (Stuttgart 1978), 927–968; P. Sevrugian, ‚Kanontafeln‘, Reallexikon für 
Antike und Christentum 20 (Stuttgart 2004), 28–42; Wallraff, Kodex (op. cit. Anm. 5), 32–37.

51 NT2, pp. 100–108.
52 Um nur zwei relativ alte Beispiele zu nennen: Der Codex Paris. gr. 63 (9. Jh., GA 017) und 

der Paris. gr. 48 (9. Jh., GA 021) bieten die Kanontafeln in einer derart verwilderten Form, dass 
ein praktischer Nutzen nicht mehr gegeben ist.

53 Mir ist nur eine Stelle im Brief vom 5. August 1531 an Johannes von Botzheim (Allen IX, 
ep. 2516, S. 311) bekannt geworden.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff164

Abb. 5: Vindobonensis suppl. gr. 52, fol. 5r: Kanon I (Ende) und Kanon II (erster Teil).



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

165Paratexte der Bibel

Abb. 6: Erasmus, NT2 (1519, Basel UB FG 
V 40), p. 103 (erste Paginierung): Kanon 
III und IV.

Abb. 7: Biblia cum pleno apparatu … (Froben 
1514, Basel UB FG III 8), fol. 279v: Kanon II 
(zwei Systeme).

eher eine Eigenart der lateinischen Tradition ist. Und in der Tat findet sich die 
Vorlage dort, nämlich in unmittelbarer Nähe. Bereits im Jahr 1514, direkt vor 
der Ankunft des Erasmus in Basel, hatte Johann Froben eine lateinische Bibel 
produziert, in deren Titel stolz auf die wesentliche Differenz zu den voraus‑
gehenden Drucken aus seinem Haus hingewiesen wurde: „Hinzugefügt sind 
die zehn Kanones des Eusebius Pamphili, Bischofs von Caesarea“ (Abb. 7).54 
Erasmus’ griechische Tafeln in der Ausgabe von 1519 sind im Hinblick auf das 
Dekorationsschema mit diesen lateinischen nicht völlig identisch, stehen ihnen 
aber doch viel näher als der griechischen Handschrift. Das gleiche gilt für die 

54 Biblia cum pleno apparatu summariorum concordantiarum et quadruplici repertorij sive 
indicij numerique foliorum distinctione Basilee nuper impressa. Additi sunt Eusebij pamphili Cesa‑
riensis episcopi decem canones, ex quibus que apud quattuor evangelistas, vel eadem vel vicina vel 
sola sunt, clarissime apparet (Basel 1514). Schon 1491 und 1495 hatte Froben lateinische Bibeln 
produziert (Gesamtkatalog der Wiegendrucke, bisher 11  Bde. [Leipzig 1925–], online unter 
URL: http://www.gesamtkatalogderwiegendrucke.de [=GW], Nr. 4269 bzw. 4275), 1509 dann 
eine gemeinsam mit Johannes Petri (VD16 B 2584). An mehreren großen Bibel-Ausgaben von 
Johannes Amerbach war er beteiligt (insgesamt fünf von 1498–1509: GW 4285, VD16 B 2581, 
2582, 2583, 2584). Keine dieser Bibeln hatte Kanontafeln. Vgl. zu diesen Drucken (insbesondere 
dem von 1501/02) A. Vanautgaerden, Érasme typographe. Humanisme et imprimerie au début du 
XVIe siècle, Travaux d’Humanisme et Renaissance 503 (Genf 2012), 287–297.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff166

wichtige Frage, wie die insgesamt 10 Kanones unterschiedlicher Länge auf meh‑
rere Seiten aufgeteilt sind.55

Diese Beobachtung legt nahe, auch die konkreten Zahlenreihen genau zu 
vergleichen, und dabei macht man eine weitere überraschende Entdeckung. 
Während der vorausgehende Karpian-Brief eindeutig und in jedem Detail aus 
dem Corsendonck-Codex genommen wurde (einschließlich offensichtlicher 
Fehler),56 ist es bei den Tabellen komplexer. Diese sind als eine Zusammenarbei‑
tung (eine collatio im besten Sinn des Wortes) von griechischer und lateinischer 
Tradition anzusprechen. Bestimmte Eigenarten des Tafelwerks erklären sich nur 
aus der einen Quelle, andere aus der anderen.57 Die Qualität des Endresultats ist 

55 NT2 auf 8 Seiten: I I / II II II / III IV / V V V / VI VI / VII VIII / IX IX / X(2–1–2–2); Froben 
1514 auf 6 Seiten: I I / II II / III IV / V V VI / VII VIII IX / X(2–2–2–2); GA 3 auf 8 (9?) Seiten: 
I I / I II / II II / II III / [IV IV V V] / V VI VI VII / VIII IX / [X] (die in eckigen Klammern ste‑
henden Teile fehlen, können aber mit guter Wahrscheinlichkeit erschlossen werden – mit einer 
gewissen Unsicherheit auf der letzten Seite, s. unten Anm. 59). Nur auf den ersten Blick deutet 
die gleiche Anzahl von Seiten auf eine enge Verwandtschaft der griechischen Vorlage mit dem 
Erasmus-Druck. Bei näherer Betrachtung zeigt sich, dass Erasmus mit der Froben-Vorlage enger 
verwandt ist (die ersten drei Seiten sind praktisch identisch; Seiten mit vier Systemen werden in 
beiden Fällen vermieden). In den späteren Ausgaben (1522, 1527, 1535) bleibt das Layout stabil.

56 Der Befund ist so offensichtlich, dass hier nur zwei Beispiele genügen. Der auffälligste, 
weil sinntragende Fall ist die Ersetzung von πρόκειται διὰ κινναβάρεως (Z. 29) durch διὰ τοῦ 
μέλανος ἔγκειται: Die von Euseb vorgesehene Verwendung von Rot war offenbar schon in der 
Handschrift nicht möglich, also durch Schwarz ersetzt (ebenso nochmals Z. 37 f.) – die Text‑
änderung verdankt sich nicht erst der „schwarzen Kunst“. Ein offensichtlicher Fehler ist ἴση statt 
εἴσῃ (Z. 38, diese Zeilenangaben jeweils nach der Edition von Nestle / Aland [op. cit. Anm. 15], 
s. auch unten Anm. 68). Eine wichtige Beobachtung ist schließlich die Umgangsweise mit der 
Überschrift ὑπόθεσις κανόνων τῆς τῶν εὐαγγελιστῶν συμφωνίας (bei Nestle / Aland nicht mit 
abgedruckt): In vielen Handschriften steht sie am Ende oder völlig vom Brief getrennt, hier ganz 
am Anfang, ebenso bei Erasmus.

57 Aus der genauen Analyse des Zahlenwerkes seien hier nur je drei Fälle genannt, die 
zum Erweis der doppelten Vorlage ausreichen (Abkürzungen: E[rasmus 1519], F[roben 1514], 
G[riechische Hs. GA 3]). Lesarten mit Provenienz aus der lateinischen Vorlage: 1. Unter den 
zahlreichen Parallelen zu Mt. 98 in Kanon I (s. im Folgenden) fehlt in G Joh. 144 (so auch in 
einigen alten gr. Zeugen sowie in der armenischen Übersetzung); in F vorhanden, ebenso in E. 
2. Das Fehlen der zweiten Zeile mit Parallelen zu Mt. 166 in Kanon I bei E erklärt sich nur aus 
einem Flüchtigkeitsfehler in F. Dort ist diese Zeile identisch mit der vorausgehenden (in der 
letzten Spalte Joh. 74 statt Joh. 17) und insofern sinnlos; der Fehler wurde in der dritten Auflage 
von 1522 bemerkt und korrigiert. 3. Bei der dritten Parallele zu Mt. 120 in Kanon I macht E 
den Fehler der lat. Tradition mit (Mk. 122 statt 129), nicht aber den Fehler von G (Joh. 87 statt 
77). Lesarten mit Provenienz aus der griechischen Vorlage: 1. Zu Mt. 348 steht in F als Parallele 
Mk. 228 – ein offensichtlicher Druckfehler für 227, der aber ohne Kenntnis einer korrekten 
Handschrift nicht leicht zu korrigieren wäre. 2. Bei der zweiten Parallele zu Mt. 229 in Kanon 
II gibt E falsch Lk. 237 (wie G), obwohl F korrekt Lk. 137 hat. Diese Stelle ist auch deshalb 
beweiskräftig, weil es sich um einen offensichtlichen Fehler handelt und weil dieser sonst in der 
gr. Überlieferung selten ist. 3. Die zweite und dritte Parallele zu Mt. 111 in Kanon III erscheint 
bei E in der Reihenfolge Joh. 114 Joh. 148 (wie G, sonst in der Überlieferung nicht oder sehr 
selten bezeugt), dagegen im mainstream (auch F) Joh. 148 Joh. 114. – Der einzige, der sich m.W. 
schon bisher mit der Frage der handschriftlichen Vorlage dieses Zahlenwerkes befasst hat, ist 
E. Nestle, ‚Die Eusebianische Evangelien-Synopse‘, Neue kirchliche Zeitschrift 19 (1908), 40–51; 
93–114; 219–232, hier 223–225. Auch ihm ist aufgefallen, dass sich die Zahlen des Erasmus 



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

167Paratexte der Bibel

überraschend hoch: Es ist dem Team des Erasmus gelungen, diverse Fehler der 
einen wie der anderen Tradition zu eliminieren, so dass das Tafelwerk am Schluss 
sehr gut brauchbar ist.

Neben den Tafeln gehören auch die Randziffern in den Evangelien zu dem 
Gesamtwerk. Diese wurden dem griechischen Text zugefügt. Aufgrund dessen 
sowie aufgrund der ebenfalls Seite für Seite mitgeführten byzantinischen Kapitel‑
einteilung (aus der gleichen Quelle) ergab sich in der Ausgabe von 1519 ein sehr 
kompliziertes Seitenlayout bei den Evangelien. Den Text begleitend finden sich 
an den Rändern die byzantinischen griechischen Kapitelnummern (zwischen 
den Spalten), die nicht damit übereinstimmenden lateinischen Kapitelnummern 
(am rechten Rand), die regulären Lauftitel (wie im ganzen Buch), die byzanti‑
nischen Kapitelüberschriften in der Kopfzeile darüber sowie die eusebianischen 
Sektions‑ und Kanonnummern am linken Rand (Abb. 8).

Um diesen komplexen Aufbau zu erreichen und um die genannte collatio im 
Tafelwerk zuverlässig durchführen zu können, muss der Drucker bzw. Editor 
sowohl ein Exemplar der ersten Auflage als auch den Codex aus Corsendonck 
vor Augen gehabt haben. Das gleiche gilt für die Buchillustration (insbesondere 
die Trinitätsdarstellung). Mit anderen Worten: Es ist so gut wie ausgeschlossen, 
dass der Codex im Kloster von Corsendonck oder anderswo verwendet wurde. 
Er muss in Basel vorgelegen haben, denn die genannte Leistung ist nicht vor‑
stellbar auf der Basis allein von Notizen und Skizzen, die sich ein einzelner bei 
einmaliger Konsultation in der Ferne angefertigt hat. Erasmus selbst erwähnt 
eine „Ausleihe“; er wird die Handschrift also bei seinem Aufenthalt im Sommer 
1518 nach Basel mitgebracht haben.58

Heute fehlen im Codex zwei Blätter im Tabellenteil.59 Es ist wahrscheinlich, 
dass sie zu Erasmus’ Zeiten noch vorhanden waren – jedenfalls bei der Ankunft 

keineswegs mit der Handschrift GA 3 decken. Allerdings ist er noch nicht auf die Froben-Bibel 
1514 als zusätzliche Vorlage gekommen. Insgesamt ist zu sagen, dass die Fälle, an denen E mit 
F übereinstimmt (gegen G), erheblich häufiger sind als umgekehrt. Man sollte also von einer 
Weiterentwicklung der lat. Tradition auf der Basis einer gr. Handschrift sprechen.

58 In seiner Apologia gegen den Kritiker Edward Lee spricht Erasmus von der Handschrift, 
die „nobis commodavit honorabile collegium Corsendoncense“ (Apologia qua respondet duabus 
invectivis Eduardi Lei, hg. v. E. Rummel, ASD IX-4, 54, Z. 855). Ein späterer Besitzer des Codex 
in der Barockzeit (Martin Harney, belgischer Dominikaner) bestätigt diese Information in 
einer Notiz auf dem Vorsatzblatt („commodavit Erasmo collegium Corsendonkense“). Die 
Notiz des Erasmus auf fol. 1r (s. Anm. 29) ist auf den 17. Juni 1519 datiert, also nach Abschluss 
der Arbeiten an der Ausgabe und mutmaßlich nach Rückgabe des Codex an das Kloster von 
Corsendonck (laut Kolophon war die Ausgabe im März 1519 erschienen). Zum Aufenthalt des 
Erasmus in Basel im Sommer 1518 vgl. W. Ribhegge, Erasmus von Rotterdam (Darmstadt 2010), 
97, zur Benutzung des Codex vgl. auch E. Rummel, Erasmus’ Annotations on the New Testament. 
From Philologist to Theologian, Erasmus Studies 8 (Toronto 1986), 38 f.

59 Die Kanontafeln stehen im Codex Vindob. suppl. gr. 52 auf fols. 3r–9v; nach fols. 7 und 
9 fehlt je ein Blatt. Darauf befanden sich Kanon IV und Kanon V (erster Teil) sowie Kanon 
X (für alle vier Evangelien). Die genaue Analyse der Lagenstruktur führt Buberl / Gerstinger, 
Handschriften (op. cit. Anm. 28), 54 zu dem Resultat, dass nach fol. 9 sogar drei Blätter feh‑



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff168

Abb. 8: Erasmus, NT2 (1519, Basel UB FG V 40), p. 39 (zweite Paginierung).



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

169Paratexte der Bibel

der Handschrift in Basel.60 Man möchte nicht hoffen, kann aber auch nicht sicher 
ausschließen, dass das Fehlen gerade dieser Seiten Resultat der intensiven Arbeit 
mit dem Tabellenwerk in Basel war.

Die Wirkungsgeschichte dieses Teils der Edition ist reich. Bevor ich auf Eras‑
mus’ eigene weitere Arbeit und die Zeit nach ihm komme, nur kurz ein Hinweis 
auf eine Übernahme in tono minore. Der Verleger Johannes Bebelius, der 1526 
einen Nachdruck der Erasmus-Edition auf den Markt brachte, hat den Grund‑
gedanken der Kanontafeln übernommen, es dabei aber für besser gehalten, die 
Parallelen nicht en bloc in Tafelform zu Beginn zu geben, sondern jeweils am 
Rand als „Mini-Tabellen“ zur direkten Konsultation. Genau dies tat die älteste 
und bedeutendste Bibelhandschrift, die Basel damals und heute beherbergt, der 
sogenannte Codex E (AN III 12 = GA 07) aus dem 9. Jahrhundert.61 Erasmus-
Forscher haben sich immer wieder gefragt (soweit ich sehe, ohne schlüssiges 
Ergebnis), wieso der große Humanist gerade diese wichtige Handschrift nicht 
benutzt hat. Hat sich vielleicht Bebelius davon inspirieren lassen? Und wäre 
demnach sein bescheidener Oktav-Nachdruck ein Zeichen der Basler Wirkungs‑
geschichte dieses Codex in der Erasmus-Zeit? Das ist möglich, aber ungewiss, 
denn sein System ist vergleichsweise primitiv: Er gibt in den Randtabellen nicht 
die (relativ kleinteiligen) Nummern der eusebianischen Sektionen, sondern die 
üblichen Kapitelzahlen, mit deren Hilfe der Leser sich dann selbst orientieren 
muss. Das System ist also viel weniger präzis als die fein ziselierten Tabellen am 

len. Daraus folgern sie, dass Kanon X auf zwei oder sogar drei Seiten verteilt war. Zwei wäre 
allenfalls möglich, drei vollends unwahrscheinlich, weil ein solches Layout sonst selten belegt 
ist (vgl. Nordenfalk, Kanontafeln [op. cit. Anm. 50], Beilage A nach S. 320). Wenn die Analyse 
zutreffend ist, wäre eher zu überlegen, ob sich auf den fehlenden Seiten nicht ein zusätzliches 
Bildmotiv (oder zwei) befand (Tempietto? Christus Pantokrator?). Natürlich kann man auch 
die unspektakulärere Hypothese nicht ausschließen, der zufolge ein oder zwei ganze leere Per‑
gamentblätter wegen ihres Materialwertes ausgeschnitten wurden.

60 Grund für diese Annahme ist die Beobachtung, dass auch in Kanon IV und im ersten Teil 
von Kanon V diverse Lesarten des Froben-Drucks von 1514 korrigiert wurden. Insbesondere 
in Fällen, in denen es sich offensichtlich um Fehler handelt, ist dies schwer erklärbar ohne 
zusätzliche handschriftliche Grundlage. In Kanon IV fehlt die mit Mt. 277 beginnende Zeile, 
ebenso die mit Mt. 307 beginnende. Im gleichen Kanon ist gedruckt Mt. 289 statt 279, Mt. 328 
statt 329, in Kanon V Lk. 140 statt 160. Alle diese Fehler sind in Erasmus’ Druck bereinigt. Man 
kann sogar sagen, dass dieser Teil des Tafelwerkes im Froben-Druck besonders fehlerhaft war. 
Wurde die entsprechende Seite der Handschrift gerade deshalb besonders intensiv bearbeitet 
und daher herausgetrennt? – In Kanon X ergibt sich ein weiteres Argument für das Vorhanden‑
sein der Seite bei der Basler Bearbeitung: Der Froben-Druck ordnet die vier Teil-Kanones sehr 
ungewöhnlich in aufeinanderfolgenden Spalten Mt.-Mk.-Lk.-Joh.-Mt.-Mk.-Lk.-Joh. an. Diese 
Eigenart wurde in den Erasmus-Drucken aufgegeben. Diese Umordnung kann man auch ohne 
zusätzlichen handschriftlichen Zeugen vornehmen, doch wäre man ohne einen solchen wohl 
nicht ohne Weiteres auf diese Idee gekommen.

61 Novum Testamentum per D. Erasmum Roterodamum novissime recognitum (Basel: Johannes 
Bebelius 1526). Zur genannten Handschrift vgl. A. Cataldi Palau, ‚A Little Known Manuscript of 
the Gospels in „Maiuscola biblica“. Basil. Gr. A. N. III. 12‘, Byzantion 74 (2004), 463–516 (= dies., 
Studies in Greek Manuscripts, 2 Bde., Testi, Studi, Strumenti 24 [Spoleto 2008], Bd. 1, 21–67).



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff170

Rand des genannten Codex, und es stimmt auch nicht immer mit den eusebia‑
nischen Parallelen überein.

Eine andere editio minor hingegen übernahm die Kanontafeln in ihrer vollen 
Form. Die Novi Testamenti aeditio postrema, mit der Froben selbst ab 1523 
den lateinischen Text als kleine Leseausgabe auf den Markt brachte, wurde ab 
1524 um das Tafelwerk erweitert (mit entsprechendem Zusatz im Titel).62 Diese 
Beigabe blieb auch in den späteren Ausgaben von 1530, 1532 und 1535 erhalten. 
Sie wurde offenbar tatsächlich aus der aeditio postrema, nämlich derjenigen von 
1522, übernommen, wie eine kleine Beobachtung zeigt. Die Kanontafeln er‑
fuhren in der großen Erasmus-Edition von der zweiten zur dritten Auflage noch 
eine wichtige Veränderung. Da sich diese als folgenreich erweisen sollte, lohnt 
eine kurze Erklärung dieses eher technischen Details. Anders als eine moderne 
Synopse kann Eusebs System einer Perikope auch mehrere Parallelen an die 
Seite stellen.63 Öfters tritt beispielsweise die Situation ein, dass einer Perikope 
der drei synoptischen Evangelien (Matthäus, Markus, Lukas) mehrere Johannes-
Texte entsprechen  – darunter manchmal auch Fälle, wo man nach heutigem 
Verständnis eher von verwandten theologischen Intentionen als von eigentlichen 
Parallelen sprechen würde. Zu Matthäus 10,40 (= Sektion 98) werden sogar sechs 
Johannes-Parallelen angegeben. An solchen Stellen bietet Erasmus’ Edition ab 
1522 eine Besonderheit: Sie ordnet die Liste strikt numerisch.64 Das entspricht 
mit Sicherheit nicht den Intentionen des Euseb, der hier subtile Differenzie‑
rungen anbringt und nach inhaltlich-theologischen Kriterien sortiert.65 Es ent‑
spricht aber (zumindest in der weit überwiegenden Mehrheit der Fälle) auch 

62 Novi Testamenti aeditio postrema per Erasmum Roterodamum, una cum canonibus Divi 
Eusebii (Basel: Johann Froben 1524). Ausser Erasmus’ Paraclesis sind die Tafeln der einzige 
bedeutende Paratext.

63 Zumindest gilt dies für die jeweils erste Spalte; das ist zumeist das „Leitevangelium“ Mat‑
thäus. Umgekehrt wäre es nicht möglich, z. B. einer Johannes-Perikope mehrere Matthäus-
Parallelen gegenüberzustellen.

64 Die sechs Johannes-Parallelen lauten in der Reihenfolge der Überlieferung: 120, 111, 40, 
144, 129, 131 (so auch in der Ausgabe von 1519). Ab 1522 (ΝΤ3, fols. D6v–E2v) erscheinen sie 
numerisch geordnet: 40, 111, 120, 129, 131, 144. Wichtig ist hier noch der Hinweis, dass in der 
Handschrift GA 3 eine der sechs Parallelen fehlt (129, s. oben Anm. 57). Die weiteren Fälle, in 
denen eine solche numerische Umordnung vorgenommen wird: Kanon I, Mt. 220; Mt. 244; 
Mt. 295 (man beachte, dass die Änderung hier mit G und gegen F erfolgt); Mt. 300 (zugleich 
Korrektur der unsinnigen Zahl ρθγ von NT2); Kanon II, Mt. 85; Mt. 149; Kanon III, Mt. 112 
(acht Parallelen!); Kanon IV, Mt. 216 (mit F und gegen G!); Kanon IX, Mt. 303/307/312 (kom‑
plexer Fall). Die oben genannte editio minor (s. Anm. 62) folgt der Ausgabe von 1522.

65 Zur Aussageabsicht des Euesb und überhaupt zum Problem vgl. W. Thiele, ‚Beobachtungen 
zu den eusebianischen Sektionen und Kanones der Evangelien‘, Zeitschrift für die neutestament‑
liche Wissenschaft 72 (1981), 100–111, hier 105 f. Thiele, dessen Analyse von der lateinischen 
Überlieferung ausgeht, stellt fest, dass die numerische Anordnung nicht aus diesem Bereich 
stammt. Weil er mit der Edition von Nestle / Aland, also letztlich: Erasmus, arbeitet, lässt er 
die Möglichkeit offen, dass der Ursprung im griechischen Bereich liegen könnte. Dies kann 
aufgrund meiner Recherchen weitgehend ausgeschlossen werden (mir sind keine griechischen 
Zeugen bekannt, die systematisch die numerische Anordnung wählen).



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

171Paratexte der Bibel

nicht der Vorgehensweise der griechischen oder lateinischen Vorlage. Woher 
kommt diese Änderung, die in der Ausgabe von 1522 eingeführt und in der Folge 
beibehalten wurde? Ein detaillierter Vergleich zwischen den Ausgaben von 1519 
und 1522 zeigt: Es gibt keinerlei Grund zu der Annahme, dass über die bereits 
genannten Vorlagen hinaus weitere handschriftliche Zeugen hinzugekommen 
sind. Die wenigen Veränderungen außer dem Problem der Reihenfolge in den 
genannten Fällen lassen sich als Korrektur aufgrund intrinsischer Kriterien (oder 
zusätzliche Druckfehler) erklären.66 Offensichtlich handelt es sich also um einen 
gutgemeinten Versuch rationaler „Ordnungmacherei“ ohne Anhalt in der Über‑
lieferung – mit Folgen bis heute.

Die Sache ist nicht irrelevant, denn was immer hier in der Werkstatt des Eras‑
mus geschah, sollte lang dauernde Bedeutung haben – und mit diesem Ausblick 
auf die Wirkungsgeschichte will ich schließen. Erasmus’ Edition der Kanontafeln 
ist gültig bis heute. Während der Text des Neuen Testaments sich längst von 
der erasmianischen Tradition emanzipiert hat (wir lesen heute einen Text, der 
von Grund auf und mit Hilfe viel besserer Zeugen neu konstituiert ist67), stehen 
alle späteren Drucke der Kanontafeln in einer ungebrochenen Sukzession zum 
Stammvater Erasmus. Die gute Nachricht ist, dass die Kanontafeln der einzige 
Paratext des Neuen Testaments sind, der sich bis in die heutige Standardedition 
von Nestle / ​Aland herüberretten konnte.68 Sie werden dort abgedruckt, weil sie 
weiterhin von praktischem Nutzen sind und weil sie grundlegender Bestandteil 
der Textüberlieferung geworden sind. Die schlechte Nachricht ist, dass sie dort 
mit Beigaben ausgestattet sind, die nur auf den ersten Blick wie ein textkritischer 
Apparat aussehen. Auf den zweiten Blick stellt man fest, dass am Fuß der Seite 
keine Handschriften verzeichnet sind, sondern lediglich die diversen Editionen 
von Erasmus bis von Soden.69 Eine Neuedition auf der Basis der ältesten Hand‑
schriften ist weiterhin ein Desiderat. Insofern kann man sagen, dass der ein‑
zige Teil der Edition des Erasmus, der bis heute seine Gültigkeit qua Edition 
nicht verloren hat, die Kanontafeln sind. Es fehlt nicht an Fällen, in denen sich 
offensichtlich falsche Varianten  – womöglich gar solche aus der lateinischen 
Tradition – vom 16. bis zum 21. Jahrhundert durchgehalten haben. Die genannte 
numerische Anordnung der „Mehrfachparallelen“ (noch dazu ganz ohne hand‑

66 Die einzige Veränderung zum Besseren ist die Wiedergewinnung der ausgefallenen Zeile 
bei Kanon I, Mt. 166 (s. Anm. 57). In etwa einem halben Dutzend Fällen gibt es Veränderungen, 
die schlicht als Druckfehler anzusprechen sind.

67 K. Aland / B. Aland, Der Text des Neuen Testaments. Einführung in die wissenschaftlichen 
Ausgaben sowie in Theorie und Praxis der modernen Textkritik, Stuttgart 21989, 30–46 erzählt 
die Genese der modernen Editionen (verbunden mit einem strikten Fortschrittsparadigma).

68 Nestle / Aland (op. cit. Anm. 15), dort Brief und Tafeln S. 89*–94*.
69 Im Apparat werden die folgenden Ausgaben angeführt: Erasmus, NT2 (1519); ders., NT3–5 

(1522–35); R. Stephanus (1550); J. Mill (1707); Ch. F. von Matthaei (1803); Ch. Lloyd (1828, 
21836); F. H. A. Scrivener (1887); K. Lachmann (1831); K. Tischendorf (1869); Wordsworth / ​
White (1889; lat.); H. von Soden (1913).



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

Martin Wallraff172

schriftliche Grundlage!) ist ein Beispiel dafür. Man würde im Geist des Erasmus 
sicher besser daran tun, diese Tabellen neu zu edieren als pietätvoll seine Edition 
fortzuschreiben.70

* * *

Biblische Paratexte bei Erasmus: die Analyse ist ein detailreiches und strecken‑
weise entsagungsvolles Geschäft. Warum lohnt sie sich dennoch? Die wichtigste 
Erkenntnis ist schlicht, beinahe banal: In der Edition des Neuen Testaments 
steckt mehr Byzanz, als man gemeinhin annimmt. Das humanistische ad fontes, 
im speziellen Fall: der Wunsch nach direktem Zugriff auf die vox Christi, bringt 
keineswegs einen Bruch mit der byzantinischen Texttradition mit sich. Mit dem 
Fall Konstantinopels 1453 wird die gelehrte Bibel-Tradition nicht bedeutungs‑
los – im Gegenteil. Gerade die intensive Bemühung um ein so schwierig zu er‑
arbeitendes Stück wie die Kanontafeln zeigt, dass man sich ihr weiter verbunden 
wusste. Aus der Perspektive der Paratexte wird – ganz anders als aus der Per‑
spektive des Bibeltextes selbst – deutlich, dass „byzantinisch“ dabei keineswegs 
„minderwertig“ meint. Zudem weisen die Paratexte einen wichtigen Weg auch 
zum Studium der Handschriften: Neben den Varianten im Bibeltext und teil‑
weise weit über sie hinaus werfen sie Licht auf die handschriftliche Grundlage 
des Erasmus-Teams. Es ist aus diesem Grund bedauerlich, dass die biblischen Pa‑
ratexte der einzige Teil der Ausgabe des Neuen Testaments sind, die nicht in die 
große kritische Erasmus-Edition von Amsterdam (ASD) aufgenommen werden.

Die Detail-Analyse hat außerdem einige wichtige Einsichten in die Druck‑
geschichte gebracht. Im Sinne einer Zusammenfassung seien hier nur wenige 
Punkte hervorgehoben. Von besonderem Interesse ist das enge Verhältnis zu 
Frobens Bibel-Edition von 1514 – vollendet wenige Monate vor der ersten An‑
kunft des Erasmus in Basel. Von dort wird das Dekorationsschema und über wei‑
te Strecken auch der Inhalt der Kanontafeln übernommen, teilweise mit Folgen 
bis heute. Die editorische Innovation begann also keineswegs mit Erasmus und 
war nicht auf seinen persönlichen Beitrag beschränkt. Zugleich aber ist ihm 
persönlich die Beschaffung des Codex aus Corsendonck zu verdanken (wie er 
selbst im Codex stolz anmerkt)  – und damit die Grundlage für den einzigen 
spezifischen und theologisch sinntragenden Bildschmuck im Neuen Testament, 
nämlich die Trinitätsdarstellung in der Ausgabe von 1519. Eher als Kuriosität 
ist zu vermerken, dass das Verhältnis von Handschrift und Druck nicht immer 
in der üblichen und erwartbaren Richtung geht: Die Ausgabe des Neuen Tes‑
taments konnte auch ihrerseits als Vorlage für Abschriften dienen. Fragt man 

70 Eine neue Edition auf der Basis der ältesten Handschriften (sowie der lateinischen und 
armenischen Übersetzung) ist in Vorbereitung.



Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

173Paratexte der Bibel

abschließend im Blick auf die Paratexte (statt immer nur auf den biblischen 
Text), welchen Zipfel der byzantinischen Tradition Erasmus zu fassen bekam, 
so fällt die Antwort gemischt aus. Es gibt Fälle (wie die kephalaia), in denen er 
einen gut etablierten Standard bietet. Es gibt Fälle (wie die Dorotheos-Viten), 
in denen er offensichtlich Abgelegenes auftreibt. Und es gibt Fälle, in denen wir 
nach heutigem Stand der Kenntnis noch keine sichere Antwort geben können. 
Die Analyse der „Paratexte der Bibel“ im byzantinischen Bereich bleibt eine 
dringende Aufgabe.

Abstract

Apart from the Greek and Latin text of the New Testament, Erasmus’ epochal edition 
contains a few well-known “editorial” paratexts, i. e. the paraclesis, the methodus, and 
the apologia. Much less known is that the edition, in its various versions, also contained 
a few Greek (and Latin) “traditional” paratexts, i. e. material taken from the manuscript 
sources, such as chapter lists, biographies of the evangelists and subscriptiones. The analysis 
of these small texts is promising for several reasons. Firstly, the Byzantine “dowry” of the 
New Testament on its way into early modern Europe becomes visible: some of those small 
texts were translated by Martin Luther or others along with the Biblical text. Some texts 
in the edition are important because they have not been critically edited since the initial 
publication (e. g. Eusebius’ canon tables). Secondly, these paratexts and their manuscript 
sources allow for a deeper understanding of the making of Erasmus’ edition. A good case 
in point is the only figurative image in the New Testament, i. e. the representation of the 
trinity in the edition of 1519. It can be traced back to the Corsendonck Codex, which in 
this instance served also as an iconographic Vorlage. The canon tables are another example 
for which it can be shown that the same Greek codex was used, but – maybe even more 
importantly – a Latin Bible printed by Froben in 1514 as well. Thirdly, the way in which 
Erasmus and his collaborators made use of Greek manuscripts can in many cases be better 
analysed on the basis of small paratextual material than on the basis of the (highly stand‑
ardized) Biblical text itself.


