
Studienabschlussarbeiten
Sozialwissenschaftliche Fakultät

Riegel, Maximilian:

Normativer Normalismus
Eine Analyse kleinbürgerlicher Politisierungsprozesse

Bachelorarbeit, Wintersemester 2016

Gutachter*in: Schwaabe, Christian

Sozialwissenschaftliche Fakultät
Geschwister-Scholl-Institut für Politikwissenschaft
Politikwissenschaft

Ludwig-Maximilians-Universität München

https://doi.org/10.5282/ubm/epub.28075



 

 

I mog des Land. 

STS 

 

  



 

2 

 

Gliederung 

1. Einleitung           4 

2. Kleinbürgerlichkeit als Mentalitätskategorie      8 

3. Normativer Normalismus         14 

3.1. Normalität als Raum         19 

3.1.1. Die Instrumentale Kategorie       22 

3.1.2. Die symbolische Kategorie       27 

4. Schluss           35 

5. Literaturverzeichnis         37 

  



 

3 

 

1. Einleitung 

Am 20. Oktober 2014 formierte sich in Dresden eine Gruppe zu einem Protestzug, die 

sich die Patriotischen Europäer gegen die Islamisierung des Abendlandes
1
 nennt und auch 

über ein Jahr später noch durch Sachsens Hauptstadt spaziert.
2
 Schon der Name mutet kurios 

an. Wohl noch nie in der Geschichte hat es so etwas wie patriotische Europäer gegeben. Mit 

Patriotismus konnotiert man grundsätzlich die starke Verbundenheit zu einem Land oder einer 

Nation. Selbst in der harmlos klingenden Variante des Verfassungspatriotismus geht es um 

die (zivile) Identifikation mit einem Land. Die Liebe zu Europa im Sinne eines Patriotismus 

wäre vermutlich ein einzigartiges Ereignis. Darüber hinaus ist vollkommen unklar, welches 

Europa gemeint ist. Die Europäische Union als Repräsentantin des politischen Europa kann es 

wohl kaum sein, hört man sich die gegen Brüssel gerichteten Äußerungen an. Die Pegidisten 

möchten auf keinen Fall in einen Vereinigten Staaten von Europa leben, sondern streben 

rückwärts auf ein Europa der Nationen zu, in dem die einzelnen nationalen und kulturellen 

Eigenschaften gewahrt bleiben. Der Terminus Abendland gibt den entscheidenden Hinweis. 

Es geht um die kulturelle, christliche und traditionelle Perspektive, die sich hinter der 

Bezeichnung Europa verbirgt: Das christliche Abendland, das aus Sicht von Pegida gegen 

eine Expansion des Islams verteidigt werden muss.  

                                                 
1
 Anmerkung zu kursiv gesetzten Wörtern: Neben der gängigen Funktion der Betonung durch 

Hervorhebung, dienen bestimmte kursiv gesetzte Wörter (durchgängig zum Beispiel der Terminus 

Überfremdung) in dieser Arbeit als eine Art Stolperstein. Das kursiv gesetzte Wort soll nicht betont werden, 

sondern die Hervorhebung soll eine Distanzierung beim Lesen herbeiführen.  
2
 Zur Entstehungsgeschichte und den Organisatoren von Pegida vgl. Geiges, Lars/Marg, Stine/Walter, 

Franz: Pegida – Die schmutzige Seite der Zivilgesellschaft, hrsg. für die Bundeszentrale für politische Bildung, 

Bonn, 2015, S. 11-32; Neben den Studien von Geiges/Marg/Walter vgl. die Studien von Patzelt, Werner J., et al.: 

Was und wie denken PEGIDA-Demonstranten? Analyse der PEGIDA-Demonstranten am 25. Januar 2015, 

Dresden. Ein Forschungsbericht. (Dresden, 2. Februar 2015), veröffentlicht unter: http://tu-

dresden.de/die_tu_dresden/fakultaeten/philosophische_fakultaet/ifpw/polsys/for/pegida/patzelt-analyse-pegida-

2015.pdf (aufgerufen zuletzt am 2.1.2016); Rucht, Dieter et al.: Protestforschung am Limit – Eine soziologische 

Annäherung an Pegida, Berlin, 2015, aufrufbar unter: https://www.otto-brenner-

stiftung.de/fileadmin/user_data/stiftung/Aktuelles/Pegida/2015_Druckfassung_protestforschung-am-limit.pdf 

(aufgerufen zuletzt am 22.12.2015); Vorländer, Hans/Herold, Maik/Schäller, Steven: Wer geht zu Pegida und 

warum? – Eine empirische Untersuchung von Pegida-Demonstranten in Dresden, Dresden, 2015. Daneben haben 

sich noch einige andere Autoren bemüht Pegida zu nähern, wobei die Ergebnisse nur teilweise überzeugend 

ausfallen: Becher, Phillip/Begass, Christian/Kraft, Josef: Der Aufstand des Abendlandes – AfD, Pegida & Co.: 

Vom Salon auf die Straße, Köln, 2015; Benz, Wolfgang: Auftrumpfendes Unbehagen – Der politische Protest 

der Pegida-Bewegung, in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft (63/9), 2015; Decker, Frank: Rechtspopulismus 

und Rechtsextremismus in Europa. Die Herausforderung der Zivilgesellschaft durch alte Ideologien und neue 

Medien – Alternative für Deutschland und Pegida: Die Ankunft des neuen Rechtspopulismus in der 

Bundesrepublik, Baden-Baden, 2015; Nachtwey, Oliver: Rechte Wutbürger – Pegida oder das autoritäre System, 

in: Blätter für deutsche und internationale Politik (März 2015); Salzborn, Samuel: Demokratieferne 

Rebellionen – Pegida und die Renaissance völkischer Verschwörungsphantasien, in: Frindte, Wolfgang/Geschke, 

Daniel/Haußecker, Nicole/Schmidtke, Franziska: Rechtsextremismus und „Nationalsozialistischer Untergrund“ – 

Interdisziplinäre Debatten, Befunde und Bilanzen, Wiesbaden, 2016. 



 

4 

 

Ursprünglich sollte es in dieser Arbeit um Pegida allein gehen. Die Frage, die zu 

klären war, lautete, wie es zu dem Erfolg dieser Organisation kommen konnte. Denn ganz 

objektiv betrachtet ist es eine Leistung, über einen solchen Zeitraum konstant eine im Schnitt 

vierstellige Zahl an Menschen zu mobilisieren. Noch nie hatte es eine (rechte) Partei oder 

Organisation geschafft, über ein Jahr lang einmal die Woche so viele Menschen auf die Straße 

zu bringen. Auch wenn vieles, was bei Pegida Veranstaltungen zu hören und zu sehen ist, 

rechtsextreme (extremistische?) Tendenzen aufweist, so kann der Großteil der 

demonstrierenden Menschen nicht genuin aus diesem Spektrum kommen. Die Frage lautete 

dementsprechend: Woher kommen diese Menschen?  

Im Laufe der Betrachtung veränderte sich der untersuchte Gegenstand immer mehr. 

Äußerungen und Parolen, wie sie bei Pegida gemacht werden, sind mittlerweile in allen 

Teilen der Gesellschaft, vor allem dann, wenn es sich um deren vernetzten Teil handelt, zu 

vernehmen. Es geht nun nicht mehr unbedingt nur um Pegida, sondern um eine sich immer 

weiter nach rechts politisierende Mitte der Gesellschaft. Wut und Hass nehmen in einem in 

den letzten Jahren nicht für möglich gehaltenen Maße zu. Sprüche, die noch vor einiger Zeit 

für nicht sagbar gehalten wurden, werden nun öffentlich geäußert. Und zwar nicht mehr nur 

aus der Anonymität des Internets heraus, sondern mit offenem Visier.
3
 Pegida wird im 

Folgenden pars pro toto für die Gruppe von Menschen benutzt, die für sich die 

Selbstbeschreibung der besorgten Bürger erfunden haben und die dahinter ein verängstigtes 

und xenophobes Weltbild zu verstecken versuchen. 

Wie konnte es dazu kommen, noch dazu in einem Land, das immer so froh war im 

Gegensatz zu den Nachbarländern keine relevanten rechten Parteien vorweisen zu müssen? 

Die These der Arbeit lautet, dass es sich bei diesen Menschen um normative Normalisten 

handelt. Diese Menschen setzen die eigene Normalität normativ. Ist die Normalität in ihrer 

subjektiv-individuellen Betrachtung gefährdet, wandelt sich das Festhalten an ihr in eine 

politische Kraft, den Normalismus. Der normative Normalismus ist der zwanghafte Versuch, 

einen wie auch immer gearteten Zustand zu konservieren oder wieder herzustellen, der als 

normal und somit gut erachtet wird.  

                                                 
3
 So hat der Bundestagsabgeordnete der Grünen, Volker Beck, gezielt Anzeige wegen Morddrohungen 

erstatten können, die auf der Facebook-Seite von Pegida geäußert wurden: Die Hemmschwelle sinke so weit, 

„sodass man selbst mit der Angabe seines Namens, Fotos, Geburtsdatum und Wohnort zu Hass und Gewalt 

aufrufen kann, da man scheinbar keine Konsequenzen zu fürchten hat.“, zitiert nach: Spiegel online vom 

29.12.2015: Morddrohungen auf Facebook-Seite: Grünen-Politiker Beck erstattet Anzeige gegen Pegida: 

http://www.spiegel.de/politik/deutschland/pegida-volker-beck-erstattet-anzeige-wegen-morddrohungen-a-

1069903.html (zuletzt aufgerufen am 2.12.2016). 



 

5 

 

Im Folgenden wird versucht, das Kleinbürgertum als Prototypen eines Vertreters des 

normativen Normalismus darzustellen. Pegida und das dazugehörige Spektrum der besorgten 

Bürger werden demnach als kleinbürgerliches Phänomen betrachtet. Auch wenn 

kleinbürgerlich oft pejorativ gemeint ist, soll es hier als ernst zu nehmende Kategorie 

verstanden werden, wie es zum Beispiel das Sinus Institut tut, das dieses Spektrum in dem 

traditionellen Milieu, das 13 Prozent der Gesellschaft ausmacht, verortet sieht: „Die 

Sicherheit und Ordnung liebende ältere Generation: verhaftet in der kleinbürgerlichen Welt 

bzw. in der traditionellen Arbeiterkultur; Sparsamkeit und Anpassung an die 

Notwendigkeiten; zunehmende Resignation und Gefühl des Abgehängtseins.“
4
 In dieser 

Arbeit soll von kleinbürgerlich aber nicht im Sinne eines spezifischen Milieus die Rede sein, 

sondern als Mentalitätskategorie aufgefasst werden. Im ersten Teil wird aufgezeigt wie sich 

aus dem sozialstrukturellen Element des Kleinbürgertums eine konzeptuelle Kategorisierung 

einer bestimmten Mentalitätsform herausgebildet hat, die bestimmte Charakteristika des 

historischen Kleinbürgers aufweist, in der Gegenwart aber unabhängig von der 

sozialstrukturellen Zuordnung einer Person Gültigkeit hat. Sprich: Bestimmte mentale 

Ausprägungen, die in der Genese des Kleinbürgertums entwickelt wurden, leben in Menschen 

fort, die nicht dem Kleinbürgertum als Schicht oder Milieu zugeordnet werden können. Sie 

sind Kleinbürger des Geistes. Es wird aufgezeigt, dass der Kleinbürger eine besondere 

Beziehung zur Normalität pflegt, die als normativ beschrieben werden kann. Für die 

Ausarbeitung des historischen Kleinbürgertums und den dazugehörigen spezifischen 

Charakteristika bilden vor allem die Monographien von Heinz-Gerhard Haupt/Geoffrey 

Crossick sowie Heinz Schilling, beziehungsweise der Aufsatz von Sabine Kudera die 

Grundlage.
5
 Anschließend wird das Konzept des normativen Normalismus weiter 

ausgearbeitet. Dabei soll zunächst der Terminus der Normalität ein Stück näher untersucht 

werden. Jürgen Link folgend gehen wir dabei von Normalität als einem diskursiven Ereignis 

aus und übernehmen seinen Überlegungen entsprechend den Begriff der sektoriellen 

Normalitäten innerhalb einer modernen Gesellschaft.
6
 Daran anknüpfend versuchen wir 

herauszufinden, was es bedeutet, wenn von normativer Normalität die Rede ist und ob das 

                                                 
4
 Vgl. Sinus Institut: Informationen zu den Sinus-Milieus 2015/16: http://www.sinus-

institut.de/fileadmin/user_data/sinus-institut/Bilder/sinus-mileus-2015/2015-09-

25_Informationen_zu_den_Sinus-Milieus.pdf (aufgerufen zuletzt am 1.1.2016), S. 16. 
5
 Vgl. Haupt, Heinz-Gerhard/Crossick, Geoffrey: Die Kleinbürger – Eine europäische Sozialgeschichte 

des 19. Jahrhunderts, München, 1998; Schilling, Heinz: Kleinbürger – Mentalität und Lebensstil, Frankfurt, 

2003; Kudera, Sabine: Politische Kleinbürgerlichkeit – Ein empirischer Beitrag zur Analyse politischen 

Bewusstseins in der Bundesrepublik Deutschland, in: Zeitschrift für Soziologie (4/1988), Stuttgart. 
6
 Vgl. Link, Jürgen: Versuch über den Normalismus – Wie Normalität produziert wird, Wiesbaden, 

1998²; Ders.: Normale Krisen? – Normalismus und die Krise der Gegenwart, Konstanz, 2013. 



 

6 

 

nicht doch eine contradicto in adiecto ist, da sich Normativität und Normalität, wie weiter 

unten noch klarer zu sehen sein wird, gegensätzlich gegenüber stehen. Für die Erforschung 

der kleinbürgerlichen Normalität soll Normalität als Raum betrachten werden, als ein 

„Erfahrungsraum der Vertrautheiten“
7
. Mit Hilfe des Raumorientierungsmodells von Ina-

Maria Greverus versuchen wir gewissermaßen den normalen Raum zu kartographieren.
8
 

Der Charakter dieser Arbeit ist explorativ, da sie sich in erster Linie nicht in der 

Tradition der bisherigen Erklärungsmuster zu xenophoben Ereignissen sieht. Die 

Rechtsextremismusforschung und die Vorurteilsforschung sind viel zu ausdifferenzierte 

Felder, als dass im begrenzten Rahmen einer Bachelor-Arbeit eine angemessene Einordnung 

möglich wäre, die die einzelnen Verzweigungen entsprechend würdigt. Dies wäre einem 

tiefergehenden Diskurs vorbehalten. Es geht nicht darum, ob diese Menschen nun 

rechtsradikal -extrem, -extremistisch, oder -populistisch sind und nach welchen Kriterien man 

ein Attribut festlegt. Es geht darum ein neues Modell zu entwickeln, mit dem sich die 

Ursachen analysieren lassen, warum Menschen, die politisch bisher unauffällig waren, sich 

dermaßen radikalisieren. Weiter oben wurde kurz erwähnt, dass es bis vor kurzem keine 

rechte Partei in Deutschland gegeben habe. Vielleicht hat der liberale Teil der Gesellschaft, 

wenn man es so ausdrücken will, zu sehr in einer Blase gelebt und nicht gesehen, oder nicht 

sehen wollen, was sich in den Köpfen einiger Mitmenschen, die nicht unbedingt den 

politischen Rändern zugeordnet werden können, wirklich tut und was sich nun in Zeiten von 

Krisen und Unsicherheiten artikuliert. Vielleicht hat man sich auch nur auf das berühmte 

Hufeisen verlassen, wonach extreme Attitüden immer nur von außen kommen und nie aus der 

Mitte, und vergessen, dass es sich nur um ein Modell handelt über dessen Überzeugungskraft 

zu Recht intensiv und kritisch diskutiert wird.
9
 Fakt ist jedoch, dass das liberale 

Gesellschaftsmodell nicht in dem Maße von allen akzeptiert wird, wie es für das friedliche 

Zusammenleben in einer sich heterogenisierenden Gesellschaft notwendig ist und die 

Fixierung. Die eigene Normalität bietet für einige Menschen eine Alternative.  

  

                                                 
7
 Vgl. Krockow, Christian Graf von: Heimat – Eine Einführung in das Thema, in: Klein, Ansgar et al.: 

Heimat – Analysen, Themen, Perspektiven, hrsg. für die Bundeszentrale für politische Bildung, Bonn, 1990, 

S. 66. Von Krockow selbst möchte damit eigentlich den Begriff Heimat erläutern, allerdings passt diese 

Beschreibung auch für die hier vorgenommene Vorstellung von Normalität.  
8
 Vgl. Greverus, Ina-Maria: Menschen und Räume. Vom interpretativen Umgang mit einem 

kulturökologischen Raumorientierungsmodell, in: Steiner, Dieter: Mensch und Lebensraum – Fragen zu Identität 

und Wissen, Opladen, 1997. 
9
 Vgl. dazu beispielsweise den Sammelband des Forums für kritische 

Rechtsextremismusforschung (Hg.): Ordnung. Macht. Extremismus – Effekte und Alternativen des 

Extremismus-Modells, Wiesbaden, 2011.  



 

7 

 

2. Kleinbürgerlichkeit als Mentalitätskategorie 

Das Adjektiv kleinbürgerlich lässt sich kulturphilosophisch in die Kategorien Begriff 

und Konzept unterteilen.
10

 Als Begriff definiert es ein relativ klar abgrenzbares (historisches) 

Milieu, das zwischen Bürgertum und Arbeiterschaft angesiedelt ist. Die Protagonisten waren 

dabei selbstständige Handwerker und kleine Gewerbetreibende beziehungsweise Kaufleute. 

Der Kleinbürger
11

 war, so könnte man es ausdrücken, ein wenig das vormoderne Überbleibsel 

in einer industrialisierten Welt. Er wurde nicht wie der Proletarier als Vogelfreier auf den 

Markt geworfen, wie Karl Marx es formulierte, um dort seine Arbeitskraft zu verkaufen oder 

in der industriellen Reservearmee zu dienen.
12

 Er war aber auch nicht der Kapitalist, der sein 

Geld dafür verwendete, Produkte durch fremder Hände Arbeit herstellen zu lassen. Die 

kleinen Gewerbetreibenden und Handwerker verkauften weiterhin in kleinen Margen ihre 

Produkte/Arbeitskraft, jedoch unabhängig und nicht um der Gewinne Dritter willen und 

verwendeten den erwirtschafteten Mehrwert für die eigene Subsistenz und nicht für den 

Erwerb der Produktionsmittel. Sie akkumulierten kein Kapital. Ferner arbeiteten sie in ihren 

eigenen Betrieben. Sie stellten sich so einem „ungleichen Kampf mit den 

Großunternehmern“
13

, den sie insgesamt mit beachtlichem Erfolg ausgefochten haben. 

Dadurch, dass sie sich in allen Phasen des Kapitalismus den gegebenen Umständen 

anzupassen vermochten, sicherten sie ihr eigenes Überleben in allen industriekapitalistischen 

und auch einigen sozialistischen Gesellschaften.
14

  

Die (immer noch) strittige Frage dabei ist, ob es das Kleinbürgertum nicht nur 

geschafft hat, sein Fortbestehen zu meistern, sondern, ob es dabei auch ein 

Klassenbewusstsein entwickelt hat wie es Bürgertum und Proletariat vorgemacht haben. 

                                                 
10

 „Der Terminus Konzept [kursiv übernommen Anm. M.R.] bezieht sich in der Kulturphilosophie auf 

den universellen und speziell historischen Sprachgebrauch jener Wörter, die unreflektierte `Gedankenbilder´ 

enthalten und zusammen den allgemeinen symbolischen Kulturkontext bilden. Im Begriff als Element des 

neuzeitlichen wissenschaftlichen Weltbildes werden die Dinge als Objekte mit ihren Bedeutungen gedacht, im 

Konzept werden sie durch die Symbolik der Sprache in Form der subjektiven Assoziationen und Vorstellungen 

im kollektiven Bewusstsein oder im kollektiven Unbewusstsein erfasst.“ Vgl. Sdvižkov, Denis A.: Das Zeitalter 

der Intelligenz – Zur vergleichenden Geschichte der Gebildeten in Europa bis zum Ersten Weltkrieg, Göttingen, 

2006, S. 16. 
11

 Wenn in der Arbeit ausschließlich die dritte Person Singular maskulin verwendet wird, liegt das nicht 

an einer mangelnden Sensibilität für eine gendergerechte Schreibweise, sondern dient vor allem einer 

Vereinfachung des Schreibens und der besseren Lesbarkeit. Der/die Leser/in ist eingeladen beim Lesen die 

weibliche Form mitzudenken. 
12

 Vgl. Marx, Karl: Das Kapital – Kritik der politischen Ökonomie (Bd. 1); MEW 23, Berlin, 1962, 

S. 761. 
13

 Vgl. Haupt/Crossick, S. 14. 
14

 Vgl. Haupt/Crossick, S. 17. Sie zitieren in diesem Zusammenhang eine Studie von Frank Bechhofer, 

Brian Elliot, et al, „die die allgemeine Diskussion über die Bedeutung des Kleinbürgertums im zeitgenössischen 

Großbritannien mit empirischen Untersuchungen über kleine Ladenbesitzer verbindet.“ 



 

8 

 

Dadurch, dass es sich beim Kleinbürgertum um eine Gruppe handelt, die sich durch wenige 

einheitliche und verbindende Momente („polymorphous“
15

) auszeichnete, auch weil die 

beruflichen Spezifikationen so unterschiedlich waren, wies es einen hohen Grad an sozialer 

Instabilität auf, die Bürgertum und Proletariat für sich selbst überwinden konnten: „Während 

nämlich Arbeiter und Bürger aus ihren Beziehungen zueinander ihre soziale Identität 

gewinnen und sie definieren konnten, waren Handwerksmeister und kleine Ladenbesitzer 

aufgrund ihrer spezifischen Beziehungen zu den Produktionsmitteln und dem 

multidimensionalen Charakter ihrer sozialen Position zu einer derart eindeutigen 

Selbstdefinition nicht in der Lage. Sie waren vielmehr sowohl auf bürgerliche als auch auf 

proletarische Werte bezogen.“
16

 Marx, und im Anschluss daran auch Vertreter des 

Marxismus, gingen deshalb davon aus, dass das Kleinbürgertum über kurz oder lang, 

spätestens aber während der Revolution, in einer der beiden Gruppen aufgehen müsse. Hans 

Magnus Enzensberger brachte dies auf die pointierte Formel des „schwankenden Restes“
17

, 

der weder herrschend noch ausgebeutet sei und somit nirgendwo so richtig dazugehöre. Dem 

allerdings widersprechen Haupt und Crossick. Auch sie tun sich schwer damit das 

Kleinbürgertum als Klasse zu charakterisieren. Zu heterogen scheint die Gruppe in der Tat zu 

sein. Sie verweisen aber darauf, dass es durchaus Hinweise dafür gibt, dass man, wenn schon 

nicht von einer Klasse, so zumindest von einer sich entwickelten Identität sprechen kann, die 

das Kleinbürgertum zu einem ernst zunehmenden gesellschaftlichen Bestandteil machte.
18

 Sie 

sehen vor allem das Streben nach Selbstständigkeit als einheits- und identifikationsstiftendes 

Merkmal. Es ist das eindeutigste Abgrenzungsmerkmal zu den Besitzern der 

Produktionsmittel und der Arbeiterklasse. Sie stellten ihren Besitz selbst her, meist ohne die 

Mitwirkung (familienfremder) Arbeitskräfte in Anspruch zu nehmen. Diese Art der 

Produktion verschaffte ihnen in einer sich industrialisierenden Welt ein 

Alleinstellungsmerkmal, das es gegenüber den Reichen und Mächtigen sowie den Besitzlosen 

zu verteidigen galt.  

Dieses Streben nach Selbstständigkeit war allerdings auch Ursache für eine chronische 

Selbstbezogenheit auf die eigenen Sphären. Sie kapselten sich ab von den großen 

Entwicklungen der Welt (Politik, Hochkultur, etc.) und suchten ihr Heil im Kleinen. Das wird 

                                                 
15

 Vgl. Mayer, Arno J.: The Lower Middle Class as Historical Problem, in: Journal of modern History 

(47/3), 1975, S. 409. 
16

 Vgl. Haupt/Crossick, S. 18f. 
17

 Vgl. Enzensberger, Hans Magnus: Von der Unaufhaltsamkeit des Kleinbürgertums – eine 

soziologische Grille, in: Stein, Gerd: Philister – Kleinbürger – Spießer. Normalität und Selbstbehauptung, 

Frankfurt, 1985, S. 136. 
18

 Vgl. Haupt/Crossick, S. 22. 



 

9 

 

im Folgenden noch verdeutlicht. In Krisenzeiten, in denen die Selbstständigkeit gefährdet 

erschien, schaffte es das Kleinbürgertum sich auf dieses verbindende Merkmal zu besinnen 

und entwickelte einen beträchtlichen inneren Zusammenhalt: „In sum, however amorphous 

the petite bourgoisie may be in times of normalcy, in times of severe crisis it develops 

considerable internal coherence.“
19

 

Für den weiteren Verlauf dieser Arbeit ist die sozialstrukturelle Verwendung des 

Terminus Kleinbürgertum jedoch gar nicht so entscheidend, weder in einer historischen 

Betrachtung der Entwicklung des Kleinbürgertums, noch in der gegenüber Bourgeoisie und 

Proletariat und auch nicht in seiner gegenwärtigen Form (immer vorausgesetzt, dass man in 

unserer heutigen Gesellschaft überhaupt noch von einem Kleinbürgertum als soziales Milieu, 

Schicht, oder gar Klasse sprechen kann, der Begriff für eine Gesellschaftsstudie also nicht 

obsolet geworden ist.) Es geht vielmehr darum, dass der Terminus kleinbürgerlich sich aus 

der Begrifflichkeit herausgelöst hat und im Sinne einer Mentalitätskategorie konzeptualisiert 

wurde und somit weiterhin Gültigkeit besitzt. Die Werte und Vorstellungen, die das 

Kleinbürgertum in seinem Überlebenskampf entwickelt und internalisiert hat, haben sich so 

sehr verfestigt, dass ein Mensch, unabhängig von seiner sozialstrukturellen Zuordnung, 

sondern lediglich aufgrund seiner Geisteshaltung als kleinbürgerlich betrachtet werden kann. 

Eine Behauptung, die zugegebenermaßen leicht aufgestellt, aber schwer zu beweisen ist. Es 

gibt jedoch gute Gründe, sie nicht nur aufgestellt, sondern tatsächlich auch stehen zu lassen.  

Familie, Lokalismus und Eigentum kann man als die drei Hauptelemente betrachten, 

die die kleinbürgerliche Mentalität/Kultur kennzeichnen.
20

 Geht man davon aus, dass sich 

diese aus der Genese des Kleinbürgertums heraus entwickelt haben, ist es nicht schwer zu 

erklären, wie es dazu kam. Dadurch, dass die kleinbürgerlichen Betriebe fast immer familiär, 

das heißt ohne die Zurhilfenahme von Arbeitskräften, geführt wurden, entwickelte sich ein 

ganz anderes Verständnis ihrer Bedeutung.
21

 Die Familie war der Garant für die betriebliche 

Existenz und damit auch für die ganz persönliche. Auflösungserscheinungen der Familie, 

beispielsweise durch den unerwarteten Tod eines oder mehrerer Mitglieder, Zerwürfnisse, 

Streitereien oder Ähnliches, gefährdeten nicht nur den privaten Haussegen, sondern hatten 

auch direkte Folgen für den Betrieb als Lebensgrundlage. Ein guter familiärer Zusammenhalt 

war somit notwendig und die Versicherung für das wirtschaftliche Dasein. Diese doppelte 

Bedeutung der Familie (für die private und ökonomische Sphäre) unterschied das 

                                                 
19

 Vgl. Mayer, S. 436. 
20

 Vgl. dazu die Kapitel bei Haupt/Crossick, S. 262-271 und Schilling, S. 27-39. 
21

 Vgl. Haupt/Crossick, S. 21; Mayer, S. 427. 



 

10 

 

Kleinbürgertum von den anderen beiden großen Gesellschaftsgruppen Bürgertum und 

Proletariat. Die großen Betriebe, die die industrielle Revolution mit vorantrieben, waren 

oftmals auch in Familienbesitz. Sie wurden aber nicht familiär geführt, sondern in den 

meisten Fällen patriarchisch durch das Familienoberhaupt. Der Beitrag, den die Familie als 

Ganzes für das Unternehmen leistete, war marginal und eher im repräsentativen Bereich zu 

suchen. Auch weil sie von den Produktionsstandorten meist entfernt lebte und somit auch in 

keinen direkten Kontakt mit den Arbeitsabläufen treten konnte. Familienausfälle waren 

deshalb zumindest im ökonomischen Bereich zu verkraften. Auch in der Arbeiterschaft 

erlebte die Familie keinen derartigen Bedeutungszuwachs. Zwar waren die einzelnen 

Mitglieder für das ökonomische Überleben der Familie wichtig. Nicht umsonst waren alle 

Mitglieder, und nicht nur der Vater, zum Verkauf ihrer Arbeitskraft gezwungen. Im Ganzen 

ergab sich aber nicht mehr als die Summe der familiären Einzelteile, wie es im 

Kleinbürgertum der Fall war, wenn aus dem Zusammenhalt und der Zusammenarbeit der 

Familie nicht nur die Existenz gesichert wurde, sondern sich auch ein Mehrwert ergab.  

Das zweite typische Element für das Kleinbürgertum ist die Ortsgebundenheit: 

Lokalismus. Aus zwei Gründen konstruierte das Kleinbürgertum seine Lebenswirklichkeit um 

einen bestimmten Ort herum. Die räumliche Mobilität war schon deshalb nur bedingt 

vorhanden, weil sie mit dem Standort des Betriebes verknüpft war. Eine räumliche 

Veränderung hätte entweder dessen Aufgabe zur Folge gehabt, oder in Form einer 

Standorterweiterung stattgefunden. Weder das eine noch das andere waren aber die Regel, 

sondern allenfalls die Ausnahme. Räumliche Veränderungen waren folglich selten, was auch 

Auswirkungen auf die Politisierung der Kleinbürger hatte. Auf politischer Ebene bekamen 

kommunale Entscheidungen einen ungleich höheren Stellenwert beigemessen und wurden 

dementsprechend stärker wahrgenommen als überregionale Debatten. „Der Verlauf einer 

Straßenbahn, die Lage einer Markthalle oder die Inspektion der Hygiene und der 

Öffnungszeiten der Läden schienen ihnen weitaus wichtiger als Entscheidungen der 

Zentralregierung.“
22

 Der Leser sei hier an das Stichwort Selbstbezogenheit erinnert. Der 

eigene Ort war schon allein aus diesem Grund das Zentrum der kleinbürgerlichen mental map. 

Forciert wurde dies durch eine Abgrenzung nach oben hin. Großunternehmen waren in der 

Lage, sich größere Märkte zu erschließen, als es kleinbürgerliche Betriebe jemals gekonnt 

hätten. Die Großbetriebe traten so in eine direkte Konkurrenz mit den örtlichen kleinen 

Produzenten, der sich diese nicht gewachsen sahen. Im übertragenen Sinne mutierte der Ort 

                                                 
22

 Vgl. Haupt/Crossick, S. 264. 



 

11 

 

zu einem Kampfplatz, den die eingesessenen Handwerker und Ladenbesitzer gegen die von 

außen kommenden, fremden Invasoren zu verteidigen hatten. Haupt und Crossick nennen das 

die „Ideologie des Lokalismus“
23

. Es scheint zwar etwas fraglich zu sein, ob man wirklich 

von einer Ideologie sprechen kann oder ob das nicht doch etwas zu hochgegriffen ist. 

Nichtsdestotrotz hat es eine Überhöhung der Bedeutung des eigenen Ortes, als dessen 

Bestandteil sich das Kleinbürgertum sah, gegeben. Der lokale Markt sollte dadurch vor der 

Einwirkung Dritter geschützt werden. Die Mystifizierung des Lokalen war die politische 

Antwort im Ringen um die eigene Existenz. Nicht selten fand dies in einer oftmals 

konstruierten Wiederbelebung lokaler Traditionen statt. Neu gegründete Vereine widmeten 

sich der örtlichen Historiographie, der Bräuche und der Bewahrung der jeweils typischen 

Dialekte und Mundarten. Es war der Beginn der Heimatpflege.
24

 Im 19. Jahrhundert und 

insbesondere zu Beginn des 20. Jahrhunderts erlangte der Heimatbegriff eine emotionale 

Konnotation. War Heimat ursprünglich ein juristischer Terminus, der lediglich der räumlichen 

Zuordnung einer Person diente, wandelte er sich zu einem Fluchtpunkt vor einer sich 

verändernden Welt. Durch die Aus- und Abgrenzung von der sich industrialisierenden 

Gesellschaft – und speziell in Deutschland ab 1871 auch von einem sich ausbreitenden 

Zentralstaat – verband man die Angst um die ökonomische Existenz mit der Angst vor einer 

kulturellen Nivellierung mit dem Anderen und dem damit verbundenen Verlust der eigenen 

Identität. 

Wenn bisher von der Sicherung des kleinbürgerlichen Betriebes die Rede war, muss 

damit immer auch das Eigentum mitgedacht werden, als drittem elementarem 

Charakteristikum des Kleinbürgers. Lässt sich der Lokalismus als Abwehrhaltung gegen den 

Druck von oben sehen, ist das Eigentum das Abgrenzungsmerkmal nach unten, gegenüber 

dem Proletariat im Allgemeinen und den eigenen Mitarbeitern (sofern vorhanden) im 

Besonderen. Besitz hat nie eine nur selbstreferentielle Fuktion, sondern prägt auch immer das 

Selbstverständnis und den Habitus. Das Kleinbürgertum gerierte sich gegenüber den 

Arbeitern als Gruppe, die es zu etwas gebracht hatte, und schaffte es gleichzeitig, sich vom 

Bürgertum abzusetzen, indem es das Selbsterwirtschaftete des Eigentums hervorhob, während 

das Eigentum jener lediglich die bereits selbstverständliche Basis bildete.
25

 Auch wenn der 

eigene Besitz quantitativ kleiner sein mag, ist er qualitativ wertvoller, wenn er eigenständig 

                                                 
23

 Vgl. Haupt/Crossick, S. 264. 
24

 Vgl. Neumeyer, Michael: Heimat – Zu Geschichte und Begriff eines Phänomens, Kiel, 1992,  

S. 17-31. 
25

 Vgl. Schilling, S. 34. 



 

12 

 

Stück für Stück erarbeitet wird. Charaktereigenschaften beziehungsweise Werte, die heute 

noch als typisch kleinbürgerlich, manche würde vielleicht auch sagen deutsch, gelten, wie 

Fleiß, Disziplin, Pünktlichkeit, Mäßigung, Zielstrebigkeit und so weiter, haben sich zu einem 

großen Teil in diesem Kontext entwickelt.
26

 

Betrachtet man das Streben nach Selbstständigkeit, sprich den Widerstand gegen das 

Aufgesogenwerden in eine der beiden konkurrierenden Klassen, als den Kern und das 

verbindende Element der kleinbürgerlichen Identität, kam dem Eigentum vor allem eine 

stabilisierende Funktion zu. Als Symbol für Unabhängigkeit, Autonomie und Sicherheit stand 

es für den Erfolg, sich im Existenzkampf behauptet zu haben.
27

 Der kleinbürgerliche 

Eigentümer hatte es geschafft, sich im Kleinen von den Gesetzmäßigkeiten der Welt zu 

emanzipieren und konnte sich ganz seiner privaten und ökonomischen Sphäre widmen. Die 

Selbstbezogenheit des Kleinbürgers verdeutlicht sich hier materiell, auch, weil das Eigentum 

nicht für expansionistische Zwecke verwendet wurde, also für Investitionen, die sich selbst 

amortisieren. Kleinbürgerliches Eigentum war kein Kapital, das selbst arbeitet, sondern wurde 

in reale, immobile Güter gesteckt, die vor allem Sicherheit gewähren und auf Dauer nicht an 

Wert verlieren sollten.
28

 

Aus der historischen Betrachtung heraus lassen sich bestimmte Merkmale 

(selbstbezogen, stark lokal verhaftet und sicherheitsbedürftig) feststellen, die sich sowohl dem 

(historischen) Kleinbürger, als auch einem heutigen Mensch mit kleinbürgerlicher Mentalität 

zuschreiben lassen. Selbstbezogen allerdings nicht im Sinne von egoistisch oder egozentrisch, 

sondern auf die eigenen Sphären und Räume konzentriert lebend. Im ständigen Kampf um das 

gesellschaftliche Überleben, hat der Kleinbürger sein Heil im Kleinen gesucht und gefunden. 

In den Räumen, die er bewohnt, muss er mit niemandem konkurrieren und kann sich ganz 

sich selbst und seinem Glück widmen. Andere streben nach Glück im Großen, während der 

Kleinbürger das seine vor der Haustür findet. Das bedeutet im Umkehrschluss aber, dass das 

nur so lange möglich ist, wie die kleinbürgerlichen Sphären keiner Störung von außen 

ausgesetzt sind. Lange hat der Kleinbürger darauf hingearbeitet, durch Abgrenzung von allem 

was bedrohlich erscheint, seine Lebenswelt so störungsresistent wie möglich zu gestalten. Er 

hat sich seinen Raum geschaffen und ihn zu seiner Normalität erhoben. Der Wunsch nach 

                                                 
26

 Vgl. entnommen einer Auflistung, der als typisch geltenden Charaktereigenschaften des 

Kleinbürgertums bei Kudera, S. 252. 
27

 Vgl. Haupt/Crossick, S. 268. 
28

 Vgl. Haupt/Crossick, S. 269f. 



 

13 

 

Normalität ist ein Spezifikum des Kleinbürgertums.
29

 Kudera betrachtet es sogar als den Kern 

kleinbürgerlichen Denkens, als eine „moralische und funktionale Überhöhung der eigenen 

Normalität vor dem Gegenhorizont solcher Gruppen, denen die Normalität nicht zugebilligt 

wird.“
30

 Die Normalität ist die Ebene, in der der Kleinbürger seine Existenz frei von jeder 

Gefahr sieht, weil das die einzige ist, die er in der Lage ist zu beherrschen, weil er sie  sich 

selbst geschaffen hat und in der er sich auskennt. Ist diese Normalität jedoch durch plötzliche 

äußere Einflüsse Veränderungen ausgesetzt, die als dauerhaft und schwerwiegend 

wahrgenommen werden, entwickelt das Kleinbürgertum in seinem Aufbäumen dagegen jene 

„considerable internal coherence.“
31

 Es entwickelt das, was sich als normativer Normalismus 

bezeichnen lässt.  

3. Normativer Normalismus 

Zunächst wollen wir versuchen uns dem Begriff Normalität skizzenhaft zu nähern. 

Vermutlich jeder Mensch hat eine Vorstellung davon, was normal ist. Gerade deswegen 

handelt es sich dabei um einen komplizierten Terminus, der vor allem in wissenschaftlichen 

Arbeiten ungern verwendet wird, weil zu viele unterschiedliche Assoziationen damit 

verbunden sind. Eine überzeugende und allgemein gültige von Normalität scheint unmöglich. 

Und trotzdem scheint es sinnvoll bei der Beschreibung menschlicher Handlungen sich der 

Normalität der betreffenden Menschen zu nähern. Durch persönliche Reflexion auf das 

Dasein ist eine Konfrontation mit Normalität unvermeidlich. Jeder Mensch ist in einer 

Normalität eingebettet. Nur weil bestimmte Abläufe normal, sprich in wiederkehrender 

Regelmäßigkeit ablaufen, ist eine beständige Lebensführung gewährleistet. Alles wird 

irgendwann zu Normalität. Selbst Menschen, die in Kriegsgebieten leben müssen, betrachten 

das Abnormale irgendwann als normal und richten sich dementsprechend ein.  

Geht man davon aus, dass Normalität gesamtgesellschaftlich gesehen ein diskursives 

Ereignis ist und den Kontext und Sinnzusammenhang eines bestimmten sozialen 

Systems/Kultursystems bestimmt und so Orientierung ermöglicht, kommt man zu dem 

Schluss, dass es in der Moderne immer mehrere Normalitäten parallel geben muss. Link 

spricht deshalb von sektoriellen Normalitäten innerhalb pluralistisch ausdifferenzierter 

                                                 
29

 Vgl. Franke, Berthold: Die Kleinbürger – Begriff, Ideologie, Politik, Frankfurt, 1988, S. 215f.; 

Pintschovius, Joska: Die Diktatur der Kleinbürger – Der lange Weg in die Deutsche Mitte, Berlin, 2008, S. 17; 

Kudera, S. 252, 258.  
30

 Vgl. Kudera, S. 258.  
31

 Vgl. Fn. 19. 



 

14 

 

Gesellschaften.
32

 Das bedeutet, dass nicht jeder Mensch in seiner eigenen, individuellen 

Normalität lebt, sondern, dass Normalität auch immer im Zusammenspiel mit anderen 

Menschen verläuft. Der kategorische Imperativ der Normalität lautet deshalb: betrachte als 

normal, was von anderen als normal betrachtet werden könnte.
33

 Innerhalb einer bestimmten 

Gruppe oder einem bestimmten Milieu, dem man sich qua Herkunft, Religion, Einkommen, 

Wohnort, Profession, Bildung, Habitus etc. zugehörig fühlt, wird mittels Diskurs festgestellt, 

was als normal gilt. Das individuelle Verständnis von Normalität ist also immer auch von 

bestimmten Dispositiven abhängig, die den Zugang zu einem solchen Diskurs erst möglich 

machen.  

Um sich in diesen sektoriellen Normalitäten zurechtzufinden, wird von dem Einzelnen 

ein hohes Maß an Verstehens- und Kommunikationskompetenz abverlangt. Menschen, die 

aus unterschiedlichen Normalitäten kommen, werden es schwer haben, sich 

erfolgversprechend einander zu nähern, ohne sich über die Voraussetzungen zu verständigen, 

aus denen der jeweils andere kommt. Der modern vergesellschaftete Mensch muss im Alltag 

natürlich nicht wie ein Ethnologe agieren, der sich einem fremden Stamm nähert. Gewisse 

Formen der Normalität, wie zum Beispiel die Grundlagen der Höflichkeit, sind gewiss 

sektorenübergreifend. Wer aber tiefergehende Prinzipien als das Händeschütteln zur 

Begrüßung nicht kennt und deshalb nicht in der Lage ist sie zu befolgen, wird zum Beispiel 

bei einem Staatsempfang Probleme bekommen. Die oft zitierten soft skills (Reflektiertheit, 

Toleranz, Urteilskraft, Lernbereitschaft und Rollendistanz) sind die Basis, um intersektoriell 

handlungsfähig zu sein. 

Was bedeutet das nun, wenn von einem normativen Normalismus die Rede ist? Auch 

wenn der Wortstamm derselbe sein mag, scheinen Normalität (oder eben besser als Plural: 

Normalitäten) und Normativität sich als zwei Gegenpole gegenüberzustehen. Hat ersteres eher 

die Funktion einer Orientierungsnorm inne, ist letzteres als Erfüllungsnorm gedacht: so ist es 

und so sollte es sein. Ist es nicht so, wie es sein sollte, besteht Interventionsbedarf. Dieser ist 

aber nur dann legitim, wenn mittels eines rationalen Diskurses ein gesamtgesellschaftlicher 

Konsens hergestellt werden kann, schon deshalb, weil es eben Normalitäten sind. Die 

Grundlage für einen Interventionsbedarf kann also nur schwerlich die Normalität sein. Anders 

verhält es sich, wenn Normalität mit normativ gleichgesetzt wird. Interventionsbedarf 

                                                 
32

 Vgl. Willems, Herbert: Normalität, Normalisierung, Normalismus, in: Link, Jürgen/Loer, 

Thomas/Neuendorff, Hartmut: „Normalität“ im Diskursnetz soziologischer Begriffe, Heidelberg, 2013, S. 52; 

Link (1998), S. 15, 118. 
33

 Vgl. Link (1998), S. 16. 



 

15 

 

bedeutet dann „Normalisierungsbedarf“
34

. So schreibt Robert Spaemann: „Der Begriff einer 

normativen Normalität ist unverzichtbar, wenn es um den Umgang mit Lebensvorgängen 

geht.“
35

 Er bezieht sich damit vor allem auf das Gender Mainstreaming, das er als 

Umerziehung und Re-Education bezeichnet. Normal sind, laut Spaemann, heterosexuelle 

Männer und Frauen, die zusammen Kinder zeugen, während die Adoption von Kindern durch 

homosexuelle Paare als „anormal“ betrachtet werden muss. Der Vorwurf, den Spaemann 

macht, lautet, dass die Kategorie der Normalität verbannt und „unter Ideologieverdacht“ 

gestellt werden würde, damit man Nicht-Heterosexuelle und deren adoptierte Kinder nicht als 

das bezeichnen muss, was sie aber eigentlich sind: anormal. Sie sind als „Fehler der Natur“ zu 

betrachten, die man zwar hinnehmen, aber durch eine oktroyierte Tolerierungspolitik nicht 

auch noch fördern muss. Das kann man illiberal finden. Es zeigt aber eindrucksvoll, wie 

normative Normalität funktioniert. Lebensformen, die nicht der eigenen entsprechen, werden 

als anormal abgetan, ohne sich bewusst zu machen, dass Normalität vor allem konstruiert ist 

und sich deshalb in einer modernen Gesellschaft, in der Menschen sich ihres eigenen 

Verstandes bedienen, in vielfältigster Weise präsentieren kann.  

In ihrer Studie zur Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit (GMF) machen Andreas 

Zick und Beate Küpper normative Normalität dann aus, wenn dem Satz „Ich lebe so, wie es 

üblich und richtig ist“ eher beziehungsweise voll und ganz zugestimmt wird.
36

 Das Bestehen 

sektorieller Normalitäten wird also negiert und nur eine einzige Normalität als wahr und gut 

hervorgehoben. Ist diese Normalität durch exogene oder endogene Faktoren gefährdet, 

entwickelt sie sich zu einem politisch virulenten normativen Normalismus. Er ist eine 

politische Kraft, die sich aus den Befürwortern einer normativen Normalität speist. 

Handlungsbedarf wird dann als erforderlich gesehen und eingefordert, wenn die eigene 

Normalität Gefahr läuft ausgelöscht zu werden, respektive in einer oder mehreren anderen 

Normalitäten aus- oder unterzugehen droht. Auf den Ansatz zurückgehend, wonach 

Normalität ein diskursives Ereignis ist, hieße das, dass der eigene Diskurs von einem anderen 

überlagert wird. Der Handlungsbedarf wird dementsprechend auch nur von dieser Gruppe 

artikuliert und ist nicht das Ergebnis einer gesamtgesellschaftlichen Abstimmung. Kurz 

gesagt: Es geht beim normativen Normalismus um den zwanghaften Versuch einen wie auch 

                                                 
34

 Vgl. Link (2013), S. 21. 
35

 Die folgenden Zitate Spaemanns sind aus seinem Geleitwort zu einer Monographie Gabriele Kubys 

entnommen: Spaemann, Robert: Geleitwort, in: Kuby, Gabriele: Die globale sexuelle Revolution – Zerstörung 

der Freiheit im Namen der Freiheit, Kißlegg, 2014
4
. 

36
 Vgl. Zick, Andreas/Küpper, Beate: Politische Mitte. Normal feindselig, in: Heitmeyer, Wilhelm: 

Deutsche Zustände, Folge 4, Frankfurt am Main, 2006, S. 127. 



 

16 

 

immer gearteten Zustand zu konservieren oder wieder herzustellen, der als normal und somit 

gut erachtet wird. Handlungsbedarf wird gleichgesetzt mit Normalisierungsbedarf, weil der 

normale Seiens-Zustand Gefahr läuft zu verschwinden beziehungsweise in einem neuen 

Zustand aufzugehen, der unbekannt ist und damit als gefährlich wahrgenommen wird. Wie 

man Normalität und Normalismus kategorisieren kann, soll weiter unten näher 

ausdifferenziert werden. 

Von normativem Normalismus lässt sich, wie der Angriff auf das Gender 

Mainstreaming zeigt, nicht nur bei xenophoben Ereignissen sprechen. Es besteht aber die 

Vermutung, dass es vor allem fremdenfeindliche sind, die dadurch ausgelöst werden. Auch 

Zick und Küpper beziehen sich bei ihrer Konzeption der normativen Normalität auf 

xenophobe Einstellungen. Die Angst vor dem Fremden, die durch Ressentiments und 

Vorurteile ausgedrückt wird und in Hass und Gewalt ausarten kann, ist durch die Angst vor 

dem Verlust der eigenen Normalität erklärbar. Der Charakter des normativen Normalismus ist 

ein exkludierender. Menschen, Religionen, Kulturen, Institutionen, Werte und Normen, die in 

der eigenen Normalität nicht vorkommen, werden ihrer Wertigkeit und ihrer 

Daseinsberechtigung beraubt, indem man ihnen den Zugang in die eigene Welt a priori 

verwehrt. Ohne sich mit ihnen in auseinandergesetzt haben zu müssen, können sie von 

vornherein abgelehnt werden. Vor allem dann, wenn herkömmliche Erklärungsmuster für 

Fremdenfeindlichkeit (nicht nur auf Menschenfeindlichkeit bezogen, sondern auf das Fremde 

allgemein) wie Rassismus oder völkisches Denken nicht grundsätzlich überzeugen, bietet der 

normativ normalistische Ansatz eine Alternative. Rassismus gründet sich in der Überzeugung 

von der Existenz höher beziehungsweise minderwertiger Rassen und legitimiert die 

Feindseligkeit gegenüber anderen Gruppen durch das Gefühl, etwas Besseres zu sein. Bei 

Anhängern einer völkischen Denkweise paart sich dies in der Regel noch mit einem 

überzogenen Nationalbewusstsein und einem grundsätzlichen Freund-Feind-Verständnis des 

Politischen. Aber nicht jeder, der Ausländer in seinem Umfeld ablehnt, ist automatisch ein 

Rassist. Man kann sehr wohl den Wert anderer Kulturen (das Wort Rasse würde dann wohl 

vermieden werden) anerkennen, ohne sie dabei in seiner Nähe haben zu wollen. Sie sollten 

nur das ihnen angestammte Habitat nicht verlassen, da sie durch Überfremdung die 

individuelle Normalität gefährden. Das soll die Gefahr, die von Xenophobie aus welchen 

Motiven auch immer ausgeht in keinem Fall relativieren. Aber Ausländerfeindlichkeit, nicht 

ausgelöst durch ein Weltbild, sondern durch normativen Normalismus kann erklären, wie es 

zu einer (rechts-)politisierten Mitte der Gesellschaft kommt.  



 

17 

 

Wer Vorurteile äußert, tut dies in nicht wenigen Fällen mit dem Verweis auf die 

eigene Normalität und betont diese dadurch explizit.
37

 Er wertet sie durch Abgrenzung zu 

einer anderen Gruppe auf und verschafft ihr so den Status einer unveränderlichen Gültigkeit. 

Gleichzeitig werden Vorurteile normalisiert und konsensfähig gemacht. Wilhelm Heitmeyer 

bezeichnet das als „beunruhigende Normalität“.
38

 Dadurch, dass Vorurteile nicht nur von den 

Rändern her geäußert werden, sondern aus der Mitte der Gesellschaft kommen, geben sie 

ihnen einen repräsentativen Anstrich, da der Eindruck erweckt wird, die meisten Mitglieder 

der Gesellschaft würden so denken. In der Folge nimmt die Normalisierung der 

Menschenfeindlichkeit zu, wodurch „die Desintegration und Diskriminierung von Gruppen in 

der Gesellschaft `normal´ erscheint und den Verdacht des Extremistischen, des Abweichenden 

unterläuft.“
39

 Von diesem Punkt aus betrachtet, wird auch klar, was für eine Gefahr es birgt, 

wenn Politiker oder andere repräsentative Stimmen Ressentiments mit dem Argument 

aufgreifen, dass demokratiefeindlichen Kräften ansonsten ein Hoheitsrecht auf bestimmte 

politische Themenfelder eingeräumt werden würde. Beliebt ist in diesem Zusammenhang der 

Ausdruck des Rattenfängers, vor dem man die Bevölkerung schützen müsse.
40

 Gerade aber 

dadurch, dass Politiker und andere sich mit diesen Sprüchen anbiedern und mit diesen 

Forderungen gemein machen, verschaffen sie illiberalen und menschenfeindlichen Gedanken 

eine Legitimität, die sie sonst nur schwer erreichen würden. Sie machen sagbar, was vorher 

aus guten Gründen mit zivilisierter Verachtung
41

 gestraft wurde. 

Bis jetzt ging es um den normativen Normalismus als Phänomen ganz allgemein. Im 

Folgenden soll er speziell für das Kleinbürgertum angewandt werden. Wie weiter oben 

erörtert, hat das Kleinbürgertum ein besonderes Verhältnis zu Normalität. Es sieht Normalität 

nicht als diskursives Ereignis an, sondern kennt aufgrund seiner Selbstbezogenheit nur die 

eigene Normalität. Um sich dem Verständnis von Normalität zu nähern und daran 

anknüpfend, wie die Veränderung wahrgenommen wird, soll Normalität als Raum verstanden 

werden. Für die Methode der Diskursanalyse bedeutet das, dass der Raum als institutioneller 

                                                 
37

 Vgl. Zick/Küpper, S. 128. 
38

 Vgl. zitiert nach Zick/Küpper, S. 116. 
39

 Vgl. Zick, Andreas/Klein, Anna: Fragile Mitte – Feindselige Zustände – Rechtsextreme Einstellungen 

in Deutschland 2014, hrsg. für die Friedrich-Ebert-Stiftung von Ralf Melzer, Bonn, 2014, S. 13. 
40

 Exemplarisch dafür die Aussage des bayerischen Innenministers Joachim Herrmann in einem 

Interview mit der Bild-Zeitung: „Dabei müssen wir die Ängste der Bevölkerung aufnehmen, bevor es 

rechtsextremistische Rattenfänger mit ihren dumpfen Parolen tun.“ Vgl. Bild-Zeitung vom 12.12.2014: Anti-

Islam-Proteste: Bayerns Innenminister warnt vor rechten Rattenfängern: 

http://www.bild.de/politik/inland/pegida/bayerns-innenminister-warnt-vor-rechten-rattenfaengern-

38940776.bild.html (aufgerufen zuletzt am 2.1.2016). 
41

 Zur zivilisierten Verachtung vgl. Strenger, Carlo: Zivilisierte Verachtung – Eine Anleitung zur 

Verteidigung unserer Freiheit, Frankfurt am Main, 2015. 



 

18 

 

Teil des Diskurses gedeutet, beziehungsweise überhaupt erst als solcher von diesem 

konstruiert wird. Was im vorherigen Kapitel durch Begriffe wie Sphäre und Raum angedeutet 

wurde, soll jetzt intensiver untersucht werden. 

3.1. Normalität als Raum 

Normalität als Raum zu verstehen, scheint der eleganteste Weg zu sein, wenn man 

sich nicht einer statistisch berechneten, sondern einer individuellen oder klar definierbaren 

gruppenspezifischen Vorstellung von Normalität nähern möchte. Wenn im Folgenden von 

einem der beiden Begriffe die Rede ist, muss der jeweils andere beim Lesen immer 

mitgedacht werden. Grundlage für die Überlegung Normalität räumlich zu denken, ist das 

anthropologische Axiom, wonach Räume konstitutiv für Menschen sind.
42

 Menschen leben in 

Räumen, die sowohl imaginär und damit interpretierbar sind (wie das bei der Normalität der 

Fall ist), aber auch in physisch greifbaren Räumen (der Ort beispielsweise, an dem man sich 

in der Regel aufhält), die bearbeitet und wandelbar gemacht werden können. Wer nach 

einigen Jahren wieder in eine Stadt kommt, die er von früher kennt, muss damit rechnen, dass 

sie eine Veränderung durchgemacht hat. Diese kann baulicher Natur durch den Abriss und 

Aufbau von Häusern sein. Es kann sich aber genauso gut der erinnerte Raum verändert haben. 

Dinge, die die Wahrnehmung des Ortes beeinflusst haben, wie Gerüche, Lichter, Laute, sind 

verschwunden oder wurden durch andere ersetzt und der Raum wird plötzlich in einer ganz 

anderen Art und Weise betrachtet. Der Mensch definiert den Raum. Das gilt aber vice versa 

genauso. Der Raum oder die Idee, die auf diese projiziert wird, beeinflusst den Menschen, bis 

hin zu dem Moment, in dem er sich im Zweifel nur noch über diesen definiert. Dabei muss es 

aber gar nicht so weit kommen, um von einer Beeinflussung zu reden (in diesem Fall wäre der 

Begriff Beeinflussung wohl auch zu milde gewählt). Wer an fremde Orte fährt, wird immer 

auch ein Stück weit von diesen geprägt werden. Sei es in einer positiven Art und Weise, weil 

man die Fremdheit als individuelle Bereicherung empfindet oder in einer negativen, weil man 

sich in dem Raum verloren fühlt. Das alles klingt zunächst einmal banal, wird aber gerne als 

eine eher vernachlässigbare Komponente behandelt, wenn es darum geht, das Sozialverhalten 

von Gruppen oder Individuen zu beschreiben, das meist vollkommen natürlich in eine 

Umgebung eingebettet zu sein scheint.
43

 Normalität ist sowohl physischer als auch imaginärer 

                                                 
42

 Vgl. Schilling, S. 9.  
43

 Vgl. Schlögel, Karl: Im Raume lesen wir die Zeit – Über Zivilisationsgeschichte und Geopolitik, 

München, 2004, S. 47. 



 

19 

 

Raum. Sie ist ein „Erfahrungsraum der Vertrautheiten“
44

, in dem der Einzelne sich in der 

Regel bewegt, dessen Codices er kennt und der ihm visuell, kulturell und ästhetisch nicht 

fremd ist. Diesen Raum nimmt in der Alltäglichkeit überhaupt nicht mehr wahr. Erst wenn er 

einer plötzlichen Transformation unterworfen wird, rückt der Raum wieder in das 

Bewusstsein vor.  

Damit der Raum als satisfaktionierend angenommen wird, muss er verschiedene 

Grundbedürfnisse befriedigen können. Dazu gehören zum Beispiel Sicherheit, 

Handlungsfreiräume und Identität. Sind diese gegeben kommt es, so Schilling, analog zu einer 

Identifikation mit diesem Raum. Ob es dazu aber kommt, ist, wie gerade bereits angedeutet, 

vor allem eine Frage der Wahrnehmung, weniger der Fakten, da Räume, wenn sie nicht 

physisch fassbar sind, immer einer Deutung unterliegen. Die konkrete Sicht auf den Raum 

und seine Gestaltungsmöglichkeiten hängt dabei auch mit dem individuellen ideologischen 

Entwicklungsstand zusammen. Insbesondere in einer heterogenen Gemeinschaft/Gesellschaft 

kann der Grad der Identifikation erheblich variieren und Spannungsverhältnisse auslösen.
45

 

An dieser Stelle sei noch mal an den Begriff der sektoriellen Normalitäten erinnert. 

Um im Weiteren mit dem Raum arbeiten zu können, muss er greifbar gemacht 

werden. Wie genau kommt es dazu, dass ein Raum zur Normalität wird, man sich also ohne 

Hilfestellung entspannt und sicher darin bewegen kann? Wie lässt sich bestimmen, ob der 

Raum satisfaktionierend ist oder nicht? Hierzu soll das Raumorientierungsmodell von 

Greverus herangezogen werden.
46

 Sie schlägt vier Kategorien vor, nach denen man die 

Identifikationskompatibilität mit einem Raum bemessen kann: 

1. die instrumentale (Erschließung, Verteilung und Nutzung von Ressourcen zur 

eigenen Existenzsicherung) 

2. die politisch-strategische und kontrollierende ((in)formelle Kontrolle und 

Mitbestimmung der Bewohner im privaten und öffentlichen Bereich der 

Raumnutzung und -gestaltung.) 

3. die soziokulturelle (wichtig für die Entfaltung der Persönlichkeit durch soziale 

und kulturelle Aktivitäts-, Interaktions-, Prestige- und Regenerationsvalenz des 

Raums) 

4. die symbolische (ästhetische Präferenzen sowie spezifische Traditions-, Image- 

und Erinnerungswerte, die mit dem Raum verbunden sind). 

                                                 
44

 Vgl. Fn. 7. 
45

 Vgl. Greverus, S. 124, Schilling, S. 90. 
46

 Vgl. Greverus, S. 124f. 



 

20 

 

Diese Kategorien werden je nach individuellem Entwicklungsstand unterschiedlich 

gewichtet. Stehen sich die Kategorien in der persönlichen Wahrnehmung konfligierend 

gegenüber, beschädigt das die Identifizierbarkeit mit dem Raum und es kommt zur 

„Identitätsdiffusion“
47

. Der Raum wird nicht mehr als das persönliche Wohl befriedigend 

wahrgenommen. 

Die hier vertretene These ist, dass sich der kleinbürgerliche Raum, also die Normalität, 

so fundamental verändert hat, dass das Kleinbürgertum nun unter dem Banner der 

Patriotischen Europäer gegen die Islamisierung des Abendlandes auf die Straße geht. Dass 

die Normalität für Pegidisten einen Wert für sich darstellt, machen ein paar 

selbstbeschreibende Zitate deutlich: „Der Sachse sieht, was nicht normal ist“
48

, „Sind alles 

normale Leute“, „Ich bin ein stinknormaler deutscher Bürger“, „Ich bin ein ganz normaler 

deutscher Bürger“
49

, „Allerdings präsentieren sich die Gesichter von Pegida, Bachmann, 

Oertel oder Jahn, als `normale Bürger´ – eine Selbstbeschreibung, die sie auch auf die anderen 

Teilnehmer der Demonstrationen projizieren […].“
50

 Oder Pegidisten benutzen den Begriff 

um einen in ihren Augen untragbaren Sachverhalt hinzuweisen: „Da hakt´s bei mir aus. 

Sowas kann doch kein normaler Mensch wollen. […]. Das ist dieser Islam. Wenn die Leute 

Fernsehen anschalten und in die Zeitung gucken, was siehst Du? IS – 120 Kinder in Pakistan 

in die Luft gesprengt. 3000 dort gemeuchelt, in Afrika. Dort ist das ja normal, ne?“
51

, „70-

80% sind doch keine Deutschen mehr. Ist das ein normaler Trend?“
52

 

Es ist der weiter oben beschriebene innere Zusammenhalt in Krisenzeiten, der sich 

hinter dieser Bewegung mit dem ominösen Namen verbirgt. Der kleinbürgerliche Wunsch 

nach Konformität und Normalität hat sich in einer als existentiell wahrgenommenen Krise in 

eine ausgeprägte Konfliktbereitschaft mit unvorhergesehenen und irrationalen Ausbrüchen 

gewandelt.
53

 „Wenn aus Kontakt Konflikt wird, reagieren Kleinbürger entweder frontal und 

laut als Kollektiv der sameness [kursiv übernommen, Anm. M.R.] oder mit Schweigen und 

                                                 
47

 Vgl. Greverus (1997), S. 124f.  
48

 Vgl. Geiges/Marg/Walter, S. 95. 
49

 Die drei Aussagen sind Zitate von Pegidisten, die sich von einem Kamerateam der ARD-Sendung 

Panorama haben interviewen lassen. Die ersten beiden Zitate stammen aus dem ersten Teil und das dritte aus 

dem zweiten Teil: Panorama: Pegida: Die Interviews in voller Länge, Teil I: 

http://daserste.ndr.de/panorama/archiv/2014/PEGIDA-ROH-2,panorama5344.html (aufgerufen zuletzt am 

21.12.2015); Panorama: Pegida: Die Interviews in voller Länge, Teil II: 

http://daserste.ndr.de/panorama/archiv/2014/Pegida-Die-Interviews-in-voller-Laenge,panorama5340.html 

(aufgerufen zuletzt am 21.12.2015). 
50

 Vgl. Geiges/Marg/Walter, S. 13.  
51

 Vgl. Geiges/Marg/Walter, S. 125. 
52

 Vgl. Panorama Teil I. 
53

 Vgl. Schilling, S. 118; Haupt/Crossick, S. 254, Franke, S. 214. 



 

21 

 

Abwarten.“
54

 In diesem Fall haben sie sich eindeutig für ersteres entschieden. Die Bedrohung, 

die die kleinbürgerlichen Pegidisten wahrzunehmen meinen, entstammt dabei aus einer 

Mischung aus Unsicherheit und Unbehagen, wie es Frank Decker formuliert.
55

 Während sich 

Unsicherheit dabei mehr auf die soziale Situation, also die Sorge vor Wohlstandsverlust 

beziehe, ziele das Unbehagen auf kulturelle Entfremdungsgefühle und den Verlust vertrauter 

Ordnungsvorstellungen und Bindungen ab. Es sind zwei der drei grundlegenden Elemente des 

Kleinbürgertums betroffen: Lokalismus und Eigentum. Der eigene Ort und alles, was damit 

verbunden ist an Traditionen, Bräuchen und Kultur, ist durch den Zuzug von Flüchtenden aus 

fremden Orten in seinem derzeitigen Zustand ebenso gefährdet wie der eigene Wohlstand und 

das materielle Eigentum. Es geht somit um die instrumentale und die symbolische Kategorie, 

die für die Konstruktion des satisfaktionierenden Raumes von herausragender Bedeutung für 

das Kleinbürgertum sind.  

Im Folgenden sollen nun die instrumentale und die symbolische Kategorie näher 

untersucht werden. Auf die politisch-strategische Kategorie wird im Schlussteil eingegangen. 

Dabei ist zu prüfen, wie diese Kategorien in normale Zeiten wahrgenommen werden und wie 

sie sich im Moment verändern und so zu einer Politisierung führen. Die soziokulturelle 

Kategorie ist für das Kleinbürgertum, wie weiter oben deutlich wurde, nicht relevant, wenn es 

um die Akzeptanz eines Raumes geht und kann deshalb vernachlässigt werden. Die 

Entfaltung der eigenen Persönlichkeit, als Weiterentwicklung verstanden, hat kaum Priorität 

für den Kleinbürger. Durchschnittlichkeit gilt nicht als defizitär, sondern als Wert, schließlich 

bedeutet Durchschnitt zu sein, immer im Norm(al)bereich zu liegen.
56

 Die Gaußkurve nach 

oben und nach unten nicht zu verlassen lautet die Maxime, Prestige ist dem Kleinbürger daher 

im doppelten Sinne ein Fremdwort. 

3.1.1. Die Instrumentale Kategorie 

Während sich in weiten Teilen der Gesellschaft postmaterialistische Werte und 

Vorstellungen in den letzten Jahren mehr oder weniger durchgesetzt haben, definiert sich das 

Kleinbürgertum nach wie vor über sein Eigentum.
57

 Zum einen, weil es mit einer Vorstellung 

von Freiheit verbunden ist, da es Unabhängigkeit und Existenzsicherung gewährleistet, zum 

anderen als Abgrenzungsmerkmal nach unten. Eigentum ist insofern Ziel und Mittel zum 

                                                 
54

 Vgl. Schilling, S. 10. 
55

 Vgl. Decker, S. 86. 
56

 Vgl. Kudera, S. 252. 
57

 Zwar wurde einiges von dem nun Folgenden weiter oben schon genannt. Zur Vergegenwärtigung 

schadet es aber nicht, es sich nochmal vor Augen zu führen. 



 

22 

 

Zweck in einem. Der symbolische Gehalt ist dabei nicht zu unterschätzen. Beweist Eigentum 

doch gerade, dass die propagierten Werte Disziplin, Fleiß, Ordnung, die sich aus dem Streben 

nach Selbstständigkeit heraus entwickelt haben, auch gelebt werden. Es soll dem Einzelnen 

ein gewisses Ansehen bei seinen Mitmenschen verschaffen und der eigenen Individualität 

Ausdruck verleihen. Schließlich ist der Erfolg der Beweis für die persönlichen Fertigkeiten. 

Der Staat, der mittels Steuern das ehrlich verdiente Vermögen verkleinert, muss, damit eine 

weitere Akzeptanz und Legitimierung stattfindet, zumindest dafür sorgen, dass die 

Ressourcen weiterhin so verteilt werden, dass das Eigentum durch anständige (Werte!) Arbeit 

wieder vermehrt werden kann. Wie oben schon betont wurde, ist es wichtig zu beachten, dass 

Eigentum nicht als Mittel zur Expansion gedacht ist, sondern lediglich als Stabilitätsfaktor 

Ausdrucksform der eigenen Existenz in der Gesellschaft ist. Es findet deswegen auch keine 

gezielte und gegebenenfalls rücksichtslose Akkumulation des Kapitals statt (zum Beispiel 

durch Aktien oder Spekulationen). Geld wird in wertbeständige Anlagen reinvestiert (Beispiel 

Eigenheim). Zwei wichtige Ressourcen, die es zu garantieren gilt, sind der Arbeitsplatz und 

der Wohnraum. Materieller Wohlstand kann nur geschaffen werden durch die Bereitstellung 

der eigenen Arbeitskraft. Der Fall in die Arbeitslosigkeit würde nicht nur die Existenz 

bedrohen, sondern wäre auch ein gravierender Eingriff in das eigene Selbstverständnis. Wer 

vom Staat lebt, verliert in gewisser Hinsicht seine Individualität, wenn diese durch 

selbstständig erarbeitete Güter definiert wird. Der Wohnraum und insbesondere das 

Eigenheim sind die zweite Ressource, die bereitgestellt werden muss. Das Eigenheim, 

beziehungsweise, wenn es schon nicht für ein Eigenheim reicht, wenigstens eine 

Mietwohnung und eine Parzelle in einer Gartenkolonie, in der man sich nach eigenen (jedoch 

nicht unbedingt eigenständig reflektierten) ästhetischen Ansprüchen einrichten kann, 

verspricht Sicherheit, die Verheißung einer gehobenen Lebenswelt und zementiert das 

Verhältnis zu seinem Ort.
 58

  

Wie verändert sich die instrumentale Kategorie nun in den Augen von Pegidisten? Als 

größte Bedrohung hierfür erscheint der massive Zuzug von Flüchtenden, die sowohl den 

materiellen Wohlstand bedrohen, als auch die damit verbunden Werte: 

 „Die [die Ausländer, Anm. M.R.], die hier integriert sind und ordentlich arbeiten, hab 

ich nichts gegen.“ 

                                                 
58

 Vgl. Schilling, S. 177; zum ästhetischen Bewusstsein des Kleinbürgertums vgl. Schilling, S. 134-155. 



 

23 

 

 „Die Ausländer kriegen einen Haufen Geld und ich eine kleine Rente, dass ich 

einigermaßen über die Runden komm.“ 

 „Keiner hat was gegen Ausländer, die ordentlich arbeiten, wie Italiener, die hier ihre 

Restaurants haben.“ 

 „Meine Kinder gehen arbeiten und haben so wenig Geld“
59

 

Die ersten drei Aussagen sind wertebezogen und unterstreichen den symbolischen 

Gehalt von Einkommen und Eigentum. Nur wer für sein Geld auch arbeitet, hat einen 

Anspruch darauf. Es geht darum, es sich zu verdienen. Die erste und die dritte Aussage 

unterteilen die Gruppe der Flüchtenden oder Ausländer allgemein darüber hinaus in zwei 

Gruppen: die Fleißigen, die für sich selbst sorgen und die Verbrecher (so der O-Ton der 

Dame) oder Schmarotzer, die sich auf Kosten anderer bereichern wollen. Als Beispiel für 

einen fleißigen Ausländer gilt demnach der Italiener. Er ist der gute Ausländer, weil er nicht 

nur arbeitet, sondern auch weiß, wo sein Platz ist: nämlich in der Gastronomie. Damit ist er 

nicht nur der gute, sondern der perfekte Ausländer. Er kann einem Deutschen den Arbeitsplatz 

nicht wegnehmen, weil dieser nun einmal schwerlich ein italienisches Restaurant aufmachen 

kann. Aus der zweiten Aussage klingt neben dem Vorwurf der ungerechtfertigten 

Bereicherung ein verletztes Gerechtigkeitsempfinden an. Der Mann impliziert in seiner 

Aussage, dass er sein Leben lang redlich gearbeitet habe und nun lediglich die kläglichen 

Früchte selbiger einsammeln könne, wohingegen die hier ankommenden Flüchtenden quasi 

mit Geld überschüttet würden. Dies ist ein Beispiel für die subjektive Wahrnehmung von 

Realität. Denn natürlich handelt es sich bei den Geldleistungen, die Asylbewerber bekommen, 

nicht um einen Haufen. Das Asylbewerberleistungsgesetzt sieht vor, dass ein alleinstehender 

Flüchtender, der in einer Asylbewerbereinrichtung lebt, einen Anspruch auf 143 Euro im 

Monat hat (ab dem 1.1.2016 sind es zwei Euro mehr). Doch selbst wenn es faktisch nicht viel 

sein sollte, ist es in den Augen des Rentners immer noch zu viel, weil die Person, die das Geld 

erhält, nichts dafür geleistet hat. Die vierte Aussage unterteilt gar nicht mehr in (ökonomisch) 

gute und schlechte Ausländer, sondern macht die Verlustängste deutlich. Die Verteilung von 

Ressourcen, in diesem Fall monetärer, ist nicht mehr gewährleistet und das obwohl man für 

sein Geld arbeitet. Es ist das komplette Unverständnis, wie es sein kann, dass, obwohl man 

etwas tut, das Einkommen nicht mehr als Stabilitätsfaktor ausreicht. Was in den Zitaten nicht 

gesagt wird, bei Diskussionen und Pegida Veranstaltungen aber ebenfalls ein Thema ist, ist 

                                                 
59

 Vgl. Panorama erster Teil; Panorama zweiter Teil. 



 

24 

 

die Ressourcenverteilung. Diese ist durch ein mehr an Menschen, an die die Ressourcen 

verteilt werden müssen, unter Umständen nicht mehr so gewährleistet wie bisher. Dies ist 

jedenfalls die Angst, die umgeht. Ausländer, die den Deutschen angeblich die Arbeitsplätze 

wegnehmen, ist eine Standardformel bei fremdenfeindlichen Veranstaltungen, nicht erst seit 

Pegida. Und sie ist nicht nur bei Rechtsextremen Common Sense, auch der durchschnittliche 

Kleinbürger kann sich auf sie beziehen. Arbeit ist Bestandteil der eigenen Lebenswirklichkeit 

und, wie oben aufgezeigt, ein Wert an sich. Teil eines Großen und Ganzen zu sein, vermittelt 

dem arbeitenden Kleinbürger Individualität sowie Identität und das daraus resultierende 

Eigentum als Versprechen von Freiheit und Unabhängigkeit im Kleinen ist sein Erfolg. Er ist 

Arbeitnehmer im Wortsinn. Er nimmt die Arbeit, die ihm gegeben wird und macht sie zu 

seinem Besitz. Durch die unerwartete Konkurrenz, die auf den Arbeitsmarkt strömt, sieht er 

den Besitz seiner Arbeit in Gefahr.  

Was in dieser Angst vor Flüchtenden als ökonomische Herausforderung, privat wie 

staatlich, steckt, kann man als marktförmigen Extremismus bezeichnen.
60

 Die Idee dahinter 

basiert auf der Annahme einer stetigen Ökonomisierung der Lebenswirklichkeit. Werte, die 

ursprünglich aus der Ökonomie stammen (z.B. Wettbewerb, Leistung, Konkurrenzdenken, 

Effizienz), gelten nicht mehr nur in den Bereichen des Marktes und zwischen den daran 

beteiligten Akteuren, sondern sie werden nach und nach in der Gesellschaft internalisiert. Der 

Kapitalismus ist so enthemmt (Polanyi würde sagen disembedded), dass er sogar die Regeln 

definiert, die unser Zusammenleben bestimmen. Das ist dann problematisch, wenn die 

Akzeptanz und die Solidarität mit und für Hilfe mit anderen Gruppen und Personen, die 

wirtschaftlich wenig gewinnbringend sind, in Frage gestellt wird und Unwertigkeit und 

Menschenfeindlichkeit aus der gesellschaftlichen Mitte heraus sagbar gemacht werden 

können.
61

 Es handelt sich um Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit nicht aufgrund 

rassistischer, sondern ökonomischer Motive. Der Wert von Menschen wird anhand ihrer 

ökonomischen Stärke bemessen und nicht aufgrund ihrer Menschlichkeit. Wie die oben 

beispielhaft herangezogenen Aussagen belegen, lässt sich die Akzeptanz von Gruppen, 

basierend auf ökonomischen Prämissen, an der Gruppe der Flüchtenden exemplarisch zeigen. 

Flüchtende, egal woher sie kommen, sind ökonomisch gesehen erst einmal eine 

Belastung für ein Aufnahmeland. Es müssen Unterbringungen errichtet, gemietet oder 

zweckentfremdet verwendet werden. Kommunen können im Zweifel bestimmte Gebäude 

nicht mehr so nutzen, wie sie es geplant hatten. Und in solchen, in denen Wohnungsnot 

                                                 
60

 Vgl Zick/Klein, S. 103. 
61

 Vgl. ebd. 



 

25 

 

herrscht, wie beispielsweise überall im Raum München, ist die Gefahr einer Neiddebatte 

hoch, wenn der Wohnraum, auf den die Autochthonen meinen einen Anspruch zu haben, von 

anderen genutzt wird. Außerdem braucht es ein erhebliches Mehr an Personal, um die 

anfallenden Aufgaben zu bewältigen. Die Ämter, die Exekutivorgane Militär und Polizei, 

Betreuer und so weiter müssen in großem Maße tätig werden, ohne dass sie ihre originären 

Aufgaben vernachlässigen sollen. Dies beeinträchtigt im Zweifel das Sicherheitsbedürfnis. 

Diejenigen, die bleiben dürfen, bedürfen darüber hinaus integrativer Maßnahmen, die 

ebenfalls kosten. Und das alles, ohne dass klar wäre, ob diese Ausgaben eine rentable 

Investition sind und sich, wenn nicht in dieser, so wenigsten in der nächsten Generation 

amortisieren, oder ob am Ende ein Minus steht.  

Es gibt innerhalb einer Marktgesellschaft also durchaus Gründe, die gegen die 

Aufnahme von Flüchtlingen sprechen. Um sich aber nicht jegliche Humanität absprechen zu 

lassen, wurde die Unterscheidung zwischen Wirtschafts- und Kriegsflüchtlingen eingeführt. 

Diese Unterscheidung ist in den gesamtgesellschaftlichen Diskurs eingeflossen und 

beschränkt sich nicht nur auf Pegida. Beide Gruppen sind kurzfristig gesehen aus einer auf die 

Ökonomie beschränkten Sicht erst einmal weitestgehend unrentabel. Vielleicht kommt die ein 

oder andere Fachkraft, die sofort eingesetzt werden kann, aber der Großteil der Menschen ist 

bis auf weiteres stillgelegtes Humankapital. Der Unterschied ist der, dass die sogenannten 

Wirtschaftsflüchtlinge vor Armut und prekären sozialen Zuständen fliehen. Die Bezeichnung 

Armutsflüchtlinge wäre daher zutreffender. Da sie aber in unsere Gesellschaft mit ihren 

wirtschaftlichen Möglichkeiten flüchten, werden sie als Wirtschaftsflüchtlinge bezeichnet – 

und vielleicht auch, weil Armutsflüchtling hilfsbedürftiger klingt. Kriegsflüchtlinge kommen 

aber, hier ist der Name eindeutig, aus Gebieten, die von massiver Gewalt geprägt sind. Das 

heißt, die Wahrscheinlichkeit, dass ihnen tatsächlich physisches Leid angetan wird, wenn man 

sie zurückschickt, ist kurzfristig sehr hoch, wohingegen Menschen, die wegen prekärer 

Lebenszustände das Land verlassen, eher mittel- wenn nicht langfristig mit physischen 

Folgeschäden rechnen müssen. Bei Kriegsflüchtenden lässt sich also eine klare Linie der 

humanitären Verantwortung aufzeigen, wohingegen man sich bei der Abschiebung von 

Wirtschaftsflüchtenden der eigenen gesamtgesellschaftlichen Verantwortung ganz gut 

entziehen kann. 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die instrumentale Kategorie einer veränderten 

Bewertung durch das Kleinbürgertum unterworfen ist. Nutzung, Erschließung und Verteilung 

der Ressourcen werden als nicht mehr ausreichend für die eigene Existenzsicherung 



 

26 

 

wahrgenommen, weil sich die Menge der Anspruch erhebenden Menschen durch den Zuzug 

von Flüchtenden erhöht. Das monetäre Eigentum, das man in Form von Steuern und 

Beiträgen ohnehin nur widerwillig abgibt, kommt über die Verteilung der Steuermittel nun 

nicht mehr in Form von Straßen oder Bildung zurück, sondern wird für eine Gruppe 

verwendet, die zunächst einmal nichts dafür geleistet hat. Dadurch verschiebt sich das Bild 

vom Raum in ungünstiger Weise. Er wird in dieser Kategorie als nicht mehr befriedigend 

empfunden. Es kommt im instrumentalen Bereich zu einer Identitätsdiffusion. Der Raum ist 

auf diese Weise plötzlich in der Sichtweise der dagegen protestierenden Menschen nicht mehr 

der normale Raum, als den sie ihn in guten Zeiten wahrgenommen haben, sondern ist zu 

einem anormalen Komplex geworden, in dem sie sich nicht mehr auskennen. Sie fühlen sich 

fremd in dem Raum, der einmal ihre Normalität war.  

3.1.2. Die symbolische Kategorie 

Identifikation mit einem Raum funktioniert nicht nur über die Ressourcenverteilung. 

Traditionen und Kultur im weitesten Sinne spielen dafür eine nicht zu unterschätzende Rolle. 

Sie symbolisieren den Ort nach außen und repräsentieren seine Werte und seine Geschichte. 

Traditionen spiegeln die Dazugehörigkeit zu einem Ort wider und sind Maßstab dafür, wie 

eine Gruppe oder ein Einzelner sich auf den Ort berufen kann. Nur wer die Traditionen nicht 

nur kennt, sondern auch befolgt und wertschätzt, ist Teil davon. Dabei spielt es keine Rolle, 

woher die Traditionen eigentlich kommen. Ob sie sich aus der Geschichte heraus evolutionär 

entwickelt haben, oder sie irgendwann einmal ahistorisch konstruiert wurden. Es kommt auf 

die Wahrnehmung an und den Diskurs in dem sie stattfinden. Jedoch wird der Diskurs nicht 

rational geführt, sondern basiert vor allem auf Gefühlen. 

Bei der gefühlten Bindung mittels Traditionen an einen Raum liegt der Heimatbegriff 

nahe. Eine angemessene Ausdifferenzierung des Terminus kann hier nicht vorgenommen 

werden, deshalb wollen wir uns mit Heimat im Sinne von tacit knowledge begnügen. 

Ausgehend von der Annahme, dass Heimat nicht nur räumlich, sondern auch emotional 

aufgefasst wird, können wir hier von einer Abgrenzung nach oben sprechen. Während 

gehobene Schichten der Gesellschaft für Moderne und Veränderung stehen, sieht sich das 

Kleinbürgertum selbst als Bewahrer von Brauchtum und Natur, die es zu verteidigen gilt.
62

 

Wenn Heimat Identität repräsentiert beziehungsweise erst ermöglicht, bedeutet jede Art von 

Veränderung eine Bedrohung der selbigen. Heimat ist im Sinne eines weiteren 

                                                 
62

 Vgl. Franke, S. 215; Schilling, S. 54. 



 

27 

 

Stabilitätsfaktors der Gegenentwurf zu gesellschaftlicher Veränderung und wird folglich 

wieder in einem sehr engen Rahmen verstanden. Eine mögliche Pluralität von verschieden 

Vorstellungen von Heimat wird ebenso negiert, wie das Vorhandensein sektorieller 

Normalitäten. Die Hinwendung zu Tradition in Form von Brauchtum und Kultur ist eine fast 

zwangsläufige Entwicklung, wenn man Neuerungen erst einmal skeptisch oder gar ablehnend 

gegenübersteht. Avantgarde waren und sind immer die anderen. Bis künstlerische 

Weiterentwicklungen beim Kleinbürgertum ankommen, dauert es. Erst wenn sich solche 

Strömungen lange genug in einem allgemeinen Diskurs halten können, werden sie 

irgendwann auch von den Kleinbürgern wahrgenommen. Sind sie aber einmal in den 

kulturellen Kanon aufgenommen, gilt es partout sie zu verteidigen. Das Kleinbürgertum 

schafft es auf diese Weise, sich zum eigentlichen Kulturträger zu generieren, ohne dabei ein 

eigenes Kulturbewusstsein zu entwickeln.
63

 Man könnte von einem sozio-kulturellen Trickle-

down-Effekt sprechen, in dem Erneuerungen Stück für Stück zum Kleinbürgertum hin 

durchsickern, ohne gleich als bedrohliche Welle zu erscheinen. Die Kultur ist dann nicht um 

ihrer Selbst erhaltenswert, sondern als Ausdruck der Besonderheit einer Gruppe, die sie 

hervorgebracht hat. Ohne selbst jemals künstlerisch tätig gewesen zu sein, kann man sich 

unter Berufung auf vergangene Meister einen Teil von deren Renommee sichern. Die meisten 

Deutschen waren in ihrem Leben wohl kaum dichtend und denkend tätig.
64

 Durch die 

Hervorhebung einiger Weniger, sichert man sich ein klein bisschen von dem Glanz, der von 

ihnen ausgeht. Wer um die Kultur fürchtet, tut es auch nicht deshalb, weil er Angst hat, sie 

würde für immer verloren gehen, sondern es geht um das eigene Selbst. Kultur, auf die man 

sich nicht berufen kann, zerstört das Bewusstsein um sich selbst – zerstört die eigene Identität. 

Daher die Furcht vor Überfremdung, denn der Fremde repräsentiert in der Wahrnehmung 

derer, denen er Fremd ist, nicht nur sich selbst, sondern alles was auf ihn projiziert wird. Ein 

Mensch aus einem islamisch geprägten Land ist erst einmal, jedenfalls zumeist, Muslim und 

erst dann Mensch, selbst wenn der Glaube für ihn gar keine Rolle spielt. Allein durch seine 

Existenz, als Projektionsfläche der Angst vor dem Fremden, führt er so schon zu einer 

Veränderung des Raumes. Wenn man sich selbst darüber definiert, woher man kommt, liegt 

es nahe auch den Anderen so wahrzunehmen.  

Zur Symbolik des Raumes gehört nicht zu letzt die Religion, die mit der Errichtung 

teilweise voluminöser Sakralbauten ihre Präsenz und ihren Einfluss auf den Raum sichtbar 

macht. In ihr kulminieren Tradition und Kultur. Sie hat nicht mehr allein die Funktion einer 

                                                 
63

 Vgl. Schilling, S. 54.  
64

 Jedenfalls in einem wirkmächtigen, den individuellen Einflussbereich überragenden Sinne. 



 

28 

 

Weltanschauung mit Aussicht auf Erlösung, oder einer persönlichen intuitiven, 

transzendenten Erfahrung, sondern steht paradigmatisch für traditionelle Werte und kulturelle 

Leistungen. Die funktionelle Daseinsberechtigung der Kirchen, die vielerorts das Stadtbild 

prägen, ist, sehr verkürzt, keine religiöse, sondern oftmals nur mehr die einer 

Sehenswürdigkeit. Allein ihre ästhetische Präsenz, die Ausdruck des kulturellen 

Schaffensvermögens ist, macht sie zu etwas Besonderem, auf das man beim Gang durch die 

Stadt stolz hinweisen kann.  

Viele Traditionen entstammen dem Christentum und tragen immer noch religiöse 

Elemente in sich. Man denke nur an diverse Kirchenfeste, Prozessionen und so weiter. Die 

Religion steht aber in vielen Fällen nicht mehr im Vordergrund, sondern es ist die Tradition 

als Zusammengehörigkeit stiftendes Erlebnis, die dem Fest seine Bedeutung verleiht. Der 

Wert der Religion beschränkt sich auf einen symbolischen. Besonders deutlich wird das an 

Weihnachten, obwohl Weihnachten gar nicht das wichtigste Fest in der christlichen Tradition 

ist, sondern Ostern. Jedoch geht es schon lange nicht mehr allein um die Geburt des 

Heilandes. Weihnachten ist das beliebteste, weil am intensivsten wahrgenommene Beispiel 

für den angeblichen Ausverkauf der deutschen beziehungsweise europäischen Kultur an eine 

andere. Der Brauchtumsforscher Thomas Hauschild bezeichnet das als moderne 

Dolchstoßlegende, weil es da angeblich „einen windelweichen feindlichen Agenten im 

eigenen Lager gibt, der das wahre Deutschland sabotiert, indem er es freiwillig den 

„Anderen“ preisgibt. Und diese anderen betreiben hinter unserem Rücken eine untergründige 

Islamisierung durch heimliche Entchristlichung unserer klassischen Weihnachtssymbole.“
65

 

Man denke hierbei nur an die Debatten über Weihnachts- und Wintermärkte, um nur ein 

prominentes Beispiel zu nennen. Durch die Umbenennung verlöre, so die Argumentation, der 

Markt seinen traditionellen Wesenskern, was der expansiven Überfremdung nur Vorschub 

leiste. Der sogenannte war on christmas bezieht sich nicht auf eine Vereinnahmung der 

religiösen Deutungshoheit des Festes, das wäre auch fast unmöglich, sondern auf die 

Wahrnehmung, wie mit Traditionen umgegangen wird. Der normale Raum ist in der 

Adventszeit traditionell weihnachtlich geschmückt und eine Veränderung daran wird um 

keinen Preis hingenommen. 

So fürchtet das politisierte Kleinbürgertum auch nicht die Islamisierung aufgrund 

fundierter Kenntnisse der Religion, die eine Warnung vor deren Bedrohung allgemein 

plausibel erscheinen lassen. Der Großteil der Pegidisten hat sich wohl noch nie intensiver 

                                                 
65

 Vgl. das Interview mit Thomas Hauschild in: Süddeutsche Zeitung vom 12./13.12.2015: „Fürchtet 

euch nicht!“ – Interview mit Thomas Hauschild 



 

29 

 

kulturhistorisch und theologisch mit dem Christentum auseinander gesetzt hat, geschweige 

denn mit dem Islam, von dem ohnehin kaum die Rede sein kann. Armin Pfahl-Traughber 

weist zu Recht darauf hin, dass reine Unkenntnis kein Zeichen für eine ausgeprägte 

Islamophobie ist.
66

 Meinungsfreiheit respektive das Recht sie auch zu artikulieren, gilt 

genauso für Menschen, deren Meinungsbildungsprozess sich nicht aus einer Wahrheit heraus 

entwickelt, die auf einem rational, allgemein anerkannten und seriös geführten Diskurs fußt. 

Islamophob ist eine Meinung jedoch dann, wenn dahinter die Konstruktion eines mächtigen 

und gefährlichen Islams als Feindbild steht. Genau das ist bei Pegida der Fall. Aus ihrer Sicht 

steht der Islam kurz davor, die Deutungshoheit über den normalen Raum zu gewinnen. Dabei 

geht es auch gar nicht um den Islam per se. Er dient dazu, die Vorstellung einer 

Überfremdung des Abendlandes mittels Vorurteilen und Ressentiments, die nicht mehr nur an 

politischen Rändern, sondern auch in der Mitte konsensfähig geworden sind, anschaulich 

darzustellen. Schließlich sind ja auch gar nicht alle Flüchtenden Muslime und nicht alle 

Muslime sind auch praktizierende. Mit dem Islam hat man lediglich eine Personifikation 

gefunden, die die Bedrohung der Normalität am Eindrucksvollsten darstellt. Das beruht wohl 

auch darauf, dass der Islam bis dato in der kleinbürgerlichen Selbstbezogenheit nicht in einem 

direkten Kontakt mit Muslimen wahrgenommen wurde, sondern vor allem in Verbindung mit 

Terrorismus und Krieg.  

Exemplarisch für das bisher Erörterte steht die Aussage einer Pegidistin: „Ich bin nicht 

gläubig, aber ich will, dass die Kirche im Dorf bleibt und wir nicht in eine Moschee rennen 

müssen zu Weihnachten. Das wir überhaupt Weihnachten feiern dürfen, na das wird ja schon 

witzig. Wahrscheinlich feiern wir das in zwanzig Jahren nicht mehr, weil wir dann schon so 

unterwandert sind und die Deutschen so wenig Prozent auf den Plan bringen.“
67

 Der Verweis 

auf die eigene Ungläubigkeit macht aus dem Kirchgang zu Weihnachten einen traditionellen 

Wert. Was ursprünglich als Akt zur Bestätigung und Unterstreichung einer Weltanschauung, 

an deren Ende ein Heilsversprechen steht, gedacht war, wird nun zur Folklore und zur 

Selbstvergewisserung der eigenen Wurzeln. Trotzdem macht es einen Unterschied, in welches 

Gotteshaus man geht. Die Kirche ist schließlich, auch wenn sie in ihrer ursprünglichen 

                                                 
66

 Vgl. Pfahl-Traughber, Armin: Die fehlende Trennschärfe des "Islamophobie"-Konzepts für die 

Vorurteilsforschung – Ein Plädoyer für das Alternativ-Konzept "Antimuslimismus" bzw. "Muslimfeindlichkeit", 

in: Botsch, Gideon/Glöckner, Olaf/Kopke, Christoph/Spieker, Michael: Islamophobie und Antisemitismus – Ein 

umstrittener Vergleich, Berlin, 2012, S. 18. Er plädiert dafür die Kategorie Islamophobie, zumindest für die 

Vorurteilsforschung, zugunsten von Antimuslimismus oder Muslimfeindlichkeit abzuschaffen, da, so sein 

Argument, hinter Islamophobie keine grundsätzliche Menschenfeindlichkeit stecken muss, sondern 

möglicherweise berechtigte Religionskritik.  
67

 Vgl. Panorama zweiter Teil. 



 

30 

 

Funktion nicht mehr wahrgenommen wird, ein Bestandteil des traditionellen Raumes. Man 

kann dieses Gotteshaus nicht einfach durch ein anderes ersetzen. Selbst wenn man die 

Moschee auf ihre Funktion als Gebets- und Gotteshaus reduzieren und sich vergegenwärtigen 

würde, dass der christliche und der islamische Gott derselbe ist, käme es doch zu keinem 

befriedigendem Resultat. Denn die Moschee wird weiterhin als eine fremde, nicht in dem 

eigenen Raum beheimatete Institution verstanden.  

Weitere Zitate von Pegidisten unterstreichen das bisher Gesagte:
 68

 

„Weil ich hoffe, dass in ein paar Jahrzehnten noch ein paar Grundpfeiler der deutschen Kultur 

in Deutschland existieren.“ 

„Na, wenn die ganzen Muslime hier erscheinen, die man jetzt aufnehmen möchte und soll, 

dann verbreitet sich ja auch ne andere Kultur. Der Kulturkreis hier in Deutschland ist ja ein 

ganz anderer, die fühlen sich ja eh nicht wohl hier bei uns.“ 

„Ich bin Christ und ich möchte nicht, so wie das Thema der Pegida ist, dass der Muslim, die 

Muslime sich so verbreiten, dass wir überall Moscheen gebaut bekommen.“ 

„Diese Leute [die Muslime, Anm. M.R.] gehören nicht nach Deutschland und auch nicht nach 

Europa.“ 

Nur das letzte Zitat ist explizit muslimfeindlich. Die Muslime als solche haben kein 

Recht, in Deutschland oder in einem anderen europäischen Land zu leben. Der Mann, von 

dem der Satz stammt, begründet das mit der Gefährlichkeit und der Gewaltbereitschaft der 

Muslime gegenüber Anders- und Ungläubigen. Als Beleg führt er den Koran an, den er selbst 

komplett gelesen habe und der den Muslimen Feindlichkeit gegenüber Ungläubigen befehle. 

Dieses Argument hat jedoch einzig den Zweck, die Angst vor dem Verlust der eigenen 

Normalität durch Überfremdung anschaulicher zu machen. Der Islam ist um Einiges 

vielschichtiger, als dass der Koran die einzig gültige Basis sein könnte, auf der alle Muslime 

leben. Genauso gut ließe sich behaupten, dass alle Christen nur nach der Bibel leben würden 

und auch diese enthält nicht wenige Aussagen, die mit einer aufgeklärten, modernen und 

liberalen Gesellschaftsordnung nur schwer in Einklang zu bringen sind.  

Die anderen drei Zitate sind nicht grundsätzlich muslimfeindlich, in dem Sinn, dass sie 

Muslime als Menschen grundsätzlich ablehnen. Einer klingt fast mitleidig, wenn er meint, 

                                                 
68

 Vgl. Panorama erster und zweiter Teil; Screenshot aus dem ersten Teil. 



 

31 

 

dass Muslime sich keinen Gefallen täten, wenn sie hierherkämen, da sie sich aufgrund des 

anderen Kulturkreises in Deutschland nicht wohl fühlen könnten. Die eigene Unfähigkeit sich 

in sektoriellen Normalitäten zu Recht zu finden, wird auf andere Menschen übertragen, indem 

ihnen im Voraus die dazu nötigen Kompetenzen abgesprochen werden. Gleichzeitig wird aber 

ebenso die eigene Kultur (Normalität) überhöht, da von vornherein ausgeschlossen wird, dass 

sie sich insoweit öffnen könnte, um einen satisfaktionierenden Raum für alle Menschen bieten 

zu können. Andersherum formuliert sind die Menschen nicht willens ihren Raum zu 

verändern und sich gegebenenfalls einer anderen Normalität anzupassen. Das ist nicht 

grundsätzlich islamfeindlich. Eher schon islamfeindlich ist die Annahme, in absehbarer Zeit 

wäre die deutsche Kultur bis auf ein paar Grundpfeiler, wie auch immer die aussehen werden, 

vernichtet. Denn dadurch werden dem Islam eine grundsätzliche Feindlichkeit und 

zerstörerische Tendenzen unterstellt. Muslime, ganz egal ob und in welcher Form 

praktizierend, können nach dieser Anschauung aufgrund ihrer Religion nicht friedlich mit 

anderen Menschen zusammenleben und deren Kultur tolerieren und akzeptieren. Sie 

verhielten sich durchweg kulturdarwinistisch, was zu einem Verdrängungswettbewerb führen 

müsse. Das eigene normative Kulturbewusstsein wird auf den Gegenüber übertragen, 

wodurch es zum Untergang des Abendlandes kommt. In die ähnliche Richtung argumentiert 

auch ein Schild eines Pegida-Spazierganges, das im ersten Teil des Videos des NDR 

Nachrichtenmagazins Panorama zu sehen ist. Darauf ist zu lesen: „Keine Sharia in Europa!“ 

Damit wird unterstellt, dass Muslime grundsätzlich kein demokratisches, sondern nur ein 

theokratisches Rechtsverständnis haben, dessen Wurzeln nicht Moral und Verstand bilden, 

sondern der Glaube. Diese Aussage steht in direktem Widerspruch zu der Tatsache, dass 

Muslime schon seit längerem mit den Gesetzen im Einklang in Deutschland leben können.  

Nicht weniger islamfeindlich ist die Absage an den Bau von Moscheen, da einer 

anderen Religionsgemeinschaft nicht die gleichen Rechte eingeräumt werden, wie der 

eigenen. Die islamische Religion wird als nicht gleichberechtigt angesehen. Die 

Auseinandersetzungen um den Bau von Moscheen sind, wenn man von einem normativen 

Normalismus ausgeht, besonders eindrucksvoll, da hier Normalität nicht mehr nur als 

gedachter, sondern als tatsächlicher Raum herausgefordert wird. „Moschee Konflikte sind 

Symbol- und Symptomkonflikte um die Integration von Migranten und die Stellung des 

Islams in Deutschland. Sie erscheinen zudem als Gruppen-Anerkennungskonflikte und 



 

32 

 

Rangordnungskonflikte im städtischen Kontext.“
69

 In der individuellen Wahrnehmung ist das 

Christentum die einzige Religion in Deutschland oder Europa, die eine Daseinsberechtigung 

genießt, darum gehört auch nur diese in den normalen Raum. Sie hat das kulturräumliche 

Hoheitsrecht inne. Symbolisch wird hierfür das Bild des christlichen (hin und wieder auch 

christlich-jüdischen
70

) Abendlandes verwendet, als Kontrast zum muslimischen Orient.
71

 

Durch den Bau von Moscheen wird die Aufnahme der islamischen Religion und Kultur, wenn 

man so will, zementiert. Besonders umstritten und gefürchtet sind dabei die Minarette, da in 

ihnen, vermutlich vor allem aufgrund der Sichtbarkeit, ein Streben nach Dominanz und ein 

territorialer Machtanspruch gesehen wird.
72

 Oftmals geht es aber auch wirklich um Fragen der 

Architektonik, und weniger um diffuse Fragen der Deutungshoheit. Das Argument lautet dann 

oft, dass sie sich die fremde Bauweise nicht in die nähere Umgebung einfüge und es zu einer 

Orientalisierung des Stadtbilds komme.
73

 

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass der normale Raum in der symbolischen 

Kategorie durch das Ankommen von Menschen aus anderen Kulturkreisen für das 

Kleinbürgertum an Wertschätzung verloren hat, da er nicht mehr als der traditionelle 

wahrgenommen wird. Dies wird vor allem mit dem Islam in Verbindung gebracht, dem man 

einen grundsätzlich expansiven Charakter unterstellt und der die eigene Kultur, die mit dem 

Raum verbunden ist, auf kurz oder lang verdrängen wird. Die islamische Kultur und Religion 

wird auf der imaginären Ebene als personifizierte Transformation der Normalität zu einem 

Feindbild stilisiert. Auf der faktischen Ebene wird eine Veränderung durch die Präsenz von 

Menschen mit anderer Hautfarbe, Kleidung oder Habitus und den Bau von Moscheen 

physisch erlebbar. Der „Erfahrungsraum der Vertrautheiten“
74

 wandelt sich in einen der 

Distanziertheit. Die Vertrautheit von Codices und visueller und gefühlter Gewohnheiten geht 

verloren und unterminiert die aufgebaute und teilweise gelebte Bindung. Noch entscheidender 

als bei der instrumentalen Kategorie wird in der symbolischen der Raum zu einem Komplex 

in dem sich der Kleinbürger verloren fühlt.  

                                                 
69

 Vgl. Schmitt, Thomas: Moschee-Debatten als raumbezogene, interkulturelle und interreligiöse 

Konflikte, in: Botsch, Gideon/Glöckner, Olaf/Kopke, Christoph/Spieker, Michael: Islamophobie und 

Antisemitismus – Ein umstrittener Vergleich, Berlin, 2012, S. 192. 
70

 „Die Vereinnahmung der Juden ist eine besondere Frechheit, die sich allerdings im Sprachgebrauch 

von Politik und Medien bereits eingenistet hat und gedankenlos verkündet wird: Denn vom christlichen 

Abendland waren die Juden immer und in aller Konsequenz ausgeschlossen – bis hin zum Völkermord an sechs 

Millionen Menschen unter NS-Ideologie, weil sie Juden waren.“ Vgl. Benz, S. 762. 
71

 Die Abendland-Rhetorik ist nicht erst seit Pegida immer wieder zu hören und zu lesen, sondern wird 

in diesem Zusammenhang schon länger benutzt. Vgl. Schmitt, S. 193f. 
72

 Vgl. Schmitt, S. 196f. 
73

 Vgl. Schmitt, S. 193f.  
74

 Vgl. Fn. 7 



 

33 

 

4. Schluss 

Durch die veränderte Bewertung der instrumentalen und der symbolischen Kategorien 

kommt es zu einer Veränderung des Raumes, der als Normalität zuvor anerkannt worden war. 

Die Angst vor dem Verlust der eigenen Normalität kulminiert und manifestiert sich in einer 

diffusen Abwehrhaltung gegenüber der islamischen Religion und flüchtenden Menschen und 

führt so zu einem bisher noch nicht beobachtbaren Protestpotential. Es ist der horror vacui, 

der die Kleinbürger mit Schildern und Parolen bewaffnet auf die Straßen und im Internet auf 

die virtuellen Barrikaden treibt. Die Furcht, wie in einem luftleeren Raum, ohne Struktur und 

Halt umherzutreiben, verursacht in den Köpfen Panik, die in einem irrationalen, verwirrenden 

Aufschrei freigelassen wird. Der Verlust der Normalität, die aus einem offenen Raum ein 

geschlossenes Narrativ gemacht hat, führt nicht nur zu einer plötzlichen Strukturlosigkeit, 

sondern auch zu einem Verlust der eigenen Identität. Der ganz faktische Ort, der einen großen 

Teil des räumlichen Bezuges definiert, und maßgeblich dazu beiträgt sich bewusst zu sein, 

woher man kommt, ändert sich in der subjektiven Wahrnehmung und verliert dadurch seine 

identitätsstiftende Komponente. Es geht um die drohende Heimatlosigkeit, um diesen 

Terminus noch einmal aufzugreifen. So betrachtet ist es denn auch ein gewisses Paradox, dass 

man sich ausgerechnet gegen die Menschen formiert, die ihre Heimat nicht nur in der 

Wahrnehmung verloren haben, sondern, zur Flucht gezwungen, ganz real.  

In ihrer Selbstbezogenheit sind die Kleinbürger nicht in der Lage, Veränderungen, die 

entweder plötzlich eintreten, oder die sich, von Anfang an misstrauisch beäugt, über einen 

sehr langen Zeitraum hinziehen, hinzunehmen. Wird die eigene Normalität durch exogene 

Einflüsse herausgefordert, sind sie unfähig, diese sachlich und angemessen zu prüfen, sondern 

sie klammern sich zwanghaft an ihrer Vorstellung von Normalität fest und versuchen sie zu 

erhalten. Das Kleinbürgertum verschiebt im Raumorientierungsmodell die instrumentale und 

die symbolische Kategorie, die nicht mehr als befriedigend angesehen werden, zugunsten der 

politisch-strategischen und kontrollierenden Kategorie. Waren sie in normalen Zeiten darauf 

bedacht, die Politik soweit wie möglich aus ihrer Lebenswelt herauszuhalten, versuchen sie 

nun mit Vehemenz in die politische Arena hineinzudrängen. „Im Umgang der 

[Einheimischen, Anm. M.R.] mit dem Fremden sind drei Möglichkeiten zu nennen: 

1. Integration in die lokale Ordnung; 2. Ignorieren des Fremden; 3. Abwehr durch rituelle 

Dämonisierung des Fremden.“
75

 Eine gewisse Zeit hatte sich das Kleinbürgertum darauf 

                                                 
75

 Vgl. Schilling, S. 122. 



 

34 

 

beschränkt, das Fremde nicht zu beachten, oder hat es auch vielleicht gar nicht so explizit 

wahrgenommen. Der erfahrbare Raum der Normalität war nicht tangiert, oder jedenfalls nicht 

in dem Maße, als dass es für notwendig erachtet worden wäre, dagegen aufzubegehren. Weil 

Vorurteile und Ressentiments durch gesellschaftlich repräsentative Stimmen sagbar gemacht 

wurden, sank die Hemmschwelle für den ominösen kleinen Mann
76

, der endlich sagen konnte, 

was er schon immer dachte. Und zusammen mit anderen radikalisierte er sich immer weiter. 

Die Politisierung der Unpolitischen nahm ihren Lauf.  

Wie mit der momentanen Situation in Deutschland auf Dauer umzugehen ist, wird die 

große Frage für dieses wie die nächsten Jahre. Es geht nicht nur um die Frage, wie und ob der 

Zuzug von Flüchtenden in den nächsten Jahren zu bewältigen sein wird. Denn dass nicht 

weniger Menschen kommen werden, die vor Krieg und Klimawandel fliehen, ist mittlerweile 

eine Binsenweisheit. Auch wenn von politischer Seite das Ganze noch viel zu oft als auf 

Dauer lösbares Problem kommuniziert wird, kann es nicht darauf hinauslaufen, dass diese 

Menschen an EU-finanzierten Zäunen in der Türkei hängenbleiben oder in nordafrikanischen 

Auffanglagern eingepfercht werden. Nur weil man etwas nicht mehr sieht, ist es nicht aus 

dem Sinn. Zu sehr dürfte das gesellschaftliche Bewusstsein mittlerweile geschärft sein, als 

dass ein kollektives Vergessen dieser Menschen möglich ist. Es geht aber auch darum, wie die 

aufgeheizte Stimmung im Land wieder beruhigt wird. Zu viel Hass und zu viel Wut werden 

verbreitet, die eine kompromissorientierte Politik, mit der sich die Bevölkerung identifizieren 

kann, langfristig unmöglich machen. Dadurch, dass man die normativen Normalisten in 

Verwunderung und Überrumpelung fast reflexartig in die äußerste rechte Ecke gedrängt hat, 

war eine Verständigung von Anfang an unmöglich. Der Protest entwickelte sich aus 

Unverständnis darüber, wie mit den in den eigenen Augen berechtigten Anliegen umgegangen 

wurde und wird, in eine Renitenz-Bewegung. Es muss um eine doppelte Integration gehen, 

um den gesellschaftlichen Frieden zu erhalten. 

  

                                                 
76

 Die durchgeführten Studien beschreiben zumindest Pegida tatsächlich als ein vor allem maskulin 

geprägtes Ereignis. Bei Geiges/Marg/Walter sind 81,9% männlich, bei Vorländer/Herold/Schäller sind es 74,6% 

und bei Rucht et al. sind es nach Beobachtung circa 80%. Vgl. Geiges/Marg/Walter, S. 66; 

Vorländer/Herold/Schäller, S. 44; Rucht et al., S. 11. 



 

35 

 

5. Literaturverzeichnis 

Becher, Phillip/Begass, Christian/Kraft, Josef: Der Aufstand des Abendlandes – AfD, Pegida 

& Co.: Vom Salon auf die Straße, Köln, 2015. 

Benz, Wolfgang: Auftrumpfendes Unbehagen – Der politische Protest der Pegida-Bewegung, 

in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft (63/9), 2015.  

Decker, Frank: Rechtspopulismus und Rechtsextremismus in Europa. Die Herausforderung 

der Zivilgesellschaft durch alte Ideologien und neue Medien – Alternative für Deutschland 

und Pegida: Die Ankunft des neuen Rechtspopulismus in der Bundesrepublik, Baden-Baden, 

2015. 

Enzensberger, Hans Magnus: Von der Unaufhaltsamkeit des Kleinbürgertums – eine 

soziologische Grille, in: Stein, Gerd: Philister – Kleinbürger – Spießer. Normalität und 

Selbstbehauptung, Frankfurt, 1985. 

Forum für kritische Rechtsextremismusforschung (Hg.): Ordnung. Macht. Extremismus – 

Effekte und Alternativen des Extremismus-Modells, Wiesbaden, 2011. 

Franke, Berthold: Die Kleinbürger – Begriff, Ideologie, Politik, Frankfurt, 1988.  

Geiges, Lars/Marg, Stine/Walter, Franz: Pegida – Die schmutzige Seite der Zivilgesellschaft, 

hrsg. für die Bundeszentrale für politische Bildung, Bonn, 2015. 

Greverus, Ina-Maria: Menschen und Räume. Vom interpretativen Umgang mit einem 

kulturökologischen Raumorientierungsmodell, in: Steiner, Dieter: Mensch und Lebensraum – 

Fragen zu Identität und Wissen, Opladen, 1997. 

Haupt, Heinz-Gerhard/Crossick, Geoffrey: Die Kleinbürger – Eine europäische 

Sozialgeschichte des 19. Jahrhunderts, München, 1998. 

Krockow, Christian Graf von: Heimat – Eine Einführung in das Thema, in: Klein, Ansgar et 

al.: Heimat – Analysen, Themen, Perspektiven, hrsg. für die Bundeszentrale für politische 

Bildung, Bonn, 1990. 

Kudera, Sabine: Politische Kleinbürgerlichkeit – Ein empirischer Beitrag zur Analyse 

politischen Bewusstseins in der Bundesrepublik Deutschland, in: Zeitschrift für Soziologie 

(4/1988), Stuttgart.  

Link, Jürgen: Versuch über den Normalismus – Wie Normalität produziert wird, Wiesbaden, 

1998². 

Link, Jürgen: Normale Krisen? – Normalismus und die Krise der Gegenwart, Konstanz, 2013. 

Marx, Karl: Das Kapital – Kritik der politischen Ökonomie (Bd. 1); MEW 23, Berlin, 1962. 

Mayer, Arno J.: The Lower Middle Class as Historical Problem, in: Journal of modern 

History (47/3), 1975. 



 

36 

 

Nachtwey, Oliver: Rechte Wutbürger – Pegida oder das autoritäre System, in: Blätter für 

deutsche und internationale Politik (März 2015). 

Neumeyer, Michael: Heimat – Zu Geschichte und Begriff eines Phänomens, Kiel, 1992. 

Pfahl-Traughber, Armin: Die fehlende Trennschärfe des "Islamophobie"-Konzepts für die 

Vorurteilsforschung – Ein Plädoyer für das Alternativ-Konzept "Antimuslimismus" bzw. 

"Muslimfeindlichkeit", in: Botsch, Gideon/Glöckner, Olaf/Kopke, Christoph/Spieker, 

Michael: Islamophpbie und Antisemitismus – Ein umstrittener Vergleich, Berlin, 2012. 

Pintschovius, Joska: Die Diktatur der Kleinbürger – Der lange Weg in die Deutsche Mitte, 

Berlin, 2008. 

Salzborn, Samuel: Demokratieferne Rebellionen – Pegida und die Renaissance völkischer 

Verschwörungsphantasien, in: Frindte, Wolfgang/Geschke, Daniel/Haußecker, 

Nicole/Schmidtke, Franziska: Rechtsextremismus und „Nationalsozialistischer Untergrund“ – 

Interdisziplinäre Debatten, Befunde und Bilanzen, Wiesbaden, 2016. 

Schilling, Heinz: Kleinbürger – Mentalität und Lebensstil, Frankfurt, 2003. 

Schlögel, Karl: Im Raume lesen wir die Zeit – Über Zivilisationsgeschichte und Geopolitik, 

München, 2004. 

Schmitt, Thomas: Moschee-Debatten als raumbezogene, interkulturelle und interreligiöse 

Konflikte, in: Botsch, Gideon/Glöckner, Olaf/Kopke, Christoph/Spieker, Michael: 

Islamophobie und Antisemitismus – Ein umstrittener Vergleich, Berlin, 2012. 

Sdvižkov, Denis A.: Das Zeitalter der Intelligenz – Zur vergleichenden Geschichte der 

Gebildeten in Europa bis zum Ersten Weltkrieg, Göttingen, 2006. 

Spaemann, Robert: Geleitwort, in: Kuby, Gabriele: Die globale sexuelle Revolution – 

Zerstörung der Freiheit im Namen der Freiheit, Kißlegg, 2014
4
. 

Strenger, Carlo: Zivilisierte Verachtung – Eine Anleitung zur Verteidigung unserer Freiheit, 

Frankfurt am Main, 2015. 

Vorländer, Hans/Herold, Maik/Schäller, Steven: Wer geht zu Pegida und warum? – Eine 

empirische Untersuchung von Pegida Demonstranten in Dresden, Dresden, 2015.  

Willems, Herbert: Normalität, Normalisierung, Normalismus, in: Link, Jürgen/Loer, 

Thomas/Neuendorff, Hartmut: „Normalität“ im Diskursnetz soziologischer Begriffe, 

Heidelberg, 2013. 

Zick, Andreas/Klein, Anna: Fragile Mitte – Feindselige Zustände – Rechtsextreme 

Einstellungen in Deutschland 2014, hrsg. für die Friedrich-Ebert-Stiftung von Ralf Melzer, 

Bonn, 2014.  

Zick, Andreas/Küpper, Beate: Politische Mitte. Normal feindselig, in: Heitmeyer, Wilhelm: 

Deutsche Zustände, Folge 4, Frankfurt am Main, 2006. 



 

37 

 

Medien:  

Süddeutsche Zeitung vom 12./13.12.2015: „Fürchtet euch nicht!“ – Interview mit Thomas 

Hauschild. 

Internetquellen: 

Bild-Zeitung vom 12.12.2014: Anti-Islam-Proteste: Bayerns Innenminister warnt vor rechten 

Rattenfängern: http://www.bild.de/politik/inland/pegida/bayerns-innenminister-warnt-vor-

rechten-rattenfaengern-38940776.bild.html (aufgerufen zuletzt am 2.1.2016). 

Panorama: Pegida: Die Interviews in voller Länge, Teil I: 

http://daserste.ndr.de/panorama/archiv/2014/PEGIDA-ROH-2,panorama5344.html 

(aufgerufen zuletzt am 21.12.2015). 

Panorama: Pegida: Die Interviews in voller Länge, Teil II: 

http://daserste.ndr.de/panorama/archiv/2014/Pegida-Die-Interviews-in-voller-

Laenge,panorama5340.html (aufgerufen zuletzt am 21.12.2015). 

Patzelt, Werner J., et al.: Was und wie denken PEGIDA-Demonstranten? Analyse der 

PEGIDA-Demonstranten am 25. Januar 2015, Dresden. Ein Forschungsbericht. (Dresden, 2. 

Februar 2015), veröffentlicht unter: http://tu-

dresden.de/die_tu_dresden/fakultaeten/philosophische_fakultaet/ifpw/polsys/for/pegida/patzel

t-analyse-pegida-2015.pdf (aufgerufen zuletzt am 2.1.2016). 

Rucht, Dieter et al.: Protestforschung am Limit – Eine soziologische Annäherung an Pegida, 

Berlin, 2015, aufrufbar unter: https://www.otto-brenner-

stiftung.de/fileadmin/user_data/stiftung/Aktuelles/Pegida/2015_Druckfassung_protestforschu

ng-am-limit.pdf (aufgerufen zuletzt am 22.12.2015). 

Sinus Institut: Informationen zu den Sinus-Milieus 2015/16: http://www.sinus-

institut.de/fileadmin/user_data/sinus-institut/Bilder/sinus-mileus-2015/2015-09-

25_Informationen_zu_den_Sinus-Milieus.pdf (aufgerufen zuletzt am 1.1.2016). 

Spiegel online vom 29.12.2015: Morddrohungen auf Facebook-Seite: Grünen-Politiker Beck 

erstattet Anzeige gegen Pegida: http://www.spiegel.de/politik/deutschland/pegida-volker-

beck-erstattet-anzeige-wegen-morddrohungen-a-1069903.html (zuletzt aufgerufen am 

2.12.2016). 

 


