
In: "Wir sind auch da!" 
Über Das Leben von und mit Migranten 
in europäischen Großstädten 
Herausgegeben von Angelika Eder 
Hamburg, Dölling und Galitz, 2003 
(=Forum Zeitgeschichte, Bd. 14) 

Martin Sökefeld 

))Wir sind auch da!« Aleviten in Harnburg 
und der Kampf um Anerkennung 

Einleitung 
Die Tagung, für die dieser Beitrag geschrieben wurde, trug den Titel >»Fremde• in 
Harnburg- fremd sein in europäischen Großstädten« 1: Es ging dabei um Migranten, 
um Einwanderer, um Menschen, die aus anderen Uindern nach Harnburg gekom­
men sind. Das Thema waren, um Almut Loycke2 zu paraphrasieren, die »Gäste, die 
geblieben sind«- die Gäste geblieben sind? Die Rede von Arbeitsmigranten als »Gast­
arbeiter« ist seit Jahren zu Recht verpönt. Neue ß(:!griffe wurden eingeführt. Die im 
Alltag, aber auch im politischen Diskurs heute am häullgsten benutzte Bezeichnung 
für die Menschen, von denen diese Tagung handelte, ist »Ausländer«. Der semanti­
sche Fortschritt vom »Gastarbeiter« zum »Ausländer« ist graduell: Von einem »Aus­
länder« erwartet man nicht, dass er gleich wieder geht. Er ist eben der Gast, der ge­
blieben ist. Auf der Tagung war weder von »Gastarbeitern« noch von »Ausliindern" 
die Rede, sondern von »Einwanderern« oder »Migranten«. Ein weiterer semantischer 
Fortschritt. Aber es fällt auf, dass das grundsätzliche Attribut, welches diesen 
Menschen zugeschrieben wird, gleich blt:ibt. Sie sind »Fremde«- egal, wie wir siebe­
nennen. 

Die Diskussion und Kritik derartiger Attribute und Kategorisierungen ist keine 
Frage überzogener politischer Korrektheit. Solche Bezeichnungen und Zuschreibun­
gen sind Teil eines Diskurses, der gesellschaftliche Wirkung zeitigt. Und damit 
gehören sie zu dem Gegenstandsbereich, den wir als Sozial- oder Kulturwissenschaft­
ler untersuchen, an dessen Gestaltung wir aber auch direkt beteiligt sind. Ich möchte 
hier nur auf Anthony Giddens' Konzept der doppelten Hermeneutik der Sozialwis­
senschaften verweisen: Als Wissenschaftler analysieren und interpretieren wir nicht 
nur Gesellschaft, sondern unsere Interpretationen und Analysen entfalten selbst 

l Für kritisches Lesen des Beitrags und zahlreiche wertvolle Hinweise danke ich Monika Schneid und 
Angelib Eder: für die lebhafte Diskussion im Anschluss an den Vortrag auf der ·n,gtmg bin ich Rai­
ner Ohliger als Kommentator sowie den übrigen Tcilnehmcm der 'll1gung zu D;l!lk vcrpilichtel. 
Der Gast, der bleibt. Dimensionen von Georg Simmels Analyse des Frcmdseins, hrsg. von Ahmu 
Loycke, Frankfurt/Main 1992. 

243 



Martin Sökefeld 

gesellschaftliche Wirkungen und sind damit an der Produktion gesellschaftlicher 
Formen, die wir ja eigentlich nur untersuchen wollen, unmittelbar beteiligt. 3 Daraus 
folgt, dass wir zu einem hohen Maß an kritischer Reflexivität herausgefordert sind. 
Auf diese Herausforderung möchte ich in meinem Beitrag eingehen. Daher handelt 
er nicht nur von Aleviten, sondern von theoretischen und politischen Perspektiven 
der Forschung über Migranten in Deutschland. 

I. Aleviten und der Kampf um Anerkennung 
Die Menschen, mit denen ich mich hier befasse, sind Aleviten. Sie selbst oder ihre El­
tern oder Großeltern sind aus der Türkei eingewandert. Inwieweit sie »Fremde<< sind­
Fremde geblieben sind-, ist Teil meiner Diskussion. Ich stelle meine Ausführungen 
unter das Thema des »Kampfes um Anerkennung«. Die Forderung nach Anerken­
nung war der wichtigste Motor für die Selbstorganisation von Aleviten, und sie ist 
ein zentrales Motiv ihres gesellschaftlichen Handelns. Die Geschichte dieser Selbst­
organisation möchte ich in meinem Beitrag in knappen Umrissen nachzeichnen. 
Hamburg spielt dabei eine wichtige Rolle, und zwar nicht nur für Hamburger Alevi­
ten, sondern für Aleviten überhaupt. Denn Harnburg war der Ort eines Ereignisses, 
das im Kampf um Anerkennung eine entscheidende Rolle gespielt hat. Darauf werde 
ich später genauer eingehen. 

Meine Ausführungen beruhen auf Erhebungen aus meinem Forschungsprojekt 
über »alevitische Identitätspolitik in der Diaspora«.4 Im Mittelpunkt meines Interes­
ses stehen dabei die Entwicklung aleviiischer Vereine sowie Identitätsbiografien von 
Aleviten in Deutschland. Wie in der Ethnologie üblich, arbeite ich vor allem mit of­
fenen Interviews und teilnehmender Beobachtung. Beide Methoden erfordern, dass 
enge Beziehungen zu den Menschen entwickelt werden, die man untersucht. Bei 
einem Forschungsthema, das mit Identität zu tun hat, ist die methodische Notwen­
digkeit von Nähe nicht ganz unproblematisch, wird doch der Forscher unmittelbar 
zur Retlexionsfläche der Identitätspolitik der Untersuchten. Das heißt, die Forderung 
der Aleviten nach Anerkennung ist auch an mich gerichtet. Der Ethnologe Tulio Ma­
ranhao hat darauf hingewiesen, dass die Informanten den Forscher niemals nur »in­
formieren«- sie wollen ihn von einer bestimmten Sicht der Dinge überzeugen.5 Prob­
lematisch wird dieser Aspekt auch dadurch, dass natürlich nicht alle Informanten 
dieselbe Sicht der Dinge teilen -sie wollen uns von durchaus unterschiedlichen, 

3 Anthony Giddens,lnterpretative Soziologie. Eine kritische Einfilhrung, Frankfurt/Main 1984. 
Das Projekt läuft seit Ende 1999 am Institut für Ethnologie der Universität Harnburg und ist noch 
nicht abgeschlossen. Meine Ausfilhrungen hier geben nur einen Zwischenstand wieder. 
Tulio Maronhao, The Hermeneulies of Participant Oberservation, in: Dialectical Anthropology 
I 0 ( 1985), S. 29 I -309, hier S. 298. 

244 

Aleviten in Harnburg und der Kampf um Anerkennung 

manchmal einander widersprechenden Ansichteo überzeugen. Für die Forschung er­
gibt sich daraus ein nicht immer einfaches Verhältnis zwischen der Suche nach Nähe 
und der Notwendigkeit einer gewissen Distanz. Aber bei aller Problematik hat dieser 
Forschungsansatz den unschätzbaren Vorteil, die Dringlichkeit etwa des Strebens 
nach Anerkennung für den Forscher unmittelbar erfahrbar werden zu lassen und so­
mit einen Zugang zu dem zu ermöglichen, was seit der Begründung des Feld­
forschungsparadigmas durch Bronislaw Malinowski zu den wichtigsten Zielen eth­
nologischer Forschung gehört: die Perspektive der Untersuchten.6 

Anerkennung ist eng mit Identität oder Jdentit1zierung verknüpft. Die Verknüp­
fung von Anerkennung und Identität verweist darauf, dass Identität nichts ist, was 
Menschen individuell für sich entwickeln würden, sondern dass sie stets auf ein oder 
mehrere Gegenüber bezogen ist. Die Forderung nach Anerkennung ist eine Forde­
rung nach Anerkennung durch andere auf eine bestimmte Art und Weise, es ist die 
Forderung nach einer bestimmten Ar: von Identifizierung. Identifizierung umfasst 
immer ein Aushandeln von Differenz und Gleichheit. Wir können fordern, als Glei­
che anerkannt zu werden, wenn uns Unterschiede zugeschrieben werden, die wir 
nicht akzeptieren. Oder wir können Anerkennung als Andere fordern, wenn wir in 
einer Art und Weise identifiziert werden, die eine Gleichsetzung impliziert, die wir 
ablehnen. In konkreten Fällen spielen stets beide Aspekte eine Rolle, aber der eine 
oder andere Aspekt kann jeweils im Vordergrund stehen. 

Ich möchte mit meinem Beitrag nicht der populären Annahme Vorschub leisten, 
der Kampf um Anerkennung oder das Streben nach Identität stellten eine Art an­
thropologischer Konstante dar. Mit Charles ·n1ylor und Axcl Honncth bin ich viel­
mehr der Meinung, dass die Politik der Anerkennung eine Folge spezifischer moder­
ner Vorstellungen von Mensch und Gesellschaft ist7, die im Zuge des europäischen 
Strebens nach weltweiter Hegemonie und des Widerstandes gegen diese Hegemonie 
globale Verbreitung gefunden haben. So wäre der Kampf um Anerkennung nicht 
denkbar ohne nationalistische Vorstellungen, die seit dem Ende des 18. Jahrhunderts 
die Menschheit in feste Kategorien einteilten, diese Kategorien als eine natürliche 
Gegebenheit ansahen und die Idee verbreiteten, die legitime Ausübung von Macht 
müsste sich jeweils auf diese Kategorien stützen.N 

Der Kampf um Anerkennung von Aleviten in Hamburg umfasst zwei Bestrebun­
gen und Auseinandersetzungen. Bei der ersten Auseinandersetzung steht Differenz 
im Vordergrund. Sie ist unmittelbar auf die Türkei bezogen. Hier geht es darum, 

6 Bronislaw Malinowski, Argonouts of the Western Pacilk, Prospcct Heights 1984 I I 922!. S. 25. 
Axel Honneth, Kampf um Anerkennung: Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frank· 
furt/Main 1994; Charles Taylor, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt/Main 
1997. 

8 Zum Zusarnmenhang von Konzeptionen von Idc.·ntitiil und N~Hion sid1c Mnrtin Sökddd. Rt>considl.·~ 
ring ldcntity, in: 1\nthrnpos 96 (2001 ), S. 527·544, hi<'l' S. ;i.1Jf. 

245 



Martin Sökefeld 

Anerkennung des Unterschiedes zur Mehrheitsbevölkerung im türkischen Staat zu 
erreichen. Im zweiten Fall geht es primär um Gleichheit, nämlich darum, in Deutsch­
land, bzw. im konkreten Fall in Hamburg, als Dazugehörende oder, um eine doppelte 
Verneinung zu verwenden, als Nichtfremde anerkannt zu werden. Diese Doppeldeu­
tigkeit des alevitischen Kampfes um Anerkennung findet sich in einem kurzen Satz 
wieder, den man in Erklärungen und Aufrufen von Aleviten immer wieder lesen kann 
und den ich für den Titel meines Beitrages verwendet habe: ••Biz de vanz!<<- »Wir 
sind auch da!« oder: »Uns gibt es auch!« 

II. Aleviten in der Türkei: Die Po1itik der Nichtanerkennung 
Um die spezifischen Aspekte des Kampfes um Anerkennung von Aleviten in Ham­
burg verstehen zu können, bedarf es zunächst einer kurzen historischen Darstellung 
der Problematik dieser Anerkennung in der Türkei. 

Im Allgemeinen werden Aleviten als eine »heterodoxe Minderheit« dargestellt. 
Dieser Titel verweist bereits auf das Problem, denn »heterodox«- also »nicht richtig 
gläubig«- sind Aleviten für diejenigen, die sie eben nicht so anerkennen, wie Alevi­

ten selbst das einfordern. Das Alevitenturn ist im Kontext des Islam entstanden. Ale­
viten führen sich auf den Imam Ali zurück, den Schwiegersohn und Cousin des Pro­

pheten Mohammed. Aus religionshistorischer Perspektive kann man die Aleviten 
zum schiitischen Zweig des Islam zählen, obwohl sich das Alevitenturn von der Zwöl­
fer-Schia fundamental unterscheidet.9 Die Vorfahren der heutigen Aleviten waren im 
15. und 16. Jahrhundert Anhänger des schiitischen Safawiden-Ordens. 10 In der Kon­
kurret1Z zwischen Safawiden und Osmanen um die Vorherrschaft im heutigen öst­
lichen Anatolien waren sie damit Gegner der sunnitisch orientierten Osmanen. Nach 

9 Genauso wie für Aleviten ist für Schiilen Ali der legilime Nachfolger des Propheten als Führer der 
muslimischcn Gemeinde gewesen. Talsächlich wurden nach dem Tod Mohammeds aber zunächst drei 
nndrrc Genwindeführer als Khalifen gewählt. bevor nach dem Tod des drillen die Wahl auf Ali fiel. 
ller Sin•it um dk• N01chfolge Mohammeds ist die Wurzel des Schismas zwischen Schiiten/Aleviten 
und Sunniten: Während Ali für Sunniten der vierte Khalif ist, ist er für Schiiten der erste Imam, des­
sen Führungsanspruch von den drei ersten Khalifen usurpiert wurde. Hinter diesem Nachfolgestreit 
sieht dn unterschiedliches Konzept legitimer Führung: Für die Sunniten begründet sich Legitimität 
durch Wahl, für die Schiilcn erforden sie ein spirituelles Charisma, das der Familie des Propheten 
und ihren Nachkommen innewohnt. Ali bcsa!l als Cousin und Schwiegersohn des Propheten dieses 
Charisma. Personen, die sich genealogisch von Ali herleiten, werden Sayyid (türk.: Seyit) genannt 
und gelten unter Schiiten und Aleviten auch heule als besonders charismatische Menschen. Schiiten 
und Aleviten teilen das Konzepl der spirituellen Nachfolge des Prophelen, aber ihre Glaubens­
grundslitze zu fasl allen anderen Aspeklen der Religion unterscheiden sich völlig. All die Aspekte des 
Islam. die S.:hiilen bei gewissen Abweichungen mil den Sunnilen teilen (z.B. die Vorstellung eines ko­
ranisch legilimierlen Redlls !Sch:tria), aber auch die rituelle Praxis des täglichen Gebets) werden von 
Alevilen strikt abgelehnl. 

lU Vgl. dazu Kriszlina Kehi-Bodrogi, Die K1ztlba1/Aieviten, Berlin 1988,$. 20ff. 

246 

Aleviten in Harnburg und der Kampf um Anerkennung 

dem entscheidenden Sieg des osmanischen Sultans Selim Yavuz über den Safawiden 
Sheikh Ismail im Jahr 1514 begann eine brutale Verfolgung der Aleviten (oder, wie 
sie damals genannt wurden, K1Z1lba~) in Anatolien. Verschiedepe »fetwas« (islami­
sche Rechtsgutachten) erklärten Aleviten zu Apostaten und damit für vogelfrei. 11 

Daraufhin zogen sie sich überwiegend in schwer zugängliche, gebirgige Gebiete 
zurück. Es gibt sowohl türkische als auch kurdische Aleviten. Über die konkrete Ge­
schichte alevitischer Bevölkerungsgruppen im Osmanischen Reich ist wenig bekannt. 
Sie bildeten dort geschlossene dörfliche Gemeinschaften, die Kontakten mit der staat­
lichen Macht weitestgehend auswichen. Um zum Beispiel nicht auf die osmanische 
Gerichtsbarkeit angewiesen zu sein, entwickelten die Aleviten ein eigenes System der 
internen Konfliktlösung. Streitigkeiten wurden im Rahmen des wichtigsten Rituals 
der Aleviten, des »Cem<<, geschlichtet. 

Die alevitische religiöse Praxis unterschied (und unterscheidet) sich grundsiitz­
lich von der Praxis der sunnitischen Mehrheit Anatoliens. Fundamentale Pt1ichten 
des Islam wie das tägliche Gebet, das Fasten im Ramadan und die Pilgerreise nach 
Mekka wurden und werden von Aleviten abgelehnt. Anstelle zum Gebet, zu dem sich 
männliche Sunniten im Idealfall fünfmal am Tag in der Moschee versammeln, tref­
fen sich Aleviten, und zwar Frauen und Männer gemeinsam, nur wenige Male im 
Jahr zur »Cem« genannten Gebetsversammlung. Diese gemischtgeschlechtlichen 
rituellen Versammlungen, bei denen Musik und Tanz eine wichtige Rolle spielen und 

die, um der Verfolgung zu entgehen, stets im Verborgenen abgehalten wurden, gaben 

Sunniten Anlass, über wilde sexuelle Orgien der Aleviten zu spekulieren. Die religiö­
se Praxis des Alevitentums war auf das Leben in kleinen dörflichen Gemeinschaften 
angelegt. Aleviten lebten in der Regel unter sich; an ihren Cem- Versammlungen durf­
ten Fremde und Nichtaleviten nicht teilnehmen. Jeder dieser Dorfgemeinden war ein 
»Dede« als religiöser Lehrer und Führer zugeordnet. Jeder erwachsene Alevit war 
»Talip« (Schüler) dieses »Dedes«. Das Alevitentum kennt nur wenige schriftliche 
Quellen, sodass Glaubensinhalte vor allem mündlich tradiert wurden. im Alltagsdis­
kurs des Zusammenlebens in Familie und Dorfgemeinschaft und auch im Rahmen 
der rituellen Zusammenkünfte mit dem »Dede«. 

Orthodoxen Sunniten galten Aleviten als extrem unrein. Man konnte mit ihnen 
nicht das Essen oder eine andere Form der Gcmeinsch;tft teilen. So hcrrschll" dnc· 
strikte Heiratsbarriere zwischen Aleviten und Sunniten. Im Osmanischen Reich w;t­
ren manche religiösen Minderheiten, Christen und Juden, als »millet« 12 anerkannt 

II Adel Allouche, Thc Origins and Development of 1hc Ottoman-Safavid Conllicl 906-962 I 1500-1555, 
ßcrlin 1983, S. II Off. 

12 »Millet« wird heule in der Regel als »Nation« Ubcrsclzl, im Osmanischen l!ekh wan·n damil jedoch 
nichtmuslimische Religionsgemeinschaften gemeint, die gewisse Rcchlc bcsaJ;en. Zurneueren Oebal· 
te über »millet« siehe Michael Ursinus. Zur Diskussion um »millcl« im Osmanischen Rci.:h. in: Süd· 
Ostforschungen 48 ( 1989), S. 195-207. 

247 



Martin Sökefeld 

und genossen eine gewisse Autonomie. Ein solcher Status wurde den Aleviten vor­
enthalten. Sie galten nicht als eigenständige Religionsgemeinschaft, sondern als fehl­
geleitete Sekte. Aus orthodox-sunnitischer Sicht waren Aleviten schlicht Apostaten, 
die den Weg des rechten Glaubens verlassen hatten und dafür mit dem Tod bestraft 
werden konnten. Wenn Aleviten ihre Gemeinschaften verließen, dann gaben sie sich 
in der Regel nicht als Aleviten zu erkennen. Um sich vor Verfolgung zu schützen, 
praktizierten sie gegenüber Fremden »takiya«, das Verbergen der eigenen religiösen 
Zugehörigkeit, eine in der schiitischen Welt religiös legitimierte Praxis. 

Diese Situation änderte sich auch nach der Gründung der Türkischen Republik 
1923 nicht grundsätzlich. Aufgrund der Erfahrung von Verfolgung und Diskriminie­
rung im Osmanischen Reich hatten viele Aleviten große Hoffnung auf die Reform­
pläne Mustafa Kemal Atatürks gesetzt. ln der Theorie implizierte der Laizismusge­
danke der kemalistischen Staatsideologie zwar die vollständige Trennung von 
Religion und Staat, aber diese Theorie wurde nie umgesetzt, und schon gar nicht war 
mit ihr die Einführung allgemeiner Religionsfreiheit verbunden. Im Gegenteil: Zwar 
wurde Religion allgemein aus dem öffentlichen Bereich zurückgedrängt, gleichzeitig 
aber ein in seiner politischen Macht beschnittener sunnitischer Islam zur einzigen 
anerkannten Religion in der Türkei erhoben und der Kontrolle des Staates unter­

stellt. In einem Gesetz von 1925 wurden alle Formen der Religionsausübung, die die­
ser Version des Islam nicht entsprachen, bei Strafe verboten und alle Ordensgemein­
schaften (tarikat) für aufgelöst erklärt. Unter dieses Gesetz fielen nicht nur Orden 
wie die Naqshbandiyya, die gegen die Säkularisierung der Türkei opponierten, son­
dern auch der alevitische Bekta~i-Orden und das Alevitenturn im Allgemeinen. Das 
Ordenszentrum der Bekta~i wurde geschlossen und erst 1964 als Museum wieder 
eröffnet. Für die Aleviten änderte sich zunächst wenig, da sie ihre Glaubenspraktiken 
immer schon im Geheimen, unter Ausschluss der Öffentlichkeit, ausgeübt hatten. 

Jlj, lic·ut.: 'iml Alevil<:n in der Türkei nidll ;~b i{c·ligiousgen~einscli;~IL ,lllerk;uull. 

Die staatliche Religionsbehörde DiB (Diyanet i~leri Ba~kanltgt) vertritt lediglich Sun­
niten. Ihre offizielle Haltung gegenüber Aleviten besagt, dass Aleviten auch Muslime 
sind, auf die nicht gesondert eingegangen werden muss. Wenn etwa Aleviten fordern, 
dass DiB nicht nur sunnitische Moscheen finanzieren solle, sondern auch alevitische 
Cem-Hiiuser, dann kontert die Behörde damit, dass die Moscheen den Aleviten ja 
auch offen stünden. Aber Aleviten werden nicht nur offiziell nicht wahrgenommen; 
ihnen ist weiterhin verboten, sich auf der Basis von Differenz selbst zu organisieren. 
Fundament dl·s türkis(ht:n Nntionnlstantrs ist dir Fiktion einer homogrnen, diffr­
renzlosen türkischen Nation. legliehe c;rlindung von Organisationen auf der Basis 
vun cthnis~hcn, spruchlkhcn uJcr religiösen UnlcrschieJen isl Jahcr verboten. lJe 
facto folgt daraus, dass sich Aleviten zwar in der Türkei organisieren können, dass sie 
das aber nicht explizit als Aleviten tun dürfen. So dürfen aleviiisehe Vereine beispiels­
weise in ihrer Satzung. keine derartigen Hinweise geben. Der staatliche Druck auf 
Aleviten hat sich vor allem in den achtziger Jahren erhöht, als nach dem Militär-

248 

Aleviten in Harnburg und der Kampf um Anerkennung 

putsch verpflichtender Religionsunterricht in den Schulen eingeführt wurde, der 
allein das Sunnitentum lehrt. Aleviten werfen der Religionsbehörde vor, dass sie auch 
in aleviiisehen Dörfernsunnitische Moscheen bauen lässt. Im Rahmen einer neuen. 
von der Militärregierung der achtziger Jahre entwickelten Nationalideologie, der 
»Türkisch-Islamischen Synthese« (deren Ziel auch darin bestand, sunnitische Kur­
den an den Staat zu binden), gewann die sunnitische Religion eine neue zentrale Rol­

le für die staatliche Definition der türkischen Nation. 
Neben dieser offiziellen, staatlichen Nichtanerkennung gibt es eine vielschichtige 

gesellschaftliche Nichtanerkennung, deren Spektrum von subtiler Diskriminierung 
im Alltag bis zu gewalttätiger Verfolgung reicht. Bekannt sind vor allem die gewaltsa­
men Ereignisse zwischen 1978 und 1980 in Mara~, Malatya und <;:orum, bei denen 
mehrere hundert Aleviten umgebracht wurden, der Angriff auf ein alevitisches Kul­
turfestival in Sivas, dem 1993 37 Menschen zum Opfer fielen, sowie ein Terror­
anschlag mit anschließenden Straßenschlachten 1995 in lstanbuiY Auch heute ge­
ben sich viele Aleviten in der Öffentlichkeit nicht als Aleviten zu erkennen, sondern 
praktizieren >>takiya«, etwa, um beruflicher Diskriminierung zu entgehen oder um 
stigmatisierenden Vorurteilen auszuweichen. »Takiya« bedeutet hier nicht nur, dass 
man sich öffentlich nicht mit aleviiisehen Symbolen identifiziert, sondern dass man 

aktiv versucht, als Sunnit zu erscheinen. Obwohl das Alevitentum keine Verptlkh­
tung zum Fasten im Ramadan kennt, vermeiden beispielsweise viele Alevitcn, im 

Fastenmonat tagsüber in der Öffentlichkeit zu essen. 

111. Schritte auf dem Weg zur Selbstorganisation 
in Deutschland: Von ntakiyau zur Forderung nach 
Anerkennung 
Seit dem Abschluss des Anwerbeabkommens zwischen Deutschland und der Türkei 
im Jahr 1961 kamen Aleviten als Arbeitsmigranten nach Deutschland. Auch in 
Deutschland setzten Aleviten >>takiya« fort und gaben sich öffentlich nicht als Alevi­
ten zu erkennen. Für die einheimischen Deutschen war der Unterschied zwischen 
Aleviten und Sunniten ohnehin unbekannt und irrelevant; alle Migrantcn aus der 
Türkei wurden einfach als Türken und damit gleichzeitig als Muslime ( = Sunniten) 
wahrgenommen. Aber auch ihren türkischen Kollegen und Nachbarn gegenüber 
identifizierten sich Aleviten in der Regel nicht als Alcviten. Auch in Deutschland 

fürchtete man Stigmatisicrung von sunnitischcr Seite. Ich habe viele ( ;eschidllen 
dariihc'J" t\l'SalllllH'it. wi,· c·in<llldl'l' llllhl·k.lllilll' J\il'vill'll in I lcuLM hl.ulll ,-,.,L.,Il'illcn. 

ob der Kollege oder die Kollegin womöglich auch Alcvit ist oder nicht. Wenn man 

I 3 Den Aleviten zu folge waren auch alle diese Gewaltercigniss~ nkht frei von slaatlichem Handdn. 

249 



Martin Sökefeld 

einen anderen Menschen aus der Türkei neu kennen lernte, dann fragte man den an­
deren zunächst nach seiner Heimatregion. Wenn dann bestimmte Provinzen genannt 
wurden, vielleicht Sivas, Erzincan oder Tunceli, dann war die Wahrscheinlichkeit, 
dass der Gesprächspartner ebenfalls Alevit war, schon recht groß. Trotzdem konnte 
man nicht ohne weiteres direkt danach fragen. Erst in tastenden Gesprächen, z.B. 
über musikalische Vorlieben, konnte man weiteren Aufschluss gewinnen. Auf der fa­
miliären Ebene ging »takiya« so weit, dass manche Eltern nicht einmal ihren Kindern 
sagten, dass sie Aleviten sind. Viele junge Aleviten berichten, dass sie von Sunniti­
schen Mitschülern als Aleviten identifiziert wurden, beispielsweise, weil sie nicht fas­
teten oder nicht zum Gebet in die Moschee gingen, und erst daraufhin bei ihren El­
tern nachfragten. ••Takiya« bedeutete aber auch, dass sich Aleviten in Deutschland ge­
nauso wie in der Türkei nicht als Aleviten organisierten. Während sunnitische 
Migranten aus der Türkei recht bald nach der Ankunft in Deutschland Moscheenver­
eine gründeten, taten Aleviten nichts dergleichen. Aleviten engagierten sich dagegen 
in politischen Organisationen von sozialdemokratischer oder später, Ende der siebzi­
ger Jahre, linksrevolutionärer Ausrichtung, in denen sie aber ebenfalls nicht als Alevi­
ten auftraten. Die Forderung nach Anerkennung als Aleviten spielte vor allem bei die­
sen ••Revolutionären« keine Rolle- im Gegenteil, die linke Ideologie forderte ja gera­
de, Religion abzulehnen und alle Differenzen, die nicht dem Klassenunterschied 
entsprachen, als >>falsches Bewusstsein« zu eliminieren. Radikale Linke kamen vor al­
lem in den Jahren nach dem Militärputsch des 12. September 1980 aus der Türkei 
nach Deutschland. Da Aleviten fast ausschließlich im linken politischen Spektrum 
engagiert waren, befanden sich unter diesen politischen Flüchtlingen sehr viele Alevi­
ten. Sie setzten ihre politischen Aktivitäten in Deutschland in Exilorganisationen wie 
»Dev Yol« (Revolutionärer Weg) fort. Zahlreiche Aleviten, die später in alevitischen 
Organisationen aktiv wurden, waren damals Mitglieder von »Dev Yok 

Zentral wurde die Frage nach Anerkennung für Aleviten in Deutschland erstmals 
1979. lm Dezember 1978 waren bei einem Massaker in der südostanatolischen Stadt 
Mara~ zahlreiche Aleviten getötet worden. In der türkischen Öffentlichkeit wurde 
dieses Ereignis als Gewalt zwischen rechten und linken politischen Gruppierungen 
dargestellt, wobei die Linken Aleviten waren. Alevitische Mitglieder des türkisch-so­
zialdemokratischen Vereins HOF (Halk;;:1 Devrimci Federasyonu, Föderation revolu­
tionärer Volksvereine) in Deutschland, der Auslandsorganisation der damals regie­
renden Republikanischen Volkspartei CHP, forderten ihren Vorstand auf, bei der 
türkischen Regierung gegen das Massaker an Aleviten zu protestieren. Dabei ging es 
auch darum, das Massaker als Massaker an Aleviten und nicht einfach als politische 
Gewalt anzuerkennen. Der Vorstand verweigerte diesen Protest, weil er die eigene 
Regierung nicht kritisieren wollte. Daraufhin trat eine größere Gruppe von Aleviten 
in Berlin und Hamburg aus dem HOF aus und trat zum Yurtsever!er Birligi (Patrio­
tenverein) über, der Mitte der siebziger Jahre von Sympathisanten der alevitischen 
Birlik Partisi (Einheitspartei) zunächst in München gegründet worden war. 

250 

Aleviten in Hamburg und der Kampf um Anerkennung 

In Harnburg organisierte der lokale Ableger des Yurtseverler Birligi Anfang der 
achtziger Jahre zum ersten Mal öffentlich den alevitischen Ritus »Cenw, an dem etwa 
1.000 Menschen teilnahmen. Weitere »Cem« organisierte Mitte der achtziger Jahre 
ein anderer türkisch-sozialdemokratischer Verein (TSD, Türk Sosyaldemokratler 
Dernegi), in den nach der Auflösung des Yurtseverler Birligi in Hamburg so viele 
Aleviten eingetreten waren, dass er von Aleviten dominiert wurde. 14 In diesen Veran­
staltungen und Organisationen zeigte sich bereits ein Prozess, der schließlich zum 

offenen und kollektiven Bruch mit »takiya« führte. 
Seit Mitte der achtziger Jahre fand global ein politischer Paradigmenwechsel statt. 

Ausgelöst durch politische Veränderungen in Osteuropa, verlor der marxistische Be­
zugsrahmen rapide an Relevanz. Stattdessen gewann Identitätspolitik an Bedeutung, 
der es nicht mehr um Klassenunterschiede ging, sondern um Differenz entlang viel­
fältig konstruierter Identitäten. Ein Modell für die Politik der Differenz im Kontext 
der Türkei lieferte die Kurdische Arbeiterpartei PKK, die seit Anfang der achtziger 
Jahre ihren bewaffneten Kampf um die Anerkennung einer kurdischen Identität in 
der Türkei führte. Eine Welle repressiver Gewalt und Gegengewalt erreichte die Dör­
fer in den kurdischen Regionen. Aleviten waren davon unmittelbar betroffen, da viele 
Aleviten gleichzeitig Kurden sind. Der Assimilierungsdruck der Religionspolitik der 
türkischen Generäle nach 1980 wurde von den Aleviten in Deutschland ebenfalls 

wachsam verfolgt. 
Auch in Harnburg war seit Mitte der achtziger Jahre der revolutionäre Elan merk­

lich abgeflaut, während gleichzeitig das Bedürfnis nach Anerkennung von Differenz 
wuchs. Einige Mitglieder von »Dev Yol« in Hamburg berichten, dass innerhalb der 
Organisation eine Art kulturelles Sunnitenturn immer eine gewisse Akzeptanz beses­
sen habe, die dem Alevitenturn nie entgegengebracht worden war. 1986 wurde »Dev 
Yol« aufgelöst. Einige ehemalige Mitglieder begannen daraufhin, sich in der Migrati­
onspolitik zu engagieren. Sie gaben eine Zeitschriftnamens »Göc;:men« (Migrant) 
heraus, in der sie über gesellschaftliche Benachteiligung von Einwanderern in 
Deutschland berichteten und Gleichberechtigung forderten. Es war die Zeit nach den 
ersten rassistisch motivierten Morden an Einwanderern in Deutschland: In Ham­
burg waren 1985 die Türken Mehmet Kaynakc;:t und Ramazan Avc1 von Skinheads 

umgebracht worden. 
In Hamburg entstand seit Anfang der achtziger Jahre ein Netzwerk von Deutsch­

Ausländischen Begegnungsstätten 15, die in Stadtteilen mit einem hohen Migranten-

14 Nichtalevitische Mitglieder des TSD protcstiencn damals dagegen. dass der Verein akviJischc Wrotn· 
staltungen organisierte. 

15 BAGS: Deutsch-Ausländische Begegnungsstätten. 40 Jahre Einwanderung, 15 Jahre ßegegnungssJät· 
lenarbeit, Harnburg 1996. 

251 



Martin Sökefeld 

anteil 16 eingerichtet wurden. In den Begegnungsstätten waren Aleviten aktiv, die 
sowohl aus sozialdemokratischen als auch aus linksrevolutionären Organisationen 
kamen. Einige wurden als Sozialberater angestellt, andere engagierten sich ehren­
amtlich in den Trägervereinen der Einrichtungen. Der Diskurs um Gleichberechti­
gung und die Anerkennung der kulturellen Identität von Migranten in Deutschland, 
der in diesem Rahmen geführt wurde, bot auch den Nährboden für eine Debatte über 
alevitische Identität. Einige alevitische Akteure kamen zu dem Schluss, dass nun 
etwas für die alevitische Identität getan werden müsse. Zwölf Hamburger Aleviten 
trafen sich im Dezember 1988 und gründeten die »Alevitische Kulturgruppe«. Man 
war sich schnell einig, endgültig mit dem Verstecken des Alevitentums Schluss zu 
machen und ein öffentliches alevitisches Festival zu veranstalten. Die Gruppe traf 
sich regelmäßig und wuchs schnell an. Das Festival fand im Oktober 1989 als »Alevi­
tische Kulturwoche« in der Universität Hamburg statt. Die Kulturwoche umfasste 
Diskussionen über das Aleviten turn, ein Konzert mit bekannten alevitischen Musi­
kern aus der Türkei und eine »Cem«-Feier. 

Diese Veranstaltung, die von etwa 5.000 Menschen aus ganz Deutschland besucht 
wurde, wirkte wie ein Fanal. »Takiya« war kollektiv und öffentlich gebrochen wor­
den. Die Kulturwoche war die kollektive Performance des Satzes: Biz de vanz! Der 
Anspruch auf Anerkennung wurde mit einer türkischsprachigen »Alevitischen Er­
klärung« (Aievi Bildirgesi}, die im Rahmen der Kulturwoche veröffentlicht wurde, 
explizit gemacht. Die Forderungen dieser Erklärung bezogen sich zu einem großen 
Teil auf die Türkei. Dabei ging es darum, die Aleviten als Gleiche (d.h. als Muslime 
und nicht als Heterodoxe oder \Jngläubige) 17 und gleichzeitig als Verschiedene anzu­
erkennen. Religionsfreiheit wurde für die Aleviten in der Türkei gefordert, damit sie 
ihre spezifischen religiösen Praktiken ausüben können. Außerdem wurde die Öff­
nung der staatlichen Religionsbehörde verlangt, die bislang einzig auf den sunniti­
schen Islam ausgerichtet ist und die Existenz des Alevitenturns negiert ( »Alevi varhgt 
yok saytltyor«). Mehrere Absätze der >>Erklärung« bezogen sich auch auf die Situa­
tion von Aleviten in Deutschland. Und hier wurde zunächst eine ganz ähnliche Diag­
nose gestellt: Auch in Deutschland werde das Alevitenturn nicht anerkannt. So würden 
Forschungen und Debatten über Migranten aus der Türkei allein den Sunnitischen 
Islam berücksichtigen. Gleichzeitig wurde festgehalten, dass aufgrund der gesell­
schaftlichen Freiheit in Deutschland die Möglichkeit bestehe, das Alevitentum zu le­
ben und sunnitische Landsleute ebenso wie die deutsche Öffentlichkeit über das Ale­
viten turn aufzuklären: »Die alevitische Lehre stellt genauso wie die verschiedenen 

16 Ak·\·itcnlcbcn übcrwicgt'JH.I in sokhcn StaOttcilcn mit cint.'lll groß~.·n Anteil von Migrantcn, wie z.B. 
Wilhelmsburg, Ahona oder Harhurg. Dabei gibl es keine .. a\cvitischen Enklaven«, in denen Aleviten 
dk• Mehrheit der hllllligrantenb<•viilkerung bilden würden. 

17 Unter Aleviten ist es allerdings umstrillen, ob das Alevitentum zum Islam gerechnet werden soll uder 
nidll. 

252 

Aleviten in Harnburg und der Kampf um Anerkennung 

Elemente anderer Kulturen eine Quelle des Reichtums für diese Gesellschaft dar.« 1 ~ 
Die Erklärung fordert jedoch nicht nur die Anerkennung des Alevitentums als etwas 
Eigenes ein, sie betont gleichzeitig Gemeinsamkeiten mit deutscher Kultur. Formu­
liert wurden diese Gemeinsamkeiten als von Aleviten und Deutschen geteilte Unter­
schiede zur sunnitischen Kultur. Aleviten erscheinen in dieser Erklärung als eine 
Gruppe, die zwar eine eigenständige Kultur besitzt, die aber zahlreiche Werte der 
deutschen Gesellschaft teilt- besonders solche, die auf Säkularismus, Demokratie 

und Gleichberechtigung der Geschlechter bezogen sind. 
Die Alevitische Kulturwoche in Harnburg stellte einen wichtigen Wendepunkt für 

die Selbstorganisation von Aleviten in Deutschland dar. Zum ersten Mal hatte eine 
Veranstaltung explizit unter dem Titel »alevitisch« stattgefunden, zum ersten Mal 
hatte sich eine Organisation explizit als >>alevitisch« benannt. Nachdem vorher schon 
in einigen Städten Vereine gegründet worden waren, deren Zick vor alkm nnch in­
nen, auf die jeweilige alevitische Gemeinde selbst, gerichtet waren, entstanden nun 
Vereine, die es als ihre Aufgabe ansahen, nach au{~en, an die Öffentlichkeit, zu gehen, 
das Alevitenturn bekannt zu machen und für seine Anerkennung zu werben. In Harn­
burg ging aus der Alevitischen Kulturgruppe das Alcvitische Kulturzentrum Ham­
burg e.V. hervor. Ähnlich ausgerichtete Vereine entstanden in kurzer Zeit in allen 
Stiidten Deutschlands mit größerer alcvitischer Bevölkerung. Einen Höhepunkt er­
reichte die alevitische Selbstorganisation in Deutschland nach dem Angriff auf das 
alevitische Kulturfestival in Sivas im Juli 1993. In der Folge dieses »Sivas-Massakers« 
schlossen sich immer mehr Aleviten in Deutschland den Vereinen an. Allein im Jahr 
nach dem Massaker wurden in Westeuropa über 100 alevitische Vereine neu gegrün­
det. Nach Sivas entstand auch eine große alevitische Dachorganisation, die »Födera­
tion der Alevitengemeinden in Deutschland« mit Sitz in Köln, die zurzeit 95 lokale 

Vereine vertritt. 
In Harnburg und Umgebung existieren heute neun alevitischc Vereine. 1\lcviti­

schen Schätzungen zu folge leben etwa 20.000 Aleviten in der Stadt. Das jeweilige Ver­
einsleben hängt vor allem stark von den räumlichen Gegebenheiten der Vereine ab. 
Einige Vereine haben eigene Räumlichkeiten, in denen ein täglicher Cafe-Betrieb 
stattfindet, andere teilen Räume mit anderen Nutzergruppen und sind daher in ihren 
Aktivitäten eingeschränkt. Zu den wichtigsten Angeboten zählen die »Saz«-Kurse, in 
denen das Spiel der türkischen Langhalslaute gelehrt wird. Von der »Saz« begleitete 
Lieder gelten als ein Kernbestand alevitischer Kultur. Sie sind auch bei jungen Alevi­

ten sehr populär. 
Auf den Prozess der Ausdifferenzierung der verschiedenen Organisationen und 

die dnmit verbundenen Auseinandersetzungen knnn ich hier nicht weit~:r cingchcn. 1
<J 

I H Zitat aus der <k·utschen Ülwm·tzung der Alcvi Bildirgesi, Hnmburg I YHY I Fntokopid. 
19 Vgl. dnzu Martin Sökcf~.·ld u. Susannc.· Sdtwnlgin, Institutions oHH.Ith ... ·ir Agt.:nts in lliuspor;L Tr;msna· 

tiunal Communitks Working Papers. WI'I'C-2K·ll, 2000. V<·rfügbar im lnt<·rnet: hllp://www.lnllls· 
comm.ox.ac.uk/wwwroot/frumes J.lllm. 

253 



Martin Sökefeld 

Stattdessen möchte ich das Beispiel des Alevitischen Kulturzentrums Hamburg he­
rausgreifen und auf einige Aktivitäten des Vereins im Streben nach Anerkennung 
eingehen. 

Das Verb ••tamtmak« (bekannt machen, informieren) spielte eine große Rolle 
in den Diskussionen um die Ausrichtung der Vereinsarbeit Das Alevitentum sollte 
der deutschen Öffentlichkeit vorgestellt und bekannt gemacht werden. Mit dieser 
Bekanntmachung waren keinerlei missionarische Ambitionen verbunden. Das Ziel 
bestand darin, als Aleviten wahrgenommen zu werden, im Unterschied zur Sunni­
tischen Mehrheit der Einwanderer aus der Türkei. Schon im Gründungsjahr veran­
staltete das Alevitische Kulturzentrum zu diesem Zweck gemeinsam mit dem Fach­
bereich Erziehungswissenschaften an der Universität Hamburg eine Ringvorlesung. 
Später folgte ein Seminar gemeinsam mit der Evangelischen Akademie. Wichtig bei 
solchen Anlässen war dem Verein stets, dass auch Deutsche bei diesen Veranstaltun­
gen prominente Rollen übernahmen, wie etwa Petra Kappert, Professorin für Turko­
logie, oder Ursula Neumann, Professorin für Erziehungswissenschaften. Durch die 

Obernahme der Funktion als Mitorganisatorinnen oder Referentinnen hatten sie die 
Anerkennung der Aleviten bereits vorweggenommen. 

Ein großer Teil der Vereinsaktivitäten ist bis heute darauf ausgerichtet, Kontakte 
zu deutschen Funktionsträgern zu etablieren, ohne dass damit jeweils konkrete in­
strumentelle Ziele verbunden wären. Als beispielsweise 1999 ein neuer Vorstand des 
Alevitischen Kulturzentrums gewählt worden war, bestand eine seiner ersten Amts­
handlungen darin, Vertreter von Parteien, Gewerkschaften und Kirchen anzuschrei­
ben und um Gespräche zu bitten. Auch mit diesen Gesprächen wurden nicht primär 
konkrete Ziele verfolgt. Ich schrieb damals die Briefe, mit denen um Gespräche gebe­
ten wurde, und fragte den Vorstand des Vereins, worum es bei diesen Gesprächen 
denn gehen solle, damit ich die Rriefc möglichst spezifisch formulieren konnte. 20 

Nun, es sollte einfach darum gehen, »miteinander ins Gespräch zu kommen« oder 
unspezifisch »zusammenzuarbeiten<<, Den Inhalt der Gespräche kann man bündig 
mit dem Satz zusammenfassen, den ich im Titel meines Beitrages zitiere: »Wir sind 
auch da!« Mit dem gleichen Ziel werden auch zu größeren Kulturveranstaltungen 
des Vereins zahlreiche Ehrengäste eingeladen, vom Ersten Bürgermeister bis zum Ge­
werkschaftsvorsitzenden. Es wäre eben ein unübersehbarer Ausdruck der Anerken­
nung der Aleviten, wenn bei einem alevitischen Kulturfestival tatsächlich einmal der 
Hamburger Bürgermeister anwesend wäre. Dazu ist es aber bisher nicht gekommen. 

lksnndt•rt' AufmL'rksamkL'il vt•rdiL'Ill dil' ZusammL'narbL'it mit den Kirchen und 
anderen religiösen Institutionen, denn einerseits ist hier die Anerkennung am weites­
ten fortgeschritten, und andererseits werden dabei konkrete Ziele verfolgt. Seit 1995 
ist das Alevitische Kulturzentrum im »Gesprächskreis interreligiöser Religionsunter-

20 Auch das gehörte zur teilnehmenden Beobachtung. 

254 

Aleviten in Harnburg und der Kampf um Anerkennung 

richt<< (GIR) vertreten. Dieser Kreis konzipiert den Religionsunterricht an den öf­
fentlichen Schulen in Hamburg, der mit dem Stichwort »Rcligionsuntcrricht für alle" 
beschrieben wird. Ich kann dieses »Hamburger Modell« hier nicht gemlller diskutie­
ren, sondern muss mich mit der Bemerkung begnügen, dass konfessionelle Spaltun­
gen vermieden werden sollen, indem Schüler verschiedener Religionszugehörigkeit 
gemeinsam unterrichtet werden. 21 Der Unterricht soll verschiedene religiöse Tradi­
tionen und Perspektiven vermitteln und damit wechselseitiges Verstehen der ver­
schieden religiösen Kinder ermöglichen. in diesem institutionellen Rahmen arbeiten 
Aleviten gemeinsam mit der Nordelbischen Kirche und Vertretern buddhistischer, 
jüdischer sowie muslimischer Gemeinden zusammen und sind dabei als gleichwerti­
ge Partner anerkannt. Seit 1998 existiert darüber hinaus das »lnterreligiöse Forum 
Hamburg<<, das sich allgemeiner mit dem interreligiösen Dialog beschäftigt und in 
dem zusätzlich zu den genannten Gruppen auch die katholische Kirche vertreten ist. 

Die Anerkennung der Aleviten in diesem interreligiösen Rahmen entbehrt nicht 

einer gewissen Ironie, denn Aleviten wollen durchaus nicht einfach nur als Religi­

onsgemeinschaft anerkannt werden. Intern gibt es sogar eine noch nicht abgeschlos­
sene Debatte über die Frage, ob das Alevitentum überhaupt sinnvoll als Religion klas­
sifiziert werden kann oder ob nicht ein weiter gefasstes Konzept von Akvitentlllll als 
Kultur angemessener wäre. 22 Hintergrund dieser Debatte ist das Unbehagen, das 
zahlreiche der ehemaligen linksrevolutionären Aleviten, 'die sich nach wie vor als 

Atheisten verstehen, mit Religion haben. 

IV. Aleviten in Deutschland und die 
Kategorie des nFremden<< 
St•it Jahren wird in l kutsdlioltHI dit· I lchallt' tllll t\ttsliindcr, l'inwand,·n·r IIIHI l111q: 

r<ltion geführt. Die Kategorie des »Fremden<< spielt in diesem Diskurs eine wichtige 
Rolle, denn Einwanderer werden darin stet~ als »kulturell Fremde« klassifiziert. Zen­
trale Figur in diesem Diskurs ist eine Dichotomie, in der einem »Wir« (d.h. den 
Deutschen, den Einheimischen, den Nichtfremden) »die Anderen<< gegenübergestellt 
werden. Dabei sind die Einwanderer aus der Türkei besonders anders und »fremd«, 
weil sie auch noch eine >>uns fremde« Religion besitzen. Ober diesen Diskurs ist von 
sozialwissenschaftlicher Seite viel geschrieben worden.23 Ich will hier nichts davon 

2.1 Zum Hamburger Rclfgionsuntcrricht ~ichc: H~.·ligionsuntl'ITkht flir alk·: JJ,unhurg~.·r P~.·rspd;tl\'l'llt.ur 
Religionsdidaktik, hrsg. von Folkert Docdcns u. Wnlfram Wcissc, Münsler 1997. 

22 Ygl. Martin Sökefcld, Religion or Culture? Cnnccpts of ldentity in thc Alc1·i Diaspon1. Unvcröfli:ntlich­
ter Vortrag bei der Tagung »Locality, ldcntity, Diaspora«, Univcrsitiit Hamburg, I 0.-13. l'cbruar 2000. 

23 Einen hervorragenden Überblick bielct Frank-Oiaf Radtkc, Fremd<· und Allwfrcmdc: Zur Ausnrb,•i· 
tung des ethnologischen lllkks in der Einwandcrungsgcscllschaft, in: Dt•r Frcmdt• in der Cc·sclbchat't. 
Migration, Ethnizit~t und Staat. hrsg. von l-h111s-Rudolf Wickcr el al .. Zürich 1996, S. 33.>·351. 

255 



Martin Sökefeld 

wiederholen, aber noch einmal darauf hinweisen, dass dieser Diskurs so wirkmächtig 
ist, dass er sein eigenes vorgebliches Ziel, nämlich die »Integration« von Migranten, 
ausschließt. Einwanderer werden nämlich in diesem Diskurs ständig mit Fremdheit 
belegt und immer wieder als »die Anderen« dargestellt. Die Dichotomie wird dabei so 
eindeutig reproduziert, dass es unmöglich ist, den in diesem Diskurs postulierten 
kulturellen Graben zwischen dem »Wir«- das analytisch nicht spezifiziert wird­
und den »Anderen« zu überbrücken. 24 Dies wurde in der im ersten Halbjahr 2001 ge­
führten Debatte um die Notwendigkeit des Spracherwerbs wieder einmal besonders 
deutlich. In Reden von Politikern und in Pressekommentaren wurde so vehement ge­
fordert, dass Migranten Deutsch lernen müssen, dass ein unbedarfter Zuhörer den 
dringenden Eindruck bekommen musste, Einwanderer könnten kein Wort Deutsch, 
ja, sie würden sich seit Jahrzehnten dagegen wehren, Deutsch zu lernen. Das ist offen­
kundig falsch. Aber es ist charakteristisch für einen Diskurs, in dem Ausländer/ 
Einwanderer von vornherein so sehr als Problem definiert sind, dass tatsächliche 
Probleme, die beispielsweise in bestimmten Stadtteilen bestehen, erstens als Proble­
me kultureller Fremdheit definiert werden (und nicht einfach als soziale oder Bil­
dungsprobleme) und zweitens den Einwanderern insgesamt zugeschrieben werden. 

Aleviten reagieren auf diesen ausgrenzenden Fremdheitsdiskurs, indem sie sich 
als die nichtfremden Einwanderer darstellen, die der Gesellschaft in Deutschland 
durchaus kompatibel sind. 

In ihren Selbstdarstellungen verweisen Aleviten immer wieder auf Unterschiede 
zum sunnitischen Islam. Betont wird dabei vor allem, was Aleviten im Gegensatz zu 
Sunniten nicht tun: Sie halten sich nicht ~n die Scharia, fasten nicht im Ramadan, 
besuchen nicht die Moschee und pilgern nicht nach Mekka. Das stereotype Symbol 
kultureller Fremdheit in Deutschland ist das Kopftuch muslimischer Frauen. Ebenso 
stereotyp weisen Aleviten immer wieder darauf hin, dass alevitische Frauen kein 
Kopftuch lrag~n. Ins akvilisdwn s~lhslid<:nlifizi<:rungsdiskurs sind Akvill"ll nkhl 
»die Anderen« der Deutschen, sondern »die Anderen<< der sunnitischen Muslime. 
Diese Anderen sind vor allem sunnitische Islamisten, die der alevitischen Definition 
zu folge Demokratie und Rechtstaatlichkeil ablehnen und stattdessen nach der Ein­
setzung der Scharia streben. Über den unmittelbar religiösen Bereich hinaus setzen 
Aleviten die Abgrenzung von Sunniten und die Annäherung an Deutsche fort, in­
dem sie ihre demokratische Tradition betonen. Den Deutschen sind Aleviten diesem 
Selbstdarstellungsdiskurs zu folge also keineswegs fremd. Dass diese Nichtfremdheit 
in dl·r dl'utschl•n Öff~ntlichkcit in der R~gel iib~rsehen wird, b~klagen Akvit~n 

14 Besonders deutlich wird dieses Auseinanderklaffen von explizitem Ziel und Rhetorik der •lntegrati­
ons«·Politik in der programmatischen •Berliner Rede«, die Bundespräsident Johannes Rau im Mai 
2000 hielt. Siehe dazu Alex Laviziano, Corinna Mein u. Martin Sökefeld, Tobe German or not tobe ... 
- Zur Berliner Rede des Bundespräsidenten )ohannes Rau, in: Ethnoscripts 3 (200 I), S. 39-53. 

256 

Aleviten in Hamburg und der Kampf um Anerkennung 

immer wieder. Als Beispiel dafür greife ich einige Sätze aus einer Broschüre heraus, 
die die Föderation der Alevitengemeinden in Deutschland im Jahr 200 I zum Geden­
ken an das Massaker von Sivas herausgegeben hat. Dort wird zunächst das Versagen 
des türkischen Staates bei der juristischen Aufklärung des Ereignisses kritisiert und 
dann eine direkte Verbindung zur Situation der Aleviten in Deutschland gezogen. Es 
heißt dann in nicht ganz korrektem Deutsch: »Trotz dieses eklatanten Versagens des 
[türkischen] Staats bei [der] Durchsetzung seine[s] Anspruchs auf Strafmonopol, 
haben die Aleviten zu keiner Zeit an Selbstjustiz gedacht, weil sie den Wert eines de­
mokratischen Rechtsstaats schätzen und sich dazu bekennen, was mit ihrem Glauben 
und [ihrer] Lehre in Einklang steht. In diesem Zusammenhang ist es kaum nachzu­
vollziehen, dass die deutsche Öffentlichkeit die tradition~ll demokratische Gesin­

nung der Aleviten kaum beachtet und dementsprechend sie bei der Diskussion um 
den Islam in Deutschland nicht berücksichtigt. Damit übersieht die deutsche öfft:nt­
lichkeit, dass [es] unter den Migranten aus der Türkei auch eine Glaubensgemein­
schaft mit etwa 600.000 Angehörige[n] gibt, die nicht mit den diesigen [sie, gemeint 
ist >hiesigen<] Gesetzen in Konflikt gerät und in große[ m] Maße demokratisches Po­
tential in die deutsche Gesellschaft hineinträgt. Durch diese Haltung wird eine große 
Chance für die kulturelle vielfältige deutsche Gesellschaft nicht wahrgenommen.« 2

; 

Die Betonung der Nichtfremdheit findet sich in vielen Aktivitäten alevitischer 
Organisationen, besonders in der Föderation der Alevitengemeinden in Deutschland 
(Almanya Alevi Birlikleri Federasyonu, abgekürzt AABF), wieder. Die Föderation 
betont ständig, dass sie keine Türkei-orientierte Exilorganisation, sondern dass ihr 
Engagement zentral auf Deutschland gerichtet sei. Im Jahr 200 I hat sie mit Unter­
stützung des Bundesinnenministeriums eine Informationskampagne zum neuen 
Staatsangehörigkeitsrecht organisiert, in deren Rahmen zahlreiche Veranstaltungen 
in den örtlichen V~reinen, auch im Aleviiischen Kulturzentrum Hamburg, durchge­
führt wurd<:n. I >it: Mitglil·dl·r wurdl·n dai>l·i zwar nidll din·kl ,nsrgd'ordnt. »idl c·in 

bürgern zu lassen, aber die Option der Einbürgerung wurde eindeutig mit groger 
Sympathie bedacht. Eine große Zahl von Aleviten besitzt bereits die deutsche Staats­
bürgerschaft. In Bezug auf die alevitische Tradition selbst wird immer wieder betont, 
dass das Alevitentum zahlreiche Einflüsse anderer Religionen in sich aufgenommen 
habe und dass es stets offen sei für alle positiven Einflüsse von außen. Es wird davon 
gesprochen, dass sich zurzeit neben dem ursprünglichen anatolischen Alevitentum 
ein europäisches oder deutsches Alevitentum entwickele. Entsprechend hat die Fö­
deration auch von Anfang an eindeutig deutschsprachigen aleviiisehen Rcligions­

unterrichl gefordert. Für diese unzweidculigl· lkulsdtlandori~:nli<:rung wurdl· di~ 

25 Ahnanya Alcvi llirlikk·ri Fcdcrasynnu: Sivns ~ehitlerini Anma C;tinU. o. 0. 2001. 

257 



Martin Sökeield 

Föderation mit einer massiven Kampagne der türkischen Tageszeitung »Hürriyet« 
abgt:straft.2'' 

Die Betonung des Nichtfremden findet sich nicht nur in den Aktivitäten und Dis­
kursen der alevitischen Organisationen, sondern- vielleicht in noch stärkerem Maße 
-in den Ansichten junger alevitischer Deutscher. Bei meinen Interviews mit Aleviten 
habe ich normalerweise nicht nach >>Fremdheit« gefragt, weil dasangesichtsdes über­
mächtigen >>Ausländer«-Diskurses implizieren würde, das Gespräch gleich im Rah­
men des Gegensatzes >>Ausländer« vs. Deutsche zu positionieren. Das wollte ich je­
doch vermeiden. Trotzdem kam die Rede häufig darauf, dass junge Aleviten, die in 
Deutschland aufgewachsen sind und die deutsche Staatsbürgerschaft besitzen, von 
»einheimischen Deutschen« stets als Ausländer kategorisiert werden. Sie sind diese 
einordnende Ausgrenzung leid. »Wir haben genug davon, uns ständig für unsere An­
wesenheit hier rechtfertigen zu müssen«, sagte mir eine alevitische Studentin. >>Das 
ist unser Land, wir gehören hier hin!« Zur Vorbereitung dieses Beitrags habe ich dann 
aber doch noch einmal einige Gesprächspartner direkt auf die Erfahrung von Fremd­
heit angesprochen. Ich habe zunächst danach gefragt, was ihnen Harnburg bedeutet, 
und dann, was sie mit Fremdheit verbinden. Aus zwei Gesprächen mit jungen Alevi­
tinnen möchte ich einige Sätze zitieren. 

Mercan 27 ist im Alter von einem Jahr nach Hamburg gekommen und hier aufge­
wachsen. Sie ist Deutsche, Mitte zwanzig und studiert seit kurzem in Köln. Ich habe 
sie in Köln interviewt und gefragt, was ihr spontan zu Hamburg einfällt. Die Ant­
wort kam sofort: »Zu Hamburg fällt mir nur Heimat ein!« Ich fragte sie, woran sie 
bei ihrer Heimat Hamburg denke. Mercan: >>Ich denke an die Stadt selbst, wie schön 
sie ist, an meine Freunde, an meine Familie, oder auch, dass ich jetzt einige Zeit in 
Berlin oder jetzt in Köln gewohnt habe, dass Harnburg meine Heimat ist und ich 
mich immer wieder freue, wenn ich in Harnburg bin. Weil ich mich am ... , also, am 
besten dort fühle und auch wohl fühle. Und weil es meine Heimat ist.« Auf Fremd­
heit angesprochen, sagte sie: >>Fremdheit ... also, ich habe mich sozusagen nie in die­
sem Land fremd gefühlt. Weil ich mich immer zu einem Teil dieses Landes gezählt 
habe und das auch immer noch tue. Und fremd, fremd bin ich jetzt in Köln. Weil ich 
noch nicht die ganzen Menschen kenne und die Sitten und Bräuche von Köln, kom­
me ich mir schon fremd vor, in Köln, aber nicht, weil ich ein Ausländer bin, sondern 
weil ich halt jetzt hier in der Fremde bin. Und nicht mehr in Hamburg. Das, was mir 
alles schon so vertraut vorkommt. Ich muss erst mal hier, glaube ich, etwas aufbauen.« 

26 Murtin Sökefcld, Conlcsting the Notion in Diaspora: Alevis in Germany and a Press Discourse. Un­
v.röffenttichtes Manuskript. 2001. 

2i Die Namen habe ich geändert. 

258 

Aleviten in Harnburg und der Kampf um Anerkennung 

Deniz ist 30 Jahre alt und studiert ebenfalls. Sie ist mit zehn Jahren nach Ham­
burg gekommen und hat noch zahlreiche Erinnerungen <tn ihre Kindheit in der 
Türkei. Auch sie besitzt die deutsche Staatsbürgerschaft. Als ich sie danach fragte, 
was ihr Harnburg bedeutet, antwortete sie: »Ich überlege gerade, ich will eigentlich 
sagen, es ist mein Zuhause, aber ich weil$ nicht, ob es mein Zuhause ist.« Ich: »Wie­
so?<< Deniz: >>Ich meine, ich bin schon seit 20 Jahren hier, es ist ja eine sehr lange Zeit. 
Doch, ich glaube, es ist ... , also ... , mein Zuhause ist vielleicht in der Türkei .... oda 
meine Heimat ist in der Türkei, aber mein Zuhause ist Hamburg.« 

Der Unterschied zwischen Heimat und Zuhause ist für Deniz ein emotionaler. Sie 
erklärte, dass sie eine gewisse Sehnsucht mit der Türkei verbinde, duss sie jedes )uhr 
in die Türkei reisen könne, ohne es langweilig zu tlnden- im Gegensatz zu ihrer gunz 
in Hamburg aufgewachsenen jüngeren Nichte, für die die Türkei nur ein Urlaubs­
land sei und die lieber auch mal nach Spanien verreisen würde. Deniz erzählte, dass 
sie sich besonders in Altona zu Hause fühle, weil sie dort, so, wie sie ist, nicht weiter 

auffalle. In manchen anderen Stadtteilen habe sie das Gefühl, wegen ihrer dunklen 
Haare skeptisch betrachtet zu werden. Sie sehe sich als Fremde eingeordnet und füh­
le sich dann auch fremd. Aber sie berichtete auch, dass sie in Altona manchmal von 
Kopftuch tragenden türkischen Frauen schief angesehen werde, weil sie selbst kein 
Kopftuch trage. Dann fühle sie sich ebenfalls als Fremde. Als ich sie weiter nach den 
Erfahrungen von Fremdheit fragte, erzählte sie eine Episode aus der Türkei. Sie wur 
als einzige Alevitin einmal mit einer Freundin in der Niihe von Konya bei einer Hoch­
zeit. Niemand der Hochzeitsgäste wusste, dass Deniz Alevitin ist. Plötzlich fand sie 
sich im Raum als einzige Frau unter bärtigen Männern wieder, die zu beten begnn­
nen. Sie wusste nicht, wie sie sich verhalten sollte, und blieb wie paralysiert stehen, bis 
nach einigen Minuten der Bruder ihrer Freundin sie aus dem lhtum herausholte. Sie 
berichtete: >>Also, da habe ich echt Angst gekriegt. Ich war wie in einer anderen Welt, 
ich kenne so was gar nicht. Wir haben uuf dem Dorf nicht mul eine Moschee oder ei­
nen Hoca lsunnitischer Religionsgelehrter I oder sonst irgcndwas. Wir kennen so wus 
gar nicht. Und auf einmal, also, es war echt Angst, kann ich sagen, es war nicht mal 
fremd, es war richtig Angst. Und das unter Türken, also unter meinen Landsleuten." 

Mercan ordnete die Frage nach Hamburg und Fremdheit gleich in den diskursi­
ven Kontext der >>Ausländerfrage« ein und betonte demonstrativ, dass sie sich in 
Hamburg und Deutschland nicht fremd fühle, sondern dass im Gegenteil Hamburg 
ihre Heimat sei. Fremdheit hat für sie nichts mit >>Kultur« zu tun, sondern damit, ob 
man an einem Ort die Leute kennt oder nicht. In Köln ist sie deswegen fremd. in 
Harnburg nicht. Deniz äußerte für sich selbst ein anderes Verständnis von Heimat. 
Sie fühlt sich in'Hamburg nur >>ZU Hause« und erklärte ihre emotionale Bindung an 
die Türkei als Heimat damit, dass sie als Kind dort aufg~:wachsc·n ist. Ihrer Nichte. 
die genauso wie Mercan seit frühester Kindheit in Humburg lebt, spricht sie ein an­
deres Verhältnis zur Türkei und zu Harnburg zu. Heimat ist also einfach eine Frage 
der persönlichen Biografie. Fremdheit hat für Deniz unmittelbar damit ZLI tun, wie 

259 



Martin Sökefeld 

andere auf sie reagieren. Sie registriert genau, wo sie aufgrund ihres Äußeren als 
»Fremde« gesehen wird. Das ist nicht einfach eine Frage des Unterschiedes zwischen 
»Türken« und »Deutschen«. Denn fremd fühlt sie sich auch angesichts Kopftuch tra­
gender Frauen türkischer Herkunft in Altona. Und die intensivste, bedrohlichste Er­
fahrung von Fremdheit hat sie nicht in Deutschland, sondern in der Türkei gemacht, 
als einzige Alevitin unter religiös orientierten Sunniten. 

Ich will hier nicht den Abgrenzungsdiskurs.der Aleviten gegenüber Sunniten re­
produzieren, der manchmal Sunniten durchgängig zu Bart oder Kopftuch tragenden 
Fundamentalisten stilisiert. Aber es bleibt festzuhalten, dass hier F-remdheit aus dem 
eigenen Selbstverständnis heraus nicht entlang einer national-kulturellen Differenz 
erfahren wird. Trotzdem bleibt diese Differenz wirksam. Denn Deniz äußerte später 
im Gespräch, dass sie sich auch deswegen nicht ganz in Harnburg »beheimatet« fühlt, 
weil sie den Eindruck habe, dass sie aufgrundihrer dunklen Haare von den »Einhei­
mischen« immer als »Fremde« angesehen werde. Sie fühlt sich nicht als dazugehörig 
akzeptiert. Mercan macht diese Erfahrung auch im Rahmen ihres Engagements in 
einer alevitischen Organisation. Denn ihr Verein wird im deutschen institutionellen 
Rahmen immer als »Ausländerorganisation« behandelt, auch wenn sie betont, dass 
der Verein sich selber nicht so verstehe und dass die Mehrzahl der Mitglieder die 
deutsche Staatsbürgerschaft besitze. Auch persönlich hat sie das Gefühl, dass sie als 
Fremde behandelt- und damit diskriminiert- wird, wenn sie sich beispielsweise am 
Telefon meldet und wenn man sie dann aufgrund ihres Namens als Ausländerin iden­
tifiziert. Umso demonstrativer betont sie, dass sie keine Fremde sei, dass sie in 
Deutschland dazugehöre. Fremdheit hat für Deniz und für Mercan vor allem damit 
zu tun, wie sie von anderen Menschen angesehen werden. Fremdheit ist damit eine 
Frage der Nichtanerkennung als Dazugehörende. Es ist der Blick der Anderen, der 
fremd macht. 

V. Der verfremdende Blick der Wissenschaft 
Den letzten Teil meines Beitrages möchte ich einer Kritik der Rolle der Wissenschaft 
im verfremdenden »Ausländer«-Diskurs widmen. Ich behaupte, dass Sozial- und 
Kulturwissenschaften- von wenigen Ausnahmen abgesehen- bisher wenig dazu bei­
getragen haben, den verfremdenden Blick zu hinterfragen, der dem »Ausländer«-Dis­
kurs zugrunde liegt. Im Gegenteil, wissenschaftliche Arbeiten haben eher die wissen­
schaftliche Legitimation dieses Diskurses geliefert. Am Anfang stand dabei die 
Ausliilllkrpüdugogik, die EinW<llldcrcr als dcfizitürc Mcns<.:hen konstruierte, die pcr 
se ein Problem darstellten und denen mit spezifischen Maßnahmen geholfen werden 
musste. Das Problem wurde dabei kulturalisiert, denn die Ursachen für Schwierig­
keiten von Einwanderern wurden nicht etwa in ihrer konkreten sozialen Situation 
diagnostiziert, sondern einer bestimmten »kulturellen Prägung« zugeschrieben. 

260 

Aleviten in Harnburg und der Kampf um Anerkennung 

Radtke2H zeigt auf, wie eine ganze Generation von Sozialpädagogen Paul Stirlings 
Ethnografie eines türkischen Dorfes29 als Vorlage benutzte, um die »kulturelle Prä­
gung« türkischer Arbeiter in Deutschland zu erklären. Die gleiche kulturelle Essen­
zialisierung blieb bestehen, als seit Mitte der achtziger Jahre unter den Prämissen der 
interkulturellen Pädagogik der Ausländer vom >>Problem« zur »kulturellen Bereiche­
rung« umgedeutet wurde. Die multikulturalistische Perspektive führte zwar zu einer 
Aufwertung kultureller Differenz, nicht aber zu ihrer kritischen Analyse. Dies gilt 
nicht nur für die Pädagogik. Sozial- und kulturwissenschaftliche Arbeiten standen 
fast immer unter der Prämisse eines Paradigmas kultureller Differenz. Das hatte un­
ter anderem zur Folge, dass vor allem besonders differente (oder gar deviante) Phä­
nomene untersucht wurden, wie zum Beispiel islamistische Organisationen und kri­
minelle )ugendbanden. Die Prämisse kultureller Differenz, in der Regel verknüpft 
mit einem homogenisierenden Blick sowohl auf »die deutsche« als auch auf .. die tür­
kische Kultur«, schafft einen blinden Fleck, dem die Wahrnehmung der Normalität 
eines Alltags zum Opfer fällt, in dem es weniger darum geht, eine Kultur zu bewah­
ren, als vielmehr darum, etwa eine angemessene Wohnung und Arbeit zu finden. 

Der französische Ethnologe Claude Meillassoux warnte bereits vor 20 Jahren vor 
einer »Ethnologisierung« der Arbeitsmigration in Europa.·10 Er meinte damit genau 
die Verdeckung sozialer Verhältnisse durch die Zuschrcibung kultureller Differenz, 
die allenthalben beobachtet werden kann. Meillassoux und auch R<tdtkc schreiben 
die Kulturalisierung der Einwanderung einem spezitlschen ethnologischen Blick zu. 
Als Ethnologe sehe ich mich genötigt, darauf hinzuweisen, dass die Ethnologie 
durchaus nicht unterschiedslos in diesem Sinne »ethnologisiert«. Im Gegenteil, die 
Ethnologie wendet sich seit Jahrzehnten gegen essenzialistische und primordialisie­
rende Ansätze. Hier sei nur auf die Ethnizitätsdebatte im Anschluss an Fredrik 
Barth31 verwiesen oder auf die Kritik nach »Writing Culture«·12

, die gerade das Mit­
wirken dt:r Ethnologie <lll der Konstitution ihn:s licgcnst<lndcs rdlckticn. 

Dennoch, zwei Konzepte spielen in der Ethnologie eine zentrale Rolle, die <tuch 
das Fundament des »Ausländer«-Diskurses bilden. Es handelt sich um Kultur und 
Identität. In Bezug auf beide Begriffe hat es in den letzten zwei Jahrzehnten in der 
Ethnologie eine äußerst kritische und fruchtbare Debatte gegeben, die leider bis heu­
te weder im »Ausländer«-Diskurs noch überhaupt im Alltagsverständnis der beiden 
Konzepte angekommen ist. Mir fehlt hier der Platz, diese Debatten in Einzelheiten 

referieren zu können, aber einige Hinweise sind unbedingt erforderlich. 

2K lt;llllke, l'wmk und Atlzufremde { 1~%). 
29 Paul Slirling, Turkish Village. l.ondnn 1965. 
30 Claude Meillassoux, Gegen eine Ethnologie der i\rlwitsmigralinn, in: Dritte Welt in Eurnpa, hrsg. von 

Jochen Btaschke u. Kurl Greussig, Fmnkfurt/M;~in 1980, S. 53·59. 
31 Ethnic Groups und lloundaries, hrsg. von Frcdrik Barlh, Boston 1969. 
32 Writing Culturl'. Tht..• P<H.•tks and Polilks of Ethnnt-trnphy. hrsg. von h11ncs Cliffnrd u. (',eorge E. Mar-

eus. lkrk,·ky I ~X6. 

261 



>lartin Sökefeld 

Am Kulturkonzept wurde all das in Frage gestellt, was seit den Anfängen der ame­
rikanischen Kulturanthropologie vor etwa 100 Jahren die entscheidenden Elemente 
von Kultur ausmachte. Als analytisches Konzept kann heute Kultur nicht mehr als 
homogen, integriert, determinierend und abgegrenzt vorgestellt werden. Die von Mi­
chel Foucault angestoßene Verschiebung des analytischen Blicks auf Machtpraktiken 
und auf Diskurse führt zur Konzeptualisierung von Kultur als Repräsentation, in Be­
zug auf die gefragt werden muss, wer hier mit welchem Interesse wen wie repräsen­
tiert. Kultui· ist dann nicht mehr das Apriori von Differenz, sondern ein Instrument, 
um Gleichheit nach innen und Differenz nach außen herzustellen.33 

Ähnliches gilt für Identität. Hier ist vor allem die Einsicht relevant, dass sich Ak­
teure auf sehr vielfältige Art und Weise identifizieren und identifiziert werden. Nie­
mand identifiziert sich etwa ausschließlich als Deutscher oder als Türke. Abgesehen 
von solchen nationalen oder kulturellen Identifizierungen sind für jeden Menschen 
auch Identifizierungen relevant, die beispielsweise von seiner beruflichen Stellung, 
von Geschlecht, Alter, Wohnort, Bildungsstand oder von seiner politischen Einstel­
lung abgeleitet werden. Daraus folgt, dass Identifizierungen sehr vielfältige Möglich­
keiten bieten, um Gemeinsamkeit mit oder Differenz von anderen Menschen herzu­
stellen. Ich kann hier keine komplexe Identitätstheorie entwickeln, die beispielsweise 
auch untersuchen müsste, wie diese unterschiedlichen Identifizierungen zustande 
kommen, wie sie aufeinander einwirken, sich wechselseitig verstärken oder in Frage 
stellen können . .1 4 Hier will ich nur einen Aspekt hervorheben: Je nachdem, welches 
Kriterium er momentan verwendet, kann ein Akteur einen anderen sowohl als 
"gleich« wie auch als »anders« kategorisieren.35 Im Alltagshandeln haben die meisten 
Menschen keine Schwierigkeit, p·ragmatisch zwischen verschiedenen Identifizierun­
gen hin- und herzuwechseln. In gesellschaftlichen Diskursen werden aber in der Re­
gel bestimmte Identifizierungen hervorgehoben und absolut gesetzt. Dann ist der 
Türke eben nur noch Türke, und man vergisst, dass er etwa auch Mann, Student und 
Hamburger ist und dass er damit nicht in jeder Hinsicht anders ist als ich, dass er 
mir nicht in jeder Hinsicht fremd ist. Ohne die damaligen Verhältnisse idealisieren 
zu wollen, möchte ich daran erinnern, dass es beispielsweise zu Beginn der achtziger 
Jahre, nach dem Militärputsch in der Türkei, zu einer starken Solidarisierung zwi­
schen Exilanten aus der Türkei und deutschen Linken kam, in der »die Anderen«, 
von denen man sich gemeinsam distanzierte, eben nicht im klassischen Sinne kultu-

33 Murtin Siikdeld. D,•r Kulturbegriff in der Ethnologie und im öffentlichen Diskurs- eine paradoxe 
Ent\\'kklung~. in: uFn~mdc Kulllii'Cnu im Gcogrnphieunterricht. Analysen- Konzeptionen- Erfah­
rungen. hrsg. I'Un Georg Stöbcr, Hannover 2001. S. t 19-137. 

34 ~lartin Sökd'cld, Debating Self, ldentity and Culture in Anthropology, in: Current Anthropology 
40119991, s. 41 7·447. 

35 Martin Sökefeld. Discourse und l'ractice. Ambivalence and Unequivocality in ldentilications, in: l'er­
spectil'es on Histor)' and Change in the Karakorum, Hindukush, and Himalaya, hrsg. von lrmtraud 
Stcllr~dll u. ~lallhias Winigcr, Köln 1997, S. 101·118. 

262 

Aleviten in Harnburg und der Kampf um Anerkennung 

rell bestimmt waren- es waren die Kapitalisten und Militaristen. Fremdheit und Dif­
ferenz sind selten eindeutige Attribute sozialer Situationen. Aber gesellschaftliche 
Diskurse arbeiten daran, Eindeutigkeit von Differenz herzustellen. 

Zygmunt Bauman analysiert die Kategorie des »Fremden« als das Unbestimmte, 
das zwischen den klar definierten Freunden und Feinden steht, das aufgrundseiner 
Ambivalenz die klare Ordnung zu unterminieren droht und gerade deshalb als Ge­
fahr wahrgenommen wird.36 Meiner Meinung nach besteht das Problem jedoch nicht 
in der Ambivalenz des >>Fremden«, sondern darin, dass diese Ambivalenz explizit aus­
geschlossen wird. Die Wahrnehmung von Ambiv<tlcnz könnte ja <tuch zur Folge ha­
ben, dass >>der Fremde« sich als gar nicht so fremd erweist, wie angenommen. Aber 
der Diskurs wird fast ausnahmslos so geführt, dass der >>Fremde« fremd bleibt, dass 
er eindeutig ein Anderer ist. 37 

Das fängt schon bei den Bezeichnungen an. Für die Menschen in Deutschland, 
die einmal aus der Türkei gekommen sind, und auch für ihre Kinder und Kindeskin­
der wird in der Regel einfach die Bezeichnung »Türken« oder >>türkisch« verwendet. 
Das gilt nicht nur für politische Reden und für die Alltagssprache, sondern auch für 
wissenschaftliche Texte. Ihre Kultur ist >>türkische Kultur<<"18

; es handelt sich um »tür­
kische )ugendliche«.39 Im Vergleich zu Türken in der Türkei sind diese Türken aber 
nicht einfach Türken- bezeichnenderweise werden sie dort »Almanctlar« genannt. 
Die Kreativität, neue Bezeichnungen zu entwickeln, die Ambivalenz zulassen und 
dem Phänomen gerecht werden könnten, ist in Deutschland merkwürdig schwach 
ausgebildet.40 Die Psychologen Mecheril und Teo sehen im Fehlen angemessener Be­
zeichnungen das Versäumnis der Gesellschaft in Deutschland, >>einen Teil ihrer selbst 
wahrzunehmen«. 41 Man könnte wenigstens häufiger von >>deutschen Türken« oder 
von >>türkischen Deutschen« sprechen. Stntt von »Türken der lweiten Generation« 
könnte man von >>Deutschen der ersten Generation« sprechen. Diskmsive Eindeutig-

36 Zygmunt Baunum, Modernity and Ambivalene<', C;11nbrid~,. 199K. 
37 Im politischen und medialen Diskurs wird Fremdheil eindeutig als n~gativ ddiniert, als Gcli1111'. Siehe 

dazu Albert Scherr. Die Konstruktion von Ft·cmdhcit in sozialen l'mzcssen. Zur Kritik und Weiterent· 
wicklungsoziologischer und erziehungswissenschaftlicher Fr~mdhcitsdiskurs~. in: Die Erllndung der 
Fremdheit. Zur Kontroverse um Gleichheit und Differenz im Sozialstaat, hrsg. von Doron Kieser ~~ 
al .. Frankfurt/Main 1999, S. 49-66. Auch: der nSpicgei«·Titcl nGel1ihrlkh Frcnulu. 4.4.1997. tler \\'is· 
Senschaftsdiskurs tut wenig, um die quasi natürliche Getlihrlichkeit des Fremden in Frage zu stellet\. 

38 Turkish Culture in German Society Today. hrsg. von David Horrucks u. Eva Knlinsky, l'rovidencc 
1996. 

39 Wilhelm Heitmeyer, joachim Müller u. Helmut Schröder, Verlockender Fundamentalismus, Frank· 
furt/Main 1997. 

40 Vgl. Hans·Petcr Waldhoff lt. Durstill Tun, Wer ist fremd, wer ist eigen? Zur deutsciHürkischt•n Kultur 
und ihren 1ntellektualisierungsprozessen. in: Distanzierte Verstrickungen. Die ambivalente Bindung 
soziologisch Forschender an ihren Gegenstand, hrsg. von Eva Barlösius, El~in Kür~at-Ahlers u. Hans· 
Peter Waldhoff, ßerlin 1997, S. 107-124, hier S. 120. 

41 Paul Mecheril u. Thomas Teo, Zur Einführung: Andere Deutsche, in: Andere Deutsche. Zur Lebens· 
situationvon Menschen multiethnischer und multikultureller Herkunft, hrsg. I'On Paul Mechcril u. 
Thomas Teo, ßerlin t 994, S. 15. 

263 



Martin Sökefeld 

keiten gesellschaftlicher Redeweisen, die vor allem von einer spezifischen Konzeption 
von Nation in Deutschland dominiert sind (und hinter denen die Unfähigkeit steckt, 
neu zu denken, was eigentlich »deutsch« ist42 ), werden in vielen wissenschaftlichen 
Studien einfach reproduziert und damit festgeschrieben, anstatt dass man sie selbst 
zum Thema der Analyse macht. 

In einigen neuerenArbeiten über türkische Deutsche deutet sich ein Paradigmen­
wechsel weg vom Apriori kultureller Differenz an. 43 Werner Schiffauer konstatiert 
hier eine neue >>Angst vor der Differenz«. Er beklagt, dass die Skepsis gegenüber kul­
tureller Differenz es schwieriger mache, das Eigene kritisch zu hinterfragen.44 Ich 
sehe diese Gefahr nicht. Denn es geht nicht darum, Differenz aus dem Blick zu neh­
men. Die Lust an der Differenz soll keineswegs einer Perspektive der Indifferenz wei­

chen. Es geht lediglich darum, genau hinzuschauen, wo welche Unterschiede und Ge­
meinsamkeiten zu finden sind. Ich fordere nicht, zu negieren, dass sich Menschen 
voneinander unterscheiden. Ich wende mich jedoch dagegen, dass Unterschiede Kul­
turen oder ldentitäten zugeschrieben werden und dass man sie damit verabsolutiert. 
Denn das Recht auf Differenz läuft Gefahr, nahtlos in einen Zwang zur Differenz 
überzugehen. Aber ich denke, dass Menschen auch das Recht haben, gleich sein zu 
können. Differenz und Fremdheit sind dann keine Prämissen, die ewig bestehen blei­
ben, weil die Vorfahren einiger Menschen einmal woanders hergekommen sind. Sie 
werden zu einer Frage der Empirie. 

Schluss: Fremdheit, Differenz und Anerkennung 
ln diesem Beitrag habe ich mich mit dem Kampf der Aleviten um Anerkennung be­
schäftigt. Ich habe gezeigt, dass die Forderung nach Anerkennung eine zentrale Mo­
tivation alevitischer Selbstorganisation in Deutschland war und nach wie vor ist. Sie 
war zunächst vor allem geprägt von der Nichtanerkennung des Alevitenturns im po­
litischen System der Türkischen Republik. Aber der Ruf nach Anerkennung zielte 
auch auf die Situation in Deutschland. In beiden Fällen hat die Forderung nach An­
erkennung zweierlei Bedeutung. Zum einen geht es um Anerkennung der Differenz, 
zum anderen um Anerkennung als Gleiche und Gleichberechtigte. Der zweite Aspekt 

42 Skh~ dazu auch Jens Schneider, Deutsch sein. Das Eigene, das Fremde und die Vergangenheit im 
Selbstbild des ver~inten Deutschland, Frankfurt/Main 200 I. 

43 Siehe z.B. Svcn Sauter, Wir sind »Frankfurter Türken ... Adoleszente Ablösungsprozesse in der deut­
schen Einwanderergesellschnft, Frankfurt/Main 1999. Levent Soysal, Projects of Culture. An Ethno­
graphie Episode in the Life of Migrant Youth in ßerlin, unveröffentlichte Dissertation, Harvard Uni­
versity 1999. Nikola Tictze, Islamische ldentitäten. Formen muslimischer Religiosität junger 
Menschen in Deutschland und Frankreich, Harnburg 200 I. 

44 Werner Schiffauer, Die Angst vor der Differenz, in: Fremde in der Stadt, Frankfurt/Main 1997, S. I 57-171. 

264 

Aleviten in Harnburg und der Kampf um Anerkennung 

der Anerkennung beinhaltet in Deutschland das Verlangen, als Nichtfremde, als Da­
zugehörende oder. um mit Zygmunt Bauman zu sprechen, als »Freunde« anerkannt 
zu werden. Aufgrund des Themas der Tagung habe ich mich besonders mit dem 
Aspekt der (Nicht-)Fremdheit auseinander gesetzt. Dabei wurde deutlich, dass aus 
der Perspektive junger Alevitinnen Fremdheit nichts ist, das ihnen durch eine irgend­
wann einmal vollzogene Migrationsbewegung quasi natürlich zukommt. Persönliche 
Erfahrungen von Fremdheit zeigen sich in erster Linie durch die ausgrenzenden, 

••verfremdenden« Blicke der anderen. 
Dieser Befund fordert auch Konsequenzen für den wissenschaftlichen Blick. Wis­

senschaft ist ein gesellschaftliches System, das einen politisch wirksamen Diskurs 
hervorbringt. Auch dieser Diskurs ist an der Konstituierung von Einwanderern als 
Fremden beteiligt. Sauterstellt kurz und bündig fest: »Die Auslündcrforschung ist 
ein zentraler Ort gesellschaftlicher Praxis.«~5 Anstalt Fremdheit einfach nur zu kon­
statieren oder zu analysieren, leisten wir als Wissenschaftler mit den herkömmlichen 

Perspektiven der Migrationsforschung einen Beitrag wr Produktion von Fremdheit. 
Fremdheit ist keine Eigenschaft, die einfach nur festzustellen wäre, sondern eine Zu­
schreibung, die gemacht wird.4~ Aus meiner Sicht folgt daraus, dass die Ansätze und 
Kategorien der Migrationsforschung einer radikalen Kritik unterzogen werden müs­
sen. Nicht zuletzt muss selbst die Kategorisierung nls »Migr<Jnten« irgendw;Jnn in 
Frage gestellt werden. Spätestens, wenn umeflektiert von ••Migranten der dritten Ge­
neration« die Rede ist, darf nicht mehr in erster Linie darüber gesprochen werden, 
welche kulturellen oder sonstigen Kontinuitäten aus einem Herkunftsland denn da 
anscheinend noch zur Konstituierung einer Gruppe von Einwanderern führen, son­
dern es muss gefragt werden, welche Kontinuitäteil von Ausgrenzungen die fortge­
setzte Klassitizierung dieser Menschen als Migrantcn und Fremde hervorbringen. 
Mit der unreflektierten Beibehaltung dieser Kategorien droht die Migrationsfor­
schung selbst in einem zentralen Aspekt die Anerkennung w negieren. 

45 Suuter. Wir sind »Frankfurter Türken« ( 1999), S. 75. 
46 Alois Hahn. Die soziail' Konstruktion dl'S Frl'llH.it:n, in: Dil: Ohkktivitiil da Ordnung.t•n und ihrt· 

kommunikative Konstruktion, hrsg. von Wultcr M. Sprnndd, Frankfurt//l.l;lin 19'14, S. 1·10·1 l>.l. 

265 




