In:

"Wir sind auch da!"

Uber Das Leben von und mit Migranten
in européischen GroBstidten
Herausgegeben von Angelika Eder
Hamburg, Dé6lling und Galitz, 2003

(= Forum Zeitgeschichte, Bd. 14)

Martin Sokefeld

»Wir sind auch dal« Aleviten in Hamburg
und der Kampf um Anerkennung

Einleitung

Die Tagung, fiir die dieser Beitrag geschrieben wurde, trug den Titel » Fremde« in
Hamburg ~ fremd sein in europiischen Grofstadten«’; Es ging dabei um Migranten,
um Einwanderer, um Menschen, die aus anderen Lindern nach Hamburg gekom-
men sind. Das Thema waren, um Almut Loycke? zu paraphrasieren, die »Giste, die
geblieben sind« — die Gaste geblieben sind? Die Rede von Arbeitsmigranten als »Gast-
arbeiter« ist seit Jahren zu Recht verpont. Neue Begriffe wurden eingefiihrt. Die im
Alltag, aber auch im politischen Diskurs heute am hiufigsten benutzte Bezeichnung
fiir die Menschen, von denen diese Tagung handelte, ist »Auslinder«. Der semanti-
sche Fortschritt vom »Gastarbeiter« zum »Auslinder« ist graduell: Von einem »Aus-
linder« erwartet man nicht, dass er gleich wieder geht. Er ist eben der Gast, der ge-
blieben ist. Auf der Tagung war weder von »Gastarbeitern« noch von »Auslindern«
die Rede, sondern von »Einwanderern« oder »Migranten«. Ein weiterer semantischer
Fortschritt. Aber es fillt auf, dass das grundsitzliche Attribut, welches diesen
Menschen zugeschrieben wird, gleich bleibt. Sie sind »Fremde« — egal, wie wir sie be-
nennen.

Die Diskussion und Kritik derartiger Attribute und Kategorisierungen ist keine
Frage iiberzogener politischer Korrektheit. Solche Bezeichnungen und Zuschreibun-
gen sind Teil eines Diskurses, der gesellschaftliche Wirkung zeitigt. Und damit
gehoren sie zu dem Gegenstandsbereich, den wir als Sozial- oder Kulturwissenschaft-
ler untersuchen, an dessen Gestaltung wir aber auch direkt beteiligt sind. Ich mochte
hier nur auf Anthony Giddens’ Konzept der doppelten Hermeneutik der Sozialwis-
senschaften verweisen: Als Wissenschaftler analysieren und interpretieren wir nicht
nur Gesellschaft, sondern unsere Interpretationen und Analysen entfalten selbst

| Fiir kritisches Lesen des Beitrags und zahlreiche wertvolle Hinweise danke ich Monika Schneid und
Angelika Eder: fiir die lebhafte Diskussion im Anschiuss an den Vortrag auf der Tagung bin ich Rai-
ner Ohliger als Kommentator sowie den ibrigen Teilnehmern der Tagung zu Dank verpllichtet.

2 Der Gast, der bleibt. Dimensionen von Georg Simmels Analyse des Fremdseins, hrsg. von Almut
Loycke, Frankfurt/Main 1992.

243



Martin Sokefeld

gesellschaftliche Wirkungen und sind damit an der Produktion gesellschaftlicher
Formen, die wir ja eigentlich nur untersuchen wollen, unmittelbar beteiligt.? Daraus
folgt, dass wir zu einem hohen Mag an kritischer Reflexivitit herausgefordert sind.
Auf diese Herausforderung méchte ich in meinem Beitrag eingehen. Daher handelt
er nicht nur von Aleviten, sondern von theoretischen und politischen Perspektiven
der Forschung iiber Migranten in Deutschland.

I. Aleviten und der Kampf um Anerkennung

Die Menschen, mit denen ich mich hier befasse, sind Aleviten. Sie selbst oder ihre El-
tern oder GroBeltern sind aus der Tiirkei eingewandert. Inwieweit sie »Fremdex sind —
Fremde geblieben sind -, ist Teil meiner Diskussion. Ich stelle meine Ausfithrungen
unter das Thema des »Kampfes um Anerkennunge. Die Forderung nach Anerken-
nung war der wichtigste Motor fiir die Selbstorganisation von Aleviten, und sie ist
ein zentrales Motiv ihres gesellschaftlichen Handelns. Die Geschichte dieser Selbst-
organisation mdchte ich in meinem Beitrag in knappen Umrissen nachzeichnen.
Hamburg spielt dabei eine wichtige Rolle, und zwar nicht nur fiir Hamburger Alevi-
ten, sondern fiir Aleviten iiberhaupt. Denn Hamburg war der Ort eines Ereignisses,
das im Kampf um Anerkennung eine entscheidende Rolle gespielt hat. Darauf werde
ich spiter genauer eingehen,

Meine Ausfithrungen beruhen auf Erhebungen aus meinem Forschungsprojekt
tiber »alevitische Identititspolitik in der Diaspora«.! Im Mittelpunkt meines Interes-
ses stehen dabei die Entwicklung alevitischer Vereine sowie Identititsbiografien von
Aleviten in Deutschland. Wie in der Ethnologie itblich, arbeite ich vor allem mit of-
fenen Interviews und teilnehmender Beobachtung. Beide Methoden erfordern, dass
enge Beziehungen zu den Menschen entwickelt werden, die man untersucht. Bei
einem Forschungsthema, das mit Identitit zu tun hat, ist die methodische Notwen-
digkeit von Nihe nicht ganz unproblematisch, wird doch der Forscher unmittelbar
zur Reflexionsfliche der Identititspolitik der Untersuchten. Das heiBt, die Forderung
der Aleviten nach Anerkennung ist auch an mich gerichtet, Der Ethnologe Tulio Ma-
ranhao hat darauf hingewiesen, dass die Informanten den Forscher niemals nur »in-
formieren« - sie wollen ihn von einer bestimmten Sicht der Dinge tiberzeugen.® Prob-
lematisch wird dieser Aspekt auch dadurch, dass natiirlich nicht alle Informanten
dieselbe Sicht der Dinge teilen - sie wollen uns von durchaus unterschiedlichen,

3 Anthony Giddens, Interpretative Soziologic. Eine kritische Einfuhrung, Frankfurt/Main 1984,

4 Das Projekt liuft seit Ende 1999 am Institut fir Ethnologie der Universitit Hamburg und ist noch
nicht abgeschlossen. Meine Ausfiihrungen hier geben nur einen Zwischenstand wieder,

5 Tulio Maranhao, The Hermeneutics of Participant Oberservation, in: Dialectical Anthropology
10 (1985), 5, 291-309, hier S, 298,

244

Aleviten in Hamburg und der Kampf um Anerkennung

manchmal einander widersprechenden Ansichten iiberzeugen. Fiir die Forschung er-
gibt sich daraus ein nicht immer einfaches Verhltnis zwischen der Suche nach Nihe
und der Notwendigkeit einer gewissen Distanz. Aber bej aller Problematik hat dieser
Forschungsansatz den unschdtzbaren Vorteil, die Dringlichkeit etwa des Strebens
nach Anerkennung fiir den Forscher unmittelbar erfahrbar werden zu lassen und so-
mit einen Zugang zu dem zu ermdglichen, was seit der Begriindung des Feld-
forschungsparadigmas durch Bronislaw Malinowski zu den wichtigsten Zielen eth-
nologischer Forschung gehort: die Perspektive der Untersuchten.®

Anerkennung ist eng mit Identitit oder Identifizierung verkniipft. Die Verkniip-
fung von Anerkennung und Identitiit verweist darauf, dass Identitét nichts ist, was
Menschen individuell fiir sich entwickeln wiirden, sondern dass sie stets auf ein oder
mehrere Gegeniiber bezogen ist. Die Forderung nach Anerkennung ist eine Forde-
rung nach Anerkennung durch andere auf eine bestimmte Art und Weise, es ist die
Forderung nach einer bestimmten Art von Identifizierung. Identifizierung umfasst
immer ein Aushandeln von Differenz und Gleichheit, Wir kénnen fordern, als Glei-
che anerkannt zu werden, wenn uns Unterschiede zugeschrieben werden, die wir
nicht akzeptieren. Oder wir konnen Anerkennung als Andere fordern, wenn wir in
einer Art und Weise identifiziert werden, die eine Gleichsetzung impliziert, die wir
ablehnen. In konkreten Fillen spielen stets beide Aspekte eine Rolle, aber der eine
oder andere Aspekt kann jeweils im Vordergrund stehen.

Ich méchte mit meinem Beitrag nicht der populdren Annahme Vorschub leisten,
der Kampf um Anerkennung oder das Streben nach Identitiit stellten cine Art an-
thropologischer Konstante dar. Mit Charles Taylor und Axel Honneth bin ich viel-
mehr der Meinung, dass die Politik der Anerkennung eine Folge spezifischer moder-
ner Vorstellungen von Mensch und Gesellschaft ist’, die im Zuge des europiischen
Strebens nach weltweiter Hegemonie und des Widerstandes gegen diese Hegemanie
globale Verbreitung gefunden haben. So wire der Kampf um Anerkennung nicht
denkbar ohne nationalistische Vorstellungen, die seit dem Ende des 18. Jahrhunderts
die Menschheit in feste Kategorien einteilten, diese Kategorien als eine natiirliche
Gegebenheit ansahen und die Idee verbreiteten, die legitime Ausiibbung von Macht
miisste sich jeweils auf diese Kategorien stiitzen.?

Der Kampf um Anerkennung von Aleviten in Hamburg umfasst zwei Bestrebun-
gen und Auseinandersetzungen. Bei der ersten Auseinandersetzung steht Differenz
im Vordergrund. Sie ist unmittelbar auf die Tiirkei bezogen. Hier geht es darum,

6 Bronislaw Malinowski, Argonauts of the Western Pacific, Prospect Heights 1984 [1922], S: 25. )

7 Axel Honneth, Kampf um Anerkennung: Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, l—ran}f-
furt/Main 1994; Charles Taylor, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt/Main
1997, ]

8  Zum Zusammenhang von Konzeptionen von Identitit und Nation siche Martin Sokefeld. Reconside-
ring Identity, in: Anthropos 96 (2001, S, 527-544, hier 8, 5334,

245



Martin Sokefeld

Anerkennung des Unterschiedes zur Mehrheitsbevlkerung im tiirkischen Staat zu
erreichen. Im zweiten Fall geht es primér um Gleichheit, namlich darum, in Deutsch-
land, bzw. im konkreten Fall in Hamburg, als Dazugehérende oder, um eine doppelte
Verneinung zu verwenden, als Nichtfremde anerkannt zu werden. Diese Doppeldeu-
tigkeit des alevitischen Kampfes um Anerkennung findet sich in einem kurzen Satz
wieder, den man in Erkldrungen und Aufrufen von Aleviten immer wieder lesen kann
und den ich fiir den Titel meines Beitrages verwendet habe: »Biz de varizl« — »Wir
sind auch dal« oder: »Uns gibt es auch!«

Il. Aleviten in der Tiirkei: Die Politik der Nichtanerkennung
Um die spezifischen Aspekte des Kampfes um Anerkennung von Aleviten in Ham-
burg verstehen zu kénnen, bedarf es zunichst einer kurzen historischen Darstellung
der Problematik dieser Anerkennung in der Tiirkei.

Im Allgemeinen werden Aleviten als eine »heterodoxe Minderheit« dargestellt.
Dieser Titel verweist bereits auf das Problem, denn »heterodox« — also »nicht richtig
gldubig« - sind Aleviten fiir diejenigen, die sie eben nicht so anerkennen, wie Alevi-
ten selbst das einfordern. Das Alevitentum ist im Kontext des Islam entstanden. Ale-
viten fhren sich auf den Imam Ali zuriick, den Schwiegersohn und Cousin des Pro-
pheten Mohammed. Aus religionshistorischer Perspektive kann man die Aleviten
zum schiitischen Zweig des Islam zahlen, obwohl sich das Alevitentum von der Zwsl-
fer-Schia fundamental unterscheidet.? Die Vorfahren der heutigen Aleviten waren im
15. und 16. Jahrhundert Anhanger des schiitischen Safawiden-Ordens.!® In der Kon-
kurrenz zwischen Safawiden und Osmanen um die Vorherrschaft im heutigen §st-
lichen Anatolien waren sie damit Gegner der sunnitisch orientierten Osmanen. Nach

9 Genauso wie {ir Aleviten ist fiir Schiiten Ali der legitime Nachfolger des Propheten als Fithrer der
muslimischen Gemeinde gewesen. Tatsichlich wurden nach dem Tod Mohammeds aber zuniichst drei
andere Gemeindefiihrer als Khalifen gewihit, bevor nach dem Tod des dritten die Wahl auf Al fiel.
Der Streit um die Nachfolge Mohammeds ist die Wurzel des Schismas zwischen Schiiten/Aleviten
und Sunniten: Wiihrend Ali fur Sunniten der vierte Khalif ist, ist er far Schiiten der erste Imam, des-
sen Fithrungsanspruch von den drei ersten Khalifen usurpiert wurde. Hinter diesem Nachfolgestreit
steht ein unterschiedliches Konzept legitimer Fithrung: Fiir die Sunniten begriindet sich Legitimitit
durch Wahl, fiir die Schiiten erfordert sic ein spirituelles Charisma, das der Familie des Propheten
und ihren Nachkommen innewohnt, Ali besaf als Cousin und Schwiegersohn des Propheten dieses
Charisma, Personen, die sich genealogisch von Ali herleiten, werden Sayyid (tark.: Seyit) genannt
und gelten unter Schiiten und Aleviten auch heute als besonders charismatische Menschen. Schiiten
und Aleviten teilen das Konzept der spirituellen Nachfolge des Propheten, aber ihre Glaubens-
grundsiitze zu fast allen anderen Aspekten der Religion unterscheiden sich véllig. All die Aspekte des
Islam, die Schiiten bei gewissen Abweichungen mit den Sunniten teilen (z.B. die Varstellung eines ko-
ranisch legitimierten Rechts [Scharia), aber auch die rituelle Praxis des tiglichen Gebets) werden von
Aleviten strikt abgelehnt.

10 Vgl dazu Krisztina Kehl-Bodragi, Die Kizilbag/Aleviten, Berlin 1988, S, 20ff.

246

Aleviten in Hamburg und der Kampf um Anerkennung

dem entscheidenden Sieg des osmanischen Sultans Selim Yavuz tiber den Safawiden
Sheikh Ismail im Jahr 1514 begann eine brutale Verfolgung der Aleviten (oder, wie
sie damals genannt wurden, Kizilbag) in Anatolien. Verschiedene »fetwas« (islami-
sche Rechtsgutachten) erklirten Aleviten zu Apostaten und damit fir vogelfrei.!
Darauthin zogen sie sich liberwiegend in schwer zugingliche, gebirgige Gebiete
zuriick. Es gibt sowohl tiirkische als auch kurdische Aleviten, Uber die konkrete Ge-
schichte alevitischer Bevlkerungsgruppen im Osmanischen Reich ist wenig bekannt.
Sie bildeten dort geschlossene dérfliche Gemeinschaften, die Kontakten mit der staat-
lichen Macht weitestgehend auswichen. Um zum Beispiel nicht auf die osmanische
Gerichtsbarkeit angewiesen zu sein, entwickelten die Aleviten ein eigenes System der
internen Konfliktldsung. Streitigkeiten wurden im Rahmen des wichtigsten Rituals
der Aleviten, des »Cemx«, geschlichtet,

Die alevitische religiose Praxis unterschied (und unterscheidet) sich grundsitz-
lich von der Praxis der sunnitischen Mehrheit Anatoliens. Fundamentale Ptlichten
des Islam wie das tégliche Gebet, das Fasten im Ramadan und die Pilgerreise nach
Mekka wurden und werden von Aleviten abgelehnt. Anstelle zum Gebet, zu dem sich
minnliche Sunniten im Idealfall fiinfmal am Tag in der Moschee versammeln, tref-
fen sich Aleviten, und zwar Frauen und Minner gemeinsam, nur wenige Male im
Jahr zur »Cem« genannten Gebetsversammlung, Diese gemischtgeschlechtlichen
rituellen Versammlungen, bei denen Musik und Tanz eine wichtige Rolle spielen und
die, um der Verfolgung zu entgehen, stets im Verborgenen abgehalten wurden, gaben
Sunniten Anlass, iiber wilde sexuelle Orgien der Aleviten zu spekulieren. Die religio-
se Praxis des Alevitentums war auf das Leben in kleinen dorflichen Gemeinschaften
angelegt. Aleviten lebten in der Regel unter sich; an ihren Cem-Versammlungen dur.f-
ten Fremde und Nichtaleviten nicht teilnehmen. Jeder dieser Dorfgemeinden war ein
»Dede« als religidser Lehrer und Fithrer zugeordnet. Jeder erwachsene Alevit war
»Talip« (Schiiler) dieses »Dedes«. Das Alevitentum kennt nur wenige schriftliche
Quellen, sodass Glaubensinhalte vor allem miindlich tradiert wurden, im Alltagsdis-
kurs des Zusammenlebens in Familie und Dorfgemeinschaft und auch im Rahmen
der rituellen Zusammenkiinfte mit dem »Dedex.

Orthodoxen Sunniten galten Aleviten als extrem unrein. Man konnte mit ihnen
nicht das Essen oder eine andere Form der Gemeinschaft teilen. So herrschte cine
strikte Heiratsbarriere zwischen Aleviten und Sunniten. Im Osmanischen Reich wa-
ren manche religisen Minderheiten, Christen und Juden, als »millet«!* anerkannt

11 Adel Allouche, The Origins and Development of the Ottoman-Safavid Conflict 906-962 / 1500-1553,
Berlin 1983, S. 110ff. N

12 »Millet« wird heute in-der Regel als »Nation« éibersetzt, im Qsmanischen Reich waren damit jedoch
nichtmuslimische Religionsgemeinschaften gemeint, die gewisse Rechte besafen. Zur neveren Dclim-
te iber »millet« siche Michael Ursinus, Zur Diskussion um »millet« im Osmanischen Reich, in: Stid-
ostforschungen 48 (1989), S. 195-207.

247



Martin Sokefeld

und genossen eine gewisse Autonomie. Ein solcher Status wurde den Aleviten vor-
enthalten. Sie galten nicht als eigenstindige Religionsgemeinschaft, sondern als fehl-
geleitete Sekte. Aus orthodox-sunnitischer Sicht waren Aleviten schlicht Apostaten,
die den Weg des rechten Glaubens verlassen hatten und dafiir mit dem Tod bestraft
werden konnten. Wenn Aleviten ihre Gemeinschaften verlielen, dann gaben sie sich
in der Regel nicht als Aleviten zu erkennen. Um sich vor Verfolgung zu schiitzen,
praktizierten sie gegeniiber Fremden »takiya«, das Verbergen der eigenen religidsen
Zugehorigkeit, eine in der schiitischen Welt religios legitimierte Praxis.

Diese Situation dinderte sich auch nach der Griilndung der Tiirkischen Republik
1923 nicht grundsitzlich. Aufgrund der Erfahrung von Verfolgung und Diskriminie-
rung im Osmanischen Reich hatten viele Aleviten grofie Hoffnung auf die Reform-
pline Mustafa Kemal Atatiirks gesetzt. In der Theorie implizierte der Laizismusge-
danke der kemalistischen Staatsideologie zwar die vollstindige Trennung von
Religion und Staat, aber diese Theorie wurde nie umgesetzt, und schon gar nicht war
mit ihr die Einfithrung allgemeiner Religionsfreiheit verbunden. Im Gegenteil: Zwar
wurde Religion allgemein aus dem &ffentlichen Bereich zuriickgedringt, gleichzeitig
aber ein in seiner politischen Macht beschnittener sunnitischer Islam zur einzigen
anerkannten Religion in der Tiirkei erhoben und der Kontrolle des Staates unter-
stellt. In einem Gesetz von 1925 wurden alle Formen der Religionsausiibung, die die-
ser Version des Islam nicht entsprachen, bei Strafe verboten und alle Ordensgemein-
schaften (tarikat) fir aufgelost erkldrt. Unter dieses Gesetz fielen nicht nur Orden
wie die Nagshbandiyya, die gegen die Sikularisierung der Tiirkei opponierten, son-
dern auch der alevitische Bektagi-Orden und das Alevitentum im Allgemeinen. Das
Ordenszentrum der Bektagi wurde geschlossen und erst 1964 als Museum wieder
eroffnet. Fiir die Aleviten dinderte sich zunichst wenig, da sie ihre Glaubenspraktiken
immer schon im Geheimen, unter Ausschluss der Offentlichkeit, ausgetibt hatten.

Bis heute sind Aleviten in der Tiirkei nicht als Religionsgemeinschaft anerkannt,
Die staatliche Religionsbehdrde DIB (Diyanet Igleri Bagkanhg;) vertritt lediglich Sun-
niten, lhre offizielle Haltung gegeniiber Aleviten besagt, dass Aleviten auch Muslime
sind, auf die nicht gesondert eingegangen werden muss. Wenn etwa Aleviten fordern,
dass DIB nicht nur sunnitische Moscheen finanzieren solle, sondern auch alevitische
Cem-Hiuser, dann kontert die Behdrde damit, dass die Moscheen den Aleviten ja
auch offen stiinden. Aber Aleviten werden nicht nur offiziell nicht wahrgenommen;
ihnen ist weiterhin verboten, sich auf der Basis von Differenz selbst zu organisieren.
Fundament des tiirkischen Nationalstaates ist die Fiktion einer homogenen, diffe-
renzlosen tiirkischen Nation. Jegliche Griindung von Organisationen auf der Basis
von ethnischen, sprachlichen oder religiosen Unterschieden ist daher verboten, De
facto folgt daraus, dass sich Aleviten zwar in der Tiirkei organisieren kénnen, dass sie
das aber nicht explizit als Aleviten tun diirfen. So diirfen alevitische Vereine beispiels-
weise in ihrer Satzung keine derartigen Hinweise geben. Der staatliche Druck auf
Aleviten hat sich vor allem in den achtziger Jahren erhéht, als nach dem Militar-

248

Aleviten in Hamburg und der Kampf um Anerkennung

putsch verpflichtender Religionsunterricht in den Schulen eingefithrt wurde, der
allein das Sunnitentum lehrt. Aleviten werfen der Religionsbehérde vor, dass sie auch
in alevitischen Dérfern sunnitische Moscheen bauen lisst. Im Rahmen einer neuen,
von der Militirregierung der achtziger Jahre entwickelten Nationalideologie, der
»Tiirkisch-Islamischen Synthese« (deren Ziel auch darin bestand, sunnitische Kur-
den an den Staat zu binden), gewann die sunnitische Religion eine neue zentrale Rol-
le fir die staatliche Definition der tiirkischen Nation.

Neben dieser offiziellen, staatlichen Nichtanerkennung gibt es eine vielschichtige
gesellschaftliche Nichtanerkennung, deren Spektrum von subtiler Diskriminierung
im Alltag bis zu gewalttitiger Verfolgung reicht. Bekannt sind vor allem die gewaltsa-
men Ereignisse zwischen 1978 und 1980 in Marag, Malatya und Gorum, bei denen
mehrere hundert Aleviten umgebracht wurden, der Angriff auf cin alevitisches Kul-
turfestival in Sivas, dem 1993 37 Menschen zum Opfer fielen, sowie ein Terror-
anschlag mit anschlieBenden Straflenschlachten 1995 in Istanbul.'* Auch heute ge-
ben sich viele Aleviten in der Offentlichkeit nicht als Aleviten zu erkennen, sondern
praktizieren »takiya, etwa, um beruflicher Diskriminierung zu entgehen oder um
stigmatisierenden Vorurteilen auszuweichen. »Takiya« bedeutet hier nicht nur, dass
man sich dffentlich nicht mit alevitischen Symbolen identifiziert, sondern dass man
aktiv versucht, als Sunnit zu erscheinen. Obwoh! das Alevitentum keine Verpflich-
tung zum Fasten im Ramadan kennt, vermeiden beispiclsweise viele Aleviten, im
Fastenmonat tagsiiber in der Offentlichkeit zu essen.

i1, Schritte auf dem Weg zur Selbstorganisation

in Deutschland: Von »takiya« zur Forderung nach
Anerkennung

Seit dem Abschluss des Anwerbeabkommens zwischen Deutschland und der Tiirkei
im Jahr 1961 kamen Aleviten als Arbeitsmigranten nach Deutschland. Auch in
Deutschland setzten Aleviten »takiya« fort und gaben sich 6ffentlich nicht als Alevi-
ten zu erkennen. Fir die einheimischen Deutschen war der Unterschied zwischen
Aleviten und Sunniten ohnehin unbekannt und irrelevant; alle Migranten aus der
Tiirkei wurden einfach als Tiirken und damit gleichzeitig als Muslime (= Sunniten)
wahrgenommen. Aber auch ihren tiirkischen Kollegen und Nachbarn gegeniiber
identifizicrten sich Aleviten in der Regel nicht als Aleviten, Auch in Deutschland
fiirchtete man Stigmatisicrung von sunnitischer Seite. Ich habe viele Geschichten
dariiber gesanmelt, wie cimander unbekannte Aleviten in Deutschlangd feststellien,
ob der Kollege oder die Kollegin womdglich auch Alevit ist oder nicht. Wenn man

13 Den Aleviten zufolge waren auch alle diese Gewaltercignisse nicht frei von staatlichem Handeln.

249



Martin Sokefeld

einen anderen Menschen aus der Tiirkei neu kennen lernte, dann fragte man den an-
deren zunichst nach seiner Heimatregion. Wenn dann bestimmte Provinzen genannt
wurden, vielleicht Sivas, Erzincan oder Tunceli, dann war die Wahrscheinlichkeit,
dass der Gespriichspartner ebenfalls Alevit war, schon recht grof8, Trotzdem konnte
man nicht ohne weiteres direkt danach fragen. Erst in tastenden Gesprichen, z.B.
itber musikalische Vorlieben, konnte man weiteren Aufschluss gewinnen. Auf der fa-
milidren Ebene ging »takiya« so weit, dass manche Eltern nicht einmal ihren Kindern
sagten, dass sie Aleviten sind. Viele junge Aleviten berichten, dass sie von sunniti-
schen Mitschitlern als Aleviten identifiziert wurden, beispielsweise, weil sie nicht fas-
teten oder nicht zum Gebet in die Moschee gingen, und erst daraufhin bei ihren El-
tern nachfragten, »Takiya« bedeutete aber auch, dass sich Aleviten in Deutschland ge-
nauso wie in der Tirkei nicht als Aleviten organisierten. Wiahrend sunnitische
Migranten aus der Tiirkei recht bald nach der Ankunft in Deutschland Moscheenver-
eine griindeten, taten Aleviten nichts dergleichen. Aleviten engagierten sich dagegen
in politischen Organisationen von sozialdemokratischer oder spiter, Ende der siebzi-
ger Jahre, linksrevolutionidrer Ausrichtung, in denen sie aber ebenfalls nicht als Alevi-
ten auftraten. Die Forderung nach Anerkennung als Aleviten spielte vor allem bei die-
sen »Revolutioniren« keine Rolle - im Gegenteil, die linke 1deologie forderte ja gera-
de, Religion abzulehnen und alle Differenzen, die nicht dem Klassenunterschied
entsprachen, als »falsches Bewusstsein« zu eliminieren. Radikale Linke kamen vor al-
lem in den Jahren nach dem Militdrputsch des 12. September 1980 aus der Tiirkei
nach Deutschland. Da Aleviten fast ausschlieflich im linken politischen Spektrum
engagiert waren, befanden sich unter diesen politischen Fliichtlingen sehr viele Alevi-
ten. Sie setzten ihre politischen Aktivititen in Deutschland in Exilorganisationen wie
»Dev Yol« (Revolutionirer Weg) fort. Zahlreiche Aleviten, die spiter in alevitischen
Organisationen aktiv wurden, waren damals Mitglieder von »Dev Yol«.

Zentral wurde die Frage nach Anerkennung fiir Aleviten in Deutschland erstmals
1979. Im Dezember 1978 waren bei einem Massaker in der siidostanatolischen Stadt
Marag zahlreiche Aleviten getdtet worden. In der tiirkischen Offentlichkeit wurde
dieses Ereignis als Gewalt zwischen rechten und linken politischen Gruppierungen
dargestellt, wobei die Linken Aleviten waren. Alevitische Mitglieder des tiirkisch-so-
zialdemokratischen Vereins HDF (Halkg1 Devrimci Federasyonu, Féderation revolu-
tiondrer Volksvereine) in Deutschland, der Auslandsorganisation der damals regie-
renden Republikanischen Volkspartei CHP, forderten ihren Vorstand auf, bei der
tiirkischen Regierung gegen das Massaker an Aleviten zu protestieren. Dabei ging es
auch darum, das Massaker als Massaker an Aleviten und nicht einfach als politische
Gewalt anzuerkennen. Der Vorstand verweigerte diesen Protest, weil er die eigene
Regierung nicht kritisieren wollte. Daraufhin trat eine gréflere Gruppe von Aleviten
in Berlin und Hamburg aus dem HDF aus und trat zum Yurtseverler Birligi (Patrio-
tenverein) iiber, der Mitte der siebziger Jahre von Sympathisanten der alevitischen
Birlik Partisi (Einheitspartei) zundchst in Miinchen gegriindet worden war.

250

Aleviten in Hamburg und der Kampf um Anerkennung

In Hamburg organisierte der lokale Ableger des Yurtseverler Birligi Anfang der
achtziger Jahre zum ersten Mal offentlich den alevitischen Ritus »Ceme, an dem etwa
1.000 Menschen teilnahmen. Weitere »Cem« organisierte Mitte der achtziger Jahre
ein anderer tiirkisch-sozialdemokratischer Verein (TSD, Tiirk Sosyaldemokratler
Dernegi), in den nach der Auflosung des Yurtseverler Birligi in Hamburg so viele
Aleviten eingetreten waren, dass er von Aleviten dominiert wurde.!* In diesen Veran-
staltungen und Organisationen zeigte sich bereits ein Prozess, der schlieflich zum
offenen und kollektiven Bruch mit »takiya« fithrte,

Seit Mitte der achtziger Jahre fand global ein politischer Paradigmenwechsel statt.
Ausgeldst durch politische Veranderungen in Osteuropa, verlor der marxistische Be-
zugsrahmen rapide an Relevanz, Stattdessen gewann Identititspolitik an Bedeutung,
der es nicht mehr um Klassenunterschiede ging, sondern um Differenz entlang viel-
faltig konstruierter Identitdten. Ein Modell fir die Politik der Differenz im Kontext
der Turkei lieferte die Kurdische Arbeiterpartei PKK, die seit Anfang der achtziger
Jahre ihren bewaffneten Kampf um die Anerkennung einer kurdischen Identitat in
der Tiirkei fithrte. Eine Welle repressiver Gewalt und Gegengewalt erreichte die Dor-
fer in den kurdischen Regionen. Aleviten waren davon unmittelbar betroffen, da viele
Aleviten gleichzeitig Kurden sind. Der Assimilierungsdruck der Religionspolitik der
tiirkischen Generile nach 1980 wurde von den Aleviten in Deutschland ebenfalls
wachsam verfolgt.

Auch in Hamburg war seit Mitte der achtziger Jahre der revolutionére Elan merk-
lich abgeflaut, wihrend gleichzeitig das Bediirfnis nach Anerkennung von Differenz
wuchs. Einige Mitglieder von »Dev Yol« in Hamburg berichten, dass innerhalb der
Organisation eine Art kulturelles Sunnitentum immer eine gewisse Akzeptanz beses-
sen habe, die dem Alevitentum nie entgegengebracht worden war. 1986 wurde »Dev
Yol« aufgelsst. Einige ehemalige Mitglieder begannen darauthin, sich in der Migrati-
onspolitik zu engagieren. Sie gaben eine Zeitschrift namens »Gé¢men« (Migrant)
heraus., in der sie iiber gesellschaftliche Benachteiligung von Einwanderern in
Deutschland berichteten und Gleichberechtigung forderten, Es war die Zeit nach den
ersten rassistisch motivierten Morden an Einwanderern in Deutschland: In Ham-
burg waren 1985 die Tiirken Mehmet Kaynak¢) und Ramazan Avci von Skinheads
umgebracht worden.

In Hamburg entstand seit Anfang der achtziger Jahre ein Netzwerk von Deutsch-
Auslindischen Begegnungsstitten'3, die in Stadtteilen mit einem hohen Migranten-

14 Nichtalevitische Mitglieder des TSD. protestierten damals dagegen, dass der Verein alevitische Veran-
staltungen organisierte.

15 BAGS: Deutsch-Auslindische Begegnungsstitten. 40 Jahre Einwanderung, 15 Jahre Begegnungsstit-
tenarbeit, Hamburg 1996.

251



Martin Sokefeld

anteil'® eingerichtet wurden. In den Begegnungsstitten waren Aleviten aktiv, die
sowohl aus sozialdemokratischen als auch aus linksrevolutioniren Organisationen
kamen. Einige wurden als Sozialberater angestellt, andere engagierten sich ehren-
amtlich in den Trégervereinen der Einrichtungen. Der Diskurs um Gleichberechti-
gung und die Anerkennung der kulturellen Identitit von Migranten in Deutschland,
der in diesem Rahmen gefithrt wurde, bot auch den Nihrboden fiir eine Debatte iber
alevitische Identitit. Einige alevitische Akteure kamen zu dem Schluss, dass nun
etwas fiir die alevitische Identitit getan werden miisse. Zwolf Hamburger Aleviten
trafen sich im Dezember 1988 und griindeten die »Alevitische Kulturgruppe«, Man
war sich schnell einig, endgliltig mit dem Verstecken des Alevitentums Schluss zu
machen und ein 6ffentliches alevitisches Festival zu veranstalten. Die Gruppe traf
sich regelmifig und wuchs schnell an. Das Festival fand im Oktober 1989 als »Alevi-
tische Kulturwoche« in der Universitit Hamburg statt. Die Kulturwoche umfasste
Diskussionen tiber das Alevitentum, ein Konzert mit bekannten alevitischen Musi-
kern aus der Tiirkei und eine »Ceme-Feier.

Diese Veranstaltung, die von etwa 5.000 Menschen aus ganz Deutschland besucht
wurde, wirkte wie ein Fanal. »Takiya« war kollektiv und éffentlich gebrochen wor-
den. Die Kulturwoche war die kollektive Performance des Satzes: Biz de vanz! Der
Anspruch auf Anerkennung wurde mit einer tiirkischsprachigen »Alevitischen Er-
klirung« (Alevi Bildirgesi), die im Rahmen der Kulturwoche verdffentlicht wurde,
explizit gemacht. Die Forderungen dieser Erkldrung bezogen sich zu einem grofien
Teil auf die Thrkei, Dabei ging es darum, die Aleviten als Gleiche (d.h. als Muslime
und nicht als Heterodoxe oder Unglaubige)!” und gleichzeitig als Verschiedene anzu-
erkennen. Religionsfreiheit wurde fiir die Aleviten in der Tiirkei gefordert, damit sie
ihre spezifischen religivsen Praktiken ausiiben kénnen. Auerdem wurde die Off-
nung der staatlichen Religionsbehérde verlangt, die bislang einzig auf den sunniti-
schen Islam ausgerichtet ist und die Existenz des Alevitentums negiert (»Alevi varhg
yok sayihyor«). Mehrere Absitze der »Erklirung« bezogen sich auch auf die Situa-
tion von Aleviten in Deutschland. Und hier wurde zuniichst eine ganz dhnliche Diag-
nose gestellt: Auch in Deutschland werde das Alevitentum nicht anerkannt. So wiirden
Forschungen und Debatten liber Migranten aus der Tiirkei allein den sunnitischen
Islam berticksichtigen. Gleichzeitig wurde festgehalten, dass aufgrund der gesell-
schaftlichen Freiheit in Deutschland die Moglichkeit bestehe, das Alevitentum zu le-
ben und sunnitische Landsleute ebenso wie die deutsche Offentlichkeit iiber das Ale-
vitentum aufzukliren: »Die alevitische Lehre stellt genauso wie die verschiedenen

16. Aleviten teben tiberwiegend in solchen Stadtteilen mit cinem groBen Anteil von Migranten, wie z.8.
Wilhelmsburg, Altona oder Harburg, Dabei gibt es keine »alevitischen Enklaven«, in denen Aleviten
die Mehrheit der Imigrantenbeviilkerung bilden wiirden.

17 Unter Aleviten ist es allerdings umstritten, ob das Alevitentum zum Islam gerechnet werden soll oder
nicht,

252

Aleviten in Hamburg und der Kampf um Anerkennung

Elemente anderer Kulturen eine Quelle des Reichtums fiir diese Gesellschaft dar.«!®
Die Erklarung fordert jedoch nicht nur die Anerkennung des Alevitentums als etwas
Eigenes ein, sie betont gleichzeitig Gemeinsamkeiten mit deutscher Kultur. Formu-
liert wurden diese Gemeinsamkeiten als von Aleviten und Deutschen geteilte Unter-
schiede zur sunnitischen Kultur. Aleviten erscheinen in dieser Erklirung als eine
Gruppe, die zwar eine eigenstindige Kultur besitzt, die aber zahlreiche Werte der
deutschen Gesellschaft teilt — besonders solche, die auf Sikularismus, Demokratie
und Gleichberechtigung der Geschlechter bezogen sind.

Die Alevitische Kulturwoche in Hamburg stellte einen wichtigen Wendepunkt fiir
die Selbstorganisation von Aleviten in Deutschland dar. Zum ersten Mal hatte eine
Veranstaltung explizit unter dem Titel »alevitisch« stattgefunden, zum ersten Mal
hatte sich eine Organisation explizit als »alevitisch« benannt. Nachdem vorher schon
in einigen Stidten Vereine gegriindet warden waren, deren Ziele vor allem nach in-
nen, auf die jeweilige alevitische Gemeinde selbst, gerichtet waren, entstanden nun
Vereine, die es als ihre Aufgabe ansahen, nach aulen, an die Offentlichkeit, zu gehen,
das Alevitentum bekannt zu machen und fiir seine Anerkennung zu werben. In Ham-
burg ging aus der Alevitischen Kulturgruppe das Alevitische Kulturzentrum Ham-
burg e.V. hervor. Ahnlich ausgerichtete Vereine entstanden in kurzer Zeit in allen
Stidten Deutschlands mit groRerer alevitischer Bevélkerung, Einen Hohepunkt er-
reichte die alevitische Selbstorganisation in Deutschland nach dem Angriff auf das
alevitische Kulturfestival in Sivas im Juli 1993. In der Foige dieses »Sivas-Massakers«
schlossen sich immer mehr Aleviten in Deutschland den Vereinen an. Allein im Jahr
nach dem Massaker wurden in Westeuropa tiber 100 alevitische Vereine neu gegriin-
det. Nach Sivas entstand auch eine grofle alevitische Dachorganisation, die »Fodera-
tion der Alevitengemeinden in Deutschland« mit Sitz in Kéln, die zurzeit 95 lokale
Vereine vertritt,

In Hamburg und Umgebung existieren heute neun alevitische Vereine. Aleviti-
schen Schiitzungen zufolge leben etwa 20.000 Aleviten in der Stadt. Das jeweilige Ver-
einsleben hingt vor allem stark von den riumlichen Gegebenheiten der Vereine ab.
Einige Vereine haben eigene Riumlichkeiten, in denen ein téglicher Café-Betrieb
stattfindet, andere teilen Rdume mit anderen Nutzergruppen und sind daher in ihren
Aktivititen eingeschrinkt. Zu den wichtigsten Angeboten zihlen die »Saz«-Kurse, in
denen das Spiel der tiirkischen Langhalslaute gelehrt wird. Von der »Saz« begleitete
Lieder gelten als ein Kernbestand alevitischer Kultur. Sie sind auch bei jungen Alevi-
ten sehr populir.

Auf den Prozess der Ausdifferenzierung der verschiedenen Organisationen und
die damit verbundenen Auseinandersetzungen kann ich hicr nicht weiter ¢ingehen.!

18 Zitat aus der deutschen Ubersetzung der Alevi Bildirgesi, Hamburg 1989 (Fotokopice).

19 Vgl dazu Martin Sokefeld u. Susanne Schwalgin, Institutions and their Agents in Diaspora, Transpa-
tional Communities Working Papers, WIPTC-2K-11, 2000, Verfaghar im Internet: htp://www.trans-
comm.ox.ac.uk/wwwroot/framesl.htm,

253



Martin Sokefeld

Stattdessen mochte ich das Beispiel des Alevitischen Kulturzentrums Hamburg he-
rausgreifen und auf einige Aktivititen des Vereins im Streben nach Anerkennung
eingehen.

Das Verb »tanitmake« (bekannt machen, informieren) spielte eine grofie Rolle
in den Diskussionen um die Ausrichtung der Vereinsarbeit. Das Alevitentum sollte
der deutschen Offentlichkeit vorgestellt und bekannt gemacht werden. Mit dieser
Bekanntmachung waren keinerlei missionarische Ambitionen verbunden. Das Ziel
bestand darin, als Aleviten wahrgenommen zu werden, im Unterschied zur sunni-
tischen Mehrheit der Einwanderer aus der Tiirkei. Schon im Griindungsjahr veran-
staltete das Alevitische Kulturzentrum zu diesem Zweck gemeinsam mit dem Fach-
bereich Erziehungswissenschaften an der Universitit Hamburg eine Ringvorlesung.
Spiter folgte ein Seminar gemeinsam mit der Evangelischen Akademie. Wichtig bei
solchen Anldssen war dem Verein stets, dass auch Deutsche bei diesen Veranstaltun-
gen prominente Rollen iibernahmen, wie etwa Petra Kappert, Professorin fiir Turko-
logie, oder Ursula Neumann, Professorin fiir Erziehungswissenschaften. Durch die
Ubernahme der Funktion als Mitorganisatorinnen oder Referentinnen hatten sie die
Anerkennung der Aleviten bereits vorweggenommen.

Ein groBer Teil der Vereinsaktivititen ist bis heute darauf ausgerichtet, Kontakte
zu deutschen Funktionstrigern zu etablieren, ohne dass damit jeweils konkrete in-
strumentelle Ziele verbunden wiren, Als Beispielsweise 1999 ein neuer Vorstand des
Alevitischen Kulturzentrums gewihlt worden war, bestand eine seiner ersten Amts-
handlungen darin, Vertreter von Parteien, Gewerkschaften und Kirchen anzuschrei-
ben und um Gespréche zu bitten. Auch mit diesen Gesprichen wurden nicht primir
konkrete Ziele verfolgt. Ich schrieb damals die Briefe, mit denen um Gespriche gebe-
ten wurde, und fragte den Vorstand des Vereins, worum es bei diesen Gespréchen
denn gehen solle, damit ich die Briefe maglichst spezifisch formulieren konnte.?*
Nun, es sollte einfach darum gehen, »miteinander ins Gesprich zu kommen« oder
unspezifisch »zusammenzuarbeiten«. Den Inhalt der Gesprache kann man biindig
mit dem Satz zusammenfassen, den ich im Titel meines Beitrages zitiere: »Wir sind
auch dal« Mit dem gleichen Ziel werden auch zu gréferen Kulturveranstaltungen
des Vereins zahlreiche Ehrengiste eingeladen, vom Ersten Blirgermeister bis zum Ge-
werkschaftsvorsitzenden, Es wire eben ein uniibersehbarer Ausdruck der Anerken-
nung der Aleviten, wenn bei einem alevitischen Kulturfestival tatsdchlich einmal der
Hamburger Biirgermeister anwesend wiire. Dazu ist es aber bisher nicht gekommen.

Besandere Aufmerksamkeit verdient die Zusammenarbeit mit den Kirchen und
anderen religitsen Institutionen, denn einerseits ist hier die Anerkennung am weites-
ten fortgeschritten, und andererseits werden dabei konkrete Ziele verfolgt. Seit 1995
ist das Alevitische Kulturzentrum im »Gesprichskreis interreligidser Religionsunter-

20 Auch das gehorte zur teilnehmenden Beobachtung.

254

Aleviten in Hamburg und der Kampf um Anerkennung

richt« (GIR) vertreten. Dieser Kreis konzipiert den Religionsunterricht an den of-
fentlichen Schulen in Hamburg, der mit dem Stichwort sReligionsunterricht fir alle«
beschrieben wird. Ich kann dieses »Hamburger Modell« hier nicht genauer diskutie-
ren, sondern muss mich mit der Bemerkung begniigen, dass konfessionelle Spaltun-
gen vermieden werden sollen, indem Schiiler verschiedener Religionszugehorigkeit
gemeinsam unterrichtet werden.?! Der Unterricht soll verschiedene religiose Tradi-
tionen und Perspektiven vermitteln und damit wechselseitiges Verstehen der ver-
schieden religidsen Kinder ermaglichen. In diesem institutionellen Rahmen arbeiten
Aleviten gemeinsam mit der Nordelbischen Kirche und Vertretern buddhistischer,
jiidischer sowie muslimischer Gemeinden zusammen und sind dabei als gleichwerti-
ge Partner anerkannt. Seit 1998 existiert dariiber hinaus das »Interreligiose Forum
Hamburge, das sich allgemeiner mit dem interreligiosen Dialog beschiftigt und in
dem zusitzlich zu den genannten Gruppen auch die katholische Kirche vertreten ist.

Die Anerkennung der Aleviten in diesem interreligiosen Rahmen entbehrt nicht
einer gewissen Ironie, denn Aleviten wollen durchaus nicht einfach nur als Religi-
onsgemeinschaft anerkannt werden. Intern gibt es sogar eine noch nicht abgeschlos-
sene Debatte tiber die Frage, ob das Alevitentum iiberhaupt sinnvoll als Religion klas-
sifiziert werden kann oder ob nicht ein weiter gefasstes Konzept von Alevitentum als
Kultur angemessener wire.?? Hintergrund dieser Debatte ist das Unbehagen, das
zahlreiche der ehemaligen linksrevolutioniren Aleviten, die sich nach wie vor als
Atheisten verstehen, mit Religion haben.

IV. Aleviten in Deutschland und die
Kategorie des »Fremden«

seit Jahren wird in Deutsehland die Debatte wm Auslinder, Einwanderer uned-Intey,
ration gefiihrt. Die Kategorie des »Fremden« spielt in diesem Diskurs cine wichtige
Rolle, denn Einwanderer werden darin stets als skulturell Fremde« klassifiziert. Zen-
trale Figur in diesem Diskurs ist eine Dichotomie, in der einem »Wir« (d.h. den
Deutschen, den Einheimischen, den Nichtfremden) »die Anderen« gegeniibergestellt
werden. Dabei sind die Einwanderer aus der Tiirkei besonders anders und »fremde,
weil sie auch noch eine »uns fremde« Religion besitzen. Uber diesen Diskurs ist von
sozialwissenschaftlicher Seite viel geschrieben worden.?® Ich will hier nichts davon

21 Zum Hamburger Religionsunterricht siche: Religionsunterricht tiir aller Hamburger Perspektiven zur
Religionsdidaktik, hrsg. von Folkert Docedens u. Wolfram Weisse, Minster 1997.

22 Vgl Martin Sékefeld, Religion or Culture? Concepts of Identity in the Alevi Diaspora. Unverdffentlich-
ter Vortrag bei der Tagung »Locality, Identity, Diasporae, Universitit Hamburg, 10.-13. Februar 2000.

23 Einen hervorragenden Uberblick bietet Frank-Olaf Radtke, Fremde und Allzufremde: Zur Ausarbei-
wng des ethnologischen Blicks in der Einwanderungsgesclischaft, in: Der Fremde in der Gesellschatt.
Migration, Ethnizitit und Staat, hrsg, von Hans-Rudolf Wicker el al., Zrich 1996, 5. 333-352.

255



Martin Sokefeld

wiederholen, aber noch einmal darauf hinweisen, dass dieser Diskurs so wirkmichtig
ist, dass er sein eigenes vorgebliches Ziel, ndmlich die »Integration« von Migranten,
ausschlieft. Einwanderer werden nidmlich in diesem Diskurs standig mit Fremdheit
belegt und immer wieder als »die Anderen« dargestellt. Die Dichotomie wird dabei so
eindeutig‘reproduziert, dass es unmoglich ist, den in diesem Diskurs postulierten
kulturellen Graben zwischen dem »Wir« - das analytisch nicht spezifiziert wird -
und den »Anderenc zu tiberbriicken.* Dies wurde in der im ersten Halbjahr 2001 ge-
fithrten Debatte um die Notwendigkeit des Spracherwerbs wieder einmal besonders
deutlich. In Reden von Politikern und in Pressekommentaren wurde so vehement ge-
fordert, dass Migranten Deutsch lernen miissen, dass ein unbedarfter Zuhbrer den
dringenden Eindruck bekommen musste, Einwanderer konnten kein Wort Deutsch,
ja, sie witrden sich seit Jahrzehnten dagegen wehren, Deutsch zu lernen. Das ist offen-
kundig falsch. Aber es ist charakteristisch fiir einen Diskurs, in dem. Auslinder/
Einwanderer von vornherein so sehr als Problem definiert sind, dass tatsichliche
Probleme, die beispielsweise in bestimmten Stadtteilen bestehen, erstens als Proble-
me kultureller Fremdheit definiert werden (und nicht einfach als soziale oder Bil-
dungsprobleme) und zweitens den Einwanderern insgesamt zugeschrieben werden.

Aleviten reagieren auf diesen ausgrenzenden Fremdheitsdiskurs, indem sie sich
als die nichtfremden Einwanderer darstellen, die der Gesellschaft in Deutschland
durchaus kompatibel sind.

In ihren Selbstdarstellungen verweisen Aleviten immer wieder auf Unterschiede
zum sunnitischen Islam. Betont wird dabei vor allem, was Aleviten im Gegensatz zu
Sunniten nicht tun: Sie halten sich nicht an die Scharia, fasten nicht im Ramadan,
besuchen nicht die Moschee und pilgern nicht nach Mekka. Das stereotype Symbol
kultureller Fremdheit in Deutschland ist das Kopftuch muslimischer Frauen. Ebenso
stereotyp weisen Aleviten immer wieder darauf hin, dass alevitische Frauen kein
Kopftuch tragen, o alevitischen Selbstidentifizierungsdiskurs sind Aleviten nicht
»die Anderen« der Deutschen, sondern »die Anderen« der sunnitischen Muslime.
Diese Anderen sind vor allem sunnitische Islamisten, die der alevitischen Definition
zufolge Demokratie und Rechtstaatlichkeit ablehnen und stattdessen nach der Ein-
setzung der Scharia streben. Uber den unmittelbar religiosen Bereich hinaus setzen
Aleviten die Abgrenzung von Sunniten und die Annéherung an Deutsche fort, in-
dem sie ihre demokratische Tradition betonen. Den Deutschen sind Aleviten diesem
Selbstdarstellungsdiskurs zufolge also keineswegs fremd. Dass diese Nichtfremdheit
in der deutschen Offentlichkeit in der Regel tibersehen wird, beklagen Aleviten

24 Besonders deutlich wird dieses Auseinanderklaffen von explizitem Ziel und Rhetorik der »Integrati-
ons«-Politik in der programmatischen »Berliner Redex, die Bundesprisident Johannes Rau im Mai
2000 hielt. Siehe dazu Alex Laviziano, Corinna Mein u. Martin Sokefeld, To be German or not to be ...
~ Zur Berliner Rede des Bundespriisidenten Johannes Rau, in: Ethnoscripts 3 (2001), S. 39-53.

256

Aleviten in.Hamburg und der Kampf um Anerkennung

immer wieder. Als Beispiel dafiir greife ich einige Sitze aus einer Broschiire heraus,
die die Foderation der Alevitengemeinden in Deutschiand im Jahr 2001 zum Geden-
ken an das Massaker von Sivas herausgegeben hat. Dort wird zuniichst das Versagen
des tiirkischen Staates bei der juristischen Aufkldrung des Ereignisses kritisiert und
dann eine direkte Verbindung zur Situation der Aleviten in Deutschland gezogen. Es
hei@t dann in nicht ganz korrektem Deutsch: »Trotz dieses eklatanten Versagens des
[tiirkischen] Staats bei [der] Durchsetzung seine[s} Anspruchs auf Strafmonopol,
haben die Aleviten zu keiner Zeit an Selbstjustiz gedacht, weil sie den Wert eines de-
mokratischen Rechtsstaats schitzen und sich dazu bekennen, was mit ihrem Glauben
und [ihrer] Lehre in Einklang steht. In diesem Zusammenhang ist es kaum nachzu-
vollziehen, dass die deutsche Offentlichkeit die traditionell demokratische Gesin-
nung der Aleviten kaum beachtet und dementsprechend sie bei der Diskussion um
den Islam in Deutschland nicht beriicksichtigt. Damit iibersicht die deutsche Offent-
lichkeit, dass [es) unter den Migranten aus der Tiirkei auch eine Glaubensgemein-
schaft mit etwa 600.000 Angehorige|n] gibt, die nicht mit den diesigen {sic, gemeint
ist >hiesigen<] Gesetzen in Konflikt gerdt und in groBe{m] MaBe demokratisches Po-
tential in die deutsche Gesellschaft hineintrigt. Durch diese Haltung wird eine groRe
Chance fiir die kulturelle vielfaltige deutsche Gesellschaft nicht wahrgenommen.«**
Die Betonung der Nichtfremdheit findet sich in vielen Aktivitéten alevitischer
Organisationen, besonders in der Foderation der Alevitengemeinden in Deutschland
(Almanya Alevi Birlikleri Federasyonu, abgekiirzt AABF), wieder. Dic Foderation
betont stindig, dass sie keine Tiirkei-orientierte Exilorganisation, sondern dass ihr
Engagement zentral auf Deutschland gerichtet sei. Im Jahr 2001 hat sie mit Unter-
stiitzung des Bundesinnenministeriums eine Informationskampagne zum neuen
Staatsangehérigkeitsrecht organisiert, in deren Rahmen zahlreiche Veranstaltungen
in den ortlichen Vereinen, auch im Alevitischen Kulturzentrum Hamburg, durchge-
fiihrt wurden. Die Mitglicder wurden dabei zwar nicht direkt aufgefordert, sich cin
biirgern zu lassen, aber die Option der Einbiirgerung wurde eindeutig mit grofier
Sympathie bedacht. Eine grofe Zahl von Aleviten besitzt bereits die deutsche Staats-
biirgerschaft. In Bezug auf die alevitische Tradition selbst wird immer wieder betont,
dass das Alevitentum zahlreiche Einfliisse anderer Religionen in sich aufgenommen
habe und dass es stets offen sei fir alle positiven Einflisse von auBen. Es wird davon
gesprochen, dass sich zurzeit neben dem urspriinglichen anatolischen Alevitentum
ein europiisches oder deutsches Alevitentum entwickele. Entsprechend hat die Fo-
deration auch von Anfang an cindeutig deutschsprachigen alevitischen Religions-
unterricht gefordert, Far diese unzweideutige Dewtschlandorienticrung wurde die

25 Almanya Alevi Birlikleri Federasyonu: Sivas $ehitlerini Anma Giind, 0. O, 2001

257



Martin Sokefeld

Faderation mit einer massiven Kampagne der tiirkischen Tageszeitung »Hiirriyet«
abgestraft.®

Die Betonung des Nichtfremden findet sich nicht nur in den Aktivititen und Dis-
kursen der alevitischen Organisationen, sondern — vielleicht in noch stdrkerem Mafle
~in den Ansichten junger alevitischer Deutscher. Bei meinen Interviews mit Aleviten
habe ich normalerweise nicht nach »Fremdheit« gefragt, weil das angesichts des tiber-
michtigen »Auslinder«-Diskurses implizieren wiirde, das Gesprich gleich im Rah-
men des Gegensatzes »Auslinder« vs. Deutsche zu positionieren. Das wollte ich je-
doch vermeiden. Trotzdem kam die Rede haufig darauf, dass junge Aleviten, die in
Deutschland aufgewachsen sind und die deutsche Staatsbiirgerschaft besitzen, von
»einheimischen Deutschen« stets als Ausldnder kategorisiert werden. Sie sind diese
einordnende Ausgrenzung leid. »Wir haben genug davon, uns stindig fiir unsere An-
wesenheit hier rechtfertigen zu miissen«, sagte mir eine alevitische Studentin. »Das
ist unser Land, wir gehoren hier hinl« Zur Vorbereitung dieses Beitrags habe ich dann
aber doch noch einmal einige Gesprichspartner direkt auf die Erfahrung von Fremd-
heit angesprochen. Ich habe zunichst danach gefragt, was ihnen Hamburg bedeutet,
und dann, was sie mit Fremdheit verbinden. Aus zwei Gesprichen mit jungen Alevi-
tinnen machte ich einige Sétze zitieren,

Mercan?” ist im Alter von einem Jahr nach Hamburg gekommen und hier aufge-
wachsen, Sie ist Deutsche, Mitte zwanzig und studiert seit kurzem in Kéln. Ich habe
sie in Koln interviewt und gefragt, was ihr spontan zu Hamburg einfillt, Die Ant-
wort kam sofort: »Zu Hamburg filit mir nur Heimat einl« Ich fragte sie, woran sie
bei ihrer Heimat Hamburg denke. Mercan: »Ich denke an die Stadt selbst, wie schén
sie ist, an meine Freunde, an meine Familie, oder auch, dass ich jetzt einige Zeit in
Berlin oder jetzt in K&ln gewohnt habe, dass Hamburg meine Heimat ist und ich
mich immer wieder freue, wenn ich in Hamburg bin. Weil ich mich am ..., also, am
besten dort fithle und auch woh! fithle. Und weil es meine Heimat ist.« Auf Fremd-
heit angesprochen, sagte sie: »Fremdheit ... also, ich habe mich sozusagen nie in die-
sem Land fremd gefithit. Weil ich mich immer zu einem Teil dieses Landes gezihlt
habe und das auch immer noch tue. Und fremd, fremd bin ich jetzt in K6ln. Weil ich
noch nicht die ganzen Menschen kenne und die Sitten und Briuche von Kéln, kom-
me ich mir schon fremd vor, in K&ln, aber nicht, weil ich ein Ausldnder bin, sondern
weil ich halt jetzt hier in der Fremde bin. Und nicht mehr in Hamburg, Das, was mir
alles schon so vertraut vorkommt. Ich muss erst mal hier, glaube ich, etwas aufbauen.«

26 Martin Sekefeld, Contesting the Nation in Diaspora: Alevis in Germany and a Press Discourse. Un-
verdffentlichtes Manuskript, 2001,
27 Die Namen habe ich gedndert.

258

Aleviten in Hamburg und der Kampf um Anerkennung

Deniz ist 30 Jahre alt und studiert ebenfalls. Sie ist mit zehn Jahren nach Ham-
burg gekommen und hat noch zahlreiche Erinnerungen an ihre Kindheit in der
Tiirkei, Auch sie besitzt die deutsche Staatsbiirgerschaft. Als ich sie danach fragte,
was ihr Hamburg bedeutet, antwortete sie: »Ich itberlege gerade, ich will eigentlich
sagen, es ist mein Zuhause, aber ich weif} nicht, ob es mein Zuhause ist.« Ich: »Wie-
so?« Deniz: »Ich meine, ich bin schon seit 20 Jahren hier, es ist ja eine sehr lange Zeit.
Doch, ich glaube, es ist ..., also ..., mein Zuhause ist vielleicht in der Tirkei ..., oder
meine Heimat ist in der Turkei, aber mein Zuhause ist Hamburg.«

Der Unterschied zwischen Heimat und Zuhause ist fiir Deniz ein emotionaler. Sie
erklirte, dass sie eine gewisse Sehnsucht mit der Ttirkei verbinde, dass sic jedes Jahr
in die Tiirkei reisen konne, ohne es langweilig zu finden — im Gegensatz zu ihrer ganz
in Hamburg aufgewachsenen jiingeren Nichte, fiir die die Tiirkei nur ein Urlaubs-
land sei und die lieber auch mal nach Spanien verreisen wiirde. Deniz erzihlte, dass
sie sich besonders in Altona zu Hause fithle, weil sie dort, so, wie sie ist, nicht weiter
auffalle, In manchen anderen Stadtteilen habe sie das Gefithl, wegen ihrer dunklen
Haare skeptisch betrachtet zu werden. Sie sehe sich als Fremde eingeordnet und fiih-
le sich dann auch fremd. Aber sie berichtete auch, dass sie in Altona manchmal von
Kopftuch tragenden tiirkischen Frauen schief angesehen werde, weil sie selbst kein
Kopftuch trage. Dann fithle sie sich ebenfalls als Fremde. Als ich sie weiter nach den
Erfahrungen von Fremdheit fragte, erzihlte sie eine Episode aus der Turkei. Sie war
als einzige Alevitin einmal mit einer Freundin in der Nithe von Konya bei einer Hoch-
zeit. Niemand der Hochzeitsgiiste wusste, dass Deniz Alevitin ist. Plotzlich fand sie
sich im Raum als einzige Frau unter birtigen Minnern wieder, die zu beten began-
nen. Sie wusste nicht, wie sie sich verhalten sollte, und blieb wic paralysiert stehen, bis
nach einigen Minuten der Bruder ihrer Freundin sie aus dem Raum herausholte. Sie
berichtete: »Also, da habe ich echt Angst gekriegt. Ich war wie in einer anderen Welt,
ich kenne so was gar nicht. Wir haben auf dem Dorf nicht mal eine Moschee oder ei-
nen Hoca [sunnitischer Religionsgelehrter] oder sonst irgendwas. Wir kennen sa was
gar nicht. Und auf einmal, also, es war echt Angst, kann ich sagen, es war nicht mal
fremd, es war richtig Angst. Und das unter Tiirken, also unter meinen Landsleuten.«

Mercan ordnete die Frage nach Hamburg und Fremdheit gleich in den diskursi-
ven Kontext der »Auslinderfrage« ein und betonte demonstrativ, dass sie sich in
Hamburg und Deutschland nicht fremd fiihle, sondern dass im Gegenteil Hamburg
ihre Heimat sei. Fremdheit hat fiir sie nichts mit »Kultur« zu tun, sondern damit, ob
man an einem Ort die Leute kennt oder nicht. In Koln ist sie deswegen fremd, in
Hamburg nicht. Deniz duflerte fiir sich selbst ein anderes Verstindnis ven Heimat.
Sie fithlt sich in"'Hamburg nur »zu Hause« und erklirte ihre emotionale Bindung an
die Tiirkei als Heimat damit, dass sie als Kind dort aufgewachsen ist. threr Nichte,
die genauso wie Mercan seit frithester Kindheit in Hamburg lebt, spricht sie ¢in an-
deres Verhiltnis zur Tiirkei und zu Hamburg zu. Heimat ist also einfach eine Frage
der persénlichen Biografie. Fremdheit hat fiir Deniz unmittelbar damit zu tun, wie

259



Martin Sokefeld

andere auf sie reagieren. Sie registriert genau, wo sie aufgrund ihres Aufieren als
»Fremde« gesehen wird. Das ist nicht einfach eine Frage des Unterschiedes zwischen
»Tiirken« und »Deutschen«, Denn fremd fiihlt sie sich auch angesichts Kopftuch tra-
gender Frauen tiirkischer Herkunft in Altona. Und die intensivste, bedrohlichste Er-
fahrung von Fremdheit hat sie nicht in Deutschland, sondern in der Tiirkei gemacht,
als einzige Alevitin unter religids orientierten Sunniten.

Ich will hier nicht den Abgrenzungsdiskurs.der Aleviten gegeniiber Sunniten re-
produzieren, der manchmal Sunniten durchgingig zu Bart oder Kopftuch tragenden
Fundamentalisten stilisiert. Aber es bleibt festzuhalten, dass hier Fremdheit aus dem
eigenen Selbstverstindnis heraus nicht entlang einer national-kulturellen Differenz
erfahren wird. Trotzdem bleibt diese Differenz wirksam. Denn Deniz duferte spéter
im Gesprich, dass sie sich auch deswegen nicht ganz in Hamburg »beheimatet« fithlt,
weil sie den Eindruck habe, dass sie aufgrund ihrer dunklen Haare von den »Einhei-
mischen« immer als »Fremde« angesehen werde. Sie fithlt sich nicht als dazugehorig
akzeptiert. Mercan macht diese Erfahrung auch im Rahmen ihres Engagements in
einer alevitischen Organisation. Denn ihr Verein wird im deutschen institutionellen
Rahmen immer als »Auslinderorganisation« behandelt, auch wenn sie betont, dass
der Verein sich selber nicht so verstehe und dass die Mehrzahl der Mitglieder die
deutsche Staatsbiirgerschaft besitze. Auch persénlich hat sie das Gefiihl, dass sie als
Fremde behandelt - und damit diskriminiert — wird, wenn sie sich beispielsweise am
Telefon meldet und wenn man sie dann aufgrund ihres Namens als Auslinderin iden-
tifiziert. Umso demonstrativer betont sie, dass sie keine Fremde sei, dass sie in
Deutschland dazugehore. Fremdheit hat fiir Deniz und fitr Mercan vor allem damit
zu tun, wie sie von anderen Ménschen angesehen werden. Fremdheit ist damit eine

Frage der Nichtanerkennung als Dazugehorende. Es ist der Blick der Anderen, der
fremd macht.

V. Der verfremdende Blick der Wissenschaft

Den letzten Teil meines Beitrages mochte ich einer Kritik der Rolle der Wissenschaft
im verfremdenden »Auslinder«-Diskurs widmen. Ich behaupte, dass Sozial- und
Kulturwissenschaften ~ von wenigen Ausnahmen abgesehen - bisher wenig dazu bei-
getragen haben, den verfremdenden Blick zu hinterfragen, der dem »Auslinder«-Dis-
kurs zugrunde liegt. Im Gegenteil, wissenschaftliche Arbeiten haben eher die wissen-
schaftliche Legitimation dieses Diskurses geliefert. Am Anfang stand dabei die
Auslinderpidagogik, die Einwanderer als defizitire Menschen konstruierte, die per
se ein Problem darstellten und denen mit spezifischen Mafinahmen geholfen werden
musste. Das Problem wurde dabei kulturalisiert, denn die Ursachen fiir Schwierig-
keiten von Einwanderern wurden nicht etwa in ihrer konkreten sozialen Situation
diagnostiziert, sondern einer bestimmten »kulturellen Prigung« zugeschrieben.

260

Aleviten in Hamburg und der Kampf um Anerkennung

Radtke?® zeigt auf, wie eine ganze Generation von Sozialpidagogen Paul Stirlings
Ethnografie eines tirkischen Dorfes? als Vorlage benutzte, um die »kulturelle Pri-
gunge tiirkischer Arbeiter in Deutschland zu erkliren. Die gleiche kulturelle Essen-
zialisierung blieb bestehen, als seit Mitte der achtziger Jahre unter den Primissen der
interkulturelien Pidagogik der Auslinder vom »Probleme zur »kulturellen Bereiche-
runge umgedeutet wurde. Die multikulturalistische Perspektive fihrte zwar zu ein‘er
Aufwertung kultureller Differenz, nicht aber zu ihrer kritischen Analyse. Dies gilt
nicht nur fir die Padagogik. Sozial- und kulturwissenschaftliche Arbeiten standen
fast immer unter der Priimisse eines Paradigmas kultureller Differenz. Das hatte un-
ter anderem zur Folge, dass vor allem besonders differente (oder gar deviante) Phi-
nomene untersucht wurden, wie zum Beispiel islamistische Organisationen und kri-
minelle Jugendbanden. Die Pramisse kultureller Differenz, in der Regel verkniipft
mit einem homogenisierenden Blick sowohl auf »die deutsche« als auch auf »die tiir-
kische Kulturc, schafft einen blinden Fleck, dem die Wahrnehmung der Normalitit
eines Alltags zum Opfer fillt, in dem es weniger darum geht, eine Kultur zu bewah-
ren, als vielmehr darum, etwa eine angemessene Wohnung und Arbeit zu finden.

Der franzdsische Ethnologe Claude Meillassoux warnte bereits vor 20 Jahren vor
einer »Ethnologisierung« der Arbeitsmigration in Europa.*” Er meinte damit genau
die Verdeckung sozialer Verhiltnisse durch die Zuschreibung kultureller Differenz,
die allenthalben beobachtet werden kann. Meillassoux und auch Radtke schreiben
die Kulturalisierung der Einwanderung einem spezifischen ethnologischen Blick zu.
Als Ethnologe sehe ich mich gendtigt, darauf hinzuweisen, dass die Ethnologie
durchaus nicht unterschiedslos in diesem Sinne »ethnologisiert«. Im Gegenteil, die
Ethnologie wendet sich seit Jahrzehnten gegen essenzialistische und primordialisie-
rende Ansatze. Hier sei nur auf die Ethnizititsdebatte im Anschluss an Fredrik
Barth?! verwiesen oder auf die Kritik nach »Writing Culture«*?, die gerade das Mit-
wirken der Ethnologie an der Konstitution ihres Gegenstandes reflekticrt.

Dennoch, zwei Konzepte spiclen in der Ethnologie eine zentrale Rolle, die auch
das Fundament des »Auslinder«-Diskurses bilden. Es handelt sich um Kultur und
Identitit. In Bezug auf beide Begriffe hat es in den letzten zwei Jahrzehnten in der
Ethnologie eine duferst kritische und fruchtbare Debatte gegeben, die leider bis heu-
te weder im »Auslinder«-Diskurs noch iiberhaupt im Alltagsverstindnis der beiden
Konzepte angekommen ist. Mir fehlt hier der Platz, diese Debatten in Einzelheiten
referieren zu kénnen, aber einige Hinweise sind unbedingt erforderlich.

28 Radike, Fremde und Allzulremde (1990).

29 Paul Stirling, Turkish Village, London 1965, o

30 Claude Meillassoux, Gegen eine Ethnologie der Arbeitsmigration, in: Dritte Welt in Europa, hrsg. von
Jochen Blaschke u. Kurt Greussig, Frankfurt/Main. 1980, 8. 53-59.

Ethnic Groups and Boundaries, hrsg. von Fredrik Barth, Boston 1969. . )
Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography, hrsg. von James Clifford u. George F. Mar-
cus, Berkeley 1986,

w
oo

261



wartin Sokefeld

Am Kulturkonzept wurde all das in Frage gestellt, was seit den Anfingen der ame-
rikanischen Kulturanthropologie vor etwa 100 Jahren die entscheidenden Elemente
von Kultur ausmachte. Als analytisches Konzept kann heute Kultur nicht mehr als
homogen, integriert, determinierend und abgegrenzt vorgestellt werden. Die von Mi-
chel Foucault angestofiene Verschiebung des analytischen Blicks auf Machtpraktiken
und auf Diskurse fithrt zur Konzeptualisierung von Kultur als Reprasentation, in Be-
zug auf die gefragt werden muss, wer hier mit welchem Interesse wen wie reprisen-
tiert, Kultur ist dann nicht mehr das Apriori von Differenz, sondern ein Instrument,
um Gleichheit nach innen und Differenz nach aufien herzustellen.?

Ahnliches gilt fir Identitit. Hier ist vor allem die Einsicht relevant, dass sich Ak-
teure auf sehr vielfiltige Art und Weise identifizieren und identifiziert werden. Nie-
mand identifiziert sich etwa ausschlieBlich als Deutscher oder als Tiirke. Abgesehen
von solchen nationalen oder kulturellen Identifizierungen sind fiir jeden Menschen
auch Identifizierungen relevant, die beispielsweise von seiner beruflichen Stellung,
von Geschlecht, Alter, Wohnort, Bildungsstand oder von seiner politischen Einstel-
lung abgeleitet werden, Daraus folgt, dass Identifizierungen sehr vielfaltige Méglich-
keiten bieten, um Gemeinsamkeit mit oder Differenz von anderen Menschen herzu-
stellen. Ich kann hier keine komplexe Identititstheorie entwickeln, die beispielsweise
auch untersuchen miisste, wie diese unterschiedlichen Identifizierungen zustande
kommen, wie sie aufeinander einwirken, sich wechselseitig verstirken oder in Frage
stellen kénnen.* Hier will ich nur einen Aspekt hervorheben: Je nachdem, welches
Kriterium er momentan verwendet, kann ein Akteur einen anderen sowohl als
»gleich« wie auch als »anders« kategorisieren. Im Alltagshandeln haben die meisten
Menschen keine Schwierigkeit, pragmatisch zwischen verschiedenen Identifizierun-
gen hin- und herzuwechseln. In gesellschaftlichen Diskursen werden aber in der Re-
gel bestimmte Identifizierungen hervorgehoben und absolut gesetzt. Dann ist der
Tiirke eben nur noch Tiirke, und man vergisst, dass er etwa auch Mann, Student und
Hamburger ist und dass er damit nicht in jeder Hinsicht anders ist als ich, dass er
mir nicht in jeder Hinsicht fremd ist. Ohne die damaligen Verhiltnisse idealisieren
zu wollen, méchte ich daran erinnern, dass es beispielsweise zu Beginn der achtziger
Jahre, nach dem Militérputsch in der Tirkei, zu einer starken Solidarisierung zwi-
schen Exilanten aus der Tiirkei und deutschen Linken kam, in der »die Andereng,
von denen man sich gemeinsam distanzierte, eben nicht im klassischen Sinne kultu-

33 Marliﬁ Siikct’cl}i. Der Kulturbegriff in der Ethnologie und im 6ffentlichen Diskurs - cine paradoxe
Entwicklung?, in: »Fremde Kulturen« im Geographieuntefricht. Analysen - Konzeptionen - Erfah-
rungen, hrsg. von Georg S$taber, Hannover 2001, S. 119-137.
Martin Sekefeld, Debating Self, Identity and Culture in Anthropology, in: C

. Self, a ,in: Current Anth i
40 (1999), §. 417-447. poos nopoieRy
Mart{n Séket’elq. Discourse and Practice. Ambivalence and Unequivocality in Identifications, in: Per-
spectives on History and Change in the Karakorum, Hindukush, and Himalaya, hrsg. von Irmtraud
Stellrecht u. Matthias Winiger, Kaln 1997, $. 101-118.

[
.x_

"]
W

262

Aleviten in Hamburg und der Kampf.um Anerkennung

rell bestimmt waren ~ es waren die Kapitalisten und Militaristen. Fremdheit und Dif-
ferenz sind selten eindeutige Attribute sozialer Situationen. Aber gesellschaftliche
Diskurse arbeiten daran, Eindeutigkeit von Differenz herzustellen.

Zygmunt Bauman analysiert die Kategorie des »Fremden« als das Unbestimmte,
das zwischen den klar definierten Freunden und Feinden steht, das aufgrund seiner
Ambivalenz die klare Ordnung zu unterminieren droht und gerade deshalb als Ge-
fahr wahrgenommen wird.* Meiner Meinung nach besteht das Problem jedoch nicht
in der Ambivalenz des »Fremdenc, sondern darin, dass diese Ambivalenz explizit aus-
geschlossen wird, Die Wahrnehmung von Ambivalenz kénnte ja auch zur Fotge ha-
ben, dass »der Fremde« sich als gar nicht so fremd erweist, wic angenommen. Aber
der Diskurs wird fast ausnahmslos so gefiithrt, dass der »Fremde« fremd bleibt, dass
er eindeutig ein Anderer ist.”’

Das fingt schon bei den Bezeichnungen an. Fir die Menschen in Deutschland,
die einmal aus der Tiirkei gekommen sind, und auch fiir ihre Kinder und Kindeskin-
der wird in der Regel einfach die Bezeichnung »Tiirken« oder »tiirkisch« verwendet.
Das gilt nicht nur fiir politische Reden und fiir die Alltagssprache, sondern auch fiir
wissenschaftliche Texte. Ihre Kultur ist ntiirkische Kultur«™; es handelt sich um »tiir-
kische Jugendliche«.’® Im Vergleich zu Tiirken in der Tiirkei sind diese Ttirken aber
nicht einfach Tiirken — bezeichnenderweise werden sie dort »Almancilar« genannt.
Die Kreativitit, neue Bezeichnungen zu entwickeln, die Ambivalenz zulassen und
dem Phinomen gerecht werden kénnten, ist in Deutschland merkwiirdig schwach
ausgebildet.*® Die Psychologen Mecheril und Teo sehen im Fehlen angemessener Be-
zeichnungen das Versiumnis der Gesellschaft in Deutschland, »einen Teil ihrer selbst
wahrzunehmen«.*! Man kénnte wenigstens haufiger von »deutschen Tirken« oder
von »tirkischen Deutschen« sprechen. Statt von »Tiirken der zweiten Generation«
kénnte man von »Deutschen der ersten Generation« sprechen. Diskursive Eindeutig-

36 Zygmunt Bauman, Modernity and Ambivalence, Cambridge 1998,

37 Im politischen und medialen Diskurs wird Fremdheit eindeutig als negativ definiert, als Gefahr, Siche
dazu Albert Scherr, Die Konstruktion von Fremdheit in sozialen Prozessen. Zur Kritik und Weiterent-
wicklung soziologischer und erziechungswissenschaftlicher Fremdheitsdiskurse, in: Die Erfindung der
Fremdheit. Zur Kontroverse um Gleichheit und Differenz im Sozialstaat, hrsg. von Doron Kieser et
al., Frankfurt/Main 1999, S, 49-66. Auch: der »$piegel«-Titel »Gefihrlich Fremde, 4.4.1997. Der Wis-
senschaftsdiskurs tut wenig, um die quasi natiirliche Gefiihrlichkeit des Fremden in Frage zu stellen.

38 Turkish Culture in German Society Today, hrsg. von David Horrocks u. Eva Kolinsky, Providence
1996.

39 Wilhelm Heitmeyer, Joachim Miller u. Helmut Schréder, Verlockender Fundamentalismus, Frank-
furt/Main 1997.

40. Vgl Hans-Peter Waldhoff u. Dursun Tan, Wer ist fremd, wer ist eigen? Zur deutsch-tiirkischen Kultur

und ihren Intellektualisierungsprozessen, in: Distanzierte Verstrickungen, Die ambivalente Bindung

soziologisch Forschender an ihren Gegenstand, hrsg. von Eva Barlosius, Elgin Kirsat-Ahlers u, Hans-

Peter Waldhoff, Berlin 1997, S. 107-124, hier S. 120,

Paul Mecheril u. Thomas Teo, Zur Einfilhrung: Andere Deutsche, in: Andere Deutsche. Zur Lebens-

situation von Menschen multiethnischer und multikultureller Herkunft, hrsg. von Paul Mecheril u.

Thomas Teo, Berlin 1994, 8. 15.

4

263



Martin Sokefeld

keiten gesellschaftlicher Redeweisen, die vor allem von einer spezifischen Konzeption
von Nation in Deutschland dominiert sind (und hinter denen die Unfihigkeit steckt,
neu zu denken, was eigentlich »deutsch« ist*?), werden in vielen wissenschaftlichen
Studien einfach reproduziert und damit festgeschrieben, anstatt dass man sie selbst
zum Thema der Analyse macht,

In einigen neueren Arbeiten iiber tiirkische Deutsche deutet sich ein Paradigmen-
wechsel weg vom Apriori kultureller Differenz an.*> Werner Schiffauer konstatiert
hier eine neue »Angst vor der Differenz«. Er beklagt, dass die Skepsis gegentiber kul-
tureller Differenz es schwieriger mache, das Eigene kritisch zu hinterfragen.* Ich
sehe diese Gefahr nicht. Denn es geht nicht darum, Differenz aus dem Blick zu neh-
men, Die Lust an der Differenz soll keineswegs einer Perspektive der Indifferenz wei-
chen. Es geht lediglich darum, genau hinzuschauen, wo welche Unterschiede und Ge-
meinsamkeiten zu finden sind. Ich fordere nicht, zu negieren, dass sich Menschen
voneinander unterscheiden. Ich wende mich jedoch dagegen, dass Unterschiede Kul-
turen oder Identititen zugeschrieben werden und dass man sie damit verabsolutiert.
Denn das Recht auf Differenz lduft Gefahr, nahtlos in einen Zwang zur Differenz
tiberzugehen. Aber ich denke, dass Menschen auch das Recht haben, gleich sein zu
kénnen. Differenz und Fremdheit sind dann keine Primissen, die ewig bestehen blei-
ben, weil die Vorfahren einiger Menschen einmal woanders hergekommen sind. Sie
werden zu einer Frage der Empirie.

Schluss: Fremdheit, Differenz und Anerkennung

In diesem Beitrag habe ich mich mit dem Kampf der Aleviten um Anerkennung be-
schiftigt. Ich habe gezeigt, dass die Forderung nach Anerkennung eine zentrale Mo-
tivation alevitischer Selbstorganisation in Deutschland war und nach wie vor ist. Sie
war zunichst vor allem geprigt von der Nichtanerkennung des Alevitentums im po-
litischen System der Tiirkischen Republik. Aber der Ruf nach Anerkennung zielte
auch auf die Situation in Deutschland. In beiden Fillen hat die Forderung nach An-
erkennung zweierlei Bedeutung, Zum einen geht es um Anerkennung der Differenz,
zum anderen um Anerkennung als Gleiche und Gleichberechtigte. Der zweite Aspekt

42 Siche dazu auch Jens Schneider, Deutsch sein. Das Eigene, das Fremde und dic Vergangenheit im
Selbstbild des vereinten Dewtschland, Frankfurt/Main 2001.

43 Siche z.B. Sven Sauter, Wir sind »Frankfurter Tiirken«. Adoleszente Ablosungsprozesse in der deut-
schen Einwanderergesellschaft, Frankfurt/Main 1999, Levent Soysal, Projects of Culture. An Ethno-
graphic Episode in the Life of Migrant Youth in Berlin, unversffentlichte Dissertation, Harvard Uni-
versity 1999. Nikola Tietze, Islamische Identititen. Formen muslimischer Religiositit junger
Menschen in Deutschland und Frankreich, Hamburg 2001,

44 Werner Schiffauer, Die Angst vor der Differenz, in: Fremde in der Stadt, Frankfurt/Main 1997, 8. 157-171,

264

Aleviten in Hamburg und der Kampf um Anerkennung

der Anerkennung beinhaltet in Deutschland das Verlangen, als Nichtfremde, als Da-
zugehorende oder, um mit Zygmunt Bauman zu sprechen, als »Freunde« anerkannt
zu werden. Aufgrund des Themas der Tagung habe ich mich besonders mit dem
Aspekt der (Nicht-)Fremdheit auseinander gesetzt. Dabei wurde deutlich, dass aus
der Perspektive junger Alevitinnen Fremdheit nichts ist, das ihnen durch eine irgend-
wann einmal vollzogene Migrationsbewegung quasi natiirlich zukommt. Personliche
Erfahrungen von Fremdheit zeigen sich in erster Linie durch die ausgrenzenden,
»verfremdenden« Blicke der anderen.

Dieser Befund fordert auch Konsequenzen fiir den wissenschaftlichen Blick. Wis-
senschaft ist ein gesellschaftliches System, das einen politisch wirksamen Diskurs
hervorbringt. Auch dieser Diskurs ist an der Konstituierung von Einwanderern als
Fremden beteiligt. Sauter stellt kurz und biindig fest: »Die Auslinderforschung ist
ein zentraler Ort gesellschaftlicher Praxis.«' Anstatt Fremdheit einfach nur zu kon-
statieren oder zu analysieren, leisten wir als Wissenschaftler mit den herkémmlichen
Perspektiven der Migrationsforschung einen Beitrag zur Produktion von Fremdheit.
Fremdheit ist keine Eigenschaft, die einfach nur festzustellen wire, sondern cine Zu-
schreibung, die gemacht wird.*® Aus meiner Sicht folgt daraus, dass die Ansitze und
Kategorien der Migrationsforschung einer radikalen Kritik unterzogen werden mius-
sen. Nicht zuletzt muss selbst die Kategorisierung als »Migranten« irgendwann in
Frage gestellt werden. Spitestens, wenn unreflektiert von »Migranten der dritten Ge-
neration« die Rede ist, darf nicht mehr in erster Linie dariiber gesprochen werden,
welche kulturellen oder sonstigen Kontinuititen aus einem Herkunftsland denn da
anscheinend noch zur Konstituierung einer Gruppe von Einwanderern fithren, son-
dern es muss gefragt werden, welche Kontinuitéten von Ausgrenzungen die fortge-
setzte Klassifizierung dieser Menschen als Migranten und Fremde hervorbringen.
Mit der unreflektierten Beibehaltung dieser Kategorien droht die Migrationsfor-
schung selbst in einem zentralen Aspekt die Anerkennung zu negieren.

45 Sauter, Wir sind »Frankfurter Tiirken« (1999), §. 75, '
46 Alois Hahn, Die soziale Konstruktion des Fremden, in: Die Qbjektivitit der Ordnungen und ihre
kommunikative Konstruktion, hrsg. von Walter M. Sprondel, Frankfurt/Main 1994, 8. 110-163.

265





