
Richard Wagner in München 
 



Münchner Veröffentlichungen  
zur Musikgeschichte

Begründet von Thrasybulos G. Georgiades
Fortgeführt von Theodor Göllner

Herausgegeben von Hartmut Schick

Band 76

Richard Wagner in München.  
Bericht über das interdisziplinäre Symposium 

zum 200. Geburtstag des Komponisten  
München, 26.–27. April 2013

 



Richard Wagner 
in München

 
Bericht über das interdisziplinäre 

Symposium zum 200. Geburtstag des Komponisten 
München, 26.–27. April 2013 

 

Herausgegeben von 
Sebastian Bolz und Hartmut Schick 



Weitere Informationen über den Verlag und sein Programm unter:
www.allitera.de

Dezember 2015
Allitera Verlag

Ein Verlag der Buch&media GmbH, München
© 2015 Buch&media GmbH, München

© 2015 der Einzelbeiträge bei den AutorInnen
Satz und Layout: Sebastian Bolz und Friedrich Wall

Printed in Germany · ISBN 978-3-86906-790-2



 
 

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 7

Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 9

Hartmut Schick 

Zwischen Skandal und Triumph: Richard Wagners Wirken in München . . . .   	 11

Ulrich Konrad

Münchner G’schichten. Von Isolde, Parsifal und dem Messelesen . . . . . . . . . .         	 37

Katharina Weigand

König Ludwig II. – politische und biografische Wirklichkeiten jenseits  
von Wagner, Kunst und Oper . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 47

Jürgen Schläder

Wagners Theater und Ludwigs Politik. 
Die Meistersinger als Instrument kultureller Identifikation . . . . . . . . . . . . . . . .               	 63

Markus Kiesel

»Was geht mich alle Baukunst der Welt an!« 
Wagners Münchener Festspielhausprojekte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 79

Günter Zöller

»Wahnspiel«. Staat, Religion und Kunst in Richard Wagners 
Münchner Meta-Politik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	103

Manfred Hermann Schmid

Richard Wagner und das Münchner Hoforchester . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 117



Klaus Aringer

Dienstlisten des Münchner Hof- und Staatsorchesters als Quellen für  
die Streicherbesetzungen von Wagner-Aufführungen im 19. und  
20. Jahrhundert . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	149

Bernd Edelmann

Liebestrank und Entsagung. 
Dramaturgische Mängel von Wagners 
Kompilation des Tristan-Stoffs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	173

Robert Maschka

Zur Funktion der Bühnenmusiken  
in Wagners Tristan und Isolde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	221

Hans-Joachim Hinrichsen

»Musteraufführungen« oder: 
Die Antinomien kritischer Traditionsstiftung. 
Hans von Bülows Münchner Wagner-Premieren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	245

Robert Braunmüller

Von der Komödie zum Staatstheater und wieder zurück. 
Zur Aufführungsgeschichte der Meistersinger von Nürnberg in München . . . . .     	259

Sebastian Werr

»Jeder Punkt ein Heiligtum«. 
Zum Dogmatismus der Münchner Wagner-Tradition von 1900 bis 1945 . . . . .    	289

Martin Schneider

Geteilte Blicke. Hans Pfitzners Palestrina und das Paradoxon des  
Illusionstheaters . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	303

Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	328



 
 

Abkürzungen

BB Richard Wagner, Das braune Buch. Tagebuchaufzeichnungen 
1865–1882, hrsg. von Joachim Bergfeld, Freiburg 1975

BerliozStrauss Hector Berlioz, Instrumentationslehre, ergänzt und revidiert von 
Richard Strauss, Leipzig 1905 

CWT Cosima Wagner, Die Tagebücher, hrsg. von Martin Gregor-Dellin 
und Dietrich Mack, Band 1: 1869–1877, München und Zürich 
1976, Band 2: 1878–1883, München und Zürich 1977

Glasenapp Carl Friedrich Glasenapp, Das Leben Richard Wagners, Band 1–5 
Leipzig ⁵1908–1923, Band 6 Leipzig ³1911

KatMünchen Richard Wagner. Die Münchner Zeit (1864–1865). Katalog der Aus-
stellung der Bayerischen Staatsbibliothek vom 15. März bis 28. Mai 
2013, hrsg. von der Bayerischen Staatsbibliothek, München 2013

MGG² Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Zweite, neubearb. Ausga-
be, hrsg. von Ludwig Finscher, Kassel u. a. 1994–2008

ML Richard Wagner, Mein Leben, hrsg. von Martin Gregor-Dellin, 
München u. a. 1994

MNN Münchner Neueste Nachrichten
NFP Neue Freie Presse
Nösselt Hans-Joachim Nösselt, Ein ältest Orchester 1530–1980. 450 Jahre 

Bayerisches Hof- und Staatsorchester, München 1980
OuD Richard Wagner, Oper und Drama, hrsg. und kommentiert von 

Klaus Kropfinger, Stuttgart 1984
Petzet Detta und Michael Petzet, Die Richard Wagner-Bühne König 

Ludwigs II. München, Bayreuth (= Studien zur Kunst des neun-
zehnten Jahrhunderts 8), München 1970



Röckl Sebastian Röckl, Ludwig  II. und Richard Wagner, Band 1: Die 
Jahre 1864 und 1865, München ²1913, Band 2: Die Jahre 1866 bis 
1883, München 1920

SSD Richard Wagner, Sämtliche Schriften und Dichtungen, Volks-Aus-
gabe, Leipzig [1911–1914]

StraussBE Richard Strauss, Betrachtungen und Erinnerungen, hrsg. von Willi 
Schuh, Zürich 1949

SW Richard Wagner, Sämtliche Werke, hrsg. von Carl Dahlhaus und 
Egon Voss., Mainz 1970 ff.

WB Richard Wagner, Sämtliche Briefe, Band 1–9, Leipzig 1967–2000, 
seit Band 10, Wiesbaden 1999 ff.

WB-Ludwig König Ludwig II. und Richard Wagner. Briefwechsel, mit vielen ande-
ren Urkunden hrsg. vom Wittelsbacher Ausgleichs-Fonds und von 
Winifred Wagner, bearb. von Otto Strobel. Band 1–4, Karlsruhe 
1936, Band 5: Neue Urkunden zur Lebensgeschichte Richard Wagners 
1864–1882, Karlsruhe 1939

WSp Wagnerspectrum



 
 

»Wahnspiel«.  
Staat, Religion und Kunst in Richard Wagners  

Münchner Meta-Politik
1

Günter Zöller

»Wir müssen also über den Staat hinaus!«2

Der Beitrag platziert Richard Wagners Münchner Schrift Über Staat und Religion 
(1864) vor den Hintergrund seines ästhetisch-philosophischen Kunstprojekts des 
Musikdramas und in den Kontext des klassischen deutschen philosophischen Dis-
kurses über Politik, Religion und Kunst. Das leitende Interesse bei der Darstellung 
und Einschätzung von Wagners Münchner monarchistischem Manifest ist nicht 
die Dokumentation einer etwa sich abzeichnenden Entwicklung vom Revolutio-
när zum Restaurator, vom Reformer zum Reaktionär oder vom Republikaner zum 
Royalisten, sondern die Ermittlung einer vergleichsweise invarianten Grundgestalt 
von Wagners Denken, die ihn über unterschiedliche Anlässe und Umstände hin-
weg beharrlich und zielstrebig sein singuläres Kunst- und Lebensprojekt verfolgen 
lässt. Insgesamt geht es darum, Wagner als konzeptuellen Künstler und modernen 
Musiker im erweiterten Umfeld der klassischen deutschen Philosophie von Kant 
und Hegel bis Feuerbach und Schopenhauer einzuschätzen und einzuordnen.

1	 Mit ihrem Fokus auf Wagners historisch-systematischer Zugehörigkeit zur klassischen deutschen 
Philosophie ergänzen die folgenden Untersuchungen ältere und jüngste Erkundungen von Wagners 
weltanschaulichen und literarischen Wurzeln in der Romantik. Siehe dazu Martin Schneider, Wis-
sende des Unbewussten. Romantische Anthropologie und Ästhetik im Werk Richard Wagners, Berlin und 
Boston 2013.

2	 Anon., »Das älteste Systemprogramm des deutschen Idealismus«, in: Georg Wilhelm Friedrich 
Hegel, Frühe Schriften (= Werke 1), Frankfurt am Main 1971, S. 234–236, hier S. 234.



104 Günter Zöller

I. Musik und Kunst, Kunst und Philosophie

Richard Wagner gilt generell als Komponist. Dabei hat er nicht nur Musik kompo-
niert, sondern auch Dichtungen verfasst, darunter vor allem die Textdichtungen zu 
seinen musikdramatischen Werken. Nun werden die Libretti von Wagners Opern 
immer schon gern als prätentiös und ridikül eingeschätzt. Man mokiert sich über 
die anachronistische Anwendung von Alliteration, über pseudo-etymologische 
Wortschöpfungen sowie über verschrobene Syntax und unbeholfene Grammatik. 
Die gängige Kritik an Wagners literarischem Können zeigt dabei auffällige Paralle-
len zur geläufigen Kritik an Wagners kompositorischem Vermögen. In beiden Fäl-
len erscheint er – oder soll er vielmehr demaskiert werden – als Dilettant, als Halb-
könner, der, was ihm an Substanz abgeht, durch Effekt ersetzt oder wettmacht. 

Die verwandte Einschätzung – oder vielmehr Geringschätzung – Wagners als 
Komponist wie als Dichter entspringt dem gleichen Fehlverständnis von Wagners 
Ambition und Leistung. Er war, seinem Selbstverständnis nach, in erster Linie 
weder Komponist noch Dichter, sondern Künstler, der sich primär befasst sah mit 
dem Projekt von Kunst-im-Singular, diesseits der medialen Aufteilung und Auflö-
sung der Kunst von einem singulare tantum in die Diversität und Instrumentalität 
pluraler Künste samt ihrer multiplen Medien, getrennten Gattungen und vielen 
Formen. 

Für die Musik hat Wagner selbst den instrumentellen Status dieser besonderen 
Kunstform – und damit auch den seiner eigenen musikalischen Kompositionen – 
in der Forderung zum Ausdruck gebracht, die fälschlich verselbständigte, »absolut« 
gesetzte Musik wieder zu der ihr eigentümlichen Rolle eines Mediums für den 
übergeordneten Zweck der Kunst zurückzuführen.3 Im Kontext seiner opernthe-
oretischen Reflexionen hat Wagner den Gesamtzweck von Kunst näher bestimmt 
als die dichterische Darstellung des Dramas menschlicher Existenz. Mit »Drama« 
ist dabei nicht der Worttext zu einem Bühnengeschehen gemeint, etwa nach Art 
des klassischen Opernlibrettos, sondern die künstlich-künstlerische, durch Kunst 
zu bewerkstelligende Darstellung (früher hieß es »Nachahmung«, noch früher 
»imitatio« und davor »mimesis«) der eigentümlichen Dynamik menschlicher Exis-
tenz – ihrer konfliktbehafteten, immerzu von Scheitern und Untergang bedrohten 
Lebensform.

Was Wagner »Drama« nennt und in historischer Auseinandersetzung mit der 

3	 OuD, S. 19, 108 f., 387.



105»Wahnspiel«. Staat, Religion und Kunst in Richard Wagners Münchner Meta-Politik    

Vergangenheit der attischen Tragödie und in zeitkritischer Auseinandersetzung mit 
der Gegenwart der modernen Oper zur Zukunft des Musikdramas fortentwickelt, 
entspricht – statt dem Textbuch zu einem Bühnengeschehen – am ehesten dem 
»mythos« der alten, Aristotelischen Poetik. Denn »mythos« meint dort nicht, jeden-
falls nicht primär und originär, den »plot« eines Stücks in der Art einer Synopse 
von Charakteren und Begebenheiten, sondern den ebenso überlieferten wie überar-
beiteten gedanklichen Kernbestand eines Werks – dessen innere geistige Form, die 
dann in Vers und Vortrag ihren äußerlichen Ausdruck findet.

Im Verhältnis zum finalen Zweck der Wiedergabe des Menschendramas sind 
Musik wie Dichtung samt all den anderen Künsten, die das Musikdrama requi-
riert, für Wagner nur Mittel – wenn auch wichtige, ja unerlässliche Mittel – zur 
erfolgreichen Erlangung des einzigen Zwecks der singulären Kunst. Die Sonder-
stellung der Musik im Mittelbau des Musikdramas verdankt sich dabei deren 
exklusiver Befähigung zur Wiedergabe der unmittelbar affektiven Dimension und 
Manifestation des dramatischen Grundgeschehens menschlicher Existenz. In solch 
ultimativer Zweckbestimmung ist die Musik als Kunstmittel weder gedacht noch 
tauglich zur selbstgenügsam-selbstständigen Kunstform. Vielmehr wirkt sie, nach 
Wagners Einsicht und Absicht, illustrierend und intensivierend, mitunter auch ini-
tiierend und intoxikierend im dramatischen Gesamtzusammenhang der Kunst des 
Musikdramas.

In der primären Perspektive auf den singulären finalen Fokus der Kunst erscheint 
auch Wagners dichterisches Werk eher als probates Mittel zur angestrebten dra-
matischen Wirkung denn als verfehlte selbständige poetische Leistung. Vor allem 
aber erschließt sich aus der Integration von Musik wie Dichtung in das dramatische 
Geschehen die ausgesprochen intellektuelle, ja geradezu philosophische Dimensi-
on und Ambition von Wagners Kunstwerk. Die zur Allein-Kunst kondensierten 
Viel-Künste des Musikdramas sind nämlich nicht artistisch selbstgenügsam und 
ästhetisch selbstbezogen, sondern orientiert und subordiniert im Hinblick auf ein 
extra-artistisches, supra-ästhetisches Telos, das die Kunst sich fortentwickeln lässt 
von der singulären Idealform der Künste zur solitären Idealform des Lebens. Indem 
die Kunst unter der Grundgestalt des Wagner’schen Musikdramas das menschli-
che Leben in seiner tragischen Belebtheit zur eindringlichen Darstellung bringt, 
verweist die Kunst des Musikdramas wesentlich über sich selbst hinaus auf jenes 
Leben selbst, um es ästhetisch-artistisch zu entdecken wie zu erwecken, es ebenso 
zu erklären wie zu verklären, zu verstehen wie zu verwerfen – es in eins darzustellen 
und bloßzustellen.

Die kognitiv-kritische Sicht der Kunst auf das Leben rückt Wagners Theorie und 



106 Günter Zöller

Praxis der Kunst in den disziplinären Kontext der evaluativen Erfassung und nor-
mativen Konditionierung menschlicher Existenz durch die gesamtgesellschaftli-
chen Instanzen von Recht, Ethik, Moral, Politik und Religion. Statt die tragische 
Bewegtheit menschlichen Lebens bloß passiv zu verzeichnen, will Wagners Kunst 
mit musikdramatischen Mitteln zu denken geben über den Lauf der Welt und die 
Stellung des Menschen in ihr. Neben den Komponisten Wagner und den Dichter 
Wagner tritt so ein dritter Wagner, der philosophische Denker Wagner, der das 
Leben in der Kunst über sich selbst aufzuklären sucht. Denkerisch geartet und spe-
zifisch philosophisch verfasst ist Wagners Werk dabei nicht so sehr durch doktrina-
le Inhalte und weltanschauliche Einstellungen, sondern durch die außerartistische 
Ambition der Kunst – ihr Abzielen auf die denkerisch-dichterisch zu bewerkstel-
ligende Durchdringung des zur künstlerischen Darstellung gelangenden Lebens. 

Die philosophische Dimension von Wagners Werk erschöpft sich auch nicht in 
ästhetischer Reflexion auf die Voraussetzungen und Bedingungen gesellschaftlich 
wirksamer Kunst. Als philosophischer Autor ist Wagner nicht auf Kunst- und 
Musikphilosophie festzulegen. Vielmehr ist sein Denken durchweg als praktische 
Philosophie zu charakterisieren – als ästhetisch-philosophische Ergründung und 
Begründung menschlicher Praxis und speziell des sozial verfassten menschlichen 
Lebens. Zugleich teilt Wagners praktisches Philosophieren die vernünftige Selbst-
beschränkung der Philosophie auf das Denken und den weisen Verzicht auf das 
Streben nach direkter, unmittelbarer, sofortiger Wirkung. Auch und gerade als 
praktische Philosophie ist die praktische Philosophie Theorie – und für Wagner 
heißt das: ästhetische Theorie oder mit ästhetisch-artistischen Mitteln artikulierte 
Gesamtsicht (theoria) auf das praktische Leben.

Die philosophische Dignität und Qualität erwächst dem Wagner’schen Werk 
nicht autochthon und autogen. Nach Bildung und Ausbildung steht Wagner 
mit seiner Hochschätzung der Kunst und ihrer Ausrichtung auf das Leben – das 
richtige Leben – in einem umfassenden Diskurszusammenhang philosophischer 
Reflexion auf das moderne Leben, die von Kants Vernunftkritik über Schellings 
Kunstphilosophie und Hegels Geistphilosophie bis zu Feuerbachs emanzipatori-
scher Anthropologie und Schopenhauers resignativer Willensmetaphysik reicht. Im 
Zentrum von Wagners produktiver Aneignung und origineller Fortführung des 
Diskurses der klassischen deutschen Philosophie steht dabei die Auszeichnung der 
Kunst als Vollform der Lebensgestaltung in Kontinuität wie in Konkurrenz zu den 
alternativen gesellschaftlichen Gestaltungsformen von Religion und Philosophie.4 

4	Z u Wagners nachkantischer Philosophie der Kunst siehe Günter Zöller, »The Musically Sublime. 
Richard Wagner’s Post-Kantian Philosophy of Modern Music«, in: Das Leben der Vernunft. Beiträge 



107»Wahnspiel«. Staat, Religion und Kunst in Richard Wagners Münchner Meta-Politik    

Auch Wagners durchgängige Ausrichtung der Kunst auf das Leben – und zumal 
auf das politische Leben – hat seine Vorgänger und Vorbilder im ästhetisch-politi-
schen Diskurs der klassischen deutschen Philosophie. Dabei ist Wagners Verhältnis 
zur klassischen deutschen Philosophie nicht so sehr geprägt durch Abhängigkeit 
als vielmehr durch Zugehörigkeit. In philosophischer Hinsicht ist der denken-
de Künstler und Kunst-Denker Wagner nicht Parasit, sondern Partizipant, nicht 
nachahmender Nachfolger, sondern freier Fortsetzer.

II. Kant und Hegel, Feuerbach und Schopenhauer

Die landläufige Fehleinschätzung von Wagners literarischer Leistung und philoso-
phischem Profil setzt sich fort in der verkürzten Sicht auf die formenden Faktoren 
von Wagners intellektueller Prägung. Vorrangig wird immer wieder der Einfluss 
Schopenhauers auf Wagners Denken herausgestellt und ansonsten allenfalls noch 
auf die Bedeutung von Feuerbach für den frühen Wagner verwiesen. Nun lernt 
Wagner das Werk Schopenhauers erst Mitte der 1850er-Jahre kennen – zu einem 
Zeitpunkt also, zu dem Dichtung und Komposition der frühen Werke unter Ein-
schluss des Lohengrin und auch die Textdichtung zum Ring des Nibelungen bereits 
fertig vorliegen. Auch lässt sich bei Wagner schon vor der literarischen Begegnung 
mit Schopenhauer ein resignativer Grundzug und eine Fixierung auf die Tragik 
menschlicher Existenz feststellen, die durch Schopenhauers Gedanken eher bestä-
tigt, vielleicht verstärkt, sicher aber nicht allererst hervorgerufen wurden.5 

Sodann hat die Begegnung mit dem Werk Schopenhauers den früheren Einfluss 
Feuerbachs auf Wagner nicht einfach verdrängt oder abgelöst. Vielmehr sind auch 
weiterhin bei Wagner Motive und Themen aus der emanzipatorischen und affirma-
tiven Anthropologie Feuerbachs vorzufinden (»Liebe«), unter deren fortgesetztem 
Einfluss Schopenhauers asketische und anhedonische Ästhetik und Ethik der Wil-
lensverneinung durch Wagner eine bei Schopenhauer nicht vorgesehene Sensuali-

zur Philosophie Immanuel Kants, hrsg. von Dieter Hüning, Stefan Klingner und Carsten Olk, Berlin 
und Boston 2013, S. 635–660.

5	Z um kritischen Verhältnis Wagners zu Schopenhauer siehe Günter Zöller, »Schopenhauer«, in: 
Wagner und Nietzsche. Kultur – Werk – Wirkung. Ein Handbuch, hrsg. von Stefan Lorenz Sorgner, 
H. James Birx und Nikolaus Knoepffler. Reinbek 2008, S. 355–372 sowie ders., »Schopenhauers 
Wirkung auf die Musik«, in: Schopenhauer-Handbuch. Leben und Wirkung, hrsg. von Matthias Koß-
ler und Daniel Schubbe-Åkerlund, Stuttgart und Weimar 2014, S. 366–371.



108 Günter Zöller

sierung und Erotisierung erfahren.6 Weder Tristan und Isolde noch Parsifal können 
als künstlerische Realisationen von Resignation und Mortifikation gelten. 

Doch jenseits der manifesten Nachwirkungen seiner Feuerbach-Kenntnis und 
Schopenhauer-Lektüre zeigt das reife Werk Wagners Spuren und Wirkungen von 
intellektuellen Einflüssen, die über die vergleichsweise enge philosophische Pers-
pektive sowohl Feuerbachs als auch Schopenhauers hinausreichen. Insbesondere die 
Dimension und Ambition von Wagners politisch-ästhetischem Hauptwerk, dem Ring 
des Nibelungen, mit seinem umfassenden Ausgriff auf Naturgeschichte und Mensch-
heitsgeschichte, auf die Unschuld des Werdens und die Schuldhaftigkeit personalen 
Handelns, auf göttliches Gesetz und menschliches Aufbegehren sprengt den Rahmen 
von Feuerbachs utopischer Ethik allgemeiner Menschenliebe wie von Schopenhauers 
apolitischer Philosophie künstlerischer, ethischer und religiöser Erlösung. 

Der zugehörige Kontext für Wagners zentrales Werk über Aufstieg und Fall von 
Göttern und Menschen ist weder der prä-politische Junghegelianer Feuerbach noch 
der post-politische Anti-Hegelianer Schopenhauer, sondern Hegel selbst – zusam-
men mit seinen philosophischen Vorgängern, von Kant über Fichte bis Schelling. 
Nicht die späten Ausläufer und Außenseiter der klassischen deutschen Philosophie 
auf dem linken und rechten Rand des Spektrums prägen Wagners Werk, zumal 
sein politischstes Werk, den Ring, sondern die Protagonisten des deutschen Idealis-
mus, deren Themen, Thesen und Theorien als bürgerliches Bildungsgut bis weit ins 
19. Jahrhundert hineingereicht haben. 

Die für Wagners Kunstverständnis im Allgemeinen und für seine politische Phi-
losophie der Kunst im Besonderen charakteristischen Grundzüge finden sich alle-
samt vorgebildet im Diskurs der klassischen deutschen Philosophie. Das gilt für 
die Ausrichtung des Denkens auf eine durch das Denken ebenso zu erfassende wie 
umzugestaltende Wirklichkeit (»Leben«),7 für die Hochschätzung der Kunst als 
kultureller Dimension menschlicher Selbstverwirklichung und Selbstverbesserung, 
für das ebenso gegensätzliche wie wechselseitige Verhältnis von Individuum und 
Gesellschaft, für den Fokus auf menschlicher Freiheit bei gleichzeitiger Berücksich-
tigung von Gemeinschaft und Gesellschaft und für das Mit-, In- und Gegenein-
ander von Ethik und Recht, von Politik und Moral, von Staat und Religion. Von 
Widerspruch geprägt (»dialektisch«) und zwischen Extremen ausgespannt sind im 

6	S iehe dazu Günter Zöller, »Tod als Erlösung. Sterben-Wollen und Nicht-Sterben-Können im Werk 
Richard Wagners«, in: Ästhetik des Todes. Sterben und Ableben in der Kunst der Moderne, hrsg. von 
Günter Seubold, Bonn 2013, S. 35–53.

7	Z ur systematischen Bedeutung des Lebensbegriffs in der klassischen deutschen Philosophie siehe 
Günter Zöller, Fichte lesen (= legenda 4), Stuttgart-Bad Cannstatt 2013, S. 64–74. 



109»Wahnspiel«. Staat, Religion und Kunst in Richard Wagners Münchner Meta-Politik    

Diskurs der klassischen deutschen Philosophie nicht erst die Positionen von Marx 
und Nietzsche, sondern bereits Kants, Fichtes, Schellings und Hegels Gedanken-
gänge, die – individuell wie kollektiv – zwischen Aufklärung und Aufklärungs-
schelte, zwischen Klassizismus und Romantik, zwischen Revolution und Restaura-
tion, zwischen Religion und Religionskritik, zwischen Republik und Monarchie, 
zwischen Antike und Moderne, zwischen Heidentum und Christentum, zwischen 
künstlerischer Philosophie und philosophischer Kunst zu situieren sind.

Vor allem aber erbt Wagner vom Diskurs der klassischen deutschen Philosophie 
den selbstkritischen Blick auf die Moderne, der ebenso das Potenzial wie die Prob-
leme, die Möglichkeiten wie die Grenzen, die Chancen wie die Gefährdungen der 
neu entdeckten und geschätzten persönlichen, kulturellen, religiösen und künstleri-
schen Individualität sondiert – jener Grundgestalt der Moderne, die sich unter dem 
Doppelideal von Freiheit und Gleichheit, von »gleicher Freiheit« präsentiert und 
deren Aszendenz sowie Dekadenz Wagners Werk ebenso zu diagnostizieren wie zu 
prognostizieren unternimmt. Von Kant bis Hegel ist es das Anliegen der deutschen 
Idealisten, die Formenvielfalt moderner Existenz unter Berücksichtigung ihres frei-
heitlichen Ursprungs und Anspruchs mit der normativem Konzeption eines ver-
nünftig- und selbstbestimmten Lebens zu konfrontieren, um so das Wollen nicht 
mit Willkür, die Freiheit nicht mit Libertät und das Vernünftige nicht mit dem 
Nützlichen verwechselt werden zu lassen.

Unter den veränderten Bedingungen in der Mitte des 19. Jahrhunderts, das durch 
zunehmende Kommerzialisierung und Industrialisierung geprägt ist, unternimmt 
es Wagner, die klassische Selbstkritik der Moderne durch den deutschen Idealismus 
in die eigene Gegenwart fortzuführen. In dieser Perspektive wird deutlich, dass 
Wagner eine neue, den modernen Zeiten angemessene Musikform anstrebt, die als 
Ausdruck von zivilbürgerlicher Freiheit und Gleichheit gelten kann – nicht mehr 
feudal oder aristokratisch geforderte und geförderte Kunst, sondern eine Kunst für 
freie und gleiche Bürger, die im Wagner’schen Musiktheater über sich ins Klare und 
zu sich selbst kommen sollen. Doch Wagners Musik in ihrer neuen Form – dem 
Musikdrama – sieht auch das Manko der Moderne: Wirklich frei und tatsächlich 
gleich ist der moderne Mensch vorerst nur im politisch-philosophischen Denken 
und in der künstlerischen und ästhetischen Imagination. Außerhalb dieser ide-
alistischen Vorwegnahme seiner eigenen möglichen Zukunft ist der Mensch der 
Moderne in einem gefährlichen und gefährdeten Schwebezustand zwischen alten 
Bindungen und neuen Regeln: unfrei im Gebrauch seiner Freiheit, ungleich in der 
Verwirklichung seiner Gleichheit und seinem selbstischen Selbst verfallen, statt zu 
seinem besseren Selbst befreit zu sein.



110 Günter Zöller

Besonders greifbar wird die mittelbare, durch den zeitgenössischen Bildungsdis-
kurs vermittelte Abhängigkeit Wagners von der klassischen deutschen Philosophie 
und speziell der klassischen deutschen politischen Philosophie und Kunstphiloso-
phie auf den verwandten Feldern der Staatskritik und der Kunstidolatrie. Bei allem 
übereinstimmenden Fokus auf den Staat als notwendige Bedingung freier Individu-
alität und trotz ihrer voneinander abweichenden Beurteilung von Geltungsmodus 
und Reichweite staatlicher Ordnung sind sich Kant, Fichte, Schelling und Hegel 
einig in der Einschätzung des Staats als eines Mittels zum Zweck, der außerhalb 
des Staates liegt,8 speziell im Ethisch-Religiösen oder Moralisch-Metaphysischen 
und in einer außerrechtlichen Form von bürgerlicher Vergesellschaftung (vulgo 
»Kirche«). 

Auch Wagners ästhetisch-politische Hochschätzung der Kunst steht im kontinu-
ierlichen Konnex mit dem Kunst-Denken der klassischen deutschen Philosophie. 
So geht die Überführung der Einzelkünste in zueinander alternative wie miteinan-
der komplementäre Erscheinungsformen der einen, präter-medialen, im positiven 
Sinne »absoluten« Kunst auf die nachkantische Kunstphilosophie, insbesondere auf 
Schellings Philosophie der Kunst (1802) zurück, der Hegels Berliner Ästhetik-Vor-
lesungen aus den 1820er-Jahren mit der Konzeption des »ästhetischen Ideals« und 
dessen historisch-systematischer Ausdifferenzierung in Kunstepochen und Kunst-
formen kunstgeschichtliche Konkretion verleihen. 

Des Weiteren ist die Rangerhöhung der Kunst vom höheren Handwerk (ars, tech-
ne) zu höchster kultureller Dignität eine philosophische Errungenschaft der nach-
kantischen Philosophie, die mit der auf Kant zurückgehenden Auffassung von der 
normativen Eigenständigkeit des Ästhetischen (»ästhetische Autonomie«) die Ein-
schätzung der Kunst als Kulturform eigener Art und höchster Leistung verbindet. 
Von Schelling wird die Kunst – verstanden als die künstlerische Darstellung des 
Absoluten – zeitweilig sogar als der Philosophie überlegen eingeschätzt. Hegel plat-
ziert die philosophisch aufgewertete Kunst zusammen mit der Religion, die er ihr 
systematisch voranstellt, und der Philosophie, die er ihr systematisch überordnet, 
in der Sphäre des sich selbst in seiner geschichtlich manifestierten Übergeschicht-
lichkeit begreifenden (»absoluten«) Geistes. 

Auch der bei Wagner lange vor der Bekanntschaft mit dem Noch-Altphilolo-
gen Nietzsche vorfindliche Rekurs auf die attische Tragödie und speziell auf die 
Antigone des Sophokles9 ist vorgeprägt im philosophischen Fokus der deutschen 

8	S iehe dazu Der Staat als Mittel zum Zweck. Fichte über Freiheit, Recht und Gesetz, hrsg. von Günter 
Zöller (= Staatsverständnisse 39), Baden-Baden 2011.

9	S iehe OuD, S. 192–199.



111»Wahnspiel«. Staat, Religion und Kunst in Richard Wagners Münchner Meta-Politik    

Idealisten – speziell Schillers, Schellings und Hegels – auf dem tragischen Kunst-
werks und der aus ihm extrahierten ästhetisch-anthropologischen Kategorie des 
Tragischen. Der tragische Grundzug von Resignation und Untergang prägt nicht 
erst das pessimistische Denken Schopenhauers, sondern schon das Tun wie Leiden, 
Scheitern wie Salvieren gleichermaßen umfassende Seins- und Lebensgefühl der 
Idealisten: von Schillers Dramenpoetik des Pathetisch-Erhabenen über Hegels spe-
kulative Würdigung von Negativität und Mortalität bis zu Schellings Entdeckung 
der sehnsüchtigen Schmerzlichkeit (»Wehmut«) alles Existierenden. 

Wagner brauchte also nicht bei Schopenhauer in die Schule gehen, um moder-
nitätskritisches philosophisches Denken kennenzulernen. Vielmehr war Wagner 
schon zuvor mit einem Philosophieren vertraut, dem auch der junge Schopenhau-
er seine frühe Prägung verdankt, allerdings ohne sich ihm gegenüber in seinen 
gedruckten Werken, die schon Kant und erst recht Fichte, Schelling und Hegel in 
denunziatorischem Tonfall kritisieren, sonderlich dankbar zu zeigen.10 Nur weil 
Wagner und Schopenhauer beide und ursprünglich unabhängig voneinander späti-
dealistisch geprägt waren, konnte sich die spätere Begegnung mit Schopenhauer für 
Wagner so produktiv erweisen – durch die selektive Anverwandlung von Schopen-
hauers pessimistischen Eintrübungen idealistischer Positionen bei fortbestehender 
Orientierung am ästhetisch-politischen Denken des deutschen Idealismus.

III. Rex und Res publica

Das konkrete Ausmaß von Wagners innerer Zugehörigkeit zur Gedankenwelt der 
klassischen deutschen Philosophie und speziell zu ihrem ästhetisch-politischen Dis-
kurs zeigt sich exemplarisch und auch repräsentativ an der Abhandlung Über Staat 
und Religion aus seiner Münchner Zeit.11 Äußerlich betrachtet erscheint die Pub-
likation aus dem Jahr 1864 als Dokument der sozial-politischen Bekehrung ihres 
Autors, eines bis vor kurzem per Strafbefehl in den Ländern des Deutschen Bundes 
(bis hinein ins habsburgische Venedig) steckbrieflich gesuchten politischen Krimi-
nellen, der statt der bürgerlichen Revolution nunmehr dem dynastischen Herrscher 

10	Z ur idealistischen Vorprägung von Schopenhauers philosophischem Denken siehe Günter Zöller, 
»Kichtenhauer. Der Ursprung von Schopenhauers Welt als Wille und Vorstellung in Fichtes Wis-
senschaftslehre 1812 und System der Sittenlehre«, in: Die Ethik Arthur Schopenhauers im Ausgang 
vom Deutschen Idealismus (Fichte / Schelling), hrsg. von Lore Hühn und Philipp Schwab, Würzburg 
2006, S. 365–386.

11	 SSD 8, S. 3–29.



112 Günter Zöller

eines konservativen, katholisch und agrarisch geprägten Flächenstaats loyal verbun-
den ist. 

Die Schrift ist eingekleidet in die äußere Form der ausführlichen Antwort auf 
die Frage eines »jungen Freundes«,12 bei dem es sich um niemand anderen als Lud-
wig II. handeln dürfte, nach dem derzeitigen Entwicklungsstand von Wagners poli-
tischem Denken sowie von dessen Verhältnis zu seinen vormaligen, revolutionären 
oder doch reformerischen Ansichten und Absichten. In diesem Rahmen nimmt 
sich Wagners Auslassung zu Eingang der Schrift, es sei ihm immer schon vorran-
gig um die Kunst gegangen und er habe es letztlich nicht ernstgemeint mit der 
früheren politischen Aktion,13 so aus, als wolle er sich vor seinem neuesten Mäzen 
exkulpieren und mit seinen königlich-bayerisch orientierten Reflexionen direkt 
dem jungen Monarchen gegenüber und indirekt vor einer weiteren Öffentlichkeit 
die eigene politische Hoffähigkeit herstellen. Doch Wagners Münchner Schrift ist 
keine Wittelsbacherhuldigung oder Revolutionsrevokation. Sie ist ein politisch-
philosophisches Traktat zur rechtlich-religiösen Rolle des erblichen Königtums 
in der politischen Moderne und zur Sonderstellung der Kunst in der kulturellen 
Moderne – und damit ein weiterer Text Wagners zum Themenkomplex von Politik 
und Kunst, der den früheren Wagner der Dresdner Revolutionsschriften und der 
Zürcher Reformschriften mit dem Wagner der späteren Bayreuther sogenannten 
weltanschaulichen Schriften über Jahrzehnte europäischer Entwicklung hinweg 
verbindet. 

Wagners Ziel und Zweck in Über Staat und Religion ist deshalb auch nicht die 
Rechtfertigung seiner Person, sondern die Begründung eines ästhetisch-politischen 
Programms. Dafür bedarf es statt der Absetzung von der eigenen agitatorischen 
Vergangenheit der Distanzierung von der parteiischen Vereinnahmung seines lang-
fristigen und fortwährenden artistischen Anliegens, das auf das prinzipiell Poli-
tische an der Kunst als solcher und nicht auf die Politisierung der Kunst für ihr 
fremde Zwecke abzielt. Politisch, prinzipiell politisch, ist die Kunst für Wagner als 
kulturelles Bildungsmittel des idealen, »freien« Menschen. Zu den Hinderungs-
gründen für die erfolgreiche Erlangung menschlicher Freiheit zählt für Wagner 
schon seit seinen Dresdner ästhetisch-politischen Anfängen die Befangenheit in 
fremden Vorstellungen und falschen Vorgaben, die den Menschen, zumal den 
modernen Menschen, in Abhängigkeit und Untertänigkeit hält. Speziell an den 
Lebensumständen des modernen Menschen kritisiert Wagner durchweg und auch 
in der Münchner Schrift die Formung oder vielmehr Verformung durch einseitige 

12	E bd., S. 3.
13	S iehe ebd, S. 3 f.



113»Wahnspiel«. Staat, Religion und Kunst in Richard Wagners Münchner Meta-Politik    

auferlegte Beschäftigung (»Arbeit«),14 die den modernen Mensch um die ganzheit-
liche Existenz und das umfassende Denken und Handeln bringt.

Wenn Wagner nun der in der Moderne vorherrschenden Selbstentfremdung des 
Menschen in der Münchner Schrift die außermodernen Ordnungs- und Orientie-
rungsmächte von Königtum und Religion entgegenstellt, liegt darin kein roman-
tischer Regress aus der Moderne. Nicht um die Rückkehr zu vormodernen Vor-
stellungen von Kirche und Staat geht es dem Münchner Wagner, sondern um die 
Reintegration fragmentierter und spezialisierter moderner Existenz mit modern 
modifizierten Mitteln der theologisch-politischen Tradition. Die von Wagner vor-
gesehene restitutio ad integrum des modernen Menschen soll erfolgen durch die 
Eröffnung eines kulturell-gesellschaftlichen Raums, der außerhalb des sozialen All-
tags und seiner einseitigen Anforderungen liegt. Im Einzelnen skizziert Wagner die 
Besetzung des imaginären Raums der besseren, verbesserten Moderne durch das 
politische Institut des Königtums und durch das spirituelle Instrument der Religi-
on.15 Die spezifische Modernität dieses nur scheinbar traditionalistischen Rekurses 
bekundet sich im Umstand, dass Wagner das Königtum ohne Rückgriff auf den 
Begriff der Souveränität und die Religion ohne Nennung von Gott einführt und 
beide so als Mächte behandelt, die dem Staat und seiner Ordnung nicht legitimie-
rend zugrunde liegen, sondern kritisch über ihn hinausführen. 

Für Wagner steht die royale wie die religiöse Form der Vollvermenschlichung 
der modernen Gesellschaft im Gesamtzusammenhang der staatlichen Ordnung 
menschlicher Existenz, die beide Mächte durch ihr alternatives Regiment ebenso 
zu überschreiten wie zu bestärken geeignet sein sollen. Den Staat versteht Wagner 
dabei als soziales Sicherungswerkzeug gegen selbstzerstörerisches Konkurrenzden-
ken und -handeln. Um die Menschen effektiv von egoistisch-autodestruktivem 
Verhalten abzuhalten, bedarf es, nach Wagners Einschätzung, der Ab- und Umlen-
kung ihrer selbstischen Interessen vom Persönlichen und Partikularen auf das 
Gesamtgesellschaftliche und Menschlich-Allgemeine. Dazu ist aber der Staat als 
Zwangsanstalt zur Rechtskonformität nur begrenzt fähig – durch den Einsatz von 
Drohen und Bestrafen. Um genuine Loyalität und Legalität auf Seiten der Bürger 
zu gewährleisten, bedarf es über das Recht hinaus eines politischen Manipulations-
mittels, das den Menschen die Identität ihrer Einzelinteressen mit dem allgemeinen 
Interesse insinuiert – oder vielmehr vorspiegelt. 

Den Inbegriff der politischen Fiktion von der Koinzidenz von Partikular- und 

14	E bd., S. 5.
15	S iehe ebd., S. 10–14 beziehungsweise S. 19–27.



114 Günter Zöller

Universalinteresse nennt Wagner »Patriotismus«.16 Am Patriotismus stellt er dabei 
ebenso dessen Funktionalität wie die Grenzen seiner Wirksamkeit heraus. Der Pat-
riotismus wirkt innenpolitisch als sozialer Zement, der die eigentlich divergenten 
Direktionen bürgerlichen Lebens künstlich, aber gekonnt zusammenhält. Zugleich 
bringt die fiktive interne Solidarisierung der Bürger mit ihrem Staat und damit 
auch untereinander die Absetzung von anderen Staaten und von deren Bürgern mit 
sich. Der innenpolitischen Befriedung durch den Staat entspricht so eine außenpo-
litische Bellifizierung der patriotisch gesinnten Staaten untereinander. Dem König 
weist Wagner in dieser Konstellation von innerer Solidarität und äußerer Hostili-
tät die Rolle eines humanisierenden Milderungsmittels zu – innenpolitisch durch 
das Begnadigungsrecht, das der König jenseits des staatlichen Rechtzwangs aus-
übt, und außenpolitisch durch seine Mitgliedschaft in einer dynastisch verwandten 
internationalen Fürstengemeinschaft.

In einem die Schrift abschließenden Doppelschritt erweitert Wagner zunächst die 
überparteiisch-politische Rolle des Königtums um die metapolitische Funktion der 
Religion in der Moderne, die geeignet ist, den parteiisch für sich selbst und seine 
engen Interessen eingenommenen Bürger über sich selbst hinauszuführen in eine 
intelligible, um nicht zu sagen imaginäre Ordnung ethischen Charakters, in der 
nicht der staatlich-rechtliche äußere Zwang, sondern die innere Stimme des Gewis-
sens bestimmend sein soll. Statt nun aber die religiöse Sphäre theologisch oder auch 
nur theomorph auszugestalten, nach Art einer zivilen oder politischen Theologie, 
tut Wagner noch den abschließenden Schritt von der Religion zur Kunst, um unter 
modernen Bedingungen ein ästhetisch-artistisches Äquivalent für die Transzen-
denztendenz der traditionellen Religion bereitzustellen.17 Doch ist auch die Kunst, 
wie zuvor schon der Patriotismus und die Religion, für Wagner eine politische Fik-
tion – nur dass es im Fall der Kunst, genauer: in der modernen Kunst, zur gezielten 
Kennzeichnung der Kunst als wesentlich fiktiv und bloß ideal kommt. Die Bürger 
wie ihr Bürger-König erfahren so durch die Kunst nur eine befristete Entlastung 
von der modernen Realität, zu der sie – gerüstet mit der künstlich verfremdeten 
und verklärten Darstellung des Lebens, ihrer Lebens – zurückzukehren haben.

Durchweg charakterisiert Wagner den fiktiven, fabrizierten Charakter von Pat-
riotismus, Königtum, Religion und Kunst mit dem der Willensmetaphysik von 
Schopenhauer entlehnten Ausdruck »Wahn«.18 Doch anders als in Schopenhau-
ers durchweg kritischer Einschätzung des Wahnwesens der Welt im Ganzen wie 

16	E bd., S. 12. 
17	S iehe ebd., S. 28 f.
18	E bd.



115»Wahnspiel«. Staat, Religion und Kunst in Richard Wagners Münchner Meta-Politik    

im Einzelnen, der ihn »Wahn« kurzweg mit »Täuschung« gleichsetzen lässt,19 fasst 
Wagner den Ausdruck deskriptiv auf und setzt ihn funktional ein, als Anzeige 
der begrenzt zweckmäßigen und sogar bedingt erforderlichen Rolle des Wahns im 
Bildungsprozess auch und gerade des modernen Menschen. Statt wie bei Schopen-
hauer bloß täuschender »Schein« zu sein, im gänzlichen Gegensatz zu einer pristi-
nen, aber elusiven »Wahrheit«, ist das Wahnwesen der Welt – unter Einschluss des 
»Wahnspiels«20 der Kunst – bei Wagner am ehesten mit dem Begriff der Erscheinung 
zu erläutern. Diese Fundamentalformel der klassischen deutschen Philosophie, die 
eine defiziente Entwicklungsgestalt teleologisch auf ihre zu leistende Überführung 
in eine adäquatere Form der Verwirklichung bezieht und so die Wahrheitslehre und 
die Erscheinungslehre – die Aletheiologie und die Phänomenologie – dynamisch 
aufeinander bezieht und prozessual miteinander identifiziert.

Auch in anderer Hinsicht überwiegt in Wagners Münchner theologisch-politi-
schem Traktat die Nähe zur klassischen deutschen politischen Philosophie und 
speziell zu Hegels Rechtsphilosophie die Anleihen bei Schopenhauer.21 Das gilt für 
die Trennung der auf Kommerz und Konsum ausgerichteten »bürgerlichen Gesell-
schaft« vom »politischen Staat« (Hegel), für die zivilfunktionale Einschätzung von 
»patriotischer Gesinnung« (Hegel), für die Symbolfunktion der Erbmonarchie 
(Hegel), für das königliche Gnadenrecht (Hegel), für die bürgerliche Bildungs- und 
Besserungsfunktion der Religion (Fichte, Hegel) und für die quasi-religiöse Ersatz-
funktion der Kunst (Schelling), aber auch für die politische Verdächtigung und 
Verächtlichmachung von »öffentlicher Meinung« und »freier Presse« als populisti-
scher Pseudoaufklärung (Fichte, Hegel) wie für die antidemokratische Diskreditie-
rung des gemeinen Bürgers als »Pöbel« (Hegel) und für die Überzeugung von der 
politischen Unreife des Volks, das zwar im republikanischen Geist regiert werden, 
aber autokratisch beherrscht werden soll (Kant).22 

Insgesamt nimmt Wagners Schrift Über Staat und Religion so politisch-philoso-

19	S iehe Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, 2. Bd., 2. Buch, Kap. 28, hrsg. von 
Arthur Hübscher (= Sämtliche Werke 3), Wiesbaden 31972, S. 407.

20	 »Über Staat und Religion«, SSD 8, S. 29.
21	Z ur Vorprägung von Wagners metapolitischer Philosophie und speziell zur ethisch-religiösen Über-

bietung des Politischen bei Fichte und Schelling siehe Günter Zöller, »›… die wahre πολιτεία ist nur 
im Himmel‹. Politische Geschichtsphilosophie im Spätwerk Fichtes und Schellings«, in: Schelling-
Studien 1 (2013), S. 50–69.

22	Z um Neben-, Gegen- und Ineinander von Republikanismus und Anti-Demokratismus bei Kant, 
Fichte und Hegel, siehe Günter Zöller, Res Publica. Plato’s »Republic« in Classical German Philosophy, 
Hongkong 2015 sowie ders., »Homo homini civis. The Politico-Philosophical Actuality of German 
Idealism«, in: German Idealism Today, hrsg. von Anders Moe Rasmussen, Berlin und Boston (in 
Vorb.). 



116 Günter Zöller

phische Positionen vom Ende des 18. und dem Beginn des 19. Jahrhunderts auf, um 
sie in modern modifizierter Gestalt fortzuführen. Im zweiten Jahrzehnt der zweiten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts, in dem es an die Öffentlichkeit tritt, wirkt Wagners 
spätidealistisch geprägtes Denken allerdings bereits anachronistisch, zumal die lin-
ken und liberalen Schüler und Nachfolger der deutschen Idealisten inzwischen die 
politische Theorie Hegels der veränderten politischen Praxis angepasst und ent-
sprechend umgeformt oder gar umgekehrt haben. Dem anonymen Empfänger von 
Wagners politisch-theologischen Traktat aber kam die theoretische Validierung 
seines Exemptionismus und Eskapismus gerade recht. Doch wurde bei Ludwig II. 
aus der von Wagner beschworenen königlichen Distanz zur Politik die elitäre Abs-
tinenz vom Politischen und aus der Substitution von Religion durch Kunst die 
kunstgewerblich ausgestaltete Überführung von Kunst in Religion. Wagners frü-
her Abgang aus München und aus der Rolle des väterlichen Königsfreunds hat 
ihm die weitere Mitverantwortung für das Abgleiten von Kunst in Kitsch und den 
Überschritt vom Wahnspiel in den Wahnsinn erspart.




