
 
 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
Münchener Beiträge  
zur Politikwissenschaft 
 
herausgegeben vom  
Geschwister-Scholl-Institut 
für Politikwissenschaft 

 

 
 
2018 
 
Aline, Wasmer 

 
Die politische Rolle der 
Intellektuellen in Frankreich 
 

 

 
Bachelorarbeit bei  
Prof. Dr. Karsten Fischer  
2018  

GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT  
FÜR POLITIKWISSENSCHAFT 



	
   1	
  

Bachelorarbeit: 

Die politische Rolle der Intellektuellen in Frankreich 

Thema: Wie hat sich die Haltung der Intellektuellen gegenüber dem politischen 

Diskurs in Frankreich seit den Achtzigerjahren entwickelt? 

 

Inhaltsverzeichnis 

 

I). Welche politische Verantwortung sollen französische Intellektuelle übernehmen? – Eine 

Einleitung..................................................................................................................................................2 

II). Entwicklungen der Definition eines Intellektuellen und seiner politischen Verantwortung in  
      der Theorie..........................................................................................................................................5 
 II.1. Bendas Verständnis des universellen Intellektuellen...........................................................5 
 II.2. Sartres Verständnis des engagierten Intellektuellen............................................................7 
 II.3. Foucaults Verständnis des spezifischen Intellektuellen.......................................................8 
 II.4. Bourdieus Verständnis des kollektiven und mediatisierten Intellektuellen.......................10 
III). Die französischen Intellektuellen in der Krise? Die These des Schweigens bzw. des   
       Verschwindens der Intellektuellen..................................................................................................13 

III.1. Entstehung, Bedeutung und Erweiterung der These einer Krise der  
         Intellektuellen...................................................................................................................14 

III.1.a. Das Schweigen der Intellektuellen? Entstehung der These bei Jean- 
            François Lyotard...............................................................................................14 
III.1.b. Vom Schweigen bis hin zum Verschwinden der Intellektuellen. Die  
            Die Erweiterungen von Lyotards These...........................................................15 

 III.2. Bestätigung der These aus theoretischer Sicht.................................................................17 
  III.2.a. Verlust an Glaubwürdigkeit: das Scheitern der Intellektuellen........................18 
  III.2.b. Abgeänderte Einflussmöglichkeiten auf den aktuellen politischen Diskurs:  

neuer soziokultureller Kontext.........................................................................19 
  III.2.c. Allgemeine Kritik an einer politischen Funktion der Intellektuellen:  

            Anti-Intellektualismus à la française................................................................20 
IV). Das Aussterben der französischen Intellektuellen? Untersuchung der These des  
        Verschwindens der Intellektuellen.................................................................................................23 
 IV.1. Erstes Fallbeispiel: Die Debatte über den état culturel....................................................23 
  IV.1.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte................................................23 
  IV.1.b. Die Intellektuellen: erste Gegner der ‚kulturellen Politik’...............................25 
 IV.2. Zweites Fallbeispiel: Die Debatte über die identité nationale.........................................28 
  IV.2.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte................................................28 
  IV.2.b. Die Intellektuellen: zwischen zwei Fronten......................................................30 
 IV.3. Drittes Fallbeispiel: Die Debatte über die Flüchtlingsaufnahme......................................32 
  IV.3.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte................................................33 
  IV.3.b. Die Intellektuellen: Neugestaltung des Feldes..................................................34 
V). Entwicklung und Wandel der politischen Rolle moderner Intellektueller – Fazit und Ausblick.....37 
VI). Literaturverzeichnis.........................................................................................................................41 
Eigenständigkeitserklärung.....................................................................................................................45 



	
   2	
  

I). Welche politische Verantwortung sollen französische Intellektuelle übernehmen? – Eine 
Einleitung 
 
Der französischen Tradition der Intellektuellen wird spätestens seit Emile Zolas Beitrag zur Dreyfus-

Affäre (1898)1 große Aufmerksamkeit geschenkt. Frankreich, das Land, in dem die „Übergänge 

zwischen Geschichte, Politik und Kultur [...] fließender als anderswo“ sind, galt seitdem als „die 

Republik des Geistes“, als das Land des intellektuellen Engagements in politischen Kämpfen (Altwegg 

1988: 159f). Der Historiker Michel Winock erklärte die Tatsache, dass Intellektuellen eine so 

bedeutsame politische Verantwortung zugeschrieben wurde, wie folgt: 

„Depuis la Révolution, nous avons assisté à la séparation progressive du pouvoir politique et 

du pouvoir spirituel[. …] Face au pouvoir matériel – politique, économique, social –, bien des 

philosophes ont jugé nécessaire un contre-pouvoir spirituel[, … un] équilibrage indispensable 

de la force par l’esprit. Le pourvoir matériel […] risque de perdre de vue tout fondement 

éthique de la société politique. Dans cette perspective, les intellectuels ont d’abord une 

vocation critique, celle de rappeler les valeurs universelles, consignées notamment dans la 

déclaration des droits de l’homme.“ (Winock 1997: 772)  

Allgemeiner betrachtet besteht die den französischen Intellektuellen zugeschriebene politische Rolle 

aus zwei Hauptfunktionen. Einerseits sollen Intellektuelle das Echo der politischen Debatten 

verstärken, indem sie durch ihre Interventionen als Bindeglied zwischen der politischen Sphäre und 

der öffentlichen Gesellschaft fungieren. Andererseits sollten sie sich mit ihrer Kritik selbst an der 

Debatte beteiligen, damit Politiker und Bürger Zugang zu spirituellen Argumenten bekommen (vgl. 

Sirinelli 1998: 51). Daraus lässt sich die Frage ableiten, was ein ‚Intellektueller’ überhaupt ist und 

inwiefern er derjenige wäre, der einen besseren Zugang zu vernünftigeren Argumenten besäße. Jean-

François Sirinelli, Experte der kulturellen und politischen Geschichte Frankreichs, definiert den 

Intellektuellen als kulturellen Schöpfer und Vermittler, der sich durch sein Fachwissen und seinen 

erworbenen Ruf die Legitimierung seiner politischen Interventionen ermöglicht (Sirinelli 1986: 99). 

Er weist jedoch darauf hin, dass der Intellektuellenbegriff mannigfaltig sei und dass seine 

Definitionskriterien durchaus verschwommen seien (vgl. ebd.: 98). Aus diesem Grund dient der erste 

Teil der folgenden Arbeit der chronologischen Rekonstruktion des Verständnisses des 

Intellektuellenbegriffes und der den Intellektuellen zugeschriebenen politischen Rolle.   

Wie bereits erwähnt galt die intellektuelle Tradition lange als besonderes Merkmal Frankreichs. 

Jedoch entstand seit ein paar Jahrzehnten, oder genauer formuliert, seit der ersten sozialistischen 

Regierung der V. Republik 1981, ein erheblicher Pessimismus bezüglich der französischen 

intelligentsia. Einige behaupten sogar, dass der heutige Einfluss der Intellektuellen auf den politischen 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Alfred Dreyfus, französisch-jüdischer Artillerie-Hauptmann, wurde 1894 wegen angeblichen Landesverrats 
und Spionage zugunsten des Deutschen Kaiserreichs verurteilt. Seine Verurteilung basierte jedoch auf 
rechtswidrig erlangten Beweisen. Der Schriftsteller Emile Zola plädierte in seinem später berühmten Artikel 
‚J’accuse …!’ für die Freilassung des unschuldigen Dreyfus’. Mehr zur Dreyfus-Affäre siehe: Winock, M. (1997:	
  
20-54).  



	
   3	
  

Diskurs auf null reduziert wurde (vgl. Delacampagne 2008: 757). Als Initiator einer These eines 

verringerten politischen Einflusses der Intellektuellen respektive ihres globalen Verschwindens zählt 

vor allem Jean-François Lyotard mit seinem Werk ‚Tombeau de l’intellectuel’ (1983). Seitdem sorgte 

eine solche These für Aufregung sowohl seitens der politischen Klasse als auch der Medien sowie 

paradoxerweise seitens der Intellektuellen selbst, oder wie es der Literaturkritiker François Bondy 

beschrieb: „a whole literature has grown up by intellectuals for intellectuals about ‘the intellectuals’, 

in which every ripple in the pond of this literary-political-philosophic debating club becomes a 

monument of the history of thought“ (Bondy 1967: 31). 

In diesem Zusammenhang übernimmt derjenige, der sich mit der Entwicklung der politischen 

Funktion der Intellektuellen auseinandersetzt, das Risiko, sich von der Fülle an Literatur, die zum 

Thema bereits veröffentlicht wurde, verwirren zu lassen (vgl. Sirinelli 1986: 103). Jedoch hat die 

These eines möglichen Verschwindens der Intellektuellen trotz dieser bereits breiteren Beschäftigung 

mit der Problematik, die seit den Achtzigerjahren stattfindet, an keinerlei Bedeutung verloren. 

Einerseits wird sie durch eine zunehmende kritische Perspektive bezüglich einer politischen 

Verantwortung der Intellektuellen, die in Verbindung zum Phänomen eines international ansteigenden 

Anti-Intellektualismus gebracht werden kann, stets bereichert. Andererseits wurde sie aktualisiert, als 

Manuel Valls, damaliger französischer Premierminister, 2015 den bekannten Appel des ehemaligen 

Regierungssprechers unter Mitterand, Max Gallo, nachahmte, indem er fragte: „Où sont les 

intellectuels? Où sont les grandes consciences de ce pays, les hommes, les femmes de culture qui 

doivent monter eux aussi au créneau?“ (Valls, In: Tremolet de Villers 2015). Die Frage ließ sich daher 

in über drei Jahrzehnten nicht abschließen und ist anscheinend weiterhin für die französische 

Gesellschaft relevant. 

Einerseits lässt sich also die Aktualität des Themas leicht begründen, andererseits ist seine 

wissenschaftliche Relevanz ebenso gerechtfertigt. Die meisten Autoren, die sich mit der These eines 

Verschwindens der Intellektuellen beschäftigten und theoretische Werke zum Thema veröffentlichten, 

blieben stets auf theoretischer Ebene. Empirische Untersuchungen der These sind dagegen kaum 

auffindbar. Wie Sirinelli hinwies: „Le temps des synthèses n’est sans doute pas encore venu et l’heure 

[…] est à l’étude minutieuse du terrain[. Il n’y a point, ou presque,] de traversées du siècle 

[intellectuel] scientifiquement établies“ (Sirinelli 1986: 98, 101).  

Aus diesem Grund stellt sich zu Recht die Frage, wie sich die Haltung der Intellektuellen zum 

politischen Diskurs in Frankreich seit den Achtzigerjahren, also seit François Mitterand an die Macht 

kam, tatsächlich entwickelt hat. Im Verlauf der vorliegenden Arbeit wird daher analysiert, ob sich ein 

komplettes Verschwinden der typisch politisch-engagierten Intellektuellen in Frankreich bestätigen 

lässt, oder ob dieses Phänomen sich nicht eher in einem Prozess der Veränderung befände.  

Zu diesem Zweck besteht diese Arbeit im Wesentlichen aus drei sich ergänzenden Teilen. Die zwei 

ersten dienen der Darstellung der theoretischen Grundlagen bezüglich einer politischen Funktion der 

Intellektuellen und ihrer Entwicklung im Laufe der Zeit. Zuerst werden im ersten Teil die vier 



	
   4	
  

wichtigsten Intellektuellentheorien vorgestellt. Dabei soll einerseits hauptsächlich genauer dargestellt 

werden, wie der Begriff ‚Intellektueller’ von Autoren wie Julien Benda (1927), Jean-Paul Sartre 

(1965), Michel Foucault (1972) und Pierre Bourdieu (Neunzigerjahre) verstanden bzw. theoretisiert 

wurde und andererseits sollen die von diesen Autoren betrachteten unterschiedlichen Entwicklungen 

der zugeschriebenen politischen Rolle der Intellektuellen rekonstruiert werden. Diese Darstellung der 

den Intellektuellen zugeschriebenen politischen Verantwortung wird im zweiten theoretischen Teil die 

These eines modernen Schweigens bzw. Verschwindens der Figur des Intellektuellen gegenüberstellt. 

Dabei liegt erstens der Fokus auf Lyotards ursprünglicher Beobachtung dieses Phänomens, welche 

nach der Einordnung in ihren historischen Kontext vorgestellt wird. Anschließend werden dann die 

Erweiterungen, mit denen diese These durch andere Autoren ausgebaut wurde, in Betracht gezogen. 

Neue veröffentlichte Thesen, die beispielweise insbesondere auf ein Verschwinden des ‚linken’ zu 

Gunsten des ‚rechten’ Intellektuellen hinweisen, werden an diesem Punkt aufgeführt. Zweitens werden 

die drei Hauptgründe, die generell als geltende Ursachen für das Verschwinden der Intellektuellen 

hervorgebracht werden, zusammengefasst. Ideen eines allgemeineren Verlusts an Glaubwürdigkeit der 

Intellektuellen, abgeänderter bzw. verringerter Einflussmöglichkeiten der Intellektuellen auf den 

politischen Diskurs oder eines anhaltenden Anti-Intellektualismus werden in diesem Zusammenhang 

besprochen. 

Die These einer zunehmenden Entfremdung der Intellektuellen gegenüber dem politischen Diskurs 

wird letztendlich im dritten Teil empirisch überprüft. Hierfür wird die Haltung der Intellektuellen 

anhand dreier Fallbeispiele untersucht. Jedes dieser Fallbeispiele betrifft eine wichtige politische 

Debatte, welche in Frankreich nach der Machtübernahme der sozialistischen Regierung 1981 

stattgefunden hat: erstens die Debatte über den état culturel, zweitens die über die identité nationale 

und als letztes die über die Flüchtlingsaufnahme. Für jedes dieser Fallbeispiele wird einerseits ihre 

historisch-politische Verankerung vorgestellt, wobei sowohl der Gegenstand der Debatte als auch die 

staatliche Haltung zum Thema berücksichtigt werden. Andererseits soll die Analyse der Haltung der 

Intellektuellen gegenüber der Debatte anhand dreier Kriterien erfolgen. Das erste Kriterium entspricht 

sowohl der Menge an beteiligten Intellektuellen als auch ihrer Beteiligungsformen. Als 

Beteiligungsformen wird beobachtet, ob sich Intellektuelle beispielsweise durch Werke, Petitionen 

oder Interventionen in den Medien an der Debatte beteiligten, und ob diese Beteiligung eher 

unabhängig oder im Kollektiv stattfand. Beim zweiten Kriterium dieser Analyse wird dann die 

politische Orientierung der beteiligten Intellektuellen festgestellt, um herauszuarbeiten, ob die 

wichtigsten bzw. bekanntesten französischen Intellektuellen tatsächlich rechtsorientierter werden. Das 

letzte Kriterium dient der Untersuchung des Echos, welches die Intellektuellen durch ihre Partizipation 

innerhalb der öffentlichen Gesellschaft und bei der politischen Klasse erfuhren. Als Gradmesser dafür 

wird daher beobachtet, ob Intellektuelle weiterhin einen Einfluss auf das agenda setting haben, das 

heißt, ob Politiker oder Medien die hervorgebrachten Problemstellungen beziehungsweise Argumente 

der Intellektuellen übernahmen. In der gesamten durchgeführten Analyse werden als zeitgenössische 



	
   5	
  

‚Intellektuelle’ diejenigen betrachtet, die öffentlich als Intellektuelle wahrgenommen werden. Dadurch 

soll das Risiko vermieden werden, aufgrund einer eingeschränkten Definition einer typischen 

Intellektuellenfigur eine Modernisierung des Verständnisses der (politischen) Funktion der 

Intellektuellen zu übersehen.  

Zum Schluss dieser Arbeit wird ein Fazit bezüglich der aktuellen Haltung der französischen 

Intellektuellen gegenüber dem politischen Diskurs gezogen und ein Ausblick zur Problematik einer 

modernen politischen Rolle der Intellektuellen präsentiert.  

 
 
II). Entwicklungen der Definition eines Intellektuellen und seiner politischen Verantwortung in 
der Theorie 
 

Um eine möglichst vollständige Analyse des modernen Schweigens der Intellektuellen zu 

ermöglichen, müssen zuerst die theoretischen Grundlagen der Definition und der politischen Rolle 

erläutert werden, die seit der Entstehung des Begriffs Ende des 18. Jahrhunderts den Intellektuellen 

zugeschrieben wurden. Die bekanntesten und bedeutsamsten Theoretiker, die sich mit der Frage 

beschäftigt haben, sind Julien Benda (1927), Jean-Paul Sartre (1965), Michel Foucault (1972) und 

Pierre Bourdieu (Neunzigerjahre). In den folgenden Teilen wird jede dieser vier Theorien 

chronologisch näher betrachtet, um eine allgemeine Entwicklung der den Intellektuellen 

zugeschriebenen (politischen) Rolle zu rekonstruieren 

 

1. Bendas Verständnis des universellen Intellektuellen 

 

Die erste bedeutsame Theorie bezüglich der Definition eines Intellektuellen und der politischen Rolle, 

die dieser innerhalb der französischen Gesellschaft übernehmen sollte, findet seine Wurzeln in Julien 

Bendas Essay ‚La Trahison des clercs’ aus dem Jahr 1927. Bendas Werk über den ‚Verrat’ der 

Intellektuellen ist bis heute ein unvermeidliches Referenzobjekt in jeder Reflexion über die Rolle der 

Intellektuellen und ihres Engagements in der politischen Praxis (vgl. Winock 1997: 238; Müller 2006: 

125).  

Benda übernimmt ein platonisches Verständnis eines Intellektuellen: geführt durch die reine Vernunft 

verfolgt der Intellektuelle kein partikulares Interesse bzw. keinen praktischen Zweck (vgl. Benda 

1927: 126). Ganz im Gegenteil, der Intellektuelle verachtet derlei menschliche, irdische Interessen, 

seien sie individuellen oder kollektiven Ursprungs und setzt sich ausschließlich für universelle höhere 

abstrakte Werte ein (vgl. Winock 1997: 241). Um seiner Funktion treu zu bleiben, wird der 

Intellektuelle daher dazu verpflichtet, sich den politischen Leidenschaften seiner Zeit fernzuhalten. 

Michel Winock beschreibt, hierin an Benda anknüpfend, die Funktion des Intellektuellen und die 

Notwendigkeit, sich vom politischen Diskurs abzugrenzen:  



	
   6	
  

„Le clerc est champion de l’éternel, de la vérité universelle. […] Selon Benda, les clercs de 

jadis se détournaient de la politique par l’attachement qu’ils avaient à une activité 

désintéressée […] ou alors ils prêchaient, sous les noms d’humanité ou de justice, en faveur 

d’un principe abstrait, supérieur et directement opposé aux passions politiques.“ (Winock 

1997: 240) 

Trotz der klaren Abgrenzung zwischen der Rolle der Intellektuellen und der Beschäftigung mit 

zeitgenössischen politischen Leidenschaften weist daher Benda interessanterweise darauf hin, dass es 

dem Intellektuelle erlaubt ist, in der Öffentlichkeit zu intervenieren, insofern er es im Namen der 

universellen Werten tut. In diesem Zusammenhang ist Benda der Meinung: „la passion de la justice, 

plus encore celle de la vérité, ne sont point des passions politiques et […] ceux qui descendent au 

forum mûs par elles ne me paraissent trahir aucune noble fonction“ (Benda, In: Cornick 1993: 36f). 

Mit anderen Worten, wenn der Intellektuelle sich an politischen Debatten beteiligt, verrät er seine 

Funktion nicht, solange er sich für höhere moralische Prinzipien, wie die der Gerechtigkeit, der 

Toleranz oder der Wahrheit, einsetzt. Daher galt Zolas Beitrag zur Dreyfus-Affäre als gerechtfertigt, 

gerade weil dieser zum Zweck hatte, die Gerechtigkeit und die Wahrheit zu verteidigen (vgl. Benda 

1927: 135).  

Der Intellektuelle zeichnet sich daher in Bendas Verständnis dadurch aus, dass er sich entweder von 

zeitgenössischen politischen Leidenschaften fernhält oder aber, wenn er sich doch beteiligt, dann 

interveniert er ausschließlich in der Öffentlichkeit, wenn dies mit dem Ziel geschieht, sich für 

universelle höhere Werte einzusetzen. Die Aufgabe des Intellektuellen lässt sich insofern wie folgt 

zusammenfassen: „être la mauvaise conscience du monde ‘laïque et pratique’, le garant ou le témoin 

de la civilisation, entendue comme la ‘primauté morale conférée au culte du spirituel et au sentiment 

de l’universel’“ (Winock 1997: 763). Dies bedeutet einerseits, dass die moralischen Ansprüche der 

Intellektuellen sie zum ‚schlechten Gewissen’ der Welt machen. Durch diese Funktion muss der 

Intellektuelle der Gesellschaft unangenehm und in dieser unbeliebt sein (vgl. Benda 1927: 135f). 

Andererseits untersagen die moralischen Ansprüche der Intellektuellen die Möglichkeit ihrer irdischen 

Herrschaft: „les choses humaines me semblant ne pouvoir adopter les religions du vrai clerc que sous 

peine de devenir divines c’est-à-dire de périr en tant qu’humaines“ (ebd.: 265). Intellektuelle 

repräsentieren das Universelle, Ewige und gehören daher zur Menschenklasse die, im Sinne Bendas, 

behaupten kann: „Mon royaume n’est pas de ce monde“ (ebd.: 127). 

 

Unabhängig sowohl von der Frage, inwiefern Bendas Verständnis der Funktion der Intellektuellen 

realistisch ist, als auch von der Kritik an Bendas Werk, laut der seine Kriterien innerlich 

widersprüchlich seien und Benda als Intellektueller selbst in seiner Funktion gescheitert sei, liefert 

Bendas Definition erste Grundzüge bezüglich der den Intellektuellen zugeschriebenen Rolle. Im 

nächsten Teil wird das, ein paar Jahrzehnte später entwickelte, Verständnis der Funktion eines 



	
   7	
  

Intellektuellen von Jean-Paul Sartre rekonstruiert. Entgegengesetzt zu Bendas Definition betrachtet 

Sartre die Rolle der Intellektuellen gerade in der politischen Einmischung. 

 

2. Sartres Verständnis des engagierten Intellektuellen 

 

Wenn Benda den Verrat der Intellektuellen in dem Ausbruch aus der Welt der reinen Vernunft 

verstand, sah Paul Nizan in seinem Essay ‚Les chiens de garde’ (1932) im Vergleich zu Benda, ihren 

Verrat gerade, wenn Intellektuellen sich mit der puren Kritik zufrieden geben und dafür die soziale 

und historische Realität vernachlässigen (vgl. Winock 1997: 257; McCarthy 1985: 197). Jean-Paul 

Sartre, internationale emblematische Figur des französischen Intellektuellen bis zu seinem Tod 1980, 

entwickelte sein ‚Plädoyer für die Intellektuellen’ (1965) auf der ähnlichen Idee eines „impératif 

d’engagement“ bei den Intellektuellen (Winock 1997: 498). Sartre selbst illustrierte hervorragend die 

Figur des politisch-engagierten Intellektuellen seiner Zeit: er gründete sogar für kurze Zeit seine 

eigene Partei: „[le] Rassemblement démocratique révolutionnaire“ (Bondy 1967: 42). 

Sartres Verständnis eines Intellektuellen lässt sich folgendermaßen definieren: 

„Ursprünglich sind die Intellektuellen also eine Vielzahl von Menschen, die einen gewissen 

Ruhm erworben haben aufgrund von Arbeiten, die auf Intelligenz beruhen (exakte 

Wissenschaften, angewandte Wissenschaften, Medizin, Literatur, etc.), und diesen Ruhm 

missbrauchen, um ihre Domäne zu verlassen und die Gesellschaft und die bestehende 

Ordnung namens einer globalen, dogmatischen (vagen oder präzisen, moralistischen oder 

marxistischen) Auffassung vom Menschen zu kritisieren.“ (Sartre 1965: 92) 

Bevor der „Techniker des Wissens“ sich zutrauen darf, die bestehende Ordnung bzw. Autorität zu 

kritisieren, muss er der herrschenden Ideologie gegenüber eine Entscheidung treffen (ebd.: 106). 

Entweder akzeptiert er sie, arrangiert sich mit ihr und ist daher kein Intellektueller, oder er stellt sich 

dem „Partikularismus“ dieser Ideologie, da sie nicht allen von Nutzen ist, gibt sich damit nicht 

zufrieden und wird innerlich dazu gezwungen diese Ideologie in Frage zu stellen (ebd.). Das 

Hinterfragen der herrschenden Ideologie geht den Intellektuellen persönlich an, indem er sich bewusst 

ist, dass er selbst diese bestimmte Ideologie verinnerlicht hat und von ihr stark geprägt wurde. Indem 

er sich nichtsdestotrotz bereit erklärt, sich dieser Ideologie entgegenzustellen, wird der Techniker des 

Wissens zum Intellektuellen bzw. zum „Monster“: das heißt, „ein Intellektueller, der sich um das 

kümmert, was ihn angeht, und von dem die andere sagen, er kümmere sich um das, was ihn nichts 

angeht“ (ebd.). In diesem Zusammenhang verlassen die Intellektuellen ihre Domäne und trauen sich 

erst zu, die bestehende Ideologie zu kritisieren, wenn es ihnen darum geht, ein praktisches und 

nützliches Zweck zu verfolgen (vgl. ebd.: 104). Das Nützliche ist dabei nicht, was einer oder der 

anderen Gruppe nützlich sein könnte, sondern was „unspezifisch und unbegrenzt nützlich ist“ (ebd.).  

Dem Intellektuellen, der die bestehende Ordnung hinterfragt, kommt laut Sartre eine unvermeidliche 

Aufgabe zu: seiner Zeit Sinn zu geben, indem er zu den notwendigen Entwicklungen bzw. 



	
   8	
  

Wandlungen der Gesellschaft beitragen muss (Winock 1997: 498). In jedem seiner Worte, sogar in 

seinem Schweigen, engagiert sich der Intellektuelle und muss sich daher die Auswirkungen seines 

Handels jederzeit überlegen: „Les mots sont des ‘pistolets chargés’, il convient donc de bien viser, et 

non de tirer au hasard comme un enfant“ (Sartre, In: ebd.). Durch sein Engagement verfolgt der 

Intellektuelle aber keinen universellen Standpunkt im Vergleich zu den Intellektuellen im Sinne 

Bendas. Der Intellektuelle ist „revolutionär“ und muss „verunsicher[n]: das menschliche Allgemeine 

ist erst zu schaffen“ (Sartre 1965: 116). Dies bedeutet, dass der Intellektuelle in Sartres Verständnis 

weder einem „Moralist“ noch einem „Idealist“ entspricht (ebd.). Als Beispiel beschreibt Sartre am 

Fallbeispiel des Vietnam-Kriegs (1955-1975), dass der „falsch[e] Intellektuell[e]“, nur den Frieden im 

Allgemein bestrebt und sich daher gegen eine Intervention in Vietnam einsetzt, da „das den 

Kommunisten nutzen [würde]“ (ebd.). Daher beschränkt er sich darauf, Krieg moralisch zu 

verurteilen. Im Gegensatz dazu weiß der „tatsächliche Intellektuelle“, dass „der einzige mögliche 

Frieden in Vietnam Blut und Tränen kosten wird“ und zögert nicht davor: er engagiert sich in jeder 

Situation zur Ergreifung des zum Frieden nötigen Mittels (ebd.). 

Es kann davon ausgegangen werden, dass der Zweite Weltkrieg die Philosophie Sartres stark 

beeinflusst hat (vgl. Winock 1997: 768). Die katastrophalen Folgen des Kriegs haben ihn 

unvermeidlich in seiner Theorie darauf hingewiesen, dass der moralische Imperativ in eine Praxis 

umgewandelt werden müsse, um das Risiko zu vermeiden, in Blauäugigkeit abzurutschen (vgl. ebd.). 

Das Wesen des Intellektuellen zwingt ihn daher, „sich in allen Konflikten [seiner] Zeit zu engagieren, 

weil sie alle – ob Klassen-, Rassen- oder nationale Konflikte – die spezifischen Folgen der 

Unterdrückung der Benachteiligten durch die herrschende Klasse sind“ und weil er, „der sich in seiner 

Unterdrückung bewusste Unterdrückte, sich in jedem [dieser Konflikte] auf der Seite der 

Unterdrückten wiederfindet“ (Sartre 1965: 117). Der ‚tatsächliche Intellektuelle’ in Sartres 

Verständnis ist daher der engagierte Intellektuelle, der sich ständig an allen Konflikten seiner Zeit 

beteiligt und dabei stets die Partei der Schwächsten bzw. der Unterdrückten ergreift.  

 

Wenn Sartres Standpunkt bezüglich der politischen Rolle der Intellektuellen sich bereits klar von dem 

Bendas abgrenzte, ist es aber bedeutsam, dass zur selben Zeit Michel Foucault sich ebenso mit der 

politischen Verantwortung der Intellektuellen beschäftigte und dabei zu einem ganz anderen Schluss 

als Jean-Paul Sartre kam. Foucault sieht zwar die Rolle der Intellektuellen weiterhin in der politischen 

Einmischung, jedoch soll diese viel punktueller erfolgen und auf konkretere Bereiche des praktischen 

Lebens abzielen.  

 

3. Foucaults Verständnis des spezifischen Intellektuellen 

 

Ende der Siebzigerjahre übernahm Michel Foucault langsam die Stelle Jean-Paul Sartres als der 

zeitgenössische französische Intellektuelle und beschäftigte sich seinerseits ebenso mit der politischen 



	
   9	
  

Funktion der Intellektuellen (vgl. Winock 1997: 719, 723). Dabei entwarf Foucault ein von Sartre stark 

abweichendes Modell des Intellektuellen: er beschreibt Sartres Theorie des Engagements als veraltet 

und behauptet, eine neue Art Verbindung zwischen Theorie und Praxis habe sich in der Zwischenzeit 

etabliert. Angesichts der Vielfältigkeit der neuen sozialen Kämpfe, die aus allen möglichen 

Unterdrückungsformen, beispielsweise aus den Schulen oder Gefängnissen, entstehen, sei es 

unmöglich für die Intellektuellen geworden, sich in allen politischen Konflikten ihrer Zeit zu 

beteiligen und dabei in allgemeingültigen und universellen Bereichen zu arbeiten (vgl. ebd.: 723). 

Vielmehr sollten sie, aufgrund der zunehmenden Komplexität des Wissens und des Sozialen ihrer Zeit, 

sich mit Problemen spezifischer Natur beschäftigen und sich auf ein spezifisches Gebiet beschränken. 

Der universelle Intellektuelle wandelt sich daher in Foucaults Theorie hin zum spezifischen 

Intellektuellen („intellectuel spécifique“) (Winock 1997: 721). Um es mit Foucaults eigenen Worten 

auszudrücken: 

„With the passing of the universal intellectual, ‘the rhapsodist of the eternal’, the ‘specific 

intellectual’ arise, defined by expertise in their own fields and engaged, like the proletariat, if 

you will, in local struggles against power and repression within specific sectors, at the precise 

points where their own conditions of life or work situate them.” (Foucault, In: Bové 1983: 53) 

Der spezifische Intellektuelle soll einerseits an die Stelle des universellen Intellektuellen treten, weil 

letzterer „arrogant and historically unnecessary“ ist (Bové 1983: 12). Andererseits greift Foucault nicht 

nur die Figur des universellen Intellektuellen an, sondern geht weiter und versucht ihm selbst seine 

Legitimität abzusprechen (vgl. ebd.: 36f). Foucault betrachtet in der Tat eine enge Verbindung 

zwischen der Unterdrückung des Volkes durch den Staat und durch die Intellektuellen in Sartres 

Sinne. In seinem Verständnis sind „leading intellectuals […] a tool of oppression“, sobald sie 

versuchen, dem Volk ein bestimmtes Gewissen beizubringen, wodurch sie dem Volk die Freiheit 

nehmen, für sich selbst zu entscheiden (ebd.: 48). Anders formuliert:  

„Nun [...] mussten die Intellektuellen allerdings feststellen, dass die Massen, sie nicht 

brauchen, um zu wissen; sie wissen vollkommen, klar und viel besser als sie, und sie sagen es 

auch sehr gut. Aber es existiert ein Machtsystem, das diesen Diskurs und dieses Wissen 

absperrt, verbietet und außer Kraft setzt. [...] Sie selbst, die Intellektuellen, sind ein Teil dieses 

Machtsystems, die Vorstellung, sie seien Agenten des ‚Bewusstseins’ und des Diskurses, 

gehört selbst zu diesem System.“ (Foucault 1972: 384) 

Im Vergleich zu den ‚gefährlichen’ Intellektuellen ist es dem spezifischen Intellektuellen bewusst, 

dass er keinen bevorzugten Zugang zur alleinigen Wahrheit besitzt, da es diese nicht gibt (vgl. 

Moussa/Scapp 1996: 89). Der Intellektuelle bekommt daher keine Legitimierung, um als Vertreter der 

Unterdrückten zu intervenieren. In diesem Zusammenhang, während der universelle bzw. allgemeine 

Intellektuelle die Aufgabe hatte, für andere zu sprechen, soll der spezifische Intellektuelle jetzt 

vielmehr andere zum Sprechen bringen. Die Betroffenen sollen selbst zum Sprechen kommen und die 

Rolle der Intellektuellen liegt eben darin, ihnen diese Möglichkeit zu geben und als ihre Partner zu 



	
   10	
  

arbeiten: „[d]ie Rolle des Intellektuellen besteht nicht mehr darin, sich ‚etwas vorweg oder etwas 

seitab’ zu platzieren, um die stumme Wahrheit aller auszusprechen [...], sondern [...] neben all jenen 

und mit all jenen, die [gegen die Formen einer Macht] kämpfen“ (Foucault 1972: 384). Es geht daher 

nicht mehr darum, für andere zu sprechen, da dies „nichtswürdig“ ist, sondern mit ihnen (ebd.: 385). 

Wenn die Aufgabe der Intellektuellen nicht mehr darin besteht, das Denken der Menschen zu 

kritisieren bzw. zu beeinflussen, worin denn sonst? Indem die Wahrheit nicht ohne ein Machtsystem 

existieren kann, lautet Foucaults Antwort: der Intellektuelle sollte darauf abzielen, die Mechanismen 

und Anleitungen zur Wahrheit zu modifizieren. Der spezifische Intellektuelle hat, durch seine 

Expertise in einem bestimmten Bereich, der selbst innerhalb des Machtsystems liegt, das Wissen und 

daher die Möglichkeit, die politischen, ökonomischen oder institutionellen Schwachstellen eines 

geltenden Regimes herauszufinden (vgl. Bové 1983: 52ff). Anders formuliert: die spezifischen 

Intellektuellen „can test their own discourses against their awareness of the regime of truth to 

understand their involvement in that regime and by so doing help to find some weak spot“ (ebd.: 54). 

 

Es kann nicht bestritten werden, dass Foucaults Theorie einige Ähnlichkeiten zu Sartres Theorie 

aufweist: der Intellektuelle ist engagiert, radikal und muss an politischen Konflikten teilnehmen (vgl. 

Moussa/Scapp 1996: 92). Der Intellektuelle im Sinne Foucaults ist jedoch spezialisierter und spricht 

nicht mehr an Stelle der Unterdrückten: sprechen können sie selber, der Intellektuelle erteilt ihnen aber 

das Wort. Auch wenn, in Anlehnung am Fall Bendas, einige Foucault vorwarfen, er habe selbst seine 

Funktion als spezifischer Intellektueller verraten, bleibt seine Theorie besonders interessant, da er 

versuchte, sie im neuen sozio-politischen Kontext seiner Zeit zu verankern (vgl. ebd.: 103). Eine 

andere Intellektuellentheorie, die die Entwicklung der modernen Welt wahrnimmt, ist die Pierre 

Bourdieus. Bourdieu betrachtet in der steigenden vernetzen Welt, die zunehmende Notwendigkeit für 

die Intellektuellen im Kollektiv zu agieren und kritisiert gleichzeitig ihre neue enge Verbindung zur 

Medienwelt.	
  

 

4. Bourdieus Verständnis des kollektiven und mediatisierten Intellektuellen 

 

Als Foucault 1984 starb, wurde die Position des führenden französischen Intellektuellen frei. 

Angesichts der zunehmenden Kritik an der politischen Rolle der Intellektuellen, die sich langsam 

herausbildete und die im folgenden Teil näher betrachtet wird, waren einige der Hoffnung, seine Stelle 

als Vertreter der Intellektuellen würde nicht übernommen werden (vgl. Swartz 2003: 800). Anfang der 

Neunzigerjahre verließ jedoch der Soziologe Pierre Bourdieu schrittweise das soziologische 

Forschungsfeld, um sich stärker an der politischen Aktion zu beteiligen (vgl. ebd.). Dabei tauschte der 

Soziologe seine Rolle als Experte, der unter Mitterands Regierung mehrere Bildungsreformberichte 

schrieb, gegen eine näher an der des universellen Intellektuellen ausgerichteten (vgl. ebd.: 793; Kauppi 

2000: 7). Als Vertreter der Arbeitslosen und Fürsprecher sowohl der Sicherung von Arbeitsplätzen als 



	
   11	
  

auch eines besseren Zugangs zur Hochschulbildung beteiligte Bourdieu sich an 

Unterschriftenaktionen, nahm an politischen Protesten teil und veröffentlichte Zeitungsartikel (vgl. 

Swartz 2003: 792). Durch seine häufigen Interventionen übernahm Bourdieu Foucaults Stelle und 

wurde zur neuen „référence intellectuelle“ Frankreichs (Winock 1997: 773). 

Die Entwicklung der Figur Bourdieus findet sich in seiner Theorie wieder. In seinen ersten 

Beschäftigungsjahren stritt er den Intellektuellen das Recht auf politische Intervention ab und war 

gegenüber dem Modell des totalen bzw. engagierten Intellektuellen Sartres teilweise sehr kritisch: 

„[i]n his early writings, he argues that there should be a clear separation between sociology as a 

science and politics as distinct arenas of struggle“ (Swartz 2003: 796). Bourdieu entwarf zu dieser Zeit 

ebenso die Idee, der Intellektuelle solle nur aufgrund personeller Strategien und Interessen handeln: 

„[he] br[oke] with the illusion of intellectuals as disinterested and free-floating – i.e., owing allegiance 

only to ideas“ (Buchholz/Eyal 2010: 126)2. Als er jedoch Ende der Neunzigerjahre bemerkte, dass er 

trotz seinen Berichten keinen direkten Einfluss auf die public policy formation der sozialistischen 

Regierung ausübte, bekräftigte er seine Beobachtung der Rolle der Intellektuellen als moralische Kraft 

in der Gesellschaft (vgl. Swartz 2003: 808). Die Intellektuellen sollten Bourdieus Ansicht nach wieder 

Verteidiger universeller Werte, der Gerechtigkeit und sogar der Freiheit darstellen. In diesem 

Zusammenhang grenzte sich das politische Handeln Bourdieus selbst, sowohl vom Modell des 

spezifischen Intellektuellen ab, indem er sich nicht nur punktuell engagierte, als auch vom Modell des 

universellen Intellektuellen, da die meisten seiner Interventionen in direkter Verbindung mit seinem 

Fachwissen als Soziologe standen. Es kann daher Folgendes behauptet werden: „[Bourdieu est] 

écartelé entre l’intellectuel-conscience généraliste et l’intellectuel-expert spécifique“ (Bensaïd 2012: 

6). 

Was in Bourdieus Intellektuellentheorie von besonderer Bedeutung ist, ist seine Beobachtung, laut der 

das Intellektuellenfeld seiner Zeit in zwei Weisen bedroht werde: einerseits durch die stärkere 

Interaktion zwischen Kunst bzw. Kultur und Ökonomie und andererseits durch die zunehmende 

Sperrung der öffentlichen Debatte, die insbesondere von ‚Technokraten’ und Journalisten 

monopolisiert wird (vgl. Swartz 2003: 811). Aus dieser Beobachtung folgte Bourdieus Behauptung: 

„that the intellectual field was rapidly being undermined by the invasion of a media-oriented 

intelligentsia where intellectual prestige was determined more and more by media visibility than by 

traditional peer group review in professional publications” (ebd.: 813). Bourdieu war seit jeher kritisch 

gegenüber Intellektuellen eingestellt, wie Sartre, die in politischen Bereichen nach höherer 

Sichtbarkeit anstrebten (vgl. ebd.: 792). Daher übte er scharfe Kritik an Bernard-Henri Lévy, 

Bourdieus zeitgenössische Figur des mediatisierten Intellektuellen (vgl. Kauppi 2000: 15). Die 

mediatisierten Intellektuellen würden nach Bourdieu zum Niedergang des öffentlichen Bereichs 

(„déclin de la chose publique“) beitragen, indem sie sich skrupellos den Medien unterwürfen (Reader 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2. Benda kritisierte bereits 1927 die Karriereinteressen als Motivation für das Handeln des Intellektuellen (vgl. 
Benda 1927: 241f). 



	
   12	
  

2000: 47). Der Philosoph Daniel Bensaïd fasst Bourdieus Kritik an den mediatisierten Intellektuellen 

zusammen und behauptet dabei Folgendes: 

„Bourdieu récuse […] [c]e type ‘d’intellectuels prolétaroïdes’ ou ‘mineurs’, dont le 

journaliste dilettante et prétentieux est le prototype, [qui] constitue une sorte de 

lumpenintelligentsia ressentimentale [et] qui cherche dans l’intervention politique l’occasion 

d’une revanche contre ceux qui dominent le monde intellectuel. [… Il est] sévère envers ‚les 

intellectuels organiques qui, n’étant pas capables d’imposer leurs marchandises sur le 

marché scientifique où la compétition est dure, [vont] faire les intellectuels auprès des non-

intellectuels[.]’“ (Bensaïd 2012: 6) 

Als Gegenmodell zum des mediatisierten Intellektuellen entwickelte Bourdieu das Modell des 

kollektiven. Er beobachtet tatsächlich die Notwendigkeit für die modernen Intellektuellen, sich im 

Kollektiv zu versammeln, um die aufstrebende Macht des mediatisierten Intellektuellen 

entgegenzuwirken. Dabei geht es ihm hauptsächlich darum, durch eine grenzüberschreitende 

kollektive Aktion der Intellektuellen, die Werte der Vernunft und der Wissenschaft in die 

Öffentlichkeit wiedereinzuführen (vgl. Swartz 2003: 811). Zu diesem Zweck muss der Intellektuelle 

die Fähigkeit besitzen „to mobilize individuals in a flexible and expanding web, the ascending nodes 

of which are institutions, associations, and publications promoting a similar Weltanschauung“ (Kauppi 

2000: 17). Der Intellektuelle entspricht daher nicht mehr der romantischen Figur des transzendentalen 

Intellektuellen, allein gegen den Rest der Welt, sondern er soll als Teil eines internationalen 

Netzwerks handeln. Michel Winock übernahm ebenso die Idee Bourdieus eines kollektiven 

Intellektuellen: „Le contre-pouvoir spirituel ou intellectuel dont notre société éprouve le besoin ne 

saurait être qu’un pouvoir diffus, que personne n’incarne, ni conscience individuelle supérieure, ni 

groupe privilégié“ (Winock 1997: 772).  

 

 

Zusammengefasst entsteht aus diesen vier Theorien bezüglich des Wesens eines Intellektuellen und 

der Rolle, die er in politischen Debatten übernehmen solle, eine bedeutsame Entwicklung in der 

theoretischen Wahrnehmung seiner Funktion. 

Benda erwartete von den Intellektuellen, dass sie universelle Werte vertreten. Er sprach vom Verrat 

der Intellektuellen, sobald sie die Sphäre der reinen Vernunft verlassen, um sich an gewöhnlichen 

Konflikten zu beteiligen. Im Sinne Bendas ist der Intellektuelle ein Prophet, der sich deutlich vom 

Durchschnittsmenschen abgrenzt.  

Nahezu fünf Jahrzehnte und einen Weltkrieg später galten die Intellektuellen in Sartres Augen 

weiterhin als das Bewusstsein der Welt. Er erwartete aber von ihnen die Akzeptanz eines bestimmten 

devoir d’engagement. Der Techniker des Wissens wird erst ein Intellektueller, wenn er die Welt der 

puren Kritik verlässt und sich in der Praxis einschaltet. Die Aufgabe der Intellektuellen liegt in der 

Teilnahme an allen zeitgenössischen politischen Konflikten und an der Seite der Unterdrückten. Der 



	
   13	
  

Intellektuelle ist zwar weiterhin ein Prophet, aber in seiner Zeit verankert und als solcher muss er sich 

innerhalb dieser engagieren. 

Zur selben Zeit grenzte sich Foucault von Sartres Theorie klar ab. Laut ihm müssen die Intellektuellen 

sich tatsächlich an politischen Debatten beteiligen, dies soll jedoch ausschließlich punktuell und in 

konkreteren Bereichen erfolgen. Die Intellektuellen sind weder das Gewissen aller noch Propheten. 

Vielmehr sollen sie allen die Möglichkeit geben, sich ebenso an politischen Konflikten zu beteiligen.  

Im Spannungsfeld zwischen Sartres und Foucaults Theorien versuchte Bourdieu seine 

Intellektuellentheorie der modernen Welt anzupassen. Dabei betrachtete er die Notwendigkeit für die 

Intellektuellen sich in der heutigen vernetzten Welt in Kollektiv zu organisieren, um sich ihre Stelle 

als Vertreter höherer Moral wieder anzueignen. In Bourdieus Theorie soll der kollektive Intellektuelle 

Widerstand leisten gegen die rasch populärer werdende Figur des mediatisierten Intellektuellen, 

dessen Prestige vielmehr durch seine mediatisierte Anerkennung als durch seine geistige Arbeit 

entsteht. 

Solche Entwicklungen sind wesentliche Folgen der zeitgenössischen Änderungen, die jeder 

Theoretiker erlebte: Benda bearbeitete seine These nach dem Horror des Ersten Weltkrieges, Sartre 

war Zeuge des Widerstands, der zur Zeit des Zweiten Weltkrieges stattfand, und Foucault entwickelte 

seine These im Kontext neuer und vielseitiger sozialer Kämpfe. Der zeitliche Hintergrund, in dem 

Bourdieu seine Überlegungen bezüglich des modernen Intellektuellen formulierte, ist für diese Arbeit 

jedoch noch bedeutsamer. Bourdieus Theorie beschäftigte sich tatsächlich mit der Rolle der 

Intellektuellen Anfang der Neunzigerjahre, als neu veröffentlichte Thesen immer stärker ein 

Verschwinden der Intellektuellen im Sinne Bendas, Sartres oder Foucaults prophezeiten.  

Was ist aus den modernen Intellektuellen geworden? Welcher der vier vorgestellten Definitionen 

entsprechen sie? Welche Haltung nehmen sie heute gegenüber dem politischen Diskurs ein? Nehmen 

sie überhaupt noch eine politische Rolle wahr? „Il ne devrait […] plus y avoir d’intellectuel“, 

antwortete zu diesen Fragen Lyotard 1983.	
  

 

 

III). Die französischen Intellektuellen in der Krise? Die These des Schweigens bzw. des 

Verschwindens der Intellektuellen 

 

Theorien, die eine Krise und sogar einen Niedergang der französischen Intellektuellen prophezeien, 

haben sich in den letzten Jahrzehnten, insbesondere seit den Achtzigerjahren, vermehrt und sind 

heutzutage allgegenwärtig geworden (vgl. Buchholz/Eyal 2010: 118). ‚Schweigen’, ‚Niedergang’, 

‚Verschwinden’ klingt, als seien die Intellektuellen, die damals das Tempo des politischen Lebens 

Frankreichs durch ihr Eingreifen bestimmten, aktuell am Aussterben. Intellektuelle hätten weder 

immer noch etwas zum politischen Diskurs beizutragen, noch, falls sie doch noch etwas zu sagen 

hätten, würden sie von der politischen Klasse und von der öffentlichen Gesellschaft gehört. Woher 



	
   14	
  

kommen solche Diskurse und was sind die angeführten Gründe dieses verhängnisvollen Schicksals? 

Die Beantwortung dieser Fragen ist das Ziel des folgenden Kapitels.  

 

1. Entstehung, Bedeutung und Erweiterung der These einer Krise der Intellektuellen 

 

Die ursprüngliche These eines Schweigens der Intellektuellen veröffentlichte Jean-François Lyotard 

bereits 1983 mit seinem Werk ‚Tombeau de l’intellectuel’. Um ein besseres Verständnis der These 

eines Schweigens bzw. Verschwindens des modernen Intellektuellen zu erreichen, wird Lyotards 

These im ersten Schritt in ihren Kontext eingeordnet und ihre Bedeutung erläutert. Im zweiten Schritt 

wird die Erweiterung seiner These durch andere Autoren analysiert. Dabei soll verständlich gemacht 

werden, wie Lyotards These seit ihrer Veröffentlichung adaptiert und überarbeitet wurde. 

 

1.a. Das Schweigen der Intellektuellen? Entstehung der These bei Jean-François    

 Lyotard 

 

1981 kam die sozialistische Regierung Mitterands, die vier kommunistischen Minister beinhaltete, an 

die Macht, nachdem die sozialistische Partei über zwanzig Jahre hinweg, also seit Anfang der V. 

Republik, in der Opposition war (vgl. Sirinelli 2009: 130). Erst zwei Jahre nach diesem historischen 

Ereignis veröffentlichte der Schriftsteller und Regierungssprecher Max Gallo einen Artikel namens 

‚Les intellectuels, la politique, la modernité’3 in der Zeitung Le Monde, in dem er auf ein Schweigen 

der Intellektuellen, insbesondere der linken Intellektuellen, hinwies (vgl. ebd.; Delacampagne 2008: 

756). Gallo erklärte sich enttäuscht über die mangelnde Unterstützung, die Intellektuelle der neu 

konstituierten Regierung böten: sie hätten, Gallos Meinung nach, die politische Sphäre verlassen. 

Dabei zog er eine Parallele zwischen dieser mangelnden Unterstützung und derjenigen, die dem Front 

Populaire in den Dreißigerjahren seitens der Intellektuellen zuteilwurde: „Où sont les Gide, les 

Malraux, les Alain, les Langevin d’aujourd’hui?“ (Gallo, In: Sirinelli 2009: 130). Trotz des kritisierten 

Schweigens wurde Gallos Artikel zum Auslöser einer großen Debatte, die sich hauptsächlich um die 

Frage drehte, ob die Intellektuellen überhaupt noch etwas zum aktuellen öffentlichen Diskurs 

beizutragen hätten (vgl. Delacampagne 2008: 768). Der Philosoph Jean-François Lyotard schloss die 

Debatte noch im selben Jahr ab, als er schrieb: „Max Gallo ne trouvera pas ce qu’il cherche. Ce qu’il 

cherche est d’un autre âge“ (Lyotard 1983: 21). 

Lyotard behauptet, dass die Intellektuellen, deren ehrgeiziges Ziel seit der Aufklärung das Denken und 

die Verkörperung des universellen Subjekts war, am Aussterben seien (vgl. ebd.: 18). Die Entwicklung 

neuer Technologien und die zunehmende Verwaltung der ökonomischen und sozialen Fragen durch 

den Staat hätten dazu geführt, dass keine Intellektuellen	
  mehr benötigt würden, die universelle Werte 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Gallo, M. (1983): Les intellectuels, la politique, la modernité. Le Monde, 26. Juli 1983. 



	
   15	
  

vertreten, sondern lediglich Experten und Führungskräfte, die technischen und leistungsbezogenen 

Kriterien entsprechen (vgl. ebd.: 12f). Die Menschheitsgeschichte hätte den Menschen aufgezeigt, dass 

das moderne Zeitalter kein einheitliches, nicht totalitäres Denken mehr zulassen würde, und dadurch 

die Intellektuellen ihre raison d’être verloren hätten: „on ne peut être un ‘intellectuel’ sans déshonneur 

que si les torts ne sont pas partagés, si les victimes sont des victimes et les bourreaux sans excuse[. … 

L]es signes qui pouvaient légitimer [une telle pensée] sont allés en se raréfiant“ (ebd.: 18f). Lyotard 

fasste seine These selbst so zusammen: 

„Il ne devrait donc plus y avoir d’’intellectuel’, et s’il y en a, c’est qu’ils sont aveugles à cette 

donnée nouvelle dans l’histoire occidentale depuis le XVIII è siècle : il n’y a pas de sujet-

victime universel, faisant signe dans la réalité, au nom duquel la pensée puisse dresser un 

réquisitoire qui soit en même temps « une conception du monde »[. …] Même ‘le plus 

défavorisé’ dont Sartre a cherché à épouser le point de vue pour se guider dans le labyrinthe 

des injustices, n’était somme toute qu’une entité négative, anonyme et empirique. Je ne dis pas 

qu’il n’y a pas à se mêler de son sort[. …] Mais ce point de vue ne permet que des 

interventions défensives, et locales. Etendu au-delà, il peut égarer la pensée[.]“ (ebd.: 20f) 

Bedeutend ist, dass Lyotard selbst seine Beobachtung keineswegs als pessimistisch betrachtete (vgl. 

ebd.: 21). Vielmehr sei sie besonders optimistisch, insofern dass der Niedergang oder sogar der 

Untergang des universellen Gedanken zur Befreiung der totalitären Besessenheit der letzten 

Jahrzehnten führen könnte. Als Lyotard das Schweigen der Intellektuellen als positiv bezeichnete, war 

eine Fülle an Autoren anderer Meinung. In den folgenden Jahren wurde die These des Schweigens der 

Intellektuellen öfter adaptiert und erweitert: bei den Pessimistischsten entspricht das Schweigen bzw. 

das Verschwinden der Intellektuellen sogar dem Verschwinden der Denkfähigkeit der Franzosen (vgl. 

Boltanski 2016).  

 

1.b. Vom Schweigen bis hin zum Verschwinden der Intellektuellen. Die  

 Erweiterungen von Lyotards These 

 

Wie bereits erwähnt, hat seit den Achtzigerjahren die Anzahl an Diskursen bezüglich eines 

Verschwindens der Intellektuellen deutlich zugenommen. Manche betrachten sogar diese Entwicklung 

„as part of a […] cultural inertia that had come to characterize France“ und behaupten: „ideology – left 

or right – [is] unlikely to mobilize intellectuals in the future“ (CIA 2011: 9). Während die meisten 

Autoren auf eine neue Gestaltung des intellektuellen Feldes hinweisen, sind sich dagegen nicht alle 

einig in Bezug auf die Zukunft der Intellektuellen. 

Auf der einen Seite entwickelte sich die These, nach der sich vor allem der ‚linke’ Intellektuelle aus 

den politischen Debatten zurückziehen würde (vgl. ebd.: 3f; Sirinelli 1986: 56). Bereits als die 

Sozialisten 1981 an die Macht kamen, hätten sich die linken Intellektuellen von der Tradition des 

intellektuellen Engagements verabschiedet und Abstand vom neu zusammengekommenen 



	
   16	
  

sozialistischen-kommunistischen Bündnis genommen (vgl. Winock 1984: 11). Die verbliebenen 

Intellektuellen näherten sich eher der Neutralität oder sogar rechter Parteien an (vgl. Brilland 2008: 

98). 

Auf der anderen Seite sind eine Fülle an Autoren der Meinung, Lyotards These sei zutreffend und 

damit die Figur des Intellektuellen, der als Gewissen aller und Vertreter universeller Werten galt, 

tatsächlich am Aussterben (vgl. Winock 1997: 771f). Der Philosoph und Schriftsteller Bernard-Henri 

Lévy behauptete beispielsweise in seinem Buch ‚Eloge des intellectuels’ aus dem Jahr 1987, dass die 

Intellektuellen langsam verschwunden seien und dass es sogar dazu kommen könnte, dass 

Wörterbücher die Intellektuellen im neuen Jahrtausend wie folgend beschreiben könnten: „Intellectuel, 

nom masculin, catégorie sociale et culturelle née à Paris au moment de l’affaire Dreyfus, morte à Paris 

à la fin du 20ème siècle ; n’a apparemment pas survécu au déclin de l’universel“ (Lévy 1987: 48).  

Diejenigen, die auf ein Verschwinden der typischen Figur des Intellektuellen nach den 

Achtzigerjahren hinweisen, lassen sich ebenso weiter in zwei Unterkategorien einteilen. Einerseits 

sind einige der Meinung, der moderne Intellektuelle entfernte sich vom Konzept eines totalen bzw. 

universellen Intellektuellen und näherten sich dem Modell des spezifischen Intellektuellen an (vgl. 

Winock 1984: 12; Winock 1997: 771). Laut diesem hätten die zeitgenössischen Intellektuellen globale 

Weltanschauungen aufgegeben und zögen diese punktuellen und spezialisierten Interventionen in 

politische Debatten vor: „on pourrait assister à la fin des intellectuels – pris comme conscience 

collective de la société. Non que la politique leur serait interdite, mais ils s’en occuperaient, chacun 

avec ses compétences propres […] et non en rang serré derrière l’Idée“ (Winock 1997: 771). Mit 

anderen Worten näherte sich der heutige Intellektuelle gewissermaßen Foucaults Verständnis der 

politischen Funktion eines Intellektuellen an. Dabei beobachten einige den schrittweisen Anstieg der 

Beteiligung von Wirtschaftswissenschaftlern, die sich früher aus den (politischen) Debatten eher 

zurückgezogen hätten: „in the past three decades economists have probably been the most influential 

and visible policy experts and intellectuals-in-politics“ (Buchholz/Eyal 2010: 129). 

Andererseits beobachten andere noch häufiger das Verschwinden der Figur der universellen 

Intellektuellen zu Gunsten der des mediatisierten Intellektuellen, die Bourdieu Anfang der 

Neunzigerjahre bereits befürchtete (vgl. Brunkhorst 2010: 34). Der Übergang von gedruckten 

Intellektuelleninterventionen ins Onlinemedienzeitalter hätte der typischen Figur des Intellektuellen 

ein Ende gesetzt: „[das] Lebenselement [der Intellektuellen] ist nicht [mehr] das Büro, sondern der 

Journalismus, ihr Adressat nicht [mehr] der Machthaber, dem sie einflüstern, wo es lang gehen soll, 

sondern das allgemeine Publikum“ (ebd.). In diesem Zusammenhang behaupten Autoren wie Jean-

François Sirinelli, dass Intellektuelle sich den Medienregeln unterwürfen und dabei das Pathos dem 

Logos vorzogen (vgl. Sirinelli 2009: 127, 133). Das typische Beispiel dafür ist die neue Gruppierung 

der Nouveaux Philosophes, als deren Galionsfigur Bernard-Henri Lévy gilt, und deren Mitglieder in 

ihren Diskursen einen besonders stark negativen Ton anschlagen: „[t]he New Philosophers […] 

compensated for their often abstruse prose by becoming exciting medias personalities[. …] Their 



	
   17	
  

influence [is] primarily negative, however, since they ha[ve] little to offer in the way of practical 

suggestions for a new program“ (CIA 2011: 5). Die zunehmende Mediatisierung führte daher zu 

erheblichen Veränderungen in Intellektuellendiskursen: „c’est maintenant un pessimisme culturel et 

une conception défensive ou nostalgique d’une France perdue qui donne le ton. Ce goût pour les 

apocalypses négatives remplaçant l’utopie se répercut[ant jusque] dans la littérature“ (Weill 2015). 

Anders formuliert hätte also der moderne Intellektuelle die Vertretung universeller Werte zu Gunsten 

der Formulierung pessimistischer Thesen und Prophezeiungen aufgegeben.  

Innerhalb dieser Fülle an Thesen, die ein Verschwinden der Intellektuellen beobachten oder 

vorhersagen, sind außerdem Thesen, die einen möglichen ‚Rückgang’ der Intellektuellen erwähnen, 

auffindbar (vgl. Sirinelli 2009: 133). Eine komplexere Verbindung zwischen 

Intellektuelleninterventionen und dem politischen Feld weise nicht unbedingt auf einen Rückzug der 

Intellektuellen aus den politischen Debatten, sondern möglicherweise auf ihr zukünftiges 

Wiederauftreten oder lediglich auf einen Wandel ihrer Beteiligungsformen hin (vgl. Hourmant 2012: 

28). Sirinelli lässt in diesem Zusammenhang die Frage offen, ob ein vorübergehendes Schweigen des 

modernen Intellektuellen „la fin d’un trend séculaire? Ou bien l’entrée dans une phase B de reflux? 

Ou, plus prosaïquement, un cycle interdécennal de repli passager“ entsprechen könne (Sirinelli 2009: 

108). 

 

Die Palette der möglichen Diskurse bezüglich der neuen Haltung der aktuellen Intellektuellen 

gegenüber dem politischen Diskurs ist sowohl vielseitig als auch verworren. Dabei ist es 

bemerkenswert, dass die Mehrheit der Theorien eines modernen Verschwindens der Intellektuellen 

selbst aus dem intellektuellen Feld kommt (vgl. ebd.: 127). Nichtsdestotrotz bleibt die Frage nach der 

heutigen politischen Funktion der Intellektuellen höchst umstritten. Erfährt die politische Funktion 

eines Intellektuellen gerade eine Modernisierung oder ist der Intellektuelle, der sich an politischen 

Debatten beteiligt, unabhängig davon, ob im Sinne Sartres oder Foucaults, schlichtweg 

verschwunden? Bevor diese Frage durch die Empirie beantwortet wird, werden die drei Hauptgründe, 

die laut den Diskursen zum Verschwinden der Intellektuellen aus der politischen Sphäre beigetragen 

hätten, dargestellt.  

 

2. Bestätigung der These aus theoretischer Sicht 

 

Die These eines zunehmenden Verschwindens der Intellektuellen aus den politischen Debatten lässt 

sich in der Theorie durch drei Hauptgründe erklären. Erstens hätten sich die Intellektuellen aus dem 

politischen Diskurs zurückgezogen und würden still bleiben, da sie nach dem Fall des Kommunismus, 

also des Regimes, welches so viele linke Intellektuelle unterstützt haben, erheblich an 

Glaubwürdigkeit verloren hätten. Zweitens würde die Figur eines universellen oder engagierten 

Intellektuellen zu Gunsten der Figur des Experten oder des mediatisierten Intellektuellen 



	
   18	
  

verschwinden, da der neue soziokulturelle Kontext ihre Einflussmöglichkeiten auf den politischen 

Diskurs unvermeidlich abgeändert hätte. Als letztes hätte das Phänomen des Anti-Intellektualismus 

die Intellektuellen verschwinden lassen, da er ihnen keine Legitimität als führende politische Akteure 

zuspricht und ihnen daher keiner Gehör mehr schenken wolle. 

 

2.a. Verlust an Glaubwürdigkeit: das Scheitern der Intellektuellen 

 

Die Machtübernahme durch das sozialistisch-kommunistische Bündnis 1981 entsprach 

paradoxerweise keinem Sieg der ‚linken’ Intellektuellen. Die Intellektuellen hätten zu diesem 

Zeitpunkt bereits seit einigen Jahren ihre Verbindung zur kommunistischen Partei abgebrochen 

gehabt: „la plupart des intellectuels français de quelque notoriété se trouv[aient] à contre-courant de 

l’alliance socialiste-communiste“ (Winock 1984: 11). Angesichts der damaligen Ereignisse4 seien die 

Intellektuellen in eine tiefe ideologische Krise geraten und dies hätte sie zur Entwicklung einer 

antitotalitären Reflexion geführt (vgl. Sirinelli 2009: 128f).  

Linke Intellektuelle hätten sich von der kommunistischen Ideologie täuschen lassen. Raymond Aron 

beschwerte sich bereits 1955 über die Blindheit der ‚linken’ Intellektuellen in seinem ‚L’opium des 

intellectuels’: „the irrational devotion of French intellectuals towards Marxism […] blinded them 

towards its flaws, reduced their ability to think independently and critically to evaluate the Soviet 

system“ (Aron, In: Baert/Booth 2012: 115). Nach dem Entdecken dieses Irrtums hätten sich die 

Intellektuellen von der kommunistischen Ideologie entfremdet. In diesem Zusammenhang hätte der 

Fall des kommunistischen Regimes erheblich zum Schweigen der Intellektuellen, das Max Gallo so 

sehr bedauerte, beigetragen. 

In einem breiteren Kontext betrachtet könnte die Unterstützung, welche die Intellektuellen dem 

kommunistischen Regime anboten, allerdings nur einen kleineren Teil einer allgemeineren Mitschuld 

der Intellektuellen an der Entstehung und Legitimierung totalitärer Regimes ausmachen (vgl. 

Danielsson 2005: 393f, 402). In der Kritik hätten sich Intellektuelle immer wieder von „der Macht 

faszinieren lassen“ und hätten nicht ‚nur’ totalitäre Regimes unterstützt, sondern seien ebenso „the 

very architects and legitimizers of [their] policies“ (Strasser 2000: 187; Danielsson 2005: 393). 

Intellektuelle hätten beispielsweise durch ihre Theorien Konzepte rassischer Gesellschaftsordnungen 

sowie rassischer und nationaler Kämpfe entworfen (vgl. Danielsson 2005: 402). Der Zusammenbruch 

des Kommunismus Ende der Achtzigerjahre, zusammen mit der allgemeineren Kritik, Intellektuelle 

hätten zu der Entstehung und Legitimierung totalitärer kommunistischer und faschistischer Regimes 

beigetragen, hätten die Zerstörung des Rufs der Intellektuellen als Wächter eines ‚höheren Wissens’ 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4	
  Darunter verstanden werden beispielsweise der ungarische Volksaufstand (1956), der kambodschanische 
Bürgerkrieg (1967-1975) und das Ankommen der Boatpeople aus Vietnam (1979), die dem kommunistischen 
Regime entfliehen wollten. 



	
   19	
  

vollendet: der Intellektuelle habe sich geirrt und solle sich voller Demut zurückziehen (vgl. Brillant 

2008: 96). 

 

Zusammengefasst hätten sich die Intellektuellen seit Anfang des 20. Jahrhunderts angesichts ihrer 

Unterstützung von totalitären Regimen stark geirrt, wodurch ihre in der Gesellschaft bestehende 

Glaubwürdigkeit stark gelitten hätte: Intellektuelle sollten vorsichtiger werden bzw. sich am besten 

aus der politischen Sphäre zurückhalten.  

Andere Befürworter der These des Verschwindens der Intellektuellen behaupten in einem anderen 

Zusammenhang, dass, auch wenn die Intellektuellen nicht von sich aus schweigen würden, ihre 

politische Verantwortung bereits im modernen soziokulturellen Kontext abgeschwächt worden sei. 

 

2.b. Abgeänderte Einflussmöglichkeiten auf den aktuellen politischen Diskurs: neuer 

soziokultureller Kontext 

 

Die öffentliche Sphäre der Zeit nach 1981 verankerte sich im neuen soziokulturellen Kontext, der sie 

aufgrund drei Hauptveränderungen modifizierte und dadurch die Möglichkeit intellektueller 

Interventionen begrenzte (Brilant 2008: 89; Buchholz/Eyal 2010: 125). 

Erstens hätte sowohl der Trend zur Breitenorientierung der Schul- und Hochschulausbildung als auch 

zur Vermassung der Kultur (ein Phänomen, auf das in einem späteren Teil näher eingegangen wird), 

dazu beigetragen, dass sich die Möglichkeit, in die öffentlichen Sphäre zu intervenieren, vereinfacht 

und verbreitet hätte (vgl. Brillant 2008: 89). Die Beteiligung an (politischen) öffentlichen Debatten sei 

seitdem nicht mehr das Privileg einer kleinen Gruppe, einer ‚Elite’, sondern für alle „wouldbe 

intellectuals“ zugänglich (Baert/Booth 2012: 118). Laut einigen Autoren hätte dieses Phänomen 

negative Folgen für die traditionelle Figur der Intellektuellen: „l’accroissement vertigineux du nombre 

de ceux qui aspirent à participer à la vie intellectuelle [est un] phénomène qui tend[rait] peut-être à 

diminuer leur ascendant“ (Boltanski 2016). 

Zweitens hätten außerdem sowohl die Wirtschaftskrisen als auch die Entwicklung der 

gesellschaftlichen Krisen, die, wie Foucault es bereits Ende der Siebzigerjahre besprach, vielfältiger 

geworden sind, die alltäglichen sozialen und wirtschaftlichen Bedenken der Menschen rationalisiert 

beziehungsweise ihr Verlangen nach utopischen Diskursen erheblich verringert (vgl. Brillant 2008: 

94). Das langsame Verschwinden globaler Ideologien führte zur pragmatischeren Einstellung 

bezüglich politischer Fragen beziehungsweise zur Suche nach neuen Herangehensweisen und dadurch 

zur Untergrabung der Autorität des typischen Intellektuellen (vgl. CIA 2011: 8). 

Als letztes ist der Aufstieg der audiovisuellen Medien, der vor allem als Auslöser der Neugestaltung 

des intellektuellen Feldes erwähnt wird, zu nennen (vgl. Baert/Booth 2012: 117-123; Kurzman/Owens 

2002: 81). Die zunehmende Mediatisierung der Welt und der damit verbundene explosionsartige 

Anstieg zugänglicher Informationen werden nicht einstimmig als positiv betrachtet. Vielmehr könnten 



	
   20	
  

sie einerseits Fachexpertise Intellektueller beeinträchtigen (vgl. Kurzman/Owens 2002: 81). 

Andererseits hätten diese auch negative Folgen auf den Inhalt, der von Intellektuellen weiterhin 

produziert wird, gehabt:  

„Public intellectual work […] constitutes a relatively coherent arena of activity that is 

governed by the laws of demand and supply. […] ‘[M]arket failures’ is responsible for the 

fact that the public sphere is [now] flooded with public intellectual goods of dubious and poor 

quality: The barriers to entry are too low […] and there is hardly any quality control 

mechanism[.]“ (Buchholz/Eyal 2010: 127)  

Nicht nur die Qualität intellektueller Produktion wurde in diesem Zusammenhang durch die 

zunehmende Mediatisierung der Interventionen durch Intellektuelle verschlechtert, sondern auch die 

Figur des Intellektuellen habe ihr Prestige verloren. Intellektuelle hätten ihre Eigenständigkeit 

aufgrund einer Medienunterwerfung aufgegeben und zugelassen, dass die Anerkennung, die sie seitens 

der öffentlichen Gesellschaft bekommen, nicht mehr durch ihre wissenschaftliche Expertise definiert 

wird, sondern durch die starken Emotionen, die sie ihrem Publikum entgegenbringen. Die typische 

Figur des globalen Intellektuellen hätte mediatisierten Intellektuellen die Führung überlassen. Um 

Jean-François Sirinellis Wörter zu übernehmen: 

„En cette fin de siècle et de millénaire, apparaissaient d’autres espèces d’intervenants issus de 

la sphère culturelle, des intellectuels de troisième type en quelque sorte. Après l’époque des 

clercs de la lignée dreyfusienne puis la période des intellectuels des ruptures révolutionnaires 

[…], était venu le temps de l’intervention lapidaire et de la dénonciation sans énonciation.“ 

(Sirinelli 2009: 132) 

 

Im Ganzen betrachtet bedeuten diese wegen des neuen soziokulturellen Kontexts abgeänderten 

Einflussmöglichkeiten der Intellektuellen auf den aktuellen politischen Diskurs, dass sie eventuell 

nicht aus eigener Initiative schwiegen, sondern dass sie eher zum Schweigen gebracht wurden.  

Ein letzter Grund, der als Erklärung des Zurückhaltens der Intellektuellen aus der politischen Sphäre 

gilt, ist die These, nach der Intellektuelle nicht schweigen, sondern dass die politische Klasse und die 

öffentliche Gesellschaft ihnen kein Gehör mehr schenken wollen, da die Legitimität ihrer politischen 

Interventionen zunehmend in Zweifel gezogen wird.  

 

2.c. Allgemeine Kritik an einer politischen Funktion der Intellektuellen: Anti- 

      Intellektualismus à la française 

  

Im folgenden Teil werden als antiintellektualistische Kritik alle Diskurse oder ideologisch motivierten 

Haltungen betrachtet, die den Intellektuellen gegenüber eine globale Feindseligkeit aufweisen und 

darauf abzielen, ihnen eine Legitimierung als spezifische Akteure des politischen Lebens abzustreiten 

(vgl. Balmand 1992: 32).  



	
   21	
  

Bemerkenswert ist, dass das Phänomen des Anti-Intellektualismus in Frankreich zur selben Zeit wie 

das erste Erscheinen der Intellektuellen selbst auftritt (vgl. Lindenberg 1997: 7). Maurice Barrès 

benutzte als erster den Begriff ‚Intellektueller’ in einer abwertenden Form, um die dreyfusards, die 

Verteidiger Alfred Dreyfus’ zur Zeit seines Prozesses, anzugreifen (vgl. Balmand 1992: 32). Auch 

wenn die Betroffenen diesen Begriff dann selbst übernahmen und ihm eine positivere Konnotation 

verliehen, hat die Intellektuellenkritik ihre Bedeutung nicht verloren: „[e]ven France, the birthplace of 

modern intellectual identity, witnessed […] ‘the flames of anti-intellectualism’“ (Kurzman/Owen 

2002: 73). Ein besonderer Hinweis darauf ist der geläufige und abwertende Neologismus des Begriffs 

‚intellocrate’5.  

Alles in allem stellt die Intellektuellenkritik ein Sammelbecken für zahlreiche und vielfältige kritische 

Anmerkungen an der Figur des typischen Intellektuellen dar. Diese lassen sich wie folgt beschreiben: 

„Les intellectuels sont éloignés des réalités concrètes, du charnel, du quotidien, de l’action. 

[…] Ils se réfugient dans l’utopie et les chimères de valeurs platement rationalistes et 

faussement universelles […] : bref, ils sont à le fois des guides illégitimes et de mauvais 

pasteurs.“ (Balmand 1992: 40f) 

Anders formuliert seien die Intellektuellen sowohl gefährlich als auch nutzlos. Sie hätten keinen 

konkreten Bezug zum ‚einfachen’ Volk und hätten sich in einem utopischen Wunschtraum verfangen. 

Aus dieser Kritik folgte außerdem die Beobachtung, Intellektuelle hätten zur Entstehung einer 

‚elitären’ Gruppe beigetragen und würden ausschließlich den Interessen der etablierten Mächte und 

der Bourgeoisie dienen (vgl. Baert/Booth 2012: 113; Buchholz/Eyal 2010: 121). Dabei steuern sie zur 

Vergrößerung der Kluft zwischen Elitismus und Egalitarismus bei. Allgemeiner gesagt könnte die 

Existenz der Intellektuellen die Prinzipien der Demokratie selbst gefährden oder zumindest 

relativieren, „[d]enn wenn nur noch Experten sinnvoll über politische Fragen mitreden können, wenn 

es so etwas wie Laienkompetenz in politischen Fragen nicht mehr gibt, dann machen letztlich auch 

Wahlen und demokratische Mitspracherechte keinen Sinn mehr“ (Strasser 2000: 186). 

Die meisten Theoretiker der antiintellektualistischen Kritik sind bezeichnenderweise selbst als 

Intellektuelle bekannt: die Namen Maurice Barrès, Charles Péguy oder Pierre Drieu la Rochelle sind 

heutzutage genauso sehr mit ihrer Arbeit als Schriftsteller und politische Aktivisten verbunden wie mit 

ihren Theorien des Anti-Intellektualismus (vgl. Balmand 1992: 37). Andererseits ist das Phänomen des 

Anti-Intellektualismus keine Besonderheit der rechtsextremen nationalistischen Parteien: die 

linksextremen Parteien bezogen ihre Argumentationen auf ähnliche Ideen und Anschuldigungen (vgl. 

ebd.: 32). Eine breitere Darstellung der Geschichte des französischen Anti-Intellektualismus sei nicht 

von der Geschichte des protestierenden und nationalistischen Extremismus zu unterscheiden (vgl. 

ebd.: 37). Auf der Seite der linksextremen Parteien entsprechen Intellektuelle, wie bereits erwähnt, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Der ‘intellocrate’ sei derjenige, der seine Stellung innerhalb des intellektuellen Felds missbrauchte, um an die 
Macht zu gelangen. Siehe dazu: Hamon, H./Rotman, P. (1981): Les intellocrates: Expédition en haute 
intelligentsia. Paris: Editions Ramsay.  



	
   22	
  

Vertretern der Bourgeoisie, die zu ersetzen beziehungsweise zu stürzen sind. Auf der anderen Seite 

seien Intellektuelle in rechtsextremen Theorien verantwortlich für die Immobilität und die mangelnde 

moralische Einheit der Nation. Anders betrachtet: „ces thèmes de la dévitalisation et de la décadence 

[…] peuvent procurent l’illusion d’une possibilité de convergence entre l’anti-intellectualisme de 

l’extrême gauche et celui de l’extrême droite nationaliste et populiste“ (ebd.: 33). 

 

Die theoretischen Überlegungen des Anti-Intellektualismus à la française entstanden also bereits Ende 

des 18. Jahrhunderts, zur Zeit der Geburt der Intellektuellen selbst, und wurden sowohl von 

rechtsextremen als auch von linksextremen Theoretikern angestellt. Die antiintellektualistische Kritik 

hat seitdem an keinerlei Bedeutung verloren und hat „encore de beaux jours devant [elle]“ (Balmand 

1992: 42). Die Tatsache, dass der Front National seinen antiintellektualistischen Diskurs weiterhin 

fortführt, könnte somit in Verbindung mit der Zunahme seines Erfolges gebracht werden (vgl. Alduy 

2015). Wenn also Intellektuelle nicht bereits zum Schweigen gebracht worden seien, wolle sich die 

öffentliche Gesellschaft von diesen ‚illegitimen’ Meinungsführen fernhalten. 

 

 

Als Fazit antwortete Lyotard Gallo 1983, dass er nicht mehr das finden könne, wonach er suche, da 

der universelle Intellektuelle im modernen Kontext keine Existenzberechtigung mehr besäße und sich 

daher aus der politischen Sphäre zurückzöge. Eine Fülle an Autoren beschäftigte sich in den folgenden 

Jahrzehnten weiter mit der These eines Verschwindens der Intellektuellen und kam zu einer Vielzahl 

an Schlussfolgerungen: es sei hauptsächlich der ‚linke’ Intellektuelle, der sich zurückzöge; alle 

allgemeinen universellen Intellektuellen seien am Aussterben und dies entweder zu Gunsten der 

spezifischen Intellektuellen respektive der Experten, oder zu Gunsten der mediatisierten 

Intellektuellen; oder dass eventuell noch die Möglichkeit bestünde, dass sich der moderne 

Intellektuelle vielmehr in einer Modernisierungsphase befände. 

Die Hauptgründe, die als Erklärung dieser unterschiedlichen Thesen gelten, sind offensichtlich ebenso 

vielfältig. Auf der einen Seite würden die Intellektuellen schweigen, da ihre Glaubwürdigkeit einen 

tödlichen Schlag bekommen habe. Auf der anderen Seite seien sie durch den modernen 

soziokulturellen Kontext zum Schweigen gebracht worden: ihre einzig verbleibende 

Überlebensmöglichkeit sei ihre Unterwerfung gegenüber der Medienwelt. Unabhängig davon wurde 

die Legitimität ihrer politischen Interventionen ständig hinterfragt, was dazu geführt habe, dass keiner 

ihnen mehr Gehör schenken wollte. 

Nachdem die theoretischen Grundlagen sowohl bezüglich einer politischen Funktion der 

Intellektuellen als auch bezüglich der entstandenen Thesen ihres Verschwindens in Betracht gezogen 

wurden, wird die Frage nach der tatsächlichen Haltung der modernen Intellektuellen gegenüber dem 

politischen Diskurs nach den Achtzigerjahren im Fokus stehen. Diese Frage soll durch die Analyse der 



	
   23	
  

Haltung der Intellektuellen gegenüber drei großen Debatten, die nach 1981 in Frankreich geführt 

wurden, beantwortet werden.  

 

 

IV). Das Aussterben der französischen Intellektuellen? Untersuchung der These des 
Verschwindens der Intellektuellen 
 

Bevor unmittelbar vom ‚Schweigen’, Niedergang’ oder sogar vom ‚Verschwinden’ der französischen 

Intellektuellen ausgegangen wird, sollte ihre tatsächliche Haltung gegenüber politischen nationalen 

Debatten, die seit den Achtzigerjahren die französische Gesellschaft gestaltet respektive gespalten 

haben, in Betracht gezogen werden. Um zu diesem Ziel zu gelangen, wird diese Haltung bezüglich der 

drei großen nationalen Debatten empirisch untersucht: erstens wird die durchgeführte Analyse auf die 

Debatte über einen ‚kulturellen Staat’ bezogen, zweitens auf die Debatte über eine ‚Krise’ der 

französischen nationalen Identität und als letztes auf die Debatte über die ‚Flüchtlingskrise’. Dadurch 

soll herausgefunden werden, ob sich ein komplettes Verschwinden der typischen Intellektuellen-Figur 

in Frankreich bestätigen lässt oder ob sich diese Figur eher in einem Prozess der Veränderung befindet 

und Charakterzüge aus einem oder mehreren der vier bereits vorgestellten Modelle eines politisch-

verantwortlichen Intellektuellen in sich vereint. 

 

1. Erstes Fallbeispiel: Die Debatte über den état culturel 

 

Das erste Fallbeispiel, welches in der Analyse in Betracht gezogen wird, ist die um den ‚kulturellen 

Staat’, also um den état culturel. Diese findet seit 1981 große Resonanz, sowohl innerhalb der 

öffentlichen Gesellschaft als auch der politischen Sphäre, und handelt vor allem von der Rolle, die der 

Staat in kulturellen Angelegenheiten spielen sollte, oder welche eben gerade nicht. Solche Fragen, wie 

‚was ist überhaupt Kultur?’, ‚inwiefern darf sich der Staat in die ‚Kultur’ einmischen, ohne die 

Unabhängigkeit Künstlern zu beeinträchtigen?’ oder ‚wie wirtschaftsunabhängig soll beziehungsweise 

kann die Kultur überhaupt sein?’, wurden zu dieser Zeit gestellt und werden seitdem kontrovers 

debattiert. 

 

1.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte 

 

Die Entstehung einer Debatte über einen ‚kulturellen Staat’ wird oft als französische Besonderheit 

dargestellt. Innerhalb der westlichen Demokratien spielt der Staat in Frankreich eine dominierende 

Rolle in den Fragen der Kultur, wie sie praktisch nirgendwo anders zu finden ist (vgl. Poirrier 2015: 

113). Die Einführung einer kulturellen Politik in Frankreich stimmt zeitlich mit der Einrichtung eines 

Ministeriums für kulturelle Angelegenheiten 1959 überein (vgl. Dubois 2010: 24). Zu dieser Zeit und 



	
   24	
  

unter der Leitung des zuständigen Ministers André Malraux sollte ein solches Ministerium der 

Demokratisierung der Kultur dienen. Es ging ursprünglich darum, die französische Kultur für alle 

zugänglich zu machen:  

„Le ministère chargé des affaires culturelles a pour mission de rendre accessible les œuvres 

capitales de l’humanité, et d’abord de la France, au plus grand nombre possible de Français; 

d’assurer la plus vaste audience à notre patrimoine culturel, et de favoriser la création des 

œuvres d’art et de l’esprit qui enrichissent.“ (Légifrance 1959) 

Als 1981 Mitterand an die Macht kam und Jack Lang zum Kulturminister wurde, erfuhr das 

Ministerium einen deutlichen Richtungswechsel (vgl. Ory 1984; Fondu/Vermerie 2015). Das 

Ministerium für kulturelle Angelegenheiten wurde ins ‚Ministerium der Kultur’ umbenannt, sein 

Budget wurde verdoppelt, das Ministerium zielte also auf die Institutionalisierung der Kultur ab. 

Darunter wurde verstanden, dass das Ministerium sowohl zur kulturellen Innovation als auch zur 

Pluralisierung der Kultur beitragen solle: „la ‘démocratisation culturelle’ s’efface au profit du libre 

épanouissement individuel par la création“ (Poirrier 2013: 24). Anders formuliert erfolgte der 

Versuch, die reale Bedeutung der Kultur zu erweitern: neuen Kunstarten (Photographie, Musik, 

Zirkus) sollten mehr Respekt gezeigt werden, künstlerische Ausdrücke von ethnischen Minderheiten 

sollten gefordert werden, die Dezentralisierung des Kulturverwaltungsapparats sollte ermöglicht 

werden etc. (vgl. Ory 1984: 82). Der Staat wollte sich damit mehr in den kulturellen Angelegenheiten 

des Landes beteiligen und wünschte sich dabei, die industrielle und ökonomische Dimension der 

Kultur fördern zu können (vgl. Poirrier 2015: 115). Die quantitative Zunahme kultureller Maßnahmen 

hatte daher Vorrang vor der qualitativen (vgl. ebd.). 

Diese Neuerungen der Kulturpolitik gerieten rasch in die Kritik, die sich einerseits um das 

Hinterfragen der Zuständigkeit des Staates im Kulturbereich drehte (vgl. Fondu/Vermerie 2015: 58). 

Andererseits führte die Erweiterung des Kulturbegriffes zur Kritik eines ‚Kulturrelativismus’ und zur 

Befürchtung einer ‚vermarkteten’ und ‚ethnologisierten’ Kultur (vgl. ebd.: 60). Die Demokratisierung 

der Kultur sei daher gescheitert und habe zur Auflösung der ‚legitimen’ Kultur ins „tout culturel“ 

geführt (ebd.: 59). Breiter gefasst, wurde der ‚Einflussverlust’ bzw. der ‚Niedergang’ der 

französischen Kultur Ausdruck eines ständigen Bedauerns und Auslöser zahlreicher Debatten (vgl. 

Dubois 2010: 50). Außerdem wurde die Politikkultur der linken Regierung von Anhängern aus rechten 

bzw. rechtsextremen Parteien angegriffen, indem die kulturellen Institutionen beschuldigt wurden, 

weiterhin zur Vergrößerung der Kluft zwischen ‚Eliten’ und ‚einfachem Volk’ beizutragen (vgl. 

Poirrier 2015: 32). Zusammengefasst wurde das Thema der Kulturpolitik zum Kern einer Vielzahl 

kontroverser und zum Teil hoch kritischer Würdigungen. 

Als das Kulturministerium 1993 wieder sein ursprüngliches Ziel aus dem Jahr 1959 übernahm, wurde 

klar, dass das Thema der Erweiterung der Kulturpolitik an Bedeutsamkeit verloren hatte (vgl. Poirrier 

2015: 29). Beispielweise reduzierte der Premierminister Manuel Valls zwei Jahrzehnte später das 

kulturelle Budgets der Städte und Départements deutlich (vgl. Fondu/Vermerie 2015: 62). Die Debatte 



	
   25	
  

über den kulturellen Staat läuft jedoch seit den Achtzigerjahren ständig weiter (vgl. ebd.: 19). Das 

Thema der kulturellen Politik steht seit dieser Zeit bei jeder Präsidentschaftswahl auf dem 

Wahlprogramm aller Kandidaten und beweist damit, dass die Problematik der Kulturpolitik weiterhin 

ein relevantes Thema innerhalb der Gesellschaft darstellt (vgl. ebd.; Carasco/Giuliani 2017).  

 

Die französische Debatte über den kulturellen Staat gilt seit 1981 als „[un] débat toujours 

recommencé“ (Poirrier 2015: 19). Diese dauerhafte Debatte betrifft sowohl das Thema der Kultur 

selbst als auch die Frage der Rolle, welche dem Staat in kulturellen Angelegenheiten zugeschrieben 

wird. Deshalb könnte erwartet werden, dass dieses in besonderem Maße von den Intellektuellen 

thematisiert würde und durch diese eine starke Beteiligung an der Debatte geschähe. Die Überprüfung 

dieser Erwartung liegt im Kern des folgenden Teiles. 

 

1.b. Die Intellektuellen: erste Gegner der ‚kulturellen Politik’ 

 

Auch wenn ein ‚Schweigen’ der Intellektuellen bereits Anfang der Achtzigerjahre bedauert wurde, 

löste das Thema der Institutionalisierung einer neuen kulturellen Politik eine breite nationale Debatte 

aus, an der sich die Intellektuellen aktiv beteiligten. Dadurch lässt sich das erste Kriterium bezüglich 

der Menge an beteiligten Intellektuellen leicht überprüfen. Vincent Dubois, Professor der 

Politikwissenschaft und der Soziologie, stellte fest, dass Intellektuelle die ersten Kritiker der 

kulturellen Politik darstellten (vgl. Dubois 2010: 35). Die meisten Experten, Journalisten, Künstler und 

Politologen teilten die Feststellung, eine Krise der französischen Kultur sei zu befürchten (vgl. ebd.: 

18). In diesem Zusammenhang wurden zahlreiche sozial- und geisteswissenschaftliche Forschungen 

zum Thema veröffentlicht, veranstaltete der Collège International de Philosophie 1992 eine 

Diskussion bezüglich der kulturellen Politik, räumten die zwei wichtigsten französischen Zeitschriften 

Esprit und Le Débat dem Thema in zahlreichen Ausgaben breiten Raum ein und es wurden nicht 

weniger als fünf Werke dazu alleine 1992 publiziert6 (vgl. Dubois 1993: 6, Poirrier 2015: 119). Die 

Idee eines ‚Unbehagens der Kultur’ war außerdem bereits vor diesen Werken in den Büchern ‚La 

défaite de la pensée’ von Alain Finkielkraut (1987)7 und ‚Eloge des intellectuels’ von Bernard-Henri 

Lévy (1987) auffindbar. Beide trugen deutlich zur Debatte bei, zumal sie extrem kommentiert und 

polemisiert wurden (vgl. Poirrier 2015: 118). 

Innerhalb der Debatte über den kulturellen Staat waren jedoch die Werke ‚L’Etat culturel’ von Marc 

Fumaroli (1991) und ‚La comédie de la culture’ von Michel Schneider (1993) von enormer Bedeutung 

(vgl. Poirrier 1996: 787ff). Sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene erfuhren ihre 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6	
  Darunter zählen zum Beispiel: Bonnier, H. (1992): Lettre recommandée à Jack Lang et aux fossoyeurs de la 
culture. Monaco: Editions du Rocher.; Zadig (1992): L’implosion française. Paris: Albin Michel.; Leniaud, J.-M. 
(1992): L’utopie française. Paris: Mengès. 
7	
  Finkielkraut, A. (1987): La défaite de la pensée. Paris: Gallimard.	
  
	
  



	
   26	
  

Autoren einen unbestreitbaren Erfolg (vgl. Dubois 1993: 11). Die Hauptthesen aus den beiden Werken 

wurden außerdem von allen französischen Medien, also von der Presse, vom Fernsehen und vom 

Radio diskutiert (vgl. Poirrier 1996: 788). Die intellektuelle Reaktion, welche die Veröffentlichung 

dieser zwei Werke erfuhr, war ebenso bemerkenswert:  

„[C]es livres ont suscité un grand nombre d’articles dans la presse, provoqué des démentis 

formels, des réajustements, conforté des prises de position antérieures ou en ont permis de 

nouvelles … En bref, ils ont structuré la ‘doxa intellectuelle.’“ (Dubois 1993: 6) 

Außerdem wies Zadig (das Pseudonym einer Intellektuellengruppe) auf die politische Bedeutung der 

hervorgebrachten Argumente der beteiligten Intellektuellen hin: „il est vital pour la culture que ceux 

qui auront demain la responsabilité des destinées de la France aient lu et médité Steiner, Bloom, 

Lussato, Finkielkraut, Fumaroli, ou le retour à la vraie culture“ (Zadig, In: Poirrier 1996: 790). 

Dadurch zeigt sich, dass Intellektuelle eine durchaus wichtige politische Rolle innerhalb der 

öffentlichen Debatte gespielt haben. 

Das zweite Kriterium der durchgeführten Analyse betrifft die politische Orientierung der beteiligten 

Intellektuellen und ist im Fallbeispiel der Debatte über den kulturellen Staat ebenso sorgfältig zu 

untersuchen. In den ersten Jahren nach der Entstehung der Debatte waren auf der einen Seite vor allem 

rechte und konservative Kritik auffindbar, welche sich gegen eine ‚Entsakralisierung’ der Kultur 

richtete (vgl. Dubois 2010: 40). Auf der anderen Seite unterstützen die meisten linken Intellektuellen 

das Projekt einer Demokratisierung der Kultur (vgl. ebd.). Im Gegensatz zur ‚rechten’ Kritik 

Fumarolis sollte daher das Werk Schneiders, des damaligen Ministers innerhalb des 

Kulturministeriums (1988-1991), laut seinen eigenen Worten als ‚linke’ Antwort darauf gelten (vgl. 

Dubois 1993: 6). Auch wenn beide Autoren in der Tat keine einheitlichen Stellungen vertreten, sind 

sich ihre Thesen in vielerlei Hinsicht ähnlich 8  (vgl. ebd.). Dadurch verschwand nach der 

Veröffentlichung dieser beiden Werke die Möglichkeit, die Intellektuelleninterventionen den 

typischen politischen Spaltungen links beziehungsweise rechts zuzuordnen: vielmehr spalteten sich 

die beteiligten Intellektuellen nach Anfang der Neunzigerjahre in Vertreter einer liberalistischeren 

Ideologie und Befürworter eines Schutzes der französischen „exception culturelle“ auf (Poirrier 2013: 

20). Intellektuelle aus allen politischen Richtungen haben sich daher zunächst zahlreich an der Debatte 

beteiligt, ohne dass sich jedoch ihre hervorgebrachten Für- und Gegenargumente und 

Richtlinienvorschläge bezüglich einer kulturellen Politik danach einer bestimmten politischen 

Orientierung zuordnen lassen.  

Das Echo, welches die beteiligten Intellektuellen innerhalb der öffentlichen Gesellschaft und bei der 

politischen Klasse erfuhren, war außerdem verhältnismäßig hoch. Die bereits Ende der Achtzigerjahre 

veröffentlichen Werke boten zuerst theoretische Unterstützung und Anregung für das Hinterfragen 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8	
  Sowohl zu einem ausführlichen Vergleich der Thesen Fumarolis und Schneiders als auch zur Beobachtung der 
Strategien der jeweiligen Autoren, welche diesen einen riesigen Erfolg ermöglichten, siehe: Dubois, V. (1993, S. 
7-17). 



	
   27	
  

einer kulturellen Politik bei ihren härteren Kritikern (vgl. Poirrier 2015: 119). Darüber hinaus 

übernahmen, obwohl einige Historiker Zweifel an der Argumentation Fumarolis aufwiesen, die 

Medien sowohl seine These als auch die Schneiders eins zu eins (vgl. Dubois 1993: 16). Fumaroli galt 

daher in den Neunzigerjahren der öffentlichen Meinung nach als die ‚Bezugsperson der kulturell-

politischen Fragen’ (vgl. ebd.). Von höherer Bedeutung ist jedoch, dass die Argumente dieser Autoren 

später auch in Wahlkampfreden von Politikern wiederzufinden waren (vgl. Poirrier 2015: 124). 

Fumarolis und Schneiders Argumente wurden während der Parlamentswahlen 1993 durch Mitglieder 

der rechten Parteien häufig zitiert. Wie Vincent Dubois hinwies: „les arguments de Schneider et 

Fumaroli ont largement été repris [par des agents politiques], tant pour dénoncer le ‘bilan socialiste’ 

que pour élaborer des propositions alternatives“ (Dubois 1993: 16). Intellektuelle übten in diesem 

Zusammenhang einen deutlichen Einfluss auf Politiker, die ihr politisches Programm nach den 

Problemstellungen und Argumente der Intellektuellen richteten, aus. Zusammengefasst lässt sich 

somit behaupten, dass Intellektuelle ein erhebliches Echo innerhalb der Debatte über den kulturellen 

Staat erfuhren.  

 

Dabei ist festzustellen, dass die Debatte über die Rolle des Staates innerhalb der kulturellen Sphäre, 

die Anfang der Achtzigerjahre begann, auf kein besonderes Schweigen der Intellektuellen hinwies, 

sondern vielmehr auf ihre hohe Beteiligung an der Debatte. Zahlreiche Intellektuelle griffen in die 

politische Debatte ein, und taten dies unabhängig von ihren politischen Orientierungen, die im Laufe 

dieser Debatte schwierig nach der traditionellen Links-Rechts-Spaltung zu unterscheiden waren. 

Unabhängig davon übten die Intellektuellen einen ziemlich hohen Einfluss innerhalb der Medien und 

bei den Politikern aus. Manche Autoren, wie Vincent Dubois oder Philippe Poirrier, Experte der 

kulturellen Geschichte Europas, wiesen dabei jedoch darauf hin, dass dieser bedeutsame Einfluss nur 

durch eine außergewöhnliche Mediatisierung der Debatte ermöglicht wurde (vgl. Dubois 1993: 6; 

Poirrier 2015: 117). Daher kann Folgendes behauptet werden:  

„Croisant nombre de thématiques intellectuelles récentes, telles que la post-modernité, la 

montée de l’individualisme, les prophéties du déclin ou la crise de l’Etat providence, ‘l’Etat et 

la Culture’ fait aujourd’hui partie des problèmes produits par le cercle des intellectuels 

médiatiques.“ (Dubois 1993: 6) 

Im folgenden Teil wird überprüft, ob die hohe Beteiligung der Intellektuellen an der Debatte über den 

état culturel den letzten Erschütterungen einer sterbenden Intellektuellenbeschäftigung mit politischen 

Angelegenheiten entsprach, oder ob diese Debatte einen Wendepunkt im Phänomen einer 

Wiederbelebung der Intellektuellen darstellte. In diesem Zusammenhang wird die Haltung der 

Intellektuellen gegenüber dem politischen Diskurs im Falle der Debatte über eine ‚Krise’ der 

französischen nationalen Identität im Fokus stehen.  

 

 



	
   28	
  

2. Zweites Fallbeispiel: Die Debatte über die identité nationale 

 

In diesem zweiten Fallbeispiel handelt es sich um die Debatte über die französische nationale Identität. 

Diese Debatte entstand ursprünglich bereits Ende der Achtzigerjahre, wurde aber durch ihre 

Umwandlung zu einem Wahlkampfthema durch den Front National und seit der Einrichtung eines 

Ministeriums der ‚nationalen Identität’ unter Nicolas Sarkozy ständig intensiviert. Aus dieser Debatte 

kristallisierte sich die Annahme heraus, die französische nationale Identität befände sich in einer 

‚Krise’ und sei zunehmend vom ‚Verfall’ bedroht. 

 

2.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte 

 

Um die Debatte über die französische nationale Identität in ihren historisch-politischen Kontext 

einzufügen und sie so verständlich zu machen müssen zuerst die zwei bekanntesten unterschiedlichen 

Definitionen dieser nationalen Identität vorgestellt werden. Das französische Verständnis der 

nationalen Identität ist tatsächlich mehrdeutig und wurde hauptsächlich durch zwei Autoren, Maurice 

Barrès und Ernest Renan, durchaus unterschiedlich gedeutet. Renan auf der einen Seite begründete in 

einer Konferenz 1882 seine Definition auf dem Prinzip eines besonders offenen Nationalismus. Laut 

ihm wird die nationale Identität weder durch physische Elemente, wie die Rassezugehörigkeit, noch 

durch soziale, wie die Religionszugehörigkeit, definiert (vgl. Monnier 2010: 12). Vielmehr entsteht die 

nationale Identität auf freiwilliger Basis und wird durch das Handeln des Einzelnen konstituiert (vgl. 

ebd.). Anders formuliert beruht das Konzept nationaler Identität auf der Bereitschaft eines jeden, sich 

für die Nation einzusetzen: „la nation [… est] constituée par ‘les sacrifices que l’on a faits et ceux que 

l’on est disposé à faire encore’“ (Renan, In: Wieder 2009). Im Gegensatz dazu beinhaltet Barrès’ 

These aus 1902 die Idee, laut welcher Franzose ist, wessen Vorfahren Franzosen waren (Wieder 

2009). Barrès’ Definition basiert in diesem Zusammenhang auf einem viel geschlosseneren und 

deterministischen Nationalismus: entweder ist man oder ist man kein Franzose, man kann nicht dazu 

werden. 

Theoretiker haben sich zwar bereits Ende des 19. Jahrhunderts mit dem Konzept nationaler Identität 

beschäftigt, bedeutsam ist jedoch, dass im politischen Diskurs bis zu den Achtzigerjahren diesem 

Konzept kaum Beachtung geschenkt wurde (vgl. Bazin 2013: 40; Wieder 2009). 1987 setzte aber der 

damalige Chef des Front National Jean-Marie Le Pen die Debatte in Gang, indem er das Thema „Etre 

français, ça se mérite“ zum Kern einer Kampagne machte (Direction de l’Information Légale et 

Administrative 2016). Das Konzept nationaler Identität wurde plötzlich als selbstverständlich erachtet 

und taucht seitdem in den offiziellen und öffentlichen Diskursen unvermeidlich immer wieder auf 

(vgl. Bazin 2013: 41). Selbst als Wahlkampfthema gewannen Fragen der nationalen Identität 

zunehmend an Bedeutung (vgl. Monnier 2010: 11).  



	
   29	
  

Tatsache ist, dass es dem Front National gelungen ist der öffentlichen Gesellschaft, wenn nicht seine 

Ideen, so zumindest seine Problemstellungen aufzuzwingen. Autoren, die sich mit dem Phänomen des 

Bedeutungszuwachses dieses Themas beschäftigt haben, weisen darauf hin, dass der Kontext, in dem 

diese Steigerung stattfand, dafür besonders günstig gewesen sei (vgl. ebd.; Wieder 2009). Frankreich 

hätte sich in einer Zeit der Verwirrung befunden und daher die Notwendigkeit empfunden, sein 

Verständnis nationaler Identität zu radikalisieren, um sich von anderen Ländern zu unterscheiden: „un 

sentiment commun de vulnérabilité, ajouté à une crise des idéaux collectifs de substitution : tel serait 

donc le terreau qui aurait permis au thème de l’identité nationale de prospérer“ (Wieder 2009).  

In diesem bestimmten Zusammenhang wurde die Debatte über die nationale Identität, ursprünglich 

ausgegangen vom Front National, zur nationalen Debatte. Nicolas Sarkozy ist es gelungen sich diese 

Debatte zu Gunsten zu machen, indem er 2007 das Hinterfragen des Front National übernahm und das 

Konzept nationaler Identität zum Eckpfeiler seiner Präsidentschaftswahlen entwickelte. Dafür löste 

Sarkozy das Konzept von seinem rassischen Inhalt und verknüpfte er es mit der Rhetorik 

republikanischer Werte (vgl. Bazin 2013: 37). Dadurch gab Sarkozy der Debatte einen neuen Impuls 

und führte diesen nach seiner Wahl weiter, als er die Eröffnung eines ‚Ministeriums für Immigration 

und nationale Identität’ anordnete (vgl. Boure/Bousquet 2011: 296). 2009 trug der Minister für 

Immigration und nationale Identität, Eric Besson, weiterhin zur Debatte bei, als er eine nationale 

Befragung rund um das Konzept nationaler Identität ankündigte (vgl. ebd.: 299). Diese sollte sowohl 

der Förderung nationaler Identität dienen, als auch einer Neuformulierung ihrer Werte und des Stolzes 

Franzose zu sein bezwecken (vgl. ebd.). Zur Konkretisierung dieses Zwecks wurden alle Bürger 

aufgefordert, ihre Meinung zum Thema zu äußern. 

Sowohl als der Front National zur Entstehung der Debatte beitrug, als auch zur Zeit seiner 

Reaktivierung unter Sarkozy, ist es bedeutsam zu bemerken, dass das Konzept nationaler Identität in 

den politischen Diskursen oft in Verbindung zum Phänomen der Immigration gebracht und dabei stark 

negativ konnotiert wurde beziehungsweise wird. Die Annäherung dieser beiden Konzepte führte zum 

negativen Diskurs bezüglich der Immigration, insofern der Einwanderer als Bedrohung der bereits 

geschwächten nationalen Identität betrachtet wurde (vgl. Noiriel, In: Mauger 2007: 80, 82). Die 

partikularistische französische Konzeption nationaler Identität ist daher heute überwiegend 

ethnozentriert und führte zur neuen Spaltung zwischen „pôle national-sécuritaire“ und „pôle social-

humanitaire“, die sich parallel zur traditionellen Spaltung Links-Rechts entwickelte (ebd.: 81). 

 

Diskurse über die ‚gefährdete’ nationale Identität haben in den letzten Jahren nicht an Bedeutung 

verloren. Besonders aufgrund der Attentate 2015 und dem 2016 beschlossenen Gesetz zum Entzug der 

Staatsangehörigkeit binationaler Terroristen hat sich die Debatte erneut entzündet (vgl. Gorce 2016). 

Diese kontroverse Debatte ist in dieser Arbeit und der darin durchgeführten Analyse von großer 

Bedeutung, da die Regierung 2009 selbst der Gesellschaft das Wort erteilte, als sie sie zur Beteiligung 



	
   30	
  

an die Debatte aufforderte. Daher wird im Folgenden untersucht, inwiefern die Intellektuellen dieser 

Erwartung entsprachen. 

 

 2.b. Die Intellektuellen: zwischen zwei Fronten 

 

Im Fallbeispiel der Debatte über eine ‚Krise’ der nationalen Identität lässt sich erneut das erste 

Kriterium, also eine hohe intellektuelle Partizipation, bestätigen, jedoch nicht angesichts der durch die 

Regierung geforderten Debatte. Die meisten Intellektuellen weigerten sich, an der durch die Regierung 

organisierten Debatte teilzunehmen und ihre Meinung auf der eigens dafür eingerichteten 

Regierungswebsite mitzuteilen (vgl. Bazin 2013: 43; Boure/Bousquet 2011: 299). Sie lehnten eine 

Beteiligung an der geforderten Debatte ab und zeigte ihre Haltung durch vielseitige, alternative 

Beteiligungsformen. Nicolas Sarkozys vorgeschlagene Eröffnung eines Ministeriums der Immigration 

und der nationalen Identität stellten sich in der nationalen Presse Intellektuelle mit Hilfe von 

veröffentlichten Pressetribünen und Akademikerinterviews entgegen (vgl. Boure/Bousquet 2011: 296). 

Zahlreiche Online-Petitionen wurden lanciert, wie beispielweise „Nous ne débattrons pas“, „Arrêtez 

ce débat Monsieur le Président“ sowie „Appel pour la suppression du ministère de l’identité 

nationale“, die deutlich gegen ein solches Ministerium plädierten (vgl. ebd.: 294). Jede dieser 

Petitionen erreichte ungefähre vierzigtausend Unterschriften, die hauptsächlich von Politikern, 

Akademikern, Forschern und Persönlichkeiten, die im Literaturbereich tätig waren, kamen (vgl. ebd.: 

311). Nach der Eröffnung des Ministeriums kündigten sogar acht Forscher des Vorstandes der Cité 

nationale de l’histoire de l’immigration (vgl. ebd.: 297). Im Vergleich zu den Intellektuellen, die 

Renans Konzeption der nationalen Identität teilten, wurden ebenso viele Werke zum Thema 

veröffentlicht, die sich die Konzeption Barrès’ näherten. Schriftsteller wie Renaud Camus, Eric 

Zemmour oder Michel Onfray widmeten der Frage der Identität zahlreiche Essays und Bücher, in 

denen sie vor allem einen Verfall der republikanischen Werte skandierten. Sie gehören zu denjenigen, 

die in der öffentlichen Sphäre vor einer ‚Krise’ der nationalen Identität warnten und dadurch zur 

Entzündung der Debatte in den Medien beitrugen: „[s]ur les plateaux de télévision, dans l’édition, la 

question identitaire garantit des succès d’audience [et] enflamm[e] périodiquement le débat public“ 

(Gorce 2016). Zudem gilt vor allem der Philosoph Alain Finkielkraut als der Vertreter eines 

‚vergessenen französischen Sonderfalls’, dessen Wurzeln zunehmend bedroht werden (vgl. ebd.). 

Zusammengefasst kann nicht bestritten werden, dass zahlreiche Intellektuelle an den kontroversen 

Diskussionen bezüglich einer ‚Krise’ der nationalen Identität teilnahmen.  

Bezüglich des zweitens Kriteriums der durchgeführten Analyse erwies sich die politische Zuordnung 

der beteiligten Intellektuellen als komplizierter. Gérard Noiriel, Forscher der Geschichte der 

Immigration in Frankreich, behauptete, die traditionelle Links-Rechts-Spaltung verlöre an Bedeutung, 

sobald sie im Fall der nationalen Identität angewendet werden soll (vgl. Noiriel, In: Mauger 2007: 88). 

Anders formuliert sei das Konzept der ‚nationalen Identität’ mit Begriffen, wie ‚Republik’ oder 



	
   31	
  

‚republikanischen Werten’ verknüpft worden und wurde dadurch zum „sloga[n] inlassablement 

scand[é] et répét[é], non plus seulement à gauche, mais désormais dans toutes les mouvances 

politiques, extrême droite incluse“ (Bazin 2013: 42). Die bereits erwähnten Online-Petitionen ließen 

sich in diesem Zusammenhang kaum als ‚rechte’ respektive ‚linke’ einordnen (vgl. ebd.). Alain 

Finkielkraut stellt darüber hinaus ein hervorragendes Beispiel dar, da er regelmäßig Argumente der 

rechten Parteien und sogar des Front National hervorbrachte, jedoch von sich selbst behauptet, nicht 

in Übereinstimmung mit diesen zu stehen. Um seine Worte zu übernehmen: „ [s]i j’étais de droite, je 

le dirais. Mais je pense que ce clivage a perdu toute pertinence“ (Finkielkraut, In: Truong 2016). 

Vielmehr würde sich die intellektuelle Partizipation an der Debatte, wie bereits im vorherigen Teil 

erwähnt, nach einer Spaltung zwischen „pôle national-sécuritaire“ und „pôle social humanitaire“ an 

diesen orientieren (Noiriel, In: Mauger 2007: 81). Darüber hinaus vertreten die an der Debatte 

beteiligten Intellektuellen unterschiedliche politische Zugehörigkeiten, ihre Beiträge zur kontroversen 

Diskussion über die ‚nationale Identität’ ließen jedoch nicht mehr zu, sie mit klar definierten 

politischen Parteien in Verbindung zu bringen. 

Bei der Überprüfung des dritten Kriteriums zeichnet sich eine deutliche Entwicklung des ausgeübten 

Einflusses der Intellektuellen ab. Zunächst kann behauptet werden, dass Intellektuelle einen 

erheblichen Einfluss auf den politischen Diskurs ausübten, da Nicolas Sarkozy selbst das Konzept der 

nationalen Identität, das ursprünglich von rechtsextremen Intellektuellen entworfen wurde, zum 

Eckpfeiler seiner Kampagne machte (vgl. Bazin 2013: 37). Daraufhin waren sich einige Autoren einig, 

dass Intellektuelle diejenigen seien, die zur Dauerhaftigkeit der Debatte beitrugen: „le champ 

intellectuel (notamment scientifique et/ou philosophique) contribue […] à fournir un contenu à une 

notion vide que l’Etat, seul, serait incapable de remplir“ (ebd.: 41). Diese Behauptung lässt sich jedoch 

nicht pauschal bestätigen. Argumente der Intellektuellen, die eine zunehmende Bedrohung der 

französischen nationalen Identität beziehungsweise ihren Verfall prophezeien, werden in der Regel 

eins zu eins von den Medien übernommen (vgl. Meyran 2016). Die Online-Petitionen oder die 

Beiträge der Forscher in der Fachpresse seien im Gegensatz dazu wenig mediatisiert worden und 

hätten daher kaum einen Einfluss auf die öffentliche Meinung ausgeübt (vgl. Boure/Bousquet 2011: 

297f). Solche Intellektuelleninterventionen hätten lediglich Aufmerksamkeit innerhalb des 

wissenschaftlichen Feldes erhalten (vgl. ebd.). Gérard Noiriel beschäftigte sich ebenfalls mit der Frage 

und kam zu einer pessimistischeren Schlussfolgerung. Laut ihm hätten die Politikberater der 

jeweiligen linken französischen Parteien die Argumente der Experten wahrgenommen und sie sogar zu 

ihren politischen Strategien hinzugefügt, jedoch hätten diese Berater solche Strategien in der 

folgenden Zeit vernachlässigen, da die Rhetorik der Experten zur gegenteiligen Wirkungen innerhalb 

der Gesellschaft führte: „La protestation basée sur la rhétorique classique des droits de l’Homme 

amplifie […] aujourd’hui les effets de ce nouveau nationalisme“ (Noiriel, In: Mauger 2007: 82f). Der 

tatsächlich ausgeübte Einfluss der Intellektuellen auf den politischen Diskurs erscheint in diesem 

Zusammenhang undeutlich. Die Annahme besteht, dass Intellektuelle, deren Argumente durch die 



	
   32	
  

Medien und Politiker übernommen werden, diejenigen sind, welche die düsteren Gedanken bezüglich 

einer ‚Krise’ der nationalen Identität aussprechen.  

 

Zusammengefasst beteiligten sich Intellektuelle, unabhängig davon ob Experten der Geschichte der 

Immigration, Forscher oder Schriftsteller, seit der Entstehung der Debatte über eine ‚Krise’ der 

französischen nationalen Identität zahlreich an der Diskussion. Eine traditionelle politische Zuordnung 

der beteiligten Intellektuellen ist dabei jedoch unmöglich: Intellektuelle stellten sich einerseits 

vielmehr einer solchen Debatte entgegen oder konstatierten andererseits, dass die nationale Identität 

tatsächlich bedroht sei. Der Einfluss, den Intellektuelle auf den politischen Diskurs ausübten, ist dabei 

ebenso uneinheitlich. Auf der einen Seite wurden Argumente der Intellektuellen, die kritisch 

gegenüber der Debatte eingestellt waren, entweder kaum durch die Medien oder Politiker 

übernommen oder führten, gegen ihren Willen, zu einer Verstärkung des Gefühls einer ‚Krise’ der 

nationalen Identität innerhalb der Gesellschaft. Gérard Noiriel weist in diesem Zusammenhang, in 

Anlehnung an Bourdieus These, darauf hin, dass zeitgenössische Akademiker die Notwendigkeit 

berücksichtigen sollten, sich im Kollektiv zu einigen, um ihren Einflussbereich zu vergrößern. Auf der 

anderen Seite übten die Intellektuellen, die einen ‚Verfall’ der französischen nationalen Identität 

behaupten, zumindest auf die Medien einen deutlich größeren Einfluss aus. In Anbetracht dieser 

Feststellung stellt sich die Frage, inwiefern Medien selbst zur Inszenierung der Debatte beitrugen, 

indem sie bewusst das Wort nur Verteidigern solcher Thesen erteilten.  

Der Diskurs über eine ‚Krise’ der nationalen Identität und derjenige über die Zuwanderung 

beziehungsweise die in den Einwanderern ‚beobachtete’ Bedrohung erscheinen in Frankreich als 

unteilbar. Aus diesem Grund	
  wird, nachdem die Haltung der Intellektuellen innerhalb der Debatte über 

die nationale Identität analysiert wurde, diese am Fallbeispiel der Flüchtlingsaufnahme, die seit 2014 

stattfindet, überprüft.  

 

3. Drittes Fallbeispiel: Die Debatte über die Flüchtlingsaufnahme 

 

Schließlich dreht sich das dritte Fallbeispiel innerhalb der durchgeführten Analyse um die Debatte 

über die Flüchtlingsaufnahme. Diese Debatte weist eine enge Verbindung zum Thema einer Krise der 

französischen nationalen Identität auf: könnte die Ankunft von Flüchtlingen eine bereits ‚bedrohte’ 

nationale Identität nicht noch weiter schwächen? An diese Fragestellung spaltete sich die französische 

Gesellschaft zwischen den Verteidigern menschlicher Rechte, die eine Flüchtlingsaufnahme als 

moralische Pflicht empfinden, und Verteidigern einer stärker geschlossenen Nation, die eine 

Flüchtlingsaufnahme als Bedrohung der bereits geschwächten nationalen Einheit ansehen. 

 

 

 



	
   33	
  

3.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte 

 

Im Vergleich zu den zwei bereits vorgestellten Debatten, die als französische Besonderheiten gelten, 

erfuhr die Debatte über die Flüchtlingsaufnahme international große Aufmerksamkeit. Flüchtlinge aus 

unterschiedlichen Ländern, wie Syrien, Irak, Afghanistan oder Libyen, wandern in europäische 

Länder, wie Ungarn, Deutschland, Frankreich oder Großbritannien, ein in der Hoffnung, aus Krieg 

und Terrorismus in ihren Heimatländern, fliehen zu können (vgl. Gouvernement Français 2015). In 

Anbetracht dieser starken Zuwanderung (über eine Million Zuwanderer überquerten 2015 das 

Mittelmeer Richtung Europa) befand sich die Europäische Union plötzlich in einer ‚Flüchtlingskrise’ 

(„crise des réfugiés“), da diese Zuwanderung die Fähigkeiten der Aufnahmeländer überforderte (ebd.). 

Die Herausforderung dabei war, die Aufnahme der Flüchtlinge unter Bewahrung menschlicher 

Grundrechte zu ermöglichen und gleichzeitig diese Zuwanderung gleichmäßig zu regulieren (ebd.).  

Die Flüchtlingsaufnahme wurde daher in ganz Europa zum Auslöser unterschiedlicher neuer 

Regelungen und heftiger Debatten über die ‚richtige’ Weise, auf dieser ‚Krise’ zu reagieren. 

Frankreich war dabei keine Ausnahme. Die Regierung unter François Hollande hatte bereits 2015 das 

französische Asylrecht reformiert, mit der Absicht die Fristen für die Prüfung der Asylanträge zu 

reduzieren und die europäischen Normen ins neue Gesetz umzusetzen (vgl. ebd.). Dem Handeln der 

Regierung wurde aber weder von ihren ganzen Mitarbeitern noch von der gesamten Bevölkerung 

zugestimmt: vielmehr bewies die öffentliche Meinung eine durchaus zögerliche Haltung bezüglich der 

Flüchtlingsaufnahme (vgl. Truong 2015). Die Debatte über die Flüchtlingsaufnahme spaltete daher 

sowohl die Gesellschaft als auch die politische Klasse.  

Bedeutsam ist dabei zu bemerken, dass die Debatte über die Flüchtlingsaufnahme, wie die über die 

nationale Identität, stark emotional aufgeladen ist. Die Zuwanderung wird tatsächlich, ob in 

Zeitungsartikeln oder auch in Aussagen von Politikern, ständig durch negative Begriffe beschrieben: 

es geht um eine ‚Krise’, ‚eine Katastrophe’, eine ‚Invasion’ (vgl. L’Obs 2016). Die Debatte in 

Frankreich dreht sich daher nicht nur um die ‚richtige’ Weise, auf die ‚Krise’ zu reagieren, sondern 

ebenso um die Frage, ob die entstandene Zuwanderung als Bedrohung angesehen werden sollte. Selbst 

innerhalb der rechten und linken Parteien wurde keine einheitliche Einstellung zu diesen Fragen 

gefunden. Beispielweise störte sich die Parti Socialiste laut dem Politologen Philippe Marlière in 

seiner Stellungnahme zur Debatte dadurch, dass die meisten neuankommenden Flüchtlinge nicht 

laizistisch seien, in der Furcht, dass die Aufnahme dieser Flüchtlinge im Widerspruch zum tradiert 

Antiklerikalismus stehen könnte (vgl. Dupin 2017). 

Unabhängig von der riesigen Debatte, die sich um das Thema der Flüchtlingsaufnahme gebildet hatte, 

weist dieser Fall eine interessante Ähnlichkeit mit der Flüchtlingsaufnahme auf, die Ende der 

Siebzigerjahre in Frankreich stattfand. Zur dieser Zeit suchten Flüchtlinge aus Vietnam, die 

sogenannten Boatpeople, Asyl im Ausland, um der Unterdrückung dem kommunistischen Regime zu 

entfliehen. Diese Flüchtlinge wurden 1979 großzügig von den französischen Intellektuellen begrüßt: 



	
   34	
  

Intellektuelle aus allen Bereichen und aus allen politischen Orientierungen kooperierten, um die 

Aufnahme der Flüchtlinge zu ermöglichen (vgl. Winock 1997: 752). Zu diesem Zweck war es dem 

Philosophen André Glucksmann gelungen, die Schriftsteller Jean-Paul Sartre und Raymond Aron, 

langjährige Gegner in ihren jeweiligen politischen Überzeugungen, zusammen zu bringen, um beim 

Präsidenten Valéry Giscard d’Estaing zugunsten der Flüchtlinge zu intervenieren (vgl. ebd.). Sartre 

erklärte seine Mobilisierung durch folgende Worte: „Des hommes vont mourir. Il s’agit de les sauver. 

C’est une exigence purement morale“ (Sartre, In: Domenach 2015). Die Rettung der Boatpeople 

entsprach in diesem Sinne einer humanitären Krise, gegen die zeitgenössische Intellektuelle sich 

einigen mussten. 

 

Da eine Flüchtlingsaufnahme 1979 zu einer grenzüberschreitenden Kooperation aller Intellektuellen 

führte, ist es für dieses Fallbeispiel durchaus interessant, die Haltung der heutigen Intellektuellen zur 

Debatte über die aktuelle Flüchtlingsaufnahme zu betrachten. Der Vergleich zur damaligen Reaktion 

der Intellektuellen sollte die Beobachtung einer Entwicklung der Haltung der Intellektuellen 

gegenüber einer solchen politischen Debatten hervorragend ermöglichen. 

 

 3.b. Die Intellektuellen: Neugestaltung des Feldes 

 

Die Überprüfung des ersten Kriteriums, also der Beteiligung der Intellektuellen, erwies sich am 

Fallbeispiel der Flüchtlingsaufnahme deutlich delikater als in den zwei anderen Fällen. Einerseits 

lassen sich erneut unterschiedliche Intellektuellenbeteiligungsformen feststellen. Intellektuelle, welche 

sich für Flüchtlinge engagierten, machten beispielsweise ihre Haltung sichtbar, indem sie 2015 eine 

Petition namens „L’appel de Calais“ lancierten, um die Lebensbedingungen im 

Flüchtlingsaufnahmezentrum von Calais zu verbessern (vgl. Forster 2015). Diese entstand durch die 

kollektive Initiative von 800 Intellektuellen, unter denen sich unter anderem Schriftsteller, 

Philosophen sowie Akademiker befanden (vgl. ebd.). Das starke Engagement von Akademikern 

offenbarte sich außerdem, als einige der bekanntesten französischen Hochschulen, die EHESS (Ecole 

des Hautes Etudes en Sciences Sociales), Sciences-Po oder die ENS (Ecole Normale Supérieure) die 

Flüchtlingsaufnahme innerhalb ihrer eigenen Wände ermöglichten (vgl. L’Obs 2016). Intellektuelle, 

welche gegen eine Flüchtlingsaufnahme Stellung nahmen, waren dagegen präsenter in der Presse und 

den audiovisuellen Medien (vgl. Nouaille 2014). Schriftsteller wie beispielsweise Alain Finkielkraut 

oder Michel Onfray zeichneten sich dabei durch ihre Stellungnahmen aus, welche die 

Flüchtlingsaufnahme in Verbindung mit einer Verschärfung der bereits existierenden Spannungen 

innerhalb der französischen Gesellschaft brachten (vgl. ebd.). Laut diesen könnte eine massive 

Flüchtlingsaufnahme extrem negative Folgen für ein bereits durch wirtschaftliche Krisen 

geschwächtes Land mit sich bringen (vgl. ebd.). Auch wenn sich eine Intellektuellenbeteiligung an der 

Debatte über die Flüchtlingsaufnahme dadurch bestätigen lässt, ist es andererseits bedeutsam, dass 



	
   35	
  

sich die Jahre nach dem Anfang der Debatte durch ein erneutes riesiges Hinterfragen eines 

Schweigens der Intellektuellen auszeichneten. Journalisten wie Johan Hufnagel, Politiker wie Jean-

Marc Ayrault, damaliger Außenminister (2016-2017), oder Philosophen wie Jean-Luc Nancy, 

bedauerten in diesem Zusammenhang die Abwesenheit der Intellektuellen beziehungsweise dieses 

‚ohrenbetäubende Schweigen’ in der Debatte und forderten die Gesellschaft dazu auf: „[i]l faut savoir 

écouter le silence et regarder ce qui ne se montrer pas“ (vgl. Nancy 2015; Hufnagel 2016). 

Zusammengefasst lässt sich behaupten, dass sich Intellektuelle zwar an der Debatte beteiligt haben 

und zu diesem Zweck unterschiedliche Beteiligungsformen nutzten, dass diese Beteiligung jedoch 

allgemein als unzureichend eingeschätzt wurde.  

Die politische Orientierung der beteiligten Intellektuellen ist, ähnlich wie in den zwei anderen 

Fallbeispielen, als undeutliche zu interpretieren. Am Anfang der Debatte wiesen viele Autoren 

vorschnell darauf hin, dass ‚linke’ Intellektuelle sich aus der Debatte zu Gunsten der ‚rechten’ und 

‚konservativen’ Intellektuellen zurückhielten (vgl. Forster 2015). Der britische Historiker und 

Spezialist der kulturellen Geschichte Frankreichs Sudhir Hazareesingh teilte diese allgemeine 

Beobachtung und behauptete: „Cette nébuleuse n’est pas représentative du paysage intellectuel 

français dans toute sa richesse et sa diversité [mais] il n’y a pas en face un ensemble d’idées aussi 

cohérent [et] pour le moment personne ne leur donne vraiment la réplique“ (Hazareesingh, In: 

Nouaille 2014). Anders formuliert würden Autoren wie Finkielkraut, Onfray oder Régis Debray Ideen 

einer durch Flüchtlinge bedrohten französischen nationalen Identität, eines Verlustes der ‚echten’ 

französischen Werte oder eines ‚Rassismus’ gegen Weiße’ verbreiten, zu denen die ‚linken’ 

Intellektuellen (noch) keine einheitliche und in der Öffentlichkeit vertretbare Antwort entwickelten. 

Seitdem stellte sich jedoch häufiger die Frage, genauso wie im Fall der Debatte über eine ‚Krise’ der 

nationalen Identität, inwiefern die bereits erwähnten Intellektuellen tatsächlich Vertreter der rechten 

Parteien sind. Raphaël Glucksmann, Sohn des Philosophen und Essayisten André Glucksmann, kam, 

ähnlich wie Gérard Noiriel, zur Schlussfolgerung, laut welcher die traditionelle Links-Rechts-Spaltung 

erheblich an Bedeutung verlöre, seitdem sich die wiederkehrend beteiligten Intellektuellen die 

allgemeinen Problemstellungen der rechten respektive rechtsextremen Parteien aneigneten, obwohl sie 

von sich selbst behaupten, weiterhin linksorientiert zu sein (vgl. Glucksmann, In: Libération 2015). 

François Cusset, Politologe und Historiker der kulturellen Geschichte Frankreichs, verlangte in diesem 

Zusammenhang die Entwicklung einer neuen sinnvolleren Einordnung der modernen Intellektuellen 

(vgl. Cusset 2015). Kritisch bot er dazu die Spaltung zwischen ‚sorgfältigen Intellektuellen’ und ‚den 

Medien unterworfen und polemischen Intellektuellen’ an (vgl. ebd.).  

Als letztes erwies sich, was das dritte Kriterium angeht, das Echo, welches die Intellektuellen durch 

ihre Beteiligung an der Debatte erfuhren, als durchaus schwach beziehungsweise unbedeutend. Die 

These, laut der Intellektuelle keinen Einfluss auf den politischen Diskurs ausübten, könne sich 

einerseits durch die Behauptung, dass die Regierung die Intellektuellenmobilisierung nicht 

wahrgenommen respektive nicht darauf reagiert hätte, bestätigen lassen (vgl. L’Obs 2016). Ganz im 



	
   36	
  

Gegenteil dazu hätten die Intellektuellenbeteiligungen durch Petitionen oder durch die 

Flüchtlingsaufnahme in den bereits erwähnten Universitäten einen relativ negativen Einfluss auf die 

Meinung der öffentlichen Gesellschaft ausgeübt. Einige behaupten sogar: „[l]a posture moralisatrice 

[des intellectuels] serait même démobilisatrice“ (Truong 2015). In diesem Sinne hätten Intellektuelle, 

die durch ihre Argumente zur Unterstützung beziehungsweise zur breiteren Akzeptanz der 

Flüchtlingsaufnahme beitragen wollten, dazu geführt, dass die öffentliche Meinung noch skeptischer 

dem Thema gegenüber eingestellt worden sei. Andererseits wurde von vielen Autoren untermauert, 

dass Intellektuelle, die gegen eine Flüchtlingsaufnahme Stellung nahmen, ein signifikant breiteres 

Echo innerhalb der Medien erführen (vgl. Nouaille 2014). Intellektuelle, wie Finkielkraut, Onfray oder 

Eric Zemmour profitierten von einem breiteren Medienecho, indem sie ständig als Gäste in Talk-

Shows eingeladen oder nach ihrer Meinung in Zeitungen gefragt wurden (Gianoncelli 2015). Diese 

erhöhte Medienpräsenz weist jedoch auf keinen Fall auf ein bedeutsames Echo, weder bei der 

politischen Klasse noch innerhalb der öffentlichen Gesellschaft, hin. Die Argumente solcher 

Intellektuellen mögen zwar von den Medien übernommen worden sein, welche die Interventionen von 

Intellektuellenfiguren, die zur Zurschaustellung tendieren, zu einem ‚Schauspiel’ inszenierten, dies 

bedeutet jedoch noch nicht, dass sich diese Argumente dann im wesentlichen politischen Diskurs 

wiederfinden lassen: vielmehr seien solche Intellektuelle diejenigen, welche die Argumente der 

jeweiligen politischen Parteien übernähmen und verbreiteten (vgl.	
  Rimbert 2015; Meyran 2016). 

 

Als Fazit der Analyse der Haltung der Intellektuellen gegenüber dem politischen Diskurs am 

Fallbeispiel der Flüchtlingsaufnahme lässt sich zusammenfassen, dass sich Intellektuelle zwar an der 

Debatte beteiligten, das Engagement vieler jedoch von der öffentlichen Gesellschaft und von der 

politischen Klasse relativ unbeachtet blieb. Dabei erschien die politische Zuordnung der 

Intellektuellen, deren Argumente das größte Echo in den Medien erfuhren, als problematisch. Dieses 

Phänomen lässt sich dadurch erklären, dass die zeitgenössisch bekanntesten Intellektuellen Argumente 

von den rechten und von den rechtsextremen Parteien übernehmen, jedoch behaupten, sie seien 

weiterhin linksorientiert oder würden sogar gar nicht mehr wählen 9 . Außerdem hätten die 

Intellektuelleninterventionen kaum einen Einfluss auf den politischen Diskurs ausgeübt, obwohl die 

Medienpräsenz von einigen heutigen Intellektuellen größer als je zuvor sei: „les clercs n’ont [en effet 

jamais] bénéficié d’une telle chambre d’écho“ (Weill 2015). In diesem Zusammenhang gilt der 

Vergleich zwischen der Flüchtlingsaufnahme, die seit ein paar Jahren stattfindet und der aus dem 

Jahre 1979, in den Augen vieler als besonders enttäuschend (vgl. Hazareesingh, In: Nouaille 2014). 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9	
  Der Schriftsteller Michel Houellebecq stellt hierfür ein hervorragendes Beispiel dar. In seinen Stellungnahmen 
lassen sich regelmäßig Argumente vom Front National auffinden, obwohl der Schriftsteller behauptete: falls er 
bei den Präsidentschaftswahlen 2017 wählen würde, würde er dann für Emmanuel Macron stimmen. Jedoch 
habe er dies nicht getan, da er ausschließlich an Volksabstimmungen teilnähme. Siehe dazu Houellebecqs 
Auftreten in der Sendung L’Emission Politique unter: https://www.youtube.com/watch?v=91SniVEEH7U 
[Stand: 04.05.2017; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 



	
   37	
  

Die Ankunft der Boatpeople sei von einer Aura des Optimismus umgeben gewesen, zu der die 

Intellektuellen überwiegend beitrügen, während genau das Gegenteil im Fall der aktuellen 

Flüchtlingsankunft stattfände (vgl. ebd.). 

In Anbetracht dieser Beobachtungen ließe sich die These formulieren, dass das von vielen bedauerte 

‚Schweigen’ der Intellektuellen innerhalb der Debatte über die Flüchtlingsaufnahme vielmehr zu 

neuen Überlegungen bezüglich einer politischen und soziologischen Neugestaltung des intellektuellen 

Feldes als zur endgültigen Schlussfolgerung eines globalen Verschwindens der Intellektuellen führte. 

 

	
  
V). Entwicklung und Wandel der politischen Rolle moderner Intellektueller – Fazit und 

Ausblick 

 

Die vorliegende Arbeit diente der Untersuchung der Entwicklung der Haltung der Intellektuellen 

gegenüber dem politischen Diskurs seit den Achtzigerjahren, oder anders formuliert, seit der 

Machtübernahme der ersten sozialistischen Regierung der V. Republik, da sich die Thesen bezüglich 

eines zunehmenden Schweigens beziehungsweise Verschwindens der Intellektuellen seitdem 

vermehrten. Um eine genauere Analyse dieser Entwicklung zu ermöglichen, erschien zuerst die 

Rekonstruktion des theoretischen Hintergrunds bezüglich der Intellektuellen und ihrer 

zugeschriebenen politischen Rolle sinnvoll. 

Zu diesem Zweck standen erstens vier der bekanntesten Intellektuellentheorien im Fokus. 

Ausgegangen von der Theorie Bendas, welche die Intellektuellen als Vertreter universeller und 

höherer Werte betrachtete, die sich aus den politischen Angelegenheiten ihrer Zeiten zurückhalten 

sollten, wurde danach in Sartres Theorie dem Konzept des devoir d’engagement der Intellektuellen 

Beachtung geschenkt. Intellektuelle im Sinne Sartres gelten dann als Intellektuelle, wenn sie sich in 

allen politischen Debatten ihrer Zeit auf Seiten der Unterdrückten engagieren: Intellektuelle sind keine 

Moralisten mehr, sondern engagierte Akteure des politischen Lebens. Foucault schränkte das 

Sartre‘sche Verständnis der politischen Rolle der Intellektuellen ein, als er davon ausging, 

Intellektuelle sollten sich weiterhin an politischen Debatten beteiligen, diese Beteiligung sollte jedoch 

punktuell und in den jeweiligen bestimmten Betätigungsbereichen der Intellektuellen stattfinden. Als 

letztes behielt Bourdieu die These einer politischen Rolle der Intellektuellen bei, trug jedoch weiter zu 

ihrer Entwicklung bei, als er den Intellektuellen-Typ des kollektiven Intellektuellen dem des 

mediatisierten entgegenstellte.  

Diesen vier Theorien, unter denen drei den Intellektuellen eine bedeutsame politische Rolle 

zuschrieben, wurde anschließend Lyotards These eines zunehmenden Verschwindens der 

Intellektuellen, welche im neuen modernen Kontext überaltert geworden seien, gegenübergestellt. 

Darauf folgend wurde die These durch nachfolgende Thesen erweitert, welche kein allgemeines 

Verschwinden der Intellektuellen prophezeiten, sondern spezifischer entweder das Schweigen der 



	
   38	
  

‚linken’ Intellektuellen, deren Rhetorik sich auf die Verteidigung menschlicher Rechte bezog, oder 

den Anstieg der spezifischen Intellektuellen, im Sinne Foucaults, oder der mediatisierten 

Intellektuellen, welchen Bourdieu bereits in den Neunzigerjahren befürchtete. Als Nächstes wurden 

die drei Hauptgründe, die generell als Ursachen einer modernen Zurückhaltung der Intellektuellen aus 

der politischen Sphäre gelten, skizziert: ein allgemeiner Verlust an Glaubwürdigkeit, ein neuer 

soziokultureller Kontext, welcher die politischen Intellektuelleninterventionen beeinträchtigte, und ein 

steigernder Anti-Intellektualismus, welcher eine politische Verantwortung der Intellektuellen 

hinterfragte. 

Nachdem die theoretischen Grundlagen bezüglich der den Intellektuellen zugeschriebenen politischen 

Rolle erläutert wurden, erfolgte die Überprüfung der Thesen eines modernen Verschwindens der 

französischen Intellektuellen respektive ihrer Zurückhaltung gegenüber den neuen politischen 

Debatten. Hierfür wurde die tatsächliche Haltung der Intellektuellen gegenüber drei der größten 

politischen Debatten, welche in Frankreich nach den Achtzigerjahren stattgefunden haben, also die 

Debatte über den état culturel, die um eine ‚Krise’ der identité nationale und die um die 

Flüchtlingsaufnahme, genauer analysiert. Aus der Überprüfung der Menge an beteiligten 

Intellektuellen innerhalb der jeweiligen Debatten, ihrer politischen Orientierung und des Übernehmens 

ihrer Argumente durch die Medien und die politische Sphäre ließen sich einige allgemeine 

Betrachtungen feststellen.  

In Anbetracht des Engagements der Intellektuellen ließ sich erstens kein allgemeines Schweigen 

bestätigen. Aus der Analyse jedes Fallbeispiels ergab sich vielmehr eine hohe 

Intellektuellenbeteiligung. Die Beteiligungsformen, welche Intellektuelle benutzten, waren außerdem 

vielfältig: von der Veröffentlichung von Essays und Werken, der Teilnahme an 

Unterschriftenkampagnen bis hin zu Interventionen in der Presse oder in den audiovisuellen Medien. 

Bedeutsamer als die allgemeine hohe Intellektuellenbeteiligung ist, dass viele dieser Interventionen 

durch eine Zusammenarbeit von Intellektuellen im Kollektiv stattfanden.  

Was zweitens die politische Orientierung der beteiligten Intellektuellen anging, etablierte sich rasch 

die Feststellung, dass die traditionelle Opposition zwischen ‚linken’ und ‚rechten’ Intellektuellen an 

Relevanz verlor. Die gewohnte Links-Rechts-Spaltung innerhalb der gesamten französischen 

politischen Landschaft scheint an Bedeutung verloren zu haben.  

Als letztes ließe sich bezüglich der Agenda-setter-Rolle der Intellektuellen eine erhebliche 

Entwicklung beobachten. Intellektuelle haben in der ersten Debatte über den kulturellen Staat noch 

einen grundlegenden Einfluss auf den politischen Diskurs ausgeübt, indem ihre Argumente und 

Problemstellungen durch politische Parteien in den folgenden Jahren übernommen wurden. In den 

beiden weiteren analysierten Debatten zeigte sich jedoch, dass Intellektuelle keinen solchen Einfluss 

mehr auf den politischen Diskurs haben. Es wurde beobachtet, dass es Intellektuelle in diesen Fällen 

nicht schaffen, ihre eigenen Problemstellungen im politischen Diskurs durchzusetzen, sondern 

vielmehr diejenigen sind, welche die Argumente der unterschiedlichen Parteien übernehmen und zur 



	
   39	
  

Verstärkung ihrer Resonanz beitragen. Die Medien übernehmen ihrerseits weiterhin einige der durch 

die Intellektuellen hervorgebrachten Argumente. In diesem Zusammenhang ist jedoch denkbar, dass 

dieses Phänomen nicht auf einen besonderen Einfluss der Intellektuellen hinweist, sondern dem 

Ergebnis einer Marketingstrategie entspricht, nach welcher die Medien durch die Verbreitung von 

kontroversen beziehungsweise polemischen Stellungnahmen auf das Begeistern der Öffentlichkeit 

abzielen. Wie Michel Onfray darauf hinwies: „c’est précisément quand [je] pense ‘contre’ et non 

‘pour’ qu’on [m]’invite“ (Onfray, In: Gianoncelli 2015). 

 

Aus diesen Überlegungen ergibt sich eine konkrete Schlussfolgerung: die von Bourdieu betrachtete 

Entwicklung des intellektuellen Feldes lässt sich somit bestätigen. Einige Intellektuelle wurden 

überwiegend mediatisiert, welchen sich andere Intellektuelle, die dem Intellektuellen-Typ‚ Vertreter 

universeller und höherer Werte wie des Guten oder des Gerechten‘ zuzuordnen sind, kollektiv 

entgegenstellten. Diese Intellektuellen bekommen in der öffentlichen Sphäre zwar eine geringere 

Beachtung, welche zur fehlerhaften Annahme führen könnte, solche Intellektuellen seien 

verschwunden. Jedoch ließ sich diese Annahme durch die Empirie nicht bestätigen: Intellektuelle im 

Sinne Sartres oder Foucaults engagieren sich weiterhin in politischen Angelegenheiten, sie erfahren 

dennoch ein geringeres Echo innerhalb der öffentlichen Gesellschaft als ihre Vorgänger. In diesem 

Zusammenhang stellt sich eventuell nicht die Frage, ob sich der moderne Intellektueller aus den 

politischen Debatten zurückhält, sondern warum der Beteiligung vieler Intellektueller kaum noch 

Beachtung geschenkt wird. Ein besonderer Fokus könnte dabei auf den Medien liegen, welche in ihrer 

Vermittlungsrolle zwischen der politischen Beteiligung Intellektueller und der öffentlichen 

Gesellschaft manche Interventionen vernachlässigen und anderen volle Aufmerksamkeit schenken.  

So hat die besondere Fokussierung der Medien auf einige Intellektuelle zur Entwicklung eines neuen 

Intellektuellen-Typs geführt. Der Essayist Daniel Lindenberg beschrieb in seinem 2002 

veröffentlichten ‚Le Rappel à l’ordre : Enquête sur les nouveaux réactionnaires’10 die Figur des 

‚reaktionären’ Intellektuellen, welcher Bezug auf die freie Meinungsäußerung nimmt, um seine 

pessimistischen, provokativen und beleidigenden Stellungnahmen zu rechtfertigen, während er die alte 

moralische Ordnung, die Sicherheit und die traditionelle französische Identität verherrlicht. Diese 

Kategorisierung vereint bei Lindenberg eine Vielzahl von unterscheidbaren zeitgenössischen 

Intellektuellen, welche von außen betrachtet nichts oder wenig miteinander zu tun haben. Eine 

mögliche Erweiterung der vorliegenden Arbeit wäre daher eine genauere Analyse der modernen 

Intellektuellen, um herauszufinden, ob gemeinsame Merkmale bei diesen auffindbar sind und sie 

dadurch zur Entwicklung eines neuen bestimmten Intellektuellen-Typus’ beitragen, der anschließend 

zu den vier bereits vorgestellten Intellektuellen-Theorien hinzugefügt werden könnte.  

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10Lindenberg, D. (2002): Le Rappel à l’ordre : Enquête sur les nouveaux réactionnaires. Paris: Editions du 
Seuil. 



	
   40	
  

Als Fazit lässt sich konstatieren, dass sich die meisten modernen französischen Intellektuellen 

durchaus pessimistisch bezüglich der Zukunft der französischen Nation äußern. Dies ist umso mehr 

beunruhigend, als dass sie dabei keine Alternative anbieten. Um Aron zu zitieren:  

„Que faire dans un pays dont l’un des corps constitués les plus importants, à savoir les 

intellectuels chargés de gloire, n’admire que la destruction, sans concevoir un ordre 

susceptible de remplacer celui qu’il veut détruire ? Les intellectuels exercent normalement 

une fonction critique […] mais la fonction critique devient nihilisme lorsqu’elle dénonce la 

société globalement sans aucune représentation d’une autre société[.]“ (Aron, In: Winock 

1997: 708) 

Nichtsdestotrotz behauptete Sartre: „keine Gesellschaft [kann sich] über ihre Intellektuellen beklagen, 

ohne sich selbst anzuklagen, denn sie hat nur die, die sie selbst hervorbringt“ (Sartre 1965: 108). In 

diesem Zusammenhang weist das heutzutage allgegenwärtige Bedauern eines ‚Schweigens’ der 

Intellektuellen eigentlich nicht konkret auf ein Verschwinden der Intellektuellenfigur, sondern auf ihre 

Neugestaltung beziehungsweise auf die Entstehung eines neuen Intellektuellen-Typus, welcher von 

der Gesellschaft selbst hervorgebracht wurde, hin. Dadurch wird die Analyse der modernen Haltung 

der Intellektuellen gegenüber dem politischen Diskurs nicht ohne eine genauere Analyse der 

Entwicklung des modernen öffentlichen Feldes respektive des modernen politischen Feldes 

vervollständigt werden können.  

	
  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   41	
  

VI). Literaturverzeichnis 
 

- Alduy, C. (2015): Le FN est „une négation brutale de l’esprit critique“. Online unter: 
http://www.lemonde.fr/idees/article/2015/12/07/le-fn-vrai-parti-du-pret-a-
penser_4826508_3232.html [Stand: 07.12.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Altwegg, J. (1988): Frankreich. Badenweiler: Oase Verlag, S. 159-167. 
- Baert, P./Booth, J. (2012): Tensions Within the Public Intellectual: Political Interventions 

from Dreyfus to the New Social Media. International Journal of Politics, Culture and Society 
(Nr. 25, 2012), S. 111-126. 

- Balmand, P. (1992): L’anti-intellectualisme dans la culture politique française. Vingtième 
Siècle. Revue d’Histoire (Vol. 4, Nr. 36, 1994), S. 31-42. 

- Bazin, L. (2013): Idéologies de l’identité nationale et formes de citoyenneté, In: Tolan, J. 
(Hrsg.): Enjeux identitaires en mutation: Europe et bassin méditerranéen. Bern: Peter Lang 
AG, S. 36-50. 

- Benda, J. (1927): La trahison des clers. Paris: Editions Grasset, S. 126-275. 
- Bensaïd, D. (2012): Pierre Bourdieu, l’intellectuel et le politique. Online unter: 

https://www.contretemps.eu/pierre-bourdieu-intellectuel-politique/ [Stand: 20.01.2012; Letzter 
Zugriff: 08.01.2018]. 

- Boltanski, L. (2016): Les intellectuels français parlent et font parler. Online unter: 
http://www.lemonde.fr/livres/article/2016/09/15/les-intellectuels-francais-parlent-et-font-
parler_4997834_3260.html [Stand: 15.09.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Bondy, F. (1967): Jean-Paul Sartre and Politics. Journal of Contempory History (Vol. 2, Nr. 2, 
Apr. 1967), S. 25-48. 

- Boure, R./Bousquet, F. (2011): La construction polyphonique des pétitions en ligne. Le cas 
des appels contre le débat sur l’identité nationale. Questions de Communication (Nr. 20, 
2011), S. 293-316. 

- Bové, P. A. (1983): Intellectuals at War: Michel Foucault and the Analytics of Power. 
SubStance (Vol. 11, Nr. 4, 1982/1983), S. 36-55. 

- Brillant, B. (2008): Intellectuels: Les ombres changeantes de Mai 68. Vingtième Siècle. Revue 
d’Histoire (Vol. 2, Nr. 98, Apr.-Jun. 2008), S. 89-99. 

- Brunkhorst, H. (2010): Die Macht der Intellektuellen. Aus Politik und Zeitgeschichte (Nr. 40, 
2010), S. 32-37. 

- Buchholz, L./Eyal, G. (2010): From the Sociology of Intellectuals to the Sociology of 
Interventions. Annual Review of Sociology (Vol. 36, Aug. 2010), S. 117-137. 

- Carasco, A./Giuliani E. (2017): Culture, ce que proposent les candidats à la présidentielle. 
Online unter: https://www.la-croix.com/Culture/Culture-proposent-candidats-presidentielle-
2017-04-05-1200837358 [Stand: 05.04.2017; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- CIA (2011): Defection of the Leftist Intellectuals. Online unter: 
https://www.cia.gov/library/readingroom/docs/CIA-RDP86S00588R000300380001-5.PDF 
[Stand: 13.05.2011; Letzter Zugriff: 08.01.2018], S. 1-15. 

- Cornick, M. (1993): Catalyst for intellectual engagement: the serialization of Julien Benda’s 
La Trahison des clercs in the Nouvelle Revue Française, 1927-1932. French Cultural Studies 
(Nr. 4, 1993), S. 31-49.  

- Cusset, F. (2015): „Hors des médias, la gauche critique travaille à longeur d’année“. Online 
unter: http://www.liberation.fr/debats/2015/10/16/francois-cusset-hors-des-medias-la-gauche-



	
   42	
  

critique-travaille-a-longueur-d-annee_1405755 [Stand: 16.10.2015; Letzter Zugriff: 
08.01.2018]. 

- Danielsson, S. K. (2005): The intellectual as architect and legitimizer of genocide: Julien 
Benda Redux. Journal of Genocide Research (Vol. 7, Nr. 3, Sep. 2005), S. 393-407. 

- Delacampagne, C. (2008): La Démission des Clercs: Avatars de l’Intellectuel français, des 
années 60 à nos jours. The John Hopkins University Press (Vol. 123, Nr. 4, Sep. 2008), S.756-
776. 

- Direction de l’Information Légale et Administrative (2016): La nationalité française: 30 ans de 
débat. Online unter: http://www.vie-publique.fr/chronologie/chronos-thematiques/acces-
nationalite-francaise.html#top [Stand: 06.01.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Domenach, N. (2015): Migrants: rendez nous Aron, Sartre, l’esprit français !. Online unter: 
https://www.challenges.fr/politique/les-damnes-de-la-mer-rendez-nous-aron-sartre-l-esprit-
francais_78641 [Stand: 19.06.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Dubois, V. (1993): Politiques culturelles et polémiques médiatiques. Lectures croisées en 
guise d’introduction. Politix (Nr. 24, 1993), S. 5-19. 

- Dubois, V. (2010): Le „modèle français“ et sa „crise“: ambition, ambiguités et défis d’une 
politique culturelle. In: Saint-Pierre, D./Audet, C. (Hrsg.): Tendances et défis des politiques 
culturelles. Analyses et témoignages. Québec: Presses universitaires de Laval, S. 17-52. 

- Dupin, E. (2017): Comment la „pulsion identitaire“ divise la gauche. Online unter: 
http://www.slate.fr/story/135374/gauche-identite [Stand: 26.01.2017; Letzter Zugriff: 
08.01.2018]. 

- Fondu, Q./Vermerie M. (2015): Les politiques culturelles: évolutions et enjeux actuels. 
Informations sociales (Nr. 190, Apr. 2015), S. 57-63. 

- Forster, S. (2015): L’Appel de Calais des 800 artistes et intellectuels continue. Online unter: 
http://www.rfi.fr/france/20151021-appel-Calais-800-artistes-intellectuels-continue-catherine-
corsini [Stand: 21.10.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Foucault, M. (1972): Die Intellektuellen und die Macht. In: Defert, D./Ewald, F. (Hrsg.) 
(2002): Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits, Bd. II: 1970-1975. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, S. 382-393. 

- Gianoncelli, E. (2015): Les voix et les silences des intellectuels. Online unter: 
https://blogs.mediapart.fr/eve-gianoncelli/blog/220915/les-voix-et-les-silences-des-
intellectuels [Stand: 22.09.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Gorce, B (2016): Identité nationale, la France en plein doute. Online unter: https://www.la-
croix.com/France/Politique/Identite-nationale-la-France-en-plein-doute-2016-02-04-
1200737646 [Stand: 04.02.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Gouvernement Français (2015): La France à l’action face à la crise migratoire. Online unter: 
http://www.gouvernement.fr/la-france-a-l-action-face-a-la-crise-migratoire-2817 [Stand: 
07.09.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Hourmant, F. (2012): Les intellectuels et le pouvoir: des „idiots utiles“ aux prophètes 
d’institutions. Online unter: http://www.pur-editions.fr/couvertures/1333552918_doc.pdf 
[Stand: 2012; Letzter Zugriff: 08.01.2017], S. 7-29. 

- Hufnagel, J. (2016): Alep: où sont passés nos intellectuels?. Online unter: 
http://www.liberation.fr/planete/2016/09/29/alep-ou-sont-passes-nos-intellectuels_1513778 
[Stand: 29.09.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Kauppi, N. (2000): The Sociologist as Moraliste: Pierre Bourdieu’s Practice of Theory and the 
French Intellectual Tradition. SubStance (Vol. 29, Nr. 3, 2000), S. 7-21. 



	
   43	
  

- Kurzman, C./Owens, L. (2002): The sociology of intellectuals. Annual Review of Sociology 
(Vol. 28, Aug. 2002), S. 63-90. 

- L’Obs (2016): „Les migrants doivent être une cause pour tous“. Online unter: 
https://bibliobs.nouvelobs.com/idees/20161006.OBS9475/les-migrants-doivent-etre-une-
cause-pour-tous.html [Stand: 09.10.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Légifrance (1959): Journal officiel de la République Française. Online unter: 
https://www.legifrance.gouv.fr/jo_pdf.do?id=JORFTEXT000000299564 [Stand: 26.07.1959; 
Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Lévy, B.-H. (1987): Eloge des intellectuels. Paris: Editions Grasset & Fasquelle. 
- Libération (2015): Face aux réacs, ils résistent. Online unter: 

http://www.liberation.fr/france/2015/10/16/face-aux-reacs-ils-resistent_1405809 [Stand: 
16.10.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Lindenberg, D. (1992): Figures et rhétorique de l’anti-intellectualisme. Mil neuf cent. Revue 
d’histoire intellectuelle (Cahiers Georges Sorel) (Nr. 36, 1992), S. 7-11. 

- Lyotard, J.-F. (1983): Tombeau de l’intellectuel. In: Delorme, M. (Hrsg.) (1984): Tombeau de 
l’intellectuel et autres papiers. Paris: Editions Galilée, S. 9-22. 

- Mauger, G. (2007): L’identité nationale en France. Savoir/Agir (Vol 2, Nr. 2, 2007), S. 79-89. 
- McCarthy, P. (1985): Sartre, Nizan and the Dilemmas of Political Commitment. Yale French 

Studies (Nr. 68, Feb. 1985), S. 191-205. 
- Meyran, R. (2016): Crise identitaire?. Online unter: https://blogs.mediapart.fr/edition/les-

mots-en-campagne/article/191216/crise-identitaire [Stand: 19.12.2016; Letzter Zugriff: 
08.01.2018]. 

- Monnier, A. K. (2010): La construction symbolique de l’identité nationale française dans le 
discours de la campagne présidentielle de Nicolas Sarkozy. Communication (Vol. 28, Nr. 1, 
2010), S. 11-39. 

- Moussa, M./Scapp, R. (1996): The Practical Theorizing of Michel Foucault: Politics and 
Counter-Discourse. Cultural Critique (Nr. 33, Apr. 1996), S. 87-112. 

- Müller, J.-W. (2006) : Julien Benda’s Anti-Passionate Europe. European Journal of Political 
Theory (Vol. 5, Nr. 2, Apr. 2006), S.125-137. 

- Nancy, J.-L. (2015): Savoir écouter le silence des intellectuels. Online unter: 
http://www.liberation.fr/debats/2015/09/22/savoir-ecouter-le-silence-des-
intellectuels_1388232 [Stand: 22.09.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Nouaille, M. (2014): France: des intellectuels saisis par l’angoisse du futur et tentés par le 
repli. Online unter: https://www.ccme.org.ma/fr/medias-et-migration/45928 [Stand: 
15.10.2014; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Ory, P. (1984): La Politique du ministère Jack Lang: un premier bilan. The French Review 
(Vol. 58, Nr. 1, Okt. 1984), S. 77-83. 

- Poirrier, P. (1996): Ministère de la culture (débat sur le). 1981.... In: Winock, M./Julliard, J. 
(Hrsg): Dictionnaire des Intellectuels en France. Paris: Seuil, S. 787-790. 

- Poirrier, P. (2013): La politique culturelle en débat. Introduction. In: Poirrier, P. (Hrsg.): La 
politique culturelle en débat. Anthologie 1955-2012. Paris: La Documentation française, S. 
19-40. 

- Poirrier, P. (2015): L’Etat culturel en débat (1981-1995). In: Poirrier, P. (Hrsg.): La force 
(In)tranquille des années quatre-vingt: questions posées à la culture française. Porto: 
Lasemainefr, S. 113-124.  



	
   44	
  

- Reader, K. (2000): The State They’re In: Bourdieu, Debray and the Revival of Engagement. 
SubsStance (Vol. 29, Nr. 3, 2000), S. 43-52. 

- Rimbert, P. (2015): La guerre des bougons – Controverse intellectuelle ou cirque médiatique?. 
Online unter: https://www.monde-diplomatique.fr/2015/11/RIMBERT/54152 [Stand: 
11.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Sartre, J.-P. (1965): Plädoyer für die Intellektuellen. In: von Wroblewsky, V. (1995): Plädoyer 
für die Intellektuellen, Interviews Artikeln Reden 1950-1973. Hamburg: Rowohlt 
Taschenbuch Verlag, S. 90-148. 

- Sirinelli, J.-F. (1986): Le hasard ou la nécessité? Une histoire en chantier: l’Histoire des 
intellectuels. Vingtième siècle. Revue d’Histoire (Nr. 9, Jan.-Mär. 1986), S. 97-108. 

- Sirinelli, J.-F. (1998): Les quatre saisons des clercs. Vingtième Siècle. Revue d’histoire (Nr. 
60, Okt.-Dez. 1998), S. 43-57. 

- Sirinelli, J.-F. (2009): La Crise des intellectuels français: aspects historiques et retombées 
historiographiques. Modern & Contemporary France (Vol. 17, Nr. 2, Mai 2009), S. 127-137.  

- Strasser, J. (2000): Intellektuellendämmerung? Die deutschen Intellektuellen nach 1989. In: 
von Alemann, U. et. al. (Hrsg.): Intellektuelle und Sozialdemokratie. Opladen: Leske + 
Budrich, S. 183-198. 

- Swartz, D. (2003): From critical sociology to public intellectual: Pierre Bourdieu and politics. 
Theory and Society (Vol. 32, Nr. 5/6, Special Issus on the Sociology of Symbolic Power: A 
Special Issus in Memory of Pierre Bourdieu, Dez. 2003), S. 791-823. 

- Tremollet de Villers, V. (2015): Manuel Valls, les intellectuels et l’inculture triomphante. 
Online unter: http://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/03/20/31006-20150320ARTFIG00359-
manuel-valls-les-intellectuels-et-l-inculture-triomphante.php [Stand: 20.03.2015; Letzter 
Zugriff: 08.01.2018]. 

- Truong, N. (2015): Habermas, Zizek, De Luca ... des intellectuels repensent la crise des 
réfugiés. Online unter: http://www.lemonde.fr/idees/article/2015/09/09/repenser-la-crise-des-
refugies_4750265_3232.html [Stand: 09.09.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Truong, N. (2016): Alain Finkielkraut: „si j’étais de droite, je le dirais. Mais ce clivage a 
perdu toute pertinence“. Online unter: http://www.lemonde.fr/idees/article/2016/01/16/alain-
finkielkraut-si-j-etais-de-droite-je-le-dirais-mais-ce-clivage-a-perdu-toute-
pertinence_4848389_3232.html [Stand: 16.01.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Weill, N. (2015): Pourquoi le débat intellectuel penche à droite. Online unter: 
http://www.lemonde.fr/idees/article/2015/10/12/pourquoi-le-debat-intellectuel-penche-a-
droite_4787355_3232.html [Stand: 12.10.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Wieder, T. (2009): Aux racines de l’identité nationale. Online unter: 
http://www.lemonde.fr/politique/article/2009/11/06/aux-racines-de-l-identite-
nationale_1263699_823448.html [Stand: 06.11.2009; Letzter Zugriff: 08.01.2018]. 

- Winock, M. (1984): Les intellectuels dans le siècle. Vingtième siècle. Revue d’Histoire (Nr. 2, 
Apr. 1984), S. 3-14. 

- Winock, M. (1997): Le siècle des intellectuels. Paris: Editions du Seuil. 

 
 

 

 

 


	Deckblatt_Wasmer, Aline
	Wasmer, Aline

