LMU

LUDWIG-
MAXIMILIANS-
UNIVERSITAT
MUNCHEN

%0
O3\
IV
i

/AT

GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT m
FUR POLITIKWISSENSCHAFT (7

Munchener Beitrage
zur Politikwissenschaft

herausgegeben vom
Geschwister-Scholl-Institut
fur Politikwissenschaft

2018
Aline, Wasmer

Die politische Rolle der
Intellektuellen in Frankreich

Bachelorarbeit bei
Prof. Dr. Karsten Fischer
2018



Bachelorarbeit:

Die politische Rolle der Intellektuellen in Frankreich

Thema: Wie hat sich die Haltung der Intellektuellen gegeniiber dem politischen

Diskurs in Frankreich seit den Achtzigerjahren entwickelt?

Inhaltsverzeichnis

I). Welche politische Verantwortung sollen franzdsische Intellektuelle iibernehmen? — Eine

25121 311030 2
II). Entwicklungen der Definition eines Intellektuellen und seiner politischen Verantwortung in
AET TREOTIC. ..ttt sttt ettt et sb e s bt e s bt e s bt e s bt e sbeesbeesatesaeenaees 5
II.1. Bendas Verstandnis des universellen Intellektuellen...........cc..ccocerinininninnnnens 5
I1.2. Sartres Verstdndnis des engagierten Intellektuellen............cocceeveiiiniiiniiiniiinieeee e 7
I1.3. Foucaults Verstindnis des spezifischen Intellektuellen..............cccoeviveiiieiiiiniieniieenieeen, 8
I11.4. Bourdieus Verstdndnis des kollektiven und mediatisierten Intellektuellen....................... 10
III). Die franzosischen Intellektuellen in der Krise? Die These des Schweigens bzw. des
Verschwindens der IntelleKtuellen. ... ......cocueriiiiiiiiiiiiiiiiit e 13
III.1. Entstehung, Bedeutung und Erweiterung der These einer Krise der
INtElIEKTUGLIEN. ...ttt 14
II1.1.a. Das Schweigen der Intellektuellen? Entstehung der These bei Jean-
Frangois Lyotard........c.coocuiiiiieioiiieie ettt 14
III.1.b. Vom Schweigen bis hin zum Verschwinden der Intellektuellen. Die
Die Erweiterungen von Lyotards These..........cccceevverviiiiiiinniiniinicnicniceee 15
I11.2. Bestitigung der These aus theoretischer Sicht.........cccccoviiniiniiniinnincccee 17
II1.2.a. Verlust an Glaubwiirdigkeit: das Scheitern der Intellektuellen........................ 18
II1.2.b. Abgednderte Einflussmoglichkeiten auf den aktuellen politischen Diskurs:
neuer soziokultureller Kontext..........cocoviiriiniiiiiiiiiiiiininieeeceeesecene 19
II1.2.c. Allgemeine Kritik an einer politischen Funktion der Intellektuellen:
Anti-Intellektualismus @ la frangaise...........cccooccueeeeeeeciiniieeiieeieecieeee e 20
IV). Das Aussterben der franzosischen Intellektuellen? Untersuchung der These des
Verschwindens der IntelleKtuellen.........oc.eovuiiiiiiiiiiiiiiceeeeeeeee e 23
IV.1. Erstes Fallbeispiel: Die Debatte liber den état culturel................ccccovvevvenieninncnnccncnn, 23
IV.1.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte..........cc.cccoceeniininiincnennnne. 23
IV.1.b. Die Intellektuellen: erste Gegner der ,kulturellen Politik’.............ccccecvvennennne. 25
IV.2. Zweites Fallbeispiel: Die Debatte iiber die identité nationale................cccccuveevvcnccnncc. 28
IV.2.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte..........c.ccooceenieniniincnicnnne. 28
IV.2.b. Die Intellektuellen: zwischen zwei Fronten...........ccoccceveeiiivinninninncincnnennne. 30
IV.3. Drittes Fallbeispiel: Die Debatte iiber die Fliichtlingsaufnahme............cccccocevvirncnninne. 32
IV.3.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte..........cc.ccoooeeniininiininiennnne. 33
IV.3.b. Die Intellektuellen: Neugestaltung des Feldes..........ccccceeviiiniiriiieiiiniieenne 34
V). Entwicklung und Wandel der politischen Rolle moderner Intellektueller — Fazit und Ausblick.....37
AV 0 T B3 155 1 S < 1] 111D USSR 41
EigenstandigkeitSerkIAITUNG. ........coouiiiiiiiiiii ettt sttt 45



I). Welche politische Verantwortung sollen franzosische Intellektuelle iibernehmen? — Eine
Einleitung

Der franzdsischen Tradition der Intellektuellen wird spétestens seit Emile Zolas Beitrag zur Dreyfus-
Affire (1898)' groBe Aufmerksamkeit geschenkt. Frankreich, das Land, in dem die ,Uberginge
zwischen Geschichte, Politik und Kultur [...] flieBender als anderswo® sind, galt seitdem als ,,die
Republik des Geistes®, als das Land des intellektuellen Engagements in politischen Kdmpfen (4/twegg
1988: 159f). Der Historiker Michel Winock erkldrte die Tatsache, dass Intellektuellen eine so
bedeutsame politische Verantwortung zugeschrieben wurde, wie folgt:
»Depuis la Révolution, nous avons assisté a la séparation progressive du pouvoir politique et
du pouvoir spirituel[. ...] Face au pouvoir matériel — politique, économique, social —, bien des
philosophes ont jugeé nécessaire un contre-pouvoir spirituelf, ... un] équilibrage indispensable
de la force par l’esprit. Le pourvoir matériel [...] risque de perdre de vue tout fondement
éthique de la société politique. Dans cette perspective, les intellectuels ont d’abord une
vocation critique, celle de rappeler les valeurs universelles, consignées notamment dans la
déclaration des droits de [’homme.* (Winock 1997: 772)
Allgemeiner betrachtet besteht die den franzosischen Intellektuellen zugeschriebene politische Rolle
aus zwei Hauptfunktionen. Einerseits sollen Intellektuelle das Echo der politischen Debatten
verstirken, indem sie durch ihre Interventionen als Bindeglied zwischen der politischen Sphére und
der offentlichen Gesellschaft fungieren. Andererseits sollten sie sich mit ihrer Kritik selbst an der
Debatte beteiligen, damit Politiker und Biirger Zugang zu spirituellen Argumenten bekommen (vgl.
Sirinelli 1998: 51). Daraus ldsst sich die Frage ableiten, was ein ,Intellektueller’ tiberhaupt ist und
inwiefern er derjenige wire, der einen besseren Zugang zu verniinftigeren Argumenten besédfle. Jean-
Frangois Sirinelli, Experte der kulturellen und politischen Geschichte Frankreichs, definiert den
Intellektuellen als kulturellen Schopfer und Vermittler, der sich durch sein Fachwissen und seinen
erworbenen Ruf die Legitimierung seiner politischen Interventionen ermdglicht (Sirinelli 1986: 99).
Er weist jedoch darauf hin, dass der Intellektuellenbegriff mannigfaltig sei und dass seine
Definitionskriterien durchaus verschwommen seien (vgl. ebd.: 98). Aus diesem Grund dient der erste
Teil der folgenden Arbeit der chronologischen Rekonstruktion des Verstdndnisses des
Intellektuellenbegriffes und der den Intellektuellen zugeschriebenen politischen Rolle.
Wie bereits erwdhnt galt die intellektuelle Tradition lange als besonderes Merkmal Frankreichs.
Jedoch entstand seit ein paar Jahrzehnten, oder genauer formuliert, seit der ersten sozialistischen
Regierung der V. Republik 1981, ein erheblicher Pessimismus beziiglich der franzosischen

intelligentsia. Einige behaupten sogar, dass der heutige Einfluss der Intellektuellen auf den politischen

" Alfred Dreyfus, franzosisch-jiidischer Artillerie-Hauptmann, wurde 1894 wegen angeblichen Landesverrats
und Spionage zugunsten des Deutschen Kaiserreichs verurteilt. Seine Verurteilung basierte jedoch auf
rechtswidrig erlangten Beweisen. Der Schriftsteller Emile Zola plddierte in seinem spéter beriihmten Artikel
,J accuse ...!” fir die Freilassung des unschuldigen Dreyfus’. Mehr zur Dreyfus-Affare siche: Winock, M. (1997:
20-54).



Diskurs auf null reduziert wurde (vgl. Delacampagne 2008: 757). Als Initiator einer These eines
verringerten politischen Einflusses der Intellektuellen respektive ihres globalen Verschwindens zéhlt
vor allem Jean-Frangois Lyotard mit seinem Werk ,Tombeau de [’intellectuel’ (1983). Seitdem sorgte
eine solche These fiir Aufregung sowohl seitens der politischen Klasse als auch der Medien sowie
paradoxerweise seitens der Intellektuellen selbst, oder wie es der Literaturkritiker Francois Bondy
beschrieb: ,,a whole literature has grown up by intellectuals for intellectuals about ‘the intellectuals’,
in which every ripple in the pond of this literary-political-philosophic debating club becomes a
monument of the history of thought™ (Bondy 1967: 31).

In diesem Zusammenhang iibernimmt derjenige, der sich mit der Entwicklung der politischen
Funktion der Intellektuellen auseinandersetzt, das Risiko, sich von der Fiille an Literatur, die zum
Thema bereits verdffentlicht wurde, verwirren zu lassen (vgl. Sirinelli 1986: 103). Jedoch hat die
These eines mdglichen Verschwindens der Intellektuellen trotz dieser bereits breiteren Beschiftigung
mit der Problematik, die seit den Achtzigerjahren stattfindet, an keinerlei Bedeutung verloren.
Einerseits wird sie durch eine zunehmende kritische Perspektive beziiglich einer politischen
Verantwortung der Intellektuellen, die in Verbindung zum Phdnomen eines international ansteigenden
Anti-Intellektualismus gebracht werden kann, stets bereichert. Andererseits wurde sie aktualisiert, als
Manuel Valls, damaliger franzosischer Premierminister, 2015 den bekannten Appel des ehemaligen
Regierungssprechers unter Mitterand, Max Gallo, nachahmte, indem er fragte: ,,Ou sont les
intellectuels? Ou sont les grandes consciences de ce pays, les hommes, les femmes de culture qui
doivent monter eux aussi au créneau?” (Valls, In: Tremolet de Villers 2015). Die Frage lieB sich daher
in Uber drei Jahrzehnten nicht abschliefen und ist anscheinend weiterhin fiir die franzosische
Gesellschaft relevant.

Einerseits ldsst sich also die Aktualitit des Themas leicht begriinden, andererseits ist seine
wissenschaftliche Relevanz ebenso gerechtfertigt. Die meisten Autoren, die sich mit der These eines
Verschwindens der Intellektuellen beschiftigten und theoretische Werke zum Thema verdffentlichten,
blieben stets auf theoretischer Ebene. Empirische Untersuchungen der These sind dagegen kaum
auffindbar. Wie Sirinelli hinwies: ,,Le temps des synthéses n’est sans doute pas encore venu et I’heure
[...] est & I’étude minutieuse du terrain[. Il n’y a point, ou presque,] de traversées du sicécle
[intellectuel] scientifiquement établies* (Sirinelli 1986: 98, 101).

Aus diesem Grund stellt sich zu Recht die Frage, wie sich die Haltung der Intellektuellen zum
politischen Diskurs in Frankreich seit den Achtzigerjahren, also seit Frangois Mitterand an die Macht
kam, tatsdchlich entwickelt hat. Im Verlauf der vorliegenden Arbeit wird daher analysiert, ob sich ein
komplettes Verschwinden der typisch politisch-engagierten Intellektuellen in Frankreich bestitigen
lasst, oder ob dieses Phdnomen sich nicht eher in einem Prozess der Verdnderung befinde.

Zu diesem Zweck besteht diese Arbeit im Wesentlichen aus drei sich ergdnzenden Teilen. Die zwei
ersten dienen der Darstellung der theoretischen Grundlagen beziiglich einer politischen Funktion der

Intellektuellen und ihrer Entwicklung im Laufe der Zeit. Zuerst werden im ersten Teil die vier



wichtigsten Intellektuellentheorien vorgestellt. Dabei soll einerseits hauptsidchlich genauer dargestellt
werden, wie der Begriff ,Intellektueller’ von Autoren wie Julien Benda (1927), Jean-Paul Sartre
(1965), Michel Foucault (1972) und Pierre Bourdieu (Neunzigerjahre) verstanden bzw. theoretisiert
wurde und andererseits sollen die von diesen Autoren betrachteten unterschiedlichen Entwicklungen
der zugeschriebenen politischen Rolle der Intellektuellen rekonstruiert werden. Diese Darstellung der
den Intellektuellen zugeschriebenen politischen Verantwortung wird im zweiten theoretischen Teil die
These eines modernen Schweigens bzw. Verschwindens der Figur des Intellektuellen gegeniiberstellt.
Dabei liegt erstens der Fokus auf Lyotards urspriinglicher Beobachtung dieses Phdnomens, welche
nach der Einordnung in ihren historischen Kontext vorgestellt wird. AnschlieBend werden dann die
Erweiterungen, mit denen diese These durch andere Autoren ausgebaut wurde, in Betracht gezogen.
Neue veroffentlichte Thesen, die beispielweise insbesondere auf ein Verschwinden des ,linken’ zu
Gunsten des ,rechten’ Intellektuellen hinweisen, werden an diesem Punkt aufgefiihrt. Zweitens werden
die drei Hauptgriinde, die generell als geltende Ursachen fiir das Verschwinden der Intellektuellen
hervorgebracht werden, zusammengefasst. Ideen eines allgemeineren Verlusts an Glaubwiirdigkeit der
Intellektuellen, abgednderter bzw. verringerter Einflussmoglichkeiten der Intellektuellen auf den
politischen Diskurs oder eines anhaltenden Anti-Intellektualismus werden in diesem Zusammenhang
besprochen.

Die These einer zunehmenden Entfremdung der Intellektuellen gegeniiber dem politischen Diskurs
wird letztendlich im dritten Teil empirisch tiberpriift. Hierfiir wird die Haltung der Intellektuellen
anhand dreier Fallbeispiele untersucht. Jedes dieser Fallbeispiele betrifft eine wichtige politische
Debatte, welche in Frankreich nach der Machtiibernahme der sozialistischen Regierung 1981
stattgefunden hat: erstens die Debatte iiber den état culturel, zweitens die {iber die identité nationale
und als letztes die iiber die Fliichtlingsaufnahme. Fiir jedes dieser Fallbeispiele wird einerseits ihre
historisch-politische Verankerung vorgestellt, wobei sowohl der Gegenstand der Debatte als auch die
staatliche Haltung zum Thema beriicksichtigt werden. Andererseits soll die Analyse der Haltung der
Intellektuellen gegeniiber der Debatte anhand dreier Kriterien erfolgen. Das erste Kriterium entspricht
sowohl der Menge an beteiligten Intellektuellen als auch ihrer Beteiligungsformen. Als
Beteiligungsformen wird beobachtet, ob sich Intellektuelle beispielsweise durch Werke, Petitionen
oder Interventionen in den Medien an der Debatte beteiligten, und ob diese Beteiligung eher
unabhéngig oder im Kollektiv stattfand. Beim zweiten Kriterium dieser Analyse wird dann die
politische Orientierung der beteiligten Intellektuellen festgestellt, um herauszuarbeiten, ob die
wichtigsten bzw. bekanntesten franzosischen Intellektuellen tatsdchlich rechtsorientierter werden. Das
letzte Kriterium dient der Untersuchung des Echos, welches die Intellektuellen durch ihre Partizipation
innerhalb der 6ffentlichen Gesellschaft und bei der politischen Klasse erfuhren. Als Gradmesser dafiir
wird daher beobachtet, ob Intellektuelle weiterhin einen Einfluss auf das agenda setting haben, das
heil3t, ob Politiker oder Medien die hervorgebrachten Problemstellungen beziechungsweise Argumente

der Intellektuellen {ibernahmen. In der gesamten durchgefiihrten Analyse werden als zeitgendssische



,Intellektuelle’ diejenigen betrachtet, die 6ffentlich als Intellektuelle wahrgenommen werden. Dadurch
soll das Risiko vermieden werden, aufgrund einer eingeschrinkten Definition einer typischen
Intellektuellenfigur eine Modernisierung des Verstindnisses der (politischen) Funktion der
Intellektuellen zu {ibersehen.

Zum Schluss dieser Arbeit wird ein Fazit beziiglich der aktuellen Haltung der franzdsischen
Intellektuellen gegeniiber dem politischen Diskurs gezogen und ein Ausblick zur Problematik einer

modernen politischen Rolle der Intellektuellen prisentiert.

II). Entwicklungen der Definition eines Intellektuellen und seiner politischen Verantwortung in

der Theorie

Um eine moglichst vollstindige Analyse des modernen Schweigens der Intellektuellen zu
ermoglichen, miissen zuerst die theoretischen Grundlagen der Definition und der politischen Rolle
erldutert werden, die seit der Entstehung des Begriffs Ende des 18. Jahrhunderts den Intellektuellen
zugeschrieben wurden. Die bekanntesten und bedeutsamsten Theoretiker, die sich mit der Frage
beschiftigt haben, sind Julien Benda (1927), Jean-Paul Sartre (1965), Michel Foucault (1972) und
Pierre Bourdieu (Neunzigerjahre). In den folgenden Teilen wird jede dieser vier Theorien
chronologisch ndher betrachtet, um eine allgemeine Entwicklung der den Intellektuellen

zugeschriebenen (politischen) Rolle zu rekonstruieren

1. Bendas Verstindnis des universellen Intellektuellen

Die erste bedeutsame Theorie beziiglich der Definition eines Intellektuellen und der politischen Rolle,
die dieser innerhalb der franzosischen Gesellschaft iibernehmen sollte, findet seine Wurzeln in Julien
Bendas Essay ,La Trahison des clercs’ aus dem Jahr 1927. Bendas Werk iiber den ,Verrat’ der
Intellektuellen ist bis heute ein unvermeidliches Referenzobjekt in jeder Reflexion iiber die Rolle der
Intellektuellen und ihres Engagements in der politischen Praxis (vgl. Winock 1997: 238; Miiller 2006:
125).

Benda iibernimmt ein platonisches Verstandnis eines Intellektuellen: gefiihrt durch die reine Vernunft
verfolgt der Intellektuelle kein partikulares Interesse bzw. keinen praktischen Zweck (vgl. Benda
1927: 126). Ganz im Gegenteil, der Intellektuelle verachtet derlei menschliche, irdische Interessen,
seien sie individuellen oder kollektiven Ursprungs und setzt sich ausschlieflich fiir universelle héhere
abstrakte Werte ein (vgl Winock 1997: 241). Um seiner Funktion treu zu bleiben, wird der
Intellektuelle daher dazu verpflichtet, sich den politischen Leidenschaften seiner Zeit fernzuhalten.
Michel Winock beschreibt, hierin an Benda ankniipfend, die Funktion des Intellektuellen und die

Notwendigkeit, sich vom politischen Diskurs abzugrenzen:



»Le clerc est champion de [’éternel, de la vérité universelle. [...] Selon Benda, les clercs de
jadis se détournaient de la politique par [’attachement qu’ils avaient a une activité
désintéressée [...] ou alors ils préchaient, sous les noms d’humanité ou de justice, en faveur
d’un principe abstrait, supérieur et directement opposé aux passions politiques.* (Winock
1997: 240)
Trotz der klaren Abgrenzung zwischen der Rolle der Intellektuellen und der Beschiftigung mit
zeitgenossischen politischen Leidenschaften weist daher Benda interessanterweise darauf hin, dass es
dem Intellektuelle erlaubt ist, in der Offentlichkeit zu intervenieren, insofern er es im Namen der
universellen Werten tut. In diesem Zusammenhang ist Benda der Meinung: ,,la passion de la justice,
plus encore celle de la vérité, ne sont point des passions politiques et [...] ceux qui descendent au
forum mis par elles ne me paraissent trahir aucune noble fonction* (Benda, In: Cornick 1993: 36f).
Mit anderen Worten, wenn der Intellektuelle sich an politischen Debatten beteiligt, verrit er seine
Funktion nicht, solange er sich fiir h6here moralische Prinzipien, wie die der Gerechtigkeit, der
Toleranz oder der Wahrheit, einsetzt. Daher galt Zolas Beitrag zur Dreyfus-Affire als gerechtfertigt,
gerade weil dieser zum Zweck hatte, die Gerechtigkeit und die Wahrheit zu verteidigen (vgl. Benda
1927: 135).
Der Intellektuelle zeichnet sich daher in Bendas Verstindnis dadurch aus, dass er sich entweder von
zeitgendssischen politischen Leidenschaften fernhdlt oder aber, wenn er sich doch beteiligt, dann
interveniert er ausschlieBlich in der Offentlichkeit, wenn dies mit dem Ziel geschieht, sich fiir
universelle hohere Werte einzusetzen. Die Aufgabe des Intellektuellen lédsst sich insofern wie folgt
zusammenfassen: ,,&tre la mauvaise conscience du monde ‘laique et pratique’, le garant ou le témoin
de la civilisation, entendue comme la ‘primauté morale conférée au culte du spirituel et au sentiment
de l'universel’ (Winock 1997: 763). Dies bedeutet einerseits, dass die moralischen Anspriiche der
Intellektuellen sie zum ,schlechten Gewissen’ der Welt machen. Durch diese Funktion muss der
Intellektuelle der Gesellschaft unangenehm und in dieser unbeliebt sein (vgl. Benda 1927: 135f).
Andererseits untersagen die moralischen Anspriiche der Intellektuellen die Moglichkeit ihrer irdischen
Herrschaft: ,,les choses humaines me semblant ne pouvoir adopter les religions du vrai clerc que sous
peine de devenir divines c’est-a-dire de périr en tant qu’humaines” (ebd.: 265). Intellektuelle
repriasentieren das Universelle, Ewige und gehdren daher zur Menschenklasse die, im Sinne Bendas,

behaupten kann: ,,Mon royaume n’est pas de ce monde* (ebd.: 127).

Unabhéngig sowohl von der Frage, inwiefern Bendas Verstindnis der Funktion der Intellektuellen
realistisch ist, als auch von der Kritik an Bendas Werk, laut der seine Kriterien innerlich
widerspriichlich seien und Benda als Intellektueller selbst in seiner Funktion gescheitert sei, liefert
Bendas Definition erste Grundziige beziiglich der den Intellektuellen zugeschriebenen Rolle. Im

nichsten Teil wird das, ein paar Jahrzehnte spiter entwickelte, Verstindnis der Funktion eines



Intellektuellen von Jean-Paul Sartre rekonstruiert. Entgegengesetzt zu Bendas Definition betrachtet

Sartre die Rolle der Intellektuellen gerade in der politischen Einmischung.

2. Sartres Verstindnis des engagierten Intellektuellen

Wenn Benda den Verrat der Intellektuellen in dem Ausbruch aus der Welt der reinen Vernunft
verstand, sah Paul Nizan in seinem Essay ,Les chiens de garde’ (1932) im Vergleich zu Benda, ihren
Verrat gerade, wenn Intellektuellen sich mit der puren Kritik zufrieden geben und dafiir die soziale
und historische Realitét vernachlédssigen (vgl. Winock 1997: 257; McCarthy 1985: 197). Jean-Paul
Sartre, internationale emblematische Figur des franzosischen Intellektuellen bis zu seinem Tod 1980,
entwickelte sein ,Plddoyer fiir die Intellektuellen’ (1965) auf der dhnlichen Idee eines ,,impératif
d’engagement bei den Intellektuellen (Winock 1997: 498). Sartre selbst illustrierte hervorragend die
Figur des politisch-engagierten Intellektuellen seiner Zeit: er griindete sogar flir kurze Zeit seine
eigene Partei: ,,[le] Rassemblement démocratique révolutionnaire* (Bondy 1967: 42).
Sartres Verstindnis eines Intellektuellen ldsst sich folgendermallen definieren:
LwUrspriinglich sind die Intellektuellen also eine Vielzahl von Menschen, die einen gewissen
Ruhm erworben haben aufgrund von Arbeiten, die auf Intelligenz beruhen (exakte
Wissenschaften, angewandte Wissenschaften, Medizin, Literatur, etc.), und diesen Ruhm
missbrauchen, um ihre Domdne zu verlassen und die Gesellschaft und die bestehende
Ordnung namens einer globalen, dogmatischen (vagen oder prdzisen, moralistischen oder
marxistischen) Auffassung vom Menschen zu kritisieren. “ (Sartre 1965: 92)
Bevor der ,,Techniker des Wissens® sich zutrauen darf, die bestehende Ordnung bzw. Autoritit zu
kritisieren, muss er der herrschenden Ideologie gegeniiber eine Entscheidung treffen (ebd.: 106).
Entweder akzeptiert er sie, arrangiert sich mit ihr und ist daher kein Intellektueller, oder er stellt sich
dem ,,Partikularismus* dieser Ideologie, da sie nicht allen von Nutzen ist, gibt sich damit nicht
zufrieden und wird innerlich dazu gezwungen diese Ideologie in Frage zu stellen (ebd.). Das
Hinterfragen der herrschenden Ideologie geht den Intellektuellen personlich an, indem er sich bewusst
ist, dass er selbst diese bestimmte Ideologie verinnerlicht hat und von ihr stark gepridgt wurde. Indem
er sich nichtsdestotrotz bereit erklért, sich dieser Ideologie entgegenzustellen, wird der Techniker des
Wissens zum Intellektuellen bzw. zum ,,Monster*: das heifit, ,,ein Intellektueller, der sich um das
kiimmert, was ihn angeht, und von dem die andere sagen, er kiimmere sich um das, was ihn nichts
angeht” (ebd.). In diesem Zusammenhang verlassen die Intellektuellen ihre Domédne und trauen sich
erst zu, die bestehende Ideologie zu kritisieren, wenn es ihnen darum geht, ein praktisches und
niitzliches Zweck zu verfolgen (vgl. ebd.: 104). Das Niitzliche ist dabei nicht, was einer oder der
anderen Gruppe niitzlich sein konnte, sondern was ,,unspezifisch und unbegrenzt niitzlich ist* (ebd.).
Dem Intellektuellen, der die bestehende Ordnung hinterfragt, kommt laut Sartre eine unvermeidliche

Aufgabe zu: seiner Zeit Sinn zu geben, indem er zu den notwendigen Entwicklungen bzw.



Wandlungen der Gesellschaft beitragen muss (Winock 1997: 498). In jedem seiner Worte, sogar in
seinem Schweigen, engagiert sich der Intellektuelle und muss sich daher die Auswirkungen seines
Handels jederzeit liberlegen: ,,Les mots sont des ‘pistolets chargés’, il convient donc de bien viser, et
non de tirer au hasard comme un enfant™ (Sartre, In: ebd.). Durch sein Engagement verfolgt der
Intellektuelle aber keinen universellen Standpunkt im Vergleich zu den Intellektuellen im Sinne
Bendas. Der Intellektuelle ist ,,revolutionédr und muss ,,verunsicher[n]: das menschliche Allgemeine
ist erst zu schaffen* (Sartre 1965: 116). Dies bedeutet, dass der Intellektuelle in Sartres Verstindnis
weder einem ,,Moralist“ noch einem ,Idealist™ entspricht (ebd.). Als Beispiel beschreibt Sartre am
Fallbeispiel des Vietnam-Kriegs (1955-1975), dass der ,,falsch[e] Intellektuell[e]“, nur den Frieden im
Allgemein bestrebt und sich daher gegen eine Intervention in Vietnam einsetzt, da ,,das den
Kommunisten nutzen [wiirde]“ (ebd.). Daher beschrinkt er sich darauf, Krieg moralisch zu
verurteilen. Im Gegensatz dazu weill der ,tatsdchliche Intellektuelle”, dass ,,der einzige mogliche
Frieden in Vietnam Blut und Trinen kosten wird* und zdgert nicht davor: er engagiert sich in jeder
Situation zur Ergreifung des zum Frieden ndtigen Mittels (ebd.).

Es kann davon ausgegangen werden, dass der Zweite Weltkrieg die Philosophie Sartres stark
beeinflusst hat (vgl. Winock 1997: 768). Die katastrophalen Folgen des Kriegs haben ihn
unvermeidlich in seiner Theorie darauf hingewiesen, dass der moralische Imperativ in eine Praxis
umgewandelt werden miisse, um das Risiko zu vermeiden, in Blaudugigkeit abzurutschen (vgl. ebd.).
Das Wesen des Intellektuellen zwingt ihn daher, ,,sich in allen Konflikten [seiner] Zeit zu engagieren,
weil sie alle — ob Klassen-, Rassen- oder nationale Konflikte — die spezifischen Folgen der
Unterdriickung der Benachteiligten durch die herrschende Klasse sind“ und weil er, ,,der sich in seiner
Unterdriickung bewusste Unterdriickte, sich in jedem [dieser Konflikte] auf der Seite der
Unterdriickten wiederfindet (Sartre 1965: 117). Der ,tatsdchliche Intellektuelle’ in Sartres
Verstindnis ist daher der engagierte Intellektuelle, der sich stindig an allen Konflikten seiner Zeit

beteiligt und dabei stets die Partei der Schwichsten bzw. der Unterdriickten ergreift.

Wenn Sartres Standpunkt beziiglich der politischen Rolle der Intellektuellen sich bereits klar von dem
Bendas abgrenzte, ist es aber bedeutsam, dass zur selben Zeit Michel Foucault sich ebenso mit der
politischen Verantwortung der Intellektuellen beschiftigte und dabei zu einem ganz anderen Schluss
als Jean-Paul Sartre kam. Foucault sieht zwar die Rolle der Intellektuellen weiterhin in der politischen
Einmischung, jedoch soll diese viel punktueller erfolgen und auf konkretere Bereiche des praktischen

Lebens abzielen.

3. Foucaults Verstindnis des spezifischen Intellektuellen

Ende der Siebzigerjahre iibernahm Michel Foucault langsam die Stelle Jean-Paul Sartres als der

zeitgenossische franzosische Intellektuelle und beschéftigte sich seinerseits ebenso mit der politischen



Funktion der Intellektuellen (vgl. Winock 1997: 719, 723). Dabei entwarf Foucault ein von Sartre stark
abweichendes Modell des Intellektuellen: er beschreibt Sartres Theorie des Engagements als veraltet
und behauptet, eine neue Art Verbindung zwischen Theorie und Praxis habe sich in der Zwischenzeit
etabliert. Angesichts der Vielfaltigkeit der neuen sozialen Kédmpfe, die aus allen moglichen
Unterdriickungsformen, beispielsweise aus den Schulen oder Gefingnissen, entstehen, sei es
unmoglich fiir die Intellektuellen geworden, sich in allen politischen Konflikten ihrer Zeit zu
beteiligen und dabei in allgemeingiiltigen und universellen Bereichen zu arbeiten (vgl. ebd.: 723).
Vielmehr sollten sie, aufgrund der zunehmenden Komplexitit des Wissens und des Sozialen ihrer Zeit,
sich mit Problemen spezifischer Natur beschéftigen und sich auf ein spezifisches Gebiet beschranken.
Der universelle Intellektuelle wandelt sich daher in Foucaults Theorie hin zum spezifischen
Intellektuellen (,,intellectuel spécifique®) (Winock 1997: 721). Um es mit Foucaults eigenen Worten
auszudriicken:
»With the passing of the universal intellectual, ‘the rhapsodist of the eternal’, the ‘specific
intellectual’ arise, defined by expertise in their own fields and engaged, like the proletariat, if
you will, in local struggles against power and repression within specific sectors, at the precise
points where their own conditions of life or work situate them.” (Foucault, In: Bové 1983: 53)
Der spezifische Intellektuelle soll einerseits an die Stelle des universellen Intellektuellen treten, weil
letzterer ,,arrogant and historically unnecessary* ist (Bové 1983: 12). Andererseits greift Foucault nicht
nur die Figur des universellen Intellektuellen an, sondern geht weiter und versucht ihm selbst seine
Legitimitdt abzusprechen (vgl. ebd.: 36f). Foucault betrachtet in der Tat eine enge Verbindung
zwischen der Unterdriickung des Volkes durch den Staat und durch die Intellektuellen in Sartres
Sinne. In seinem Verstindnis sind ,leading intellectuals [...] a tool of oppression, sobald sie
versuchen, dem Volk ein bestimmtes Gewissen beizubringen, wodurch sie dem Volk die Freiheit
nehmen, fiir sich selbst zu entscheiden (ebd.: 48). Anders formuliert:
»Nun [...] mussten die Intellektuellen allerdings feststellen, dass die Massen, sie nicht
brauchen, um zu wissen, sie wissen vollkommen, klar und viel besser als sie, und sie sagen es
auch sehr gut. Aber es existiert ein Machtsystem, das diesen Diskurs und dieses Wissen
absperrt, verbietet und aufler Kraft setzt. [...] Sie selbst, die Intellektuellen, sind ein Teil dieses
Machtsystems, die Vorstellung, sie seien Agenten des ,Bewusstseins’ und des Diskurses,
gehort selbst zu diesem System.* (Foucault 1972: 384)
Im Vergleich zu den ,gefdhrlichen’ Intellektuellen ist es dem spezifischen Intellektuellen bewusst,
dass er keinen bevorzugten Zugang zur alleinigen Wahrheit besitzt, da es diese nicht gibt (vgl.
Moussa/Scapp 1996: 89). Der Intellektuelle bekommt daher keine Legitimierung, um als Vertreter der
Unterdriickten zu intervenieren. In diesem Zusammenhang, wihrend der universelle bzw. allgemeine
Intellektuelle die Aufgabe hatte, fiir andere zu sprechen, soll der spezifische Intellektuelle jetzt
vielmehr andere zum Sprechen bringen. Die Betroffenen sollen selbst zum Sprechen kommen und die

Rolle der Intellektuellen liegt eben darin, ihnen diese Mdglichkeit zu geben und als ihre Partner zu



arbeiten: ,,[d]ie Rolle des Intellektuellen besteht nicht mehr darin, sich ,etwas vorweg oder etwas
seitab’ zu platzieren, um die stumme Wahrheit aller auszusprechen [...], sondern [...] neben all jenen
und mit all jenen, die [gegen die Formen einer Macht] kdmpfen® (Foucault 1972: 384). Es geht daher
nicht mehr darum, fiir andere zu sprechen, da dies ,,nichtswiirdig® ist, sondern mit ihnen (ebd.: 385).

Wenn die Aufgabe der Intellektuellen nicht mehr darin besteht, das Denken der Menschen zu
kritisieren bzw. zu beeinflussen, worin denn sonst? Indem die Wahrheit nicht ohne ein Machtsystem
existieren kann, lautet Foucaults Antwort: der Intellektuelle sollte darauf abzielen, die Mechanismen
und Anleitungen zur Wahrheit zu modifizieren. Der spezifische Intellektuelle hat, durch seine
Expertise in einem bestimmten Bereich, der selbst innerhalb des Machtsystems liegt, das Wissen und
daher die Moglichkeit, die politischen, okonomischen oder institutionellen Schwachstellen eines
geltenden Regimes herauszufinden (vgl. Bové 1983: 52ff). Anders formuliert: die spezifischen
Intellektuellen ,,can test their own discourses against their awareness of the regime of truth to

understand their involvement in that regime and by so doing help to find some weak spot™ (ebd.: 54).

Es kann nicht bestritten werden, dass Foucaults Theorie einige Ahnlichkeiten zu Sartres Theorie
aufweist: der Intellektuelle ist engagiert, radikal und muss an politischen Konflikten teilnehmen (vgl.
Moussa/Scapp 1996: 92). Der Intellektuelle im Sinne Foucaults ist jedoch spezialisierter und spricht
nicht mehr an Stelle der Unterdriickten: sprechen konnen sie selber, der Intellektuelle erteilt ihnen aber
das Wort. Auch wenn, in Anlehnung am Fall Bendas, einige Foucault vorwarfen, er habe selbst seine
Funktion als spezifischer Intellektueller verraten, bleibt seine Theorie besonders interessant, da er
versuchte, sie im neuen sozio-politischen Kontext seiner Zeit zu verankern (vgl. ebd.: 103). Eine
andere Intellektuellentheorie, die die Entwicklung der modernen Welt wahrnimmt, ist die Pierre
Bourdieus. Bourdieu betrachtet in der steigenden vernetzen Welt, die zunehmende Notwendigkeit fiir
die Intellektuellen im Kollektiv zu agieren und kritisiert gleichzeitig ihre neue enge Verbindung zur

Medienwelt.

4. Bourdieus Verstindnis des kollektiven und mediatisierten Intellektuellen

Als Foucault 1984 starb, wurde die Position des fithrenden franzosischen Intellektuellen frei.
Angesichts der zunehmenden Kritik an der politischen Rolle der Intellektuellen, die sich langsam
herausbildete und die im folgenden Teil niher betrachtet wird, waren einige der Hoffnung, seine Stelle
als Vertreter der Intellektuellen wiirde nicht iibernommen werden (vgl. Swartz 2003: 800). Anfang der
Neunzigerjahre verlie jedoch der Soziologe Pierre Bourdieu schrittweise das soziologische
Forschungsfeld, um sich starker an der politischen Aktion zu beteiligen (vgl. ebd.). Dabei tauschte der
Soziologe seine Rolle als Experte, der unter Mitterands Regierung mehrere Bildungsreformberichte
schrieb, gegen eine nidher an der des universellen Intellektuellen ausgerichteten (vgl. ebd.: 793; Kauppi

2000: 7). Als Vertreter der Arbeitslosen und Fiirsprecher sowohl der Sicherung von Arbeitsplatzen als

10



auch eines besseren Zugangs zur Hochschulbildung beteiligte Bourdieu sich an
Unterschriftenaktionen, nahm an politischen Protesten teil und verdffentlichte Zeitungsartikel (vgl.
Swartz 2003: 792). Durch seine hdufigen Interventionen iibernahm Bourdieu Foucaults Stelle und
wurde zur neuen ,,référence intellectuelle” Frankreichs (Winock 1997: 773).

Die Entwicklung der Figur Bourdieus findet sich in seiner Theorie wieder. In seinen ersten
Beschiftigungsjahren stritt er den Intellektuellen das Recht auf politische Intervention ab und war
gegeniiber dem Modell des totalen bzw. engagierten Intellektuellen Sartres teilweise sehr kritisch:
»[1]n his early writings, he argues that there should be a clear separation between sociology as a
science and politics as distinct arenas of struggle (Swartz 2003: 796). Bourdieu entwarf zu dieser Zeit
ebenso die Idee, der Intellektuelle solle nur aufgrund personeller Strategien und Interessen handeln:
,»[he] br[oke] with the illusion of intellectuals as disinterested and free-floating — i.e., owing allegiance
only to ideas* (Buchholz/Eyal 2010: 126)*. Als er jedoch Ende der Neunzigerjahre bemerkte, dass er
trotz seinen Berichten keinen direkten Einfluss auf die public policy formation der sozialistischen
Regierung austibte, bekriftigte er seine Beobachtung der Rolle der Intellektuellen als moralische Kraft
in der Gesellschaft (vgl. Swartz 2003: 808). Die Intellektuellen sollten Bourdieus Ansicht nach wieder
Verteidiger universeller Werte, der Gerechtigkeit und sogar der Freiheit darstellen. In diesem
Zusammenhang grenzte sich das politische Handeln Bourdieus selbst, sowohl vom Modell des
spezifischen Intellektuellen ab, indem er sich nicht nur punktuell engagierte, als auch vom Modell des
universellen Intellektuellen, da die meisten seiner Interventionen in direkter Verbindung mit seinem
Fachwissen als Soziologe standen. Es kann daher Folgendes behauptet werden: ,,[Bourdieu est]
¢cartelé entre 1’intellectuel-conscience généraliste et 1’intellectuel-expert spécifique (Bensaid 2012:
6).

Was in Bourdieus Intellektuellentheorie von besonderer Bedeutung ist, ist seine Beobachtung, laut der
das Intellektuellenfeld seiner Zeit in zwei Weisen bedroht werde: einerseits durch die stirkere
Interaktion zwischen Kunst bzw. Kultur und Okonomie und andererseits durch die zunehmende
Sperrung der oOffentlichen Debatte, die insbesondere von ,Technokraten’ und Journalisten
monopolisiert wird (vgl. Swartz 2003: 811). Aus dieser Beobachtung folgte Bourdieus Behauptung:
»that the intellectual field was rapidly being undermined by the invasion of a media-oriented
intelligentsia where intellectual prestige was determined more and more by media visibility than by
traditional peer group review in professional publications” (ebd.: 813). Bourdieu war seit jeher kritisch
gegeniiber Intellektuellen eingestellt, wie Sartre, die in politischen Bereichen nach hoherer
Sichtbarkeit anstrebten (vgl. ebd.: 792). Daher iibte er scharfe Kritik an Bernard-Henri Lévy,
Bourdieus zeitgendssische Figur des mediatisierten Intellektuellen (vgl. Kauppi 2000: 15). Die
mediatisierten Intellektuellen wiirden nach Bourdieu zum Niedergang des oOffentlichen Bereichs

(,,déclin de la chose publique®) beitragen, indem sie sich skrupellos den Medien unterwiirfen (Reader

2. Benda kritisierte bereits 1927 die Karriereinteressen als Motivation fiir das Handeln des Intellektuellen (vgl.
Benda 1927: 241f).

11



2000: 47). Der Philosoph Daniel Bensaid fasst Bourdieus Kritik an den mediatisierten Intellektuellen
zusammen und behauptet dabei Folgendes:
»Bourdieu récuse [...] [c]e type ‘d’intellectuels prolétaroides’ ou ‘mineurs’, dont le
journaliste dilettante et prétentieux est le prototype, [qui] constitue une sorte de
lumpenintelligentsia ressentimentale [et] qui cherche dans l’intervention politique [’occasion
d’une revanche contre ceux qui dominent le monde intellectuel. [... Il est] sévere envers ,les
intellectuels organiques qui, n’étant pas capables d’imposer leurs marchandises sur le
marché scientifique ou la compétition est dure, [vont] faire les intellectuels auprés des non-
intellectuels/.]’* (Bensaid 2012: 6)
Als Gegenmodell zum des mediatisierten Intellektuellen entwickelte Bourdieu das Modell des
kollektiven. Er beobachtet tatsichlich die Notwendigkeit fiir die modernen Intellektuellen, sich im
Kollektiv zu versammeln, um die aufstrebende Macht des mediatisierten Intellektuellen
entgegenzuwirken. Dabei geht es ihm hauptsdchlich darum, durch eine grenziiberschreitende
kollektive Aktion der Intellektuellen, die Werte der Vernunft und der Wissenschaft in die
Offentlichkeit wiedereinzufithren (vgl. Swartz 2003: 811). Zu diesem Zweck muss der Intellektuelle
die Fahigkeit besitzen ,,to mobilize individuals in a flexible and expanding web, the ascending nodes
of which are institutions, associations, and publications promoting a similar Weltanschauung* (Kauppi
2000: 17). Der Intellektuelle entspricht daher nicht mehr der romantischen Figur des transzendentalen
Intellektuellen, allein gegen den Rest der Welt, sondern er soll als Teil eines internationalen
Netzwerks handeln. Michel Winock iibernahm ebenso die Idee Bourdieus eines kollektiven
Intellektuellen: ,,Le contre-pouvoir spirituel ou intellectuel dont notre société éprouve le besoin ne
saurait étre qu’un pouvoir diffus, que personne n’incarne, ni conscience individuelle supérieure, ni

groupe privilégié* (Winock 1997: 772).

Zusammengefasst entsteht aus diesen vier Theorien beziiglich des Wesens eines Intellektuellen und
der Rolle, die er in politischen Debatten iibernehmen solle, eine bedeutsame Entwicklung in der
theoretischen Wahrnehmung seiner Funktion.

Benda erwartete von den Intellektuellen, dass sie universelle Werte vertreten. Er sprach vom Verrat
der Intellektuellen, sobald sie die Sphire der reinen Vernunft verlassen, um sich an gewo6hnlichen
Konflikten zu beteiligen. Im Sinne Bendas ist der Intellektuelle ein Prophet, der sich deutlich vom
Durchschnittsmenschen abgrenzt.

Nahezu fiinf Jahrzehnte und einen Weltkrieg spéter galten die Intellektuellen in Sartres Augen
weiterhin als das Bewusstsein der Welt. Er erwartete aber von ihnen die Akzeptanz eines bestimmten
devoir d’engagement. Der Techniker des Wissens wird erst ein Intellektueller, wenn er die Welt der
puren Kritik verldsst und sich in der Praxis einschaltet. Die Aufgabe der Intellektuellen liegt in der

Teilnahme an allen zeitgenossischen politischen Konflikten und an der Seite der Unterdriickten. Der

12



Intellektuelle ist zwar weiterhin ein Prophet, aber in seiner Zeit verankert und als solcher muss er sich
innerhalb dieser engagieren.

Zur selben Zeit grenzte sich Foucault von Sartres Theorie klar ab. Laut ihm miissen die Intellektuellen
sich tatsdchlich an politischen Debatten beteiligen, dies soll jedoch ausschlieBlich punktuell und in
konkreteren Bereichen erfolgen. Die Intellektuellen sind weder das Gewissen aller noch Propheten.
Vielmehr sollen sie allen die Moglichkeit geben, sich ebenso an politischen Konflikten zu beteiligen.
Im Spannungsfeld zwischen Sartres und Foucaults Theorien versuchte Bourdieu seine
Intellektuellentheorie der modernen Welt anzupassen. Dabei betrachtete er die Notwendigkeit fiir die
Intellektuellen sich in der heutigen vernetzten Welt in Kollektiv zu organisieren, um sich ihre Stelle
als Vertreter hoherer Moral wieder anzueignen. In Bourdieus Theorie soll der kollektive Intellektuelle
Widerstand leisten gegen die rasch populdrer werdende Figur des mediatisierten Intellektuellen,
dessen Prestige vielmehr durch seine mediatisierte Anerkennung als durch seine geistige Arbeit
entsteht.

Solche Entwicklungen sind wesentliche Folgen der zeitgendssischen Anderungen, die jeder
Theoretiker erlebte: Benda bearbeitete seine These nach dem Horror des Ersten Weltkrieges, Sartre
war Zeuge des Widerstands, der zur Zeit des Zweiten Weltkrieges stattfand, und Foucault entwickelte
seine These im Kontext neuer und vielseitiger sozialer Kémpfe. Der zeitliche Hintergrund, in dem
Bourdieu seine Uberlegungen beziiglich des modernen Intellektuellen formulierte, ist fiir diese Arbeit
jedoch noch bedeutsamer. Bourdieus Theorie beschéftigte sich tatsichlich mit der Rolle der
Intellektuellen Anfang der Neunzigerjahre, als neu verdffentlichte Thesen immer stirker ein
Verschwinden der Intellektuellen im Sinne Bendas, Sartres oder Foucaults prophezeiten.

Was ist aus den modernen Intellektuellen geworden? Welcher der vier vorgestellten Definitionen
entsprechen sie? Welche Haltung nehmen sie heute gegeniiber dem politischen Diskurs ein? Nehmen
sie iiberhaupt noch eine politische Rolle wahr? Il ne devrait [...] plus y avoir d’intellectuel®,

antwortete zu diesen Fragen Lyotard 1983.

III). Die franzosischen Intellektuellen in der Krise? Die These des Schweigens bzw. des

Verschwindens der Intellektuellen

Theorien, die eine Krise und sogar einen Niedergang der franzdsischen Intellektuellen prophezeien,
haben sich in den letzten Jahrzehnten, insbesondere seit den Achtzigerjahren, vermehrt und sind
heutzutage allgegenwirtig geworden (vgl. Buchholz/Eyal 2010: 118). ,Schweigen’, ,Niedergang’,
,Verschwinden’ klingt, als seien die Intellektuellen, die damals das Tempo des politischen Lebens
Frankreichs durch ihr Eingreifen bestimmten, aktuell am Aussterben. Intellektuelle hétten weder
immer noch etwas zum politischen Diskurs beizutragen, noch, falls sie doch noch etwas zu sagen

hitten, wiirden sie von der politischen Klasse und von der offentlichen Gesellschaft gehdrt. Woher

13



kommen solche Diskurse und was sind die angefiihrten Griinde dieses verhéngnisvollen Schicksals?

Die Beantwortung dieser Fragen ist das Ziel des folgenden Kapitels.

1. Entstehung, Bedeutung und Erweiterung der These einer Krise der Intellektuellen

Die urspriingliche These eines Schweigens der Intellektuellen verdffentlichte Jean-Frangois Lyotard
bereits 1983 mit seinem Werk ,Tombeau de [’intellectuel’. Um ein besseres Verstindnis der These
eines Schweigens bzw. Verschwindens des modernen Intellektuellen zu erreichen, wird Lyotards
These im ersten Schritt in ihren Kontext eingeordnet und ihre Bedeutung erldutert. Im zweiten Schritt
wird die Erweiterung seiner These durch andere Autoren analysiert. Dabei soll verstidndlich gemacht

werden, wie Lyotards These seit ihrer Verdffentlichung adaptiert und tiberarbeitet wurde.

1.a. Das Schweigen der Intellektuellen? Entstehung der These bei Jean-Francois

Lyotard

1981 kam die sozialistische Regierung Mitterands, die vier kommunistischen Minister beinhaltete, an
die Macht, nachdem die sozialistische Partei iiber zwanzig Jahre hinweg, also seit Anfang der V.
Republik, in der Opposition war (vgl. Sirinelli 2009: 130). Erst zwei Jahre nach diesem historischen
Ereignis veroffentlichte der Schriftsteller und Regierungssprecher Max Gallo einen Artikel namens
,Les intellectuels, la politique, la modernité” in der Zeitung Le Monde, in dem er auf ein Schweigen
der Intellektuellen, insbesondere der linken Intellektuellen, hinwies (vgl. ebd.; Delacampagne 2008:
756). Gallo erklirte sich enttduscht iiber die mangelnde Unterstiitzung, die Intellektuelle der neu
konstituierten Regierung boten: sie hétten, Gallos Meinung nach, die politische Sphére verlassen.
Dabei zog er eine Parallele zwischen dieser mangelnden Unterstiitzung und derjenigen, die dem Front
Populaire in den Dreifligerjahren seitens der Intellektuellen zuteilwurde: ,,Ou sont les Gide, les
Malraux, les Alain, les Langevin d’aujourd’hui?* (Gallo, In: Sirinelli 2009: 130). Trotz des kritisierten
Schweigens wurde Gallos Artikel zum Ausldser einer grolen Debatte, die sich hauptséchlich um die
Frage drehte, ob die Intellektuellen iiberhaupt noch etwas zum aktuellen offentlichen Diskurs
beizutragen hitten (vgl. Delacampagne 2008: 768). Der Philosoph Jean-Francois Lyotard schloss die
Debatte noch im selben Jahr ab, als er schrieb: ,,Max Gallo ne trouvera pas ce qu’il cherche. Ce qu’il
cherche est d’un autre age* (Lyotard 1983: 21).

Lyotard behauptet, dass die Intellektuellen, deren ehrgeiziges Ziel seit der Aufklidrung das Denken und
die Verkorperung des universellen Subjekts war, am Aussterben seien (vgl. ebd.: 18). Die Entwicklung
neuer Technologien und die zunehmende Verwaltung der 6konomischen und sozialen Fragen durch

den Staat hitten dazu gefiihrt, dass keine Intellektuellen mehr bendtigt wiirden, die universelle Werte

? Gallo, M. (1983): Les intellectuels, la politique, la modernité. Le Monde, 26. Juli 1983.

14



vertreten, sondern lediglich Experten und Fiithrungskrifte, die technischen und leistungsbezogenen
Kriterien entsprechen (vgl. ebd.: 12f). Die Menschheitsgeschichte hitte den Menschen aufgezeigt, dass
das moderne Zeitalter kein einheitliches, nicht totalitires Denken mehr zulassen wiirde, und dadurch
die Intellektuellen ihre raison d’étre verloren hitten: ,,on ne peut étre un ‘intellectuel’ sans déshonneur
que si les torts ne sont pas partagés, si les victimes sont des victimes et les bourreaux sans excuse. ...
L]es signes qui pouvaient légitimer [une telle pensée] sont allés en se raréfiant* (ebd.: 18f). Lyotard
fasste seine These selbst so zusammen:
Il ne devrait donc plus y avoir d’’intellectuel’, et s’il y en a, c’est qu’ils sont aveugles a cette
donnée nouvelle dans [’histoire occidentale depuis le XVIII® siécle : il n’y a pas de sujet-
victime universel, faisant signe dans la réalité, au nom duquel la pensée puisse dresser un
réquisitoire qui soit en méme temps « une conception du monde »[. ...] Méme ‘le plus
défavorisé’ dont Sartre a cherché a épouser le point de vue pour se guider dans le labyrinthe
des injustices, n’était somme toute qu une entité négative, anonyme et empirique. Je ne dis pas
qu’il n’y a pas a se méler de son sort[. ...] Mais ce point de vue ne permet que des
interventions défensives, et locales. Etendu au-dela, il peut égarer la pensée/.] “ (ebd.: 20f)
Bedeutend ist, dass Lyotard selbst seine Beobachtung keineswegs als pessimistisch betrachtete (vgl.
ebd.: 21). Vielmehr sei sie besonders optimistisch, insofern dass der Niedergang oder sogar der
Untergang des universellen Gedanken zur Befreiung der totalitiren Besessenheit der letzten
Jahrzehnten fithren konnte. Als Lyotard das Schweigen der Intellektuellen als positiv bezeichnete, war
eine Fiille an Autoren anderer Meinung. In den folgenden Jahren wurde die These des Schweigens der
Intellektuellen 6fter adaptiert und erweitert: bei den Pessimistischsten entspricht das Schweigen bzw.
das Verschwinden der Intellektuellen sogar dem Verschwinden der Denkféhigkeit der Franzosen (vgl.

Boltanski 2016).

1.b. Vom Schweigen bis hin zum Verschwinden der Intellektuellen. Die

Erweiterungen von Lyotards These

Wie bereits erwidhnt, hat seit den Achtzigerjahren die Anzahl an Diskursen beziiglich eines
Verschwindens der Intellektuellen deutlich zugenommen. Manche betrachten sogar diese Entwicklung
,,as part of a [...] cultural inertia that had come to characterize France* und behaupten: ,,ideology — left
or right — [is] unlikely to mobilize intellectuals in the future* (CI4 2011: 9). Wihrend die meisten
Autoren auf eine neue Gestaltung des intellektuellen Feldes hinweisen, sind sich dagegen nicht alle
einig in Bezug auf die Zukunft der Intellektuellen.

Auf der einen Seite entwickelte sich die These, nach der sich vor allem der ,linke’ Intellektuelle aus
den politischen Debatten zuriickziehen wiirde (vgl. ebd.: 3f, Sirinelli 1986: 56). Bereits als die
Sozialisten 1981 an die Macht kamen, hitten sich die linken Intellektuellen von der Tradition des

intellektuellen Engagements verabschiedet und Abstand vom neu zusammengekommenen

15



sozialistischen-kommunistischen Biindnis genommen (vgl. Winock 1984: 11). Die verbliebenen
Intellektuellen niherten sich eher der Neutralitit oder sogar rechter Parteien an (vgl. Brilland 2008:
9%).

Auf der anderen Seite sind eine Fiille an Autoren der Meinung, Lyotards These sei zutreffend und
damit die Figur des Intellektuellen, der als Gewissen aller und Vertreter universeller Werten galt,
tatsdchlich am Aussterben (vgl. Winock 1997: 771f). Der Philosoph und Schriftsteller Bernard-Henri
Lévy behauptete beispielsweise in seinem Buch ,Eloge des intellectuels’ aus dem Jahr 1987, dass die
Intellektuellen langsam verschwunden seien und dass es sogar dazu kommen konnte, dass
Worterbiicher die Intellektuellen im neuen Jahrtausend wie folgend beschreiben kénnten: ,,Intellectuel,
nom masculin, catégorie sociale et culturelle née a Paris au moment de 1’affaire Dreyfus, morte a Paris
a la fin du 20°™ siécle ; n’a apparemment pas survécu au déclin de I'universel* (Lévy 1987: 48).
Diejenigen, die auf ein Verschwinden der typischen Figur des Intellektuellen nach den
Achtzigerjahren hinweisen, lassen sich ebenso weiter in zwei Unterkategorien einteilen. Einerseits
sind einige der Meinung, der moderne Intellektuelle entfernte sich vom Konzept eines totalen bzw.
universellen Intellektuellen und ndherten sich dem Modell des spezifischen Intellektuellen an (vgl.
Winock 1984: 12; Winock 1997: 771). Laut diesem hitten die zeitgendssischen Intellektuellen globale
Weltanschauungen aufgegeben und zdgen diese punktuellen und spezialisierten Interventionen in
politische Debatten vor: ,,on pourrait assister a la fin des intellectuels — pris comme conscience
collective de la société. Non que la politique leur serait interdite, mais ils s’en occuperaient, chacun
avec ses compétences propres [...] et non en rang serré derriere I’Idée” (Winock 1997: 771). Mit
anderen Worten ndherte sich der heutige Intellektuelle gewissermaBlen Foucaults Verstindnis der
politischen Funktion eines Intellektuellen an. Dabei beobachten einige den schrittweisen Anstieg der
Beteiligung von Wirtschaftswissenschaftlern, die sich frither aus den (politischen) Debatten eher
zuriickgezogen hitten: ,,in the past three decades economists have probably been the most influential
and visible policy experts and intellectuals-in-politics* (Buchholz/Eyal 2010: 129).

Andererseits beobachten andere noch hiufiger das Verschwinden der Figur der universellen
Intellektuellen zu Gunsten der des mediatisierten Intellektuellen, die Bourdieu Anfang der
Neunzigerjahre bereits befiirchtete (vgl. Brunmkhorst 2010: 34). Der Ubergang von gedruckten
Intellektuelleninterventionen ins Onlinemedienzeitalter hitte der typischen Figur des Intellektuellen
ein Ende gesetzt: ,,[das] Lebenselement [der Intellektuellen] ist nicht [mehr] das Biiro, sondern der
Journalismus, ihr Adressat nicht [mehr] der Machthaber, dem sie einfliistern, wo es lang gehen soll,
sondern das allgemeine Publikum* (ebd.). In diesem Zusammenhang behaupten Autoren wie Jean-
Francois Sirinelli, dass Intellektuelle sich den Medienregeln unterwiirfen und dabei das Pathos dem
Logos vorzogen (vgl. Sirinelli 2009: 127, 133). Das typische Beispiel dafiir ist die neue Gruppierung
der Nouveaux Philosophes, als deren Galionsfigur Bernard-Henri Lévy gilt, und deren Mitglieder in
ihren Diskursen einen besonders stark negativen Ton anschlagen: ,,[tlhe New Philosophers [...]

compensated for their often abstruse prose by becoming exciting medias personalities[. ...] Their

16



influence [is] primarily negative, however, since they ha[ve] little to offer in the way of practical
suggestions for a new program* (CI4 2011: 5). Die zunehmende Mediatisierung fiihrte daher zu
erheblichen Verdnderungen in Intellektuellendiskursen: ,,c’est maintenant un pessimisme culturel et
une conception défensive ou nostalgique d’une France perdue qui donne le ton. Ce gout pour les
apocalypses négatives remplagant I’utopie se répercut[ant jusque] dans la littérature* (Weill 2015).
Anders formuliert hitte also der moderne Intellektuelle die Vertretung universeller Werte zu Gunsten
der Formulierung pessimistischer Thesen und Prophezeiungen aufgegeben.

Innerhalb dieser Fiille an Thesen, die ein Verschwinden der Intellektuellen beobachten oder
vorhersagen, sind auferdem Thesen, die einen moglichen ,Riickgang’ der Intellektuellen erwéihnen,
auffindbar  (vgl.  Sirinelli  2009: 133). Eine komplexere  Verbindung zwischen
Intellektuelleninterventionen und dem politischen Feld weise nicht unbedingt auf einen Riickzug der
Intellektuellen aus den politischen Debatten, sondern moglicherweise auf ihr zukiinftiges
Wiederauftreten oder lediglich auf einen Wandel ihrer Beteiligungsformen hin (vgl. Hourmant 2012:
28). Sirinelli ldsst in diesem Zusammenhang die Frage offen, ob ein voriibergehendes Schweigen des
modernen Intellektuellen ,,la fin d’un trend séculaire? Ou bien I’entrée dans une phase B de reflux?
Ou, plus prosaiquement, un cycle interdécennal de repli passager entsprechen konne (Sirinelli 2009:

108).

Die Palette der moglichen Diskurse beziiglich der neuen Haltung der aktuellen Intellektuellen
gegeniiber dem politischen Diskurs ist sowohl vielseitig als auch verworren. Dabei ist es
bemerkenswert, dass die Mehrheit der Theorien eines modernen Verschwindens der Intellektuellen
selbst aus dem intellektuellen Feld kommt (vgl. ebd.: 127). Nichtsdestotrotz bleibt die Frage nach der
heutigen politischen Funktion der Intellektuellen hochst umstritten. Erfédhrt die politische Funktion
eines Intellektuellen gerade eine Modernisierung oder ist der Intellektuelle, der sich an politischen
Debatten beteiligt, unabhédngig davon, ob im Sinne Sartres oder Foucaults, schlichtweg
verschwunden? Bevor diese Frage durch die Empirie beantwortet wird, werden die drei Hauptgriinde,
die laut den Diskursen zum Verschwinden der Intellektuellen aus der politischen Sphire beigetragen

hitten, dargestellt.

2. Bestitigung der These aus theoretischer Sicht

Die These eines zunehmenden Verschwindens der Intellektuellen aus den politischen Debatten ldsst
sich in der Theorie durch drei Hauptgriinde erkldren. Erstens hétten sich die Intellektuellen aus dem
politischen Diskurs zuriickgezogen und wiirden still bleiben, da sie nach dem Fall des Kommunismus,
also des Regimes, welches so viele linke Intellektuelle unterstiitzt haben, erheblich an
Glaubwiirdigkeit verloren hétten. Zweitens wiirde die Figur eines universellen oder engagierten

Intellektuellen zu Gunsten der Figur des Experten oder des mediatisierten Intellektuellen

17



verschwinden, da der neue soziokulturelle Kontext ihre Einflussmdglichkeiten auf den politischen
Diskurs unvermeidlich abgeédndert hitte. Als letztes hétte das Phdnomen des Anti-Intellektualismus
die Intellektuellen verschwinden lassen, da er ihnen keine Legitimitét als fithrende politische Akteure

zuspricht und ihnen daher keiner Gehdr mehr schenken wolle.

2.a. Verlust an Glaubwiirdigkeit: das Scheitern der Intellektuellen

Die Machtiibernahme durch das sozialistisch-kommunistische Biindnis 1981 entsprach
paradoxerweise keinem Sieg der ,linken’ Intellektuellen. Die Intellektuellen hitten zu diesem
Zeitpunkt bereits seit einigen Jahren ihre Verbindung zur kommunistischen Partei abgebrochen
gehabt: ,la plupart des intellectuels francais de quelque notoriété se trouv[aient] a contre-courant de
Ialliance socialiste-communiste® (Winock 1984: 11). Angesichts der damaligen Ereignisse” seien die
Intellektuellen in eine tiefe ideologische Krise geraten und dies hédtte sie zur Entwicklung einer
antitotalitiren Reflexion gefiihrt (vgl. Sirinelli 2009: 128f).

Linke Intellektuelle hitten sich von der kommunistischen Ideologie tduschen lassen. Raymond Aron
beschwerte sich bereits 1955 iiber die Blindheit der ,linken’ Intellektuellen in seinem ,L opium des
intellectuels’: ,the irrational devotion of French intellectuals towards Marxism [...] blinded them
towards its flaws, reduced their ability to think independently and critically to evaluate the Soviet
system® (A4ron, In: Baert/Booth 2012: 115). Nach dem Entdecken dieses Irrtums hitten sich die
Intellektuellen von der kommunistischen Ideologie entfremdet. In diesem Zusammenhang hétte der
Fall des kommunistischen Regimes erheblich zum Schweigen der Intellektuellen, das Max Gallo so
sehr bedauerte, beigetragen.

In einem breiteren Kontext betrachtet konnte die Unterstiitzung, welche die Intellektuellen dem
kommunistischen Regime anboten, allerdings nur einen kleineren Teil einer allgemeineren Mitschuld
der Intellektuellen an der Entstehung und Legitimierung totalitdrer Regimes ausmachen (vgl.
Danielsson 2005: 393f, 402). In der Kritik hitten sich Intellektuelle immer wieder von ,,der Macht
faszinieren lassen® und hétten nicht ,nur’ totalitire Regimes unterstiitzt, sondern seien ebenso ,,the
very architects and legitimizers of [their] policies” (Strasser 2000: 187; Danielsson 2005: 393).
Intellektuelle hitten beispielsweise durch ihre Theorien Konzepte rassischer Gesellschaftsordnungen
sowie rassischer und nationaler Kdmpfe entworfen (vgl. Danielsson 2005: 402). Der Zusammenbruch
des Kommunismus Ende der Achtzigerjahre, zusammen mit der allgemeineren Kritik, Intellektuelle
hitten zu der Entstehung und Legitimierung totalitirer kommunistischer und faschistischer Regimes

beigetragen, hitten die Zerstorung des Rufs der Intellektuellen als Wéchter eines ,hdheren Wissens’

# Darunter verstanden werden beispielsweise der ungarische Volksaufstand (1956), der kambodschanische
Biirgerkrieg (1967-1975) und das Ankommen der Boatpeople aus Vietnam (1979), die dem kommunistischen
Regime entflichen wollten.

18



vollendet: der Intellektuelle habe sich geirrt und solle sich voller Demut zuriickziehen (vgl. Brillant

2008: 96).

Zusammengefasst hidtten sich die Intellektuellen seit Anfang des 20. Jahrhunderts angesichts ihrer
Unterstiitzung von totalitiren Regimen stark geirrt, wodurch ihre in der Gesellschaft bestehende
Glaubwiirdigkeit stark gelitten hétte: Intellektuelle sollten vorsichtiger werden bzw. sich am besten
aus der politischen Sphére zuriickhalten.

Andere Befiirworter der These des Verschwindens der Intellektuellen behaupten in einem anderen
Zusammenhang, dass, auch wenn die Intellektuellen nicht von sich aus schweigen wiirden, ihre

politische Verantwortung bereits im modernen soziokulturellen Kontext abgeschwécht worden sei.

2.b. Abgednderte Einflussmoglichkeiten auf den aktuellen politischen Diskurs: neuer

soziokultureller Kontext

Die offentliche Sphére der Zeit nach 1981 verankerte sich im neuen soziokulturellen Kontext, der sie
aufgrund drei Hauptverdnderungen modifizierte und dadurch die Moglichkeit intellektueller
Interventionen begrenzte (Brilant 2008: 89; Buchholz/Eyal 2010: 125).

Erstens hétte sowohl der Trend zur Breitenorientierung der Schul- und Hochschulausbildung als auch
zur Vermassung der Kultur (ein Phinomen, auf das in einem spiteren Teil néher eingegangen wird),
dazu beigetragen, dass sich die Moglichkeit, in die 6ffentlichen Sphére zu intervenieren, vereinfacht
und verbreitet hitte (vgl. Brillant 2008: 89). Die Beteiligung an (politischen) 6ffentlichen Debatten sei
seitdem nicht mehr das Privileg einer kleinen Gruppe, einer ,Elite’, sondern fiir alle ,,wouldbe
intellectuals® zugénglich (Baert/Booth 2012: 118). Laut einigen Autoren hitte dieses Phidnomen
negative Folgen fiir die traditionelle Figur der Intellektuellen: ,,I’accroissement vertigineux du nombre
de ceux qui aspirent a participer a la vie intellectuelle [est un] phénoméne qui tend[rait] peut-Etre a
diminuer leur ascendant™ (Boltanski 2016).

Zweitens hétten auBlerdem sowohl die Wirtschaftskrisen als auch die Entwicklung der
gesellschaftlichen Krisen, die, wie Foucault es bereits Ende der Siebzigerjahre besprach, vielfiltiger
geworden sind, die alltdglichen sozialen und wirtschaftlichen Bedenken der Menschen rationalisiert
beziehungsweise ihr Verlangen nach utopischen Diskursen erheblich verringert (vgl. Brillant 2008:
94). Das langsame Verschwinden globaler Ideologien fithrte zur pragmatischeren Einstellung
beziiglich politischer Fragen beziehungsweise zur Suche nach neuen Herangehensweisen und dadurch
zur Untergrabung der Autoritét des typischen Intellektuellen (vgl. CI4 2011: 8).

Als letztes ist der Aufstieg der audiovisuellen Medien, der vor allem als Ausloser der Neugestaltung
des intellektuellen Feldes erwéhnt wird, zu nennen (vgl. Baert/Booth 2012: 117-123; Kurzman/Owens
2002: 81). Die zunehmende Mediatisierung der Welt und der damit verbundene explosionsartige

Anstieg zuginglicher Informationen werden nicht einstimmig als positiv betrachtet. Vielmehr kénnten

19



sie einerseits Fachexpertise Intellektueller beeintriachtigen (vgl. Kurzman/Owens 2002: 81).
Andererseits hdtten diese auch negative Folgen auf den Inhalt, der von Intellektuellen weiterhin
produziert wird, gehabt:
~Public intellectual work [...] constitutes a relatively coherent arena of activity that is
governed by the laws of demand and supply. [...] ‘[M]arket failures’ is responsible for the
fact that the public sphere is [now] flooded with public intellectual goods of dubious and poor
quality: The barriers to entry are too low [...] and there is hardly any quality control
mechanism/.] “ (Buchholz/Eyal 2010: 127)
Nicht nur die Qualitdt intellektueller Produktion wurde in diesem Zusammenhang durch die
zunehmende Mediatisierung der Interventionen durch Intellektuelle verschlechtert, sondern auch die
Figur des Intellektuellen habe ihr Prestige verloren. Intellektuelle hétten ihre Eigenstindigkeit
aufgrund einer Medienunterwerfung aufgegeben und zugelassen, dass die Anerkennung, die sie seitens
der offentlichen Gesellschaft bekommen, nicht mehr durch ihre wissenschaftliche Expertise definiert
wird, sondern durch die starken Emotionen, die sie ihrem Publikum entgegenbringen. Die typische
Figur des globalen Intellektuellen hitte mediatisierten Intellektuellen die Fiihrung iiberlassen. Um
Jean-Frangois Sirinellis Worter zu iibernehmen:
»En cette fin de siécle et de millénaire, apparaissaient d’autres espéces d’intervenants issus de
la sphere culturelle, des intellectuels de troisieme type en quelque sorte. Apres l’époque des
clercs de la lignée dreyfusienne puis la période des intellectuels des ruptures révolutionnaires
[...], était venu le temps de l’intervention lapidaire et de la dénonciation sans énonciation.*

(Sirinelli 2009: 132)

Im Ganzen betrachtet bedeuten diese wegen des neuen soziokulturellen Kontexts abgeénderten
Einflussmoglichkeiten der Intellektuellen auf den aktuellen politischen Diskurs, dass sie eventuell
nicht aus eigener Initiative schwiegen, sondern dass sie eher zum Schweigen gebracht wurden.

Ein letzter Grund, der als Erklarung des Zuriickhaltens der Intellektuellen aus der politischen Sphére
gilt, ist die These, nach der Intellektuelle nicht schweigen, sondern dass die politische Klasse und die
offentliche Gesellschaft ihnen kein Gehor mehr schenken wollen, da die Legitimitét ihrer politischen

Interventionen zunehmend in Zweifel gezogen wird.

2.c. Allgemeine Kritik an einer politischen Funktion der Intellektuellen: Anti-

Intellektualismus a la francaise

Im folgenden Teil werden als antiintellektualistische Kritik alle Diskurse oder ideologisch motivierten
Haltungen betrachtet, die den Intellektuellen gegeniiber eine globale Feindseligkeit aufweisen und
darauf abzielen, ihnen eine Legitimierung als spezifische Akteure des politischen Lebens abzustreiten

(vgl. Balmand 1992: 32).

20



Bemerkenswert ist, dass das Phdnomen des Anti-Intellektualismus in Frankreich zur selben Zeit wie
das erste Erscheinen der Intellektuellen selbst auftritt (vgl. Lindenberg 1997: 7). Maurice Barres
benutzte als erster den Begriff ,Intellektueller’ in einer abwertenden Form, um die dreyfusards, die
Verteidiger Alfred Dreyfus’ zur Zeit seines Prozesses, anzugreifen (vgl. Balmand 1992: 32). Auch
wenn die Betroffenen diesen Begriff dann selbst iibernahmen und ihm eine positivere Konnotation
verliehen, hat die Intellektuellenkritik ihre Bedeutung nicht verloren: ,,[e]ven France, the birthplace of

2¢¢

modern intellectual identity, witnessed [...] ‘the flames of anti-intellectualism’ (Kurzman/Owen
2002: 73). Ein besonderer Hinweis darauf ist der geldufige und abwertende Neologismus des Begriffs
Jintellocrate”.
Alles in allem stellt die Intellektuellenkritik ein Sammelbecken fiir zahlreiche und vielféltige kritische
Anmerkungen an der Figur des typischen Intellektuellen dar. Diese lassen sich wie folgt beschreiben:
»Les intellectuels sont éloignés des réalités concreétes, du charnel, du quotidien, de [’action.
[...] lls se réfugient dans [’'utopie et les chimeres de valeurs platement rationalistes et
faussement universelles [...] : bref, ils sont a le fois des guides illégitimes et de mauvais
pasteurs.” (Balmand 1992: 40f)
Anders formuliert seien die Intellektuellen sowohl gefdhrlich als auch nutzlos. Sie hitten keinen
konkreten Bezug zum ,einfachen’ Volk und hétten sich in einem utopischen Wunschtraum verfangen.
Aus dieser Kritik folgte auBerdem die Beobachtung, Intellektuelle hitten zur Entstehung einer
,elitiren’ Gruppe beigetragen und wiirden ausschlieBlich den Interessen der etablierten Méchte und
der Bourgeoisie dienen (vgl. Baert/Booth 2012: 113; Buchholz/Eyal 2010: 121). Dabei steuern sie zur
VergroBerung der Kluft zwischen Elitismus und Egalitarismus bei. Allgemeiner gesagt konnte die
Existenz der Intellektuellen die Prinzipien der Demokratie selbst gefdhrden oder zumindest
relativieren, ,,[d]Jenn wenn nur noch Experten sinnvoll iiber politische Fragen mitreden kénnen, wenn
es so etwas wie Laienkompetenz in politischen Fragen nicht mehr gibt, dann machen letztlich auch
Wahlen und demokratische Mitspracherechte keinen Sinn mehr* (Strasser 2000: 186).
Die meisten Theoretiker der antiintellektualistischen Kritik sind bezeichnenderweise selbst als
Intellektuelle bekannt: die Namen Maurice Barrés, Charles Péguy oder Pierre Drieu la Rochelle sind
heutzutage genauso sehr mit ihrer Arbeit als Schriftsteller und politische Aktivisten verbunden wie mit
ihren Theorien des Anti-Intellektualismus (vgl. Balmand 1992: 37). Andererseits ist das Phinomen des
Anti-Intellektualismus keine Besonderheit der rechtsextremen nationalistischen Parteien: die
linksextremen Parteien bezogen ihre Argumentationen auf dhnliche Ideen und Anschuldigungen (vgl.
ebd.: 32). Eine breitere Darstellung der Geschichte des franzdsischen Anti-Intellektualismus sei nicht
von der Geschichte des protestierenden und nationalistischen Extremismus zu unterscheiden (vgl.

ebd.: 37). Auf der Seite der linksextremen Parteien entsprechen Intellektuelle, wie bereits erwéhnt,

> Der “intellocrate’ sei derjenige, der seine Stellung innerhalb des intellektuellen Felds missbrauchte, um an die
Macht zu gelangen. Siehe dazu: Hamon, H./Rotman, P. (1981): Les intellocrates: Expédition en haute
intelligentsia. Paris: Editions Ramsay.

21



Vertretern der Bourgeoisie, die zu ersetzen beziehungsweise zu stlirzen sind. Auf der anderen Seite
seien Intellektuelle in rechtsextremen Theorien verantwortlich fiir die Immobilitit und die mangelnde
moralische Einheit der Nation. Anders betrachtet: ,,ces thémes de la dévitalisation et de la décadence
[...] peuvent procurent I’illusion d’une possibilit¢ de convergence entre 1’anti-intellectualisme de

I’extréme gauche et celui de I’extréme droite nationaliste et populiste (ebd.: 33).

Die theoretischen Uberlegungen des Anti-Intellektualismus a la frangaise entstanden also bereits Ende
des 18. Jahrhunderts, zur Zeit der Geburt der Intellektuellen selbst, und wurden sowohl von
rechtsextremen als auch von linksextremen Theoretikern angestellt. Die antiintellektualistische Kritik
hat seitdem an keinerlei Bedeutung verloren und hat ,,encore de beaux jours devant [elle]* (Balmand
1992: 42). Die Tatsache, dass der Front National seinen antiintellektualistischen Diskurs weiterhin
fortfiihrt, konnte somit in Verbindung mit der Zunahme seines Erfolges gebracht werden (vgl. Alduy
2015). Wenn also Intellektuelle nicht bereits zum Schweigen gebracht worden seien, wolle sich die

offentliche Gesellschaft von diesen ,illegitimen’ Meinungsfiihren fernhalten.

Als Fazit antwortete Lyotard Gallo 1983, dass er nicht mehr das finden kdnne, wonach er suche, da
der universelle Intellektuelle im modernen Kontext keine Existenzberechtigung mehr beséfe und sich
daher aus der politischen Sphére zuriickzoge. Eine Fiille an Autoren beschiftigte sich in den folgenden
Jahrzehnten weiter mit der These eines Verschwindens der Intellektuellen und kam zu einer Vielzahl
an Schlussfolgerungen: es sei hauptsidchlich der ,linke’ Intellektuelle, der sich zuriickzoge; alle
allgemeinen universellen Intellektuellen seien am Aussterben und dies entweder zu Gunsten der
spezifischen Intellektuellen respektive der Experten, oder zu Gunsten der mediatisierten
Intellektuellen; oder dass eventuell noch die Moglichkeit bestiinde, dass sich der moderne
Intellektuelle vielmehr in einer Modernisierungsphase befénde.

Die Hauptgriinde, die als Erkldrung dieser unterschiedlichen Thesen gelten, sind offensichtlich ebenso
vielfdltig. Auf der einen Seite wiirden die Intellektuellen schweigen, da ihre Glaubwiirdigkeit einen
todlichen Schlag bekommen habe. Auf der anderen Seite seien sie durch den modernen
soziokulturellen Kontext zum Schweigen gebracht worden: ihre einzig verbleibende
Uberlebensmoglichkeit sei ihre Unterwerfung gegeniiber der Medienwelt. Unabhiingig davon wurde
die Legitimitét ihrer politischen Interventionen stéindig hinterfragt, was dazu gefiihrt habe, dass keiner
ihnen mehr Gehor schenken wollte.

Nachdem die theoretischen Grundlagen sowohl beziiglich einer politischen Funktion der
Intellektuellen als auch beziiglich der entstandenen Thesen ihres Verschwindens in Betracht gezogen
wurden, wird die Frage nach der tatsdchlichen Haltung der modernen Intellektuellen gegeniiber dem

politischen Diskurs nach den Achtzigerjahren im Fokus stehen. Diese Frage soll durch die Analyse der

22



Haltung der Intellektuellen gegeniiber drei groBen Debatten, die nach 1981 in Frankreich gefiihrt

wurden, beantwortet werden.

IV). Das Aussterben der franzosischen Intellektuellen? Untersuchung der These des

Verschwindens der Intellektuellen

Bevor unmittelbar vom ,Schweigen’, Niedergang’ oder sogar vom ,Verschwinden’ der franzdsischen
Intellektuellen ausgegangen wird, sollte ihre tatsdchliche Haltung gegeniiber politischen nationalen
Debatten, die seit den Achtzigerjahren die franzosische Gesellschaft gestaltet respektive gespalten
haben, in Betracht gezogen werden. Um zu diesem Ziel zu gelangen, wird diese Haltung beziiglich der
drei groflen nationalen Debatten empirisch untersucht: erstens wird die durchgefiihrte Analyse auf die
Debatte iiber einen ,kulturellen Staat’ bezogen, zweitens auf die Debatte iiber eine ,Krise’ der
franzosischen nationalen Identitét und als letztes auf die Debatte iiber die ,Fliichtlingskrise’. Dadurch
soll herausgefunden werden, ob sich ein komplettes Verschwinden der typischen Intellektuellen-Figur
in Frankreich bestétigen ldsst oder ob sich diese Figur eher in einem Prozess der Verdnderung befindet
und Charakterziige aus einem oder mehreren der vier bereits vorgestellten Modelle eines politisch-

verantwortlichen Intellektuellen in sich vereint.

1. Erstes Fallbeispiel: Die Debatte iiber den état culturel

Das erste Fallbeispiel, welches in der Analyse in Betracht gezogen wird, ist die um den ,kulturellen
Staat’, also um den état culturel. Diese findet seit 1981 grofe Resonanz, sowohl innerhalb der
offentlichen Gesellschaft als auch der politischen Sphére, und handelt vor allem von der Rolle, die der
Staat in kulturellen Angelegenheiten spielen sollte, oder welche eben gerade nicht. Solche Fragen, wie
,was ist iiberhaupt Kultur?’, ,inwiefern darf sich der Staat in die ,Kultur’ einmischen, ohne die
Unabhingigkeit Kiinstlern zu beeintrachtigen?’ oder ,wie wirtschaftsunabhingig soll beziehungsweise
kann die Kultur iiberhaupt sein?’, wurden zu dieser Zeit gestellt und werden seitdem kontrovers

debattiert.

1.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte

Die Entstehung einer Debatte iiber einen ,kulturellen Staat’ wird oft als franzdsische Besonderheit
dargestellt. Innerhalb der westlichen Demokratien spielt der Staat in Frankreich eine dominierende
Rolle in den Fragen der Kultur, wie sie praktisch nirgendwo anders zu finden ist (vgl. Poirrier 2015:
113). Die Einfiihrung einer kulturellen Politik in Frankreich stimmt zeitlich mit der Einrichtung eines

Ministeriums fiir kulturelle Angelegenheiten 1959 tiberein (vgl. Dubois 2010: 24). Zu dieser Zeit und

23



unter der Leitung des zustindigen Ministers André Malraux sollte ein solches Ministerium der
Demokratisierung der Kultur dienen. Es ging urspriinglich darum, die franzosische Kultur fiir alle
zuganglich zu machen:
Le ministéere chargé des affaires culturelles a pour mission de rendre accessible les ceuvres
capitales de I’humanité, et d’abord de la France, au plus grand nombre possible de Frangais;
d’assurer la plus vaste audience a notre patrimoine culturel, et de favoriser la création des
ceuvres d’art et de [’esprit qui enrichissent.* (Légifrance 1959)
Als 1981 Mitterand an die Macht kam und Jack Lang zum Kulturminister wurde, erfuhr das
Ministerium einen deutlichen Richtungswechsel (vgl. Ory 1984; Fondu/Vermerie 2015). Das
Ministerium fiir kulturelle Angelegenheiten wurde ins ,Ministerium der Kultur’ umbenannt, sein
Budget wurde verdoppelt, das Ministerium zielte also auf die Institutionalisierung der Kultur ab.
Darunter wurde verstanden, dass das Ministerium sowohl zur kulturellen Innovation als auch zur
Pluralisierung der Kultur beitragen solle: ,la ‘démocratisation culturelle’ s’efface au profit du libre
épanouissement individuel par la création” (Poirrier 2013: 24). Anders formuliert erfolgte der
Versuch, die reale Bedeutung der Kultur zu erweitern: neuen Kunstarten (Photographie, Musik,
Zirkus) sollten mehr Respekt gezeigt werden, kiinstlerische Ausdriicke von ethnischen Minderheiten
sollten gefordert werden, die Dezentralisierung des Kulturverwaltungsapparats sollte ermdglicht
werden etc. (vgl. Ory 1984: 82). Der Staat wollte sich damit mehr in den kulturellen Angelegenheiten
des Landes beteiligen und wiinschte sich dabei, die industrielle und 6konomische Dimension der
Kultur férdern zu kénnen (vgl. Poirrier 2015: 115). Die quantitative Zunahme kultureller MaBBnahmen
hatte daher Vorrang vor der qualitativen (vgl. ebd.).
Diese Neuerungen der Kulturpolitik gerieten rasch in die Kritik, die sich einerseits um das
Hinterfragen der Zusténdigkeit des Staates im Kulturbereich drehte (vgl. Fondu/Vermerie 2015: 58).
Andererseits fiihrte die Erweiterung des Kulturbegriffes zur Kritik eines ,Kulturrelativismus’ und zur
Beflirchtung einer ,vermarkteten’ und ,ethnologisierten’ Kultur (vgl. ebd.: 60). Die Demokratisierung
der Kultur sei daher gescheitert und habe zur Auflosung der ,legitimen’ Kultur ins ,tout culturel®
gefithrt (ebd.: 59). Breiter gefasst, wurde der ,Einflussverlust’” bzw. der ,Niedergang’ der
franzdsischen Kultur Ausdruck eines stindigen Bedauerns und Ausldser zahlreicher Debatten (vgl.
Dubois 2010: 50). AuBerdem wurde die Politikkultur der linken Regierung von Anhéngern aus rechten
bzw. rechtsextremen Parteien angegriffen, indem die kulturellen Institutionen beschuldigt wurden,
weiterhin zur Vergroferung der Kluft zwischen ,Eliten” und ,einfachem Volk’ beizutragen (vgl.
Poirrier 2015: 32). Zusammengefasst wurde das Thema der Kulturpolitik zum Kern einer Vielzahl
kontroverser und zum Teil hoch kritischer Wiirdigungen.
Als das Kulturministerium 1993 wieder sein urspriingliches Ziel aus dem Jahr 1959 {ibernahm, wurde
klar, dass das Thema der Erweiterung der Kulturpolitik an Bedeutsamkeit verloren hatte (vgl. Poirrier
2015: 29). Beispielweise reduzierte der Premierminister Manuel Valls zwei Jahrzehnte spéter das

kulturelle Budgets der Stadte und Départements deutlich (vgl. Fondu/Vermerie 2015: 62). Die Debatte

24



iiber den kulturellen Staat lduft jedoch seit den Achtzigerjahren stindig weiter (vgl. ebd.: 19). Das
Thema der kulturellen Politik steht seit dieser Zeit bei jeder Prédsidentschaftswahl auf dem
Wahlprogramm aller Kandidaten und beweist damit, dass die Problematik der Kulturpolitik weiterhin

ein relevantes Thema innerhalb der Gesellschaft darstellt (vgl. ebd.; Carasco/Giuliani 2017).

Die franzosische Debatte iiber den kulturellen Staat gilt seit 1981 als ,Jun] débat toujours
recommencé (Poirrier 2015: 19). Diese dauerhafte Debatte betrifft sowohl das Thema der Kultur
selbst als auch die Frage der Rolle, welche dem Staat in kulturellen Angelegenheiten zugeschrieben
wird. Deshalb konnte erwartet werden, dass dieses in besonderem Mafle von den Intellektuellen
thematisiert wiirde und durch diese eine starke Beteiligung an der Debatte geschihe. Die Uberpriifung

dieser Erwartung liegt im Kern des folgenden Teiles.

1.b. Die Intellektuellen: erste Gegner der ,kulturellen Politik’

Auch wenn ein ,Schweigen’ der Intellektuellen bereits Anfang der Achtzigerjahre bedauert wurde,
16ste das Thema der Institutionalisierung einer neuen kulturellen Politik eine breite nationale Debatte
aus, an der sich die Intellektuellen aktiv beteiligten. Dadurch ldsst sich das erste Kriterium beziiglich
der Menge an beteiligten Intellektuellen leicht iiberpriifen. Vincent Dubois, Professor der
Politikwissenschaft und der Soziologie, stellte fest, dass Intellektuelle die ersten Kritiker der
kulturellen Politik darstellten (vgl. Dubois 2010: 35). Die meisten Experten, Journalisten, Kiinstler und
Politologen teilten die Feststellung, eine Krise der franzdsischen Kultur sei zu befiirchten (vgl. ebd.:
18). In diesem Zusammenhang wurden zahlreiche sozial- und geisteswissenschaftliche Forschungen
zum Thema verdffentlicht, veranstaltete der College International de Philosophie 1992 eine
Diskussion beziiglich der kulturellen Politik, riumten die zwei wichtigsten franzdsischen Zeitschriften
Esprit und Le Débat dem Thema in zahlreichen Ausgaben breiten Raum ein und es wurden nicht
weniger als fiinf Werke dazu alleine 1992 publiziert® (vgl. Dubois 1993: 6, Poirrier 2015: 119). Die
Idee eines ,Unbehagens der Kultur’ war aulerdem bereits vor diesen Werken in den Biichern ,La
défaite de la pensée’ von Alain Finkielkraut (1987)" und ,Eloge des intellectuels’ von Bernard-Henri
Lévy (1987) auffindbar. Beide trugen deutlich zur Debatte bei, zumal sie extrem kommentiert und
polemisiert wurden (vgl. Poirrier 2015: 118).

Innerhalb der Debatte iiber den kulturellen Staat waren jedoch die Werke ,L Etat culturel” von Marc
Fumaroli (1991) und ,La comédie de la culture’ von Michel Schneider (1993) von enormer Bedeutung

(vgl. Poirrier 1996: 787ff). Sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene erfuhren ihre

6 Darunter zihlen zum Beispiel: Bonnier, H. (1992): Lettre recommandée a Jack Lang et aux fossoyeurs de la
culture. Monaco: Editions du Rocher.; Zadig (1992): L’implosion frangaise. Paris: Albin Michel.; Leniaud, J.-M.
(1992): L’utopie frangaise. Paris: Menges.

7 Finkielkraut, A. (1987): La défaite de la pensée. Paris: Gallimard.

25



Autoren einen unbestreitbaren Erfolg (vgl. Dubois 1993: 11). Die Hauptthesen aus den beiden Werken
wurden auBlerdem von allen franzdsischen Medien, also von der Presse, vom Fernsehen und vom
Radio diskutiert (vgl. Poirrier 1996: 788). Die intellektuelle Reaktion, welche die Veroffentlichung
dieser zwei Werke erfuhr, war ebenso bemerkenswert:

,[CJes livres ont suscité un grand nombre d’articles dans la presse, provoqué des démentis

formels, des réajustements, conforté des prises de position antérieures ou en ont permis de

nouvelles ... En bref, ils ont structuré la ‘doxa intellectuelle. ** (Dubois 1993: 6)
AuBerdem wies Zadig (das Pseudonym einer Intellektuellengruppe) auf die politische Bedeutung der
hervorgebrachten Argumente der beteiligten Intellektuellen hin: ,,il est vital pour la culture que ceux
qui auront demain la responsabilité des destinées de la France aient lu et médité Steiner, Bloom,
Lussato, Finkielkraut, Fumaroli, ou le retour & la vraie culture* (Zadig, In: Poirrier 1996: 790).
Dadurch zeigt sich, dass Intellektuelle eine durchaus wichtige politische Rolle innerhalb der
offentlichen Debatte gespielt haben.
Das zweite Kriterium der durchgefiihrten Analyse betrifft die politische Orientierung der beteiligten
Intellektuellen und ist im Fallbeispiel der Debatte iiber den kulturellen Staat ebenso sorgfiltig zu
untersuchen. In den ersten Jahren nach der Entstehung der Debatte waren auf der einen Seite vor allem
rechte und konservative Kritik auffindbar, welche sich gegen eine ,Entsakralisierung’ der Kultur
richtete (vgl. Dubois 2010: 40). Auf der anderen Seite unterstiitzen die meisten linken Intellektuellen
das Projekt einer Demokratisierung der Kultur (vgl. ebd.). Im Gegensatz zur ,rechten’ Kritik
Fumarolis sollte daher das Werk Schneiders, des damaligen Ministers innerhalb des
Kulturministeriums (1988-1991), laut seinen eigenen Worten als ,linke’ Antwort darauf gelten (vgl.
Dubois 1993: 6). Auch wenn beide Autoren in der Tat keine einheitlichen Stellungen vertreten, sind
sich ihre Thesen in vielerlei Hinsicht #hnlich® (vgl. ebd.). Dadurch verschwand nach der
Veroffentlichung dieser beiden Werke die Moglichkeit, die Intellektuelleninterventionen den
typischen politischen Spaltungen links beziehungsweise rechts zuzuordnen: vielmehr spalteten sich
die beteiligten Intellektuellen nach Anfang der Neunzigerjahre in Vertreter einer liberalistischeren
Ideologie und Befiirworter eines Schutzes der franzodsischen ,,exception culturelle auf (Poirrier 2013:
20). Intellektuelle aus allen politischen Richtungen haben sich daher zunéchst zahlreich an der Debatte
beteiligt, ohne dass sich jedoch ihre hervorgebrachten Fiir- und Gegenargumente und
Richtlinienvorschlidge beziiglich einer kulturellen Politik danach einer bestimmten politischen
Orientierung zuordnen lassen.
Das Echo, welches die beteiligten Intellektuellen innerhalb der 6ffentlichen Gesellschaft und bei der
politischen Klasse erfuhren, war aulerdem verhaltnisméBig hoch. Die bereits Ende der Achtzigerjahre

verdffentlichen Werke boten zuerst theoretische Unterstiitzung und Anregung fiir das Hinterfragen

8 Sowohl zu einem ausfiihrlichen Vergleich der Thesen Fumarolis und Schneiders als auch zur Beobachtung der
Strategien der jeweiligen Autoren, welche diesen einen riesigen Erfolg ermoglichten, siehe: Dubois, V. (1993, S.
7-17).

26



einer kulturellen Politik bei ihren hérteren Kritikern (vgl. Poirrier 2015: 119). Dariliber hinaus
iibernahmen, obwohl einige Historiker Zweifel an der Argumentation Fumarolis aufwiesen, die
Medien sowohl seine These als auch die Schneiders eins zu eins (vgl. Dubois 1993: 16). Fumaroli galt
daher in den Neunzigerjahren der o6ffentlichen Meinung nach als die ,Bezugsperson der kulturell-
politischen Fragen’ (vgl. ebd.). Von hoherer Bedeutung ist jedoch, dass die Argumente dieser Autoren
spater auch in Wahlkampfreden von Politikern wiederzufinden waren (vgl. Poirrier 2015: 124).
Fumarolis und Schneiders Argumente wurden wihrend der Parlamentswahlen 1993 durch Mitglieder
der rechten Parteien hiufig zitiert. Wie Vincent Dubois hinwies: ,les arguments de Schneider et
Fumaroli ont largement été repris [par des agents politiques], tant pour dénoncer le ‘bilan socialiste’
que pour ¢élaborer des propositions alternatives™ (Dubois 1993: 16). Intellektuelle iibten in diesem
Zusammenhang einen deutlichen Einfluss auf Politiker, die ihr politisches Programm nach den
Problemstellungen und Argumente der Intellektuellen richteten, aus. Zusammengefasst ldsst sich
somit behaupten, dass Intellektuelle ein erhebliches Echo innerhalb der Debatte iiber den kulturellen

Staat erfuhren.

Dabei ist festzustellen, dass die Debatte iiber die Rolle des Staates innerhalb der kulturellen Sphaére,
die Anfang der Achtzigerjahre begann, auf kein besonderes Schweigen der Intellektuellen hinwies,
sondern vielmehr auf ihre hohe Beteiligung an der Debatte. Zahlreiche Intellektuelle griffen in die
politische Debatte ein, und taten dies unabhédngig von ihren politischen Orientierungen, die im Laufe
dieser Debatte schwierig nach der traditionellen Links-Rechts-Spaltung zu unterscheiden waren.
Unabhingig davon iibten die Intellektuellen einen ziemlich hohen Einfluss innerhalb der Medien und
bei den Politikern aus. Manche Autoren, wie Vincent Dubois oder Philippe Poirrier, Experte der
kulturellen Geschichte Europas, wiesen dabei jedoch darauf hin, dass dieser bedeutsame Einfluss nur
durch eine auflergewohnliche Mediatisierung der Debatte ermdglicht wurde (vgl. Dubois 1993: 6;
Poirrier 2015: 117). Daher kann Folgendes behauptet werden:
»Croisant nombre de thématiques intellectuelles récentes, telles que la post-modernité, la
montée de l'individualisme, les prophéties du déclin ou la crise de I’Etat providence, ‘I’Etat et
la Culture’ fait aujourd’hui partie des problemes produits par le cercle des intellectuels
médiatiques.* (Dubois 1993: 6)
Im folgenden Teil wird tiberpriift, ob die hohe Beteiligung der Intellektuellen an der Debatte liber den
état culturel den letzten Erschiitterungen einer sterbenden Intellektuellenbeschéftigung mit politischen
Angelegenheiten entsprach, oder ob diese Debatte einen Wendepunkt im Phénomen einer
Wiederbelebung der Intellektuellen darstellte. In diesem Zusammenhang wird die Haltung der
Intellektuellen gegeniiber dem politischen Diskurs im Falle der Debatte iiber eine ,Krise’ der

franzgsischen nationalen Identitdt im Fokus stehen.

27



2. Zweites Fallbeispiel: Die Debatte iiber die identité nationale

In diesem zweiten Fallbeispiel handelt es sich um die Debatte iiber die franzdsische nationale Identitit.
Diese Debatte entstand urspriinglich bereits Ende der Achtzigerjahre, wurde aber durch ihre
Umwandlung zu einem Wahlkampfthema durch den Front National und seit der Einrichtung eines
Ministeriums der ,nationalen Identitdt’ unter Nicolas Sarkozy sténdig intensiviert. Aus dieser Debatte
kristallisierte sich die Annahme heraus, die franzosische nationale Identitdt befidnde sich in einer

,Krise’ und sei zunechmend vom ,Verfall’ bedroht.

2.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte

Um die Debatte iiber die franzosische nationale Identitdt in ihren historisch-politischen Kontext
einzufiigen und sie so verstindlich zu machen miissen zuerst die zwei bekanntesten unterschiedlichen
Definitionen dieser nationalen Identitdt vorgestellt werden. Das franzdsische Verstindnis der
nationalen Identitdt ist tatsdchlich mehrdeutig und wurde hauptsichlich durch zwei Autoren, Maurice
Barres und Ernest Renan, durchaus unterschiedlich gedeutet. Renan auf der einen Seite begriindete in
einer Konferenz 1882 seine Definition auf dem Prinzip eines besonders offenen Nationalismus. Laut
ihm wird die nationale Identitit weder durch physische Elemente, wie die Rassezugehorigkeit, noch
durch soziale, wie die Religionszugehorigkeit, definiert (vgl. Monnier 2010: 12). Vielmehr entsteht die
nationale Identitdt auf freiwilliger Basis und wird durch das Handeln des Einzelnen konstituiert (vgl.
ebd.). Anders formuliert beruht das Konzept nationaler Identitét auf der Bereitschaft eines jeden, sich
fiir die Nation einzusetzen: ,,la nation [... est] constituée par ‘les sacrifices que I’on a faits et ceux que
I’on est disposé a faire encore’ (Renan, In: Wieder 2009). Im Gegensatz dazu beinhaltet Barres’
These aus 1902 die Idee, laut welcher Franzose ist, wessen Vorfahren Franzosen waren (Wieder
2009). Barre¢s’ Definition basiert in diesem Zusammenhang auf einem viel geschlosseneren und
deterministischen Nationalismus: entweder ist man oder ist man kein Franzose, man kann nicht dazu
werden.

Theoretiker haben sich zwar bereits Ende des 19. Jahrhunderts mit dem Konzept nationaler Identitét
beschiftigt, bedeutsam ist jedoch, dass im politischen Diskurs bis zu den Achtzigerjahren diesem
Konzept kaum Beachtung geschenkt wurde (vgl. Bazin 2013: 40; Wieder 2009). 1987 setzte aber der
damalige Chef des Front National Jean-Marie Le Pen die Debatte in Gang, indem er das Thema ,,Etre
francais, ca se mérite” zum Kern einer Kampagne machte (Direction de I’Information Légale et
Administrative 2016). Das Konzept nationaler Identitdt wurde pldtzlich als selbstverstidndlich erachtet
und taucht seitdem in den offiziellen und 6ffentlichen Diskursen unvermeidlich immer wieder auf
(vgl. Bazin 2013: 41). Selbst als Wahlkampfthema gewannen Fragen der nationalen Identitét
zunehmend an Bedeutung (vgl. Monnier 2010: 11).

28



Tatsache ist, dass es dem Front National gelungen ist der 6ffentlichen Gesellschaft, wenn nicht seine
Ideen, so zumindest seine Problemstellungen aufzuzwingen. Autoren, die sich mit dem Phdnomen des
Bedeutungszuwachses dieses Themas beschéftigt haben, weisen darauf hin, dass der Kontext, in dem
diese Steigerung stattfand, dafiir besonders giinstig gewesen sei (vgl. ebd.; Wieder 2009). Frankreich
hitte sich in einer Zeit der Verwirrung befunden und daher die Notwendigkeit empfunden, sein
Verstiandnis nationaler Identitit zu radikalisieren, um sich von anderen Landern zu unterscheiden: ,,un
sentiment commun de vulnérabilité, ajouté a une crise des idéaux collectifs de substitution : tel serait
donc le terreau qui aurait permis au théme de I’identité nationale de prospérer* (Wieder 2009).

In diesem bestimmten Zusammenhang wurde die Debatte iiber die nationale Identitét, urspriinglich
ausgegangen vom Front National, zur nationalen Debatte. Nicolas Sarkozy ist es gelungen sich diese
Debatte zu Gunsten zu machen, indem er 2007 das Hinterfragen des Front National iibernahm und das
Konzept nationaler Identitit zum Eckpfeiler seiner Présidentschaftswahlen entwickelte. Dafiir 16ste
Sarkozy das Konzept von seinem rassischen Inhalt und verkniipfte er es mit der Rhetorik
republikanischer Werte (vgl. Bazin 2013: 37). Dadurch gab Sarkozy der Debatte einen neuen Impuls
und fiihrte diesen nach seiner Wahl weiter, als er die Er6ffnung eines ,Ministeriums fiir Immigration
und nationale Identitdt’ anordnete (vgl. Boure/Bousquet 2011: 296). 2009 trug der Minister fiir
Immigration und nationale Identitit, Eric Besson, weiterhin zur Debatte bei, als er eine nationale
Befragung rund um das Konzept nationaler Identitdt ankiindigte (vgl. ebd.: 299). Diese sollte sowohl
der Forderung nationaler Identitét dienen, als auch einer Neuformulierung ihrer Werte und des Stolzes
Franzose zu sein bezwecken (vgl. ebd.). Zur Konkretisierung dieses Zwecks wurden alle Biirger
aufgefordert, ihre Meinung zum Thema zu duflern.

Sowohl als der Front National zur Entstehung der Debatte beitrug, als auch zur Zeit seiner
Reaktivierung unter Sarkozy, ist es bedeutsam zu bemerken, dass das Konzept nationaler Identitét in
den politischen Diskursen oft in Verbindung zum Phinomen der Immigration gebracht und dabei stark
negativ konnotiert wurde beziehungsweise wird. Die Anndherung dieser beiden Konzepte fiihrte zum
negativen Diskurs beziiglich der Immigration, insofern der Einwanderer als Bedrohung der bereits
geschwichten nationalen Identitdt betrachtet wurde (vgl. Noiriel, In: Mauger 2007: 80, 82). Die
partikularistische franzosische Konzeption nationaler Identitit ist daher heute {iberwiegend
ethnozentriert und fithrte zur neuen Spaltung zwischen ,,p6le national-sécuritaire* und ,,pdle social-

humanitaire®, die sich parallel zur traditionellen Spaltung Links-Rechts entwickelte (ebd.: 81).

Diskurse tiber die ,gefdhrdete’ nationale Identitdt haben in den letzten Jahren nicht an Bedeutung
verloren. Besonders aufgrund der Attentate 2015 und dem 2016 beschlossenen Gesetz zum Entzug der
Staatsangehorigkeit binationaler Terroristen hat sich die Debatte erneut entziindet (vgl. Gorce 2016).
Diese kontroverse Debatte ist in dieser Arbeit und der darin durchgefiihrten Analyse von grofBer

Bedeutung, da die Regierung 2009 selbst der Gesellschaft das Wort erteilte, als sie sie zur Beteiligung

29



an die Debatte aufforderte. Daher wird im Folgenden untersucht, inwiefern die Intellektuellen dieser

Erwartung entsprachen.

2.b. Die Intellektuellen: zwischen zwei Fronten

Im Fallbeispiel der Debatte iiber eine ,Krise’ der nationalen Identitdt ldsst sich erneut das erste
Kriterium, also eine hohe intellektuelle Partizipation, bestdtigen, jedoch nicht angesichts der durch die
Regierung geforderten Debatte. Die meisten Intellektuellen weigerten sich, an der durch die Regierung
organisierten Debatte teilzunehmen und ihre Meinung auf der eigens dafiir eingerichteten
Regierungswebsite mitzuteilen (vgl. Bazin 2013: 43; Boure/Bousquet 2011: 299). Sie lehnten eine
Beteiligung an der geforderten Debatte ab und zeigte ihre Haltung durch vielseitige, alternative
Beteiligungsformen. Nicolas Sarkozys vorgeschlagene Eroffnung eines Ministeriums der Immigration
und der nationalen Identitdt stellten sich in der nationalen Presse Intellektuelle mit Hilfe von
verdffentlichten Pressetribiinen und Akademikerinterviews entgegen (vgl. Boure/Bousquet 2011: 296).
Zahlreiche Online-Petitionen wurden lanciert, wie beispielweise ,,Nous ne débattrons pas®, ,,Arrétez
ce débat Monsieur le Président” sowie ,,Appel pour la suppression du ministére de 1’identité
nationale”, die deutlich gegen ein solches Ministerium plddierten (vgl ebd.: 294). Jede dieser
Petitionen erreichte ungefdhre vierzigtausend Unterschriften, die hauptsdchlich von Politikern,
Akademikern, Forschern und Personlichkeiten, die im Literaturbereich titig waren, kamen (vgl. ebd.:
311). Nach der Eréffnung des Ministeriums kiindigten sogar acht Forscher des Vorstandes der Cité
nationale de [I’histoire de ['immigration (vgl. ebd.: 297). Im Vergleich zu den Intellektuellen, die
Renans Konzeption der nationalen Identitdt teilten, wurden ebenso viele Werke zum Thema
verdffentlicht, die sich die Konzeption Barreés’ nédherten. Schriftsteller wie Renaud Camus, Eric
Zemmour oder Michel Onfray widmeten der Frage der Identitdt zahlreiche Essays und Biicher, in
denen sie vor allem einen Verfall der republikanischen Werte skandierten. Sie gehéren zu denjenigen,
die in der offentlichen Sphéire vor einer ,Krise’ der nationalen Identitdt warnten und dadurch zur
Entziindung der Debatte in den Medien beitrugen: ,,[s]ur les plateaux de télévision, dans 1’édition, la
question identitaire garantit des succes d’audience [et] enflamm[e] périodiquement le débat public*
(Gorce 2016). Zudem gilt vor allem der Philosoph Alain Finkielkraut als der Vertreter eines
,vergessenen franzosischen Sonderfalls’, dessen Wurzeln zunehmend bedroht werden (vgl. ebd.).
Zusammengefasst kann nicht bestritten werden, dass zahlreiche Intellektuelle an den kontroversen
Diskussionen beziiglich einer ,Krise’ der nationalen Identitét teilnahmen.

Beziiglich des zweitens Kriteriums der durchgefiihrten Analyse erwies sich die politische Zuordnung
der beteiligten Intellektuellen als komplizierter. Gérard Noiriel, Forscher der Geschichte der
Immigration in Frankreich, behauptete, die traditionelle Links-Rechts-Spaltung verlére an Bedeutung,
sobald sie im Fall der nationalen Identitdt angewendet werden soll (vgl. Noiriel, In: Mauger 2007: 88).

Anders formuliert sei das Konzept der ,nationalen Identitdt’ mit Begriffen, wie ,Republik’ oder

30



,republikanischen Werten’ verkniipft worden und wurde dadurch zum ,sloga[n] inlassablement
scand[¢é] et répét[¢], non plus seulement a gauche, mais désormais dans toutes les mouvances
politiques, extréme droite incluse* (Bazin 2013: 42). Die bereits erwidhnten Online-Petitionen lieBen
sich in diesem Zusammenhang kaum als ,rechte’ respektive ,linke’ einordnen (vgl. ebd.). Alain
Finkielkraut stellt dariiber hinaus ein hervorragendes Beispiel dar, da er regelmidflig Argumente der
rechten Parteien und sogar des Front National hervorbrachte, jedoch von sich selbst behauptet, nicht
in Ubereinstimmung mit diesen zu stehen. Um seine Worte zu {ibernehmen: ,, [s]i j’étais de droite, je
le dirais. Mais je pense que ce clivage a perdu toute pertinence® (Finkielkraut, In: Truong 2016).
Vielmehr wiirde sich die intellektuelle Partizipation an der Debatte, wie bereits im vorherigen Teil
erwihnt, nach einer Spaltung zwischen ,,péle national-sécuritaire” und ,,p6le social humanitaire* an
diesen orientieren (Noiriel, In: Mauger 2007: 81). Dariiber hinaus vertreten die an der Debatte
beteiligten Intellektuellen unterschiedliche politische Zugehorigkeiten, ihre Beitrdge zur kontroversen
Diskussion iiber die ,nationale Identitdt’ lieBen jedoch nicht mehr zu, sie mit klar definierten
politischen Parteien in Verbindung zu bringen.

Bei der Uberpriifung des dritten Kriteriums zeichnet sich eine deutliche Entwicklung des ausgeiibten
Einflusses der Intellektuellen ab. Zundchst kann behauptet werden, dass Intellektuelle einen
erheblichen Einfluss auf den politischen Diskurs ausiibten, da Nicolas Sarkozy selbst das Konzept der
nationalen Identitdt, das urspriinglich von rechtsextremen Intellektuellen entworfen wurde, zum
Eckpfeiler seiner Kampagne machte (vgl. Bazin 2013: 37). Darauthin waren sich einige Autoren einig,
dass Intellektuelle diejenigen seien, die zur Dauerhaftigkeit der Debatte beitrugen: ,le champ
intellectuel (notamment scientifique et/ou philosophique) contribue [...] & fournir un contenu a une
notion vide que 1’Etat, seul, serait incapable de remplir (ebd.: 41). Diese Behauptung lésst sich jedoch
nicht pauschal bestitigen. Argumente der Intellektuellen, die eine zunehmende Bedrohung der
franzdsischen nationalen Identitdt beziehungsweise ihren Verfall prophezeien, werden in der Regel
eins zu eins von den Medien {ibernommen (vgl. Meyran 2016). Die Online-Petitionen oder die
Beitrdge der Forscher in der Fachpresse seien im Gegensatz dazu wenig mediatisiert worden und
hitten daher kaum einen Einfluss auf die o6ffentliche Meinung ausgeiibt (vgl. Boure/Bousquet 2011:
297f). Solche Intellektuelleninterventionen hitten lediglich Aufmerksamkeit innerhalb des
wissenschaftlichen Feldes erhalten (vgl. ebd.). Gérard Noiriel beschéftigte sich ebenfalls mit der Frage
und kam zu einer pessimistischeren Schlussfolgerung. Laut ihm hédtten die Politikberater der
jeweiligen linken franzdsischen Parteien die Argumente der Experten wahrgenommen und sie sogar zu
ihren politischen Strategien hinzugefiigt, jedoch hitten diese Berater solche Strategien in der
folgenden Zeit vernachléssigen, da die Rhetorik der Experten zur gegenteiligen Wirkungen innerhalb
der Gesellschaft fiihrte: ,,.La protestation basée sur la rhétorique classique des droits de I’Homme
amplifie [...] aujourd’hui les effets de ce nouveau nationalisme* (Noiriel, In: Mauger 2007: 82f). Der
tatsdchlich ausgeiibte Einfluss der Intellektuellen auf den politischen Diskurs erscheint in diesem

Zusammenhang undeutlich. Die Annahme besteht, dass Intellektuelle, deren Argumente durch die

31



Medien und Politiker {ibernommen werden, diejenigen sind, welche die diisteren Gedanken beziiglich

einer ,Krise’ der nationalen Identitét aussprechen.

Zusammengefasst beteiligten sich Intellektuelle, unabhéngig davon ob Experten der Geschichte der
Immigration, Forscher oder Schriftsteller, seit der Entstehung der Debatte iiber eine ,Krise’ der
franzosischen nationalen Identitét zahlreich an der Diskussion. Eine traditionelle politische Zuordnung
der beteiligten Intellektuellen ist dabei jedoch unmoglich: Intellektuelle stellten sich einerseits
vielmehr einer solchen Debatte entgegen oder konstatierten andererseits, dass die nationale Identitét
tatsichlich bedroht sei. Der Einfluss, den Intellektuelle auf den politischen Diskurs ausiibten, ist dabei
ebenso uneinheitlich. Auf der einen Seite wurden Argumente der Intellektuellen, die kritisch
gegeniiber der Debatte eingestellt waren, entweder kaum durch die Medien oder Politiker
iibernommen oder fithrten, gegen ihren Willen, zu einer Verstirkung des Gefiihls einer ,Krise’ der
nationalen Identitdt innerhalb der Gesellschaft. Gérard Noiriel weist in diesem Zusammenhang, in
Anlehnung an Bourdieus These, darauf hin, dass zeitgendssische Akademiker die Notwendigkeit
beriicksichtigen sollten, sich im Kollektiv zu einigen, um ihren Einflussbereich zu vergroBern. Auf der
anderen Seite libten die Intellektuellen, die einen ,Verfall’ der franzosischen nationalen Identitét
behaupten, zumindest auf die Medien einen deutlich groferen Einfluss aus. In Anbetracht dieser
Feststellung stellt sich die Frage, inwiefern Medien selbst zur Inszenierung der Debatte beitrugen,
indem sie bewusst das Wort nur Verteidigern solcher Thesen erteilten.

Der Diskurs iiber eine ,Krise’ der nationalen Identitit und derjenige iiber die Zuwanderung
beziehungsweise die in den Einwanderern ,beobachtete’ Bedrohung erscheinen in Frankreich als
unteilbar. Aus diesem Grund wird, nachdem die Haltung der Intellektuellen innerhalb der Debatte iiber
die nationale Identitdt analysiert wurde, diese am Fallbeispiel der Fliichtlingsaufnahme, die seit 2014

stattfindet, iiberpriift.

3. Drittes Fallbeispiel: Die Debatte iiber die Fliichtlingsaufnahme

SchlieBlich dreht sich das dritte Fallbeispiel innerhalb der durchgefiihrten Analyse um die Debatte
iiber die Fliichtlingsaufnahme. Diese Debatte weist eine enge Verbindung zum Thema einer Krise der
franzosischen nationalen Identitét auf: konnte die Ankunft von Fliichtlingen eine bereits ,bedrohte’
nationale Identitit nicht noch weiter schwichen? An diese Fragestellung spaltete sich die franzosische
Gesellschaft zwischen den Verteidigern menschlicher Rechte, die eine Fliichtlingsaufnahme als
moralische Pflicht empfinden, und Verteidigern einer stirker geschlossenen Nation, die eine

Fliichtlingsaufnahme als Bedrohung der bereits geschwéchten nationalen Einheit ansehen.

32



3.a. Historisch-politische Verankerung der Debatte

Im Vergleich zu den zwei bereits vorgestellten Debatten, die als franzdsische Besonderheiten gelten,
erfuhr die Debatte tiber die Fliichtlingsauthahme international grole Aufmerksamkeit. Fliichtlinge aus
unterschiedlichen Lindern, wie Syrien, Irak, Afghanistan oder Libyen, wandern in europdische
Lander, wie Ungarn, Deutschland, Frankreich oder GroBbritannien, ein in der Hoffnung, aus Krieg
und Terrorismus in ihren Heimatldndern, flichen zu kénnen (vgl. Gouvernement Frangais 2015). In
Anbetracht dieser starken Zuwanderung (iiber eine Million Zuwanderer iiberquerten 2015 das
Mittelmeer Richtung Europa) befand sich die Europdische Union pldtzlich in einer ,Fliichtlingskrise’
(,,crise des réfugiés®), da diese Zuwanderung die Féhigkeiten der Aufnahmelédnder iiberforderte (ebd.).
Die Herausforderung dabei war, die Aufnahme der Fliichtlinge unter Bewahrung menschlicher
Grundrechte zu ermdglichen und gleichzeitig diese Zuwanderung gleichméBig zu regulieren (ebd.).
Die Fliichtlingsaufnahme wurde daher in ganz Europa zum Ausldser unterschiedlicher neuer
Regelungen und heftiger Debatten iiber die ,richtige’ Weise, auf dieser ,Krise’ zu reagieren.
Frankreich war dabei keine Ausnahme. Die Regierung unter Frangois Hollande hatte bereits 2015 das
franzosische Asylrecht reformiert, mit der Absicht die Fristen fiir die Priifung der Asylantrige zu
reduzieren und die europédischen Normen ins neue Gesetz umzusetzen (vgl. ebd.). Dem Handeln der
Regierung wurde aber weder von ihren ganzen Mitarbeitern noch von der gesamten Bevolkerung
zugestimmt: vielmehr bewies die 6ffentliche Meinung eine durchaus zdgerliche Haltung beziiglich der
Fliichtlingsaufnahme (vgl. Truong 2015). Die Debatte iiber die Fliichtlingsaufnahme spaltete daher
sowohl die Gesellschaft als auch die politische Klasse.

Bedeutsam ist dabei zu bemerken, dass die Debatte iiber die Fliichtlingsaufnahme, wie die iiber die
nationale Identitdt, stark emotional aufgeladen ist. Die Zuwanderung wird tatsdchlich, ob in
Zeitungsartikeln oder auch in Aussagen von Politikern, stindig durch negative Begriffe beschrieben:
es geht um eine ,Krise’, ,eine Katastrophe’, eine ,Invasion’ (vgl. L’Obs 2016). Die Debatte in
Frankreich dreht sich daher nicht nur um die ,richtige’ Weise, auf die ,Krise’ zu reagieren, sondern
ebenso um die Frage, ob die entstandene Zuwanderung als Bedrohung angesehen werden sollte. Selbst
innerhalb der rechten und linken Parteien wurde keine einheitliche Einstellung zu diesen Fragen
gefunden. Beispielweise storte sich die Parti Socialiste laut dem Politologen Philippe Marliére in
seiner Stellungnahme zur Debatte dadurch, dass die meisten neuankommenden Fliichtlinge nicht
laizistisch seien, in der Furcht, dass die Aufnahme dieser Fliichtlinge im Widerspruch zum tradiert
Antiklerikalismus stehen konnte (vgl. Dupin 2017).

Unabhéngig von der riesigen Debatte, die sich um das Thema der Fliichtlingsaufnahme gebildet hatte,
weist dieser Fall eine interessante Ahnlichkeit mit der Fliichtlingsaufnahme auf, die Ende der
Siebzigerjahre in Frankreich stattfand. Zur dieser Zeit suchten Fliichtlinge aus Vietnam, die
sogenannten Boatpeople, Asyl im Ausland, um der Unterdriickung dem kommunistischen Regime zu

entfliehen. Diese Fliichtlinge wurden 1979 groBziigig von den franzdsischen Intellektuellen begriifit:

33



Intellektuelle aus allen Bereichen und aus allen politischen Orientierungen kooperierten, um die
Aufnahme der Fliichtlinge zu ermdglichen (vgl. Winock 1997: 752). Zu diesem Zweck war es dem
Philosophen André Glucksmann gelungen, die Schriftsteller Jean-Paul Sartre und Raymond Aron,
langjihrige Gegner in ihren jeweiligen politischen Uberzeugungen, zusammen zu bringen, um beim
Prisidenten Valéry Giscard d’Estaing zugunsten der Fliichtlinge zu intervenieren (vgl. ebd.). Sartre
erklérte seine Mobilisierung durch folgende Worte: ,,Des hommes vont mourir. Il s’agit de les sauver.
C’est une exigence purement morale* (Sartre, In: Domenach 2015). Die Rettung der Boatpeople
entsprach in diesem Sinne einer humanitdren Krise, gegen die zeitgenodssische Intellektuelle sich

einigen mussten.

Da eine Fliichtlingsaufnahme 1979 zu einer grenziiberschreitenden Kooperation aller Intellektuellen
fiihrte, ist es fiir dieses Fallbeispiel durchaus interessant, die Haltung der heutigen Intellektuellen zur
Debatte tiber die aktuelle Fliichtlingsaufnahme zu betrachten. Der Vergleich zur damaligen Reaktion
der Intellektuellen sollte die Beobachtung einer Entwicklung der Haltung der Intellektuellen

gegentiber einer solchen politischen Debatten hervorragend ermdglichen.

3.b. Die Intellektuellen: Neugestaltung des Feldes

Die Uberpriifung des ersten Kriteriums, also der Beteiligung der Intellektuellen, erwies sich am
Fallbeispiel der Fliichtlingsaufnahme deutlich delikater als in den zwei anderen Fillen. Einerseits
lassen sich erneut unterschiedliche Intellektuellenbeteiligungsformen feststellen. Intellektuelle, welche
sich fiir Fliichtlinge engagierten, machten beispielsweise ihre Haltung sichtbar, indem sie 2015 eine
Petition namens ,L’appel de Calais*“ lancierten, um die Lebensbedingungen im
Fliichtlingsaufnahmezentrum von Calais zu verbessern (vgl. Forster 2015). Diese entstand durch die
kollektive Initiative von 800 Intellektuellen, unter denen sich unter anderem Schriftsteller,
Philosophen sowie Akademiker befanden (vgl. ebd.). Das starke Engagement von Akademikern
offenbarte sich aulerdem, als einige der bekanntesten franzosischen Hochschulen, die EHESS (Ecole
des Hautes Etudes en Sciences Sociales), Sciences-Po oder die ENS (Ecole Normale Supérieure) die
Fliichtlingsaufnahme innerhalb ihrer eigenen Wénde ermoglichten (vgl. L’Obs 2016). Intellektuelle,
welche gegen eine Fliichtlingsaufnahme Stellung nahmen, waren dagegen présenter in der Presse und
den audiovisuellen Medien (vgl. Nouaille 2014). Schriftsteller wie beispielsweise Alain Finkielkraut
oder Michel Onfray zeichneten sich dabei durch ihre Stellungnahmen aus, welche die
Fliichtlingsaufnahme in Verbindung mit einer Verschiarfung der bereits existierenden Spannungen
innerhalb der franzdsischen Gesellschaft brachten (vgl. ebd.). Laut diesen kdnnte eine massive
Flichtlingsaufnahme extrem negative Folgen fiir ein bereits durch wirtschaftliche Krisen
geschwichtes Land mit sich bringen (vgl. ebd.). Auch wenn sich eine Intellektuellenbeteiligung an der

Debatte iiber die Fliichtlingsaufnahme dadurch bestdtigen lésst, ist es andererseits bedeutsam, dass

34



sich die Jahre nach dem Anfang der Debatte durch ein erneutes riesiges Hinterfragen eines
Schweigens der Intellektuellen auszeichneten. Journalisten wie Johan Hufnagel, Politiker wie Jean-
Marc Ayrault, damaliger AuBenminister (2016-2017), oder Philosophen wie Jean-Luc Nancy,
bedauerten in diesem Zusammenhang die Abwesenheit der Intellektuellen beziehungsweise dieses
,ohrenbetdubende Schweigen’ in der Debatte und forderten die Gesellschaft dazu auf: ,,[i]l faut savoir
¢couter le silence et regarder ce qui ne se montrer pas“ (vgl Nancy 2015; Hufnagel 2016).
Zusammengefasst 14sst sich behaupten, dass sich Intellektuelle zwar an der Debatte beteiligt haben
und zu diesem Zweck unterschiedliche Beteiligungsformen nutzten, dass diese Beteiligung jedoch
allgemein als unzureichend eingeschétzt wurde.

Die politische Orientierung der beteiligten Intellektuellen ist, dhnlich wie in den zwei anderen
Fallbeispielen, als undeutliche zu interpretieren. Am Anfang der Debatte wiesen viele Autoren
vorschnell darauf hin, dass ,linke’ Intellektuelle sich aus der Debatte zu Gunsten der ,rechten’ und
,konservativen’ Intellektuellen zuriickhielten (vgl. Forster 2015). Der britische Historiker und
Spezialist der kulturellen Geschichte Frankreichs Sudhir Hazareesingh teilte diese allgemeine
Beobachtung und behauptete: ,,Cette nébuleuse n’est pas représentative du paysage intellectuel
francais dans toute sa richesse et sa diversité [mais] il n’y a pas en face un ensemble d’idées aussi
cohérent [et] pour le moment personne ne leur donne vraiment la réplique” (Hazareesingh, In:
Nouaille 2014). Anders formuliert wiirden Autoren wie Finkielkraut, Onfray oder Régis Debray Ideen
einer durch Fliichtlinge bedrohten franzdsischen nationalen Identitit, eines Verlustes der ,echten’
franzosischen Werte oder eines ,Rassismus’ gegen Weille’ verbreiten, zu denen die ,linken’
Intellektuellen (noch) keine einheitliche und in der Offentlichkeit vertretbare Antwort entwickelten.
Seitdem stellte sich jedoch haufiger die Frage, genauso wie im Fall der Debatte iiber eine ,Krise’ der
nationalen Identitdt, inwiefern die bereits erwédhnten Intellektuellen tatsdchlich Vertreter der rechten
Parteien sind. Raphaél Glucksmann, Sohn des Philosophen und Essayisten André Glucksmann, kam,
dhnlich wie Gérard Noiriel, zur Schlussfolgerung, laut welcher die traditionelle Links-Rechts-Spaltung
erheblich an Bedeutung verlore, seitdem sich die wiederkehrend beteiligten Intellektuellen die
allgemeinen Problemstellungen der rechten respektive rechtsextremen Parteien aneigneten, obwohl sie
von sich selbst behaupten, weiterhin linksorientiert zu sein (vgl. Glucksmann, In: Libération 2015).
Francois Cusset, Politologe und Historiker der kulturellen Geschichte Frankreichs, verlangte in diesem
Zusammenhang die Entwicklung einer neuen sinnvolleren Einordnung der modernen Intellektuellen
(vgl. Cusset 2015). Kritisch bot er dazu die Spaltung zwischen ,sorgfaltigen Intellektuellen’ und ,den
Medien unterworfen und polemischen Intellektuellen’ an (vgl. ebd.).

Als letztes erwies sich, was das dritte Kriterium angeht, das Echo, welches die Intellektuellen durch
ihre Beteiligung an der Debatte erfuhren, als durchaus schwach beziehungsweise unbedeutend. Die
These, laut der Intellektuelle keinen Einfluss auf den politischen Diskurs ausiibten, kdnne sich
einerseits durch die Behauptung, dass die Regierung die Intellektuellenmobilisierung nicht

wahrgenommen respektive nicht darauf reagiert hétte, bestétigen lassen (vgl. L’Obs 2016). Ganz im

35



Gegenteil dazu hitten die Intellektuellenbeteiligungen durch Petitionen oder durch die
Fliichtlingsaufnahme in den bereits erwdhnten Universititen einen relativ negativen Einfluss auf die
Meinung der offentlichen Gesellschaft ausgeiibt. Einige behaupten sogar: ,,[I]a posture moralisatrice
[des intellectuels] serait méme démobilisatrice® (Truong 2015). In diesem Sinne hétten Intellektuelle,
die durch ihre Argumente zur Unterstiitzung beziehungsweise zur breiteren Akzeptanz der
Fliichtlingsaufnahme beitragen wollten, dazu gefiihrt, dass die 6ffentliche Meinung noch skeptischer
dem Thema gegeniiber eingestellt worden sei. Andererseits wurde von vielen Autoren untermauert,
dass Intellektuelle, die gegen eine Fliichtlingsaufnahme Stellung nahmen, ein signifikant breiteres
Echo innerhalb der Medien erfithren (vgl. Nouaille 2014). Intellektuelle, wie Finkielkraut, Onfray oder
Eric Zemmour profitierten von einem breiteren Medienecho, indem sie stindig als Géste in Talk-
Shows eingeladen oder nach ihrer Meinung in Zeitungen gefragt wurden (Gianoncelli 2015). Diese
erhohte Medienpridsenz weist jedoch auf keinen Fall auf ein bedeutsames Echo, weder bei der
politischen Klasse noch innerhalb der oOffentlichen Gesellschaft, hin. Die Argumente solcher
Intellektuellen mogen zwar von den Medien {ibernommen worden sein, welche die Interventionen von
Intellektuellenfiguren, die zur Zurschaustellung tendieren, zu einem ,Schauspiel’ inszenierten, dies
bedeutet jedoch noch nicht, dass sich diese Argumente dann im wesentlichen politischen Diskurs
wiederfinden lassen: vielmehr seien solche Intellektuelle diejenigen, welche die Argumente der

jeweiligen politischen Parteien iiberndhmen und verbreiteten (vgl. Rimbert 2015; Meyran 2016).

Als Fazit der Analyse der Haltung der Intellektuellen gegeniiber dem politischen Diskurs am
Fallbeispiel der Fliichtlingsaufnahme lésst sich zusammenfassen, dass sich Intellektuelle zwar an der
Debatte beteiligten, das Engagement vieler jedoch von der offentlichen Gesellschaft und von der
politischen Klasse relativ unbeachtet blieb. Dabei erschien die politische Zuordnung der
Intellektuellen, deren Argumente das grofite Echo in den Medien erfuhren, als problematisch. Dieses
Phianomen lésst sich dadurch erkldren, dass die zeitgendssisch bekanntesten Intellektuellen Argumente
von den rechten und von den rechtsextremen Parteien iibernehmen, jedoch behaupten, sie seien
weiterhin linksorientiert oder wiirden sogar gar nicht mehr wihlen®. AuBerdem hitten die
Intellektuelleninterventionen kaum einen Einfluss auf den politischen Diskurs ausgeiibt, obwohl die
Medienprisenz von einigen heutigen Intellektuellen groBer als je zuvor sei: ,,les clercs n’ont [en effet
jamais] bénéficié d’une telle chambre d’écho (Weill 2015). In diesem Zusammenhang gilt der
Vergleich zwischen der Fliichtlingsaufnahme, die seit ein paar Jahren stattfindet und der aus dem

Jahre 1979, in den Augen vieler als besonders enttduschend (vgl. Hazareesingh, In: Nouaille 2014).

9 Der Schriftsteller Michel Houellebecq stellt hierfiir ein hervorragendes Beispiel dar. In seinen Stellungnahmen
lassen sich regelméBig Argumente vom Front National auffinden, obwohl der Schriftsteller behauptete: falls er
bei den Prisidentschaftswahlen 2017 wihlen wiirde, wiirde er dann fiir Emmanuel Macron stimmen. Jedoch
habe er dies nicht getan, da er ausschlieBlich an Volksabstimmungen teilndhme. Siehe dazu Houellebecqs
Auftreten in der Sendung L ’'Emission Politique unter: https://www.youtube.com/watch?v=91SniVEEH7U
[Stand: 04.05.2017; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

36



Die Ankunft der Boatpeople sei von einer Aura des Optimismus umgeben gewesen, zu der die
Intellektuellen {iberwiegend beitriigen, wihrend genau das Gegenteil im Fall der aktuellen
Fliichtlingsankunft stattfinde (vgl. ebd.).

In Anbetracht dieser Beobachtungen lieBe sich die These formulieren, dass das von vielen bedauerte
,Schweigen’ der Intellektuellen innerhalb der Debatte iiber die Fliichtlingsaufnahme vielmehr zu
neuen Uberlegungen beziiglich einer politischen und soziologischen Neugestaltung des intellektuellen

Feldes als zur endgiiltigen Schlussfolgerung eines globalen Verschwindens der Intellektuellen fiihrte.

V). Entwicklung und Wandel der politischen Rolle moderner Intellektueller — Fazit und

Ausblick

Die vorliegende Arbeit diente der Untersuchung der Entwicklung der Haltung der Intellektuellen
gegeniiber dem politischen Diskurs seit den Achtzigerjahren, oder anders formuliert, seit der
Machtiibernahme der ersten sozialistischen Regierung der V. Republik, da sich die Thesen beziiglich
eines zunehmenden Schweigens beziehungsweise Verschwindens der Intellektuellen seitdem
vermehrten. Um eine genauere Analyse dieser Entwicklung zu ermdglichen, erschien zuerst die
Rekonstruktion des theoretischen Hintergrunds beziiglich der Intellektuellen wund ihrer
zugeschriebenen politischen Rolle sinnvoll.

Zu diesem Zweck standen erstens vier der bekanntesten Intellektuellentheorien im Fokus.
Ausgegangen von der Theorie Bendas, welche die Intellektuellen als Vertreter universeller und
hoherer Werte betrachtete, die sich aus den politischen Angelegenheiten ihrer Zeiten zuriickhalten
sollten, wurde danach in Sartres Theorie dem Konzept des devoir d’engagement der Intellektuellen
Beachtung geschenkt. Intellektuelle im Sinne Sartres gelten dann als Intellektuelle, wenn sie sich in
allen politischen Debatten ihrer Zeit auf Seiten der Unterdriickten engagieren: Intellektuelle sind keine
Moralisten mehr, sondern engagierte Akteure des politischen Lebens. Foucault schrinkte das
Sartre‘sche Verstdndnis der politischen Rolle der Intellektuellen ein, als er davon ausging,
Intellektuelle sollten sich weiterhin an politischen Debatten beteiligen, diese Beteiligung sollte jedoch
punktuell und in den jeweiligen bestimmten Betdtigungsbereichen der Intellektuellen stattfinden. Als
letztes behielt Bourdieu die These einer politischen Rolle der Intellektuellen bei, trug jedoch weiter zu
ihrer Entwicklung bei, als er den Intellektuellen-Typ des kollektiven Intellektuellen dem des
mediatisierten entgegenstellte.

Diesen vier Theorien, unter denen drei den Intellektuellen eine bedeutsame politische Rolle
zuschrieben, wurde anschlieBend Lyotards These eines zunehmenden Verschwindens der
Intellektuellen, welche im neuen modernen Kontext iiberaltert geworden seien, gegeniibergestellt.
Darauf folgend wurde die These durch nachfolgende Thesen erweitert, welche kein allgemeines

Verschwinden der Intellektuellen prophezeiten, sondern spezifischer entweder das Schweigen der

37



Llinken’ Intellektuellen, deren Rhetorik sich auf die Verteidigung menschlicher Rechte bezog, oder
den Anstieg der spezifischen Intellektuellen, im Sinne Foucaults, oder der mediatisierten
Intellektuellen, welchen Bourdieu bereits in den Neunzigerjahren befiirchtete. Als Néchstes wurden
die drei Hauptgriinde, die generell als Ursachen einer modernen Zuriickhaltung der Intellektuellen aus
der politischen Sphire gelten, skizziert: ein allgemeiner Verlust an Glaubwiirdigkeit, ein neuer
soziokultureller Kontext, welcher die politischen Intellektuelleninterventionen beeintriachtigte, und ein
steigernder Anti-Intellektualismus, welcher eine politische Verantwortung der Intellektuellen
hinterfragte.

Nachdem die theoretischen Grundlagen beziiglich der den Intellektuellen zugeschriebenen politischen
Rolle erliutert wurden, erfolgte die Uberpriifung der Thesen eines modernen Verschwindens der
franzosischen Intellektuellen respektive ihrer Zuriickhaltung gegeniiber den neuen politischen
Debatten. Hierfiir wurde die tatsdchliche Haltung der Intellektuellen gegeniiber drei der grofBten
politischen Debatten, welche in Frankreich nach den Achtzigerjahren stattgefunden haben, also die
Debatte iiber den état culturel, die um eine ,Krise’ der identité nationale und die um die
Fliichtlingsaufnahme, genauer analysiert. Aus der Uberpriifung der Menge an beteiligten
Intellektuellen innerhalb der jeweiligen Debatten, ihrer politischen Orientierung und des Ubernehmens
ihrer Argumente durch die Medien und die politische Sphire lieBen sich einige allgemeine
Betrachtungen feststellen.

In Anbetracht des Engagements der Intellektuellen lie8 sich erstens kein allgemeines Schweigen
bestdtigen. Aus der Analyse jedes Fallbeispiels ergab sich vielmehr eine hohe
Intellektuellenbeteiligung. Die Beteiligungsformen, welche Intellektuelle benutzten, waren auflerdem
vielfdltig: von der Verdffentlichung von Essays und Werken, der Teilnahme an
Unterschriftenkampagnen bis hin zu Interventionen in der Presse oder in den audiovisuellen Medien.
Bedeutsamer als die allgemeine hohe Intellektuellenbeteiligung ist, dass viele dieser Interventionen
durch eine Zusammenarbeit von Intellektuellen im Kollektiv stattfanden.

Was zweitens die politische Orientierung der beteiligten Intellektuellen anging, etablierte sich rasch
die Feststellung, dass die traditionelle Opposition zwischen ,linken’ und ,rechten’ Intellektuellen an
Relevanz verlor. Die gewohnte Links-Rechts-Spaltung innerhalb der gesamten franzdsischen
politischen Landschaft scheint an Bedeutung verloren zu haben.

Als letztes lieBe sich beziiglich der Agenda-setter-Rolle der Intellektuellen eine erhebliche
Entwicklung beobachten. Intellektuelle haben in der ersten Debatte {iber den kulturellen Staat noch
einen grundlegenden Einfluss auf den politischen Diskurs ausgeiibt, indem ihre Argumente und
Problemstellungen durch politische Parteien in den folgenden Jahren {ibernommen wurden. In den
beiden weiteren analysierten Debatten zeigte sich jedoch, dass Intellektuelle keinen solchen Einfluss
mehr auf den politischen Diskurs haben. Es wurde beobachtet, dass es Intellektuelle in diesen Fillen
nicht schaffen, ihre eigenen Problemstellungen im politischen Diskurs durchzusetzen, sondern

vielmehr diejenigen sind, welche die Argumente der unterschiedlichen Parteien iibernehmen und zur

38



Verstarkung ihrer Resonanz beitragen. Die Medien iibernehmen ihrerseits weiterhin einige der durch
die Intellektuellen hervorgebrachten Argumente. In diesem Zusammenhang ist jedoch denkbar, dass
dieses Phidnomen nicht auf einen besonderen Einfluss der Intellektuellen hinweist, sondern dem
Ergebnis einer Marketingstrategie entspricht, nach welcher die Medien durch die Verbreitung von
kontroversen beziehungsweise polemischen Stellungnahmen auf das Begeistern der Offentlichkeit
abzielen. Wie Michel Onfray darauf hinwies: ,,c’est précisément quand [je] pense ‘contre’ et non

‘pour’ qu’on [m]’invite* (Onfray, In: Gianoncelli 2015).

Aus diesen Uberlegungen ergibt sich eine konkrete Schlussfolgerung: die von Bourdieu betrachtete
Entwicklung des intellektuellen Feldes ldsst sich somit bestitigen. Einige Intellektuelle wurden
iberwiegend mediatisiert, welchen sich andere Intellektuelle, die dem Intellektuellen-Typ, Vertreter
universeller und hoherer Werte wie des Guten oder des Gerechten‘ zuzuordnen sind, kollektiv
entgegenstellten. Diese Intellektuellen bekommen in der o6ffentlichen Sphére zwar eine geringere
Beachtung, welche zur fehlerhaften Annahme fiihren konnte, solche Intellektuellen seien
verschwunden. Jedoch lieB sich diese Annahme durch die Empirie nicht bestitigen: Intellektuelle im
Sinne Sartres oder Foucaults engagieren sich weiterhin in politischen Angelegenheiten, sie erfahren
dennoch ein geringeres Echo innerhalb der 6ffentlichen Gesellschaft als ihre Vorgénger. In diesem
Zusammenhang stellt sich eventuell nicht die Frage, ob sich der moderne Intellektueller aus den
politischen Debatten zuriickhélt, sondern warum der Beteiligung vieler Intellektueller kaum noch
Beachtung geschenkt wird. Ein besonderer Fokus kdnnte dabei auf den Medien liegen, welche in ihrer
Vermittlungsrolle zwischen der politischen Beteiligung Intellektueller und der Offentlichen
Gesellschaft manche Interventionen vernachldssigen und anderen volle Aufmerksamkeit schenken.

So hat die besondere Fokussierung der Medien auf einige Intellektuelle zur Entwicklung eines neuen
Intellektuellen-Typs gefiihrt. Der Essayist Daniel Lindenberg beschrieb in seinem 2002
veroffentlichten ,Le Rappel a I'ordre : Enquéte sur les nouveaux réactionnaires’' die Figur des
,reaktiondren’ Intellektuellen, welcher Bezug auf die freie MeinungsduBBerung nimmt, um seine
pessimistischen, provokativen und beleidigenden Stellungnahmen zu rechtfertigen, wéahrend er die alte
moralische Ordnung, die Sicherheit und die traditionelle franzosische Identitdt verherrlicht. Diese
Kategorisierung vereint bei Lindenberg eine Vielzahl von unterscheidbaren zeitgendssischen
Intellektuellen, welche von aullen betrachtet nichts oder wenig miteinander zu tun haben. Eine
mogliche Erweiterung der vorliegenden Arbeit wére daher eine genauere Analyse der modernen
Intellektuellen, um herauszufinden, ob gemeinsame Merkmale bei diesen auffindbar sind und sie
dadurch zur Entwicklung eines neuen bestimmten Intellektuellen-Typus’ beitragen, der anschlieBend

zu den vier bereits vorgestellten Intellektuellen-Theorien hinzugefiigt werden konnte.

10Lindenberg, D. (2002): Le Rappel & I’ordre : Enquéte sur les nouveaux réactionnaires. Paris: Editions du
Seuil.

39



Als Fazit ldsst sich konstatieren, dass sich die meisten modernen franzosischen Intellektuellen
durchaus pessimistisch beziiglich der Zukunft der franzdsischen Nation &ullern. Dies ist umso mehr
beunruhigend, als dass sie dabei keine Alternative anbieten. Um Aron zu zitieren:
»Que faire dans un pays dont ['un des corps constitués les plus importants, a savoir les
intellectuels chargés de gloire, n’admire que la destruction, sans concevoir un ordre
susceptible de remplacer celui qu’il veut détruire ? Les intellectuels exercent normalement
une fonction critique [...] mais la fonction critique devient nihilisme lorsqu’elle dénonce la
société globalement sans aucune représentation d’une autre société[.]* (Aron, In: Winock
1997: 708)
Nichtsdestotrotz behauptete Sartre: ,,keine Gesellschaft [kann sich] iiber ihre Intellektuellen beklagen,
ohne sich selbst anzuklagen, denn sie hat nur die, die sie selbst hervorbringt™ (Sartre 1965: 108). In
diesem Zusammenhang weist das heutzutage allgegenwirtige Bedauern eines ,Schweigens’ der
Intellektuellen eigentlich nicht konkret auf ein Verschwinden der Intellektuellenfigur, sondern auf ihre
Neugestaltung beziehungsweise auf die Entstehung eines neuen Intellektuellen-Typus, welcher von
der Gesellschaft selbst hervorgebracht wurde, hin. Dadurch wird die Analyse der modernen Haltung
der Intellektuellen gegeniiber dem politischen Diskurs nicht ohne eine genauere Analyse der
Entwicklung des modernen oOffentlichen Feldes respektive des modernen politischen Feldes

vervollstindigt werden konnen.

40



VI). Literaturverzeichnis

- Alduy, C. (2015): Le FN est ,une négation brutale de I’esprit critique®. Online unter:
http://www.lemonde.fr/idees/article/2015/12/07/le-fn-vrai-parti-du-pret-a-
penser 4826508 3232.html [Stand: 07.12.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

- Altwegg, J. (1988): Frankreich. Badenweiler: Oase Verlag, S. 159-167.

- Baert, P./Booth, J. (2012): Tensions Within the Public Intellectual: Political Interventions
from Dreyfus to the New Social Media. International Journal of Politics, Culture and Society
(Nr. 25, 2012), S. 111-126.

- Balmand, P. (1992): L’anti-intellectualisme dans la culture politique francaise. Vingtieme
Siecle. Revue d’Histoire (Vol. 4, Nr. 36, 1994), S. 31-42.

- Bazin, L. (2013): Idéologies de I’identité¢ nationale et formes de citoyenneté, /n: Tolan, J.
(Hrsg.): Enjeux identitaires en mutation: Europe et bassin méditerranéen. Bern: Peter Lang
AG, S. 36-50.

- Benda, J. (1927): La trahison des clers. Paris: Editions Grasset, S. 126-275.

- Bensaid, D. (2012): Pierre Bourdieu, [Dintellectuel et le politique. Online unter:
https://www.contretemps.eu/pierre-bourdieu-intellectuel-politique/ [Stand: 20.01.2012; Letzter
Zugrift: 08.01.2018].

- Boltanski, L. (2016): Les intellectuels francais parlent et font parler. Online unter:
http://www.lemonde.fr/livres/article/2016/09/15/les-intellectuels-francais-parlent-et-font-
parler 4997834 3260.html [Stand: 15.09.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

- Bondy, F. (1967): Jean-Paul Sartre and Politics. Journal of Contempory History (Vol. 2, Nr. 2,
Apr. 1967), S. 25-48.

- Boure, R./Bousquet, F. (2011): La construction polyphonique des pétitions en ligne. Le cas
des appels contre le débat sur I’identité nationale. Questions de Communication (Nr. 20,
2011), S.293-316.

- Bové, P. A. (1983): Intellectuals at War: Michel Foucault and the Analytics of Power.
SubStance (Vol. 11, Nr. 4, 1982/1983), S. 36-55.

- Brillant, B. (2008): Intellectuels: Les ombres changeantes de Mai 68. Vingtieme Siécle. Revue
d’Histoire (Vol. 2, Nr. 98, Apr.-Jun. 2008), S. 89-99.

- Brunkhorst, H. (2010): Die Macht der Intellektuellen. Aus Politik und Zeitgeschichte (Nr. 40,
2010), S. 32-37.

- Buchholz, L./Eyal, G. (2010): From the Sociology of Intellectuals to the Sociology of
Interventions. Annual Review of Sociology (Vol. 36, Aug. 2010), S. 117-137.

- Carasco, A./Giuliani E. (2017): Culture, ce que proposent les candidats a la présidentielle.
Online unter: https://www.la-croix.com/Culture/Culture-proposent-candidats-presidentielle-
2017-04-05-1200837358 [Stand: 05.04.2017; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

- CIA (2011): Defection of  the Leftist Intellectuals. Online unter:
https://www.cia.gov/library/readingroom/docs/CIA-RDP86S00588R000300380001-5.PDF
[Stand: 13.05.2011; Letzter Zugriff: 08.01.2018], S. 1-15.

- Cornick, M. (1993): Catalyst for intellectual engagement: the serialization of Julien Benda’s
La Trahison des clercs in the Nouvelle Revue Francaise, 1927-1932. French Cultural Studies
(Nr. 4, 1993), S. 31-49.

- Cusset, F. (2015): ,,Hors des médias, la gauche critique travaille & longeur d’année®. Online
unter: http://www.liberation.fr/debats/2015/10/16/francois-cusset-hors-des-medias-la-gauche-

41



critique-travaille-a-longueur-d-annee 1405755  [Stand: 16.10.2015; Letzter = Zugriff:
08.01.2018].

Danielsson, S. K. (2005): The intellectual as architect and legitimizer of genocide: Julien
Benda Redux. Journal of Genocide Research (Vol. 7, Nr. 3, Sep. 2005), S. 393-407.
Delacampagne, C. (2008): La Démission des Clercs: Avatars de I’Intellectuel francais, des
années 60 a nos jours. The John Hopkins University Press (Vol. 123, Nr. 4, Sep. 2008), S.756-
776.

Direction de I’Information Légale et Administrative (2016): La nationalité frangaise: 30 ans de
débat. Online unter: http://www.vie-publique.fr/chronologie/chronos-thematiques/acces-
nationalite-francaise.html#top [Stand: 06.01.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Domenach, N. (2015): Migrants: rendez nous Aron, Sartre, [’esprit francais !. Online unter:
https://www.challenges.fr/politique/les-damnes-de-la-mer-rendez-nous-aron-sartre-1-esprit-
francais_78641 [Stand: 19.06.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Dubois, V. (1993): Politiques culturelles et polémiques médiatiques. Lectures croisées en
guise d’introduction. Politix (Nr. 24, 1993), S. 5-19.

Dubois, V. (2010): Le ,,mod¢le frangais® et sa ,,crise’: ambition, ambiguités et défis d’une
politique culturelle. /n: Saint-Pierre, D./Audet, C. (Hrsg.): Tendances et défis des politiques
culturelles. Analyses et témoignages. Québec: Presses universitaires de Laval, S. 17-52.
Dupin, E. (2017): Comment la ,pulsion identitaire divise la gauche. Online unter:
http://www .slate.fr/story/135374/gauche-identite  [Stand: 26.01.2017; Letzter Zugriff:
08.01.2018].

Fondu, Q./Vermerie M. (2015): Les politiques culturelles: évolutions et enjeux actuels.
Informations sociales (Nr. 190, Apr. 2015), S. 57-63.

Forster, S. (2015): L’Appel de Calais des 800 artistes et intellectuels continue. Online unter:
http://www.rfi.fr/france/20151021-appel-Calais-800-artistes-intellectuels-continue-catherine-
corsini [Stand: 21.10.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Foucault, M. (1972): Die Intellektuellen und die Macht. /n: Defert, D./Ewald, F. (Hrsg.)
(2002): Schriften in vier Bidnden. Dits et Ecrits, Bd. II: 1970-1975. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, S. 382-393.

Gianoncelli, E. (2015): Les wvoix et les silences des intellectuels. Online unter:
https://blogs.mediapart.fr/eve-gianoncelli/blog/220915/les-voix-et-les-silences-des-
intellectuels [Stand: 22.09.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Gorce, B (2016): Identité¢ nationale, la France en plein doute. Online unter: https://www.la-
croix.com/France/Politique/Identite-nationale-la-France-en-plein-doute-2016-02-04-
1200737646 [Stand: 04.02.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Gouvernement Frangais (2015): La France a I’action face a la crise migratoire. Online unter:
http://www.gouvernement.fr/la-france-a-1-action-face-a-la-crise-migratoire-2817 [Stand:
07.09.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Hourmant, F. (2012): Les intellectuels et le pouvoir: des ,idiots utiles aux prophétes
d’institutions. Online wunter: http://www.pur-editions.fr/couvertures/1333552918 doc.pdf
[Stand: 2012; Letzter Zugriff: 08.01.2017], S. 7-29.

Hufnagel, J. (2016): Alep: ou sont passés nos intellectuels?. Online unter:
http://www.liberation.fr/planete/2016/09/29/alep-ou-sont-passes-nos-intellectuels 1513778
[Stand: 29.09.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Kauppi, N. (2000): The Sociologist as Moraliste: Pierre Bourdieu’s Practice of Theory and the
French Intellectual Tradition. SubStance (Vol. 29, Nr. 3, 2000), S. 7-21.

42



Kurzman, C./Owens, L. (2002): The sociology of intellectuals. Annual Review of Sociology
(Vol. 28, Aug. 2002), S. 63-90.

L’Obs (2016): ,Les migrants doivent étre une cause pour tous™. Online unter:
https://bibliobs.nouvelobs.com/idees/20161006.0BS9475/les-migrants-doivent-etre-une-
cause-pour-tous.html [Stand: 09.10.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Légifrance (1959): Journal officiel de la République Frangaise. Online unter:
https://www.legifrance.gouv.fr/jo_pdf.do?id=JORFTEXT000000299564 [Stand: 26.07.1959;
Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Lévy, B.-H. (1987): Eloge des intellectuels. Paris: Editions Grasset & Fasquelle.

Libération (2015): Face aux réacs, ils résistent. Online unter:
http://www .liberation.fr/france/2015/10/16/face-aux-reacs-ils-resistent 1405809 [Stand:
16.10.2015; Letzter Zugrift: 08.01.2018].

Lindenberg, D. (1992): Figures et rhétorique de 1’anti-intellectualisme. Mil neuf cent. Revue
d’histoire intellectuelle (Cahiers Georges Sorel) (Nr. 36, 1992), S. 7-11.

Lyotard, J.-F. (1983): Tombeau de I’intellectuel. /n: Delorme, M. (Hrsg.) (1984): Tombeau de
I’intellectuel et autres papiers. Paris: Editions Galilée, S. 9-22.

Mauger, G. (2007): L identité nationale en France. Savoir/Agir (Vol 2, Nr. 2, 2007), S. 79-89.
McCarthy, P. (1985): Sartre, Nizan and the Dilemmas of Political Commitment. Yale French
Studies (Nr. 68, Feb. 1985), S. 191-205.

Meyran, R. (2016): Crise identitaire?. Online unter: https://blogs.mediapart.fr/edition/les-
mots-en-campagne/article/191216/crise-identitaire  [Stand: 19.12.2016; Letzter Zugriff:
08.01.2018].

Monnier, A. K. (2010): La construction symbolique de 1’identité nationale francaise dans le
discours de la campagne présidentielle de Nicolas Sarkozy. Communication (Vol. 28, Nr. 1,
2010), S. 11-39.

Moussa, M./Scapp, R. (1996): The Practical Theorizing of Michel Foucault: Politics and
Counter-Discourse. Cultural Critique (Nr. 33, Apr. 1996), S. 87-112.

Miiller, J.-W. (2006) : Julien Benda’s Anti-Passionate Europe. European Journal of Political
Theory (Vol. 5, Nr. 2, Apr. 2006), S.125-137.

Nancy, J.-L. (2015): Savoir écouter le silence des intellectuels. Online unter:
http://www .liberation.fr/debats/2015/09/22/savoir-ecouter-le-silence-des-

intellectuels 1388232 [Stand: 22.09.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Nouaille, M. (2014): France: des intellectuels saisis par 1’angoisse du futur et tentés par le
repli. Online unter: https:/www.ccme.org.ma/fr/medias-et-migration/45928  [Stand:
15.10.2014; Letzter Zugrift: 08.01.2018].

Ory, P. (1984): La Politique du ministére Jack Lang: un premier bilan. The French Review
(Vol. 58, Nr. 1, Okt. 1984), S. 77-83.

Poirrier, P. (1996): Ministére de la culture (débat sur le). 1981.... In: Winock, M./Julliard, J.
(Hrsg): Dictionnaire des Intellectuels en France. Paris: Seuil, S. 787-790.

Poirrier, P. (2013): La politique culturelle en débat. Introduction. In: Poirrier, P. (Hrsg.): La
politique culturelle en débat. Anthologie 1955-2012. Paris: La Documentation frangaise, S.
19-40.

Poirrier, P. (2015): L’Etat culturel en débat (1981-1995). In: Poirrier, P. (Hrsg.): La force
(In)tranquille des années quatre-vingt: questions posées a la culture francaise. Porto:
Lasemainefr, S. 113-124.

43



Reader, K. (2000): The State They’re In: Bourdieu, Debray and the Revival of Engagement.
SubsStance (Vol. 29, Nr. 3, 2000), S. 43-52.

Rimbert, P. (2015): La guerre des bougons — Controverse intellectuelle ou cirque médiatique?.
Online  unter:  https://www.monde-diplomatique.fr/2015/11/RIMBERT/54152  [Stand:
11.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Sartre, J.-P. (1965): Plddoyer fiir die Intellektuellen. /n: von Wroblewsky, V. (1995): Pladoyer
fir die Intellektuellen, Interviews Artikeln Reden 1950-1973. Hamburg: Rowohlit
Taschenbuch Verlag, S. 90-148.

Sirinelli, J.-F. (1986): Le hasard ou la nécessité? Une histoire en chantier: 1’Histoire des
intellectuels. Vingtieme siecle. Revue d’Histoire (Nr. 9, Jan.-Mdr. 1986), S. 97-108.

Sirinelli, J.-F. (1998): Les quatre saisons des clercs. Vingtieme Siecle. Revue d’histoire (Nr.
60, Okt.-Dez. 1998), S. 43-57.

Sirinelli, J.-F. (2009): La Crise des intellectuels frangais: aspects historiques et retombées
historiographiques. Modern & Contemporary France (Vol. 17, Nr. 2, Mai 2009), S. 127-137.
Strasser, J. (2000): Intellektuellenddmmerung? Die deutschen Intellektuellen nach 1989. In:
von Alemann, U. et. al. (Hrsg.): Intellektuelle und Sozialdemokratie. Opladen: Leske +
Budrich, S. 183-198.

Swartz, D. (2003): From critical sociology to public intellectual: Pierre Bourdieu and politics.
Theory and Society (Vol. 32, Nr. 5/6, Special Issus on the Sociology of Symbolic Power: A
Special Issus in Memory of Pierre Bourdieu, Dez. 2003), S. 791-823.

Tremollet de Villers, V. (2015): Manuel Valls, les intellectuels et I’inculture triomphante.
Online unter: http://www .lefigaro.fr/vox/culture/2015/03/20/31006-20150320ARTFIG00359-
manuel-valls-les-intellectuels-et-1-inculture-triomphante.php  [Stand: 20.03.2015; Letzter
Zugrift: 08.01.2018].

Truong, N. (2015): Habermas, Zizek, De Luca ... des intellectuels repensent la crise des
réfugiés. Online unter: http://www.lemonde.fr/idees/article/2015/09/09/repenser-la-crise-des-
refugies 4750265 3232.html [Stand: 09.09.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Truong, N. (2016): Alain Finkielkraut: ,,si j’étais de droite, je le dirais. Mais ce clivage a
perdu toute pertinence“. Online unter: http://www.lemonde.fr/idees/article/2016/01/16/alain-
finkielkraut-si-j-etais-de-droite-je-le-dirais-mais-ce-clivage-a-perdu-toute-

pertinence 4848389 3232.html [Stand: 16.01.2016; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Weill, N. (2015): Pourquoi le débat intellectuel penche & droite. Online unter:
http://www.lemonde.fr/idees/article/2015/10/12/pourquoi-le-debat-intellectuel-penche-a-
droite 4787355 3232.html [Stand: 12.10.2015; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Wieder, T. (2009): Aux racines de [I’identit¢ nationale. Online unter:
http://www.lemonde.fr/politique/article/2009/11/06/aux-racines-de-1-identite-

nationale 1263699 823448.html [Stand: 06.11.2009; Letzter Zugriff: 08.01.2018].

Winock, M. (1984): Les intellectuels dans le si¢cle. Vingtieme siécle. Revue d’Histoire (Nr. 2,
Apr. 1984), S. 3-14.

Winock, M. (1997): Le siécle des intellectuels. Paris.: Editions du Seuil.

44



	Deckblatt_Wasmer, Aline
	Wasmer, Aline

