Internationale Zeitschrift fiir Theologie

CONCILIUM

22. Jahrgang 1986

DIREKTIONSKOMITEE

Giuseppe Alberigo, Bologna. Gregory Baum, Montréal.
Willem Beuken, Nimwegen. Leonardo Boff, Petrépolis.
Antoine van den Boogaard, Nimwegen. Paul Brand, Anke-
veen. Anne Carr, Chicago. Marie-Dominique Chenu, Paris.
John Coleman, Berkeley. Mary Collins, Wake Forest. Yves
Congar, Paris. Christian Duquoc, Lyon. Virgil Elizondo,
San Antonio. Casiano Floristin, Madrid. Sean Freyne, Du-
blin. Claude Geffré, Paris. Norbert Greinacher, Tiibingen.
Gustavo Gutiérrez, Lima. Bas van lersel, Nimwegen. Jean-
Pierre Jossua, Paris. Hans Kiing, Tiibingen. Nicholas Lash,
Cambridge. Norbert Mette, Miinster. Johannes Baptist
Metz, Minster. Dietmar Mieth, Tiibingen. Jiirgen Molt-
mann, Tibingen. Alphonse Ngindu Mushete, Kinshasa.
Aloysius Pieris, Gonawala-Kelaniya. Jacques Pohier, Paris.
David Power, Washington. James Provost, Washington.
Karl Rahnert. Giuseppe Ruggieri, Catania. Edward Schille-
beeckx, Nimwegen. Elisabeth Schiissler Fiorenza, Cambrid-
ge, Ma. David Tracy, Chicago. Knut Walf, Nimwegen.
Anton Weiler, Nimwegen. Christos Yannaras, Athen.

REDAKTIONSKOMITEE

Hans Kiing, Tiibingen / Jiirgen Moltmann, Tiibingen (Oku-
menik). Christian Duquoc, Lyon / Casiano Floristin, Ma-
drid (Spiritualitit). Knut Walf, Nimwegen / James Provost,
Washington (Kirchenordnung). Norbert Greinacher, Tiibin-
gen / Norbert Mette, Miinster (Praktische Theologie). Leo-
nardo Boff, Petrépolis / Virgil Elizondo, San Antonio (Theo-
logie der Dritten Welt). '

Benziger Verlag Einsiedeln Ziirich
Matthias Griinewald Verlag Mainz

GENERALSEKRETARIAT

Prins Bernhardstraat 2, NL-6521 AB Nijmegen, Nieder-
lande.

REDAKTIONELLE VERANTWORTUNG
FUR DIE DEUTSCHE FASSUNG

Ansgar Ahlbrecht, Saarbriicken

THEMEN UND VORWORTE

Heft 1: Christentum zwischen den Weltreligionen
Kiing Hans / Moltmann Jiirgen, Vorwort 1

Heft 2: Vergebung in einer unverséhnten Welt
Floristin Casiano / Duquoc Christian, Vorwort 8282

Heft 3: Kirchliches Recht — kirchliche Wirklichkeit
Provost James / Walf Knut, Vorwort 159-165

Heft 4: Volksreligiositit
Greinacher Norbert / Mette Norbert, Vorwort 241-242

Heft 5: Option fiir die Armen - Herausforderung an die
Reichen
Boff Leonardo / Elizondo Virgil, Theologie aus der Sicht
der Armen 325-327

Heft 6: Heft 6: Synode 1985 — eine Auswertung
Alberigo Giuseppe / Provost James , Vorwort 409-411



BEITRAGE!

(Die Autorenkurzbiographien finden sich jeweils auf der
letzten Seite der Beitrige)

Alberigo Giuseppe, Neue Formen des Gleichgewichts in der
Kirche iiber die Synode hinaus (6) 499-506
Alfaro Juan, Gott schiitzt und befreit die Armen (5) 343-348

Bernhard Jean, das neue Eherecht (3) 192-197

Borobio Dionisio, Die sakramentale Verzeihung der Siinde
(2) 145-158

von Briick Michael, Die Zusammenarbeit zwischen Christen
und Hindus - dargestellt am Beispiel Indien (1) 33-36

Bwana Steven, Die Auswirkungen des neuen Kirchenrechts
in Afrika (3) 230-234

Casalis Georges, Fiir Menschen — unméglich! (5) 349-356

Ching Julia, Die Herausforderung der chinesischen Religion
(Taoismus) (1) 54-58

Clévenot, Michel, «Gottes Reich auf Erﬂen»?]esuitenreduk-
tionen in Paraguay (5) 370-374

Corecco, Eugenio, Ekklesiologische Grundlagen des Codex
Turis Canonici (3) 166-172

Couch Richard, Die Kirchen in den entwickelten Lindern
und die Bevélkerung der Dritten Welt (5) 403—407

Dammert Bellido José, Der neue Kodex in einer Andenditze-
se (3) 235-239

Delumeau Jean, Offizielle Religion und Volksreligion in
Frankreich zur Zeit der Reformation und der Gegenrefor-
mation (4) 248-253

Dulles Avery, Die katholische Ekklesiologie seit dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil (6) 412-419

Duquoc Christian, Die Vergebung Gottes (2) 104-110

Durin Calid, Christlich-muslimische Zusammenarbeit. Bei-
spiele von Spanien bis Afghanistan (1) 18-21

Dussel Enrique, Volksreligiositit als Unterdriickung und als
Befreiung. Hypothesen zu ihrer Geschichte und Gegen-
wart in Lateinamerika (4) 292-300

Ders., Die Gezeiten des Evangeliums. Wenn die evangelisier-
ten Armen zu Evangelisatoren werden (5) 382-388

Elizondo Virgil, Ich vergebe, vergesse aber nicht (2) 127-134

Ders., Die Volksreligion als Stiitze der Identitit. Eine auf der
Erfahrung mexikanischer Amerikaner in den USA beru-
hende pastoralpsychologische Fallstudie (4) 264-269

Faris John, Ein Blick auf den neuen lateinischen Kirchen-
rechtskodex von seiten katholischer Ostkirchen (3)
223-227

Fernandes Walter, Eine Herausforderung fiir die katholische
Erziehung (5) 398-402

Flood David, Evangelische Armut und die Armen (5)
364-369

Galillot Jacques, Die Option fiir die Armen (6) 491-494

Gentiloni Filippo / Ramos Regidor José, Die politische
Dimension der Vergebung. Eine Erfahrung, die neuer-
dings in Italien gemacht wurde (2) 96-103

Gerosa Libero, Strafrecht und kirchliche Wirklichkeit. Die
Anwendbarkeit der vom neuen Kodex vorgesehenen Stra-
fen (3) 198-204

Gogolok Osmar Erwin, Pastorale Aspekte der Religion
Brasiliens (4) 306-310

Greinacher Norbert, Theologie der Befreiung in der «Ersten
Welt»? (5) 375381

Henau Ernest, Volksreligiositit und christlicher Glaube (4)
286-292

Hill Richard, Das Ordensleben und der neue Kodex (3)
217-222

Huels John, Das Pfarreileben und der neue Kodex (3)
205-210

Huizing Peter, Zentrales Rechtssystem und autonome Kir-
chen (3) 179-184

Ders., Subsidiaritit (6) 486-490

Johns Antony, Der Islam als Herausforderung fiir das Chri-
stentum (1) 12-17

Judd Stephen, Herbeifiihrung einer lebendigen Synthese.
Volksreligion und Evangelisierung in Peru (4) 311-317

Kampling Rainer, «Haben wir dann nicht aus der Erde einen
Himmel gemacht?» Arm und Reich in der Alten Kirche (5)
357-363

Kavanaugh John, Die Welt des Reichtums und die Gotter des
Reichtums (5) 337-342

Kerkhofs Jan, Die Mitglieder der Synode (6) 440-443

Knitter Paul, Katholische Religionstheologie am Scheideweg
(1) 6369

Komonchak Joseph, Die theologische Diskussion (6)
444-451

Kiing Hans, Der Streit um den Religionsbegriff (1) 2-4

Ders., Zu einer 6kumenischen Theologie der Religionen (1)
76-80

Liu Shu-hsien, Das Christentum in der Sicht der chinesischen
Religion (1) 49-54

Lorscheider Aloisio, Die Auflerordentliche Synode im Licht
des Zweiten Vatikanums (6) 461-464

Maldonado Luis, Volksreligiositit. Dimensionen, Ebenen,
Typen (4) 243248

Marthaler Berard, Die Synode und der Katechismus (6)
469-473

McDonough Elizabeth, Die Frauen und das neue Kirchen-
recht (3) 210-216

Melloni Alberto, Die Nachkonzilszeit und die Bischofskon-
ferenzen: die Antworten auf die Umfrage (6) 420-427

Morrisey Francis, Ist der neue Kodex ein Gewinn fiir das
Recht der katholischen Kirche? (3) 185-191

Mukerji Bithika, Die Rolle des Christentums im hinduisti-
schen Denken (1) 22-26

Mufioz Ronaldo, Die Ekklesiologie der «Internationalen
Theologenkommission» und das Volk Gottes in Latein-
amerika (6) 435-439

Nasr Seyyed Hossein, Die islamische Sicht des Christentums
(1) 5-11

Parker Christian, Volksreligion und Protest gegen die Unter-
driickung. Das Beispiel Chile (4) 259-264

I ! Zahl in Klammern = Heftnummer, folgende Zahl = Seitenzahl



Peters Jan, Die Funktion der Vergebung in sozialen Bezie-
hungen (2) 83-88

Phongphit Seri, Die Zusammenarbeit von Christen und
Buddhisten — dargestellt am Beispiel Thailand (1) 45-48

Pieris Aloysius, Der Buddhismus als eine Herausforderung
fiir die Christen (1) 40-44

Piwowarski Wiadistaw, Garant nationaler Identitit: Der
polnische Katholizismus (4) 254-258

Pottmeyer Hermann, Die Kirche als Mysterium und als
Institution (6) 474480

Potz Richard, Rechtsbegriff und Rechtsfortbildung nach
dem CIC 1983 (3) 173-178

Provost James, Die Reform der Romischen Kurie (6)
428-434

Radford Ruether Rosemary, Frauenkirche. Neuentstehende
feministische liturgische Gemeinschaften (4) 275-280
Rayan Samuel, Der Einbruch der Armen — Herausforderung
fir die Theologie (5) 389-397

Rouner Leroy, Die Religionstheologie in der jiingeren prote-
stantischen Theologie (1) 69-75

Rubio Miguel, Die christliche Tugend der Vergebung (2)
135-144

Ruggieri Giuseppe, Der Volksglaube zwischen kirchlicher
Strategie und religiosem Bediirfnis (4) 301-306

Ders., Offene Probleme: Die Beziehungen zwischen Kirche
und Welt (6) 495-499

de Santa Ana Julio, Quellen des heutigen Reichtums der
Reichen (5) 328-337

Semporé Sidbe, Afrikanische Volksreligion. Ein typischer
Fall: Bénin (4) 270-275

Soares-Prabhu George, «Wie auch wir vergeben»: Zwischen-
menschliche Vergebung in der Lehre Jesu (2) 120-126

Sobrino Jon, Lateinamerika: Ort der Siinde, Ort der Verge-
bung (2) 111-119

Sivarakta Sulak, Das Christentum in der Sicht des Buddhis-
mus (1) 37-39

Stein Albert, Das Echo auf den neuen CIC in den Kirchen der
deutschsprachigen Reformation (3) 227-230

Studzinski Raymond, Erinnere dich und vergib: die psycho-
logische Dimension der Vergebung (2) 89-96

Siiss Paulo, Die schépferische und normative Rolle der
Volksreligiositat in der Kirche (4) 317-324

Teissier Henri, Die Bischofskonferenzen und ihre Funktion
in der Kirche (6) 481-486

Tillard Jean-Marie, Der Schlufibericht der Bischofssynode
(6) 452-460

Verghese Mar Gregorios Paulos, Die Herausforderung des
Hinduismus. Was kann das Christentum von ihm lernen?
(1) 27-32

Vorlinder Hermann, Aspekte von Volksreligiositit im Alten
Testament (4) 281-285

Wang Hsien-Chih, Die Koexistenz zwischen Christen und
Nichtchristen auf Taiwan (1) 59-62

Zoghby Elias, Der Universale Katechismus. Ein Projekt der
Auflerordentlichen Bischofssynode —betrachtet aus kultu-
rellem und pastoralem Blickwinkel (6) 465—469

SACHVERZEICHNIS?

Advaita-Tradition (1) 30
Armutsbewegung, mittelalterliché (5) 364
Ashrams, christliche (1) 35

Befreiungstheologie der Religionen (1) 7
Bhakti-Tradition (1) 29

Bischofskollegium (3) 181

Bischofskonferenzen

- im CIC (3) 190

— ihre Lehrautoritit (6) 484

- Organe der Kollegialitit (6) 483

Briuche in der Religion (4) 290

Buddhismus als Gnosis (1) 41

Bufipraxis: ihr Verfall in der heutigen Kirche (2) 145

Christus

- in Gemeinsamkeit mit anderen Religionen (1) 65
- in anderen Religionen (1) 63

- iiber anderen Religionen stehend (1) 64

Dimonenglaube in Volksreligiositit des AT (4) 282
Dependenztheorie (5) 378
Dogmenlosigkeit des Hinduismus (1) 25

Eherecht

~ kirchliches: Problem fiir afrikanische Christen (3) 231

- zwischenkirchliches im CIC (3) 225
Ekklesiologie

- der communio (3), 169, 174, 176

— erneuerte (3) 186

- monolithische (6) 504

- und Rechtspositivismus (3) 174

- der societas (3) 166, 174
Entwicklungshilfe, kritisch gesehen (5) 378
Ethik, muslimische (1) 16

Eurozentrik in der Kirche (6) 502
Exklusivismus gegeniiber anderen Religionen (1) 70
Exodus: sein zentraler Stellenwert (5) 344

Feindesliebe (2) 139
Franziskanische Bewegung

- und Armut (5) 365

- und die Ponitenten (5) 367
Frauen im CIC 1983 (3) 189, 210

Gebet im Islam (1) 14

Gesellschaftsverinderung und Vergebung (2) 140
Gewohnheitsrecht im CIC 1983 (3) 177

Gott im Buddhismus (1) 37

Gotteserfahrung in der Natur im AT (4) 283
Gottesfriede im Mittelalter (2) 83

Grundrechte im kirchlichen Recht (3) 177, 187

Hedonismus in den USA (5) 339
Hermeneutik der Befreiung (5) 343
Hierarchie, kirchliche (6) 438
Hinduismus: dogmenlos (1) 25, 29

2 Das Sachverzeichnis erfaflt vornehmlich solche Stichworte, die nicht schon aus dem
Verzeichnis der Titel der Beitrige zu erschliefen sind.

m



Iman = Herzenshingabe im Islam (1) 13
«Inclusive-Language-Lectionary» (4) 276
Inkulturation (4) 243, 311, 316

— der Kirche in der Dritten Welt (6) 448, 498, 503
Ishan = Rechtschaffenheit im Islam (1) 14

Islam

- und christliche Moral (1) 7

- und Trinititslehre (1) 6

Jesus Christus
— als «Schutzheld» in Bénin (%) 271

Kapitalismuskritik (5) 377, 390

Kirche ' :

~ als Geheimnis (6) 445, 474, 476

- als Gemeinschaft (6) 446, 457, 474, 479
— als Gemeinschaft von Ortskirchen (3) 179, 223
- als gottliche Institution (6) 436

~ und Reich Gottes (6) 413

— als «Sakrament» (6) 435

- als Volk Gottes (6) 445, 454
Kirchenmodelle (6) 412

Kollegialitit (6) 448

— und Primat (6) 415

Konfuzianismus und Christentum (1) 50
Konsumismus (5) 377

— in den USA (5) 338

Kreuzestheologie (6) 496

«Laien» im CIC 1983 (3) 183, 189, 212, 236
Lebensstil, neuer (5) 377
Lehramt und Dissens (6) 416 ~ -

Magisches in der Volksreligiositit (4) 245, 249
Mantra im Hinduismus (1) 25
Mitleiden: buddhistischer Zugang zum Christentum (1) 39

Nationalismus in den USA (5) 340
Neokolonialismus (5) 376 '

Neuer Lebensstil (5) 377

Nordatlantische Hegemonie in der Kirche (6) 501

Okologische Gemeinschaft von Kosmos und Mensch im
Buddhismus (1) 42
Ortskirchen: konstitutiv fiir Universalkirche (3) 179

Pfarrgemeinderite im CIC (3) 205
Pluralistische Wertung anderer Religionen (1) 71

.

Polnische Volksreligiositit

— Fideismus ohne intellektuelle Basis (4) 255
— Marianische Spiritualitat (4) 255

- Ritualismus (4) 255

Priester im CIC (3) 182

Primat und Kollegialitit (6) 415

Ramadan-Fasten (1) 14 -
Religion und Brauchtum (4) 290
~ und Glaube
- nach Karl Barth (4) 287
- nach Dietrich Bonhoeffer (4) 287
— als positives Element christlichen Glaubens (4) 288
- als symbolischer Protest (4) 263, 266
— als Resignation (4) 259
Remonstrationsrecht und CIC 1983 (3) 177
Rezeptionsbediirftigkeit kirchlicher Gesetze (3) 176
Riten und Religion (4) 290

Sakrales und Profanes (4) 289
«Sdulen des Islams» (1) 14

Toleranz, buddhistische (1) 37
«treuga Dei» (2) 83

Vedische Tradition (1) 29

Vergebung

— als christliche Besonderheit (2) 135

- ekklesiologale Vermittlung (2) 142, 153
- Hindernisse und Probleme (2) 94

— ihre politische Dimension (2) 124

— einer siindigen Wirklichkeit (2) 112
Vergebungsfihigkeit (2) 89

Volk Gottes im CIC 1983 (3) 175
Volkskatholizismus in Spanien (4) 318
Volksreligiositat

- Hauptmerkmale (4) 245

- und Massenpastoral (4) 243

— populistisch mifiverstanden (4) 319

— mit Religiositit iiberhaupt identisch (4) 287
— ihre soziologischen Formen (4) 246

Wallfahrt in der Volksreligiositit (4), 308, 322

«Wegn: zentrales Thema chinesischer Philosophie (1) 50
Wirtschaftsordnung, internationale

— als Quelle von Ungerechtigkeit (5) 333, 379
Wirtschaftswachstum und Unterdriickung (5) 329
Women Church Movement (4) 277

Women’s Ordination Conference (4) 277

© Copyright by Stichting CONCILIUM, Nijmegen



Michael von Briick

Die Zusammenarbeit
zwischen Christen und
Hindus - dargestellt am
Beispiel Indien

L. Indisches Christentum und sozio-okonomische
Strukturen

Tiglich arbeiten Christen und Hindus millionen-
fach in wirtschaftlichen und anderen Bereichen
der indischen Gesellschaft zusammen. Eine be-
wuflte Kooperation zwischen den Religionen um
gemeinsamer Anliegen und Ziele willen ist sel-
ten. Hindus und Christen sind ungleiche Part-
ner, und zwar soziologisch, demographisch wie
auch im kulturell-spirituellen Selbstverstindnis.
Wihrend etwa 83 % der Bevolkerung Indiens als
Hindus gelten, bekennen sich nur 2,6 % zum
Christentum. -Diese geringe Zahl der Christen
konzentriert sich in bestimmten Gegenden, so
vor allem den Staaten im Nordosten (Nagaland,
Mizoram, Meghalaya), Kerala und dem Kanya-
kumari-Distrikt Tamil Nadus. Die Christen sind
zu ca. 80% aus unteren Kasten, Kastenlosen
oder ehemaligen Stammesgruppen hervorgegan-
gen, sind also ganz unabhingig von ihrer Reli-
gion kaum Gesprichspartner fiir die oberen und
kulturtragenden Kasten der Hindus. Es kommt
hinzu, dafl das Christentum als Fremdkorper, der
von kolonialen Michten kiinstlich nach Indien
eingefilhrt wurde, erlebt wird, so dafl mit dem
nach der Unabhingigkeit aufbliihenden Natio-
nalismus den Christen die Beweislast zufiel, sich
als loyale Biirger zu erweisen. All dies sind
Faktoren, die dazu gefiihrt haben, daf} die Chri-
sten weitgehend vom Hauptstrom der Gesell-
schaft isoliert sind. Nicht selten haben sie Identi-
titsprobleme.

Allein die Syrisch-Orthodoxen Christen, die
sich auf den Apostel Thomas zuriickfithren, mit
Sicherheit aber seit dem 4. Jh. n. Chr. in Indien,
und hier vor allem an der Malabarkiiste, ansissig
sind, verfiigen iiber eine eigenstindige indische
Tradition. Sie formen eine eigene Kaste, die
allgemein anerkannt wird und relativ hochste-

33

hend ist. Zwischen ihnen und den Hindus in
Kerala gibt es freundschaftliche Beziehungen,
weil die Orthodoxen weder missionieren noch
die hinduistische Kastenmoral in Frage stellen.
Sie sind durch ihre wechselvolle Geschichte und
den jahrhundertelangen Versuch der romisch-
katholischen Missionare, sie unter papstliche Ju-
risdiktion zu bringen, untereinander so gespal-
ten, dafl Hindu-Gruppen gelegentlich schlich-
tend eingreifen.

Die rémisch-katholische Mission seit dem 16.
und die protestantischen Missionen seit dem 18.
Jh. sind aufs engste mit der europiischen Kolo-
nialgeschichte in Indien verkniipft. Die Konver-
titen beugten sich nicht selten dem politischen
oder wirtschaftlichen Druck der Eroberer. Sie
erscheinen daher in den Augen traditioneller
Hindus mehr oder weniger als Verriter. Das
trifft im iibrigen weitgehend auch auf die Musli-
me zu. Da den Christen Bildungsprivilegien
eingeriumt wurden und fast alle hoheren Schulen
des Landes von Englindern aufgebaut und bis
1947 fest in ihrer Hand waren, hat das Christen-
tum aber im Bildungssektor weit iiber seine
bescheidene Prozentmarke hinaus gewirkt. Heu-
te wird das meist positiv anerkannt, zumal die
christlichen Schulen und Colleges — wie auch die
Hospitiler — nach wie vor einen wichtigen Bei-
trag im sikularen Staat Indien leisten. Nach der
Verfassung des unabhingigen Indien gilt das
Land als sikular, d. h. es gibt keine Staatsreligion
wie z. B. im benachbarten Konigreich Nepal, in
dem der Hinduismus zur Staatsreligion erklart
und Taufe unter Gefiangnisstrafe gestellt wurde.
Der indische Staat garantiert Religionsfreiheit,
was das Recht, die jeweilige Religion zu beken-
nen, zu praktizieren und zu proklamieren, ein-
schliefit.

Die europiischen Missionen hatten vor allem
unter den Gruppen Erfolg, die ohnehin nicht in
das hinduistische Kastensystem eingegliedert
waren, d.h. vor allem unter Kastenlosen und in
den Stammeskulturen. Nicht selten konvertier-
(t)en solche Menschen keineswegs um materiel-
ler Vorteile willen, sondern um als Menschen
anerkannt zu werden, d.h. um menschlicher
Wiirde willen, die ihnen die Hindu-Gesellschaft
jahrtausendelang versagt hat. Weil aber die
christlichen Kirchen das Kastensystem nicht siber-
winden konnten, konvertieren diese Gruppen
heute hiufig zum Islam oder Buddhismus (Am-
bedkars Neo-Buddhisten). Die Konversion ist
zur politischen Waffe von etwa 90 Millionen



HINDUISMUS UND CHRISTENTUM

Kastenlosen im Kampf um ihre gesellschaftliche
Emanzipation geworden.

Der Hinduismus ist tolerant und schreibt kei-
nerlei Glaubensbekenntnis vor. Hindu ist, wer
einer Kaste angehort und die Regeln des Kasten-
verhaltens innerhalb und auflerhalb der Kaste

einhilt. Wer konvertiert, will bewufit aus diesem

System ausbrechen und bekommt den Zorn der
Kaste zu spiiren. Wihrend radikale Gruppen
(Dalit-Bewegung) zum Kastenkrieg aufrufen,
versuchen die meisten Christen, abseits von den
sozialen Kimpfen der hinduistischen Gesell-
schaft eine spezifische Identitit zu finden. Weil
die Regierung besondere Programme zur Férde-
rung der registrierten unteren Kasten (Kastenlo-
se und Stimme) unterhilt (Reservierung von
Ausbildungs- und Arbeitsplitzen), sind die
Christen oft bis zur Zerreiflprobe belastet: sie
sind von diesen Mafinahmen ausgeschlossen, da
sie ja offiziell auflerhalb des Kastensystems
stehen.

Interessant ist eine Entwicklung der letzten
Jahrzehnte: Bestimmte Kasten griinden Vereini-
gungen (sabba), die alle Gleichkastigen ungeach-
tet ihrer Religionszugehdrigkeit umfassen. Be-
sonders in den mittleren Kastenringen (Nadars
in Tamil Nadu usw.) erstarken diese Gruppen, in
denen Hindus und Christen derselben Kaste um
okonomischer und politischer Ziele willen, die
sich aus der Modernisierung Indiens ergeben
(gemeinsame Wahlplattformen), zusammenar-
beiten: Die Kastenloyalitit ist starker als die
Religionszugehorigkeit trotz der Jahrhunderte
gegenldufiger Missionsgeschichte.

Will man Ansitze zur Zusammenarbeit zwi-
schen Hindus und Christen aufspiiren, richtig
einschitzen und fordern, muff man dieses Hin-
tergrundes eingedenk sein. Die Religionsfrage ist
ganz besonders auch in Indien nicht zu trennen

von sozio-6konomischen Strukturen.

11 Zur Geschichte der Zusammenarbeit

Erste bewufite Versuche zur Zusammenarbeit
gibt es seit dem portugiesischen Jesuiten-Missio-
nar Robert de Nobili (1577-1656). Er kam im
Jahre 1606 nach Indien und wirkte vor allem in
der Gegend um Madurai. Frith erkannte er, daff
es notwendig sei, die kulturbestimmenden Brah-
manen fiir das Christentum zu gewinnen, wenn
man die gesamte Bevolkerung dem Evangelium
niherbringen wolle. Er wollte deshalb den Brah-
manen ein Bruder werden, d. h. er wurde strikter

34

Vegetarier, trug statt der europdischen Hose den
dboti, imitierte unter unsiaglichen Strapazen den
Lebensstil der Wanderasketen (sannyasin) und
lernte vor allem Sanskrit und Tamil. In beiden
Sprachen brachte er es zur Perfektion, so daf ihm
die einheimischen Eliten héchste Anerkennung

-zollten. In der Anpassung an indische Lebens-

weise ging er so weit, das Kastensystem und
sogar die Unberiihrbarkeit zu akzeptieren, was
ihm unerbittliche Kritik von seiten der jesuiti-
schen Mitbriider eintrug. Finden wir bei de
Nobili den ersten konsequenten Versuch der
Inkulturation des Christlichen, so darf man sich
nicht iiber die Motive tiuschen: Es ging ihm
darum, die Hindus zur katholischen Kirche zu
bekehren. Von einem Geist der partnerschaftli-
chen Zusammenarbeit kann noch keine Rede
sein. Bis heute haben das die Hindus nicht
vergessen und stehen deshalb sehr haufig christli-
chen Versuchen, das Evangelium den Indern
vermittels indischer Philosophie, Kunst und Ri-
ten nahezubringen, skeptisch, wenn nicht mit
offener Ablehnung, gegeniiber. Man traut den
Motiven nicht.

Ansatzpunkte zur Zusammenarbeit finden
sich bei dem deutschen Lutheraner Bartholo-
mdus Ziegenbalg (1683-1719). Er baute unter
dinischem Schutz — praktisch aber auf seiten der
Inder gegen die dinischen Militirbehorden —
seine Mission in Tranquebar auf, sammelte die
Schitze der Tamil-Literatur und schrieb 1712 das
erste Tamil-Worterbuch. Er liefl Tamil-Schulbii-
cher fiir die Elementarschule drucken und legte
damit den Grundstein fiir ein weitgreifendes
Bildungswesen in Siidindien. Freilich war auch
hier das Ziel, die Schiiler letztlich zur Konver-
sion zu bewegen.

Die Bedeutung, die christliche Linguisten bei
der Erforschung der einheimischen Sprachen
hatten, kann nicht iiberschitzt werden. Die Hin-
du-Renaissance des 19. Jh. etwa wire ohne das
Wirken bedeutender Sanskritisten wie Max Miil-
ler nicht denkbar. Bis heute ist das nicht verges-
sen, und die gemeinsame Erforschung der Sans-
krit- und anderer Literaturen bildet einen der
wichtigsten Ankniipfungspunkte zur Zusam-
menarbeit von Hindus und Christen, zumindest
im kulturellen Bereich.

Diese Renaissance erreicht mit dem von Raja
Ram Moban Roy im Jahre 1830 gegriindeten
Brabmo Samaj einen Hohepunkt. Unter dem
Eindruck der geistlichen Grofle Jesu von Naza-
reth, den man in Indien schon immer als eine



DIE ZUSAMMENARBEIT ZWISCHEN CHRISTEN UND HINDUS - DARGESTELLT AM BEISPIEL INDIEN

unter vielen Verkorperungen der einen Gottheit
verehren konnte, und durch den sozial-karitati-
ven Impuls der christlichen Missionen wollte
man den Hinduismus im Sinne eines am Vedanta
und der Bergpredigt geschulten Monotheimus
mit klarer humanistischer Zielsetzung erneuern.
Pluralismus der Religionen, Friede zwischen ih-
nen und Kooperation wurden Inbegriffe einer
aufgeklirten Hindu-Spiritualitit, die auch die
Auswiichse des Kastensystems zu iiberwinden
suchte sowie die polytheistischen Tendenzen im
Popularhinduismus ausrotten wollte. Der dritte
Leiter des Brahmo Samaj, Keshab Chancer Sen,
war besonders stark von der Bibel beeinflufit. Es
kam zu einem inneren Austausch der Religionen,
gelegentlich auch zur Kooperation zwischen
dem Samaj und vielen einzelnen Missionaren,
kaum aber zu einer breit angelegten Dialogphase
zwischen dem offiziellen Christentum und den
meist bengalischen Intellektuellen.

So griindete Dayananda Sarasvati 1875 den
Arya Samaj, der eine Riickkehr zu den Veden
und deutliche Abgrenzung vom Christentum
propagierte. Man fiihrte eigens einen Ritus zur
Rekonversion zum Hinduismus ein. Diese Be-
wegung ist gelegentlich aggressiv geworden; sie
ist Reaktion auf den Anspruch der christlichen
Kirchen, allein die Wahrheit zu predigen.

In der Bewegung zwischen Hindus und Chri-
sten ragt die Gestalt Ramakrishnas (1836—1886)
heraus, der bis heute durch die von Vivekananda
1897 gegriindete Ramakrishna-Mission weltweit
wirkt. Ramakrishna war in Zeiten tiefster Trance
so vollkommen in die Gottheit versunken, dafl er
das jeweils meditierte Gottesbild (murti) voll-
kommen schaute. Er hatte auch eine Christusvi-
sion, die bestimmend fiir die Haltung vieler
Hindus zum Christentum wurde: man sieht Je-
sus als Orientalen, einen der grofiten geistlichen
Meister aller Zeiten, der zu Recht Gott genannt
wird. Die Europder hitten ihn fehlinterpretiert
und zum Zeugen einer imperialistischen Mis-
sionsgeschichte miflbraucht. In den Worten Ra-
makrishnas: «Der Heiland ist der Gottesbote. Er
ist wie der Vizekonig eines michtigen Monar-
chen. Wenn es in einer entfernten Provinz Unru-
hen gibt, schickt der Konig seinen Vize, um sie
beizulegen. So schickt auch Gott seinen Heiland,
wenn immer irgendwo in der Welt die Religion
niedergeht. Es ist immer ein und derselbe Hei-
land, der, einmal in den Ozean des Lebens
gesprungen, an einer Stelle auftaucht und Krish-
na genannt wird, dann wieder untertaucht, um

35

an anderer Stelle als Christus wiederaufzutau-
chen.» Auch in ihrer praktischen Gestalt ist die
Ramakrishna-Mission sehr von den christlichen
Orden beeinfluflt. Sie treibt das Bildungswesen
voran und iibt Werke der Barmherzigkeit.

II1. Christliche Ashrams

Unter dem Stichwort «Dialog» ist wihrend der
letzten dreifsig Jabre, vor allem aber nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil und durch die
entsprechenden Programme des Weltkirchenra-
tes ein neuer Geist in das Miteinander von Hin-
dus und Christen eingezogen. Es gibt seitdem
mehr oder wenigér regelmiflig offizielle theolo-
gische Gespriche auf dogmatischer Ebene, die
interessantes Material zu Tage férdern, dem ge-
genseitigen Verstindnis dienen und Vorurteile
abbauen sollen. Nicht selten entarten derartige
Treffen zu Monologen, die zu Selbstdarstellun-
gen werden. Bestenfalls redet man zueinander,
ist aber nicht immer geneigt, dem anderen wirk-
lich zuzuhéren. Deshalb stellte sich in den sieb-
ziger Jahren Enttduschungein, was die riickldufi-
ge Zahl der Dialoggruppen in den Stidten (meist
um einen dialogfreudigen Initiator christlichen
Glaubens geschart, seltener — wie von der hindu-
istischen Divine Life Society im Shivananda-
Ashram - systematisch gef6rdert) und auch der
groflen Dialogkonferenzen erklirt.

Der Dialog muf in der «Tiefe des Herzens»,
d.h. im gemeinsamen Gebet, in Meditation und
Schweigen verankert sein. Dies wurde schon
friith von wenigen indischen wie auslandischen
Christen erkannt, die an die Lebenspraxis im
indischen Ashram ankniipfen wollten. Der Ash-
ram ist eine duflerlich wenig organisierte Lebens-
gemeinschaft von spirituellem Meister und sei-
nen Schiilern, die sich spontan um ihn scharen.
Man lebt in materieller Anspruchslosigkeit und
im Gebet. Wer kommt, ist Glied der Gemein-
schaft, wer geht, bedarf dazu keiner Erlaubnis.
Heute gibt es mehr als 40 christliche Ashrams, die
Stitten der geistlichen Begegnung oder gemein-
samer Arbeit von Hindus und Christen sind.
Zwei Beispiele: Der erste christliche Ashram
(Christukula-Ashram) wurde von einem Inder
und einem britischen Arzt 1921 in der Nihe von
Tiruppattur in Sidindien gegriindet. Er wurde
zur Stitte der Begegnung der Religionen und des
gemeinsamen Dienstes am Kranken. Auch
Gandhi hat ihn besucht. Einen ganz und gar in
indischer Tradition stehenden kontemplativen



HINDUISMUS UND CHRISTENTUM

Ashram griindeten J. Monchanin (gest. 1957)
und H. LeSaux (Swami Abhishiktananda, gest.
1973) in Shantivanam bei Tiruchirapalli (1950).
Abhishiktananda ging 1968 als Einsiedler in die
Himalayas, um ein Leben des Yoga und unge-
storter Meditation zu fiihren, das ihn ins Zen-
trum der hinduistischen Erfahrung der Nicht-
Dualitit (advaita) fiihrte. Viele hindu-christliche
Gruppen haben sich um sein Erbe und Ver-
michtnis geschart. Heute ist der Ashram unter
der Leitung des Benediktiners Bede Griffiths zu
einem Zentrum der Dialogbewegung zwischen
den Religionen, New Age und Kirche, Wissen-
schaft und Glaube geworden. Von hier gehen
Impulse in alle Welt aus, weniger vielleicht in die
unmittelbare dorfliche Umgebung. Denn auf
dem indischen Dorf lebt man in der Kaste, die
kaum (religiose) Kontakte mit anderen Kasten
pflegt. Da Kaste gleichzeitig Religion bedeutet,
ist Dialog notwendigerweise Kooperation zwi-
schen verschiedenen Kasten, was aus sozialpsy-
chologischen wie politischen Griinden immer
noch schwierig ist und deshalb weitgehend Sache
der Intellektuellen, bestenfalls auch einiger Kon-
templativer aus allen Traditionen, blieb.

IV. Soziale Aktionsgruppen

Darum gebiihrt grofite Aufmerksamkeit den ca.
1200 sozialen Aktionsgruppen, die sich seit etwa
1960 spontan in ganz Indien gebildet haben. Sie
werden vor allem von Jugendlichen getragen, die
ithren Hintergrund in allen Religionen haben
konnen und diesen Hintergrund oft emphatisch

MICHAEL VON BRUCK

1949 geboren. Lutherischer Pastor in der DDR. Seit 5 Jahren
Dozent am Gurukul Lutheran Theological College and Re-
search Institute in Madras/Indien sowie Research Scholar an
der Universitit Madras. Studien in indischer Philosophie (vor
allem Advaita Vedanta und Mahayana-Buddhismus) und
Yoga. Lingere Studienaufenthalte (Zen) in Japan. Neben der
akademischen Titigkeit Meditations- und Yogakurse sowie
interreligiése Studienwochen in tibetischen Kléstern, hindu-
istischen Ashrams u.a. Ab Sommer 1985 Gastprofessur am
Religionskundlichen Seminar der Universitit Hamburg. Ver-
Sffentlichungen u.a.: Moglichkeiten und Grenzen einer

36

ablehnen («jede der Religionen vergroflert das
Elend») oder fiir den sozialen Befreiungskampf
im Sinne einer interreligidsen Befreiungstheolo-
gie nutzbar machen wollen. Manchmal aber
griinden solche Gruppen in gemeinsamem Ge-
bet, das die iiblichen Religionsschranken hinter
sich laflt. Sie mdchten ein neues Bewufitsein
unter den Massen Indiens erwecken sowie die
Menschen gewerkschaftlich oder kooperativ or-
ganisieren. Weil diese Gruppen aber sowohl von
den Kirchen als auch vom Hindu-Establishment
nicht selten des Marxismus verdichtigt werden,
driften sie von den Hauptstromen der religiosen
Traditionen ab. Einige wenige theologische Se-
minare treten in Dialog mit thnen oder organisie-
ren gar Konferenzen, auf denen solche Gruppen
mit Vertretern der kontemplativen Fiihrungselite
des Hinduismus zusammentreffen kénnen. Ob
sich daraus eine fruchtbare Zusammenarbeit ent-
wickelt, bleibt abzuwarten.

Zusammenfassend kann man sagen: Die Zu-
sammenarbeit zwischen Hindus und Christen ist
fiir Indien lebenswichtig, obwohl die Schwierig-
keiten oft noch uniiberwindlich erscheinen.
Auch politische Probleme (Tyagi-Gesetzesvor-
lage zum Einschrinken der Konversion), das
nicht unbegriindete Mifitrauen der Hindus vor
allem wegen der finanziellen Abhingigkeit der
indischen Kirchen von auslindischen Missions-
gesellschaften, die nach wie vor Konversions-
Kreuzziige (crusades) veranstalten lassen, sowie
der Mangel an Kontinuitit in der Dialogarbeit
auf allen Ebenen erschweren die Zusammenar-
beit zwischen Hindus und Christen betrichtlich.

Theologie der Religionen (Evangelische Verlagsanstalt Berlin
1979); Die vedantische Erfahrung des Einen als Basis fiir
Prinzipien der Ethik, in: ZMR 1983, 163-190; Trinitarian
Theology: Hegelian vis-a-vis Advaitic, in: Journal of Dharma
VIIL,3, Bangalore 1983, 283ff.; Sunyata in Madhyamika
Philosophy and the Christian Concept of God, in: Jeevadha-
ra Nov. 1983, 385-402; Advaita and Trinity, in: Indian
Theol. Studies, Bangalore 1983/1; Tragweite und Dimension
des Heilswirkens Christi, in: NZfSyTh 1984/2. Anschrift:
Gurukul Lutheran Theological College and Research Institu-
te,d94, Purasawalkam High Road, Kilpauk, Madras 600010,
Indien.



