
Internationale Zeitschrift für Theologie 

C O N C I L I U M 
22. Jahrgang 1986 

D I R E K T I O N S K O M I T E E 

Giuseppe Alberigo, Bologna. Gregory Baum, Montreal. 
Willem Beuken, Nimwegen. Leonardo Boff, Petropolis. 
Antoine van den Boogaard, Nimwegen. Paul Brand, Anke­
veen. Anne Carr, Chicago. Marie-Dominique Chenu, Paris. 
John Coleman, Berkeley. Mary Collins, Wake Forest. Yves 
Congar, Paris. Christian Duquoc, Lyon. Virgil Elizondo, 
San Antonio. Casiano Floristän, Madrid. Sean Freyne, Du­
blin. Claude Geffre, Paris. Norbert Greinacher, Tübingen. 
Gustavo Gutierrez, Lima. Bas van Iersel, Nimwegen. Jean-
Pierre Jossua, Paris. Hans Küng, Tübingen. Nicholas Lash, 
Cambridge. Norbert Mette, Münster. Johannes Baptist 
Metz, Münster. Dietmar Mieth, Tübingen. Jürgen Molt-
mann, Tübingen. Alphonse Ngindu Mushete, Kinshasa. 
Aloysius Pieris, Gonawala-Kelaniya. Jacques Pohier, Paris. 
David Power, Washington. James Provost, Washington. 
Karl Rahnerf. Giuseppe Ruggieri, Catania. Edward Schille-
beeckx, Nimwegen. Elisabeth Schüssler Fiorenza, Cambrid­
ge, Ma. David Tracy, Chicago. Knut Walf, Nimwegen. 
Anton Weiler, Nimwegen. Christos Yannaras, Athen. 

R E D A K T I O N S K O M I T E E 

Hans Küng, Tübingen / Jürgen Moltmann, Tübingen (Oku-
menik). Christian Duquoc, Lyon / Casiano Floristän, Ma­
drid (Spiritualität). Knut Walf, Nimwegen / James Provost, 
Washington (Kirchenordnung). Norbert Greinacher, Tübin­
gen / Norbert Mette, Münster (Praktische Theologie). Leo­
nardo Boff, Petropolis / Virgil Elizondo, San Antonio (Theo­
logie der Dritten Welt). 

GENERALSEKRETARIAT 

Prins Bernhardstraat 2, NL-6521 AB Nijmegen, Nieder­
lande. 

R E D A K T I O N E L L E V E R A N T W O R T U N G 
FÜR DIE D E U T S C H E FASSUNG 

Ansgar Ahlbrecht, Saarbrücken 

T H E M E N U N D V O R W O R T E 

H e f t 1 : Christentum zwischen den Weltreligionen 
Küng Hans / Moltmann Jürgen, Vorwort 1 

H e f t 2: Vergebung in einer Unversöhnten Welt 
Floristän Casiano / Duquoc Christian, Vorwort 82-82 

H e f t 3: Kirchliches Recht - kirchliche Wirklichkeit 
Provost James / Walf Knut, Vorwort 159-165 

H e f t 4 : Volksreligiosität 
Greinacher Norbert / Mette Norbert, Vorwort 241-242 

H e f t 5: Option für die Armen - Herausforderung an die 
Reichen 
Boff Leonardo / Elizondo Virgil, Theologie aus der Sicht 
der Armen 325-327 

H e f t 6: Heft 6: Synode 1985 - eine Auswertung 
Alberigo Giuseppe / Provost James , Vorwort 409-411 

Benziger Verlag Einsiedeln Zürich 
Matthias Grünewald Verlag Mainz 



BEITRÄGE' 

( D i e A u t o r e n k t i r z b i o g Y a p k i e n f i n d e n sich j e w e i l s a u f der 
l e t z t e n S e i t e der Beiträge) 

Alberigo Giuseppe, Neue Formen des Gleichgewichts in der 
Kirche über die Synode hinaus (6) 499-506 

Alfaro Juan, Gott schützt und befreit die Armen (5) 343-348 

Bernhard Jean, das neue Eherecht (3) 192-197 
Borobio Dionisio, Die sakramentale Verzeihung der Sünde 

(2) 145-158 
von Brück Michael, Die Zusammenarbeit zwischen Christen 

und Hindus - dargestellt am Beispiel Indien (1) 33-36 
Bwana Steven, Die Auswirkungen des neuen Kirchenrechts 

in Afrika (3) 230-234 

Casalis Georges, Für Menschen - unmöglich! (5) 349-356 
Ching Julia, Die Herausforderung der chinesischen Religion 

(Taoismus) (1) 54-58 
Clevenot, Michel, «Gottes Reich auf Erden»? Jesuitenreduk­

tionen in Paraguay (5) 370-374 
Corecco, Eugenio, Ekklesiologische Grundlagen des Codex 

Iuris Canonici (3) 166-172 
Couch Richard, Die Kirchen in den entwickelten Ländern 

und die Bevölkerung der Dritten Welt (5) 403-407 

Dämmert Bellido Jose, Der neue Kodex in einer Andendiöze­
se (3) 235-239 

Delumeau Jean, Offizielle Religion und Volksreligion in 
Frankreich zur Zeit der Reformation und der Gegenrefor­
mation (4) 248-253 

Dulles Avery, Die katholische Ekklesiologie seit dem Zwei­
ten Vatikanischen Konzil (6) 412-419 

Duquoc Christian, Die Vergebung Gottes (2) 104-110 
Durän Calid, Christlich-muslimische Zusammenarbeit. Bei­

spiele von Spanien bis Afghanistan (1) 18-21 
Dussel Enrique, Volksreligiosität als Unterdrückung und als 

Befreiung. Hypothesen zu ihrer Geschichte und Gegen­
wart in Lateinamerika (4) 292-300 

Ders., Die Gezeiten des Evangeliums. Wenn die evangelisier-
ten Armen zu Evangelisatoren werden (5) 382-388 

Elizondo Virgil, Ich vergebe, vergesse aber nicht (2) 127-134 
Ders., Die Volksreligion als Stütze der Identität. Eine auf der 

Erfahrung mexikanischer Amerikaner in den USA beru­
hende pastoralpsychologische Fallstudie (4) 264-269 

Faris John, Ein Blick auf den neuen lateinischen Kirchen­
rechtskodex von seiten katholischer Ostkirchen (3) 
223-227 

Fernandes Walter, Eine Herausforderung für die katholische 
Erziehung (5) 398-402 

Flood David, Evangelische Armut und die Armen (5) 
364-369 

Gaillot Jacques, Die Option für die Armen (6) 491-494 
Gentiloni Filippo / Ramos Regidor Jose, Die politische 

Dimension der Vergebung. Eine Erfahrung, die neuer­
dings in Italien gemacht wurde (2) 96-103 

Gerosa Libero, Strafrecht und kirchliche Wirklichkeit. Die 
Anwendbarkeit der vom neuen Kodex vorgesehenen Stra­
fen (3) 198-204 

Gogolok Osmar Erwin, Pastorale Aspekte der Religion 
Brasiliens (4) 306-310 

Greinacher Norbert, Theologie der Befreiung in der «Ersten 
Welt»? (5) 375-381 

Henau Ernest, Volksreligiosität und christlicher Glaube (4) 
286-292 

Hill Richard, Das Ordensleben und der neue Kodex (3) 
217-222 

Huels John, Das Pfarreileben und der neue Kodex (3) 
205-210 

Huizing Peter, Zentrales Rechtssystem und autonome Kir­
chen (3) 179-184 

Ders., Subsidiarität (6) 486-490 

Johns Antony, Der Islam als Herausforderung für das Chri­
stentum (1) 12-17 

Judd Stephen, Herbeiführung einer lebendigen Synthese. 
Volksreligion und Evangelisierung in Peru (4) 311-317 

Kampling Rainer, «Haben wir dann nicht aus der Erde einen 
Himmel gemacht?» Arm und Reich in der Alten Kirche (5) 
357-363 

Kavanaugh John, Die Welt des Reichtums und die Götter des 
Reichtums (5) 337-342 

Kerkhofs Jan, Die Mitglieder der Synode (6) 440-443 
Knitter Paul, Katholische Religionstheologie am Scheideweg 

(1) 63-69 
Komonchak Joseph, Die theologische Diskussion (6) 

444-451 
Küng Hans, Der Streit um den Religionsbegriff (1) 2-4 
Ders., Zu einer ökumenischen Theologie der Religionen (1) 

76-80 

Liu Shu-hsien, Das Christentum in der Sicht der chinesischen 
Religion (1) 49-54 

Lorscheider Aloisio, Die Außerordentliche Synode im Licht 
des Zweiten Vatikanums (6) 461-464 

Maldonado Luis, Volksreligiosität. Dimensionen, Ebenen, 
Typen (4) 243-248 

Marthaler Berard, Die Synode und der Katechismus (6) 
469-473 

McDonough Elizabeth, Die Frauen und das neue Kirchen­
recht (3) 210-216 

Mellohi Alberto, Die Nachkonzilszeit und die Bischofskon­
ferenzen: die Antworten auf die Umfrage (6) 420-427 

Morrisey Francis, Ist der neue Kodex ein Gewinn für das 
Recht der katholischen Kirche? (3) 185-191 

Mukerji Bithika, Die Rolle des Christentums im hinduisti-
schen Denken (1) 22-26 

Munoz Ronaldo, Die Ekklesiologie der «Internationalen 
Theologenkommission» und das Volk Gottes in Latein­
amerika (6) 435-439 

Nasr Seyyed Hossein, Die islamische Sicht des Christentums 
(1)5-11 

Parker Christian, Volksreligion und Protest gegen die Unter­
drückung. Das Beispiel Chile (4) 259-264 

II Zahl in Klammern = Heftnummer, folgende Zahl = Seitenzahl 



Peters Jan, Die Funktion der Vergebung in sozialen Bezie­
hungen (2) 83-88 

Phongphit Seri, Die Zusammenarbeit von Christen und 
Buddhisten - dargestellt am Beispiel Thailand (1) 45-48 

Pieris Aloysius, Der Buddhismus als eine Herausforderung 
für die Christen (1) 40-44 

Piwowarski Wladislaw, Garant nationaler Identität: Der 
polnische Katholizismus (4) 254-258 

Pottmeyer Hermann, Die Kirche als Mysterium und als 
Institution (6) 474-480 

Potz Richard, Rechtsbegriff und Rechtsfortbildung nach 
dem CIC 1983 (3) 173-178 

Provost James, Die Reform der Römischen Kurie (6) 
428-434 

Radford Ruether Rosemary, Frauenkirche. Neuentstehende 
feministische liturgische Gemeinschaften (4) 275-280 

Rayan Samuel, Der Einbruch der Armen - Herausforderung 
für die Theologie (5) 389-397 

Rouner Leroy, Die Religionstheologie in der jüngeren prote­
stantischen Theologie (1) 69-75 

Rubio Miguel, Die christliche Tugend der Vergebung (2) 
135-144 

Ruggieri Giuseppe, Der Volksglaube zwischen kirchlicher 
Strategie und religiösem Bedürfnis (4) 301-306 

Ders., Offene Probleme: Die Beziehungen zwischen Kirche 
und Welt (6) 495-499 

de Santa Ana Julio, Quellen des heutigen Reichtums der 
Reichen (5) 328-337 

Sempore Sidbe, Afrikanische Volksreligion. Ein typischer 
Fall: Benin (4) 270-275 

Soares-Prabhu George, «Wie auch wir vergeben»: Zwischen­
menschliche Vergebung in der Lehre Jesu (2) 120-126 

Sobrino Jon, Lateinamerika: Ort der Sünde, Ort der Verge­
bung (2) 111-119 

Sivarakta Sulak, Das Christentum in der Sicht des Buddhis­
mus (1) 37-39 

Stein Albert, Das Echo auf den neuen CIC in den Kirchen der 
deutschsprachigen Reformation (3) 227-230 

Studzinski Raymond, Erinnere dich und vergib: die psycho­
logische Dimension der Vergebung (2) 89-96 

Süss Paulo, Die schöpferische und normative Rolle der 
Volksreligiosität in der Kirche (4) 317-324 

Teissier Henri, Die Bischofskonferenzen und ihre Funktion 
in der Kirche (6) 481-486 

Tillard Jean-Marie, Der Schlußbericht der Bischofssynode 
(6) 452-460 

Verghese Mar Gregorios Paulos, Die Herausforderung des 
Hinduismus. Was kann das Christentum von ihm lernen? 
(1) 27-32 

Vorländer Hermann, Aspekte von Volksreligiosität im Alten 
Testament (4) 281-285 

Wang Hsien-Chih, Die Koexistenz zwischen Christen und 
Nichtchristen auf Taiwan (1) 59-62 

Zoghby Elias, Der Universale Katechismus. Ein Projekt der 
Außerordentlichen Bischofssynode-betrachtet aus kultu­
rellem und pastoralem Blickwinkel (6) 465-469 

SACHVERZEICHNIS 2 

Advaita-Tradition (1) 30 
Armutsbewegung, mittelalterliche (5) 364 
Ashrams, christliche (1) 35 

Befreiungstheologie der Religionen (1)7 
Bhakti-Tradition (1) 29 
Bischofskollegium (3) 181 
Bischofskonferenzen 
- im CIC (3) 190 
- ihre Lehrautorität (6) 484 
- Organe der Kollegialität (6) 483 
Bräuche in der Religion (4) 290 
Buddhismus als Gnosis (1) 41 
Bußpraxis: ihr Verfall in der heutigen Kirche (2) 145 

Christus 
- in Gemeinsamkeit mit anderen Religionen (1) 65 
- in anderen Religionen (1) 63 
- über anderen Religionen stehend (1) 64 

Dämonenglaube in Volksreligiosität des A T (4) 282 
Dependenztheorie (5) 378 
Dogmenlosigkeit des Hinduismus (1) 25 

Eherecht 
- kirchliches: Problem für afrikanische Christen (3) 231 
- zwischenkirchliches im CIC (3) 225 
Ekklesiologie 
- der communio (3), 169, 174, 176 
- erneuerte (3) 186 
- monolithische (6) 504 
- und Rechtspositivismus (3) 174 
- der societas (3) 166, 174 
Entwicklungshilfe, kritisch gesehen (5) 378 
Ethik, muslimische (1) 16 
Eurozentrik in der Kirche (6) 502 
Exklusivismus gegenüber anderen Religionen (1) 70 
Exodus: sein zentraler Stellenwert (5) 344 

Feindesliebe (2) 139 
Franziskanische Bewegung 
- und Armut (5) 365 
- und die Pönitenten (5) 367 
Frauen im CIC 1983 (3) 189, 210 

Gebet im Islam (1) 14 
Gesellschaftsveränderung und Vergebung (2) 140 
Gewohnheitsrecht im CIC 1983 (3) 177 
Gott im Buddhismus (1) 37 
Gotteserfahrung in der Natur im A T (4) 283 
Gottesfriede im Mittelalter (2) 83 
Grundrechte im kirchlichen Recht (3) 177, 187 

Hedonismus in den USA (5) 339 
Hermeneutik der Befreiung (5) 343 
Hierarchie, kirchliche (6) 438 
Hinduismus: dogmenlos (1) 25, 29 

2 Das Sachverzeichnis erfaßt vornehmlich solche Stichworte, die nicht schon aus dem 
Verzeichnis der Titel der Beiträge zu erschließen sind. 



Iman = Herzenshingabe im Islam (1) 13 
«Inclusive-Language-Lectionary» (4) 276 
Inkulturation (4) 243, 311, 316 
- der Kirche in der Dritten Welt (6) 448, 498, 503 
Ishan = Rechtschaffenheit im Islam (1) 14 
Islam 
- und christliche Moral (1) 7 
- und Trinitätslehre (1) 6 

Jesus Christus 
- als «Schutzheld» in Benin (v4) 271 

Kapitalismuskritik (5) 377, 390 
Kirche 
- als Geheimnis (6) 445, 474, 476 
- als Gemeinschaft (6) 446, 457, 474, 479 
- als Gemeinschaft von Ortskirchen (3) 179, 223 
- als göttliche Institution (6) 436 
- und Reich Gottes (6) 413 
- als «Sakrament» (6) 435 
- als Volk Gottes (6) 445, 454 
Kirchenmodelle (6) 412 
Kollegialität (6) 448 
- und Primat (6) 415 
Konfuzianismus und Christentum (1) 50 
Konsumismus (5) 377 
- in den USA (5) 338 
Kreuzestheologie (6) 496 

«Laien» im CIC 1983 (3) 183, 189, 212, 236 
Lebensstil, neuer (5) 377 
Lehramt und Dissens (6) 416 

Magisches in der Volksreligiosität (4) 245, 249 
Mantra im Hinduismus (1) 25 
Mitleiden: buddhistischer Zugang zum Christentum (1) 39 

Nationalismus in den USA (5) 340 
Neokolonialismus (5) 376 
Neuer Lebensstil (5) 377 
Nordatlantische Hegemonie in der Kirche (6) 501 

Ökologische Gemeinschaft von Kosmos und Mensch im 
Buddhismus (1) 42 

Ortskirchen: konstitutiv für Universalkirche (3) 179 

Pfarrgemeinderäte im CIC (3) 205 
Pluralistische Wertung anderer Religionen (1) 71 

Polnische Volksreligiosität 
- Fideismus ohne intellektuelle Basis (4) 255 
- Marianische Spiritualität (4) 255 
- Ritualismus (4) 255 
Priester im CIC (3) 182 
Primat und Kollegialität (6) 415 

Ramadan-Fasten (1) 14 
Religion und Brauchtum (4) 290 
- und Glaube 

- nach Karl Barth (4) 287 
- nach Dietrich Bonhoeffer (4) 287 
- als positives Element christlichen Glaubens (4) 288 
- als symbolischer Protest (4) 263, 266 
- als Resignation (4) 259 

Remonstrationsrecht und CIC 1983 (3) 177 
Rezeptionsbedürftigkeit kirchlicher Gesetze (3) 176 
Riten und Religion (4) 290 

Sakrales und Profanes (4) 289 
«Säulen des Islams» (1) 14 

Toleranz, buddhistische (1) 37 
«treuga Dei» (2) 83 

Vedische Tradition (1) 29 
Vergebung 
- als christliche Besonderheit (2) 135 
- ekklesiologale Vermittlung (2) 142, 153 
- Hindernisse und Probleme (2) 94 
- ihre politische Dimension (2) 124 
- einer sündigen Wirklichkeit (2) 112 
Vergebungsfähigkeit (2) 89 
Volk Gottes im CIC 1983 (3) 175 
Volkskatholizismus in Spanien (4) 318 
Volksreligiosität 
- Hauptmerkmale (4) 245 
- und Massenpastoral (4) 243 
- populistisch mißverstanden (4) 319 
- mit Religiosität überhaupt identisch (4) 287 
- ihre soziologischen Formen (4) 246 

Wallfahrt in der Volksreligiosität (4), 308, 322 
«Weg»: zentrales Thema chinesischer Philosophie (1) 50 
Wirtschaftsordnung, internationale 
- als Quelle von Ungerechtigkeit (5) 333, 379 
Wirtschaftswachstum und Unterdrückung (5) 329 
Women Church Movement (4) 277 
Women's Ordination Conference (4) 277 

IV 



Michael von Brück 

Die Zusammenarbeit 
zwischen Christen und 
Hindus - dargestellt am 
Beispiel Indien 

/. Indisches C h r i s t e n t u m u n d sozio-ökonomische 
S t r u k t u r e n 

Täglich arbeiten Christen und Hindus millionen­
fach in wirtschaftlichen und anderen Bereichen 
der indischen Gesellschaft zusammen. Eine be­
wußte Kooperation zwischen den Religionen um 
gemeinsamer Anliegen und Ziele willen ist sel­
ten. Hindus und Christen sind ungleiche Part­
ner, und zwar soziologisch, demographisch wie 
auch im kulturell-spirituellen Selbstverständnis. 
Während etwa 83 % der Bevölkerung Indiens als 
Hindus gelten, bekennen sich nur 2,6% zum 
Christentum. -Diese geringe Zahl der Christen 
konzentriert sich in bestimmten Gegenden, so 
vor allem den Staaten im Nordosten (Nagaland, 
Mizoram, Meghalaya), Kerala und dem Kanya-
kumari-Distrikt Tamil Nadus. Die Christen sind 
zu ca. 80% aus unteren Kasten, Kastenlosen 
oder ehemaligen Stammesgruppen hervorgegan­
gen, sind also ganz unabhängig von ihrer Reli­
gion kaum Gesprächspartner für die oberen und 
kulturtragenden Kasten der Hindus. Es kommt 
hinzu, daß das C h r i s t e n t u m als Fremdkörper, der 
von kolonialen Mächten künstlich nach Indien 
eingeführt wurde, erlebt wird, so daß mit dem 
nach der Unabhängigkeit aufblühenden Natio­
nalismus den Christen die Beweislast zufiel, sich 
als loyale Bürger zu erweisen. A l l dies sind 
Faktoren, die dazu geführt haben, daß die C h r i ­
sten weitgehend vom Hauptstrom der Gesell­
schaft isoliert sind. Nicht selten haben sie Identi­
tätsprobleme. 

Allein die S y r i s c h - O r t h o d o x e n C h r i s t e n , die 
sich auf den Apostel Thomas zurückführen, mit 
Sicherheit aber seit dem 4. Jh. n. Chr . in Indien, 
und hier vor allem an der Malabarküste, ansässig 
sind, verfügen über eine eigenständige indische 
Tradition. Sie formen eine eigene Kaste, die 
allgemein anerkannt wird und relativ hochste­

hend ist. Zwischen ihnen und den Hindus in 
Kerala gibt es freundschaftliche Beziehungen, 
weil die Orthodoxen weder missionieren noch 
die hinduistische Kastenmoral in Frage stellen. 
Sie sind durch ihre wechselvolle Geschichte und 
den jahrhundertelangen Versuch der römisch­
katholischen Missionare, sie unter päpstliche Ju­
risdiktion zu bringen, untereinander so gespal­
ten, daß Hindu-Gruppen gelegentlich schlich­
tend eingreifen. 

Die römisch-katholische M i s s i o n seit dem 16. 
und die protestantischen Missionen seit dem 18. 
Jh. sind aufs engste mit der europäischen K o l o ­
nialgeschichte in Indien verknüpft. Die Konver­
titen beugten sich nicht selten dem politischen 
oder wirtschaftlichen Druck der Eroberer. Sie 
erscheinen daher in den Augen traditioneller 
Hindus mehr oder weniger als Verräter. Das 
trifft im übrigen weitgehend auch auf die Mus l i ­
me zu. D a den Christen Bildungsprivilegien 
eingeräumt wurden und fast alle höheren Schulen 
des Landes von Engländern aufgebaut und bis 
1947 fest in ihrer Hand waren, hat das Christen­
tum aber im Bildungssektor weit über seine 
bescheidene Prozentmarke hinaus gewirkt. H e u ­
te wird das meist positiv anerkannt, zumal die 
c h r i s t l i c h e n S c h u l e n und Colleges - wie auch die 
Hospitäler - nach wie vor einen wichtigen Bei­
trag im säkularen Staat Indien leisten. N a c h der 
Verfassung des unabhängigen Indien gilt das 
Land als säkular, d. h. es gibt keine Staatsreligion 
wie z. B. im benachbarten Königreich Nepal , in 
dem der Hinduismus zur Staatsreligion erklärt 
und Taufe unter Gefängnisstrafe gestellt wurde. 
Der indische Staat garantiert Religionsfreiheit, 
was das Recht, die jeweilige Religion zu beken­
nen, zu praktizieren und zu proklamieren, ein­
schließt. 

Die europäischen Missionen hatten vor allem 
unter den Gruppen Erfolg, die ohnehin nicht in 
das hinduistische Kastensystem eingegliedert 
waren, d. h. vor allem unter Kastenlosen und in 
den S t a m m e s k u l t u r e n . Nicht selten konvertier­
t e n solche Menschen keineswegs um materiel­
ler Vorteile willen, sondern um als Menschen 
anerkannt zu werden, d .h . um menschlicher 
Würde willen, die ihnen die Hindu-Gesellschaft 
jahrtausendelang versagt hat. Wei l aber die 
c h r i s t l i c h e n K i r c h e n das Kastensystem n i c h t über­
w i n d e n k o n n t e n , konvertieren diese Gruppen 
heute häufig zum Islam oder Buddhismus ( A m -
bedkars Neo-Buddhisten). Die Konversion ist 
zur politischen Waffe von etwa 90 Mill ionen 

33 



HINDUISMUS U N D C H R I S T E N T U M 

Kastenlosen im Kampf um ihre gesellschaftliche 
Emanzipation geworden. 

Der Hinduismus ist tolerant und schreibt kei­
nerlei Glaubensbekenntnis vor. Hindu ist, wer 
einer Kaste angehört und die Regeln des Kasten­
verhaltens innerhalb und außerhalb der Kaste 
einhält. Wer konvertiert, wi l l bewußt aus diesem 
System ausbrechen und bekommt den Zorn der 
Kaste zu spüren. Während radikale Gruppen 
(Dalit-Bewegung) zum Kastenkrieg aufrufen, 
versuchen die meisten Christen, abseits von den 
sozialen Kämpfen der hinduistischen Gesell­
schaft eine spezifische Identität zu finden. Weil 
die Regierung besondere Programme zur Förde­
rung der registrierten unteren Kasten (Kastenlo­
se und Stämme) unterhält (Reservierung von 
Ausbildungs- und Arbeitsplätzen), sind die 
Christen oft bis zur Zerreißprobe belastet: sie 
sind von diesen Maßnahmen ausgeschlossen, da 
sie ja offiziell außerhalb des Kastensystems 
stehen. 

Interessant ist eine Entwicklung der letzten 
Jahrzehnte: Bestimmte Kasten gründen Vereini­
gungen (sabha), die alle Gleichkastigen ungeach­
tet ihrer Religionszugehörigkeit umfassen. Be­
sonders in den mittleren Kastenrängen (Nadars 
in Tamil Nadu usw.) erstarken diese Gruppen, in 
denen Hindus und Christen derselben Kaste um 
ökonomischer und politischer Ziele willen, die 
sich aus der Modernisierung Indiens ergeben 
(gemeinsame Wahlplattformen), zusammenar­
beiten: D i e Kastenloyalität i s t stärker als die 
Religionszugehörigkeit trotz der Jahrhunderte 
gegenläufiger Missionsgeschichte. 

W i l l man Ansätze zur Zusammenarbeit z w i ­
schen Hindus und Christen aufspüren, richtig 
einschätzen und fördern, muß man dieses H i n ­
tergrundes eingedenk sein. Die Religionsfrage ist 
ganz besonders auch in Indien nicht zu trennen 
von sozio-ökonomischen Strukturen. 

77. Z u r Geschichte der Z u s a m m e n a r b e i t 

Erste bewußte Versuche zur Zusammenarbeit 
gibt es seit dem portugiesischen Jesuiten-Missio­
nar Robert de N o b i l i (1577-1656). Er kam im 
Jahre 1606 nach Indien und wirkte vor allem in 
der Gegend um Madurai. Früh erkannte er, daß 
es notwendig sei, die kulturbestimmenden Brah-
manen für das Christentum zu gewinnen, wenn 
man die gesamte Bevölkerung dem Evangelium 
näherbringen wolle. Er wollte deshalb den Brah-
manen ein Bruder werden, d. h. er wurde strikter 

Vegetarier, trug statt der europäischen Hose den 
d h o t i , imitierte unter unsäglichen Strapazen den 
Lebensstil der Wanderasketen (sannyäsin) und 
lernte vor allem Sanskrit und Tamil. In beiden 
Sprachen brachte er es zur Perfektion, so daß ihm 
die einheimischen Eliten höchste Anerkennung 
zollten. In der Anpassung an indische Lebens­
weise ging er so weit, das Kastensystem und 
sogar die Unberührbarkeit zu akzeptieren, was 
ihm unerbittliche Krit ik von Seiten der jesuiti­
schen Mitbrüder eintrug. Finden wir bei de 
N o b i l i den ersten konsequenten Versuch der 
Inkulturation des Christlichen, so darf man sich 
nicht über die Motive täuschen: Es ging ihm 
darum, die Hindus zur katholischen Kirche zu 
bekehren. V o n einem Geist der partnerschaftli­
chen Zusammenarbeit kann noch keine Rede 
sein. Bis heute haben das die Hindus nicht 
vergessen und stehen deshalb sehr häufig christli­
chen Versuchen, das Evangelium den Indern 
vermittels indischer Philosophie, Kunst und R i ­
ten nahezubringen, skeptisch, wenn nicht mit 
offener Ablehnung, gegenüber. Man traut den 
Motiven nicht. 

Ansatzpunkte zur Zusammenarbeit finden 
sich bei dem deutschen Lutheraner B a r t h o l o ­
mäus Z i e g e n b a l g (1683-1719). Er baute unter 
dänischem Schutz - praktisch aber auf Seiten der 
Inder gegen die dänischen Militärbehörden -
seine Mission in Tranquebar auf, sammelte die 
Schätze der Tamil-Literatur und schrieb 1712 das 
erste Tamil-Wörterbuch. Er ließ Tamil-Schulbü­
cher für die Elementarschule drucken und legte 
damit den Grundstein für ein weitgreifendes 
Bildungswesen in Südindien. Freilich war auch 
hier das Ziel , die Schüler letztlich zur Konver­
sion zu bewegen. 

Die Bedeutung, die christliche Linguisten bei 
der Erforschung der einheimischen Sprachen 
hatten, kann nicht überschätzt werden. Die H i n ­
du-Renaissance des 19. Jh. etwa wäre ohne das 
Wirken bedeutender Sanskritisten wie Max Mül­
ler nicht denkbar. Bis heute ist das nicht verges­
sen, und die gemeinsame Erforschung der Sans­
krit- und anderer Literaturen bildet einen der 
wichtigsten Anknüpfungspunkte zur Zusam­
menarbeit von Hindus und Christen, zumindest 
im kulturellen Bereich. 

Diese Renaissance erreicht mit dem von R a j a 
R a m M o h a n Roy im Jahre 1830 gegründeten 
B r a h m o Samaj einen Höhepunkt. Unter dem 
Eindruck der geistlichen Größe Jesu von Naza-
reth, den man in Indien schon immer als eine 

34 



DIE ZUSAMMENARBEIT ZWISCHEN CHRISTEN U N D HINDUS - D A R G E S T E L L T AM BEISPIEL INDIEN 

unter vielen Verkörperungen der einen Gottheit 
verehren konnte, und durch den sozial-karitati­
ven Impuls der christlichen Missionen wollte 
man den Hinduismus im Sinne eines am Vedänta 
und der Bergpredigt geschulten Monotheimus 
mit klarer humanistischer Zielsetzung erneuern. 
Pluralismus der Religionen, Friede zwischen ih­
nen und Kooperation wurden Inbegriffe einer 
aufgeklärten Hindu-Spiritualität, die auch die 
Auswüchse des Kastensystems zu überwinden 
suchte sowie die polytheistischen Tendenzen im 
Popularhinduismus ausrotten wollte. Der dritte 
Leiter des Brahmo Samaj, Keshab Chancer Sen, 
war besonders stark von der Bibel beeinflußt. Es 
kam zu einem inneren Austausch der Religionen, 
gelegentlich auch zur Kooperation zwischen 
dem Samaj und vielen einzelnen Missionaren, 
kaum aber zu einer breit angelegten Dialogphase 
zwischen dem offiziellen Christentum und den 
meist bengalischen Intellektuellen. 

So gründete D a y a n a n d a S a r a s v a t i 1875 den 
A r y a Samaj, der eine Rückkehr zu den Veden 
und deutliche Abgrenzung vom Christentum 
propagierte. Man führte eigens einen Ritus zur 
Rekonversion zum Hinduismus ein. Diese Be­
wegung ist gelegentlich aggressiv geworden; sie 
ist Reaktion auf den Anspruch der christlichen 
Kirchen, allein die Wahrheit zu predigen. 

In der Bewegung zwischen Hindus und C h r i ­
sten ragt die Gestalt R a m a k r i s h n a s (1836-1886) 
heraus, der bis heute durch die von V i v e k a n a n d a 
1897 gegründete Ramakrishna-Mission weltweit 
wirkt. Ramakrishna war in Zeiten tiefster Trance 
so vollkommen in die Gottheit versunken, daß er 
das jeweils meditierte Gottesbild ( m u r t i ) vol l ­
kommen schaute. Er hatte auch eine Christusvi­
sion, die bestimmend für die Haltung vieler 
Hindus zum Christentum wurde: man sieht Je­
sus als Orientalen, einen der größten geistlichen 
Meister aller Zeiten, der zu Recht Gott genannt 
wird. Die Europäer hätten ihn fehlinterpretiert 
und zum Zeugen einer imperialistischen Mis­
sionsgeschichte mißbraucht. In den Worten Ra­
makrishnas: «Der Heiland ist der Gottesbote. Er 
ist wie der Vizekönig eines mächtigen Monar­
chen. Wenn es in einer entfernten Provinz U n r u ­
hen gibt, schickt der König seinen Vize, um sie 
beizulegen. So schickt auch Gott seinen Heiland, 
wenn immer irgendwo in der Welt die Religion 
niedergeht. Es ist immer ein und derselbe H e i ­
land, der, einmal in den Ozean des Lebens 
gesprungen, an einer Stelle auftaucht und Krish-
na genannt wird , dann wieder untertaucht, um 

an anderer Stelle als Christus wiederaufzutau­
chen. » Auch in ihrer praktischen Gestalt ist die 
Ramakrishna-Mission sehr von den christlichen 
Orden beeinflußt. Sie treibt das Bildungswesen 
voran und übt Werke der Barmherzigkeit. 

777. C h r i s t l i c h e A s h r a m s 

Unter dem Stichwort «Dialog» ist während der 
l e t z t e n dreißig Jahre, vor allem aber nach dem 
Zweiten Vatikanischen K o n z i l und durch die 
entsprechenden Programme des Weltkirchenra­
tes ein neuer Geist in das Miteinander von H i n ­
dus und Christen eingezogen. Es gibt seitdem 
mehr oder weniger regelmäßig offizielle theolo­
gische Gespräche auf dogmatischer Ebene, die 
interessantes Material zu Tage fördern, dem ge­
genseitigen Verständnis dienen und Vorurteile 
abbauen sollen. Nicht selten entarten derartige 
Treffen zu Monologen, die zu Selbstdarstellun­
gen werden. Bestenfalls redet man zueinander, 
ist aber nicht immer geneigt, dem anderen wirk­
lich zuzuhören. Deshalb stellte sich in den sieb­
ziger Jahren Enttäuschung ein, was die rückläufi­
ge Zahl der Dialoggruppen in den Städten (meist 
um einen dialogfreudigen Initiator christlichen 
Glaubens geschart, seltener - wie von der hindu-
istischen Divine Life Society im Shivananda-
Ashram - systematisch gefördert) und auch der 
großen Dialogkonferenzen erklärt. . 

Der Dialog muß in der «Tiefe des Herzens», 
d. h. im gemeinsamen Gebet, in Meditation und 
Schweigen verankert sein. Dies wurde schon 
früh von wenigen indischen wie ausländischen 
Christen erkannt, die an die Lebenspraxis im 
indischen Ashram anknüpfen wollten. Der Ash-
ram ist eine äußerlich wenig organisierte Lebens­
gemeinschaft von spirituellem Meister und sei­
nen Schülern, die sich spontan um ihn scharen. 
Man lebt in materieller Anspruchslosigkeit und 
im Gebet. Wer kommt, ist Glied der Gemein­
schaft, wer geht, bedarf dazu keiner Erlaubnis. 
Heute gibt es mehr als 40 c h r i s t l i c h e A s h r a m s , die 
Stätten der geistlichen Begegnung oder gemein­
samer Arbeit von Hindus und Christen sind. 
Zwei Beispiele: Der erste christliche Ashram 
(Christukula-Ashram) wurde von einem Inder 
und einem britischen Arzt 1921 in der Nähe von 
Tiruppattur in Südindien gegründet. Er wurde 
zur Stätte der Begegnung der Religionen und des 
gemeinsamen Dienstes am Kranken. Auch 
Gandhi hat ihn besucht. Einen ganz und gar in 
indischer Tradition stehenden kontemplativen 

35 



HINDUISMUS U N D C H R I S T E N T U M 

Ashram gründeten / . M o n c h a n i n (gest. 1957) 
und H . LeSaux (Swami Abhishiktananda, gest. 
1973) in Shantivanam bei Tiruchirapalli (1950). 
Abhishiktananda ging 1968 als Einsiedler in die 
Himalayas, um ein Leben des Yoga und unge­
störter Meditation zu führen, das ihn ins Zen­
trum der hinduistischen Erfahrung der Nicht­
Dualität ( a d v a i t a ) führte. Viele hindu-christliche 
Gruppen haben sich um sein Erbe und Ver­
mächtnis geschart. Heute ist der Ashram unter 
der Leitung des Benediktiners Bede G r i f f i t b s zu 
einem Zentrum der Dialogbewegung zwischen 
den Religionen, N e w Age und Kirche, Wissen­
schaft und Glaube geworden. V o n hier gehen 
Impulse in alle Welt aus, weniger vielleicht in die 
unmittelbare dörfliche Umgebung. Denn auf 
dem indischen Dorf lebt man in der Kaste, die 
kaum (religiöse) Kontakte mit anderen Kasten 
pflegt. D a Kaste gleichzeitig Religion bedeutet, 
ist Dialog notwendigerweise Kooperation z w i ­
schen verschiedenen Kasten, was aus sozialpsy­
chologischen wie politischen Gründen immer 
noch schwierig ist und deshalb weitgehend Sache 
der Intellektuellen, bestenfalls auch einiger K o n ­
templativer aus allen Traditionen, blieb. 

I V . Soziale A k t i o n s g r u p p e n 

Darum gebührt größte Aufmerksamkeit den ca. 
1200 sozialen A k t i o n s g r u p p e n , die sich seit etwa 
1960 spontan in ganz Indien gebildet haben. Sie 
werden vor allem von Jugendlichen getragen, die 
ihren Hintergrund in allen Religionen haben 
können und diesen Hintergrund oft emphatisch 

ablehnen («jede der Religionen vergrößert das 
Elend») oder für den sozialen Befreiungskampf 
im Sinne einer interreligiösen Befreiungstheolo­
gie nutzbar machen wollen. Manchmal aber 
gründen solche Gruppen in gemeinsamem Ge­
bet, das die üblichen Religionsschranken hinter 
sich läßt. Sie möchten ein neues Bewußtsein 
unter den Massen Indiens erwecken sowie die 
Menschen gewerkschaftlich oder kooperativ or­
ganisieren. Weil diese Gruppen aber sowohl von 
den Kirchen als auch vom Hindu-Establishment 
nicht selten des Marxismus verdächtigt werden, 
driften sie von den Hauptströmen der religiösen 
Traditionen ab. Einige wenige theologische Se­
minare treten in Dialog mit ihnen oder organisie­
ren gar Konferenzen, auf denen solche Gruppen 
mit Vertretern der kontemplativen Führungselite 
des Hinduismus zusammentreffen können. O b 
sich daraus eine fruchtbare Zusammenarbeit ent­
wickelt, bleibt abzuwarten. 

Zusammenfassend kann man sagen: Die Z u ­
sammenarbeit zwischen Hindus und Christen ist 
für Indien lebenswichtig, obwohl die Schwierig­
keiten oft noch unüberwindlich erscheinen. 
Auch politische Probleme (Tyagi-Gesetzesvor-
lage zum Einschränken der Konversion), das 
nicht unbegründete Mißtrauen der Hindus vor 
allem wegen der finanziellen Abhängigkeit der 
indischen Kirchen von ausländischen Missions­
gesellschaften, die nach wie vor Konversions-
Kreuzzüge ( C r u s a d e s ) veranstalten lassen, sowie 
der Mangel an Kontinuität in der Dialogarbeit 
auf allen Ebenen erschweren die Zusammenar­
beit zwischen Hindus und Christen beträchtlich. 

M I C H A E L V O N BRÜCK 
1949 geboren. Lutherischer Pastor in der DDR. Seit 5 Jahren 
Dozent am Gurukul Lutheran Theological College and Re­
search Institute in Madras/Indien sowie Research Scholar an 
der Universität Madras. Studien in indischer Philosophie (vor 
allem Advaita Vedänta und Mahayana-Buddhismus) und 
Yoga. Längere Studienaufenthalte (Zen) in Japan. Neben der 
akademischen Tätigkeit Meditations- und Yogakurse sowie 
interreligiöse Studienwochen in tibetischen Klöstern, hindu­
istischen Ashrams u.a. Ab Sommer 1985 Gastprofessur am 
Religionskundlichen Seminar der Universität Hamburg. Ver­
öffentlichungen u.a.: Möglichkeiten und Grenzen einer 

Theologie der Religionen (Evangelische Verlagsanstalt Berlin 
1979); Die vedäntische Erfahrung des Einen als Basis für 
Prinzipien der Ethik, in: ZMR 1983, 163-190; Trinitarian 
Theology: Hegelianvis-ä-vis Advaitic, in:Journal of Dharma 
VIII,3, Bangalore 1983, 283ff.; Sunyata in Madhyamika 
Philosophy and the Christian Concept of God, in:Jeevadha-
ra Nov. 1983, 385-402; Advaita and Trinity, in: Indian 
Theol. Studies, Bangalore 1983/1; Tragweite und Dimension 
des Heilswirkens Christi, in: NZfSyTh 1984/2. Anschrift: 
Gurukul Lutheran Theological College and Research Institu­
te, 94, Purasawalkam High Road, Kilpauk, Madras 600010, 
Indien. 

36 


