BR?CK, MICHAEL VON, Tragweite und Dimensionen des Hellswirkens Christi.
Vortrag gehalten anl?sslich des VII1. Lutherisch-Syrisch Orthodoxen Dialogs,
Kottayam/Indien, Mai 1983, Neue Zeitschrift fr systematische Theologie und
Religionsphilosophie, 26 (1984) p.134

Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi

Vortrag gehalten anlifilich des VIII. Lutherisch-Syrisch
Orthodoxen Dialogs, Kottayam/Indien, Mai 1983*

Doz. Dr. Michael von Briick,
94 Purasawalkam High Road, Kilpauk, Madras — 600 010

Es kann hier nicht meine Aufgabe sein, eine systematisch-theologische
Erérterung des Themas vom Lutherischen Standpunkt aus anzustreben. Ich
mochte auch nicht eine christologische Abhandlung prisentieren, die der
gegenwirtigen Okumenischen Debatte Rechnung tragen wiirde. Ich bin
vielmehr gebeten worden, das Thema auf dem Hintergrund der gegenwirti-
gen philosophischen Diskussion zu erhellen. Ich werde mich zunichst auf
einige historische Entwicklungen der christlichen oder »westlichen« Kultur
beschrinken. Unsere Orthodoxen Freunde mdgen mir verzeihen, daf} ich
die Entwicklungen in den dstlichen Bereichen der Christenheit iibergehe,
denn dies wiirde eine grundverschiedene Perspektive insgesamt ergeben.
Ich werde darum bemiiht sein, das gegenwirtige Verstindnis der Wirklich-
keit oder das neu aufkommende Paradigma einer globalen Weltanschauung
zu interpretieren. Ich hoffe, dafl dadurch ein neues Licht auf die alte Frage
nach Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi geworfen wer-
den kann. Mit anderen Worten, ich mochte einige Anmerkungen zum
Thema im gegenwirtigen interkulturellen und globalen Kontext machen,
der vor allem durch die Entwicklung in den Wissenschaften und die
weltweite Begegnung der Religionen gekennzeichnet ist. Die Gefahr des
Provinzialismus in der Theologie, mit Paul Tillich zu sprechen, ist grofi.
Wenn wir unsere Uberlegungen zu einem zentralen Thema christlicher
Theologie nicht in den weiten Horizont der Wirklichkeit des 20. Jahrhun-
derts stellen, laufen wir Gefahr, irrelevant zu sein. Wir miissen — noch
einmal Tillich — auf der Grenze zwischen traditioneller Theologie und
neuen Perspektiven leben. Das heiflt, dafl wir liber eigene Beschrinkungen
und historische Verengungen hinausblicken sollten.

Was ich hier vorschlagen mdochte, ist eine Studie des Begriffs von
Tragweite oder Bereich und Dimension im Zusammenhang mit dem sich
entwickelnden holistischen Paradigma in naturwissenschaftlichen und phi-
losophischen Theorien.

Die folgenden Uberlegungen sind also als Prolegomena fiir ein kontex-
tuelles christologisches Verstindnis zu betrachten. Wir als Orthodoxe und
Lutherische Theologen konnten entdecken, dafl wir auf demselben Weg
gehen wihrend wir darum bemiiht sind, den pro-logos zu beschreiben,
hoffentlich in, mit und unter der Inspiration des logos.

* Original in Englisch. Ubersetzt und leicht bearbeitet vom Verf.

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (¢) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi 135

I. Das Problem

Von Anfang an sah sich die Kirche dem Problem zweier Dimensionen
in ihrem Selbstverstindnis gegeniibergestellt: die Konkretheit und die
Universalitit Christi. Christus war ein Jude, eben Jesus von Nazareth. Und
als solcher mufite er gesehen und verstanden werden im Zusammenhang mit
der Geschichte Israels. Sein Leben war begrenzt durch zeitliche und
riumliche Bedingungen, und sein Heilswirken war sehr stark bestimmt von
den Erwartungshorizonten, die durch die israelitische Kultur vorgegeben
waren. Es ist iiberfliissig zu erwihnen, dafl Begriffe wie »Reich Gottes«,
»Messias«, »Sohn Gottes« usw. einer spezifischen theologischen Tradition
entstammen, die wenig mit Agypten, Babylon oder anderen Kulturen zu
tun hat. Die Beziehung zwischen Verheiflung und Erfilllung, Erwartung
und Verwirklichung wurde auf sehr unterschiedliche Weise interpretiert.
Was uns hier interessiert, ist allein die spezifische Beziehung zum Kontext,
die — bei Definition — einen begrenzenden und partikularen Charakter
trigt. Die Inkarnation fand in Betlehem statt, nicht in Athen. Die Evange-
lien geben allerorts begrenzende Umstinde wie Orte, bestimmte zeitliche
Daten usw. an, um die Ereignisse mit und um Jesus in das Licht uberpriif-
barer Wahrhaftigkeit zu stellen. Dafl Jesus als Heiland erfahrbar war, fand
seine Gewiflheit oder Rechtfertigung gerade in den begrenzenden Umstin-
den. Pilatus ist ein Beispiel fiir diesen funktionellen Zusammenhang. Selbst
die Auferstehung wurde vielen glaubwiirdig durch solch ein Argumenta-
tionsschema (vgl. Mk 16,9 {1.).

Aber in Jesu Person und Handeln lafit sich auch die entgegengesetzte
Tendenz finden. Er brach mit allen Begrenzungen und kulturellen Verhal-
tens- wie Interpretationsmustern (zum Beispiel dem Gesetz, Mk 7,11f.). Er
war von Gott gesandt worden als ein Symbol der géttlichen Liebe fiir die
Welt, den Kosmos (Joh 3,16). Er war auf Golgatha zu einem bestimmten
Zeitpunkt gekreuzigt worden, aber dieses zeitlich-raumliche Ereignis war
von theologischem Interesse und von Heilsbedeutung nur, insofern es eine
{iber-raumzeitliche Dimension offenbarte. Der gekreuzigte Christus ist der
kyrios tés doxés, der Herr der Herrlichkeit (1 Kor 2,8). Dies ist der
Titel fiir den universalen Herrn der Schopfung. Er ist der »Erstgeborene
vor allen Kreaturen« (Kol 1,15—17). Die Folge aus dieser Erkenntnis ist,
daf nicht nur die Menschen unter dem Heilswirken Christi stehen, sondern
daf alle Kreaturen — Tiere, Pflanzen und selbst die sogenannte »tote
Materie« wie Steine und Wasser — die verwandelnde Kraft des Geistes
Gottes erwarten (Rm 8,17), die erst die wahre Natur und Bestimmung aller
Schopfung offenbaren wird.

Die Schwierigkeit ist nun, diese zwei entgegengesetzten Erfahrungen
zusammenzubringen: die Konkretheit und die Universalitait Christ. Die
Art und Weise wie wir dies tun, hat weitreichende Konsequenzen nicht nur
fiir das christliche theologische Selbstverstandnis, sondern auch fiir die

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



136 Michael von Briick

Praxis der Kirche in einer pluralistischen Welt, wie wir spiter darstellen
werden.

Der deutsche Dichter und Philosoph Lessing stellte die Frage mit
uniiberbietbarer Deutlichkeit: Wie konnen wir den »garstigen Graben«
zwischen zufilliger Geschichtswahrheit und denknotwendiger Vernunft-
wahrheit iiberwinden? Das Problem stellt sich in der Aufklirung mit
Dringlichkeit, da es undenkbar war, daf} das, was begrenzt und historisch
bedingt war, unbegrenzte und unbedingte Folgen und Bedeutung haben
konnte. Alle abendlindische Philosophie, und in den meisten Fillen die
Theologie ebenfalls, folgte einer platonischen Denkform in der Annahme,
dafl Wahrheit ewige Essenz oder das Sein des Seins sein miisse. Die
urspriingliche Form oder was immer man als principium annahm,
mufite als ewig im Reich der Ideen existierend oder in einer Art Himmel
weilend verstanden werden, damit die Unwandelbarkeit der Wahrheit oder
die Treue Gottes gesichert werden konnte. Die letzte Wendung zeigt
bereits an, dafl der platonische Begriff der Id e e nicht bloff ein heuristisches
Prinzip oder eine Konstruktion fir die Moglichkeit der Wahrnehmung
war, sondern dafl sich in thm eine soteriologische Notwendigkeit spiegelte,
die nicht so leicht aufgegeben werden kann. Lessing und nach ihm die
klassische idealistische Philosophie waren klug genug, diesen Zusammen-
hang genauestens zu verstehen. Aber das Problem bleibt: Wie kann ein
begrenztes historisches Ereignis, das bei Definition von Historizitat akzi-
dentiell ist, eine Tragweite haben, die weit tiber den Kontext des Ereignis-
ses, namlich Raum, Zeit und Bedeutung eines historisch definierten Zusam-
menhanges, hinausgreift?

I1. Entwicklungen im Begriff der Tragweite

Es gibt eine Geschichte des Denkens. Das bedeutet, dafl Denken
bezogen auf und abhingig von bestimmten Umstinden ist. Es kann nur
dann richtig reflektierend oder angemessen kreativ sein, wenn es auf
Wahrnehmungen oder Inhalte bezogen ist, die sich indern.

Wenn das Denken auf zeitliche und kulturell bedingte Prozesse bezo-
gen ist, kann die gesamte Geschichte des Denkens als Prozefl betrachtet
werden. Prozef} heifit das Fortschreiten von einem Punkt zum anderen.
Dies schliefit Wandel in sich, eine Verinderung von Dimensionen, Bereich
und Tragweite.

Was die westliche christliche Theologie betrifft, so kann man fraglos
von einer graduellen Erweiterung der Tragweite oder des Bereichs theologi-
schen Reflektierens sprechen. Auf jeden Fall handelt es sich um eine
quantitative Erweiterung, und héchstwahrscheinlich kann man begriinden,
dafl es auch eine qualitative Erweiterung ist. Vermutlich haben wir ein
Stadium erreicht, in dem quantitative und qualitative Verinderungen in
ihrem wechselseitigen Verhiltnis, d.h. unter dialektischen Gesichtspunk-

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi 137

ten, interpretiert werden miissen. Dies wire dann ein wichtiger Anhalts-
punkt und Antrieb fiir unser theologisches Verstindnis der Okumene.

Ich m6chte mein Argument an einem Beispiel erlautern, nimlich dem
biblischen Verstindnis des Heils.

Christlicher Glaube hat seinen Grund in dem eucharistischen Geheim-
nis Christi, das den Dreieinigen Gott offenbart. Der Glaube ist nicht nur in
diesem Geheimnis begriindet, sondern ist ein Aspekt desselben, nimlich
der existentielle Ausdruck des Mysteriums. Dies ist eine »ewige Wahrheit«.
Aber was heifdt »ewig« in diesem Zusammenhang? Und ist der existentielle
Ausdruck nicht immer »gefirbt« und eingebettet — das ist die Bedeutung
der existentiellen Aussage — in den Flufl der Ereignisse?

Wir konnen den Gedanken noch weiter verfolgen. Das Mysterium
selbst hat eine Geschichte. Und dies ist vermutlich eine spezifisch biblische
Einsicht, die auf einer besonderen Erfahrung beruht.

1. Israels Glaubensbekenntnis beginnt mit der dankbaren Erinnerung
an geschichtliche Erfahrungen. Gottes heilendes Handeln war in Agypten
offenbar geworden, als er sein Volk rief und aus der Sklaverei fiihrte. Dann
erschien er auf dem Sinai, um seinen rettenden Willen in Form der Gebote
zu offenbaren. Spiter erst wurden diese Erfahrungen ausgeweitet zu einer
theologischen Interpretation des Ursprungs der Welt als Schopfung Gorttes.
Das heifit, daf} die interpretierende Bewegung vom Besonderen zum Gan-
zen oder vom Historischen zum Transhistorischen oder Universalen ver-
liuft. Eine dhnliche Tendenz kann man in der Entwicklung des Messias-
Begriffes verfolgen. Die friihen Propheten beschiftigen sich mit der Erlo-
sung des Volkes Israel. Spiter interpretierte man, dafl die Volker der Welt
unter dem Thron Jahwes zusammengerufen werden (Jes 2,2 ff; Mi 4 usw.)
oder gar die gesamte Schépfung erldst wird (Jes 11) in dem Neuen Bund,
der in der unmittelbaren Gegenwart Gottes in einer verwandelten Welt sein
Bestehen hat (Jer 33,31 ff).

2. Diese Tendenz wurde im Neuen Testament weiterverfolgt und
durch das griechische Verstandnis des kosmos erweitert. Man vernahm,
dafl die kosmischen Krifte verwandelt und neu geordnet wirden durch
dieselbe Kraft, die in Jesus Christus erschienen war (Kol 1; 1 Kor 15). Das
Heil wurde mehr und mehr in seiner universalen Dimension gesehen, d. h.
nicht als ein auflergewohnliches und besonderes Handeln Gottes, um einen
auserwihlten »Rest« zu retten (wie bei Amos, Zephanja und anderen
Propheten), sondern als Erfiillung der Schopfung. Heil wurde jetzt unter
dem Horizont und der Tragweite der Geschichte der Schopfung betrachtet.

3. Die Entwicklungen in der Westkirche fiihrten zu einer weiteren
Entfaltung der implizierten Universalitit des Heils — selbst wenn wir heute
etwas deutlicher die Ambivalenz dieses Prozesses sehen: Man hat gesagt,
dafl die Kirche die Strukturen des Romischen Reiches geerbt hat. Selbst
wenn die pax Romana qualitativ verschieden vom Frieden Christi ist
und dies mit einsichtigen theologischen Argumenten auch nie bestritten

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



138 Michael von Briick

werden konnte, so hat doch die Kirche bestimmte politische Strukturen
integriert und versucht, einen christlichen Staat zu errichten, der seine
Legitimation daher erhalten sollte, daff er eine himmlische Hierarchie
reprasentierte. Mit anderen Worten, die sozialen und politischen Strukturen
wurden in das Verstindnis von Tragweite und Dimension des Heilswir-
kens Christi einbezogen. Und der Hohepunkt des Konstantinischen Zeital-
ters war der Glaube, daf eine christianisierte Politik eine gewisse prolep -
sis der kommenden eschatologischen Ordnung sei.

4. Heute erleben wir, daf} das Konstantinische Zeitalter zu Ende geht,
und darum beginnt sich ein vollig neues Selbstverstindnis der Kirche zu
formen. Unsere Erfahrung ist — im Gegensatz zu fritheren Zeitaltern —
eine globale und interkulturelle und impliziert ganz wesentlich den Schock
angesichts der Gebrochenheit jeden kulturellen und religiosen Ausdrucks.
Noch mehr, unsere Erfahrung ist am Ganzen orientiert, doch sie leidet
unter der gegenwirtigen Gebrochenheit des Ganzen, die destruktiv ist, und
zwar mit universalen Folgen.

Ich mochte hier nicht zu sehr eine Beschreibung der gegenwirtigen
Situation geben, sondern nur einen Punkt herausstellen: Es scheint, daf} die
universale Krise verwurzelt ist in der Differenz von universaler Tragweite
unserer Erfahrung auf der einen Seite, und von besonderen und gebroche-
nen Interpretationsmitteln und Verhaltensmustern auf der anderen Seite.
Wir miissen mit universaler Ganzheit fertig werden, aber unsere Gewohn-
heiten und Beziehungsmuster gleichen mehr denen von isolierten Urwald-
stimmen. Dies gilt nicht zuletzt auch fiir gewisse theologische Denkweisen!

Die Krise ist eine Krise der Wahrnehmung. Eine Umorientierung
fundamentaler Denkweisen ist notig. Unsere Betrachtungen iiber die uni-
versale Tragweite des Heilswirkens Christi konnten oder sollten zu dieser
Umorientierung beitragen, wenn wir nur aus dem Paradigma ausbrechen
konnten, das in einem vollig verschiedenen Kontext seinen Wert und
Bedeutung hatte.

Um zu dieser Freiheit zu gelangen, miissen wir die Lektion lernen, die
uns die eigene Geschichte lehrt. Auf allen Ebenen, die ich in den vier
kleinen Paragraphen kurz zu skizzieren suchte, begegnet uns die Gefahr der
Diamonisierung der Wirklichkeit, wenn das Besondere als solches mit einem
universalen Archetyp verwechselt wird. Oder anders ausgedriickt: Wenn
wir versaumen, uns der symbolischen Differenz bewufit zu sein, verwan-
delt sich die heilende Beriihrung in einen diabolischen Schlag. Unter diesem
Gesichtspunkt kann man die gesamte Kirchengeschichte rekapitulieren.

Dies bedeutet auf der ersten Ebene — der Erfahrung des Heils Gottes
in einem besonderen geschichtlichen Ereignis — daff exklusiver Stolz die
rechte Haltung der Dankbarkeit und Demut verdeckt. Ein grofer Teil
sogenannter christlicher Theologie fillt unter diese Kategorie.

Auf der zweiten Ebene — die Integration der kosmischen Dimension
— ist das Problem, dafl die Wirklichkeit als solche geheiligt wird, ohne

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi 139

zuvor durch die spirituelle Wandlung des Todes und der Auferstehung
gegangen zu sein. Dies ist die Gefahr des Pantheismus. Unsere Erfahrung
der Gebrochenheit ist in der Tat wirklich und zerstorerisch (sowohl die
Gerbrochenheit als auch die fragmentierte Erfahrung wirken destrukuv).
Nur wenn alle Dinge und Ereignisse in der geeigneten Perspektive gesehen
werden oder wenn ihre wahre Natur verstanden ist, kann Schopfung ein
kosmos sein. Alle Spielarten »libertinistischer« Tendenzen — ontolo-
gisch wie ethisch — warnen genug, dafl die Notwendigkeit der Wandlung
anerkannt werden muff. Wandlung aber ist ein Geschehen, das unter
raumzeitlichen Bedingungen nie zur vollen Erfillung kommen kann.
Christlicher Realismus verbietet die Idee des im indischen Vedanta geprie-
senen jivanmukta, d.h. eines Heiligen, der obwohl noch im Kérper
lebend, vollkommen ist und die absolute Transzendenz in sich verwirklicht
hat, so daf§ es keiner weiteren Reifung mehr bedarf.

Die Gefahr ist am deutlichsten auf der dritten Ebene — den sozio-
politischen Strukturen menschlicher Existenz. Heute wird keiner mehr die
ecclesia credenda mit der Staatskirche oder einem christlichen Impe-
rium verwechseln, zumindest nicht in 6ffentlichen Erklirungen. Eine sub-
tile Tendenz, das Heil mit bestimmten sozialen Theorien oder politischen
Bewegungen zu identifizieren, mufl aber in diesem Kontext gesehen wer-
den. Die wichtige Differenz zwischen einer jeden Ideologie und salus
bedeutet keine absolute Trennung oder undifferenzierten Dualismus.
Salus kann in sozialen Bewegungen gespiegelt sein, aber die Bewegungen
oder Ideologien sind keinesfalls das Ziel, das pleroma.

Ich méchte das Argument zusammenfassen: Inkarnation heiligt nicht
die Geschichte, sondern wandelt sie qualitativ in jeder besonderen
Dimension.

Was wir bisher gesagt haben, stiitzt die These, dafl die Frage nach
Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi keineswegs eine nur
quantitative ist. Es handelt sich vielmehr um die Suche nach einer anderen
Qualitit in jedem quantitativ bestimmbaren Bereich.

Dies bedeutet, dal wir bei der Suche nach einem angemessenen
Ausdruck fiir Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi nicht
nach einer Weltkarte oder einem Modell des Sonnensystems greifen diirfen,
um zu versuchen, die Linie etwas weiter zu ziehen als unsere Vorfahren, die
sie entsprechend ihrem empirischen geographischen Wissen gezogen hit-
ten. Wir wiren auch nicht wohl beraten, von einer Art chronographischer
Karte abzuhingen, die uns heute erlauben wiirde, Christi Heilshandeln ein
wenig weiter zuriickzuverfolgen bis zum Urknall und vielleicht vorwirts zu
entwerfen bis zum grofilen kommenden Knall. All dies wire rein quanti-
tative Suche, eine »schlechte Unendlichkeit«, wie Hegel sagen wiirde.

Vielmehr haben wir uns dessen bewufit zu sein, daff Heil die Grunddi-
mension bezeichnet, die jedem wirklichen wie auch méglichen Ereignis
zugrunde liegt. Es ist der unmanifeste kreative Grund, der »in, mit und

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



140 Michael von Briick

unter« jedem bedingten Ereignis liegt. Was wir suchen, ist die Dimension
dieses kreativen Grundes.

Das hier vorgebrachte Argument ist einfach nachzuvollziehen: Weil
Gott einer ist, ist die Wirklichkeit eine. Das Geheimnis, das in Christus
offenbar ist, weist auf eine trinitarische perichorésis, die das Ganze
gleichzeitig aus sich heraussetzt und impliziert, d.h. sie umspannt jede
mogliche Dimension. Die Trinitit ist die Essenz holistischer Erfahrung und
ganzheitlichen Denkens. Ich mochte die theologischen Implikationen, die
sich hier ergeben, nicht niher ausfiihren, weil ich dies an anderem Ort
ausfiihrlich getan habe.!

Ich werde jetzt das Problem des Verstindnisses von Tragweite und
Dimensionen aus einer zweiten Perspektive betrachten, nimlich von der
Entwicklung des Denkens in der europiischen Geistesgeschichte her. Wir
wollen die europiische Geschichte in drei Perioden einteilen, und die vierte
scheint eben zu beginnen.

1. Die Griechisch-Rémische Weltanschauung herrschte etwa bis zum
4.Jahrhundert n. Chr. Es war im wesentlichen eine anthropozentrische
Haltung, die am besten in Protagoras’ berithmten Satz zusammengefafit ist:
Der Mensch ist das Maf aller Dinge. Zuerst miissen wir anmerken, daff
dieser Satz die Mefibarkeit der Dinge voraussetzt. Das Vertrauen in die
Meflbarkeit war und ist in der Tat die grundlegende Voraussetzung der
abendlindischen Kultur und hat mit Nachdruck alle rational verantwortete
christliche Theologie beeinflufit. Das metron, Maf}, war eine inhirente
Struktur, die alle Dinge in ihrer jeweiligen Form erscheinen lieff. Es war
eine asthetische Qualitit, denn das rechte Maf§ garantierte die Schonheit
(kalon), die Harmonie und die Gesundheit der Dinge, eben salus.
Gesundheit, Ganzheit, Heiligkeit, salus war im wesentlichen das rechte
Maf. Spiter wurde das Messen ein duflerliches Unterfangen. Man maf§ die
Dinge gemif! einem standardisierten Mafistab, der mit dem Interesse und
der Bequemlichkeit des Menschen in Einklang gebracht wurde und kaum
noch auf die den Dingen innewohnende Harmonie Riicksicht nahm. Der
Mensch wurde das Maf}, und dies war der Beginn der europiischen
Wissenschaftsgeschichte.

Andere Kulturen, z. B. die indische, haben eine vollig andere Haltung
gegeniiber dem Meflbaren. Wirklichkeit, brahman, das Absolute oder
Gott wird in einer solch iiberwiltigenden Weise erfahren, daff die messende
Fihigkeit des Menschen zerbricht. Die Letzte Wirklichkeit (brahman)
ist jenseits aller Dimensionalitat, jenseits von Meflbarkeit oder Bestimmbar-
keit, d.h. anirvacaniya (unbestimmbar), die Explosion des Seins oder
— im Symbol — der iiberfliefende ekstatische Tanz des Gottes Siva

! M. von Briick, Advaita und Trinitit. Indische und christliche Gotteserfahrung im Dialog
der Religionen (unveroffentl. Habil-Schrift), Univ. Rostock, 1980.

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi 141

(wortl.: gnidig). Die indogermanische Wurzel ma, die wir in metron
wie in maya haben, bedeutet messen. Maya ist das Meflbare, aber
genau deshalb wird maya ein geringerer Grad an Wirklichkeit zugespro-
chen und kann nicht letztgiiltig sein wie das verinderungslose brahman.
Das gleiche Problem begegnet uns im ibrigen auch in der griechischen
Religionsgeschichte als der spannungsvolle Gegensatz zwischen Diony -
sos und Apollon. Aber in Griechenland hat — zumindest in der
Geschichte des Denkens — A pollon den Sieg davongetragen. Fiir unse-
ren Zweck ist damit die griechisch-romische anthropozentrische Weltan-
schauung gentigend erhellt.

2. Dieses Paradigma wurde ersetzt durch den christlichen Theismus,
der vom 4.Jahrhundert an die Oberhand behielt. Durch das gesamte
Mittelalter und die Reformationszeit haben wir jetzt eine theozentri-
sche Anschauung, die auf Gott und Gott allein ausgerichtet ist. Die
Kultur war beinahe trunken von einem Gottesbewufitsein, das alle Schich-
ten der kosmologischen, soziologischen und psychologischen Ebene
erfaflite und durchtrinkte. Alles Geschehen unterlag der stindigen Beob-
achtung eines personlichen Gottes, dessen Einstellung zum Menschen
grundsitzlich freundlich war und der mit seiner grenzenlosen Macht in
vollkommener Kontrolle iiber die Geschichte war, der also Heilsge-
schichte sein lief. Das Leben hatte Bedeutung, weil Gott Bedeutung
gab. Die Schopfung war da, weil Gott gesprochen hatte. Der Mensch
konnte die Geheimnisse Gottes nicht kennen, aber Gott hatte offenbart,
was notig ist, damit der Mensch getrdstet sein konnte, und Gott hatte
jedem seinen Platz und seine Pflicht zugewiesen. Huston Smith fafit die
grundsitzlichen Annahmen dieser Weltanschauung so zusammen: »Man
meinte, dafl die Wirklichkeit in einer Person gebiindelt sei, dafl der Mecha-
nismus der physischen Welt unser Verstiandnis tibersteige und daf§ der Weg
zu unserem Heil nicht in der Beherrschung der Natur bestiinde, sondern in
dem Gehorsam gegeniiber den Geboten, die Gott uns offenbart hat.«

3. Die moderne Weltanschauung entstand im 16. und 17. Jahrhundert
und fithrte zur Expansion der europdischen Zivilisation in weltweitem
Ausmaf. Sie ist die Grundlage fiir Wissenschaft, Technologie und soziale
Strukturen, die spater zur Demokratie fihrten. Sie beruht auf der
Annahme, dafl die Wirklichkeit eine Ordnung ist, und daff der Mensch
diese Ordnung erkennen kann. Dafl die Wirklichkeit personlich ist, wird
nun weniger gewify und ist auch nicht mehr von Bedeutung. Menschliche
Erfiilllung und Bestimmung wird nicht mehr in einem transhistorischen
Bereich erwartet, sondern besteht primir in der Erkenntnis der Gesetze der
Natur und in dem Gebrauch dieses Wissens zur Verbesserung der dufleren
Lebensbedingungen.

2 H. Smith, Beyond the Post-Modern Mind, (Crossroad), New York 1982, S. 6.

Copyright (c) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (¢) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



142 Michael von Briick

Es ist nicht no6tig, dafl wir hier ins Detail gehen, denn es ist diese
Weltanschauung, die zur Sikularisierung fiihrte und unter der wir alle
leben. Sie fithrte auch zu der grundlegenden Fragmentierung unseres
Lebens und all den Katastrophen, die daraus notwendigerweise folgen. Sie
ist aber auch Grundlage fiir alle Errungenschaften in Wissenschaft und
Technologie, die unsere modernen Wohlstandsgesellschaften erméglichen
und ohne die Demokratie nicht denkbar wire. Die Zweideutigkeit aller
geschichtlichen Wirklichkeit darf hier nicht iibersehen werden.

4. Eine post-moderne Weltanschauung ist im Entstehen begriffen, die
sich vor allem darin ankiindigt, dal mehr und mehr Menschen nicht mehr
an die Voraussetzungen der Modernitit (3) glauben. Die »new-age«-Wis-
senschaftler, Okologen, feministische Bewegungen, Meditationsgruppen
usw. suchen nach einem holistischen Paradigma. Eine der Hauptquellen fiir
diese Bewufitseinsrevolution ist die Wissenschaft selbst, indem sie ihre
methodischen Grenzen entdeckt und diese Entdeckung ins allgemeine
Bewufitsein tritt.

Was Kant vor zwei Jahrhunderten geschrieben hatte, ist heute die
Basis fiir weite Zweige der modernen Physik: dafl wir die Wirklichkeit
nicht erfahren »wie sie ist«, sondern daff wir unsere eigenen Kategorien auf
sie projizieren. Wahrnehmung hingt von dem wahrnehmenden Subjekt ab.
Dies ist nicht neu. Daf} aber eine klare Trennung zwischen wahrnehmen-
dem Subjekt und wahrgenommenem Objekt nicht mehr méglich ist und als
Abstraktion den wirklichen Wahrnehmungsvorgang im physikalischen
Labor nicht mehr sachgerecht beschreibt, dringt jetzt erst allmahlich ins
Bewufitsein der Nicht-Fachleute und beginnt damit, eine ganze Kultur zu
verwandeln. Das Transzendieren der Subjekt-Objekt-Dualitdt ist aber die
Grunderfahrung der Mystiker aller Zeitalter und Kulturen, und darum
fasziniert das Thema »Mystik und die moderne Physik« nicht nur Physiker,
sondern eine breiter werdende Offentlichkeit.

Wie immer man diese Entwicklungen beurteilt, so ist doch bemerkens-
wert, daf} ein neues holistisches Paradigma an Einfluff gewinnt, das die
Wirklichkeit als holomovement (David Bohm), d.h. als integrierte
Interrelationalitit, bezeichnet, so dafl die iiblichen Unterscheidungen von
Geist und Materie, Ewigkeit und Zeitlichkeit, Raum und Zeit in ein
Kontinuum von Bezichungen einflieflen und letztlich verschwinden. Ver-
anderte Bewufitseinszustinde (altered states of consciousness) werden ent-
deckt und experimentell erforscht — nicht zufillig wohl durch die Vermitt-
lung psychedelischer Erfahrungen — im Zusammenhang mit der Begeg-
nung mit Ostlichen Religionen (Yoga, Zen, Tibetischer Yoga) und der
Entdeckung der 6kologisch-spirituellen Betrachtungsweise der amerikani-
schen Indianer (Castaneda). Wir wissen noch nicht, wie diese neue ganz-
heitliche Weltanschauung schliefflich aussehen wird, aber eines ist sicher:
unser Weltbild, unsere Epistemologie und unsere Theologie werden nicht
mehr dieselben sein wie jetzt. Theologen sollten sich dieser grundsitzlichen

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi 143

Verinderungen bewuflt sein, besonders bei dem Versuch, Tragweite und
Dimensionen des Heilswirkens Christi neu zu interpretieren.

An diesem Punkt der Darstellung und Erliuterung des neuen holisti-
schen Paradigmas miissen wir etwas ausfiihrlicher werden. Mir scheint, daf§
wir drei Dimensionen ganzheitlichen Denkens im Zusammenhang mit der
gegenwartigen Diskussion finden konnen, um zu einem umfassenden Ver-
stindnis zu gelangen.

1. Die »Hierarchie des Seins« wird als ein epistemologisches Prinzip
wiederentdeckt, das fiir die Wissenschaften von grofiter Bedeutung sein
kann. Hierarchie bedeutet, dafl wir verschiedene Ebenen der Wirklichkeit
anerkennen, die miteinander in engster Beziehung stehen, nicht aber inein-
ander aufgelost werden diirfen. Dafiir gibt es verschiedene Modelle, und ich
mochte hier nur ein sehr einfaches darstellen:

Physische — Biologische — Psychologische (mentale) — Spirituelle
Ebene

Jede Ebene hat ihre eigene Struktur. Auf jeder Ebene erscheinen neue
Qualitdten, die nicht auf der Grundlage der vorhergehenden Ebene erklirt
werden konnen. Das heifit, daf} die Gesetze der Pysik auf der physischen
Ebene giiltig sind und alle beobachtbaren Phinomene auf dieser Ebene
erkliren missen. Auf der biologischen Ebene sind die Gesetze der Physik
ebenfalls giiltig. Aber sie erkliren nicht alle Phinomene dieser Ebene.
Gewisse Dinge — z. B. Biofeedback — sind moglicherweise in der physi-
schen Ebene impliziert, aber nur auf der biologischen Ebene, d.h. in
Organismen, sind sie explizit und beherrschende Prinzipien des betreffen-
den Systems.

Daraus mufl geschlossen werden, dafl die hohere Ebene (Hierarchie)
qualitativ mehr ist als die niedere. Sie ist umfassender. Die Folge davon ist,
dafl nur von der hoheren Ebene auf die niedere geschlossen werden kann,
weil jene diese in sich »enthilt«, nicht aber ist dies umgekehrt der Fall. Es
gibt eine irreziproke Wechselbeziehung zwischen den Ebenen der Wirk-
lichkeit. Dies schlieffit methodologischen Reduktionismus aus. Wenn wir
annehmen, dafl die subtilste qualitative Entfaltung der Wirklichkeit in der
spirituellen Ebene sich ereignet, haben wir zu schliefen, dafl der spirituelle
Bereich alle anderen impliziert, daff aber die anderen Bereiche die spirituelle
Besonderheit weder erkliaren noch in sich enthalten konnen. Alle Ebenen
konnen einen gemeinsamen Grund haben (den transzendenten Grund der
Evolution), aber dies ist ein anderes Problem, das wir unter (3) erortern
werden.

Das, was weniger ist, wird von dem durchdrungen; was mehr ist.
Verschiedene christliche, buddhistische wie hinduistische theologische
Systeme haben dies auf den Begriff der transzendenten Immanenz oder
immanenten Transzendenz gebracht oder mit dem Sanskrit-Begriff
advaita (nicht-zwei) umschrieben: Gott ist das Sein all dessen, was ist. Er

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



144 Michael von Briick

ist die Seinskraft, istichkeit (Eckhart) oder Soheit (tathata der Bud-
dhisten), die Kreativitit im Fluf} des Seins usw.

»Die Unterschiede zwischen den Ebenen der Realitit sind wie Ein-
weg-Spiegel. Wenn wir hinaufblicken, sehen wir nur das Spiegelbild der
Ebene, auf der wir uns befinden. Wenn wir hinabblicken, werden die
Spiegel zu klarem Glas und horen auf zu existieren. Auf der hochsten
Ebene ist auch noch das Glas verschwunden, und reine Immanenz herrscht
... wenn wir von Ebenen hinaufblicken, die niedriger sind, ist Gott radikal
transzendent (ganz Anders; wholly other); wenn wir von Hohen
hinabblicken, die fiir menschliche Vision in unterschiedlichem Grade
zuginglich sind, ist Gott absolut immanent.«’

2. Die Entdeckung, dafl organische Systeme selbststeuernde Ganzhei- -
ten sind, die kybernetische Funktionen, Biofeedback usw. ausiiben, fihrte
zur Gewiflheit, daff die Gesamtheit der Wirklichkeit ein interrelationales
Kontinuum ist. Moderne wissenschaftliche Theorien sind zu einer Weltan-
schauung gedringt worden, daff es kein »Ding« geben kann, das Wirklich-
keit in und aus sich selbst hitte, das weithin unabhingig und stimuliert nur
von dufleren mechanischen Kriften existieren konnte. Wenn wir unter (1)
feststellten, dafl man eine Hierarchie beziiglich der verschiedenen Ebenen
annehmen muf}, so gilt nun eine Holoarchie auf jeder Ebene.* Was mit
Einstein’s Relativititstheorie entdeckt worden ist und in der Quantenphy-
sik, der Bootstrap-Theorie usw. fortgefithrt wurde, hat hier seinen Platz.
Jedes Ereignis auf einer gegebenen Ebene hat Konsequenzen fiir die
gesamte Ebene. Wenn wir dies nicht wahrnehmen, dann nur deshalb, weil
unsere Wahrnehmung nicht scharf genug ist oder weil Vorurteile, die
verfestigten Theorien entstammen, uns die Wirklichkeit nicht sehen lassen,
wie sie ist. Diese Art von Ganzheit ist Nachfolger eines mechanistischen
Weltbildes, das in Europa wenigstens die letzten 300 Jahre lang beherr-
schend war und auch heute noch weitgehend unser Denken beeinflufit.
Auch viele unserer theologischen Schopfungstheorien usw. folgen der
Macht der Gewohnheit einer derartigen Denkweise. Um die zur Debatte
stehende Sache noch deutlicher zu machen, méchte ich nur das wohlbe-
kannte Beispiel der psychosomatischen Medizin anfiihren, die recht ver-
schieden ist von dem Arzt, der nur an die Injektionsnadel glaubt. Und
dennoch, obwohl wir zumindest partiell eine neue theoretische Einsicht
gewonnen haben, sind wir weit davon entfernt, die »veralteten« Gewohn-
heiten und Verhaltensweisen zu dndern.

3. Die vertikale Ganzheit, die wir unter (1) beschrieben hatten und die
horizontale Ganzheit (2) beruhen auf emnem Prinzip. Die gegenwirtige

3 Smith, a.a.0., S.53.

*Vgl. den héchst instruktiven Artikel von Ken Wilber, Physics, Mysticism and the Holo-
graphic Paradigm, in: The Holographic Paradigm (ed. by K. Wilber), (Shambala), Boulder
1982, bes. S. 164 ff.

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (¢) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi 145

philosophische Diskussion bietet verschiedene Modelle dafiir an, die wir
jetzt nicht erortern konnen. Eines der umfassendsten Modelle ist als
»holographisches Paradigma« bekannt geworden und vor allem von dem
Physiker David Bohm (London) und dem Neurophysiologen Karl Pribram
(San Francisco) entwickelt worden. Am wichtigsten daraus ist Bohm’s
Begriff der impliziten Ordnung (implicate order), die einen einheitlichen
Wirklichkeitsbegriff, eben holomovement, erméglicht.

Wenn wir Tragweite und Dimensionen im gegenwiartigen Kontext
diskutieren wollen, miissen wir den Begriff holomovement verstehen.
Es ist ein »Verstandnis der Natur der Wirklichkeit im allgemeinen und des
Bewufltseins im besonderen als ein kohirentes Ganzes, das nicht statisch
oder abgeschlossen ist, sondern ein endloser Prozeff von Bewegung und
Ent-wicklung.«* Nach Bohm verlangt die Wissenschaft selbst nach einer
neuen nicht-fragmentierten Weltsicht. Das Problem ist, dafl unsere Wahr-
nehmung und auch das Denken fragmentiert sind auf Grund von Gewohn-
heiten, die wihrend der letzten Jahrhunderte herausgebildet worden sind.

Die mechanistische Methode, die aus heutiger Sicht eine fragmentari-
sche ist, brachte groflartige Entdeckungen und war fiir technologische
Problemlésungen auflerordentlich erfolgreich. Dieser Erfolg verleitete zu
der Annahme, daff die Wirklichkeit auf mechanistischer Basis erklart
werden konnte. Die Wissenschaft nahm sich selbst gefangen in ihren
eigenen begrenzten Voraussetzungen und tibertrug Methoden, die in einer
Dimension der Wirklichkeit erfolgreich waren, auf andere Ebenen, ohne
sich die notige epistemologische Rechenschaft zu geben. Dies ist das
gegenwirtige Dilemma, aus dem man herauszukommen sucht, indem
Wissenschaftler kritisch ihre eigenen Methoden befragen. Dies bedeutet
nicht, daf man einer un- oder vorwissenschaftlichen Methode das Wort
reden wiirde. Ganz im Gegenteil. Man erkennt aber, dafl die Wissenschaft
selbst ein geschichtliches Phinomen ist, das dem Wandel unterliegt. Die
Wissenschaft 6ffnet sich weiteren Bereichen der Wirklichkeit und vor allem
einer erweiterten Epistemologie.

Dies ist von grofiter Bedeutung nicht nur fir die theoretischen Wissen-
schaften, sondern auch fiir das Verstindnis der Gesellschaft, der Politik
usw. Bohm sieht deutlich, daff diese

»weit verbreiteten und anhaltenden Trennungen zwischen den Menschen (Rasse,

Nation, Familie, Beruf usw.), die jetzt die Menschheit daran hindern, fiir das gemein-

same Wohl und iiberhaupt fiir das Uberleben zusammenzuarbeiten, einen der Schliissel-

faktoren ihres Ursprungs in einer Denkweise haben, die Dinge als inhidrent getrennt
betrachtet, unverbunden und aufgespalten in noch je kleinere konstituierende Bestand-

teile. Jeder Teil wird als wesentlich unabhingig und selbst-existent betrachtet ... Was
ich hier vorschlage, ist, daf} des Menschen allgemeine Denkweise beziiglich der Ganz-

5 D.Bohm, Wholeness and Implicate Order, (Routledge & Kegan Paul), London 1981,
S. IX.

N. Zeitschr. f. syst. Theologie 26 10

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



146 Michael von Briick

heit, d.h. seine grundlegende Weltanschauung, entscheidend fiir die allgemeine Ord-

nung des menschlichen Geistes selbst ist. Wenn er die Ganzheit als konstituiert durch

unabhingige Fragmente begreift, wird sein Geist dahin tendieren, entsprechend zu
operieren, aber wenn er alles kohidrent und harmonisch in ein allgemeines Ganzes, das
ungeteilt, ungebrochen und ohne Grenze ist (denn jede Grenze ist eine Teilung oder

Bruch), integrieren kann, dann wird sein Geist dahin tendieren, sich in eine entspre-

chende Richtung zu bewegen, und daraus wird ein Handeln flielen, das innerhalb des

Ganzen geordnet ist«.

Es ist auflerordentlich wichtig, daf§ wir die Verbindung zwischen unserem
grundsitzlichen Denk- oder sogar Wahrnehmungsmodell (das wir fiir
selbstverstandlich halten, in Wirklichkeit aber eine Gewohnbheit ist, die
unter bestimmten historischen Bedingungen geformt wurde, wie uns ein
Blick in andere Kulturen lehren kann) und unserer jeweiligen Denk- und
Verhaltensweise in den alltaglichen Entscheidungen verstehen. Unsere
theologischen Modelle kommen unter denselben Bedingungen zustande,
und die Fragmentierung theologischen Denkens wie auch der kirchlichen
Wirklichkeit ist nur das am deutlichsten erkennbare Resultat.

Wir stehen noch ganz am Anfang eines grundsitzlichen Wandels des
Paradigmas unserer Kultur, aber die Anfinge sind spiirbar, und zwar auch
in Theologie und Kirche.

Um das Gesagte auf dem Hintergrund unserer philosophischen Tradi-
tion besser zu verstehen, miissen wir zuriickgreifen auf Aristoteles’ Unter-
scheidung der vier Ursachen: causa materialis, causa efficiens,
causa formalis und causa finalis. In den neuesten wissenschaftli-
chen Veroffentlichungen spielt die causa formalis eine entscheidende
Rolle. Form ist formende Aktivitit, die als Ursache fiir Wachstum und
Entwicklung von Strukturen angenommen wird. Formative Verursachung
ist — so der Physiker David Bohm wie auch der Biologe Rupert Sheldrake’
— »eine geordnete und strukturierte innere Bewegung, die wesentlich dafiir
ist, was die Dinge sind«.?

Es gibt nichts aufler dieser Bewegung. Solide »Materie« ist eine blofle
Abstraktion, wie wir durch die Elementarteilchenphysik wissen. Solche
Ordnungen, die sich in der Zeit entwickeln, sind in das Ganze »eingefaltet«
(enfolded). Sie konnen nicht nur von elektromagnetischen Feldern, sondern
auch in anderer Weise »getragen« werden (durch Elektronenstrahlen, Klang
und in anderen zahlreichen Formen von Bewegung). »Um zu verallgemei-
nern und somit ungeteilte Ganzheit zu betrachten, kénnen wir sagen, daf}
das, was eine implizite Ordnung »trigt«, holomovement genannt
wird, das eine ungebrochene und ungeteilte Ganzheit ist. In gewissen
Fillen kénnen wir besondere Aspekte des holomovement abstrahieren

¢ Bohm, a.a.O., S. XI.

7 R.Sheldrake, A New Science of Life. The Hypothesis of Formative Causation, (Tarcher),
Los Angeles 1981.

¢ Bohm, a.a.0O., S.12.

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi 147

(z.B. Licht, Elektronen, Klang usw.), aber allgemeiner gesagt, fliefflen alle
Formen des holomovement ineinander und sind untrennbar. Somit ist
in seiner Gesamtheit holomovement in keiner Weise begrenzt in
irgendeiner benennbaren Weise. Es ist nicht erforderlich, daf§ es irgendeiner
besonderen Ordnung konform ist oder durch irgendein spezielles Maf}
gebunden wire. Daher ist holomovement undefinierbar und
unmeflbar.«

Die Wirklichkeit ist ein unteilbares Flieflen, das man nicht in Teilein-
heiten zerlegen kann. Wirklichkeit ist vollkommene Interrelationalitit.

Der Psychologe Itzhak Bentov hat versucht, die Nicht-Dualitit von
Ganzheit und Individuation (oder Formlosigkeit und Form) in einem
Diagramm darzustellen.”® Die unteilbare Einheit ist der absolute, transzen-
dente Zustand, d. h. unendliche bzw. zeitlose Interrelationalitat. Alle Indi-
viduation gemif} der Hierarchie der Wirklichkeit ist darin potentiell enthal-
ten oder ist implizit.

Auf der ersten Ebene unter der Einheit ist die Interrelationalitdt
vorherrschend, aber »Kerne der Individuation« sind bereits vorhanden.
Auf der nichsten Ebene werden sich die Individuen ihrer selbst bewufit,
aber sie sind sich auch der grundsitzlichen Interrelationalitit bewufit. Auf
der nichsten Ebene ist das Bewufitsein der Interrelationalitit verloren
gegangen, d. h. das Individuum ist in der Illusion befangen, die Abstraktion
seiner Existenz als Wirklichkeit zu begreifen. Dies ist die Ebene der
Wirklichkeit, die uns normalerweise durch sinnliche Wahrnehmung ver-
mittelt wird.

Zustand der Einheit
Das ABSOLUTE

Potential fiir Individuation Feldbasis
Individuation beginnt diffuses Bild
Individuen sind sich ihrer selbst und verschwommener
auch der grundsitzlichen Interrela- Brennpunkt

tionalitit bewufit

Individuen verlieren das Bewuftsein scharfes Bild
der Interrelationalitit oder Ganzheit

I11. Trinitéitstheologische Interpretation von Holomovement

Im vorigen Abschnitt haben wir eine kurze Erorterung iiber die
gegenwirtige Diskussion beziiglich des Bereichs der Wirklichkeit ange-
stellt. Wenn wir Wirklichkeit theologisch interpretieren wollen, d. h. wenn

® Bohm, a.a.O., S.151.
© 1. Bentov, Comments on the Holographic View of Reality, in: The Holographic Paradigm,
a.2.0., S. 136 ff.

10%

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



148 Michael von Briick

wir die Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi bezeichnen,
sollten wir ein klares Bild dariiber haben, was wir meinen, wenn wir von
Tragweite, Bereich, Dimension, Wirklichkeit, Bewuf}tsein usw. sprechen.
Jeder theologische Satz impliziert ein bestimmtes Weltbild, und wir sollten
nicht unbewufit auf Denkmustern aufbauen, die iiberhaupt nicht mehr die
Wirklichkeit beschreiben so wie wir sie heute erfahren.

Die Frage ist: Wie konnen wir die Wahrheit der Offenbarung auf
unser gegenwirtiges Denken beziehen? Wie konnen wir die grofien Glau-
benseinsichten unserer christlichen Tradition auf der Basis des neuen
Paradigmas aussagen?

Meine Hypothese ist: Wir brauchen die Einsicht in ein trinitarisches
Verstiandnis von holomovement, das in der Lage ist, eine jede mogli-
che Erfahrung in jeder hierarchischen oder hologrammatischen Dimension
der Wirklichkeit zu integrieren.

Ich meine nicht, daf es moglich oder sogar wiinschenswert wire, an
einem System zu arbeiten, das alle oben beschriebenen Aspekte in sich
konsistent vereinen konnte. Der Grund fiir diese Zuriickhaltung ist, daf} ein
System statisch und begrenzt ist, dafl es eine »Grenze« hat. Dies aber
widerspricht der Grundeinsicht dessen, was Bohm mit holomovement
beschreibrt.

Eine Grundintuition ist jedoch offen fiir verschiedene Interpretatio-
nen, sie ist veranderlich und nicht notwendigerweise begrenzt in ihrer
Tragweite und ihrem Geltungsbereich. Sie muf§ eine Bedingung erfiillen: sie
muf Licht auf das Phinomen der Kreativitit werfen. Es ist ganz offensicht-
lich, dafl sich neue Ereignisse im holomovement vollziehen. Wie kann
diese Neuheit verstanden werden, und was ist thre Funktion in der »unge-
teilten Ganzheit«?

Fast alle unsere metaphysischen Denkstrukturen hingen mehr oder
weniger von Plato ab. Darin liegt ein Problem. Es war Plato’s Konzept der
Idee, das hochst fruchtbar aber auch irrefiihrend war, besonders dort, wo
es zum Verstindnis der Trinitdt herangezogen wurde. Die Schwierigkeit ist,
daf} Plato’s Ideen ewig existieren. Sie sind unwandelbare Strukturen, die
vielleicht mit dem Begriff der Potentialitit, nicht-manifester Formen usw.
etwas von ihrer Starrheit verlieren, die aber letztlich ein Verstindnis
nahelegen, das Kreativitit ausschlieffit. Die Ideen sind, was sie sind, defini-
tive Strukturen, die ein holomovement vorprogrammieren wiirden.
Wire holomovement als solches die Idee, wiirde das Problem vorge-
fertigter Modelle nicht auftauchen, und Kreativitit wire moglich. Aber das
ist, wenn ich recht sehe, nicht Plato’s Verstandnis.

Der Begriff holomovement scheint jedoch dem sehr nahe zu
kommen, was durch das Symbol der Trinitdt gesagt wird: die trinitarische
Struktur ist die Idee, sie ist holomovement, d.h. ungeteilte Interrela-
tionalitit, die kontinuierlich eine Bewegung erzeugt. Ich habe andernorts
erliutert, daf} dies in uniibertroffener Weise mit dem Begriff perichoreé-

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi 149

sis (Johannes Damascenus), dem »rhythmischen Tanz des Ganzenc, aus-
gedriickt worden ist.

Ich mochte mich hier nicht in Details trinitdtstheologischer Erwagun-
gen verlieren. Jedoch wollen wir in diesem Zusammenhang einige mogliche
Denkmuster in Betracht ziehen. Wir haben bereits angedeutet, dafl Kreati-
vitdt einer der entscheidenden Gesichtspunkte fiir den Begriff ungeteilter
Ganzheit ist.

Wenn wir Kreativitit als ein entscheidendes Moment des Heilswirkens
Christi betrachten wollen — und was oben mit Bezug auf das biblische
Schopfungsverstindnis und Christus als den Schopfungsmittler gesagt war,
legt dies nahe — miissen wir mit Sorgfalt das spezifische Modell fiir
Kreativitit bezeichnen, das sich in Christus offenbart. Es ist kein quanti-
tatives Modell, in dem Kreativitit bedeuten wiirde, dafl eine bestimmte
Menge zu einer anderen Menge hinzugefugt wird, ein kosmisches Lager-
haus, sozusagen, sondern es handelt sich um ein qualitatives Modell, dessen
Formstruktur am besten in dem symbolischen Ausdruck der kenosis
verdeutlicht wird." Dies ist nicht selten fehl interpretiert worden, indem
man kenosis allein als moralische Qualifikation aufgetafit hat. Betrachtet
man das Neue Testament als Ganzes, ist es jedoch sachgemif}, kendsis
als Schliisselerfahrung fiir eine spezifische Ontologie zu interpretieren.

Ich bin gewiff, dafl wir ein tieferes Verstindnis fiir diese Sache gewin-
nen werden, wenn wir den folgenden Text zitieren und durchdenken:

»Es ist nicht die Natur der ... (mystischen Intuition) in einem Zustand ... (der Leere)

absolut bewegungslos zu bleiben. Es (das Absolute, Verf.) verlangt aus sich selbst, daf§

es sich unbegrenzt differenziert, und gleichzeitig verlangt es danach, in sich selbst zu
bleiben. Deshalb heifit es, dafl ... (die Leere) ein Reservoir unendlicher Moglichkeiten
und nicht einfach ein Zustand blofler Leere (emptiness) ist. Sich differenzierend und
doch in sich selbst undifferenziert bleibend, und so ewig mit dem Werk der Schopfung
fortzuschreiten, ... konnen wir sagen, dafl dies Schopfung aus dem Nichts ist ... (Die
Leere) darf nicht statisch, sondern muff dynamisch verstanden werden, oder besser,
gleichzeitig statisch und dynamisch.«
Ich kann mir nicht vorstellen, eine bessere und tiefgriindigere Interpreta-
tion der Trinitdt in philosophischer Deutlichkeit zu finden als diese.
Jedoch ist dieses Zitat — und das sollte eine kreative Uberraschung fiir uns
sein, die wir Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi erdrtern
— von Daisetz Teitaro Suzuki, dem grofiten Interpreten des Zen-Buddhis-
mus fiir die westliche Welt.”? Er interpretiert mit diesen Worten, was der
Mahayana-Buddhismus unter S§unyata (die Leere) versteht, wobei zu
bedenken ist, dafl dies der wichtigste buddhistische Begriff zur Bezeich-

11 Vgl. bes. Phil 2,7 aber auch die gesamte christliche Kreuzestheologie, die Verborgenheit der
Messiasschaft in den synoptischen Evangelien, die paulinische Erfahrung der »Schwach-
heit«, Luthers Gotteserfahrung »sub contrario« usw.

2 D.T. Suzuki, Essays in East-West Philosophy (ed. by Ch.A. Moore), Honolulu 1951,
S.45, zit. in: W.T. Stace, Mysticism and Philosophy, (Macmillan), London 1961, S. 181.

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (¢) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



150 Michael von Briick

nung des Absoluten oder nirvana ist. Ich habe nur die Sanskritbegriffe
ausgelassen und durch Suzuki’s eigene Ubersetzung in Klammern ersetzt.
Eine ausfiihrliche Darstellung des §Giny ata-Begriffs im Licht der christli-
chen Trinitdtslehre habe ich an anderer Stelle erarbeitet.

Die Trinitit ist nun genau dieses Reservoir unbegrenzter Méglichkei-
ten, indem sie sich in sich selbst ewig in drei »Personen« differenziert und
doch eine unteilbare Ganzheit bleibt. Unsere Bezeichnungen und Begriffe
sind statisch, und deshalb kénnen wir diese beiden Dimensionen nicht
gleichzeitig widerspruchsfrei denken, sondern miissen ein Paradox aufstel-
len. Doch wenn wir Johannes Damascenus’ Bild des Tanzes aufgreifen,
sehen wir viel klarer: Der Tanz ist nur insofern Tanz, als er in derselben
geordneten Struktur verbleibt, aber differenziert in einer iibergeordneten
Einheit abliuft, die sich selbst ewig schafft in einer fortwihrenden und
vollkommen interrelationalen Bewegung. Mit anderen Worten, jede Bewe-
gung des Tanzes bekommt ihre Bedeutung und Form nur von dem Ganzen,
dem holomovement, und das Ganze ist nur dann, wenn es sich in
einer kontinuierlichen Entfaltung der verschiedenen »Schritte« verwirk-
licht.

Wir konnen hier nicht in eine subtile Erliuterung aller verschiedenen
Aspekte der konzeptuellen Interrelation von

Trinitit — §Gnyata — holomovement

eintreten. Ich schlage eine interkulturelle Synthese vor (die etwas ganz
anderes ist als eklektischer Syn-kretismus). Eine solche Synthese wire
selbst ein »Schritt« in der perichorésis oder ein Momentdesholomo-
vement in seiner geschichtlichen Entfaltung. Um Einwinden zu begeg-
nen, sei hinzugefiigt, dal die Entwicklung der gesamten Theologiege-
schichte auf derartigen Synthesen beruht, die den Bereich und die Trag-
weite theologischen Denkens auf Grund der geschichtlichen Moglichkeiten
qualitativ wie quantitativ verindert haben und verindern werden.

Ohne die Synthese im einzelnen darzustellen und ihre Konsequenzen
tiir die verschiedenen theologischen lo ci (wie Schopfungslehre, Christolo-
gie, Pneumatologie usw.) zu ziehen", mochte ich die Aufmerksamkeit nur
auf die Folgen dieses Ansatzes fiir unser gegenwirtiges Thema lenken.

Danach ist Wirklichkeit nicht etwas, was ist, sondern ist vielmehr ein
Feld des Werdens und Wachstums, wobei die Form oder die Strukturen des
Felds in ihren allgemeinen Grundziigen identisch bleiben. Fiir den christli-
chen Glauben, der sich in der einzigartigen Erfahrung der Trinitit aus-

* M. v. Briick, The Emerging Holistic Paradigm in the Light of Buddhist Siinyata and the
Christian Trinity, in: Proceedings of the Conf. on Paradigm Shifts: Buddhism and
Christianity, Univ. of Honolulu, January 1984.

* M. v. Briick, Advaita and Trinity. Reflections on the Vedantic and Christian Experience of
God with Reference to Buddhist Non-Dualism, in: Indian Theological Studies, 20 (1),
March 1983, S. 37—60.

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi 151

driickt, ist Gott selbst in Bewegung, in trinitarischem Werden. Es wire
sinnlos, iber Christi Heilswirken sprechen zu wollen, ohne ihn als die
zweite Person der Trinitit zu begreifen. Ein altes Dogma, das die abendlin-
dische Theologie seit Augustin und die orthodoxe Theologie ohnehin
gepragt hat, vermittelt eine tiefe Einsicht: opera trinitatis ad extra
indivisa sunt. Danach wire es hochst unsachgemif}, von Christi Heils-
wirken reden zu wollen, ohne den Vater und den Heiligen Geist ins Spiel zu
bringen. Zweifellos 1st das trinitarische holomovement fir uns
geschichtlich vermittelt in der Person und dem Wirken Jesu Christi. Aber
dies rechtfertigt nicht einen bewufiten oder unbewufiten »Christomonis-
musc, der einen groflen Teil unserer protestantischen Theologie mehr oder
weniger reflektiert zu durchdringen scheint. Dies ist keine Tugend, sondern
theologische Nachlissigkeit. Ebenso ist nicht der Vater der Schépfer,
sondern die gesamte Trinitit. Die Appropriationenlehre hat ihren
geschichtlichen Hintergrund, und sie ist nur sinnvoll unter der Klammer
der Einheit des trinitarischen Wirkens.

Wir miissen diese Argumentation beachten, wenn wir die wichtige
Frage nach Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi stellen.
Wie die gesamte Wirklichkeit, so sind auch Tragweite und Dimensionen
Aspekte bzw. Momente des holomovement. Sie sind in der trinitari-
schen perichorésis, d.h. sie sind Strukturen, die im Werden begriffen
sind. Und das Heilswirken Christi als solches ist ebenfalls ein »Schritt« der
trinitarischen perichoreésis, der in enger Verbindung mit den Wirkun-
gen, die wir dem Vater und dem Heiligen Geist appropriieren, zu sehen ist,
d.h. in traditionellen Begriffen in Relation zur Schépfung und Heiligung
als neuer Schopfung.

IV. Unbegrenztes Heil — begrenzte Kirche?

Ich mochte diesen theoretischen Erwigungen einige Bemerkungen
folgen lassen, die den Kern des Problems betreffen, zumindest was die
praktische Okumene betrifft. Zu diesem Zweck muf ich auf die urspriingli-
che Frage nach Konkretheit und Universalitit zuriickgreifen. Auf der
Grundlage der Bemerkungen zum trinitarischen holomovement kon-
nen wir deutlicher verstehen, wie und warum Konkretheit und Universali-
tit eine iiberzeitliche Polaritit sind, die sich in Sprache nur als Paradox
formulieren lifit, aber im Symbol erlebt und verwirklicht werden kann.
Eins ist in dem anderen, und im anderen seiend konstituiert es sich selbst
wie auch das andere als das Sein beider. Keines von beiden ist Subjekt des
anderen, sondern beide sind Subjekt/Objekt. Interrelationalitit, die letzt-
lich in einer perspektivfreien Subjekt/ Subjekt Nicht-Dualitdt gipfelt. Dies
scheint — so Bohm — ein mehr oder weniger geelgnetes Modell fir die
Interpretation der Wirklichkeit zu sein, wie wir sie heute erfahren. Und es
ist bestimmt ein sachgemafler Versuch, das Symbol der Trinitdt in rationa-

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



152 Michael von Briick

len Begriffen darzustellen oder das mystische »in « des Johannesevange-
liums zu bedenken (ich im Vater, der Vater in mir, ihr in einander, sowie
ithr 1n uns usw.). Es ist eine Beschreibung der Polaritit von Konkretheit
und Universalitit, die der Horizont fiir unsere Interpretation der Tragweite
und Dimensionen des Heilswirkens Christi sein muf.

Was wire die ekklesiologische Folgerung aus dem gesamten Argu-
ment? Ich widerstehe bewufit der Versuchung, eine Antwort geben zu
wollen, und zwar aus einem einfachen Grunde: Kein theologischer locus
1st seit langer Zeit so unklar wie die Ekklesiologie. Die Spannung zwischen
frommen Erklirungen und einer vollig unhomogenen Praxis (die mit
einigem Recht nackte Hilflosigkeit genannt werden konnte) ist nirgendwo
so verheerend und zerstorerisch. Ich fiirchte, die Konfusion zu vermehren.
Die Spaltung der Christenheit ist ein unglaublicher Skandal in einer nach
Versohnung diirstenden Welt. Die Art und Weise der Spaltung macht
das Christentum unglaubwiirdig und hat nicht ihresgleichen in anderen
Weltreligionen (mit Ausnahme des Islam, vielleicht). Weil aber das Pro-
blem wenigstens auch auf nachlissigem theologischem Denken beruht,
das sich gerade nicht scharf genug mit Vorstellungen wie »Tragweite« und
»Dimensionen« auseinandersetzt, konnte unsere Debatte ein klein wenig
zur Klirung beitragen helfen.

Diese Klarstellung konnte sich auf vier Teilprobleme konzentrieren,
wie sie sich auf der Basis der hier vorgetragenen Hypothese stellen. Und ich
vermute, dafl diese Probleme gar nicht so neu sind. Auf Grund unserer
geschichtlichen Situation haben sie aber eine seltene Dringlichkeit be-
kommen.

1. Was ist die Beziehung zwischen der ecclesia credenda und
den institutionalisierten Kirchen, die immer und ausschliefllich im Plural
erscheinen, weil sie historisch bedingt sind?

Mein Vorschlag ist, die Antwort wieder und wieder in der Tatsache zu
suchen, daff die Kirche ein Prozef ist, ein Fortschreiten in der kenosis,
in dem alle verwirklichten Formen in Interrelationalitit zueinander stehen.
Dieser Prozef} expliziert die implizite Ordnung (die unsichtbare Kirche),
aber die Entfaltung kann die Ganzheit verbergen, wenn wir nur auf der
Ebene isolierter Individualititen leben, glauben und argumentieren. Es ist
nicht nétig zu wiederholen, was hier iiber das Verhiltnis von Konkretheit
und Universalitit zu sagen ist. Der Prozefi, eine historische Antwort auf die
Frage erneut und erneut zu finden, kann das »Ereignis der Kirche« genannt
werden, die somit eine statische und dynamische Wirklichkeit zugleich ist.

2. Wenn Christus die zweite Person der Trinitit ist, kann Er dann von
der Kirche allein beansprucht werden, die versucht, IThn intra muros
einzubinden in einer mehr besitzergreifenden als hingabevollen Grundein-
stellung?

Mein Vorschlag, eine Antwort zu finden, verlangt zwei Schritte.
Zunichst miissen wir uns dariiber im klaren sein, daf} viele Menschen von

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi 153

Jesu Christi Person und Lehre inspiriert sind, aber nicht zur institutionali-
sierten Kirche gehoren (wollen). Das ist besonders in Indien und Ostasien
der Fall, in zunehmendem Mafle aber auch in Europa und Amerika. Solche
Menschen stehen in direkter historischer Tradition mit Jesus Christus
durch die Heilige Schrift. Da sie ein Bewufitsein und Gewissen entwickeln,
das sich in Christus griindet (natiirlich in unterschiedlichem Mafl) und
sogar darum bemiiht sind, ihren eigenen Weg der Nachfolge zu finden, ist
es phanomenologisch eindeutig, dafl hier vom Heilswirken Christi gespro-
chen werden mufl. Die theologische Interpretation dieses Phinomens ist
eine andere Sache, die aber nicht die Tatsachen ignorieren darf.

Zweitens gibt es Menschen und ganze Bewegungen und Traditionen,
die nicht explizit das Licht und Leben des historischen Jesus Christus
reflektieren, die aber implizit in Thm mit Thm und unter Thm leben. Diese
Menschen stehen in keinerlei historischer Beziehung zu Christus, sondern
konnen eine transhistorische Verbindung im Heiligen Geist mit ihm haben,
d.h. einen spirituellen Zusammenhang verwirklichen. Sie rufen nicht Sei-
nen Namen an, sondern »tun« Thn (Mt. 25,31ff.; Mt 7,21). Auf der
Grundlage unserer Uberlegungen zu einem trinitarischen Verstiandnis des
Heilswirkens, der perichoresis der Wirklichkeit und der Bezichung
zwischen Schopfung und Erldsung ist es nicht méglich, diesen Bereich vom
Heilswirken Christi auszuschlieflen.

Dies hat Konsequenzen fiir unser Verstindnis der Kirche. Wenn der
Satz extra ecclesiam nulla salus est irgendeine theologische
Bedeutung haben soll, missen wir die Tragweite und den Bereich von
ecclesia in unserem Zusammenhang neu deuten. Es kann kein Kirchen-
begriff sein, der sich aus der einen oder anderen Form denominationeller
Institutionen ableitet, und es kann auch nicht das Abstraktum einer »Welt-
kirche« sein, die nicht existiert. Es kann nur eine communio sanc-
torum sein, die der eschatologischen Dimension der Wirklichkeit Aus-
druck verleiht und eben darum im Werden ist. Da die eschatologische
Erfiillung die Verwirklichung der wahren Natur der Schopfung oder des
gottlichen Willens in ihr bedeutet, hat diese communio sanctorum
eine Tragweite fir den Bereich der Schopfungsordnung, die, wie wir
darlegten, der kreative Ganzheitsprozefl, holomovement, ist. Diese
communio ist gleichsam das Kind des Dreieinigen Gottes. Sie muf$ in
der Dimension der Schopfung, unter der Verheifflung und dem Werk des
Heilswirkens Christi und in der Kraft des Geistes gesehen werden. Der
Geist allerdings ist nicht gebunden an unsere menschlichen Beschrinkun-
gen und institutionellen Grenzen. Es istdiecommunio der anthropoi
eudokias (Lk 2,14). Und diese eudokia ist manifest in verschiedenen
Religionen wie auch in sikularen Gemeinschaften, in gewissem Mafle wohl
in jedem menschlichen Herzen und mit Gewiflheit in jedem Aspekt des
groflartigen Geheimnisses der Schopfung.

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



154 Michael von Briick

3. Jesus Christus oder Jesus als der Christus, als der Messias, ist fiir
christliche Erfahrung zweifellos die Erfiillung aller Verheiflungen und
Erwartungen der Geschichte Israels bzw. der israelitischen Religion. Das
historische Phinomen »Jesus der Christus« muf§ im Zusammenhang mit
diesem Hintergrund gesehen werden, und dies war immer die Lehre der
Kirche contra Marcionem. Aber insofern als die Inkarnation nicht
nur ein historisches Ereignis ist, sondern Geschichte mit universaler Bedeu-
tung und kosmischer Tragweite (Joh 3,16), kann die universale Dimension
nicht auf die partikulare Manifestation begrenzt werden. Jesus ist in die
Geschichte Israels eingebettet, aber die Geschichte Israels ist kein universa-
les Modell fiir die Geschichte als solche oder fiir die transhistorische Natur
der Wirklichkeit.

Das bedeutet, dafl wir andere Manifestationen des Christusereignisses
zu betrachten haben konnten, die aus der gottlichen Gnade, die sich im
trinitarischen Rhythmus vollzieht, ausfliefen und verschiedene »Formen«
von Erfiillung reprisentieren (wie z. B. der Buddha u. a.). Dieses Denkmo-
dell schligt vor, daf} sich der universale Christus im perichoretischen
Prozefl der Trinitat in sich selbst reflektiert nicht nur als der Messias,
sondern auch als der Tathagata, der in die Wahrheit Eingegangene, d. h.
der Buddha. Zwischen den beiden gibt es keine historische Verbindung,
wohl aber eine transhistorische Interrelationalitit.

Fiir die christliche Theologie sollte es nicht zu schwierig sein, die
anderen Manifestationen auf Jesus Christus beziehen und sachgemifie
Unterscheidungen treffen zu konnen auf Grund einer einfachen theologi-
schen Einsicht: Gott ist einer, und deshalb widerspricht er sich nicht.
Darum kann gelten, daff das, was der Erfahrung mit dem historischen Jesus
Christus nicht widerspricht, unter der Tragweite und den Dimensionen des
Heilswirkens des trinitarischen Gottes betrachtet werden kann®. Selbst das
Neue Testament mit seinem duflerst begrenzten historischen und raumli-
chen Horizont reflektiert bereits eine solche Erfahrung: hos gar ouk
estin kath’ hemon, hyper hemon estin (Mk 9,40). Wie viel mehr
sollten wir in einem interkulturellen Kontext derartigen Anregungen
folgen!

4. Die Frage nach Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens
Christi ist nicht so sehr, ob Er hier oder da ist, sondern ob wir seine
Gegenwart erkennen.

Der kontinuierliche Prozef}, eine Antwort auf dieses Problem zu
finden, ist selbst ein Moment in der gottlichen Heilsgeschichte. Da es
heifit, dafl wir an der gottlichen Natur partizipieren (2 Petr 1,4), haben wir
Anteil an dem trinitarischen Prozef} in all seinen Dimensionen. Da wir

15 Dafl selbst der spite Karl Barth zégernd zu dhnlichen Konsequenzen tendierte, wenn auch
nicht auf der Grundlage trinititstheologischer Erwigungen, habe ich dargestellt in: M. v.
Briick, Moglichkeiten und Grenzen einer Theologie der Religionen, (EVA), Berlin 1979.

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



Tragweite und Dimensionen des Heilswirkens Christi 155

befreit sind, um an der Freiheit der Kinder Gottes, d. h. am gottlichen Erbe
Anteil zu haben (Rm 8,14.17.21), sind wir nicht mehr vollstindig gebunden
durch historische Beschrinkungen, sondern partizipieren an der dreieinigen
transhistorischen Spiritualitit. Das bedeutet auch, dafl unser Leben die
gottliche Kreativitit reflektiert: durch unsere Beziehungen zu allen anderen
Formen oder Manifestationen des gottlichen Lebens (d. h. zu allen Kreatu-
ren) verbreitern, konkretisieren und verwirklichen wir die Kreativitat des
Einen Gottes. Insofern sind wir Christi Leib der Herrlichkeit.

Ich méchte mit einem aktuellen Beispiel schliefen. Da wir Christus als
das Leben der Welt verkiindigen, konnen wir gewif} sein, wahres Leben zu
finden, wenn unsere Argumentation hinsichtlich des trinitarischen holo-
movement richtig war. Es ist nun unsere Sache, Seine universale Prisenz
anzuerkennen und demzufolge die gebotene Ehrfurcht vor der Schépfung
(nicht nur der »lebendigen«) zum obersten Gebot zu machen. Auf diesem
Hintergrund konnen wir die Grundfrage nun in einer etwas abgewandelten
Form stellen: Was ist echtes Leben, das wir als Christus-Leben wiederer-
kennen konnen?

Eine viel umfassendere 6kumenische Diskussion (Okumene schliefit
im wortlichen Sinn die anderen Religionen und die Nichtglaubenden ein)
und besonders unsere Erfahrung im Ringen um echtes Leben wird notwen-
dig sein, um eine Antwort auf diese Frage unter den gegenwirtigen
Bedingungen finden zu kdnnen. Aber eine wichtige theologische Voraus-
setzung kann uns helfen, die Antwort in der richtigen Richtung zu suchen:
Echtes Leben ist das Bild, die »Materialisierung« der Trinitit. Es 1ist
sozusagen die kreative Macht der Liebe in der multidimensionalen Wirk-

lichkeit.

SUMMARY

Scope and Dimension of Christ’s saving activity have to be interpreted in the present
cross-cultural situation which is determined especially by the emerging holistic paradigm in
sciences (David Bohm) and the meeting of religions. We need to be aware of a double
dimension which has marked the christological debate of the church from the very beginning:
the concreteness and the universality of Christ. Both are necessary to understand the Christ-
event and form a polarity which can be expressed rationally only in a paradox.

The development of scope of God’s saving action starts already in the OT and finds a
certain climax in the NT-understanding of the cosmos. In Western history we have basically
four stages of development: 1. the Graeco-Roman world view which takes man as measure of
all things, 2. the medieval theocentric view, 3. the modernity with its belief that man can know
reality and utilize this knowledge technologically for his advantage and 4. a post-modern
holistic paradigm which realizes the interconnectedness of all reality and the limitations of
knowledge in the notion of holomovement.

Holomovement points to oneness in differentiation which is also the point of the
Trinity particularly in its understanding as perichorésis. The problem of creativity can be
seen in a new light, and an interpretation of holomovement in the light of the Trinity and

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



156 Michael von Briick

vice versa seems to be useful for the clarification of scope and dimension of Christ’s saving
activity.

Finally, the question of practical consequences for an understanding of the church is
raised. We might have to consider other manifestations of the Trinitarianholomovement,
which are not related historically to Jesus Christ, but are realizations of a transhistorical
interrelatedness. Therefore, the question is not so much whether Christ is at work here or
there, but whether we recognize His universal presence adequatly.

Copyright (¢) 2003 ProQuest Information and Learning Company
Copyright (c) Walter de Gruyter GmbH & Co. KG



