POLITISCHE AKADEMIE DER KONRAD-ADENAUER-STIFTUNG e. V.

Arbeitsheft Nr. 3
Herausgeber: Klaus Weigelt

KIRCHE UND WIRKLICHKEIT - WIRKLICHKEIT UND KIRCHE
Vortrdge von

Jorg Splett
Hans Storck
Wilhelm Korff

und Beitrige von Bruno Heck (Einfithrung), Johannes
Gross (Moderation), Heinrich BSll, Johannes Dyba,
Manfred Hiattich, Alois Mertes, Karl-Heinz Chlig,
Friedrich Vogel, anldBlich der Fachkonferenz der
Politischen Akademie vom 30. November bis 2. Dezember

1983 3 @ / /(,13@

Wesseling-Eichholz, im Mai 1984



INHALTSVERZEICHNIS

vorwort

Jérg Splett

"Weltgeschichte und Heilsgeschehen". Der
Beitrag des Christentums zur Emanzipation
des Weltlichen - eine theologiegeschichtli-
che Analyse

Hans Storck

"Christengemeinde und Blirgergemeinde". Zum
Verhdltnis zweier Existenz- und Lebensbereiche

Wilhelm Korff

"Reich Gottes und Welt". Bedingungen und
M&glichkeiten christlicher Weltverantwortung

podiumsdiskussion "Wie ist Friede m&glich?"

mit Beitr&dgen von Bruno Heck (Einfiihrung),
Johannes Gross (Moderation), Heinrich Bol1l,
Johannes Dyba, Manfred Hattich, Alois Mertes,
Karl-Heinz Ohlig, Friedrich Vogel

Christliche Existenz heute - Thesen aus poli-
tischer Verantwortung

Positionspapier der Politischen Akademie

Autorenverzeichnis

Seite

33

46

75

131

137



- 46 -

Wilhelm Korff

"REICH GOTTES UND WELT". BEDINGUNGEN UND MOGLICHKEITEN
CHRISTLICHER WELTVERANTWORTUNG

Die Frage nach dem Glicken des Menschen als Frage einer
Verantwortungsethik

Menschliches Glick ist keine Chimdre. Der Mensch ist zu mehr
fihig als dem Chaos zu wehren und sein bloBes Uberleben zu
sichern. Es gibt Augenblicke hdéchsten Glicks. Es gibt er-
staunliche Wegstrecken des Gelingens. Es gibt die immer neu
gewonnene Erfahrung geglickter Antwort auf die dem jeweiligen
geschichtlichen Kairos innewohnenden Bedrohungen und Chancen.
Es gibt das Innewerden letzten Aufgehobenseins. Entgegen aller
Verwundbarkeit, Riskiertheit und Endlichkeit: Der Mensch ist

seinem Wesen, seiner Bestimmung nach glicksfdhig.

Die Frage nach dem Glicken menschlichen Daseins ist von der
ethischen Frage nicht zu trennen. Der Mensch ist sich selbst
aufgegeben. Er muB sein Leben fihren. Er muB sich auf Stimmig-

keit hin entwerfen.

Darin ist zundchst keine Dimension von Glick gegen die andere
ausgespielt, Die vielfdltigen Aspekte menschlicher Glicks-
erfahrung empfangen ihre ethische Dignitdt aus ihrer Bedeutung
fir sinnhaftes menschliches Gelingen. Eben deshalb aber kommt

in diesem Zusammenhang alles darauf an, die ethische Frage-
stellung von vornherein so anzusetzen und auszufalten, daB darin
der condicio humana in der Vielzahl ihrer Bedingungsfaktoren

und Bezlige wirksam Rechnung getragen wird.

Genau diesen ethischen Zugang hat in unserem Jahrhundert Max
Weber im Begriff der Verantwortungsethik zu fassen gesucht.
Damit ist in der Tat ein entscheidender Durchbruch gelungen.
Im Begriff der Verantwortungsethik kdnnen erstmals zwei ge-
schichtlich maBgeblich gewordene, zu vdllig unterschiedlichen

Ethikverstandnissen fiihrende Schliisselkategorien des Sittlichaen



- 47 -

als in sich konsistente Aspekte einer einheitlichen ethischen
Grundhaltung begriffen werden: die das Feld des Bedingten
einholende ethische Grundhaltung der Klugheit und die den
Anspruch des Unbedingten sichernde ethische Grundhaltung

der Pflicht. Was die klassische antike und mittelalterliche
Ethik im Begriff der Klugheit als moralisch handlungsleitender
Kraft aufdeckt und entfaltet, ndmlich die stets neu zu leistende
teleologische Strukturierung konkreten sittlichen Handelns,

und was die Ethik der Neuzeit mit der Wende zum Subjekt dem-
gegeniiber wesenhaft deontologisch fundiert, ndmlich den un-
abdingbar zu sichernden personalen Bezug sittlichen Handelns,
gewinnt erst im Begriff der Verantwortung seine innere Zu-
ordnung. Dem Unbedingtheitsanspruch des Personalen gerecht
werden, bedeutet gleichzeitig, der Bedingtheit dieses Personalen
Rechnung tragen. Den Menschen als Person verantworten, heifit
zuglelch, das tatsacnlicne Felad seilner naturalen und geschnichnt-
lichen Voraussetzungen mit ihren je konkreten Chancen und

Grenzen in Verantwortung nehmen.

Weber selbst kommt zu seinem Begriff der Verantwortungsethik
auf der Suche nach einem tragfdhigen Neuansatz fir eine poli-
tische Ethikl. Erst im politischen Handeln, in dem es um die
vielen geht und damit um das Gliick des Menschen in seinen
sozial lUbergreifenden Bedingungen, dewinnt die ethische Frage
ihre ganze Zuschdrfung, missen Lo&sungen gefunden werden, die
der Komplexitdt miteinander konkurrierender Giter, Interessen
und Zumutungen gerecht werden. Das aber erscheint nur verant-
wortungsethisch méglich. Den Kontrast hierzu findet Weber

in dem ethischen Utopismus politischen Schwarmertums Jjeglicher
Provenienz, dem es zwar nicht an Lauterkeit der Gesinnung,
wohl aber an moralischem Realitdtssinn mangelt. Er kennzeichnet
diese sich idber die komplexe Verpflichtungsstruktur der Wirk-
lichkeit hinwegsetzende utopistische Handlungseinstellung als

Gesinnungsethik.



- 48 -

Demgegeniiber sieht er verantwortungsethisches Handelh gerade
dadurch qualifiziert, daB es sich nicht der Realitédt ver-
weigert und sie verdrdngt, sondern in sie zu lbersetzen und

in ihr zur Entfaltung zu bringen sucht, was die Gesinnungs-
ethik mit ihrem Griff nach dem "Unméglichen" ohne weitere
Vermittlung an deren Stelle setzen zu kdnnen glaubt. Auch
Verantwortungsethik ist sonach alles andere als gesinnungs-
los. Ja sie nimmt es nicht nur an gutem Willen, an Lauterkeit
der Absicht mit der Gesinnungsethik auf, sondern auch mit

deren zukunftsgerichteter, innovatorischer Kraft. Was sie

immer neu lUber sich hinaustreibt, ist der Unbedingtheitsan-
spruch des Personalen als Unbedingtheitsanspruch seiner Zukunfts-
gestalt. Genau dies einzuldsen aber verlangt nicht nur Leiden-
schaft, sondern auch Augenmaf. Verantwortungsethik ist "Kupst
des Moéglichen" und "Kunst der Unmdglichen" zugleich. Hieraus
gewinnt sie ihre moralische Uberlegenheit gegeniiber jedem
gesinnungsethischen Utopismus. Es ist die miBachtete Verpflich-
tungsstruktur der Wirklichkeit, die diesen letztlich immer neu

ins Unrecht setzt.

Damit ist zundchst die verantwortungsethische Grundhaltung ein-
deutig als die ethisch reifere ausgewiesen. Gerade die Tat-
sache aber, daB Weber sie hier von dem ihr entgegengesetzten
moralischen Grundtypus der Gesinnungsethik her erschlief3t

und ndher zu bestimmen sucht, macht noch ein weiteres deutlich.
Die Vernunft sittlichen Handelns ist nicht schon dadurch ge-
wihrleistet, daB sie sich hdchsten ethischen Idealen verschreibt.
Wo immer um die Einldsung zentraler Zielwerte unseres Daseins
gerungen wird, handle es sich nun um die Sache des Menschen,

die Sache der Natur oder die Sache des Friedens, darf die Gegen-
wart nicht der Zukunft geopfert werden. Auch der Weg muB bereits
Vorgriff, Inchoativ der Erflillung sein. Das Prinzip Hoffnung

ist keine zureichende ethische Maxime, der Mensch bleibt sich
immer auch im Heute aufgegeben. Die ethische Leistung ist sonach

wesenhaft synthetische Leistung, normativ umfassende Antwort



- 49 -

auf die jeweils gegebenen Konditionen sinnhaften mensch-
lichen Gelingebs. Genau dies ist im Begriff der Verantwortungs-

ethik angezielt.

Solche Anspruchsgestalt menschlichen Handelns ist dennoch
keineswegs selbstverstdndlich und bietet sich nicht schon
von vornherein als die eingdngigste an. Sie fordert ein
HochstmaB an Komplexitdtsbereitschaft. Sie muB der Tatsache
Rechnung tragen, daf differenzierte Handlungskonstellationen
entsprechend differenzierte Antworten verlangen, daB sich
GewiBheit Uber den richtigen Weg nicht selten nur anndherungs-
weise, im Sinne moralischer GewiBheit, erreichen 1d8t, und
das selbst bei zureichender Klarheit liber das anzustrebende
Ziel dies vielfach nur unter gleichzeitiger Inkaufnahme von
Ubeln verwirklicht werden kann. Entscheidungsnot und Ent-

scheidungszumutung gehdren zur Signatur menschlichen Handelns.

Eben dies auf sich zu nehmen und in der Vielfalt der Ent-
scheidungssituationen zu entsprechenden konstruktiven, aus
affirmativer Grundeinstellung erwachsenden Losungen zu gelangen,
stellt nicht nur Anforderungen an die Vernunft, sondern auch
an das psychische Potential des Menschen. Verantwortungs-
ethisches Handeln impliziert zugleich emotionale Reife. Hier,
im psychisch-emotionalen Feld liegt offensichtlich die Haupt-
schwierigkeit fir den Menschen, eine Persdnlichkeitsstruktur
zu entwickeln, die ihn zu entsprechenden, ethisch produktiven
Handlungseinstellungen und Problemldsungsstrategien bef&dhigt.
Unter dieser Voraussetzung muB3 sich aber auch die ethische
Frage selbst zur Frage nach ihren bis in mégliche psychische
Dispositionen hineinreichenden defizitdren Deutungs- und Er-

scheinungsformen ausweiten.

Eine solche defizitdre Erscheinungsform des Ethischen hat

Max Weber im Begriff und in der Sache der Gesinnungsethik
namhaft zu machen gesucht. Mit ihr ist jener ethische Formen-
kreis gekennzeichnet, der die Moglichkeit menschlichen Gelingens

aus einer radikalen Negation gegenwdrtiger Ldsungswege und aus



- 50 -

einer einschridnkungslos einzufordernden Zukunftsgestalt des
Humanen zu bestimmen sucht. Angesichts des grofien ethischen
Ernstes, mit dem die Gesinnungsethik diese Zukunftsgestalt

des Humanen reklamiert, muB8 sie der Vorwurf des Defizitdren
zweifellos besonders schwer treffen. In der Tat bedarf es

denn auch innerhalb dessen, was Weber in diesem Begriff zu-
sammenfat, noch sehr viel genauerer Differenzierung. Wir
werden darauf zurlickkommen missen. Doch unabhdngig davon
bleibt zundchst generell festzustellen, daB der gesinnungs-
ethische Formenkreis in Wahrheit keineswegs der einzige ist,
der sich gegeniiber der Verantwortungsethik als mdgliche de-
fizitidre Erscheinungsform abzeichnet. So fligt bereits Werner
Schéllgen der gesinnungsethischen Variante eine weitere, dieser
kontrdr entgegengesetzte hinzu: die Erfolgsethik. Mit ihr
reduziert sich der Anspruch des Ethischen umgekehrt nur mehr
noch auf das machiavellistische Kalkil des Erfolgs, auf die
kihle Maximierung individuell oder kollektiv ausgelegten
Nutzens. Eine Ethik ohne Zukunftsdimension. Von hier aus sucht
Schéllgen jetzt Verantwortungsethik "als die rechte Mitte
zwischen dem Utopismus radikaler Gesinnungsethik und dem

Zynismus machialvellistischer Erfolgsethik" zu bestimmenz.

Doch selbst damit ist das Feld der defizitdren Gestaltkreise
des Ethischen keineswegs ausgeschritten. Verantwortungsethik
bestimmt sich in Wahrheit noch weitaus komplexer. Es gibt das
Phdnomen der Gesetzesethik, den Legalismus. Er hat mit dem
utopischen Uberschwang der Gesinnungsethik so wenig gemein
wie mit dem alles verrechnenden Geist der Erfolgsethik. Er
148t nur eines gelten, den ethischen Anspruch definierter
Ordnung. Zweifellos spricht sich auch darin ein elementares
Bedirfnis aus: Ubi non est ordo, ibi est confusio. Der Mensch
braucht Sicherheit, Klarheit, Eindeutigkeit. Er will die Welt
geregelt wissen.Erst das Gesetz bannt das Chaos. - Mit dem
Gesetz bietet sich in der Tat eine enorme Entlastung an. Es

befreit den einzelnen von der Not immer neuer Entscheidungs-



- 51 -

zumutungen. Es verspricht Eindeutigkeit - man weiB, woran

man ist - und bewahrt damit vor Identitdtsdiffusion. In

eben dieser durchgdngig geordnet vorgestellten Welt richtet
sich der Legalist ein. Es ist die Welt einer Moral, die keine
Zweifel mehr zuldB8t und in der alles nahtlos aufzugehen
scheint. Mogliche Konflikte sind bereits kasuistisch aufge-
schlisselt und vorweggeregelt oder autoritativ geldst. Ge-
wissenskompetenz reduziert sich auf peinlich genaue Erfillung
des vom Gesetz Geforderten. Der Legalismus erweist sich als
ein System perfekter Rechtfertigung und Exkulpierung. Wo
immer darliber hinaus auch noch ein religidser Anspruch ins
Spiel kommt, wird dieser vollstandig integriert. Die reli-
gidse Uberzeugung sprengt in diesem Fall das Gesetzesdenken
nicht auf, sondern dient seiner Uberhdhung: Der Weg des Ge-

setzes avanciert zum Heilsweg.

Es liegt auf der Hand, daf hier ein verengter moralischer
Realitdtsbezug vorliegt. Gesetze kdnnen ihrer Natur nach nur
Allgemeines regeln, eben das, was sich in der Vielfalt wieder-
kehrender Handlungskonstellationen als generalisierbar

erweist. Von daher verbietet es sich, die sittliche Vernunft
menschlichen Handelns ausschlieBlich vom Gesetz her zu be-
stimmén. Gesetze vermdgen weder den Anspruch des Individuellen,
noch den des Situativen, noch den des Innovatorischen in sich
zu fassen. Sie missen sonach, wie die anderen Anspruchs-
aspekte quch, einer sie tragenden letzten Legitimationsinstanz
unterworfen bleiben, die sie auf ihre ﬁeweilige Sinn- und
Sachgerechtigkeit 2zu Uberprifen hat: der Vernunft des handelnden
Subjektes selbst. Verantwortliches Handeln ist als solches an

kein Gesetz delegierbar.

In all dem stellt sich nun aber die Frage, was solch gravierende
Engfihrung im sittlichen Handlungsverstdndnis, wie sie in den
bisher aufgezeigten defizitdren ethischen Formenkreisen zutage

treten, psychosozial liberhaupt mdglich macht. Welcher Art



- 52 -

also die darin vorwaltenden Jje besonderen psychogenetischen
Dispositionen sind, aus denen sie erwachsen. Damit sehen
wir uns auf entsprechend weiterreichende genuin tiefen-
psychologische Differenzierungen verwiesen, die uns in
diesem Zusammenahng vielleicht kldrend weiterhelfen und uns

zu einer neuen Sichtweite der Dinge fihren kdnnen.

Da ist zundchst festzustellen, daB sich die bereits von Freud
entdeckte zwanghafte Neurosenstruktur dem skizzierten Typus

der Gesetzesethik, dem Legalismus, geradezu fugenlos zuordnen
ldBt. Die legalistische Einstellung zeigt in der Tat alle
Symptome der psychischen Regressionsform des Zwanghaften:
unverhohlenes MifBtrauen in die eigene Entscheidungskraft und
ein Uberwertiges Sicherungsbedirfnis, das jede Risikobereit-
schaft und jede Hingabefdhigkeit zu ldhmen droht. Selbst-
aufgegebenheit wird als Bedrohung empfunden. Freiheit schafft
angst. Das, was der elgenen EXistenz 1m sozlalen Mitelnander
allein Halt gibt, ist die lbergreifende Strenge perfektioni-
stisch zu handhabender Reglements. In deren Gefolge: Harte
gegen sich und andere, Pedanterie, Skrupelhaftigkeit, Fanatismus.
Tief versehrende frihkindlich durchlittene Angst vor Liebes-
entzug und gegenbenenfalls entgegenschlagendem destruktivem

HaB mobilisieren hier, ins UnbewuBte verdrdngt, perfektionisti-
sche Handlungseinstellungen, um die erstrebte, auf keine andere

Weise zu erreichende soziale Akzeptanz zu sichern.

Eben hieraus 148t sich zundchst eine elementare Einsicht ge-
winnen. Es besteht ein grundsdtzlicher Zusammenhang zwischen
sittlicher Handlungseinstellung und psychischer Disposition.
Daraus ergibt sich zugleich, daB es bei entsprechenden psycho-
sozial bedingten Formen der Versehrung zu entsprechenden Ver-
kiirzungen und Engflhrungen im ethischen Zugangsverstdndnis zur

Wirklichkeit kommen kann. Es gibt ohne jeden Zweifel neurotisch



- 83 -

imprdgnierte Erscheinungsformen des Ethischen. Zu eben diesen
zdhlt die der spezifisch zwanghaften Neurosenstruktur zuzu-
ordnende ethische Erscheinungsform des Legalismus. Deshalb
bleibt im Zusammenhang unserer Fragestellung zu prifen,
wieweit dies dariber hinaus in entsprechender Weise auch fdir
die lUbrigen bisher aufgezeigten defizitdren ethischen Formen-

kreise gilt.

Dabei ist davon auszugehen, daf die Psychoanalyse neben der
zwanghaften Neurosenstruktur drei weitere, voneinander ab-
grenzbare Neurosenstrukturen kennt, die schizoide, die hysterisch
und die depressive. Sucht man nun nach einer der schizoid-
autarken Persdnlichkeitsprdgung am ehesten entsprechenden
ethischen Verhaltenseinstellung, so wird man in ihr zu einem
wesentlichen Teil das wiederfinden, was Schdllgen unter dem
zusammenfassenden Begriff der Erfolgsethik im Machiavellis-
mussyndrom beschreibt. Demgegeniiber wird man die realitdts-
feindlich ausgerichtete hysterische Persdnlichkeitspragung
zweifellos dem Strukturtypus der utopistischen Gesinnungs-
ethik zuordnen missen. Fir die vierte von der Psychoanalyse
ausgegrenzte Regressionsform, ndmlich fir die von einem tiefen
Mangel an Selbstwertgefihl und von der Tendenz zur Selbstauf-
gabe bestimmte depressive Neurosenstruktur haben wir allerdings
bisher noch kein entsprechendes ethisches Pendant genannt.
Doch 1adBt sich dieses jetzt im Begriff des Fatalismus leicht
ausmachen. Fatalismus ist nicht nur ein grundlegendes Merkmal
der Depression, sondern kennzeichnet ebenso auch die solch
depressive Einstellung ethisch rechtfertigende Haltung.Es

gibt den Sturkturtypus einer auf Ausldschung aller Eigen-
aktivitdt gerichteten, von Verweigerung und Rickzug bestimmten

Schicksalsethik3.



- 54 -

Mit dieser fundamentalen Ausgrenzung unterschiedlicher ethisch
defizitdrer Formenkreise und dem Aufweis ihrer entsprechenden
psychischen Dispositionen ist flir die ethische Frage selbst
zweifellqs entscheidend Neues gewonnen. Es gibt sowohl indi-
viduelle als auch soziokulturelle, durch Neurosenstrukturen
disponierte, sich genuin sittlich verstehende Handlungs-
einstellungen, die in Wahrheit die Chancen menschlichen
Glickens ethisch eher hindern als fdrdern. Zur ethischen Auf-
kladrung gehdrt sonach auch die Aufkldrung idber mégliche neu-
rotisch bedingte Fehldeutungen des Ethischen selbst. Und dies
um so mehr, als hier nicht selten eine ungeheure Fiille von
Rationalisierungsstrategien solchen Fehldeutungen den Schein

der Wahrheit wverleihen k&nnen.

Unter dieser Voraussetzung bleibt freilich die Frage, ob hier-
zu die bisher eingebrachten Differenzierungen und Zuordnungs-
beschreibungen nach den vier genannten ethischen Formkreisen

und den ihnen entsprechenden Neurosestrukturen schon genligen.
Dabei wdre im Hinblick auf die spezifisch psychoanalytische
Problemstellung anzumerken, daB die hier von uns rezipierte
Typologie der Neurosestrukturen flir die Psychoanalyse bis

heute Giltigkeit hat. Und zwar unbeschadet der Tatsache, daB

die Psychoanalyse im Verlauf ihrer historischen Entwicklung

von der Triebpsychologie liber die Ichpsychologie zur Beziehungs-
psychologie noch weitere zusédtzliche begriffliche Instrumentarien
und Interpretationsmodelle zur Verfeinerung ihrer Diagnostik

und Therapie ausgebildet hat. Auf diese braucht deshalb nicht
eigens Bezug genommen zu werden, weil das darin zusdtzlich
Erkannte und zu Tage gefdrderte an eigenstdndigen Struktur-
aspekten im Neurosenverstdndnis in die heutige Beschreibung

der genannten Hauptneurosenstrukturen eingegangen ist. So bleibt

also im Rahmen unserer Ubergreifenden Problemstellung, in der



- 55 -

es wesentlich um die Bestimmung ethischer Pramissen mensch-
lichen Gelingens geht, vor allem zu prifen, wieweit die vor-
genommene Ausgrenzung nach vier ethisch defizitaren Form-
kreisen tatsdchlich trdagt, was ihnen im einzelnen von den
aufgezeigten neurotischen Strukturen her korrespondiert und
was in diesem Zusammenhang noch an weiteren Bestimmungen

und Differenzierungeneinzubringen ist.

Besonders komplex scheinen die Dinge im Bezug auf den ethisch
defizitdren Formkreis der Erfolgsethik zu liegen. Erfolgs-

ethik deckt gleich ein ganzes, ethisch nochmals sehr unter-
schiedlich zu gewichtendes Spektrum defizitdrer Verhaltens-
einstellungen ab: Es reicht von der rigiden Form eines dgenerellen
menschenverachtenden Zynismus, ber die nur dJder eigenen Gruppe
verpflichtete Skrupellosigkeit des Chauvinismus, Udber den
Opportunismus, mit seiner bedenkenlosen Anpassungsbereitschaft
um des eigenen Vorteils willen, - den Pragmatismus, der vom
reinen Effizienzgedanken des Sachlich-Funktionellen bestimmt
bleibt, - den Utilitarismus, der mégliche ethische Werte und
Ideale zwar nicht negiert, sie aber nur soweit bericksichtigt,
als sie sich in das eigene Nitzlichkeitsdenken einbinden lassen,
- bis hin z2um Sozialeudaimonismus, der den von ihm sozial-
utilitd8r gefaBten ethischen Anspruch auf "das gréBtmdgliche

Gllick der grdBtmdglichen Zahl" reduziert.

Die Reihung zeigt zugleich ein in den méglichen Ausfaltungen
der Erfolgsethik liegendes zunehmendes Gefdlle zur Verantwor-
tungsethik hin. Man kann hier also durchaus von einer ab-
nehmenden Defizienz sprechen. Dennoch 138t sich ein sie von
der Verantwortungsethik grundsdtzlich Unterscheidendes und
ihnen prinzipiell Gemeinsames erkennen: die machiavellistische
Grundoption fir Erfolg. Wo immer aber Erfolg zur exklusiven

Handlungsmaxime wird, mdgen sich nun individuelle oder kol-



- 56 -

lektive Zielvorstellungen mit ihm verbinden, weist er auf

eine zentrale Fehlmotivation zuridck: auf eine ganz und gar

auf sich selbst zentrierte Welt. Genau das aber entspricht
jener Verhaltenseinstellung, die.die Psychoanalyse im Phé&nomen
der schizoiden Neurosenstruktur beschreibt: "Ich kann mich auf
niemanden verlassen als auf mich selbst". Wir haben es hier
also mit einer der zwanghaften Verhaltenseinstellung des
Legalismus affektiv geradezu kontrdr entgegengesetzten Ein-
stellung zu tun. Wadhrend der Zwanghafte vollig auBengeleitet
reagiert - "Ich kann mir selbst nicht trauen, ich kann mich
nur auf eingespielte Rituale verlassen" - lebt der Schizoide
ausschlieBlich vom RiUckgriff auf sich selbst. Sein Lebens-
grundgefihl ist MiBtrauen schlechthin, das seiner Genese

und deshalb auch seinem Umfang nach noch urspringlicher und
umfassender angelegt ist als beim Zwanghaften. Es erstreckt
sich nicht nur auf das unmittelbar zwischenmenschliche Ge-
schehen, sondern auch auf die Institutionen, ja auf die Be-
ziehung zur Wirklichkeit dberhaupt. Die Welt insgesamt wird
als un-~-heimlich, unberechenbar, bedrohlich empfunden. Sié
ndtigt zu stdndigem emotionalen Rlickzug. Unter den méglichen
psychiscﬁen Versehrungen ist die schizoide die schwerste und
am tiefsten wurzelnde. Sie hat ihren Urs?rung in basalen
sensorischen Entfaltungsstdrungen der frlihesten Kindheit, die
entweder durch gédnzliche Versagung oder durch ein Uberflutendes
Zuviel an sensitiver Zuwendung oder aber durch einen stédndigen
unberechenbaren Wechsel zwischen Abwendung und Zuwendung
verursacht sind. Hieraus resultiert jenes von MiBtrauen be-
herrschte irritierte Wirklichkeitsverhdltnis und eine daraus
zwangsldufig erwachsende "Verstdndigungskluft zur Welt"4, die
den Schizoiden immer neu auf sich selbst zurlickwirft. Dem
entspricht auf der zwischenmenschlichen Ebene seine extreme
Kontaktlabilitdt, intime Direktheit wechselt hier abrupt

mit miBtrauischer Abkehr. Das einzig VerldBliche erscheint ihm



- 57 -

am Ende nur er selbst. Deshalb will er von niemandem ab-
hdngig und auf niemanden angewiesen sein. Den von der Welt
ausgehenden Bedrohungen muB durch méglichst rationale,
objektiv gesicherte Verfahren entgegengesteuert, der Mangel
an Geflihlssicherheit durch eine am Kalkil des Erfolgs
orientierte machiavellistische Lebenstechnik ersetzt werden.
Dieser Regressionsprozefl setzt sich zwangsladufig bis in die
Auslegungen des ethischen Anspruchs selbst hinein fort, so
dal das Kriterium des Erfolgs schlieBlich zur Schlissel-

kategorie sittlichen Handelns lberhaupt wird.

Nun besteht freilich umgekehrt kein Zweifel, daB auch eine
der machiavellistischen Handlungsorientierung nachdricklich
entgegengerichtete, dem Anspruch des Personalen verpflichtete
Verantwortungsethik den dort ins Zentrum gerickten Erfolgs-
gedanken keineswegs schlechthin auBer sich 1d8t, sondern
vielmehr als ein dem personalen Grundanspruch und seiner Ein-
l1dsung zuzuordnendes intentionales Moment integriert. Schon
die klassische antike und mittelalterliche Ethik bestimmt
vergleichsweise das bonum, das sittlich Gute, nicht nur durch
den ihm innewohnenden Anspruch des honestum, des Ehrenhaften,
sondern darliber hinaus eben auch durch die ihm darin zugleich
zukommende Qualitdt des delectabile und des utile, des Be-
glickenden und des Nﬁtzlichens. Auch hier erscheint das im
Nitzlichen liegende Moment des Erfolgs also keineswegs als
ein a priori Unethisches, sondern bleibt durchaus im Vollzug
'des Guten selbst immer schon mitangelegt. Verantwortungs-
ethisch libersetzt bedeutet dies: den Menschen als Person ver-
antworten impliziert zugleich die Pflicht, seine reale Ent-

faltung nach MaBgabe des MOglichen zu optimieren.

Damit aber wird einmal mehr deutlich, daB die eigentlich ver-
antwortungsethische Leistung der sittlichen Vernunft eine

genuin synthetische Leistung ist. Gerade weil Verantwortungs-
ethik wesenhaft auf die Entfaltung und Verwirklichung mensch-

lichen Personseins ausgerichtet ist, darf aus dem darin ge-



-'58 -

setzten Anspruch des Ethischen das Moment des Erfolgs sitt-
lich ebensowenig herausgefdallt werden wie das im Legalismus
einseitig angesetzte Moment der Ordnung und das im Utopismus
ebenso einseitig reklamierte des Entwurfs. Dasselbe gilt

nun aber auch fir die vom Fatalismus zum einzig Wesentlichen
erhobene Erfahrung der Endlichkeit. Verantwortungsethik darf
sich der darin geltend gemachten elementaren Wahrheit der
Kontingenz jeglichen menschlichen Bemihens keineswegs ent-
ziehen. Wohl aber wird sie deshalb nicht schon Endlichkeit

mit Sinnlosigkeit gleichsetzen, wie dies der Fatalismus tut,
der damit alles Seiende seines vitalen und eben darin in
Wahrheit seines je und je lUber sich hinausweisenden Sinns
beraubt. In der Tat liegt hier die eigentliche Differenz

der Verantwortungsethik zur fatalistischen Handlungsorientierung.
Fatalismus zielt auf schlechthinnige Degradierung, Enthoffnung,
Entwertung, ja auf das Absterben jedes eigenen Aktivitats-
potentials: "Von mir her ist alles vergeblich. Ich bin nicht

mehr wert als mir ohne mein Zutun zugeteilt wird".

Wenn es zu den konstitutiven Bestimmungen menschlichen Daseins
gehdrt, daB der Mensch sein Leben flhren und aus sich selbst
herausarbeiten muB, so sucht der Fatalist gerade dem resig-
nierend auszuweichen. Es mangelt ihm elementar an genuin
sinnerschlieBendem Willen und entsprechendem sich daraus
ndhrendem Selbstvertrauen und Selbstwertgefihl. Fir eine solche
Einstellung aber, die die realen Chancen menschlichen Gelingens
gleichsam immer neu emotional unterminiert, indem sie alle
Hoffnung der Wirklichkeit von vornherein Vergeblichkeit unter-
stellt, 1ld4Bt sich Plausibilitdt wiederum kaum von der Vernunft
dieser Wirklichkeit selbst, wohl aber von dem besonderen Lebens-

schicksal und Lebensaufbau des Fatalisten her erweisen. Psycho-



- 50 -

analytisch handelt es sich hierbei um unbewuBt fortwirkende,
in der frihkindlichen oralkaptativen, aber oft auch in der
analen und motorisch-aggressiven Phase erlitttene Defizite
an Erlebnissen der Fille und Sadttigung, an lustvoller, un-
beklimmterter Expansion und Besitznahme. Der urspringliche
vitale Zugriff ist im wortlichen Sinne "verleidet". Jeder
welitere Zugang zur Wirklichkeit bleibt von dieser Grunder-
fahrung der Entmutigung begleitet. Im Fatalismus als ge-
nereller Lebenseinstellung wirkt das ganze Gewicht einer in
ihren eigenen Mdglichkeiten zurlickgedrdngten, niedergeschla-
genen frihkindlichen Entwicklung fort. Die dort erlittenen
Versagungen an Eigenaktivitdat fdhren zwangsladufig zu ent-
sprechend depressiv gestimmten Lebensentwlirfen und Bewdlti-
gungsstrategien. Es dominiert das Gefihl der Abhadngigkeit.
Von daher zugleich die Tendenz zu symbiotischer Anklammerung,

ze Sefligigheit and Unkterwer faingeherxeitachats hig hin zux

-

Selbstpreisgabe.

-

Andererseits ruft das gerade darin um so stdrker hervor-
tretende Geflihl des Mangels an Selbstwert und Eigenstdndig-
keit gebieterisch nach Kompensation, fir die sich im wesent-
lichen zwei L&sungsmdglichkeiten erkennen lassen: die gegen-
ldufige des Ressentiments und die idUberhdhende der Ideologie.
Ressentimentbestimmt ist der Rickzug in illusiondre Wunsch-
welten, das Abfangen des Leidensdrucks durch Tagtrdumereien,
Introjektionen und Erwartungshypertrophien, aber auch das mdég-
liche Ausweichen in die Sucht. In diesem Fall wird die Droge
zum Mittel, das niedergebrachte Selbstgefihl klnstlich auf-
zurichten, "Verwéhnungsinseln"6 zu schaffen, die die eigene
Versagersituation bewdltigen lassen. Der damit verbundene Preis
weiterer Selbstzerstdrung 1l&8t dabei die Welt nur noch mehr

ins Unrecht rlicken. Aus eben dergleichen, von tiefem Ressenti-

T Bitsothel

3 f';C«Z’\,.ﬁ
fracssiv i



- 60 -

ments erfillten Hoffﬁungslosigkeit vermag sich letztlich
auch der Impuls zur &dufBersten auf Befreiung zielenden Ver-

zweiflungstat zu ndhren: die Bereitschaft zum Suizid.

Sehr viel konstruktiver flir die Kompensation und Bewdltigung
depressiv gestimmter Lebensbedingungen und darin zugleich

auch kulturfdhiger nimmt sich demgegeniber der Weg ihrer
ideologischen Uberhdhung aus. Die Psychoanalyse spricht in
diesem Zusammenahgn von "depressiver Ideologie"7. Der das
Handeln des Depressiven bestimmende Mangel an SelbstbewuBt-
sein, Eigendynamik und expansiver Kraft gewinnt lber ent-
sprechend gegebene soziale Verhdltnisse und diesen zugepafBte
Daseinsdeutungen und Weltauslegungen eine moralische Auf-
wertung und wird so zur Tugend stilisiert. Hier erdffnet sich
ein ganzer Tummelplatz von Bescheidenheits- und Genligsamkeits-
ideologien, von fatalistischen Unterwerfungs- und Verzichts-
moralen, von Lustfeindlichkeit und Gehorsamsfetischismus, mit
denen sich der Depressive moralische Uberlegenheit verschaffen
zu kénnen meint. Nietzsche hat dieses auf Regression der An-
triebskrdfte ausgelegte fatalistische Sittlichkeitsverstdndnis
bekanntlich im Begriff der "Sklavenmoral" zu entlarven ge-
sucht. Mit Recht erkennt er zugleich vieles von dem gerade auch
in den konkreten geschichtlichen Ausformungen christlichen
Sittlichkeitsverstdndnisses wieder. Dennoch geht er sicher
fehl, wenn er in diesem Zusammenhang auch das urspringliche
vom Schopfungsgedanken getragene und vom Anspruch der Liebg
bewegte jesuanische Hochethos selbst dem Typus der Sklaven-
moral zuordnet. Die Moral Jesu ist eine Moral kdmperischer
Liebe, die jeder Moral passiver Schicksalsergebenheit und

Subordination ihrem Wesen nach entgegengesetzt ist.

Durch dominant schicksalethische Vorstellungen bestimmt ist

vielmehr jene vom Spadthellenismus geprdgte Welt, in die das



-61 -

Christentum eintritt. Dies gilt insbesondere im Hinblick

auf die wirkmdchtigste der antiken Ethiken, fir die Ethik der
Stoa. Kernpunkt ist hier die Lehre von der Ataraxia, der Ge-
lassenheit. Nur mit ihr vermag der Mensch die Freiheit seines
Selbstbesitzes in den.unverfﬁgbaren Schicksalszusammenhdngen
des Lebens zu wahren. Darin erhebt sich die stoische Ethik
zugleich wesentlich ldber jede bloBe Sklavenmoral. Ihr Thema
ist das Gelingen des Lebens als Gelingen der Freiheit. Zugleich
aber entfaltet sie dies auf dem Hintergrund einer zutiefst
fatalistischen Grundstimmung. Stoisches Ethos versteht sich
als Uberlebenstechnik menschlicher Freiheit in einer unbe-
rechenbar erscheinenden, von GrdBe und Tragik, von Gelingen
und Vergehen durchwirkten ibermenschlichen Welt. Die Freiheit
menschlichen Daseins wird durch Gleichmut und Gelassenheit
unangreifbar. Selbst der Unausweichlichkeit des Sterbens gegen-
iber vermag der Mensch noch diese Freiheit wahrzunehmen. Er
kann gelassen liber sein Leben verfligen, es liegt in seiner
Hand: Porta patet, exi8. Eben damit aber wird der auf das Ge-
lingen des Lebens als Gelingen der Freiheit ausgerichtete
qualitative Freiheitsbegriff letztlich doch wiederum preis-
gegeben und auf den Begriff formaler Verfigungsgewalt redu-
ziert. Es widerspricht der sittlichen Vernunft menschlicher
Freiheit, dem sinnlos Erscheinenden des Lebens zu irgendeinem
Zeitpunkt Endgliltigkeit beizulegen und so das Dasein =zur
reinen Disposition zu stellen. Was auf dem Hintergrund der
Ausweglosigkeit und Verzweiflung des einzelnen tragisch ver-
laufenden Lebensschicksals verstehbar erscheinen mag, darf
nicht zur sittlichen Tat dUberhdéht werden. Dies gilt letztlich
auch im Hinblick auf jenen modernen, dem Argumentations-
ansatz der Stoa verwandten ethischen Rechtfertigungsversuch
des Suizids, wie er etwa in Jean Amerys Postulat "Der Freitod

. . C o 9
ist ein Privileg des Humanen" zum Ausdruck kommt .



- 62 -

Ein human wesentlich umfassenderes und sublimeres ethisches
Handlungskonzept bietet demgegeniber die ebenfalls dem fata-
listischen Formenkreis zuzurechnende buddhistische Ethik.

In ihr hat der Suizid keinen Platz, da er sich vom grund-
legenden Gedanken der Wiedergeburt her als ethische Méglich-
keit von vornherein verbietet. Ethische Qualitdat erwdchst

hier vielmehr gerade aus einer konstruktiven, rechtes Er-
kennen, Tun und Streben in sich einschliefenden Verarbeitung

der Erfahrung von Leid und Sinnlosigkeit. Dabei wird die wvon
Buddha gegebene letzte und umfassende Begrindung allen Leidens
zugleich zum Wegweiser seiner Uberwindung. Diesen letzten

Grund des Leidens (- und hier kommt seine fatalistische Welt-
sicht voll zum Tragen =-) sieht er im Werden als dem Hindrdngen
zu immer neuem Sein, das immer neue Leiden schafft. Erst in der
berwindung des Werdens kann sonach die Erldsung vom Leiden
liegen. Damit i3t ein ethischer Prozel aufgegeben, der seine
hdchste Stufe in der vollkommenen, von allen Vorstellungen und
Empfindungen losgeldsten Versenkung in das Walten der treibenden
Krdfte des Kreislaufs des Daseins erreicht. Erst auf dieser Ebene
kann die "Erleuchtung" geschehen. Der Mensch gelangt aus dem
Kreislauf des Daseins in den Erldsungszustand des Nirvana,

des "Dahinwehens", einem mit menschlichen Begriffen nicht er-
faBbaren Zustand ewigen Friedens. Das einzigartige dieses
ethisch-religidsen Systems des Buddha liegt darin, dag die

hier allem Sein unterstellte durchgdngig irrationale Struk-

tur in eine deskriptiv nicht mehr aufldsbare innere Stimmig-
keit und Sinnhaftigkeit aufgehoben wird. Damit gewinnt die
fatalistische Welteinstellung eine das Pathologische depressiver
Reaktionsformen weit lUbersteigende, hdéchst mégliche und als

solche keineswegs kraftlose,ins Humane gewandte Sinnbestimmung.



- 63 -

Gerade das hier angefihrte Beispiel der buddhistischen Ethik
als Typus eines dem fatalistischen Formenkreis zuzurechnenden
universell angelegten Handlungsentwurfs macht nun aber zugleich
einen weiteren, Uberraschenden, bisher noch nicht zureichend
gekldrten Tatbestand deutlich. Es gibt das Phdnomen konstruk-
tiv ausgelegter, auf Universalisierung zielender Sinndeutungen
menschlichen Daseins auf der Basis eines defizitdren ethischen
Zugangsverstdndnisses zur Wirklichkeit. Die fatalistische
Deutung der Endlichkeit als Sinnlosigkeit schlieBt die Mdéglich-
keit einer grundsdtzlichen Aufhebung dieser Sinnlosigkeit

nicht prinzipiell aus. Erst der Erleuchtete vermag die Wirk-
lichkeit "wirklichkeitsgemdaBf" zu erkennen, mit ihr umzugehen
und sie zu verstehen. In dieser Mdglichkeit erscheint zugleich
die Irrationalitdt des eigenen Ausgangspunktes Uberwunden. Die
Wirklichkeit bPleibt wumschlossen wnd won daher in ithr Recht

eingesetzt.

Eine durchaus dhnliche Transformation zu umfassender, ethisch
konstruktiver Auslegung menschlicher Handlungswirklichkeit
erreicht die machiavellistische Erfolgsethik auf ihre Weise

im Phdnomen des Sozialeudaimonismus. Zwar bleibt auch hier das
ethische Zugangsverstdndnis auf ein entsprechend defizitédres
Kriterium als Basis gestellt, auf das des Erfolgskalkils. Indem
der Sozialeudaimonismus aber dieses Kriterium weder auf den
einzelnen noch auf irgendeine Gruppe, sondern auf die Mensch-
heit als Ganze bezieht, nimmt er implizit das zur Voraussetzung,
was fir das neuzeitliche BewufBBtsein ldngst zur obersten Richt-
schnur sittlichen Handelns geworden ist, ndmlich die Achtung
vor dem Menschen als solchem. Jetzt freilich in einer Weise,
die nicht dies unmittelbar zum Ausdruck bringt und als Anspruch
geltend macht, sondern die nur mehr noch den Aspekt der realen
Einlo6sbarkeit und Machbarkeit dieser Achtung akzentuiert, eben

"das gréBtmdgliche Glick der gréBtmdglichen Zahl".



- 64 -

Eine ethisch konstruktive Auslegung menschlicher Handlungs-
wirklichkeit bleibt aber nicht weniger auch dber die Trans-
formation des legalistischen Ansatzes denkbar. Es war gerade
die groBe Leistung der Religion Israels, den vom Rechtsver-
trag und Rechtsbund her entwickelten Gesetzesbegriff zum
Ausgangspunkt seiner Gotterfahrung zu machen und damit das
religidse Verhdltnis als ein ethisches zu bestimmen. An die
Stelle kosmisch-mythischer Religiositdt tritt der welttrans-
zendente, freie, geschichtswirksame, personale Gott. Zu-
gleich empfangt das Gesetzesverstdndnis selbst hieraus seine
entscheidende und maBgebliche Zentrierung. Es will von seinem
Grundansatz her gerade nicht legalistisch als ein vorweg-
dekretierendes Kompendium kasuistischer Einzelvorschriften
verstanden sein, sondern vielmehr als Ausfaltung des Handelns

Gottes an Israel, als Aufgreifen seiner schopferischen Liebe.

Dennoch l1afBt sich nicht Ubersehen, daB es gerade diese 2zentrale
theologische Situierung des Gesetzesbegriffs ist, die zugleich
einem mdéglichen legalistischen Denken Vorschub leistet. Eine
nachfolgende Tendenz zu wachsender Vergesetzlichung aller
Lebensbereiche ist in der Tat unverkennbar. Eben hiergegen
richtet sich schon sehr frih die prophetische Kritik: "Es

ist dir gesagt, o Mensch, was gut ist und was der Herr von dir
fordert: nichts als Recht zu Uben und Gite zu lieben und de-
mitig zu wandeln mit deinem Gott" (Micha 6,8). Diese Kritik
setzt sich fort bis hin zu dem unerbittlichen Kampf Jesu

gegen das legalistisch entartete Gesetztesdenken des spat-
jidischen Pharisdismus und zu der von Jesus vorgenommenen
Zentrierung allen sittlichen Handelns auf das Doppelgebot

der Gottes- und Nachstenliebe. Zugleich 1aB8t sein Opfertod,
die Hingabe seines Lebens "fir das Leben der Welt" (Jo 6,33)

die Frage nach der Leistungskraft des Gesetzes Uberhaupt ganz



- 65 -

neu stellen. Das Gesetz ist als solches kein zureichendes
Instrumnnt flir das definitive Gelingen menschlicher Existenz.
Es erweist sich zwar nicht als schlecht, wohl aber als ohn-
mdchtig und ungeeignet, "denn nichts hat es zur Vollendung
gebracht" (Hebr 7,18). Der fir die alttestamentliche Heils-
erfahrung grundlegende, aus dem Gesetzesgedanken bestimmte
Rechtsbund Gottes mit dem Menschen transformiert sich im

Neuen Bund zu einem solchen, dessen "Gesetz" die ungeschuldete
Gnade und Liebe Gottes selbst ist. Erst darin erscheint der

Legalismus als méglicher Heilsweg vom Ansatz her Uberwunden.

Was bisher fir die ethisch defizitdren Formkreise des Fata-
lismus, des Machiavellismus und des Legalismus aufgezeigt
werden konnte, ndmlich daB dber deren jeweilige Transforma-
tion eine ethisch konstruktive Auslegung der menschlichen
Handlungswirklichkeit méglich ist, bleibt nun noch im Hinblick
auf den ethisch defizitdren Formkreis des gesinnungsethischen
Utopismus zu prifen. Das Defizitdre dieser ethischen Er-
scheinungsform liegt darin, daB sie die sittliche Vernunft
menschlichen Handelns von der Realitdt abtrennt und aus-
schlieBlich aus einer idealen Zielgestalt 2zu bestimmen sucht.
Indem sie aber die real gegebenen Voraussetzungen ignoriert,
verzichtet sie letztlich auch auf die Frage nach den mdglichen
Folgen, die mit der Durchsetzung des erstrebten Zieles ver-
bunden sind. Eben damit aber bringt sie sich in Wahrheit immer
neu um die Chancen ihrer tatsdchlichen Einldsbarkeit: sie bleibt
utopisch. Das hindert sie jedoch keineswegs, auch weiterhin un-
beeindruckt von jedem Scheitern an diese Einldsbarkeit zu
glauben. Nicht die Realitdt ist schuld, sondern die Borniert-
heit, der bdse Wille, ja die planmdfBige Sabotage der anderen.

Soll das sittlich gute Ziel erreicht werden, so bedarf es hierzu



- 66 -

einzig einer lauteren, sich durch KompromiBlosigkeit aus-
zeichnenden Gesinnung. Wo immer man sich demgegeniiber dem
Ideal nurmehr in kleinen, die Vielfalt der Umstadnde und
Folgen mitberiicksichtigenden Schritten zu nadhern sucht,
sieht der Gesinnungsethiker bereits Grundsatzlosigkeit

und Mangel an Uberzeugungstreue.

Wir haben es im Fall des Gesinnungsethikers offensichtlich

mit einer regressiven Form menschlicher Identitdtsfindung

zu tun, in der das gesamte Handlungsfeld von einer reinen,
konfliktfrei gedachten, idealen Zukunftsmdglichkeit her
ausgelegt wird. Die Angst vor den Beschrdnkungen der konkret
in Anspruch nehmenden Realitdt treibt zur Flucht nach vorn:
"Ich bin, was ich mir winsche. Ich kann nur sein, wenn ich

in das fliehe, was ich mir ersehne." Eben darin aber lassen
sich jetzt jene Versehrungsdispositionen erkennen, die die
Psychoanalyse in der vierten von ihr ausgegrenzten psychischen
Regressionsform als hysterische Neurosen- und Persdnlichkeits=-
struktur namhaft macht. Reifer Realitdtsbezug setzt ein ent-
sprechend hohes MaB an Ich-Stdrke voraus, die dazu befahigt,
statt in Traumwelten zu fliehen die notwendige Auseinander-
setzung mit der komplexen Realitdt aufzunehmen und die von

ihr her erfahrenen Zumutungen und Begrenzungden ertragen und
produktiv verarbeiten zu kdnnen. Entscheidende Bedeutung

fidr die Entwicklung solcher Ich-Stdrke kommt hierbei dem Ver-
halten der Eltern und dann auch der Geschwister im frihkind-
lich-familialen ErziehungsprozeB zu, der Rolle, die sie als
unmittelbare Bezugspersonen ausdricken und vermitteln. Die
Herausbildung der Dynamik des Ich als Resultat der sozialen
Identitdtsfindung des Kindes muB wesentlich aus den jeweils
gegebenen Konstellationen eben dieses Sozialisationsvorgangs
begriffen werden. Mangel an ausgewogener Festigkeit im Rollen-

verhalten der Bezugspersonen, an vdterlicher bzw. mitterlicher



- 67 -

Zuwendungsstdrke, an geschwisterlichem, Solidaritat und
Selbstbehauptung in sich schliefendem Miteinander, mindern
zwangslidufig auch die Chancen flir die Entwicklung einer ent-
sprechenden Ich-Stdrke beim Kind. Die Realitdt vermittelt
keine VerldBlichkeit. Dies fihrt zu -narziBtischer Riickwendung
des Kindes auf sich selbst und damit zu Identitdtsdiffusion
und zu stadandiger Flucht nach vorn in die Wirklichkeitsferne

heiler, konfliktenthobener Traumwelten.

Prolongiert in die tatsdchliche, zu bewuBtem sittlichem
Handeln zwingende Lebenswelt des Erwachsenen wirkt dies in
eben jenem, letztlich von dem gleichen trdumerischen Pathos
bewegten gesinnungsethischen Utopismus weiter, der im ewigen
Ausgriff nach dem Eigentlichen und Wahren, unbekimmert um
alle Folgen und unbeeindruckt von seiner eigenen Vergeblich-
keit das Heil nur noch im kompromiBlos reinen Ideal sucht.
Der Gesinnungsethiker setzt in Wahrheit immer schon Ziel und
Weg in eins. Wer das Ziel weifB, braucht nicht noch die Wege
zu erkunden, die zu ihm flihren. Man muf3 nur gentigend von der
Notwendigkeit und GroBe des Zieles ergriffen, bewegt, betroffen
sein, dann ist der Weg dorthin ohnehin klar: er liegt im Ziel

selbst.

Hier liegt der entscheidende TrugschluB. Wir missen davon
ausgehen, daB der Mensch in eine Welt gestellt ist, in der

es zur Sicherstellung und Entfaltung seiner Existenz in Wahr-
heit eine Vielfalt von Zielen zu verfolgen und zu bericksichtigen
gilt, selbst wenn diese ihrerseits wiederum nochmals einer
hdchsten, als solche mafSsetzenden, alles idbergreifenden Zielge-
stalt zuzuordnen sind. Hieraus ergibt sich zugleich zwangslaufig,
und zwar auch dort, wo keinerlei bdser Wille im Spiel ist, eine
entsprechende Vielfalt von GlUterkonkurrenzen, Wertkonflikten

und Pflichtkollisionen, die nicht dadurch aufzuldsen sind,



- 68 -

daB man sich idber sie hinwegsetzt. Die plurale Zielstruktur
menschlicher Handlungswirklichkeit zwingt faktisch zu immer
neuer Herausarbeitung von Vorzugsgesichtspunkten, zu sorg-
faltigem Abwadgen zwischen den unterschiedlichen, mitein-
;nder konkurrierenden Gitern, nicht selten auch zur Bereit-
schaft, Ubel in Kauf zu nehmen, um drohende, noch grdBere
Ubel zu verhindern. Wo immer man dies ilberspielt, erweist
sich alle noch so ideal eingestellte Handlungsausrichtung
als vergeblich. Das verfolgte Z2iel bleibt unrealisierbar.
Der gesinnungsethische Anspruch erschdpft sich im utopischen

Sentiment.

Max Weber macht in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam, daB
es gerade diese Erfahrung der Vergeblichkeit ist, die den
Gesinnungsethiker dazu veranlassen kanm, in seinem Denken eine
entscheidende Korrektur vorzunehmen, um dem utopischen Ideal
doch noch zur Realitat zu verhelfen: er wird zum "chiliasti-
schen Propheten"lo. Um die wahre, endgliltige Gestalt der Welt
herauszuflihren, bedarf es einer letzten Tat der Gewalt, die
aller bisherigen Gewaltsamkeit ein definitives Ende setzt.

Die Guillotine wird zum Instrument der Herstellung eines Reichs
der Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit. Die Expropriation
der Expropriateure, der letzte gesammelte Aufstand der immer
grdofRerer Verelendung ausgelieferten Massen der Proletarier-
klasse gegen ihre Unterdricker und Ausbeuter, 148t den neuen
Menschen erstehen, der durch keine Entfremdung mehr vom anderen
getrennt ist. Gesinnungsethik stellt hier in einer letzten,

als notwendig erachteten Tat ihr Gegenprinzip in ihren Dienst.
Das machiavellistische Erfolgsprinzip avanciert im Mittel

der Gewalt zum revolutiondren Erfidllungsgehilfen der Utopie.

Nun wird man gewiB nicht sagen kdnnen, daB diese beiden bisher

aufgewiesenen Grundformen der Gesinnungsethik - wir wollen sie



- 69 -

einmal die sentimentale und die aggressive Form nennen -
als solche bereits eine ethisch konstruktive Auslegung

der menschlichen Handlungswirklichkeit erdffnen. Beide
bleiben monokausal auf deren utopisch vorausentworfene
ideale Zielgestalt fixiert. Beide setzen sich damit lber
die wesenhaft plurale Zielstruktur der Handlungswirklichkeit
hinweg und entziehen sich so der ethisch zu leistenden
Aufgabe, das darin liegende Konfliktpotential dber ent-
sprechende Abwdgungsverfahren und Optimierungsstrategien
zum jeweiligen Ausgleich zu bringen. Beide kommen unter
dieser Voraussetzung dem erstrebten Ziel, der Herauffihrung
einer besseren Welt, keinen Schritt ndher. Wo die Real-
struktur der Dinge geleugnet wird, l1d8t sich die bessere
Welt weder durch gewaltloses noch durch gewalttatiges Auf-

begehren herbeizwingen.

Bleibt nicht aber noch ein dritter Weg denkbar, ein Weg,

der menschliches Handeln auf eine sittliche Zielgestalt
verpflichtet, die, ohne die Realitdt in ihrer inneren Ver-
bindlichkeitsstruktur zu negieren, sich von ihr abzukoppeln
oder sie gar mit Gewalt abschaffen zu wollen, dennoch unend-
lich Uber sie hinausgeht? Ein solcher dritter Weg miBte dann
freilich diese von ihm eingeforderte definitive Zukunftsge-
stalt des Humanen in einer Weise real zur Geltung bringen
kdnnen, die ihre tatsdchliche weltverdndernde Kraft beweist
und sie eben darin jedem Verdacht des Utopischen entzieht.
Exakt dieser Weg erschlieBt sich im Hochethos Jesu, und zwar
gerade auch in den Hochforderungen der Bergpredigt. Mit ihm
gewinnt die Handlungsgesinnung des Menschen eine Ausrichtung,
die zwar ein AuBerstes an Uberbietung dessen einschlieBt,
was Menschen normalerweise unter den Bedingungen dieser Welt

tun und erwarten, dieses AuBerste aber gerade in einer Weise



- 70 -

ins Werk setzt, die die Folgen solchen Handelns keinen
Augenblick auBer Betracht 1aft und aus der eigenen Verant-
wortung herausnimmt. Hierin unterscheidet sich das Hoch-
ethos Jesu wesenhaft von jeglicher Art utopischer Gesinnungs-
ethik, die jede Verantwortung fir die tatsdchlichen Kosten
ihrer hochgesteckten Optionen, sei es nun gedankenlos=-naiv
oder gegebenenfalls sogar zynisch liberspielt. Man wird des-
halb Max Weber entschieden widersprechen missen, wenn er das
jesuanische Hochethos, wie es in den Forderungen der Berg-
predikt zum Ausdruck kommt, undifferenziert der Gesinnungs-
ethik zurechnet und als "akosmistisch" einstuftll. Was sich
vielmehr in diesem Ethos ereignet, ist gerade die Durchbrech-
ung und Transformation bloBer Gesinnungsethik und ihres
defizitdren utopistischen Zugangsverstdndnisses zur Wirklich-
keit. Ideale Zielgestalt und reale Verpflichtungsstruktur des
Humanen werden im Hochethos Jesu auf eine neue unidberbiet-
bare Weise vermittelt: "Ich bin nicht gekommen aufzuldsen,

sdndern zu erfillen" (Mt 5,17).

Diese Vermittlung der realen Verpflichtungsanspriiche, wie

sie im Gesetz entgegentreten, auf ihre wahre humane Zielge-
stalt hin, in der nach Jesus letztlich Udberhaupt erst die Er-
flillung des Gesetzes geschieht, setzt dem Gesamtkontext der
~hier relevanten Aussagen nach ein Umdenken voraus, das als
solches gewiB fundamental ethische jedoch keineswegs utopische
Zige trdgt. Dies zeigt sich bereits in jener zentralen para-
digmatischen Aussage Jesu iUber den anthropologischen Stellen-
wert von Gesetzen und Institutionen, nach dem sich der Umgang
des Menschen mit ihnen zu bestimmen hat: "Der Sabbat ist des
Menschen wegen da und nicht der Mensch des Sabbats wegen"

(Mk 2,27). Eine ungemein plausible Weisung, die dem Sinn

gegebener Institutionen, sofern er sichtbar gemacht werden kann,



-71 -

nichts nimmt, zugleich aber daran hindert, sie zum moglichen
Unterwerfungsinstrument fir Menschen werden zu lassen. Hier
liegt eine grundsdtzliche Absage an jeglichen Legalismus,
der sich darin selbst als ein ins Zwanghafte verkehrter Uto-

pismus erweist.

Von demselben fundamental ethischen und darin zugleich anti-
utopischen Duktus ist der Umgang Jesu mit dem Gesetzesbrecher,
dem Sidinder bestimmt. Auch hier bleibt alles auf das anthro-
pologische Prinzip des human Angemessenen und Leistbaren ab-
gestimmt. Umkehr 1laBt sich nicht idber Tugendterror erreichen.
Der Mensch muf dort abgeholt werden, wo er steht. Das aber
setzt eine Form der Zuwendung voraus, in der sich der Gesetzes-
brecher und Slinder trotz seines Fehlverhaltens allererst

als Mensch verstanden, bestdtigt und akzeptiert flihlt. Wo dies
nicht geschieht, kann auch kein wirklicher LernprozeB in Gang
kommen, der zur inneren Aufarbeitung des Fehlverhaltens fihrt.
Solange nur mit moralisierenden Appellen und kriminalisierenden
Strafen operiert wird, die den Menschen lediglich richten,
nicht aber zugleich auch aufrichten, 1a4B8t sich bestenfalls
Anpassungsbereitschaft, aber nicht schon Gesinnungswandel be-
wirken. Jesu Tischgemeinschaft mit den "Z6llnern und Sidindern"
ist kein Gestus sentimentaler Utopie, sondern ethische Not-

wendigkeit, Voraussetzung und Besiegelung ihrer Umkehr.

Von hier aus kann jetzt auch ein unmittelbarer Zugang zum
generellen Verstdndnis Jesu von Herrschaft gewonnen werden.

Was immer sich an politischen Gewaltstrukturen und Machtver-
hdltnissen herausbildet, bleibt auf den Dienst am Menschen

hin auszulegen und empfadngt erst von daher seine genuin
ethische Rechtfertigung. In Frage gestellt wird hier nicht

die Notwendigkeit von Herrschaft als solcher - "Gebt dem Kaiser
was des Kaisers ist" (Mt 22,21), "Du hadttest keine Macht Uber

mich, wenn sie dir nicht von oben gegeben wiadre" (Jo 19,11) -



sondern die Art und Weise ihrer Ausibung: "Wer unter euch der
GroBte sein will, sei euer Diener, und wer unter euch der

erste sein will, der sei euer Knecht" (Mt 20,26f.). Hier

wird nicht der Anarchie das Wort geredet, sondern der Humani-
sierung politischer Gewalt. Soll sich politische Herrschaft

vor Pervertierungen bewahren, mufl sie ihren Dienst vom Schwidch-
sten und Geringsten her auf ihn hin auslegen. Nur so kann

sie zum Dienst an der je grdBeren Gerechtigkeit und Freiheit

des Menschen werden.

Als Wegweisungen zu je grdBerer Gerechtigkeit und Freiheit
missen in diesem Zusammenhang aber dariber hinaus auch all
jene unmittelbar an den einzelnen gerichteten Hochforderungen
verstanden werden, mit denen Jesus die vom liberkommenen Ge-
setz her gebotenen Ldsungen fir Konfliktkonstellationen,
Beziehungsstrukturen, Besitz- und Abhdngigkeitsverhdltnisse
in ihrer Insuffizienz enthlillt und dberbietet. In all dem
geht es letztlich um Aufdeckung der Entfremdung des Menschen
von seinen eigentlichen humanen Mdglichkeiten. Was hier
gefordert wird, ist nichts Utopisches, sondern elementarer
Anspruch und elementarer Ausdruck human gereiften Verhaltens,
das seinen letzten Grund im schdpferischen Liebeswillen
Gottes selbst hat, WegerschlieBung, die, gerade weil sie den
Menschen auf je grdBere Gerechtigkeit und Freiheit hin offen-

hdlt, seinem tatsdchlichen Seinkdnnen zutiefst entspricht.

Zu eben dieser humanen Gestalt des von Jesus proklamierten
Ethos gehdrt aber auch, daB die darin zutage tretende Diastase
von unbedingtem personalem Anspruch und sozialethischer Ein-
lésbarkeit nicht lberspielt wird. Es wdre vOllig verfehlt, die
hochethischen Forderungen Jesu unmittelbar politisch durch-

setzen und in Rechtsformen gieBen zu wollen.Jesus ist kein



- 73 -

Chiliast. Liebe 1ad8t sich nicht verodnen. Sozialethische
Erfordernisse und Ansprliiche hingegen missen flir jedermann
verpflichtend und damit durch das Recht erzwingbar gemacht
werden konnen. Sie unterliegen dem Kriterium kollektiver
Leistbarkeit und Effizienz. Umgekehrt l1ladB8t sich aber auch

nicht idbersehen, daB die Ethik Jesu in ihrer Wirkungsge-
schichte das sozialethische Anspruchsfeld zugleich funda-
mental verdndert hat. Sie erweist sich also keineswegs als
sozialethisch und politisch irrelevant. So kommt ihr vor

allem, wenn wir hier Hegel folgen, fiir das ethische Bewufit-
werden menschlich-personaler Wirde und Freiheit schlechthin
fundierende Bedeutung zu. Die Freiheitsgeschichte der Mensch-
heit hat ihre theologische Wurzel in der Freiheitsgeschichte
der Botschaft des Evangeliums. Mit der heutigen Ausformulierung
von generellen Menschenrechten und ihrer politischen Einldsung
stellt sich das Recht selbst in den Dienst dieses das kol-
lektive sittliche BewuBtsein der Menschheit zunehmend be-
stimmenden personalen Anspruchs. Dennoch geht dieser Anspruch
zugleich bleibend iber alles hinaus, was in den Formen ein-
klagbaren und erzwingbaren Rechts idberhaupt 2zu fassen ist. Er
zielt auf die Entfaltung einer Gerechtigkeit, der die Liebe

das sie je neu transzendierende MafR setzt. Gerade darin aber
erweist sich die Ethik Jesu als substanziell human ausgelegte,
dieses Humane in seiner Totalitdt erschliefende Verantwortungs-
ethik. Mit ihr ist eine Antwort auf die Frage nach den ethi-
schen Bedingungen menschlichen Gelingens und Glickens gegeben,
der auch am Horizont heutiger neu aufkommender Problemstellungen

schlechthinnige MaBRgeblichkeit zukomthZ)



- 74 -

Anmerkungen

w O N3 &

11
12

M. Weber, Politik als Beruf (1919). In: M. Weber,
Gesammelte politische Schriften. Miinchen 1921

W. Schéllgen, Die soziologischen Grundlagen der
katholischen Sittenlehre. Disseldorf 1953, 91-98

Den Hinweis auf den Fatalismus als méglicher vierter
defizitdrer Erscheinungsform des Ethischen verdanke ich
meinem wissenschaftlichen Mitarbeiter F. Simmler. Ebenso
kam von ihm auch die Vermutung, daB zwischen den ge-
nannten Hauptneurosenstrukturen und den vier ethisch
defizitdren Formkreisen gegebenenfalls generelle Zu-
sammnnhdnge bestehen kdnnten. Dies hat die weiterfolgenden
Uberlegungen entscheidend bestimmt.

Zur psychoanalytischen Neurosenlehre vgl.: H. Schultz-
Hencke, Lehrbuch der analytischen Psychotherapie. Stutt-
gart 1951; F. Beese, Der Neurotiker und die Gesellschaft.
Minchen 1974; F. Riemann, Grundformen der Angst. Minchen-
Basel 21965; S. Elhardt, Tiefenpsychologie. Eine Ein-
fiihrung. Stuttgart 1971, 71980

S. Elhardt, Tiefenpsychologie a.a.0. lo7

Thomas v.A., S.Th. II-II, 145,3. Thomas nimmt hier die
von Ambrosius Uber Cicero bis hin zu Aristoteles (Nik.
Ethik II, 1llo5, a, 1) zurickreichende Argumentation auf

S. Elhardt, Tiefenpsychologie a.a.0.115
S. Elhardt, ebd. 114
Seneca

J. Amery, Hand an sich legen. Diskurs iiber den Freitod.
Stuttgart 1976, 43

M. Weber, Politik als Beruf a.a.0. 443
ebd. 440

Bezliglich der weiteren Ausfihrungen zum Problem christlicher
Weltverantwortung am Beispiel der Friedensfrage sei ver-
wiesen auf Wilhelm Korff, Grundsdtze einer christlichen
Friedensethik, in: Handbuch der christlichen Ethik, hrsg.
von A. Hertz, W. Korff, T. Rendtorff und A. Ringeling,

Bd. 3: Wege ethischer Praxis, Verlag Herder/ Gltersloher
Verlagshaus Gerd Mohn, Freiburg i.Br. und GUtersloh 1982,

S. 488-507, insbes. S. 498 ff.. Der Artikel ist auch wieder-
gegeben in: Wilhelm Korff (Hrsg.), Den Frieden sichern,
Patmos-Verlag, Duisseldorf 1982, S. 120-143; siehe dort
insbesondere S. 134 ff.



