béhlau



FRUHNEUZEIT-IMPULSE

Schriftenreihe der Arbeitsgemeinschaft Frithe Neuzeit

im Verband der Historikerinnen und Historiker Deutschlands e. V.

Band 3



Arndt Brendecke (Hg.)

PRAKTIKEN
DER FRUHEN NEUZEIT

AKTEURE - HANDLUNGEN - ARTEFAKTE

Q

BOHLAU VERLAG KOLN WEIMAR WIEN - 2015



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet iiber http://portal.dnb.de abrufbar.

Umschlagabbildung:

Ein mobiler Buchdrucker mit seinem Gerat (Habit d Imprimeur en Lettres).
Kupferstich aus: Nicolas de Larmessin: Habits des métiers et professions. Paris 1695
© bpk - Bildagentur fiir Kunst, Kultur und Geschichte.

© 2015 by Béhlau Verlag GmbH & Cie, Koln Weimar Wien
Ursulaplatz 1, D-50668 K6ln, www.boehlau-verlag.com

Alle Rechte vorbehalten. Dieses Werk ist urheberrechtlich geschiitzt.
Jede Verwertung auf3erhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist unzuléssig.

Korrektorat: Martina Heger, Miinchen

Satz: Reemers Publishing Services, Krefeld
Reproduktionen: Satz + Layout Werkstatt Kluth, Erftstadt
Druck und Bindung: Strauss, Mérlenbach

Gedruckt auf chlor- und sdurefreiem Papier

Printed in the EU

ISBN 978-3-412-50135-8



Inhalt

ARNDT BRENDECKE
Von Postulaten zu Praktiken. Eine Einfihrung .............. ... .. ... ... ..., 13

1 Die Praxis der Theorie.
Soziologie und Geschichtswissenschaft im Dialog .............................. 21

MARIAN FUSSEL

1.1 Praxeologische Perspektiven in der Frithneuzeitforschung .................... 21
FRANK HILLEBRANDT
1.2 Vergangene Praktiken. Wege zu ihrer Identifikation .......................... 34

SVEN REICHARDT

1.3 Zeithistorisches zur praxeologischen Geschichtswissenschaft .................. 46

DAGMAR FREIST

1.4 Historische Praxeologie als Mikro-Historie ................................. 62
2 Arztliche Praktiken (1550=1750) ......oov e 78

MICHAEL STOLBERG

2.1 Zur Einfihrung . ... 78

VOLKER HESS

2.2 Schreiben als Praktik ... ... ... 82

SABINE SCHLEGELMILCH

2.3 Arztliche Praxistagebiicher der Frithen Neuzeit in praxeologischer Perspektive ... 100

MICHAEL STOLBERG
2.4 Kommunikative Praktiken. Arztliche Wissensvermittlung am

Krankenbett im 16. Jahrhundert ......... ... ... ... .. i 111



6 Inhalt

3 Saperi. Praktiken der Wissensproduktion und Réume der Wissenszirkulation
zwischen Italien und dem Deutschen Reich im 17. Jahrhundert .................. 122

SABINA BREVAGLIERI, MATTHIAS SCHNETTGER

3.1 Zur Binfihrung ... oo 122

SABINA BREVAGLIERI
3.2 Die Wege eines Chamileons und dreier Bienen.
Naturgeschichtliche Praktiken und Réume der politischen Kommunikation zwischen

Rom und dem Darmstadter Hof zu Beginn des Dreif8igjahrigen Krieges ........ 131

SEBASTIAN BECKER
3.3 Wissenstransfer durch Spionage.

Ein florentinischer Agent und seine Reise durch Nordeuropa ................. 151

KLAUS PIETSCHMANN
3.4 Musikgeschichtsschreibung im italienisch-deutschen Wissenstransfer um 1700.
Andrea Bontempis ,,Historia musica“ (Perugia 1695) und ihre Rezension

in den ,,Acta eruditorum® (Leipzig 1696) ........... .. ..ol 163
4 Praktiken friihneuzeitlicher Amtstrdger und die Praxis der Verwaltung ............ 174

STEFAN BRAKENSIEK

4.1 Zur Einfihrung ... 174
HANNA SONKAJARVI
4.2 Kommissdre der Inquisition an Bord.

Schiffsinspektionen in Vizcaya ca. 1560-1680 ...........coovvuiiiniiiinin.n.. 177
ULRIKE LUDWIG
4.3 Verwaltung als hdusliche Praxis ............. ... .. . .. i 188

HILLARD VON THIESSEN

4.4 Gestaltungsspielraume und Handlungspraktiken frithneuzeitlicher Diplomaten ... 199

CORINNA VON BREDOW
4.5 Gestaltungspotentiale in der Verwaltungspraxis der niederosterreichischen

Kreisamter 1753—1790 ...ttt it e e e 210



Inhalt

BIRGIT EMICH
4.6 Handlungsspielraume, Netzwerke und das implizite Wissen der Beamten.
Kommentar zur Sektion ,,Praktiken frithneuzeitlicher Amtstrager und

die Praxis der Verwaltung® .......... ... . . . i 222
5 Religiose Praxis im Exil ... ... 227

JUDITH BECKER, BETTINA BRAUN
5.1 Zur Einfihrung ... o 227

JUDITH BECKER

5.2 Praktiken der Gemeindebildung im reformierten

Exil des 16. Jahrhunderts .......... ... . i i 232
TIMOTHY FEHLER
5.3 Armenfiirsorge und die Entwicklung der Informations- und

Unterstiitzungsnetzwerke in und zwischen reformierten Exilgemeinden ........ 245
BETTINA BRAUN
5.4 Englische katholische Inseln auf dem Kontinent:

Das religiose Leben englischer Exilnonnen im 17. und 18. Jahrhundert ......... 256

6 Materielle Praktiken in der Friihen Neuzeit ..................................... 267

DAGMAR FREIST
6.1 Zur Binfihrung ...... .. 267

BENJAMIN SCHMIDT
6.2 Form, Meaning, Furniture: On Exotic Things, Mediated Meanings,

and Material Practices in Early Modern Europe ............................. 275

CONSTANTIN RIESKE
6.3 All the small things: Glauben, Dinge und Glaubenswechsel im Umfeld
der Englischen Kollegs im 17. Jahrhundert ................................. 292

LUCAS HAASIS
6.4 Papier, das notigt und Zeit, die erémrgt tibereilt. Zur Materialitat und
Zeitlichkeit von Briefpraxis im 18. Jahrhundert und ihrer Handhabe ........... 305



8 Inhalt

ANNIKA RAAPKE

6.5 Dort, wo man Rechtsanwilte isst.

Karibische Friichte, Sinneserfahrung und die Materialitit des Abwesenden ... .. 320
7 Praktiken der romischen Biicherzensur im 17. und 18. Jahrhundert .............. 332

ANDREEA BADEA
7.1 Zur Binflhrung . ... 332
MARGHERITA PALUMBO
7.2 »Deve dire il Segretario che li sono stati accusati...*

Die vielféltigen Wege der Anzeige an die Indexkongregation .................. 338
ANDREEA BADEA

7.3 Uber Biicher richten? Die Indexkongregation und ihre Praktiken der

Wissenskontrolle und Wissenssicherung am Rande gelehrter Diskurse ......... 348

BERNWARD SCHMIDT
7.4 Was ist Haresie?

Theologische Grundlagen der romischen Zensurpraxis in der Frithen Neuzeit ... 361

MARCO CAVARZERE
7.5 The Workings of a Papal Institution. Roman Censorship and Italian Authors in

the Seventeenth Century ........... .. ... i 371

8 Can you hear the light?
Sinnes- und Wahrnehmungspraktiken in der Frihen Neuzeit ..................... 386

DANIELA HACKE, ULRIKE KRAMPL, JAN-FRIEDRICH MISSFELDER
8.1 Zur Binfihrung ...... ... . . 386

CLAUDIA JARZEBOWSKI
8.2 Tangendo. Uberlegungen zur friihneuzeitlichen Sinnes- und

Emotionengeschichte ......... . ... .. . . 391

HERMAN ROODENBURG
8.3 Pathopoeia von Bouts bis Rembrandt, oder:

Wie man die Gefiihle der Glaubigen durch ihre Sinne beeinflussen kann ....... 405



Inhalt

DANIELA HACKE
8.4 Contact Zones. Uberlegungen zum sinneshistorischen Potential

frithneuzeitlicher Reiseberichte .............. ... . ... ...

ULRIKE KRAMPL
8.5 Akzent. Sprechen und seine Wahrnehmung als sensorielle Praktiken des Sozialen.

Situationen aus Frankreich im 18. Jahrhundert ..............................

JAN-FRIEDRICH MISSFELDER
8.6 Der Krach von nebenan.

Klangraume und akustische Praktiken in Ziirich um 1800 ....................

PHILIP HAHN
8.7 Sinnespraktiken: ein neues Werkzeug fiir die Sinnesgeschichte?
Wahrnehmungen eines Arztes, eines Schuhmachers, eines Geistlichen und

eines Architektenaus Ulm ... . i

9 Archival Practices.
Producing Knowledge in early modern repositories of writing ....................

MARKUS FRIEDRICH

9.1 Introduction: New perspectives for the history of archives ....................

ELIZABETH WILLIAMSON
9.2 Archival practice and the production of political knowledge

in the office of Sir Francis Walsingham .............. ... .. ... ...

RANDOLPH C. HEAD
9.3 Structure and practice in the emergence of Registratur:

the genealogy and implications of Innsbruck registries, 1523-1565 ............

MEGAN WILLIAMS
9.4 Unfolding Diplomatic Paper and Paper Practices in Early Modern Chancellery

ATCRIVES ot s

10 Praktiken des VerhandeIns ... oo

CHRISTIAN WINDLER

10.1 Zur Einfihrung ...



Inhalt

RALF-PETER FUCHS

10.2 Normaljahrsverhandlung als dissimulatorische Interessenvertretung ..........

MATTHIAS KOHLER

10.3 Argumentieren und Verhandeln auf dem Kongress von Nimwegen (1676-79) ...

TILMAN HAUG
10.4 Zweierlei Verhandlung? Zur Dynamik ,externer und ,interner®
Kommunikationspraktiken in den Beziehungen der franzdsischen Krone

zum Alten Reichnach 1648 ... ... ... . ...

CHRISTINA BRAUNER
10.5 Ehrenménner und Staatsaffiaren. Rollenvielfalt in der Verhandlungspraxis

européischer Handelskompanien in Westafrika .............................

NADIR WEBER
10.6 Praktiken des Verhandelns — Praktiken des Aushandelns.
Zur Differenz und Komplementaritit zweier politischer Interaktionsmodi

am Beispiel der preuflischen Monarchie im 18. Jahrhundert ..................

JEAN-CLAUDE WAQUET

10.7 Kommentar zur Sektion ,,Praktiken des Verhandelns“ .......................

11 Praktiken der Heuchelei?
Funktionen und Folgen der Inkonsistenz sozialer Praxis ........................

TIM NEU, MATTHIAS POHLIG

11.1 Zur Einfihrung ...

THOMAS WELLER
11.2 Heuchelei und Hiresie. Religiése Minderheiten und katholische

Mehrheitsgesellschaft im frithneuzeitlichen Spanien ........................

NIELS GRUNE
11.3 Heuchelei als Argument. Bestechungspraktiken und Simoniedebatten im

Umfeld von Bischofswahlen der Frithen Neuzeit ............................

BIRGIT NATHER
11.4 Systemaddquate Artikulation von Eigeninteressen: Zur Funktion von

Heuchelei in der frithneuzeitlichen bayerischen Verwaltung .................

523



Inhalt

TIM NEU
11.5 ,nicht in Meinung das [...] etwas neuwes eingefithrt werde®
Heuchelei und Verfassungswandel im frithen 17. Jahrhundert ................ 619
12 Praktiken des Entscheidens ....... ... 630

BARBARA STOLLBERG-RILINGER

12.1 Zur EBinflhrung ... 630

BIRGIT EMICH
12.2 Roma locuta - causa finita?

Zur Entscheidungskultur des frihneuzeitlichen Papsttums ................... 635

ANDRE KRISCHER
12.3 Das Gericht als Entscheidungsgenerator.

Ein englischer Hochverratsprozess von 1722 ..............cooiiiiiiinnan.n.. 646

GABRIELE HAUG-MORITZ
12.4 Entscheidung zu physischer Gewaltanwendung.

Der Beginn der franzésischen Religionskriege (1562) als Beispiel ............. 658

MATTHIAS POHLIG
12.5 Informationsgewinnung und Entscheidung.
Entscheidungspraktiken und Entscheidungskultur der englischen

Regierung um 1700 ... ... 667

PHILIP HOFFMANN-REHNITZ

12.6 Kommentar zur Sektion ,,Praktiken des Entscheidens ...................... 678
13 Die Okonomie sozialer BeziehUngen ................coccoeeeiiiiiiiiieii... 684
DANIEL SCHLAPPI
13.1 Die Okonomie sozialer Beziehungen. Forschungsperspektiven hinsichtlich
von Praktiken menschlichen Wirtschaftens im Umgang mit Ressourcen ....... 684
14 Fachgeschichte der Friihen Neuzeit ........ ... .. . 696

JUSTUS NIPPERDEY

14.1 Die Institutionalisierung des Faches Geschichte der Frithen Neuzeit .......... 696

11



THOMAS WELLER

11.2 Heuchelei und Héresie. Religiose Minderheiten und katholische
Mehrheitsgesellschaft im friihneuzeitlichen Spanien

Am 20. August 1620 bat der Hamburger Pfarrer Georg Dedeken die Theologische
Fakultat der Universitat Wittenberg um ein Gutachten. Dedeken berichtete den
Wittenberger Theologen, dass Hamburger Kaufmannsgesellen ,,zum theil ihrer
Herren, zum theil ihrer eigenen Handlung halben® oftmals fiir etliche Jahre
nach Spanien reisten. Nun seien die spanischen Konigreiche bekanntlich ,,mit
allerhand greulichen Abgoéttereyen tiberfiillet und die jungen Gesellen dort
u. a. gendtigt, den ,,bosen Sacramenthduslein und Processionen [...] Reverenz
und Ehre zu erzeigen®. Auch miissten sie sich an die katholischen Fastengebote
halten und zu den vorgeschriebenen Zeiten zu Beichte und Kommunion gehen.
Dies alles erscheine vielen ,,frommen Christen gefahrlich®, weil diejenigen, die
solches téten, sich der ,,drgerlichen und in Gottes Wort hoch verbotenen Heu-
cheley® schuldig machten. Die angehenden Kaufleute brachten allerdings zu ihrer
Rechtfertigung vor, sie gingen den Sakraments- und Heiligenprozessionen, wo
immer sie ihnen auf der Strafle begegneten, aus dem Weg. Wahrend der Fastenzeit
wiirden sie gegen Zahlung von Geld oder Geschenken einen Dispens erwerben,
der ihnen den Verzehr von Fleisch ermégliche. Auf dieselbe Weise lieflen sich
auch Bescheinigungen tiber die angeblich pflichtgeméfle Teilnahme an Beichte
und Kommunion erwirken. Da sie ,,dergestalt die Heucheley auf allen Seiten®
ablehnten, hofften sie ihr Gewissen nicht zu beschweren und ,,vor Gott und allen
guten Christen entschuldiget” zu sein.'

Nun wiirde man - zumindest aus heutiger Sicht - wohl auch die von den Kauf-
mannsgesellen aufgefithrten Vermeidungsstrategien, wenn nicht als ,Heuchelei,
so jedenfalls als inkonsistent im Hinblick auf eine im 17. Jahrhundert sowohl
in katholischen wie protestantischen Territorien postulierte Handlungsnorm
qualifizieren, die auf einem absoluten Wahrheits- und exklusiven Heilsanspruch
griindete und folgerichtig auf eine konfessionelle ,,Vereindeutigung® der religiésen
Praxis zielte.” Von den Angehorigen der eigenen Glaubensgemeinschaft wurde

1 ,Wegen eines Kauffgesellens der seiner oder seines Herren Handlungs halber sich etzliche
Jahre in Hispanien aufhilt, Hamburg, 16. August 1620 In: Consilia Theologica Witeber-
gensia. Das ist Wittenbergisches Geistliche Rathschldge [...] von der Theologischen Facultit
daselbsten. Frankfurt a. M. 1664, Teil 111, S. 42. Fir den Hinweis auf diese Quelle danke
ich Christopher Voigt-Goy.

2 Barbara Stollberg-Rilinger: Einleitung. In: dies./Andreas Pietsch (Hrsg.): Konfessionelle
Ambiguitdt. Uneindeutigkeit und Verstellung als religiose Praxis in der Friihen Neuzeit. Gi-
tersloh 2013, S. 9-26, hier S. 11f;; vgl. trotz aller Kritik immer noch grundlegend Wolfgang



586 Thomas Weller

verlangt, sich in allen Lebenslagen zu ihrem je einen, vermeintlich einzig wahren
und allein selig machenden Glauben in Worten wie in Taten zu bekennen. Dies
implizierte umgekehrt, all das zu unterlassen, was als Verrat an diesem Glauben
bzw. als Bekenntnis zu konkurrierenden und damit ,falschen’ bzw. hiretischen
Glaubensauffassungen ausgelegt werden konnte.

Das Gutachten der Wittenberger Fakultdt, Anfang des 17. Jahrhunderts be-
kanntlich ein Hort der lutherischen Orthodoxie, fiel jedoch keineswegs so eindeu-
tig aus, wie man vielleicht erwarten wiirde, sondern entpuppt sich bei ndherem
Hinsehen selbst als subtiler Akt der Dissimulation. Erwartungsgemaf3 erteilten
die Wittenberger Theologen zunichst jeder Form von ,,Heucheley und Simula-
tion“ eine klare Absage. Selbst wenn es moglich sei, sich der Teilnahme an den
katholischen Riten zu entziehen — was den Gutachtern zweifelhaft erschien - so
seien doch allein schon die falschen Beichtzettel ein Verrat an der ,,Christlichen
Evangelischen Religion“ und ein ,,Bekenntnis zur Papstischen® Der Hamburger
Prediger solle die jungen Kaufleute, die ja allein um des weltlichen Gewinns
wegen nach Spanien reisten, daher eindringlich vermahnen, mit Riicksicht auf
ihr Seelenheil, besser zu Hause zu bleiben. Wenn Letztere ihm daraufhin aber
nachdriicklich versicherten, sich unter keinerlei Umstanden an den katholischen
Riten zu beteiligen und sich auch keiner gefalschten Beichtzettel zu bedienen,
dann koénne er ,,solche Reise wohl geschehen lassen® Solange er die Glaubigen
hinlanglich auf die Gefahren fiir ihr Seelenheil hinweise, habe er seiner Pflicht
geniige getan und konne alles Weitere den Kaufmannsgesellen selbst zu ,,fernerer
Nachdenkung und auf eigene Verantworttung“ anheimstellen.’

Entlastet wurde damit freilich allein das Gewissen des Hamburger Pfarrers,
nicht aber das der Kaufleute. Welche Note Letztere offenbar zum Teil auszustehen
hatten, bezeugt ein Brief, den der Sohn des Hamburger Biirgermeisters Johann
Schulte am 21. April 1681 aus Lissabon an seinen Vater schrieb. Er habe seit seiner
Ankunft im Dezember 1680 ,,allbereit einmal auf} Noht daselbst gesiindiget*,
als er auf der Strafle unerwartet einer Sakramentsprozession begegnet sei. Um
kein Aufsehen zu erregen, habe er dem Beispiel der Umstehenden folgend, der
geweihten Hostie die Ehre erwiesen, wobei ihm ,,die Arme und Beine gebebt®
hitten. In seiner Antwort versuchte Johann Schulte senior seinen Sohn zu beru-
higen. Er solle kein ,,Banghase sein®, Gott werde ihm seine Stinde schon vergeben.
Fiir die Zukunft empfahl ihm der Vater eben jene Strategien, von denen auch in
Dedekens Anfrage die Rede war: Um die Osterzeit solle er sich einen Beichtzettel

Reinhard: Zwang zur Konfessionalisierung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessio-

nellen Zeitalters. In: Zeitschrift fiir Historische Forschung 1o (1983), S. 257277 hier S. 266.
3 ,Antwort der Theologischen Facultit zu Wittenberg auff vorhergehende Frage und Bericht,

Wittenberg, 8. November 1620 In: Consilia Theologica Witebergensia, Teil ITI, S. 42.



Heuchelei und Haresie

von einem Pfarrer besorgen und wenn er kiinftig einer Prozession begegne, solle
er einen Umweg nehmen oder in ein Haus gehen.*

Bemerkenswerterweise wurden solche Praktiken der Dissimulation und Ver-
stellung aber nicht nur von Hamburger Kaufleuten als legitim angesehen und
von lutherischen Theologen zumindest implizit geduldet, auch die katholische
Kirche und namentlich die beriichtigte spanische Inquisition nahm zu dieser
Zeit nur noch sporadisch Anstof$ an der Anwesenheit protestantischer Kauf-
leute im Herrschaftsbereich der spanischen Krone - vorausgesetzt allerdings,
dass Letztere sich in der Offentlichkeit nicht als solche zu erkennen gaben. Dies
mag auf den ersten Blick @iberraschen, gilt das frithneuzeitliche Spanien doch
nicht unbedingt als Heimstétte religioser Toleranz. Gleichwohl charakterisieren
die zitierten Auflerungen recht zutreffend den modus vivendi, den Protestanten
und katholische Mehrheitsgesellschaft an den grofien Handelsumschlagplitzen
der Iberischen Halbinsel im 17. Jahrhundert gefunden hatten. Wechselseitig ak-
zeptierte Praktiken der Dissimulation und Verstellung bildeten gleichsam die
Grundlage fiir die Duldung der Angehérigen der fremden Konfession, die immer
seltener zum Opfer von Nachstellungen und Verfolgung durch die spanische
Inquisition wurden.’

Im Folgenden mochte ich aufzeigen, unter welchen konkreten Umstédnden
und Bedingungen Praktiken der ,Heuchelei‘ eine Koexistenz von Angehorigen
unterschiedlicher Glaubensrichtungen im frithneuzeitlichen Spanien ermdglich-
ten. Ich werde dabei zundchst etwas ausfiihrlicher auf die bereits angesprochene
Gruppe der protestantischen Kaufleute eingehen und dann einen kurzen Blick
auf die Angehorigen jener beiden grofSen Glaubensgemeinschaften werfen, die
im frithneuzeitlichen Spanien mit besonderer Harte von der Inquisition verfolgt
wurden: die meist unter Zwang zum Christentum konvertierten Juden (conversos)

4 Johann Schulte: Briefe des Hamburgischen Biirgermeisters Johann Schulte an seinen in Lis-
sabon etablierten Sohn Johann Schulte, geschrieben in den Jahren 1680-1685. Hamburg 1856,
S. 22; vgl. dazu auch Jorun Poettering: ,Kein Banghase sein. Hamburger Kaufmannslehr-
linge im katholischen Lissabon des 17. Jahrhunderts. In: Alexandra Curvelo/Madalena
Simées (Hrsg.): Portugal und das Heilige Romische Reich (16.-18. Jahrhundert) — Portugal
e 0 Sacro Império (séculos XVI-XVIII). Miinster 2011, S. 207-216, hier S. 208; dies.: Han-
del, Nation und Religion. Kaufleute zwischen Hamburg und Portugal im 17. Jahrhundert.
Gottingen 2013, S. 330f.

5 Antonio Dominguez Ortiz: El primer esbozo de tolerancia religiosa en la Espana de los
Austrias. In: Cuadernos de Historia Moderna y Contemporanea 2 (1983), S. 13-20; Werner
Thomas: La represién del protestantismo en Esparia. Leuven 2001; ders.: Los protestantes y
la Inquisicién en Esparia en tiempos de Reforma y Contrarreforma. Leuven 2001; Thomas
Weller: Trading Goods - Trading Faith? Religious Conflict and Commercial Interests in
Early Modern Spain. In: Isabel Karremann/Cornel Zwierlein/Inga M. Groote (Hrsg.):
Forgetting Faith? Negotiating Confessional Conflict in Early Modern Europe. Berlin/Boston
2012, S. 221-240.

987



588 Thomas Weller

und Muslime (moriscos). Abschliefend stelle ich einige weiterfiihrende Uberle-
gungen zur Frage nach der Inkonsistenz religioser Praxis an.
*

Protestanten gerieten auf der Iberischen Halbinsel erst in der zweiten Hélfte des
16. Jahrhunderts starker ins Visier der Inquisition, nachdem 1557/58 in Valladolid
und Sevilla zwei evangelische Untergrundgemeinden aufgedeckt worden waren.
Der Protestantismus wurde nun erstmals als ernste Bedrohung auch innerhalb
Spaniens wahrgenommen, denn die Mitglieder der beiden klandestinen Gemein-
den waren fast ausschliefilich gebiirtige Spanier, die allerdings tiber Kontakte in
die Niederlande und ins Heilige Rémische Reich verfiigten.® Mit grofler Harte
ging man deshalb von nun an auch gegen Landfremde vor, um auf diese Weise
das Einsickern protestantischer Schriften und Ideen zu verhindern. Ins Faden-
kreuz gerieten dabei vor allem Kauf- und Seeleute, die die Hifen der Iberischen
Halbinsel ansteuerten und von denen man befiirchtete, dass sie neben dringend
benotigten Handelswaren auch hiretisches Gedankengut einfithrten. Seit den
1560er Jahren wurden fremde Schiffe von der Inquisition systematisch durchsucht
und Passagiere und Mannschaften befragt.” 1562 wurden Kapitin und Steuermann
eines niederlandischen Schiffes in Sevilla zum Tode auf dem Scheiterhaufen
verurteilt, weil sie nach Aussagen einiger Passagiere wihrend der Uberfahrt
protestantische Gottesdienste an Bord abgehalten hatten.® Dies war nicht der
einzige Vorfall dieser Art. Als sich aber die Klagen der Protestanten hauften
und das rigorose Vorgehen der Inquisitoren schlief3lich die Einfuhr dringend
benétigter Produkte gefahrdete, weil protestantische Machte wie England, aber

6 Thomas, La represion, S. 211-235; William Monter: Zwangskonfessionalisierung? Die spa-
nische Inquisition gegen Lutheraner und Morisken. In: Wolfgang Reinhard/Heinz Schil-
ling (Hrsg.): Die katholische Konfessionalisierung. Miinster 1995, S. 135-144; Ernst Schifer:
Beitrdge zur Geschichte des spanischen Protestantismus und der Inquisition im sechzehnten
Jahrhundert. Nach den Originalakten in Madrid und Simancas. 3 Bde. Giitersloh 1902;
Klaus Wagner: Luteranos y otros disidentes en la Espafia del Emperador. In: Christoph
Strosetzki (Hrsg.): Aspectos histéricos y culturales bajo Carlos V. Frankfurt a. M. 2000,
S. 97-105; Michel Boeglin: Evangelismo y sensibilidad religiosa en la Sevilla del quinientos.
Consideraciones acerca de la represion de los luteranos sevillanos. In: Studia Historica.
Historia Moderna 27 (2005), S. 163-189.

7 Thomas, La represion, S. 229-331; Virgilio Pinto Crespo: Inquisicion y control ideolégico en
la Esparia del siglo XVI. Madrid 1983, S. 97-124; Jaime Contreras: El control de las fronteras
maritimas: la visita de navios. In: Joaquin Pérez Villanueva/Bartolomé Escandell Bonet
(Hrsg.): Historia de la Inquisicion en Espafia y América. Bd. 1. Madrid 1984, S. 760-763;
Francisco Fajardo Spinola: La vigilancia del mar. La inquisicion canaria y las visitas de
navios. In: Anuario de Estudios Atldanticos 49 (2003), S. 87-124; Juan C. Galende Diaz/
Barbara Santiago Medina: Las visitas de navios durante los siglos XVI y XVII. Historia
y documentacién de una practica inquisitorial. In: Documenta & Instrumenta 5 (2007),
S. 51-76.

8 Thomas, Los protestantes, S. 359f.



Heuchelei und Haresie

auch die Hansestadte, nun offen mit einem Abbruch der Handelsbeziehungen
drohten, sahen sich die spanischen Autoritaten zu einem Umdenken genotigt.

1576 unterzeichneten der bekanntlich nicht gerade als Protestantenfreund gel-
tende Herzog von Alba und der englische Gesandte Henry Cobham ein geheimes
Abkommen, das den englischen Kaufleuten kiinftig einen gewissen Schutz vor
Nachstellungen durch die Inquisition garantierte, solange sie kein 6ffentliches
Aufsehen (escdndalo) erregten. Im Einzelnen sah das sogenannte Alba-Cobham-
Abkommen vor, dass Untertanen der englischen Kénigin von der Inquisition
kiinftig nicht mehr fiir Vergehen belangt werden konnten, die sie auflerhalb des
Herrschaftsbereichs der spanischen Krone begangen hatten. Auflerdem waren
sie von der Verpflichtung befreit, die katholische Messe zu besuchen. Wenn sie
dies aber taten oder an irgendeinem anderen Ort der geweihten Hostie oder
anderen religiésen Symbole begegneten, hatten sie diesen die schuldige Reverenz
zu erweisen.’ Diese Regelungen wurden im englisch-spanischen Friedensvertrag
von 1604 offiziell bestétigt und im Verlauf des 17. Jahrhunderts in weiteren bila-
teralen Vertrdgen sukzessive auf die Angehorigen der iibrigen protestantischen
Michte ausgedehnt.”

Die vertraglichen Vereinbarungen garantierten den Protestanten erstmals
offiziell einen gewissen Handlungsspielraum. Doch schon zuvor ldsst sich vie-
lerorts eine stillschweigende Duldung der fremden Kaufleute beobachten. Die
Voraussetzung war freilich stets, dass sich Letztere nach auflen wie Katholiken
gaben. Viele waren dabei offenbar weniger besorgt um ihr Gewissen als der
eingangs zitierte Hamburger Kaufmannssohn. So lebte der protestantische Kauf-
mann William Bonfil achtzehn Jahre unbehelligt in Bilbao, wo er regelmiaflig
die Messe besuchte, zur Beichte und Kommunion ging und auch an den grofien
Prozessionen teilnahm. Erst als er im Jahre 1586 das Vorgehen der Inquisition
gegen einen englischen Landsmann kritisierte, wurde er selbst verdachtigt und
der Hiresie Giberfiihrt." 1594 lief§ David Quinaloc aus Dundee zwei durchreisende
Englidnder wissen, dass er, seit er in Spanien lebe, regelmaf3ig die Messe besuche
und bei den M6nchen bete, ,,um seiner Pflicht nachzukommen, seinen Kredit
nicht zu verlieren und nicht aufler Landes gewiesen zu werden“ (por cumplir y
tener crédito, y por no salir desterrado). Wahrend die anderen aber in der Kirche

9 Carlos Gémez-Centurion Jiménez: Pragmatismo econémico y tolerancia religiosa. Los
acuerdos Cobham-Alba de 1576. In: Cuadernos de Historia Moderna 8 (1987), S. 57-81;
Pauline Croft: Englishmen and the Spanish Inquisition, 1558-1625. In: The English Historical
Review 87 (1972), S. 249-268, hier S. 254-255.

10 Thomas, La represion, S. 306-308, hier S. 357£.; Croft, Englishmen, S. 257; Albert J. Loo-
mie: Toleration and Diplomacy. The Religious Issue in Anglo-Spanish Relations, 1603-1605.
Philadelphia 1963.

11 Thomas, Los protestantes, S. 385.

589



590 Thomas Weller

beteten, lese er heimlich die Werke von Ovid und Vergil in der Kirchenbank.”
Bei Wahrung der duf3eren Form gab es also durchaus Spielrdume fiir deviantes
Verhalten," allerdings bewegten sich die Protestanten in Spanien damit auch zu
diesem Zeitpunkt noch auf einem sehr schmalen Grat. So vergafl Quinaloc nicht,
die beiden Englénder im selben Atemzug eindringlich zu warnen, dass Spanien
kein sicheres Pflaster sei. Wenn jemand einem Boses wolle, reichten schon zwei
gekaufte Zeugen, um den Beschuldigten jeder beliebigen Ketzerei zu tiberfithren."

Ob und unter welchen Umstinden es dazu kam, hing von einer Reihe zum
Teil kontingenter Faktoren ab. Dem vom Niederrhein stammenden Johann
Avontroot etwa wire es beinahe zum Verhdngnis geworden, die Witwe seines
fritheren Arbeitgebers zu heiraten, wodurch er vom Verwalter zum anteiligen
Eigentiimer einer eintrdglichen Zuckerrohrplantage auf den Kanarischen In-
seln aufstieg. Dies neideten ihm seine Stiefkinder, die ihn unmittelbar nach der
Hochzeit als heimlichen Protestanten bei der Inquisition denunzierten. Dabei
wurde dem Beschuldigten bezeichnenderweise eben das zur Last gelegt oder
als Indiz angefiihrt, woriiber man unter anderen Umstinden gerne bereit war
hinwegzusehen: Avontroot gehe nicht regelmaflig zur Beichte, esse Fleisch in
der Fastenzeit (wofiir er einen Dispens vorweisen konnte), verstecke sich im
Haus, wenn das Sakrament auf der Strafle herumgetragen werde, schicke an
seiner Stelle einen schwarzen Sklaven, um das Kreuz in der Prozession zu tragen.

In der Mehrzahl der Fille aber akzeptierten sowohl die Inquisitoren als auch
die katholische Bevolkerung an den grofien Handelsumschlagplitzen die Dissi-
mulation der fremden Kaufleute. Dies ging bis hin zur Eheschlieffung mit Ein-
heimischen, der keineswegs immer eine Konversion vorausging. Die Einbindung
in lokale Klientel- und Patronage-Netzwerke und die notorische Bestechlichkeit
der Inquisitoren rettete auch Johann Avontroot das Leben, der mit einer geringen
Geldstrafe davon kam und wenige Jahre spiter sogar im Dienst der Inquisiti-
on als Dolmetscher bei der Visitation fremder Schiffe auftrat. Dass Avontroot
Jahrzehnte spéter, mit iiber 70 Jahren, dennoch in Toledo als Ketzer verbrannt
wurde (als letzter Protestant {iberhaupt) hatte andere Griinde.”

12 Archivo Histérico Nacional [=AHN], Madrid, Inquisicion, leg. 2105-80: causas despacha-
das, Toledo 19 de junio 1594 a 1 de junio 1595. Zit. nach ebd., S. 389.

13 Vgl. dazu allgemein Alexander Késtner/Gerd Schwerhoff: Religiose Devianz in alteuropi-
ischen Stadtgesellschaften. Eine Einfithrung in systematischer Absicht. In: dies. (Hrsg.):
Gottlicher Zorn und menschliches Mafs. Religiose Abweichung in frithneuzeitlichen Stadt-
gemeinschaften. Konstanz 2013, S. 9-43.

14 Thomas, Los protestantes, S. 389.

15 Avontroot war nach 1609 in die Niederlande gezogen, von wo aus er eine rege publizis-
tische Tatigkeit entfaltete und den Schmuggel protestantischer Flugblitter nach Spanien
und Amerika organisierte. 1632 reiste er persénlich nach Madrid um Philipp IV. zum
Calvinismus zu bekehren. Vgl. dazu ausfithrlich Thomas Weller: Vom Kaufmann zum



Heuchelei und Haresie

%
Anders als die Protestanten waren Juden und Muslime schon seit Jahrhunder-
ten auf der Iberischen Halbinsel prisent, bevor sie am Beginn der Neuzeit zur
Auswanderung oder Konversion gezwungen wurden. Besonders in den Anfangs-
jahren der Inquisition gingen die Tribunale mit grof3er Harte gegen konvertierte
Juden (conversos) vor, denen zur Last gelegt wurde, im Geheimen den mosaischen
Glauben weiter zu praktizieren. Tausende solcher judaizantes fanden den Tod auf
dem Scheiterhaufen. Und auch als die Verfolgung von Protestanten bereits deut-
lich an Intensitdt nachlief3, wurden die conversos immer noch Opfer periodischer
Verfolgungen, zuletzt in den 1720er Jahren.® Auf die erfolgreiche Assimilation
vieler jiidischer Konvertiten reagierte die Gesellschaft mit neuerlicher Exklusion.
Die schon im 15. Jahrhundert eingefiihrten limpieza-de-sangre-Statuten schlossen
bis zum Ende des Ancien Régime die Nachkommen konvertierter Juden von der
Mitgliedschaft in zahlreichen Korporationen und von politischen Amtern aus.
Auch den moriscos erging es nicht besser. Nach der blutigen Niederschlagung von
Aufstinden im Kdnigreich Granada (Guerra de las Alpujarras, 1568-1570) wurden
Zehntausende von ihnen in andere Regionen Spaniens zwangsumgesiedelt, bis
man sich 1609 dazu entschloss, in einer beispiellosen Massendeportation alle
Angehorigen dieser Minderheit von der Iberischen Halbinsel zu vertreiben.”
Trotz solch spektakuldrer Mafinahmen, die zum Teil schon von den Zeitge-
nossen kritisiert wurden, gab es jedoch auch mit Blick auf conversos und mo-
riscos Phasen des relativen Friedens und der Koexistenz, hdufig durch geheime
Vereinbarungen mit der Krone oder formale Gnadenakte abgesichert, fiir deren
Gewihrung die stets von Finanznéten geplagte spanische Krone hohe Summen
verlangte. 1605 bewirkten portugiesische Neuchristen auf diese Weise einen Ge-

protestantischen Martyrer. Johann Avontroot (1559-1633). In: ders./Henning P. Jiirgens
(Hrsg.): Religion und Mobilitit. Zum Verhiltnis von raumbezogener Mobilitit und religi-
oser Identitditsbildung im friihneuzeitlichen Europa. Gottingen 2010, S. 293-326; Werner
Thomas: El hombre que intent6 convertir al rey de Espafia: Hans Avontroot (1559-1633).
In: Jan Lechner (Hrsg.): Contactos entre los Paises Bajos y el mundo Ibérico. Amsterdam
1992, S. 45-66.

16 Julio Caro Baroja: Los Judios en la Espafia Moderna y Contempordnea. 3 Bde. Madrid 1978,
hier Bd. 3, S. 50-131.

17 Manuel F. Fernandez Chaves/Rafael Pérez Garcia: Mobility under Suspicion. The Moriscos
in Early Modern Spain. In: Jiirgens/Weller, Religion und Mobilitét, S. 235-263; dies.: En
los mdrgenes de la ciudad de Dios. Moriscos en Sevilla. Valencia 2009; Bernard Vincent:
La expulsion de los moriscos del Reino de Granada y su reparticion en Castilla. In: ders.:
Andalucia en la Edad Moderna. Economia y sociedad. Granada 1985, S. 215-266; Manuel
Lomas Cortés: El proceso de la expulsion de los moriscos de Esparia (1609-1614). Valencia
2012; Mercedes Garcia Arenal/Gerard Wiegers (Hrsg.): Los moriscos: expulsion y didspora.
Valencia 2013.

991



592 Thomas Weller

neralpardon fiir 6.000 Familien.” Als in den 1620er Jahren unter der Agide des
Conde-Duque de Olivares portugiesische Konvertiten gezielt als Geldgeber fiir
die Krone angeworben und ins Land geholt wurden, sicherte man auch ihnen im
Gegenzug Schutz vor Verfolgung zu.” Gegen Zahlung erheblicher Geldbetrige
war es 1526 den moriscos von Valencia und Granada gelungen, bei Karl V. ein
vierzigjdhriges Moratorium fiir eine Reihe bereits eingefiihrter Sondergesetze
zu bewirken.”

Trotz solcher Konzessionen zielte die Politik der spanischen Krone gerade auch
im Umgang mit den beiden genannten Gruppen auf die duflerliche Wahrung
religioser Uniformitat und die zwangsweise Einebnung religioser und kultu-
reller Unterschiede. Schon unter den Katholischen Konigen wurde eine ganze
Reihe von Verboten erlassen, die sich vornehmlich auf die sichtbaren Zeichen
der kulturellen ,Andersartigkeit’ von Muslimen und Juden und ihre religiosen
Riten bezogen. Schon Anfang des 16. Jahrhunderts wurde den Frauen in Granada
(bemerkenswerterweise zundchst den altchristlichen) das Tragen der almalafa
verboten, eines langen, tiber der Kleidung getragenen, weiflen Schleiers;* von
moriscos betriebene Schlachtereien wurden streng tiberwacht, der Besuch von
Badeanstalten erschwert, Moriskenfrauen die Betitigung als Hebammen unter-
sagt, um die Beschneidung mannlicher Neugeborener zu verhindern; auch der
Gebrauch der arabischen Sprache in Wort und Schrift wurde sukzessive verboten.
Umgekehrt machte sich verdachtig, wer kein Schweinefleisch verzehrte oder
wihrend des Ramadan fastete, wer sich haufig wusch, am Freitagnachmittag
bzw. am Samstag nicht arbeitete oder an anderen nichtchristlichen Feiertagen

18  Poettering, Handel, S. 128 und S. 146-150; Juan I. Pulido Serrano: Las negociaciones con
los cristianos nuevos en tiempos de Felipe III a la luz de algunos documentos inéditos
(1598-1607). In: Sefarad 66/2 (2006), S. 345-376; ders.: Os judeus e a Inquisicao no tempo
dos Filipes. Lissabon 2007, S. 47-76.

19 Antonio Dominguez Ortiz: Los judeoconversos en Espaiia y América. Madrid 1988, S. 64-73;
Bernardo Lépez Belinchoén: Olivares contra los portugueses. Inquisicion, conversos y guerra
econdmica. In: Bartolomé Escandell Bonet/Joaquin Pérez Villanueva (Hrsg.): Historia de
la Inquisicion en Espafia y América. Bd. 3: Temas y problemas. Madrid 2000, S. 499-530;
ders.: Honra, libertad y hacienda. Hombres de negocios y judios sefardies. Alcald de Henares
2001.

20 Rafael Benitez Sanchez-Blanco: Heroicas decisiones. La Monarquia Catélica y los moriscos
valencianos. Valencia 2001; Antonio Dominguez Ortiz/Bernard Vincent: Historia de los
moriscos. Vida y tragedia de una minoria. Madrid 1978, S. 24-26.

21 David Coleman: Creating Christian Granada. Society and Religious Culture in an Old-World
Frontier City, 1492-1600. Ithaca (NY)/London 2003, S. 63; Leonard P. Harvey: Muslims in
Spain, 1500-1614. Chicago (IL) 2006, S. 72 und S. 212.



Heuchelei und Haresie

saubere Kleidung anzog. Oft reichte schon eines dieser Verdachtsmomente fiir
eine Denunziation.”

Fir die Angehorigen religioser Minderheiten wurden Praktiken der Dissi-
mulation und Verstellung unter diesen Bedingungen zu einer Uberlebensfrage;
die Alternative war der Martyrertod auf dem Scheiterhaufen oder die Auswan-
derung. Aufjiidischer und muslimischer Seite wurde tiber diese Frage iibrigens
ebenso kontrovers diskutiert wie auf christlicher.”” Unter den Angehérigen aller
drei Glaubensrichtungen war auch das Phanomen religiosen Grenzgangertums
bzw. die Ausbildung multipler oder hybrider Identitaten weit verbreitet — ein
Zusammenhang, der hier nicht weiter vertieft werden kann.**

Trotz aller Gemeinsambkeiten blieb jedoch ein wesentlicher Unterschied: Wéh-
rend sich die katholische Mehrheitsgesellschaft in Spanien im Falle der protes-
tantischen Kaufleute offenbar ab einem gewissen Zeitpunkt mit der Wahrung
des duf8eren Scheins zufrieden gab, oder anders formuliert: eine vergleichsweise
hohe ,,Ambiguitdtstoleranz“an den Tag legte,” blieb im Fall der conversos und
moriscos stets ein gesamtgesellschaftliches Grundmisstrauen vorhanden, das
aus gegebenem Anlass in gewalttitige Ubergriffe und obrigkeitliche Verfolgung
umschlagen konnte. Gliickte den protestantischen Kaufleuten, die sich dauerhaft
in Spanien niederliefen, in aller Regel die erfolgreiche Integration in die katho-
lische Mehrheitsgesellschaft, und zwar teilweise auch ohne offiziell vollzogene

22 Christian Windler: Religiése Minderheiten im christlichen Spanien. In: Peer Schmidt
(Hrsg.): Kleine Geschichte Spaniens. Stuttgart 2002, S. 105-121, hier S. 114; Dominguez
Ortiz/Vincent, Historia, S. 20f., S. 32£., S. 130; Louis Cardaillac: Morisques et chrétiens. Un
affrontement polémique (1492-1640). Paris 1977, S. 13-34.

23 Vgl. Windler, Religiése Minderheiten, S. 115; Yosef Kaplan: The Travels of Portuguese Jews
from Amsterdam to the ,Lands of Idolatry“(1644-1724). In: ders. (Hrsg.): Jews and Conver-
sos. Studies in Society and the Inquisition. Jerusalem 1985, S. 197-224; Miriam Bodian: Dying
in the Law of Moses. Crypto-Jewish Martyrdom in the Iberian World. Bloomington (IN) 2007.
Viele moriscos beriefen sich auf das Konzept der taqgiya, das Muslimen unter christlicher
Zwangsherrschaft den Vollzug christlicher Riten erlaubte, vgl. Leonard P. Harvey: The
Political, Social, and Cultural History of the Moriscos. In: Salma K. Jayyusi/Manuela Marin
(Hrsg.): The Legacy of Muslim Spain. Leiden 1992, S. 201-234, hier S. 208-212; Fritz Meier:
Uber die umstrittene Pflicht des Muslims, bei nichtmuslimischer Besetzung seines Landes
auszuwandern. In: Der Islam 68/1 (1991), S. 65-86, bes. S. 69—71; Cardaillac, Morisques et
chrétiens, S. 87-99.

24 Vgl. Carsten Wilke: Jiidisch-christliches Doppelleben im Barock. Zur Biographie des Kauf-
manns und Dichters Antonio Enriquez Gémez. Frankfurt a. M. u. a. 1994; Juan I. Pulido
Serrano: Plural identities. The Portuguese New Christians. In: Jewish History 25 (2011),
S.129-151; Natalia Muchnik: Being against, being with. Marrano self-identification in in-
quisitorial Spain (Sixteenth-Eighteenth Centuries). In: Jewish History 25 (2011), S. 153-174.

25 Thomas Bauer: Die Kultur der Ambiguitdt. Eine andere Geschichte des Islams. Berlin 2011;
zur Anwendung und Diskussion des Konzepts in der Frithneuzeitforschung vgl. Pietsch/
Stollberg-Rilinger, Konfessionelle Ambiguitit.

993



594 Thomas Weller

Konversion, so gelang es den konvertierten Juden und Muslimen oftmals selbst
nach Generationen nicht, sich von dem Grundverdacht zu reinigen, im Ge-
heimen ihrem alten Glauben anzuhingen - oder wie es der zum Christentum
konvertierte Antén de Montoro am Ende seines Lebens in einem Isabella der
Katholischen gewidmeten Gedicht mit bitterem Sarkasmus ausdriickte: Auch
nach siebzig Jahren Marienlob, Schweinefleisch-Essen und Rosenkranz-Beten sei
es ihm nicht gelungen, den Makel des Konvertiten aus seinem Antlitz zu tilgen.
Er habe den Ruf des ,,alten, verdammten Juden“ nicht abschiitteln konnen (no
pude perder el nombre de viejo, puto y judio).”®
*

Das fiir das sogenannte konfessionelle Zeitalter typische Streben nach Uniformitt
und Vereindeutigung der religiésen Praxis brachte Praktiken der Dissimulation
und der Verstellung systematisch hervor. Als ,inkonsistent® konnen diese Prakti-
ken in Bezug auf einen religiésen Normen- und Erwartungshorizont angesehen
werden, der von den Glaubigen in allen Lebenslagen ein eindeutiges Bekenntnis
(confessio) zu ihrem je einen und vermeintlich einzig wahren Glauben verlangte.
Ob in diesem Sinne inkonsistente Praktiken von den Zeitgenossen als ,Heuche-
lei‘ verurteilt oder in einer Zwangslage als legitim akzeptiert oder gerechtfertigt
wurden, hing von unterschiedlichen Faktoren ab.

Zunichst einmal unterschied sich die Sichtweise der unmittelbar betroffenen
Laien naturgemaf3 von derjenigen gelehrter Theologen, welche die inkriminierten
Praktiken aus sicherer Distanz beurteilten. Eine gewichtige Rolle spielte ferner der
jeweilige Zeichen- bzw. Bekenntnischarakter, der einer Handlung von den Ak-
teuren zugeschrieben wurde; zumeist handelte es sich ja um Akte ,,symbolischer
Kommunikation“” Einer Sakramentsprozession aus dem Weg zu gehen, schien
selbst protestantischen Theologen noch vertretbar, sich gefalschte Beichtzettel zu
besorgen, wurde hingegen als Verrat am eigenen Bekenntnis angesehen. Vielfach
wurde im Rahmen einer solchen Kasuistik auch zwischen bewusster Tauschung
(simulatio) und bloflem Verbergen (dissimulatio) unterschieden.”

26 Antoén de Montoro: A la reina dona Isabel. In: ders.: Cancionero. Hrsg. von Marcella Ciceri
und Julio Rodriguez-Puértolas. Salamanca 1991, S. 75.

27 Barbara Stollberg-Rilinger: Symbolische Kommunikation in der Vormoderne. Begriffe
- Forschungsperspektiven — Thesen. In: Zeitschrift fiir Historische Forschung 31 (2004),
S. 489-527.

28  Stollberg-Rilinger, Einleitung, S. 10; Carlo Ginzburg: Il nicodemismo. Simulazione e dis-
simulazione religiosa nell’Europa dels00. Turin 1970; Perez Zagorin: Ways of Lying. Dissi-
mulation, Persecution and Conformity in Early Modern Europe. Cambridge (MA)/London
1990; Lutz Danneberg: Aufrichtigkeit und Verstellung im 17. Jahrhundert. Dissimulatio,
simulatio und Liigen als debitum morale und sociale. In: Claudia Benthien/Steffen Martus
(Hrsg.): Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17. Jahrhundert. Tubingen 2006, S. 45-92; Nicole
Reinhardt: Dissimulation, Politik und Moral. In: Wolfgang Reinhard (Hrsg.): Krumme
Touren. Anthropologie kommunikativer Umwege. Wien 2007, S. 165-182.



Heuchelei und Haresie

Aus heutiger Sicht mutet es besonders paradox an, dass dabei fiir die Mitglieder
der eigenen Glaubensgemeinschaft andere Bewertungsmafistabe angelegt wurden
als fir die der jeweils anderen. Das, was den Angehorigen der eigenen Religion
bzw. Konfession in der Fremde untersagt war, wurde von Andersglaubigen im
eigenen Herrschaftsbereich ausdriicklich eingefordert. So etwa, wenn im friih-
neuzeitlichen Spanien religiése Minderheiten vor die Wahl zwischen - oft nur
duflerlicher - Anpassung an die katholische Mehrheitskultur oder Vertreibung
und Verfolgung gestellt wurden. Weder die Uberwachungs- und Sanktionspraxis
der Obrigkeiten noch die Praxis sozialer Kontrolle und Denunziation durch das
katholische Umfeld erwies sich dabei indes als ,konsistent® im Hinblick auf die
offiziell als Norm ausgegebene Wahrung der Einheitlichkeit und Eindeutigkeit
des religiosen Bekenntnisses. Vielmehr eréffneten sich auch hier immer wieder
Raume fiir wechselseitig aufeinander bezogene Praktiken der Verstellung und des
Verbergens auf der einen, des bewussten Sich-Tduschen-Lassens und Wegsehens
auf der andern Seite. Solche Praktiken verdichteten sich mancherorts zu rela-
tiv stabilen, auf wechselseitiger Erwartungssicherheit griindenden - und damit
wiederum in sich ,konsistenten’ — Praxisgefiigen. Politische oder 6konomische
Niitzlichkeitserwédgungen konnten diesen Prozess ebenso begiinstigen wie bereits
existierende soziale Netzwerke, die vielfach quer zu konfessionellen oder religi-
6sen Unterschieden verliefen. Die Stabilitit solcher Praxisgefiige war jedoch nur
solange gewidhrleistet, wie die Diskrepanz zwischen duflerlich sichtbarer Praxis
und inneren Glaubensiiberzeugungen jenseits der Thematisierungsschwelle lag.
Der Status religioser Minderheiten war insofern stets prekar, als er auf einem
unausgesprochenen Duldungspakt beruhte, der im Prinzip jederzeit von der
Mehrheitsgesellschaft aufgekiindigt werden konnte. Zwischen akzeptierter ,Heu-
chelei‘ und dem offen ausgesprochenen Vorwurf der Haresie lag in der Praxis
oft nur ein Wimpernschlag.

995





