CIiP-Titelaufnahme der Deutschen Bibliothek
Ansel, Michael:

G.G. Gervinus' Geschichte der poetischen National-Literatur der
Deutschen : Nationbildung auf literaturgeschichtlicher Grundiage
/ Michael Ansel. - Frankfurt am Main ; Bern ; New York ; Paris :
Lang, 1990

(Manchener Studien zur literarischen Kultur in Deutschland ;

Bd. 10)

Zugl.: Minchen, Univ., Diss., 1989

ISBN 3-8204-1267-0

NE: GT [
Univeraitsts

D19
ISSN 0178-7640
ISBN 3-8204-1267-0

©Verlag Peter Lang GmbH, Frankfurt am Main 1990
Alle Rechte vorbehalten.

Das Werk einschlieBlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich
geschutzt. Jede Verwertung auBerhalb der engen Grenzen des
Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages
unzulassig und strafbar. Das gilt insbesondere far
Vervielfaltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und die
Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Printed in Germany 123 567



G.G. Gervinus’
Geschichte der poetischen
National-Literatur der Deutschen.
Nationbildung auf literaturgeschichtlicher Grundlage

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung des Doktorgrades
der Philosophie
an der Ludwig-Maximilians-Universitét
zu Miinchen

vorgelegt von
Michael Ansel
aus Miinchen

Verlag Peter Lang, Frankfurt am Main 1990



Referent: Prof. Dr. Georg Jiger
Korreferent:  Prof. Dr. Wolfram Siemann
Drittreferent:  Prof. Dr. Wolfgang Frithwald

Tag der miindlichen Priifung: 20. Februar 1989



MEINEN ELTERN
ELFRIEDE UND REINHOLD ANSEL



VORWORT

Die vorliegende Arbeit ist die teils gestraffte, teils ergénzte Fassung meiner
Dissertation, die im Wintersemester 1988/89 von der Philosophischen Fa-
kultit fir Sprach- und Literaturwissenschaft II der Ludwig-Maximilians-
Universitdt Miinchen angenommen wurde. Sie wurde von Prof. Dr. Georg
Jager betreut, der meine Studien mit Engagement und Geduld geférdert
hat. Prof. Dr. Wolfgang Frithwald hat kritische Einwdnde geltend gemacht
und weiterfithrende Anregungen gegeben. Mit dem Gervinus-Kenner Dr.
Gangolf Hiibinger konnte ich einige gewinnbringende Gespriche fiihren.
Die Ratschldge von Prof. Dr. Wolfram Siemann sind fiir die Druckfassung
beriicksichtigt worden.

Allen Genannten danke ich herzlich. Ich danke auBerdem Peter Volk fiir
seine Bereitschaft, sich zeitraubenden Lektorentitigkeiten zu unterziehen,
und meiner Frau Petra, die mir die fiir das Abfassen einer solchen Arbeit
nétigen Freirdume geschaffen hat. Durch Heribert Kristls Vermittlung wur-
de mir die Erstellung einer guten reproduktionsfahigen Vorlage ermoglicht.

Miinchen, im November 1989 Michael Ansel






INHALT

EINLEITUNG

Die Miingel einer auf Aktualitit erpichten Forschung (13) - Leit-
ideen der vorliegenden Untersuchung (15) - Weimars Forschungs-
bericht: Richtige Diagnosen - fragwiirdige Konsequenzen (16)

ERSTER TEIL

Einleitende BEMETKUNZEN .....ccoveeucureeecnrrccereeeicsesisiiessnenseesesesenssans S.21

Erstes Kapitel: Die Erfahrung der neuzeitlich bewegten Geschichte
und die Historisierung der Ideen- und Wissenschaftsgeschichte als
europaische PhANOMENE ..o S.23

Der Aufstieg des Biirgertums und seine Begleiterscheinungen (24)
- Die Entdeckung der Historizitit und Machbarkeit der Zivili-
sation (25) - Mentalitits- und ideengeschichtliche Auswirkun-
gen (28)

Zweites Kapitel: Biirgertum, Liberalismus und die Historisierung
des Weltbildes in Deutschland ... S.29

Die heterogene biirgerliche Gesellschaft (29) - Gemeinsame
Merkmale und Interessen der verschiedenen Biirger (34) - Der
Liberalismus als geméiBigte Integrationsideologie (40) - Der "Mit-
telstand" (48) - Vormirz (52) - Historisierung (57) - Hegels Philo-
sophie (69) - Historisierung und Politisierung als Komplementér-
erscheinungen (71)

ZUuSAMMENTASSUNE .covevmrrrcecncecemeieiiienesiierssess it bsn s bes s assenesenans S.76

ZWEITER TEIL

Einleitung: Der weitere Verlauf der Untersuchung ..........ocoecenivcnennees S.79



10

Erstes Kapitel: Allgemeine Grundziige des Geschichtsbildes

von Gervinus und seiner Historiographie ...

Eklektizismus (80) - Geschichtsphilosophisch fundierter Fort-
schrittsoptimismus (81) - Objektivitit und Parteilichkeit (85) -
"Die gewaltigen Ziige, in denen die Vorsehung schreibt" (95) -
Politik auf wissenschaftlicher Grundlage (100) - Wissenschaft und
Kultur vom und fiir den "Mittelstand” (109) - Wissenschaftliche
Prosa - Ideal und Wirklichkeit (115)

Zweites Kapitel: Der Vormarz als Zeitalter der Literatur-

geschichtsschreibung ... ettt ettt aae st saesens

Politisierung (119) - Vormirzlicher "Pluralismus”: Gesellschafts-
politische BewuBtseinsbildung im Dienst unterschiedlicher Inter-
essen (121) - Bildungskonzepte (124) - Der Neuhumanismus (131)
- Der bildungszitatgesittigte Konversationston der Biedermeier-
zeit (135)

DRITTER TEIL

Einleitende Bemerkungen ...

Erstes Kapitel: Der Nachweis der geschichtlichen Bedingtheit

AET LILETALUT .uveneieieeeeireteeeeeresresseesessesssessessesssssessesesessessessssssessossessons

Autopsie (142) - Erkenntnisfortschritt durch konsequente Histori-
sierung (143) - Gervinus’ Stellung in der Geschichte der Litera-
turwissenschaft (145)

Zweites Kapitel: Gervinus’ zwiespiltiges Verhiltnis zu einer

dsthetischen Beurteilung der Literatur .........inniicnncnnns

Anspruchsvolle Literaturgeschichtsschreibung als Bringschuld der
Wissenschaft (157) - Ahistorisches Schonheitsideal (158) - Keine
Verweigerung einer asthetischen Wertung (162) - Epigonaler
Klassizismus und &sthetischer Synkretismus (165) - Aspekte des
Verhiltnisses von formaler und inhaltlich-historischer Beurtei-
lung (169) - Zusammenfassung; Nachwirkungen (174)

Drittes Kapitel: Die Strategie der Aktualisierung des

literariSChen EIBES ...t eesesereesseresssesvensens

Die Entscheidung fiir die Vergegenwirtigung der "National-Lite-
ratur" (179) - Die Vergewisserung der zum Kosmopolitismus dis-
ponierten nationalkulturellen Identitit im Medium der Litera-
tur (181) - Die geschichtsphilosophische Verortung der "sthe-

......... S. 80

....... S. 118

....... S. 139

S. 141

....... S. 156

....... S. 179



11

tischen Periode" (187) - Der Verlauf der "isthetischen Peri-
ode" (189) - Der "mittelstiandische” Charakter der "National-Lite-
ratur” (195) - Das "Ende der Kunstperiode" (205) - Politik auf li-
teraturgeschichtlicher Grundlage als Aufgabe fiir den "Mittel-
stand" (208) - Die Revolution mit Federkiel und Tinte (210) - Ge-
wihrsminner fiir den Ubergang vom "dsthetischen” zum "politi-
schen Zeitalter": Friedrich Schiller ... (213) - ... und Georg For-
ster (216)

Viertes Kapitel: Nationbildung auf literaturgeschichtlicher
Grundlage S.221

Das protestantische Prinzip (224) - Die Befreiung des Geistes
durch die Reformation (225) - Die Literatur als Verkiinderin
einer Humanitétsreligion (226) - Laizismus (229) - Antikatho-
lische Tendenz (232) - Purifizierende Riickkehr zum Einfa-
chen (234) - Tatférdernde Innerlichkeit (235) - Das protestan-
tische Wahrheitsstreben als Garant fiir die Errichtung einer
Menschheitsnation (241) - Die Nation neuhumanistisch gebildeter
Individuen (242) - Epilog: Gervinus - ein ideologischer Wegberei-
ter des Nationalsozialismus? (244)

Fiinftes Kapitel: Gervinus’ Literaturgeschichtsschreibung als
Resultat der Konzeption einer objektiv-parteilichen bzw.
parteilich-objektiven Historiographie ...5.248

Zwei Fehlinterpretationen (252) - Objektive Parteilichkeit (253) -
Parteiliche Objektivitit (257) - Der Funktionszusammenhang von
Objektivitdt und Parteilichkeit (262) - Veranschaulichende Bei-
spiele (268)

SCHLUSS

Mingel des Politisierungskonzepts und deren (ideen)geschicht-
liche Griinde (275) - Bildungswissen (279) - Der problematische
Volksbegriff (281) - Die "Geschichte der poetischen National-
Literatur der Deutschen” im (wissenschafts)geschichtlichen Kon-
text ihrer Zeit (288)

LITERATUR

Werke, Briefe und Dokumente von Georg Gottfried Gervi-
nus (297) - Sekundirliteratur (299)






EINLEITUNG

Die Mingel einer auf
Aktualitdt erpichten Forschung

Eine summarische, allgemein und kurz gehaltene Beurteilung der neueren
Sekundirliteratur tiber die Geschichte der poetischen National-Literatur der
Deutschen, wie sie hier einleitend vorgetragen werden soll, wird zwangsléu-
fig von den Qualitdtsunterschieden der von ihr kritisierten Arbeiten ab-
sehen miissen. Sie wird daher nicht auf alle von ihnen gleichermaBen und in
derselben Intensitdt zutreffen konnen. Alle diese Arbeiten sind jedoch
prinzipiell so zu charakterisieren, daB sie bei dem Versuch der historischen
Rekonstruktion der Genese und Ausprigung von Gervinus’ Literatur-
geschichte zu oberflachlich recherchieren und deshalb zu oftmals nicht
wirklich fundierten Einschitzungen ihres Untersuchungsgegenstandes ge-
langen. Zu Recht stellt Gangolf Hiibinger fest, "die fachspezifische Rezep-
tion" jenes Werks durch die Germanistik habe "sich leider weniger um die
besonderen politisch-sozialen Entstehungszusammenhénge und [seine] wis-
senschaftsgeschichtlichen Bedingungen bemiiht und sich stattdessen auf
grobrastrige Klassifikationen ... oder den Vorwurf unmethodisch-antidsthe-
tischen Vorgehens beschrinkt.” [1] Gervinus selbst beschrieb 1833 in einer
programmatischen Rezension das seiner Meinung nach gro8te Defizit der
damaligen akademischen Literaturwissenschaft mit den Worten, "sie moge
allerhand Verdienste haben, allein geschichtliche habe sie fast gar kei-
ne." [2] Diese Beurteilung trifft zumindest tendenziell, obgleich natiirlich

1 Hiibinger 1984, S. 45 f.

2 SzL, S. 4. - Die Siglen, mit denen wir die verwendeten Ausgaben der Werke von
Gervinus bezeichnen, werden im Literaturverzeichnis (s.u. S. 297 f.) aufgeschliisselt. Zu
den Textgrundlagen ist folgendes anzumerken: Wenn mdglich, zitieren wir nach neueren
Ausgaben (SzL, EGJ), weil davon auszugehen ist, daB sie leichter greifbar sind als die
Originaltexte. Diese aus pragmatischen Griinden getroffene Entscheidung hat aber zwei
Nachteile. Da es sich bei SzL um eine Sammeledition bandelt, geht aus den auf sie ver-
weisenden Fundstellenangaben nicht hervor, aus welcher Arbeit die mitgeteilten For-
mulierungen stammen. Zweitens stehen nun in unserer Untersuchung originale Gervi-



14

nicht in der genannten extremen Weise, auch auf die bislang publizierte
germanistische Forschungsliteratur tiber ihn zu. [3]

Die ungeniigende Herausarbeitung der historischen Bedingtheit von
Gervinus’ bekanntestem Werk ist allerdings keineswegs zufillig. Sie ist die
folgerichtige Konsequenz einer ebenfalls allen diesen Arbeiten zugrunde-
liegenden Erkenntnisabsicht, welche von vornherein die aktuelle Bedeu-
tung ihrer Fragestellung favorisiert und dabei offensichtlich einen diirftigen,
vor allem recht selbstgeniigsamen Begriff von Aktualitdt vertritt. Die Ge-
schichte der poetischen National-Literatur der Deutschen wird von ihnen ndm-
lich unreflektiert und vorschnell an den vermeintlichen oder wirklichen
Vorziigen des eigenen literaturwissenschaftlichen Ansatzes gemessen. Die
bisherigen Autoren beschrinken ihre Urteilsfahigkeit also durch eine Be-
griffsvermengung: Sie verlassen die Ebene der geschichtlichen Forschung zu
eilfertig zugunsten der Erorterung von Fragestellungen, die sie aus ihrer
Sicht fiir relevant oder diskussionswiirdig erachten. Trotzdem sind sie aber
wie selbstverstindlich davon iiberzeugt, alle wichtigen Aspekte des von
ihnen behandelten Themas addquat dargestellt zu haben.

Dies scheint kein Spezifikum der Gervinus-Forschung zu sein. Klaus
Weimar hat in seinem Forschungsbericht darauf aufmerksam gemacht, da
viele neuere Arbeiten zur Geschichte der Literaturwissenschaft an einem
solchen Mangel leiden. An die Stelle unbefangener Betrachtung und "ge-

nus-Zitate neben solchen mit modernisierter Rechtschreibung: Zu einem auch blo8 be-
hutsamen Eingriff in die Orthographie jener Textpassagen, die nach ihren urspriingli-
chen Vorlagen wiedergegeben werden, konnten und wollten wir uns nicht entschlieBen.
Wir sind nimlich mit Rélleke der Ansicht, daB es im Falle "einer historisch orientierten
Arbeit fiir Germanisten" zweckdienlich ist, "die alte Sprachgestalt ... zu bieten." (Rol-
leke, Heinz: [Rez.] Johannes Janota (Hg.), Eine Wissenschaft etabliert sich 1810-1870,
Tiibingen 1980, in: Arbitrium 1. 1983, S. 120 f.,, Zitat auf S. 120)

3 So spielt die marxistische Forschung (Dietze 1959, Erler 1962 und - allerdings mit
Abstrichen - Gotze 1974) erstens den vormirzlichen gegen den nachrevolutioniren
Gervinus und zweitens diesen Autor iiberhaupt gegen Marx und die eigenen materiali-
stischen Methoden der Literaturbetrachtung aus. Fiir Santoli 1965 und Carl 1969 hin-
gegen ist es anscheinend undenkbar, daB politisches Engagement und wissenschaftliche
Titigkeit eine sinnvolle Verbindung miteinander eingehen koénnen. Dieses vorurteils-
belastete Wissenschaftsverstidndnis fiihrt die beiden zu der unausgegorenen These, Ger-
vinus sei ein Vorldufer und ideologischer Wegbereiter des deutschnationalen Chauvi-
nismus im 19. und 20. Jahrhundert gewesen. Die Dissertation von Hennies 1984 seziert
dessen Literaturgeschichtsschreibung mit einem begrifflichen Instrumentarium, das vél-
lig unabhingig von ihr gewonnen wurde und ihr deshalb nicht immer gerecht werden
kann. - Die hier nur angedeuteten Grundeinstellungen der Gervinus-Literatur werden
im weiteren Verlauf dieser Arbeit mehrfach aufgegriffen und vertieft.



15

danklicher Genauigkeit" trete hiufig ein "Wunschdenken", welches "das
vorausgesetzte Ergebnis erzwingen miisse." "Von allen Literaturwissen-
schaftlern, die in jiingster Zeit so behandelt worden sind, ist nur zu erfahren
gewesen, wie sie nicht hitten schreiben sollen, und nicht, wie sie denn mit
Literatur gearbeitet haben." Derartige Projekte erschopften sich jedoch
auch gegen den Willen ihrer Verfasser darin, "per negationem bestétigt zu
bekommen, was man sowieso schon weiB, daB man nidmlich selbst seine
Wissenschaft richtig betreibt." [4]

Leitideen der vorliegenden Untersuchung

Im Gegensatz dazu soll unsere Arbeit primér eine historisch orientierte, um
Objektivitit bemiihte Darstellung der wesentlichen Grundziige der Ge-
schichte der poetischen National-Literatur der Deutschen und des fiir ihre Ent-
stehung bedeutsamen real- sowie ideengeschichtlichen Umfeldes bieten. Sie
wird andererseits natiirlich keineswegs darauf verzichten, ihren Unter-
suchungsgegenstand ideologiekritisch zu betrachten und dessen methodi-
sche Schwichen zur Sprache zu bringen. Es wird der in dieser Ausfiihrlich-
keit und Systematik noch nicht unternommene Versuch gemacht, Gervinus’
Literaturgeschichtsschreibung in den ihre Konzeption prigenden Kontext
des deutschen Vormirz zu stellen. Nur so konnen ihre geschichtsphiloso-
phische Fundierung und das ihr zugrundeliegende Wissenschaftsideal wirk-
lich begriffen werden. Dabei geniigt es nicht, sich allein auf eine Darlegung
des ihr zukommenden Stellenwerts im Rahmen der sich wandelnden vor-
mirzlichen Literaturwissenschaft zu beschrinken, weil dieser Versuch der
Neuausrichtung einer einzelnen Disziplin lediglich als Bestandteil eines
umfassenden Paradigmenwechsels der Wissenschaftsgeschichte in der er-
sten Hilfte des 19. Jahrhunderts anzusehen ist.

Dieser Paradigmenwechsel und die ihn sowohl erméglichenden als auch
modifizierenden real-, sozial- und ideengeschichtlichen Bedingungen miis-
sen deshalb zuerst vorgestellt werden. Die skizzierten, im ersten Teil der
folgenden Untersuchung zu behandelnden Fragen werden uns in zwei-
facher Hinsicht beschiftigen. Wir mochten sie in allgemeiner, gesamteuro-

4 Weimar 1976, S. 362 (Herv. v. Weimar). Im folgenden werden Hervorhebungen in
den Zitaten nur noch dann eigens vermerkt, wenn sie vom Verfasser dieser Arbeit
stammen.



16

paischer Perspektive und sodann unter besonderer Beriicksichtigung der Si-
tuation in Deutschland thematisieren. Natiirlich kann der komplexe Vor-
gang, der sich als Hinwendung zu einem historistischen Wirklichkeits- und
Geschichtsverstidndnis deuten 148t, in unserer Arbeit nicht vollstdndig und
detailliert beschrieben werden. Daher sollen insbesondere solche Voraus-
setzungen und Manifestationen jener ideengeschichtlichen Entwicklung
thematisiert werden, die nicht nur als entscheidende Ziige der Umbruchs-
situation in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts gelten kénnen, sondern
auch einen heuristischen Wert fiir die Erklarung und Interpretation der
Wissenschaftspraxis von Gervinus besitzen.

Ihm sind der zweite und der dritte Teil der Untersuchung vorbehalten.
Ihr weiterer Verlauf 148t sich als eine auf sein Werk zentrierte Engfiihrung
und Spezifizierung der Komponenten bezeichnen, die zuvor als wichtige
Merkmale des vormirzlichen, vom Biirgertum propagierten Wissenschafts-
ideals vorgestellt worden sind. Einerseits ist zu veranschaulichen, da der
Historiker und Literaturwissenschaftler Gervinus insofern eine zeittypische
Erscheinung ist, als er an dem aufgezeigten Paradigmenwechsel partizipiert,
ja sogar einen nicht unwesentlichen Beitrag dazu leistet. Andererseits soll
die konkrete Umsetzung bzw. Einlosung der neuen, historistische Elemente
enthaltenden Wissenschaftsprogrammatik im Rahmen seiner Literatur-
geschichtsschreibung in den Blick kommen. Dabei soll nicht nur ausfiihrlich
gezeigt werden, wie Gervinus deren zentrale Ideen und Erkenntnisinteres-
sen anzuwenden und fiir seine Geschichte der poetischen National-Literatur
der Deutschen fruchtbar zu machen sucht. Vielmehr wird es auch darum ge-
hen, eine befriedigende, von der bisherigen Sekundérliteratur noch nicht
gegebene Antwort auf die Frage zu finden, warum er mit seinem Werk der-
art qualifizierte, fiir damalige Verhiltnisse iberdurchschnittliche Unter-
suchungsergebnisse vorlegen konnte.

Wir sehen uns durch diese Feststellung veranlaBt, noch einmal auf den
schon zitierten Forschungsbericht einzugehen.

Weimars Forschungsbericht: Richtige
Diagnosen - fragwiirdige Konsequenzen

Sein Autor hat einen scharfen Blick fiir alle Voreingenommenheiten, die
einer sachlichen wissenschaftlichen Analyse im Wege stehen. Neben der



17

bereits angesprochenen Attitiide, die Uberlegenheit der eigenen Begriffs-
bildung vor dem Hintergrund der behandelten Wissenschaftskonzeptionen
zu demonstrieren, kritisiert er ein weiteres, damit eng zusammenhéngendes
erkenntnisbeeintrachtigendes Vorurteil: Einige sich selbst als progressiv
einschitzende Verfasser verfolgten die Absicht, "die Einheit der Wissen-
schaftsgeschichte bis zum Nationalsozialismus oder bis zur Gegenwart zu
beschworen, ... um sich von ihr ganz entschieden in toto zu distanzieren und
aus ihr zu 16sen oder in ihren Ursprung bei einem von allen Schlacken
gereinigten Gervinus oder Mehring einzukehren.” Es ist zweifellos richtig,
daB ein solches Unterfangen mit einer Beschrinkung des Blickwinkels und
einer letztlich unbefriedigenden Fixierung auf die gesellschaftspolitischen
Funktionen der untersuchten Werke erkauft werden mu8. Dagegen wendet
sich Weimar mit Recht: "Statt der methodologischen [wird jetzt] die politi-
sche Diskussion bevorzugt, in der man offenbar ein sicheres Fundament zu
haben glaubt, aber das tduscht." [5]

Seine SchluBfolgerung allerdings, sich angesichts dieser Forschungslage
auf die "methodologische Diskussion" zu konzentrieren, ist ziemlich frag-
wiirdig. Die ideologiekritische Aufarbeitung der germanistischen Wissen-
schaftsgeschichte hat sicher ihre Grenzen. Sie ermoglichte aber trotz oder
vielleicht gerade wegen ihrer Einseitigkeit Erkenntnisse, die aufgenommen
und weiterentwickelt werden sollten. Solche Untersuchungen, soweit sie die
Situation bis zum Ende des Zweiten Weltkriegs betreffen, konnen von dem
Umstand profitieren, daB sich die Germanistik seit den sechziger Jahren
personell und inhaltlich neu organisiert hat. Damit ist natiirlich auch die
Gefahr verbunden, die von Weimar angesprochen und kritisiert wird. Die
Geschichte der deutschen Literaturwissenschaft kann nun aus unreflektier-
ter Gesinnungstiichtigkeit als eine mit Notwendigkeit in den Nationalsozia-
lismus einmiindende Sackgasse miBverstanden werden, da es spiteren, zu-
dem durch einen Traditionsbruch der Vergangenheit entfremdeten Gene-
rationen immer leicht fillt, ihren Vorfahren den Proze8 zu machen. Diese
Gefahr wird unseres Erachtens jedoch mehr als aufgewogen durch die Tat-
sache, daB sich erst unter den verdnderten wissenschaftsorganisatorischen
Voraussetzungen die Chance einer echten historischen Aufklarung eréffnet
hat. Gerade dann, wenn kein Forscher mehr unmittelbar von den Resulta-
ten seiner Analysen betroffen ist, kann eine unvoreingenommene und kri-

S Weimar 1976, S. 362.



18

tische Auseinandersetzung mit allen Aspekten der Vergangenheit eines
Fachs stattfinden. [6] Eine solche Auseinandersetzung ist nicht nur fiir die
Germanistik zwischen 1871 und 1945 erforderlich. SchlieBlich wurde sie seit
ihrer Entstehung im frithen 19. Jahrhundert fast ausnahmslos als eine "na-
tionale” Wissenschaft aufgefaBt. Hinter dieser Charakterisierung verbirgt
sich aber eine groe Bandbreite unterschiedlicher Bedeutungen, die sowohl
epochen- als auch autorenspezifisch bedingt sind. Aus beiden Griinden
kann man iiber die ideologisch motivierten, erkenntnismodifizierenden
oder -beeintrdchtigenden Implikationen der deutschen Literaturwissen-
schaft eigentlich nie genug wissen.

Weimar versucht seine problematische Empfehlung mit folgendem Ar-
gument zu begriinden: "Denn der Ubergang von der methodologischen zur
politischen Diskussion wire nur zu rechtfertigen, wenn ein zwingender Zu-
sammenhang zwischen Ideologie und Methode nachgewiesen wire, und
eben das ist noch nirgends geschehen." Daher sei es sinnvoll, so zu verfah-
ren: "Was man iiber die politische Aktivitdt oder Inaktivitit eines Autors
inzwischen erfahren hat, soll nicht vergessen sein, aber es kann die Ausein-
andersetzung mit seinen Schriften nicht ersetzen, hdchstens zutraulich oder
skeptisch stimmen." [7] Wir miissen gestehen - dieser Rat macht uns ratlos.
Beruht er auf der naiven Vorstellung, daB man ausgerechnet die Germani-
stik definitiv von den politischen Rahmenbedingungen ihrer Zeit trennen
und die "Schriften" ihrer Vertreter unabhingig davon interpretieren konne?
Und wenn nicht: Weshalb wird dann die Gegeniiberstellung von "Ideologie”
und "Methode" so deutlich hervorgehoben? Da auch der nationalpddagogi-
sche Eifer in verschiedenen Auspragungen den nicht bloB selbstiosen Wis-
sensdrang der Germanisten bis 1945 wesentlich befliigelt hat, stellt sich die
Frage, warum man ihn zur Nebenséchlichkeit erkldren soll. Wenn die neue-
re Forschung bislang allzu forsch solche Fragestellungen diskutiert hat - soll

6 Bei Conrady 1988 (S. 138 ff.) kann man nachlesen, welche hartnickigen, lebens-
geschichtlich motivierten Widersténde seitens einfluBreicher Hochschullehrer iiberwun-
den werden muBten, bevor das urspriinglich vorgeschlagene Thema "Germanistik und
Nationalsozialismus" wenigstens in Form einer abgeschwichten, nicht mehr allein auf
die unrithmlichen Verstrickungen des eigenen Fachs zielenden Fragestellung ("Nationa-
lismus in Germanistik und Dichtung") auf dem Miinchner Germanistentag von 1966 be-
handelt werden konnte. "Die offizielle Dokumentation ... a8t weder die ganze Brisanz
erkennen, mit der die Tagung aufgeladen war, noch 148t sie ahnen, welch langwierige
Entwicklungen und Dispute vorausgegangen waren." (S. 126)

7 Weimar 1976, S. 362 u. 363.



19

man jetzt in das entgegengesetzte Extrem verfallen und alle ideologiekri-
tischen Erorterungen krampfhaft aus seinen Analysen verbannen?

Wir haben Versténdnis fiir die Beweggriinde, die hinter Weimars Pla-
doyer fiir eine seriose Erforschung der Geschichte der Literaturwissen-
schaft stehen. Uberspitzt formuliert: Mit der Unterscheidung von prifaschi-
stischen, faschistischen und solchen Wissenschaftlern, die sich heldenmiitig,
aber vergeblich gegen den iibermichtigen Zug der Zeit gestemmt hitten,
kommt man in der Tat nicht weit. Sein Losungsvorschlag zur Vermeidung
einer derart verzerrten Form der Traditionsaneignung iiberzeugt uns jedoch
nicht. Die Konzentration auf die "methodologische Diskussion" in den zu
untersuchenden Texten kann die erwiinschte sachgerechte Urteilsfindung
eben nicht garantieren. Ein solcher Versuch wird unterlaufen durch die Be-
schaffenheit der Texte selbst, in denen wissenschaftsspezifische Argumente
und weltanschauliche Deutungsmuster oft eng miteinander verbunden sind.
Beide Komponenten gilt es zu beriicksichtigen. Dabei ist es sicher moglich
und nétig, sie zunéchst begrifflich zu scheiden und unabhingig voneinander
zu beschreiben. Die Aussage, ein "zwingender Zusammenhang" zwischen
ihnen sei noch nirgends nachgewiesen worden, scheint uns, jedenfalls im
Hinblick auf die Gervinus-Literatur, zumindest {ibertrieben zu sein. Sie ist
wahrscheinlich auch interessebedingt. Weimar mochte damit seinem Rat,
sich allein mit der fachspezifischen Dimension der Wissenschaftsgeschichte
auseinanderzusetzen, wohl zusitzliches Gewicht verleihen. In der germani-
stischen Forschung zu Gervinus gibt es schon erste, allerdings ungeniigend
begriindete Ansétze, jenen Zusammenhang zu explizieren. [8] Die vorlie-
gende Untersuchung will dort ankniipfen und unter anderem auch dieser
Fragestellung ihre besondere Aufmerksamkeit widmen. Sie unternimmt
den Versuch, den Funktionszusammenhang von liberalen Reformideen und
dem wissenschaftstheoretischen Konzept in der Geschichte der poetischen
National-Literatur der Deutschen herauszuarbeiten.

8 Wir denken hier an die Arbeiten von Gotze (s.u. S. 268 ff. und die dortige Anm.
270).






ERSTER TEIL

Einleitende Bemerkungen

Im ersten Teil unserer Untersuchung sollen sowohl die Voraussetzungen,
die zur Historisierung des Weltbildes fiihrten, als auch die daraus resultie-
renden wissenschafts- sowie mentalitidtsgeschichtlichen Folgeerscheinungen
unter doppelter Perspektive vorgestellt werden.

Das erste Kapitel rekapituliert einige allgemeine Phdnomene dieser
Entwicklung in Kiirze. Die Entdeckung der geschichtlichen Bedingtheit der
menschlichen Zivilisation und Kultur wird als ein Erkenntnisproze portra-
tiert, der iiberall in Europa wirksam wurde. Es soll gezeigt werden, daB er
sich nicht blo8 im abstrakten Raum philosophischer und geschichtstheoreti-
scher Reflexionen abspielte, sondern aus der Auseinandersetzung des kul-
tur- und wissenschaftstragenden Biirgertums mit der politischen Realitét
seiner Zeit hervorging.

Diese Einsicht soll auch fiir die Analysen des zweiten Kapitels fruchtbar
gemacht werden, das die besondere Lage in Deutschland behandelt. Von
einer Eigentiimlichkeit der dortigen Lage kann deshalb gesprochen werden,
weil die Hinwendung zum Historismus mit allen wissenschafts- sowie er-
kenntnistheoretischen Vorziigen und Schwéchen in Deutschland schon im
Vormirz ziemlich nachdriicklich erfolgte. Zur Erkldrung jenes Sachverhalts
miissen real- und ideengeschichtliche Faktoren herangezogen werden. Wir
mochten den Nachweis fithren, daB die historische Situation des deutschen
Biirgertums in Verbindung mit seinem von aufklarerischen, idealistischen
und liberalen Ideen beeinfluBten Selbst- und Gegenwartsverstindnis die
Ausprigung einer solchen Geschichtsauffassung begiinstigte.

Allerdings ist Vorsicht geboten, wenn vom "Biirgertum" und von der "Hi-
storisierung” des Weltbildes die Rede ist. Die genannten Begriffe diirfen
nicht unreflektiert verwendet werden, weil sie komplexe (wissenschafts)ge-
schichtliche Phdnomene bezeichnen. Das zweite Kapitel, das diese fiir das



22

Verstindnis von Gervinus’ Historiographie wichtigen Phidnomene profilie-
ren soll, beginnt deshalb mit einer Zustandsbeschreibung der heterogenen
biirgerlichen Gesellschaft im letzten Drittel des 18. und in der ersten Hilfte
des 19. Jahrhunderts. [1] Die nicht nur im Hinblick auf Gervinus interes-
sante Frage, welche iibergreifenden Gemeinsamkeiten die unterschied-
lichen biirgerlichen Sozialformationen trotz aller Differenzen aufwiesen,
miindet in die Erorterung wichtiger Merkmale des Liberalismus ein. Diese
bis 1848 wichtigste Oppositionsbewegung konnte einen einheitsstiftenden
Solidarisierungseffekt auf sie ausiiben, der wichtige Impulse durch die
eigens darzulegende Selbsteinschatzung ihrer Anhéngerschaft erhielt, der
im Entstehen begriffenen gesellschaftlichen Formation des "Mittelstandes"
anzugehoren. Da die Wirklichkeitsauffassung der Liberalen in steigendem
MaBe durch den Rekurs auf die Geschichte geprdgt wurde, gehen wir
schlieBlich auf die Griinde fiir den in Deutschland entstandenen Bedarf an
Traditionsbildungen wihrend der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts ein.
Dabei setzen wir voraus, daB3 das wachsende Interesse an der Geschichte an
einer Verbesserung der historischen Forschung und an der Erméglichung
neuartiger Erkenntnisleistungen maBgeblich beteiligt war. Wie sich das im
kognitiven Bereich der wissenschaftlichen Begriffsbildung auswirkte, wird in
unserer Untersuchung allerdings nicht ausdriicklich thematisiert. Diese
vielschichtige Fragestellung kann weder in Kiirze besprochen werden, noch
ist sie fiir unsere Zwecke von wesentlicher Bedeutung.

1 Koster 1984 (S. 25 f.) hat eine peinliche Sammlung von Platitiden, Halbwahrhei-
ten und definitiven Fehlurteilen zusammengestellt, mit denen eine pseudosozialge-
schichtliche Germanistik auf das Biirgertum rekurrieren zu kénnen glaubt. Er kom-
mentiert seine "Bliitenlese” mit den Worten, damit "soll[e] den zitierten Arbeiten gar
nicht ihr germanistisches Verdienst abgesprochen werden, zumal ihre spezifische Er-
kenntnis durch den 6den AufguBl aus Marx und Mottek, mit dem sie alles durchtranken,
nicht wirklich beriihrt wird." (S. 26) Es ist zu hoffen, daB es sich hierbei nicht um Hof-
lichkeitsformeln handelt. Wenn dies aber zutrifft, dann kann es andererseits um den so-
zialhistorischen Ansatz dieser Untersuchungen nicht besonders gut bestellt sein. Im
Gegensatz zu ihnen soll unsere Arbeit auf einem einigermaBen soliden Fundament und
nicht auf iiberholten Argumentationstopoi aufbauen, die wohl deshalb so zéhlebig sind,
weil sie sich in ihrer undifferenzierten Form bequem handhaben lassen.



i
!
t

23

Erstes Kapitel: Die Erfahrung der neuzeitlich bewegten Geschichte und die
Historisierung der Ideen- und Wissenschaftsgeschichte als europaische Phéa-
nomene

Die Geschichte hat weder im antiken noch im mittelalterlichen Denken
eine eigenstandige Rolle gespielt. Nach Ansicht der Philosophen des klassi-
schen Altertums war sie dem Logos des natiirlichen, von zyklischen Be-
wegungsgesetzen beherrschten Kosmos eingegliedert. Im Christentum
wurde sie als profane, vom Willen Gottes, nicht vom Tun der Menschen
abhidngige Realitdt gedeutet und dem allein wichtigen Heilsgeschehen ein-
deutig untergeordnet. [2] Die Einschédtzung von der lediglich peripheren
Bedeutung der Geschichte fiir das BewuBtsein des Menschen von sich und
seiner Umwelt war, grob gesagt, im Verlauf des abendldndischen Zivili-
sationsprozesses bis zum 18. Jahrhundert vorherrschend. Natiirlich kam es
mitunter zu einer nicht unerheblichen Aufwertung des ihr beigemessenen
Sinns, doch braucht uns dies hier nicht besonders zu interessieren. [3]

Erst seit der Aufkliarung setzte {iberall in Europa die wirklich folgen-
schwere, fiir das menschliche Selbstverstindnis einschneidende Verinde-
rungen zeitigende Entdeckung der historischen Bedingtheit der Zivilisation
ein, die aus der Erfahrung der "neuzeitlich bewegte[n] Geschichte" [4] resul-
tierte. Durch diese Entwicklung wurde die Geschichte immer mehr aufge-
wertet und schlieBlich als autonome, bewuBtseins- und lebensgestaltende
Macht anerkannt, die es aufgrund ihrer Wichtigkeit genau zu erkennen und
nach Moglichkeit den eigenen Absichten dienstbar zu machen galt. Durch
welche Erlebnisse wurde der Erfahrungshorizont einer bislang unbekannten
geschichtlichen Dynamik begriindet? Welche Auswirkungen hat das im Be-
reich der Ideen- und Wissenschaftsgeschichte hervorgerufen? Beide Fragen
sollen nun beantwortet werden.

2 "Die moderne Uberschitzung der Geschichte, der ‘Welt’ als ‘Geschichte’, ist das
Ergebnis unserer Entfremdung von der natiirlichen Theologie der Antike und der iiber-
natiirlichen Theologie des Christentums. Der Weisheit und dem Glauben ist sie fremd."
(Lowith 1983, S. 207)

3 Uber die Bedeutungsebenen des Begriffs "Geschichte" und deren Wandel von der
Antike bis zur Gegenwart informieren Engels/Giinther/Meier/Koselleck 1975.

4 Koselleck 1979, S. 38 u.6. Die Ausfithrungen dieses Kapitels sind den Forschungen
Kosellecks verpflichtet.



24

Der Aufstieg des Biirgertums
und seine Begleiterscheinungen

Zunidchst muB man davon ausgehen, daB das Biirgertum Westeuropas etwa
seit dem Beginn des 18. Jahrhunderts eine stindig steigende Bedeutung
erlangte. In kultureller, naturwissenschaftlich-technischer und 6konomi-
scher Hinsicht wurde es zum Tréger tiefgreifender Innovationen und Mo-
dernisierungen. Sein Aufstieg 148t sich als Ablosung der vergleichsweise sta-
tischen feudalen Gesellschaftsordnung durch ein neues, von ihr grundsétz-
lich verschiedenes Sozialgefiige beschreiben, das auf aufkldrerischen bzw.
biirgerlich-liberalen Ideen, Gesellschafts- und Wirtschaftstheorien basierte.
Bereits im letzten Viertel des 18. Jahrhunderts kiindigten sich die Folgen
des "Durchbruch[s] des Biirgertums" [5] deutlich an. Wéahrend die Mitglie-
der der standischen Herrschaftsordnung durch Geburt und Traditionen in
ihren sozialen sowie politischen Funktionen weitgehend festgelegt waren,
setzte nun unter dem EinfluB der biirgerlichen Weltanschauung eine Dy-
namisierung der gesellschaftlichen Interaktion ein. Es kam zu einer intensi-
vierten Freisetzung oder Nutzbarmachung menschlicher Kreativitdt und
Rationalitit. Diese Prozesse wirkten natiirlich ihrerseits verstdrkend auf die
zunehmende Mobilitat innerhalb der Gesellschaft zuriick und garantierten
die wachsende Akzeptanz der neuen Ideale und Normen.

Wichtige Grundlagen fiir die Emanzipation des Biirgertums waren des-
sen Menschen-, Moral- und Arbeitsverstindnis. Es definierte den einzelnen
als vernunftbegabtes und sittliches, d.h. prinzipiell freies und in seiner
Wiirde unantastbares Wesen, erhob das Postulat der von der Herkunft des
Menschen absehenden Chancengleichheit aller und forderte die allgemeine
Anerkennung der von ihm propagierten Ideen der Rationalitdt und des
Leistungsprinzips. Mit der Bereitschaft zu kontinuierlicher Arbeit und zum
Nachweis der individuellen Qualifikation, mit der Bejahung des Wett-
bewerbs, der berechnenden Planung und des personlichen Risikos wurden
Normen vertreten, die den herrschenden Wertvorstellungen des Stiande-
staates feindlich gegeniiberstanden. An die Stelle partikuldrer Privilegie-
rungen sollten die gleichen Rechte und Pflichten fiir alle treten; das per-
sonliche Verdienst sollte traditionelle Bevorrechtungen ersetzen. Von die-
ser selbstgeschaffenen Legitimationsbasis ausgehend, formulierte das Biir-
gertum seinen Anspruch auf politische Miindigkeit zunéichst theoretisch.

S So lautet der Titel der Epochendarstellung von Weis 1975.



25

Spiter versuchte es dann in mehreren Schiiben und mit unterschiedlichen
Erfolgen, ihn auf revolutiondrem Wege zu verwirklichen. Gleichzeitig hatte
es an den Fortschritten der modernen, an der praktischen Umsetzung und
Anwendbarkeit ihrer Ergebnisse interessierten Naturwissenschaften ent-
scheidenden Anteil. Die Moglichkeiten der Naturbeherrschung wurden
immer groBer. Sie ermoglichten die immer weiter expandierende Technisie-
rung und Industrialisierung, die Optimierung landwirtschaftlicher sowie in-
dustrieller Produktionsweisen und den schnell voranschreitenden Ausbau
von Transport-, Verkehrs- und Kommunikationssystemen.

Die Entdeckung der Historizitdt
und Machbarkeit der Zivilisation

Der allméhliche Aufstieg des europdischen Biirgertums und die daraus re-
sultierenden Folgen riefen unter seinen Mitgliedern das stolze Gefiihl eines
von der eigenen sozialen Schicht getragenen Fortschritts von bislang unbe-
kannter Qualitdt und Geschwindigkeit hervor. Gegen Ende des 18. Jahr-
hunderts fiihrten sie bei den kritischen, mit der Diagnose ihrer Gegenwart
beschiftigten Zeitgenossen zu der Uberzeugung, daB die Neuzeit menschli-
che Energien zur Naturbeherrschung und Weltverdnderung in einem zuvor
nie dagewesenen MaBe hervorgebracht habe. Thr wurde eine geradezu
atemberaubende, sich zudem selbst potenzierende Eigendynamik zuer-
kannt, durch die sie sich von allen vorangegangenen Epochen ganz wesent-
lich unterscheide. "Die ‘Entfesselung des Prometheus’ (D.S. Landes) setzte
... bis dahin ungeahnte Krifte frei, lieB den ‘Fortschritt’ zur zentralen Kate-
gorie des wirtschaftlichen und sozialen Lebens werden und begriindete den
Optimismus des [19.] Jahrhunderts hinsichtlich der Befreiung des Men-
schen von den Zwingen der Natur und der grundsitzlichen Machbarkeit
der gesellschaftlichen Verhéltnisse." [6] Einige eng zusammenhéngende so-
zialdkonomische, kulturelle und politische Entwicklungen bedingten oder
verstarkten die Erfahrung der als rasant empfundenen Dynamik des ge-
schichtlichen Wandels: die beginnende Herauslosung des Menschen aus
dem organisch-zyklischen Naturgeschehen, die zunichst in England und
Frankreich erfolgende Entstehung einer kapitalistischen Wirtschaftsord-
nung, welche eine Produktivitdt von bislang unerreichter Effizienz ermog-

6 Riirup 1984, S. 61.



26

lichte und die Destruktion der iiberkommenen Sozialstrukturen vorantrieb,
die Entstehung einer biirgerlichen, die Durchsetzung ihrer Werte erfolg-
reich betreibenden Kultur, die groBer werdende soziale Mobilitit, die seit
dem Ende des 18. Jahrhunderts eindringlich erfahrbare Macht revolutio-
nédrer Massen sowie der rasche, durch die Auseinandersetzungen zwischen
fortschrittlichen und restaurativen Parteiungen hervorgerufene Wechsel
von Herrschafts- und Staatsformen.

Die Bedeutung der hier nur stichwortartig aufgelisteten Faktoren wurde
damals nicht immer in ihrer vollen Tragweite erkannt. Trotzdem verursach-
ten sie eine tiefgreifende Verdanderung beziiglich der Einschitzung der ge-
schichtlichen Wirklichkeit und ihrer Triebkrifte. Man glaubte nun ndmlich
erkennen zu konnen, daB man gegenwirtig in einem aufgepeitschten,
schnellebigen "Zeitalter der Revolutionen" [7] lebe, dessen Ende nicht ab-
zusehen sei, und daB die Menschheit sich dieses Schicksal im guten wie im
schlimmen selbst bereite. Das BewuBtsein von der historischen Bedingtheit
der Zivilisation und ihrer Abhéngigkeit von den Zielsetzungen menschli-
chen Handelns setzte sich seit dem frithen 19. Jahrhundert in der Offent-
lichkeit definitiv durch. Man gelangte zu der Uberzeugung, daB die Ge-
schichte sowohl das BewuBtsein als auch die duBeren Lebensumstinde der
Menschen wesentlich prége, andererseits jedoch durch die in ihr handeln-
den Akteure entscheidend beeinfluBt werden kdénne. Sie war also vom
Willen und von der Aktivitdt der in sie involvierten Menschen abhéngig und
nicht von kosmologischen bzw. ontologischen Determinanten oder meta-
physischen Michten. Diese grundlegende Erkenntnis von der Machbarkeit
oder Steuerungsmoglichkeit des historischen Wandels und der weit verbrei-
tete Fortschrittsoptimismus des Biirgertums bewirkten eine starke Aufwer-
tung, wenn nicht sogar Entdeckung der profanen Geschichte. Man erhob
sie zum Operationsfeld einer sich in qualitativer Hinsicht vervollkomm-
nungsfahigen, auf die Realisierung einer gliickverheiBenden Zukunft hin-
arbeitenden Menschheit, die ihre Belange aus eigener Kraft 16sen und sich
selbst organisieren konne, ja miisse. Angesichts des erwachten BewuBtseins,
in der Abhéngigkeit von einer selbst verursachten Realitdt zu leben, und
wegen den iiberzogenen Erwartungen, die sich an die Erkenntnis ihrer

7 Im 19. Jahrhundert "[gehorte] das Nachdenken iiber die Problematik der Revolu-
tionen zu den stirksten Erlebnissen”, weil darin ein fundamentales Phinomen gesehen
wurde, "das die Gemiiter bewegte und die Geister im Ringen um die Zukunft erregte.”
(Th. Schieder 1974, S. 12)



27

Machbarkeit kniipften, wurde die Geschichte zu einer omniprésenten,
nahezu gottdhnlichen Macht stilisiert. Nach Reinhart Koselleck avancierte
sie "zu einem Subjekt, das mit den gottlichen Epitheta der Allmacht, der
Allgerechtigkeit oder der Heiligkeit versehen wurde." [8]

Mit der Nennung lange wéihrender strukturgeschichtlicher Entwicklungen
sind bisher allgemeine Griinde fiir die Entdeckung der nunmehr als eigen-
stindige GroBe aufgefaBten Geschichte angesprochen worden. Nun soll
darauf hingewiesen werden, daB das neue Geschichtsverstdndnis einen
ersten wichtigen Durchbruch durch ein singuldres konkretes Ereignis er-
zielte: Die franzosische Revolution von 1789 wirkte auf ihre Zeitgenossen
und mehrere nachfolgende, sich gedanklich mit ihr auseinandersetzende
Generationen als erste spektakuldre Manifestation jener dargestellten Ent-
wicklungstendenzen. [9] Sie galt ihnen als bislang einzigartiges, die Ge-
schichte entscheidend vorantreibendes und ihre Gestaltbarkeit sinnféllig
dokumentierendes Ereignis. Obwohl die anféngliche Euphorie iiber sie bei
der weitaus groSten Zahl der sie zundchst wohlwollend Betrachtenden in
Europa innerhalb weniger Jahre einer betroffenen Erniichterung wich, so
hinterlieB sie doch den fortan untilgbaren Eindruck der Beschleunigung,
Verinderlichkeit und Machbarkeit von Staat und Gesellschaft, Religion
und Kultur.

Damit war der im 19. Jahrhundert zunéchst zunehmende Glaube an die
Allmacht der Geschichte erstmals entscheidend zum Zuge gekommen. Thre
Emanzipation von natiirlichen oder religiosen Bezugssystemen und ihre
damit einhergehende Verabsolutierung fithrten iibrigens zu einer scheinbar
paradoxen Disposition, die im Verlauf der obigen Ausfithrungen schon an-
geklungen, aber noch nicht explizit formuliert worden ist: Einerseits konnte
jetzt erst die von auBerhistorischen Determinanten weitgehend entbundene
Geschichte zum Betétigungsraum menschlicher Aktivitdt erhoben wer-
den. [10] Betrachtete man sie eher in ihrer Eigenschaft als omnipréasent

8 Koselleck 1979, S.50.

9 "Im Hintergrund jeder Uberlegung, die das 19. Jahrhundert iiber das Phdnomen
Revolution anstellt, steht das Ereignis von 1789 als Vorbild, von dem die Anschauung
bestimmt wird und an dem sich die Begriffe kldren.” (Th. Schieder 1974, S. 12)

10 Im Gegensatz zu den Schopfern des Allgemeinen Preufischen Landrechts, welche
"ihren Entwurf in die sozialen Vorgegebenheiten einordneten", traten die nach dem Zu-
sammenbruch Preulens titigen Reformer von vornherein mit der Intention an, "eine
neue Gesellschaft nach ihrem Entwurf zu schaffen. DaB eine Geselischaft ‘machbar’ sei,
diesen revolutiondren Gedanken hat ein geistiger Lehrer der Reformer, Kant, 1797
offentlich ausgesprochen." (Koselleck 1966, S. 61)



28

herrschende Potenz, so war es andererseits auch méglich, die unerbittliche
Folgerichtigkeit ihres Verlaufs hervorzuheben. Unter einer solchen Per-
spektive schlug der mit eherner Notwendigkeit voranschreitende Proze8
der Zivilisation die Menschen in seinen Bann, die sich ihm ausgesetzt, ja
sogar ausgeliefert fiihlen muBten. Beide Sachverhalte wurden hiufig be-
nannt und diskutiert. Da das Biirgertum in der ersten Halfte des 19. Jahr-
hunderts einem mittels geschichtsphilosophischer Kategorien sanktionier-
ten zukunftsfreudigen Fortschrittsoptimismus huldigte, konnte es beide
Aspekte durch die Forderung vermitteln, man miisse seine Tétigkeit in den
Dienst der Geschichte stellen und die von ihr verfolgten Zwecke bewuBt zu
fordern suchen. Sie wurde somit als "eine Macht" interpretiert, "die alles
nach einem geheimen oder offenbaren Plan zusammenfiigt oder voran-
treibt ..., der gegeniiber man sich verantwortlich wissen konnte oder in de-
ren Namen man handeln zu kénnen glaubte." [11]

Mentalitiits- und ideengeschichtliche Auswirkungen

Die skizzierte Aufwertung der Geschichte zog natiirlich auch auf die dama-
ligen Wissenschaften in ihren Sog. Fiir Philosophen, Wissenschaftler und
alle denkenden Menschen war es evident, da zur Erkenntnis vergangener
und gegenwirtiger Strukturen des Zivilisationsprozesses der alleinige Re-
kurs auf die als iiberhistorisch und allgemeingiiltig-universal gedachte Ver-
nunft nicht mehr ausreichend sei. Aber auch der Praktiker, der politisch
Handelnde, sah sich nun im Interesse einer erfolgreichen Verwirklichung
seiner Plane auf die genaue Analyse der historisch gewordenen Gegenwart,
ihrer Voraussetzungen und der in ihr virtuell angelegten Entwicklungs-
tendenzen verwiesen. Und so setzte sich allmdhlich nicht nur bei akade-
misch Gebildeten und Intellektuellen, sondern im 6ffentlichen BewuBtsein
uberhaupt, seit dem Anfang des 19. Jahrhunderts in ganz Europa der Para-
digmenwechsel von einem auf den Kategorien der Vernunft und des Natur-
rechts basierenden Weltverstdndnis zu einem historistisch fundierten durch.
Man erkldrte die geschichtliche Betrachtungsweise fir die Geschichts-,
Kultur-, Rechts- und Sprachwissenschaften, ja sogar fiir Philosophie und

11 Koselleck 1979, S. 54; dort (S. 61) wird auf die eben geschilderte Paradoxie eben-
falls ausdriicklich hingewiesen.



29

Theologie fiir verbindlich [12] und wertete gleichzeitig den Stellenwert die-
ser Disziplinen gegeniiber den im 17. und 18. Jahrhundert eindeutig favori-
sierten Naturwissenschaften und der an deren Methode entwickelten Er-
kenntnistheorie [13] erheblich auf. Es kam zu einer Historisierung des
Weltbildes und zu einer Neuausrichtung der Forschung in den genannten
Féachern. Im gesamten europidischen Raum riickten die Frage nach der ge-
schichtlichen Genese des zu thematisierenden Untersuchungsgegenstandes
und die Analyse seiner historisch konkreten Gestalt zusehends in den Mit-
telpunkt der wissenschaftlichen sowie der 6ffentlichen Aufmerksamkeit.

Zweites Kapitel: Biirgertum, Liberalismus und die Historisierung des Welt-
bildes in Deutschland

Die heterogene biirgerliche Gesellschaft

Die Sozialgeschichte des Biirgertums zieht gegenwirtig ein gesteigertes
Interesse der Forschung auf sich, weil man die Dringlichkeit einer Behand-
lung dieses Themenkomplexes erkannt hat. Das gilt vor allem fiir die Situa-

12 Die Historisierung des BewuBtseins erstreckte sich auch auf die Naturwissen-
schaften, in die seit den siebziger Jahren des 18. Jahrhunderts Zeit- und Entwicklungs-
kategorien eingefiihrt wurden. Das war mit dem biblischen Schépfungsmythos nicht zu
vereinbaren, weil dieser eine statische Naturordnung voraussetzte. Wie Lepenies 1979
anhand der Facher "Naturgeschichte" bzw. Biologie, Medizin und Chemie gezeigt hat,
gelangte man zu der Einsicht, daB die Welt von der anorganischen Materie bis zum
Menschen eine gewisse Geschichte habe: Dilthey und Darwin waren nicht zufillig Zeit-
genossen.

13 Diltheys Lebenswerk steht unter den Vorzeichen der beschriebenen Aufwertung
der Geschichte und ist ohne sie gar nicht denkbar. Seinem Versuch, eine "Kritik der
historischen Vernunft" zu verfassen, liegt das schon in dieser Formulierung zum Aus-
druck kommende Ziel zugrunde, der nur im geschichtslosen Bereich giiltigen apriori-
schen Fundierung des Urteilsvermogens durch Kant eine erkenntnistheoretische Be-
griindung der mit (kultur)historischen Phinomenen beschiftigten Geisteswissenschaften
an die Seite zu stellen: "Die GroBe [von Kants] Leistung lag in einer vollstindigen Ana-
lysis des mathematischen und naturwissenschaftlichen Wissens. Aber die Frage ist, ob
eine Erkenntnistheorie der Geschichte, welche er selbst nicht gegeben hat, in dem
Rahmen seiner Begriffe moglich ist." (Dilthey, Wilhelm: Gesammelte Schriften, Band 7,
hg. von Bernhard Groethuysen, 7. unv. Aufl,, Stuttgart u. Géttingen 1979, S. 191 u. 192)



30

tion im 19. Jahrhundert: "So oft [es] als das ‘biirgerliche’ bezeichnet worden
ist, als so wenig erforscht muBl das Biirgertum des 19. Jahrhunderts immer
noch gelten." [14] Die Diskussion dariiber wird gegenwirtig auf interdiszi-
plindrer Basis intensiv gefiihrt. Es ist daher ratsam, mit Bestimmungen der
Begriffe "Biirgerlichkeit" und "biirgerlicher Gesellschaft" vorsichtig umzu-
gehen. Einige charakteristische Sachverhalte, die fiir die Zustdnde zwischen
1750 und 1850 relevant und fiir unsere Arbeit von Bedeutung sind, stehen
allerdings schon fest. Jiirgen Kocka und Hans-Ulrich Wehler haben sie un-
ter der Pramisse zusammengefaBt, daB "mindestens vier idealtypisch zu-
gespitzte Birgerbegriffe auseinanderzuhalten [sind], die den Blick fiir
auBerordentlich verschiedenartige, komplexe realhistorische Zusammen-
hénge schirfen sollen.” [15] Diese vier Bedeutungsebenen sollen nun refe-
riert werden.

Zunichst muB die seit dem Spitmittelalter iberkommene Gruppe der
Stadtbiirger erwdhnt werden. Damit ist die relativ schmale, das volle Biir-
gerrecht besitzende Oberschicht innerhalb der streng hierarchisch unter-
gliederten Stadtgesellschaft gemeint. Patrizier, Kaufleute und Héndler, rei-
che Handwerksmeister, Ladenbesitzer, Gastwirte, Arzte, Magistratsbeamte,
Juristen und hohergestellte Mitglieder der protestantischen Geistlichkeit
gehorten dazu. Dieser Biirgerstand umfaBte "numerisch ... die groBe Mehr-
zahl der deutschen Biirger bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts." [16] Er profi-
tierte in seiner Mehrheit nicht von den Modernisierungsprozessen seit der
frithen Neuzeit. Jahrhundertelang an ziinftige Wirtschaftsformen und die
oligarchische Herrschaftsausiibung einer kleinen Gruppe bevorrechteter
Familien (Honoratioren) gew6hnt, herrschte in seinen Kreisen "eine tradi-
tionale Beharrungsmentalitit, die dem neuen industriellen Produktions-
kapitalismus ablehnend, ja feindselig gegeniibersteht."” [17] So hat Koselleck
z.B. den erbitterten Kampf thematisiert, den die stadtischen Kommunen
gegen die liberale Gewerbepolitik der preuBischen Biirokratie fiihrten. [18]
Vor allem der mittlere und untere Biirgerstand wurde durch die deutliche
Lockerung des Zunftzwangs oftmals in seiner Existenz bedroht. Dem fri-

14 Conze/Kocka 1985, S. 9.

15 Wehler 1986, S. 2. Vgi. zum folgenden neben diesem Aufsatz Kocka 1987, Weh-
ler 11, 1987, S. 174 ff. und Kocka 1988.

16 Wehler 1986, S. 3.

17 Wehler 1986, S. 3.

18 Siehe Koselleck 1966, S. 73 ff. und Koselleck 1975, S. 586 ff.; auch Wehler I,
1987, S. 430 ff. und Wehler II, 1987, S. 177 u. 183.



31

schen Wind der freien Konkurrenz und den Verkehrsformen einer kapitali-
stischen Wirtschaftsordnung war die konservative, am Prinzip der ehrbaren
Nahrung haftende Mentalitat der Handwerksmeister und Kréamer nicht ge-
wachsen.

An zweiter Stelle ist das Bildungsbiirgertum [19] zu nennen. Darunter
fallen die akademisch gebildeten Verwaltungs- und Justizbeamten, Rechts-
anwilte und Notare, die Geistlichen, die Mitglieder der Akademien, Hoch-
schul- sowie Gymnasiallehrer und am Hof angestellte Kiinstler. Hinzu
kommen Arzte, Architekten und Ingenieure, die sich allerdings seit den
dreiBiger Jahren zunehmend als freie akademische Berufe etablierten. Sie
alle verdankten ihre Existenz dem Ausbau des absolutistisch regierten Ter-
ritorialstaats und der wachsenden Ausdifferenzierung staatlicher und ge-
sellschaftlicher Institutionen. Sie standen unmittelbar im Dienst des Lan-
desherrn bzw. des stindig expandierenden Anstaltsstaats, besetzten wich-
tige Positionen innerhalb einer moglichst effizienten, die intermedidren
Gewalten zuriickdrangenden Biirokratie, waren fiir die Ausbildung qualifi-
zierter Beamter zustidndig oder sollten durch die Inszenierung einer herr-
schaftslegitimierenden hofischen Kunst sowie Prachtentfaltung die singu-
lare Stellung des Fiirsten demonstrieren. Wegen dieser Nédhe zur staat-
lichen Macht gehorten die meisten von ihnen in PreuBen zu den sogenann-
ten Eximierten, denen das 1794 erlassene und zum Teil bis ins zweite Drit-
tel des 19. Jahrhunderts fortwirkende Aligemeine Preufische Landrecht
einige Privilegien einrdumte. [20] Die Eximierten waren der Patrimonial-
gerichtsbarkeit entzogen und konnten bloB vor eigens fiir sie geschaffene
staatliche Gerichte gestellt werden. Sie hatten nur einen verkiirzten oder
manchmal sogar iiberhaupt keinen Militdrdienst zu leisten und genossen
weitreichende Steuererleichterungen.

Innerhalb der Bildungsbiirger gibt es schlieBlich noch eine weitere wich-
tige Fraktion: die seit den siebziger Jahren des 18. Jahrhunderts rasch an-
wachsende Gruppe der freien Kiinstler, Schriftsteller und Publizisten. Sie
milssen separat betrachtet werden, weil ihre Existenzgrundlage nicht in der

19 Vgl. Kocka 1988 (S. 60 ff.), der die berechtigten "Zweifel an der Niitzlichkeit des
Bildungsbiirgertum-Begriffs" anspricht, zugleich aber darlegt, daB die mit diesem Begriff
bezeichnete soziale Formation "im deutschen und ésterreichischen, wohl auch im italie-
nischen Bereich stirker und deutlicher ausgepragt war als im Westen, im Osten oder im
Norden Europas” und insofern eine eigens zu behandelnde "Besonderheit" jener Lander
darstellt. (S. 60, 60 f. u. 63)

20 Darauf geht Koselleck 1975 (8. 89 ff.) ein.



32

Wahrnehmung staatlicher oder behordlicher Aufgaben wurzelte. Die Ba-
sis ihrer Tatigkeit bildete die allmihliche Auspridgung einer autonomen
Sphiére der Kultur und die Entstehung eines literarischen Marktes.

Drittens: Nicht nur die beamtete Intelligenz, sondern auch die sich lang-
sam herauskristallisierende Bourgeoisie war von der Protegierung durch die
landesherrliche Macht abhingig. Unter diesem Begriff sind die Besitzer
und Direktoren von Manufakturen, Verlagen und Fabriken, die Transport-
unternehmer, Geldverleiher und Bankiers zusammenzufassen. Das Besitz-
biirgertum war auch noch im Vormairz relativ schwach entwickelt, da die
Industrialisierung in Deutschland erst mit dem Eisenbahnbau wahrend der
dreiBiger Jahre des 19. Jahrhunderts wirklich einsetzte. Die Ankurbelung
der Wirtschaft ging hier hauptsichlich von oben aus, um den sténdig stei-
genden Finanzbedarf des Staats zu decken. Anfangs war man von fiirstli-
chen Privilegien und Monopolen, spéter von den Konzessionen einer wirt-
schaftsliberalen Ministerialbiirokratie abhéingig, welche die Reformen des
Aufgeklarten Absolutismus zunéachst fortfiihrte.

Die Staatsnidhe des Bildungs- und Wirtschaftsbiirgertums blieb nicht
ohne Riickwirkungen auf das Selbstverstidndnis jener beiden Gruppen. Sie
waren wenigstens teilweise in die bestehenden Strukturen integriert, weil
sie mit der Gunst der Fiirsten oder leitenden Minister rechnen konnten
oder muBten. Die Biirokratie war staatsloyal und auf die 6ffentliche Wohl-
fahrt (salus publica) eingeschworen; ihr Kampf gegen Exponenten politi-
scher Herrschaft richtete sich primér gegen die iiberkommene, neuerungs-
feindliche Macht des Adels. Die Unternehmer drgerten sich wohi tiber die
vielen Zollschranken, die unterschiedlichen MaB- und Miinzeinheiten, die
Géngelung durch einen manchmal unbeweglichen Beamtenapparat und
uber die Hindernisse, die ihnen aus der feudalen Agrargesellschaft mit
ihrer vergleichsweise unrentablen Wirtschaftsgesinnung erwuchsen. Gleich-
zeitig standen sie aber unter dem Schutz der Fiirsten, welche die Durchset-
zung kapitalistischer Produktionsweisen und eines ihnen entsprechenden
Geschéftsgebarens im eigenen Interesse forderten.

Die biirgerlichen Beamten und die Bourgeoisie waren also zumindest bis
zu einem gewissen Grad in den Staat eingebunden, den sie deshalb keines-
wegs grundsitzlich in Frage stellten. Andererseits bildeten sie insofern
einen entschiedenen Gegensatz zu den feudalen Gesellschafts- und Herr-
schaftsverhéltnissen sowie deren ideologischer Rechtfertigung, als sich mit
ihrem Aufstieg der bereits beschriebene "Ubergang von der Traditions- zur



33

Leistungslegitimation” [21] vollzog. Wer durch eigene Leistungen zur Be-
férderung des Allgemeinwohls beitrug, war in ihren Augen dem allein
durch Geburt Geadelten iiberlegen. Er konnte sein Selbstwertgefiihl aus
der Erfiillung seiner Pflichten ableiten und so gewisse Rechte fiir sich ein-
fordern.

Damit ist der Punkt erreicht, an dem die vierte Bedeutungsebene des
Biirgerbegriffs, der Staatsbiirger, erldutert werden muB. Im Gegensatz zu
den bisherigen Ausfiibrungen, die sozialhistorischen Biirgerformationen
gewidmet waren, hat man es bei diesem Terminus mit einer abstrakten
Denkfigur zu tun, der die Wirklichkeit im frithen 19. Jahrhundert nicht ent-
sprach. Die politische Theorie der Neuzeit hatte ihr vorgearbeitet, ohne
damit allerdings emanzipatorische Absichten zugunsten des einzelnen ver-
folgen zu wollen. Im Gegenteil: Der Biirger sollte der weisungsgebundene
Untertan sein, den der Absolutismus aus seiner stindischen Gebundenheit
16sen und sich als direkten Ansprechpartner oder Befehlsempfinger gegen-
iiberstellen wollte. Gerade diese Entbindung aus partikuldren Befangenhei-
ten und Zustdndigkeiten machte aber den emphatischen Topos vom miin-
digen Biirger erst moglich. Der auf den Nutzen des Staates verpflichtete
Untertan avancierte seit der Aufklirung zum Patrioten und Staatsbiirger,
indem er sich kraft seiner Sachkompetenz und Vernunft ein Urteil dariiber
zutraute, was der 6ffentlichen Wohlfahrt dienlich sei. "Patriotisch zu den-
ken und zu handeln, ist in jenen Jahrzehnten auch gleichbedeutend mit
dem Titel des Aufgekldrtseins. Der ‘aufgeklirte’ Mann ist der wahre Biirger
und der wahre Patriot; er handelt aus Vernunft und Gemeinsinn, ist enga-
giert fiir das Niitzliche und der Menschheit Dienende und ist liberzeugt von
der Identitét des wohlverstandenen individuellen Interesses mit dem Ge-
samtinteresse.” [22] In der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts verstérkte
sich diese Tendenz noch. Sie fithrte nun zu einer vormals unbekannten Poli-
tisierung der Gesellschaft. Zwar unterscheidet sich der Patriot des spiteren
18. Jahrhunderts von dem national gesinnten Biirger im Vormérz. Beiden
gemeinsam ist jedoch die fiir die deutsche Geschichte so bedeutsam und
schlieBlich verhingnisvoll gewordene Fixierung auf die verpflichtende Idee
einer iiberindividuellen Allgemeinheit. [23]

21 Conze/Kocka 1985, S. 19f.

22 Vierhaus 1967, S. 182.

23 Die wirtschaftlichen, sozialen, kulturellen und politischen Zielvorstellungen, die
der Staatsbiirgerbegriff implizierte, faBt Kocka 1988 (S. 33 f.) prignant zusammen. Dort



34

Aus den bisherigen Ausfithrungen folgt, da8 der Begriff des Biirgers zwi-
schen 1750 und 1850 "auf ein sehr heterogenes Konglomerat sozialer Kate-
gorien [bezogen]" wurde. [24] Seine Komplexitdt nimmt nochmals zu, wenn
man das breite gesellschaftliche Spektrum innerhalb der einzelnen von ihm
bezeichneten Gruppierungen bedenkt. Ein Landgeistlicher gehorte ebenso
zum Bildungsbiirgertum wie der - meist nobilitierte - biirgerliche Oberpri-
sident einer preuBischen Provinz. “Biirgerliche Gesellschaft’ - dieser Ein-
heit suggerierende Begriff 148t sich mithin auf die verschiedenen, zum Teil
tief zerkliifteten biirgerlichen Klassen und Schichten vor 1848 keineswegs
umstandslos anwenden." [25] Die Redeweise von dem deutschen Biirger-
tum, die auch in der vorliegenden Arbeit verwendet wird, kann also
zunéchst einmal nur aus Griinden der terminologischen Einfachheit ge-
rechtfertigt werden. Sie muB sich stets der Bedeutungsvielfalt des Biirger-
begriffs bewuBt sein, der Personenkreise mit "sehr unterschiedliche[n]
Marktpositionen, Einkommensarten und Vermogensverhiltnisse[n], ver-
schiedene Funktions- und Berufsgruppen sowie nach Macht und Ansehen
verschiedene Kategorien beinhaltet.” [26]

Gemeinsame Merkmale und
Interessen der verschiedenen Biirger

Dennoch gab es widhrend der uns besonders interessierenden Entwick-
lungsphase in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts zweifellos Homogeni-
sierungstendenzen zwischen den genannten Lagern. Diese integrativen
Krifte, die es als nicht ganz abwegig erscheinen lassen, von der biirger-
lichen Gesellschaft im Singular zu sprechen, sollen im folgenden hervor-
gehoben werden. Dabei gehen wir von der Frage aus, welche Bedeutung
den biirgerlichen Teilgruppen fiir die Gestaltung der damaligen zeitge-
schichtlichen Wirklichkeit zuerkannt werden mu8.

(S. 70 ff.) findet man einige Hinweise auf "die Staatsorientierung und biirokratische Ein-
farbung des deutschen Biirgertums”; allerdings weist Kocka zu Recht darauf hin, "da
[diese] biirokratisch durchdrungene Form der Biirgerlichkeit auch ihre gro8en Fort-
schrittspotentiale enthielt.” (S. 73 u. 74)

24 Kocka 1987, S. 27.

25 Wehler I1, 1987, S. 238.

26 Kocka 1987, S. 42.



35

In quantitativer Hinsicht dominierte das Stadtbiirgertum, das sich aller-
dings im Niedergang befand. Es verfolgte meistens sozialdefensive Strate-
gien und konnte deshalb keine innovatorischen Impulse fiir die Modernisie-
rung von Staat und Gesellschaft setzen. Ebenfalls einen vergleichsweise ge-
ringen EinfluB iibte die Bourgeoisie aus. Sie war zwar ein méchtiger Faktor
auf dem Weg zur Verbiirgerlichung der Lebenswelt, gewann aber erst gegen
Ende des genannten Zeitraums allméhlich ein groBeres Gewicht.

Wegen der Riickstandigkeit der sozialokonomischen und politischen
Entwicklung in Deutschland stellte das Bildungsbiirgertum, vor allem - je-
denfalls bis 1820 - die beamtete Intelligenz, die interessanteste und wichtig-
ste Gruppe dar. "In einer Gesellschaft ohne Parteien oder Interessengrup-
pen, ohne ein ausgedehntes Kommunikationssystem und ohne einen gut
entwickelten nationalen Markt, waren Universititsbildung, berufliche Kon-
takte und vor allem die Verkniipfung der biirokratischen Staatsinstitutio-
nen von unvergleichlicher Bedeutung fiir die Entstehung iiberlokaler per-
sonlicher und politischer Verbindungen." [27] Die damalige Politik ver-
starkte seine Sonderstellung sogar noch: "Die rechtlichen und sozialen Re-
formen des frithen 19. Jahrhunderts beschnitten die Macht der absolutisti-
schen Herrscher und schriankten die vorrangige Stellung des Adels ... ein
Stiick weit ein. Aber in anderer Hinsicht waren die Reformen zaghaft und
von bescheidener Wirkung. Beispielsweise wurde das parlamentarische Sy-
stem nirgends wirklich eingefiihrt, blieben die Exekutiven sehr stark ...
Folglich gehoérten die Bildungsbiirger, besonders jene im Staatsdienst, zu
den Gewinnern dieser Reformen. GewissermaB8en profitierten sie sowohl
von deren Leistungen wie von deren Grenzen." [28] Sie waren deshalb fiih-
rend, weil sie wegen ihrer Verwaltungstétigkeit einen entscheidenden Ein-
fluB auf die Neuordnung der Wirklichkeit ausiibten und "weil sie [der] wich-
tigste Tréger der Entwicklung des politischen BewuBtseins der Nation wa-
ren." [29] Die akademische Bildung, die als Voraussetzung fiir den Zugang
zu einem Amt fungierte, die Erfahrungen im Umgang mit den herrschen-
den Eliten, die politische Macht und die tatsachliche Leistungsfahigkeit der
Reformbiirokratie sicherten diesem Personenkreis ein hohes Sozialprestige.
Der damit verbundene Vertrauensvorschu8 qualifizierte seine Mitglieder
nach der Meinung der Bevolkerung zu Anfiihrern der biirgerlich-liberalen

27 Sheehan 1980, S. 211.
28 Kocka 1987, S. 34.
29 Vierhaus 1967, S. 178.



36

Bewegung. Die Versuche der Regierungen seit den Karlsbader Beschliissen
(1819), die Beamtenschaft auf ihren reaktiondren Kurs einzuschworen, wa-
ren nicht immer erfolgreich. Ihre héufig sturen und schikanésen Unter-
driickungsmaBnahmen schufen mitunter umjubelte, zu Autoritdten erho-
bene Mirtyrer fiir die Freiheit. Sie konnten bis zur Revolution von 1848/49
das allgemeine Ansehen der eximierten Staatsdiener in der Offentlichkeit
zwar erschiittern, aber nicht nachhaltig schwichen. Die von Wolfram Sie-
mann ausgewerteten Zahlen iiber die Zusammensetzung der Frankfurter
Nationalversammlung bringen das klar zum Ausdruck: "Trotz des teilweise
weitgefaBten Wahlrechts fanden Kleinbiirger, Kleinbauern oder gar Ange-
horige der ‘handarbeitenden Klassen’ fast nicht nach Frankfurt ... Nach der
beruflichen Stellung war die Nationalversammlung ein Beamtenparlament,
nach der Ausbildung ein Akademikerparlament (mehr als 600 hatten eine
Universitatsausbildung erhalten), nach der vorherrschenden Ausbildung ein
Juristenparlament.” [30]

Hauptsdchlich seit den dreiBiger Jahren erlangten jene Bildungsbiirger
ein groBeres Gewicht, die nicht mehr in den Staatsdienst treten konnten
oder wollten. Unter dem Eindruck der wachsenden politischen Unruhe und
der zunehmenden Polarisierung von Staat und Gesellschaft konnten sich
Schriftsteller, Vormarzlyriker und Publizisten immer mehr Gehor verschaf-
fen. "Zusammengenommen bildeten die beamtete und freiberufliche Intel-
ligenz jene meinungsbildenden Eliten, welche Zeitschriften und Zeitungen,
Literatur und Wissenschaft, Vereine und Akademien beherrschten.” [31]

Die Dominanz des Bildungsbiirgertums in der ersten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts [32] berechtigt zu dem Verfahren, es bei der Erorterung der Her-
ausbildung genuin biirgerlicher Lebensverhiltnisse und Normen bevorzugt

30 Siemann 1988, S. 126.

31 WehlerII, 1987, S. 212.

32 Alle neueren Untersuchungen stimmen darin iiberein, daB "bis in die 1840er
Jahre" innerhalb des "sich herausbildende[n] Biirgertum(s] ... eindeutig das bildungsbiir-
gerliche (und in diesem das beamtete) Element vor der relativ wenig entwickelten, nach
Macht und Ansehen meist unterlegenen, noch nicht fabrikindustriell geprigten Bour-
geoisie [dominierte]." Unbefriedigend sei daher "die Neigung [der DDR-marxistischen
Forschung}, die Bourgeoisie als Fiihrungsgruppe und Kern des Biirgertums zu verstehen,
dem sich die ‘biirgerliche Intelligenz’ und die Beamten als abhingige ‘Randgruppen’
gewissermaBen anlagerten ... Diese Hypothese ist in sich nicht schliissig begriindet und
kaum vereinbar mit der beobachtbaren Unabhingigkeit und starken Stellung des Bil-
dungsbiirgertums in Deutschland im spiten 18. und frithen 19. Jahrhundert." (Kocka
1988, S. 47, 48 u. 20, Anm. 16)



37

zu beriicksichtigen. Sie darf aber nicht dazu fiihren, die Bedeutung der Be-
sitz- und Stadtbiirger fiir diese Entwicklung vollig auBer acht zu lassen. Wir
fragen deshalb gleich nach den Gemeinsamkeiten der akademisch gebilde-
ten Intelligenz und der Bourgeoisie und versuchen in einem zweiten Schritt,
auch den stddtischen Biirgerstand in die genannte Fragestellung einzu-
beziehen.

Die beiden zuerst genannten Sozialformationen stimmten hinsichtlich
ihrer Hochschétzung eines genuin biirgerlichen Arbeits- und Leistungsethos
uberein. Die Orientierung an iiberindividuellen Idealen, Rationalitit,
Pflichterfiillung und eine in gewissem Sinne asketische Methodik der Le-
bensfithrung waren nach ihrem Verstindis allgemeinverbindliche, stindi-
schen Vorrechten iiberlegene Prinzipien. Aus der Aufklirung erbten sie
den Glauben an die Macht des Wissens, der Theorie und Erziehung. Sie
teilten die Ansicht, "daB die wesentlichen Wandlungen die des Denkens
seien, aus denen die praktischen Reformen des Rechtswesens, der Wirt-
schaft, der Politik sich folgerichtig ergeben wiirden." [33] Diese Uberzeu-
gung resultierte aber nicht nur aus der Ubernahme aufklirerischen Gedan-
kenguts, sondern auch aus realen Grunderfahrungen: Beide Biirgergruppen
verfiigten iiber ein Expertenwissen, das fiir die Ausiibung ihrer Berufe und
gesellschaftlichen Funktionen unverzichtbar war. Als Anwender ihres fast
ausschlieBlich traditionsfeindlichen, mitunter einschneidende Innovationen
durchsetzenden know-hows lebten sie in dem BewuBtsein, daB die mensch-
liche Vernunft und Erfindungsgabe Projekte entwerfen und die als defizient
empfundene Wirklichkeit nach ihnen gestalten konne.

Die Verwissenschaftlichung und akademische Lehre auch der Naturwis-
senschaften, die sich in der Griindung der sogenannten Polytechnischen In-
stitute seit den zwanziger Jahren niederschlug, steigerten das Ansehen und
Selbstwertgefiihl des Wirtschaftsbiirgertums. Die berufliche Qualifikation
und die immer wichtiger werdenden Fachkenntnisse besaBen in seinen
Kreisen einen hohen Stellenwert. Zugleich war die Professionalisierung der
Naturwissenschaften noch nicht so weit fortgeschritten, als daB sie ein
hochgradig spezialisiertes, die Parzellierung der Gesellschaft vorantreiben-
des Detailwissen vermittelt hatten. Die von ihnen verwalteten Kenntnisse
lieBen sich damals noch relativ leicht in die Sphire des 6ffentlichen Diskur-
ses einbringen, der vor allem vom Bildungsbiirgertum beherrscht wurde. Da

33 Vierhaus 1967, S. 195.



38

im 19. Jahrhundert auBerdem "[lange Zeit] am Vorrang klassisch-antik be-
griindeter Allgemeinbildung ... gegeniiber den vordringenden ‘Realien’ und
den ihnen entsprechenden berufsorientierten Ausbildungsgéingen festgehal-
ten wurde", ergab sich eine solche Unterordnung des "Leistungswissen(s]"
unter das hoher bewertete "Bildungswissen" [34] zwangsliufig. Nur diesem
traute man die Kompetenz zur Beschéftigung mit politischen und humani-
tdren Fragestellungen zu. Einige jener Fragen mit allgemeinem Geltungs-
anspruch, die Beziehungen zwischen Besitz- und Bildungsbiirgertum er-
moglichten, wurden auf dem Feld der politischen Auseinandersetzung be-
handelt. "Es scheint, daB die Kaufleute und Unternehmer, aber vor allem
die beamteten und nicht-beamteten Bildungsbiirger jener Jahrzehnte unter
den Lesern der fortschrittlichen Presse ... vorherrschten und die Haupt-
befiirworter liberaler, konstitutioneller und kultureller Reformen stell-
ten." [35] Der vormairzliche Nationalismus mit seiner antipartikularisti-
schen StoBrichtung und der Liberalismus konnten als "Integrationsideo-
logien" [36] wirken.

Bourgeoisie und Bildungsbiirgertum sind schlieBlich jene beiden Sozial-
formationen, in denen sich seit dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts ein
neues Familienideal durchsetzte. Die Familie etablierte sich als autonome,
der offentlichen Kontrolle entzogene Privatsphire, deren 6konomische Ba-
sis in einem geregelten und sicheren Einkommen, einer gewissen Selbstéin-
digkeit bestand. Sie wurde zu einer schon von der Literatur der Empfind-
samkeit beschriebenen Gefiihlsgemeinschaft, deren Aufwertung die bie-
dermeierliche Geselligkeits- und Familienkultur zur Folge hatte. Die von
ihr geleistete primére Sozialisation schuf eine Basis gemeinbiirgerlicher Tu-
genden: eine Neubewertung der menschlichen Emotionalitdt und Sexuali-
tét, einen zwar auf Wohlstand gegriindeten, anfangs aber eher zuriickhal-
tend vornehmen Lebensstil, der durch bestimmte Konventionen gepragt
wurde, und eine enge Beziehung zur asthetischen Kultur von der Alltags-
gestaltung (Umgangsformen, Wohnungseinrichtung, Tischgerite usw.) bis
zur ‘hohen’ Kunst innerhalb (Dichterlesungen, Liebhabertheater, Kam-
mermusik) und auBerhalb (Museen, Theater, Oper, Konzert) des eigenen
Hauses. Die zunehmenden Heiratsverbindungen zwischen Besitz- und Bil-

34 Conze/Kocka 1985, S. 15 u. 26.
35 Kocka 1987, S. 25.
36 WehlerII, 1987, S. 239.



39

dungsbiirgertum, die ihrerseits integrative Wirkungen ausiibten, wéren
ohne die gemeinsamen Familienstrukturen und die Internalisierung der in
ihnen institutionalisierten Werte undenkbar gewesen.

Natiirlich gab es auch innerhalb der herkdmmlichen stadtischen Biirger-
gemeinde Personen, die von der Neuformierung der sozialokonomischen
Verhiltnisse aus unterschiedlichen, hier nicht niher zu erliduternden Griin-
den profitieren konnten. Die Grenzen zwischen der alten und der neuen
biirgerlichen Gesellschaft waren also flieBend. Fiir viele dieser Stadtbewoh-
ner, die zwar in einer traditionellen, starren Lebenswelt wurzelten, aber mit
der Entwicklung der Zeit gehen konnten, treffen die gerade entwickelten
iibergreifenden Grundziige der Biirgerlichkeit in der ersten Hilfte des 19.
Jahrhunderts ebenfalls zu.

Unter Beriicksichtigung der iiberwiegenden Mehrzahl auch jener Biirger,
die kurz- oder langfristig zu den Verlierern der Modernisierungsprozesse
gehorten, bleiben folgende iibergreifende Charakteristika fiir alle zuvor
dargestellten biirgerlichen Lager iibrig: Thre Mitglieder waren insofern
Stadtbiirger, als sie ihren Tatigkeits- und Lebensbereich fast ausnahmslos in
der Stadt hatten. Der Urbanisierungsproze8 im 19. Jahrhundert und die
Entstehung der biirgerlichen Gesellschaft und Kultur hingen eng zusam-
men. "Biirgerlichkeit’ setzt damals die stddtische Lebenswelt nicht allein
deshalb voraus, weil nur dort sich groBere Gruppen der biirgerlichen Elite
konzentrieren, weil nur dort sich breitere berufliche Existenzméglichkeiten
erdffnen und ... die historischen Grundlagen und kulturellen Traditionen
biirgerlichen Denkens einen Nihrboden bilden. Entscheidender noch ist,
daB allein der stddtische Raum eine entsprechend hohe Konzentration
jener kulturvermittelnden Gesellschaftsformen und Institutionen aufweist,
in denen sich ‘Biirgerlichkeit’ erst lebensweltlich zu konstituieren ver-
mag." [37] Trotz regionaler Unterschiede und verschiedener Stadttypen
wird man sagen konnen, daB hauptsichlich die urbane Infrastruktur eine
konsensbildende Kommunikation unter den ambitionierten, am politischen
und geselligen Leben interessierten Stadtbewohnern ermdéglichte. Kul-
turelle Einrichtungen und Bildungsstitten, Leihbibliotheken, Lesegesell-
schaften, -museen und das vielfiltige Vereinswesen trugen dazu bei. "Uber-
haupt ist das weitverzweigte Vereinswesen eine Art Katalysator gemeinbiir-

37 Kaschuba 1988, S. 23 f.



40

gerlicher Wertvorstellungen, gemeinbiirgerlicher politischer Interessen, ja
tendenziell gemeinbiirgerlicher Identitéitsdefinition." [38]

AuBerdem definieren sich alle Biirger durch ihre Ortlosigkeit innerhalb
der feudalen Gesellschaftsordnung. "Man weiB ja, daB sich soziale Katego-
rien oft nur im Konflikt als soziale Gruppen konstituieren: erst durch Ab-
setzung von anderen bildet sich eigene Identitét ... Was [die] Biirger ganz
verschiedener Art einigermaflen einte, war der gemeinsame Gegner." [39]
Sie gehorten weder zum Adel oder hohen Klerus noch zu den auf dem
Land lebenden Bauern und den unterstdndischen Schichten. Das gilt auch
fir das iberkommene, am ehesten stindisch definierbare Stadtbiirgertum.
Die Kommunen stellten schon immer politische und juristische Enklaven
dar, die der landesherrlichen Gewalt zuwider sein muBten. Die von oben
verfiigte Steinsche Stadteordnung und die anféngliche Opposition dagegen
wurde als eine Variante dieses Jahrhunderte wihrenden Konflikts empfun-
den. Angesichts der mangelnden Integration in die noch dominierenden
traditionellen Sozialstrukturen konnten sich die unterschiedlichen biirger-
lichen Lager zumal dann in einer gemeinsamen Front gegen die Restaura-
tion vorfinden, wenn diese einerseits die Fortschritte der wirtschaftlichen
Modernisierung unangetastet lieB und andererseits immer unverhohlener
eine reaktiondre Politik im Interesse der alten Herrschaftseliten einschlug.

Der Liberalismus als
gemdpigte Integrationsideologie

Darauf wird zuriickzukommen sein. Zuvor ist jedoch noch eine weitere und
wichtige, das heterogene Biirgertum auf einen iibergreifenden Nenner ver-
pflichtende Klammer zu thematisieren: Gemeint ist die politische Doktrin
des Liberalismus. Dabei ist von vornherein zu betonen, "daf} [in seinem] so-
zialen Spektrum ... auch das stiadtische Gewerbe- oder Kleinbiirgertum und
selbst das groBere Bauerntum eine ganz erhebliche Rolle spielten.” [40] Der
rheinpfilzische Liberalismus von 1832 beispielsweise, dessen Sozialprofil
Wolfgang Schieder analysiert hat, wurde von "Akademiker[n] und in zwei-

38 Wehler 1986, S. 8; auch Engelhardt 1986 (S. 68 f.) bemerkt, "[wie] betrachtlich ...
die Verbindungswirkung der mit institutionalisiertem ‘Lesen’ hergestellten Kommunika-
tion zu sein vermochte." (S. 68)

39 Kocka 1988, S. 20 f.

40 Hardtwig 1985, S. 142.



41

ter Linie auch Besitzbiirger[n]" angefiihrt, geriet aber nur deshalb zur "Mas-
senbewegung", "weil auch der kleingewerbliche Mittelstand der Handwer-
ker politisch mobilisiert werden konnte ... [Er] stellt sich somit insgesamt als
eine birgerliche Bewegung mit breiter, an der Basis iiberwiegend klein-
gewerblicher Fundierung dar." [41] Diese fiir einen regionalen Bereich giil-
tigen Befunde sind laut James J. Sheehan fiir die deutschen Verhiltnisse
vor 1848/49 generell zutreffend. Er warnt ausdriicklich davor, "den promi-
nenten Liberalen mit dem typischen Liberalen gleich{zu]setzen." [42] Im
Gegensatz zu vielleicht noch nicht iiberwundenen dlteren Lehrmeinungen
kann man also auch die mittleren und kleineren Existenzen des stadtischen
Gewerbebiirgertums ohne ernsthafte Vorbehalte zu den Anhéngern der li-
beralen Bewegung rechnen.

Wir gehen im folgenden davon aus, daB die Trégerschicht des frithen Li-
beralismus aus Mitgliedern aller von uns referierten Fraktionen der hetero-
genen biirgerlichen Gesellschaft bestand, und versuchen die Griinde dar-
zulegen, warum er sich in Deutschland als moderate, reformerisch und vor-
wiegend staatsloyal ausgerichtete politische Weltanschauung etablierte. Das
geniigt fiir unsere Zwecke. Weitere Fragen, die fiir die Geschichtswissen-
schaft wichtig sind, sollen unberiicksichtigt bleiben. Wir konnen z.B. darauf
verzichten, die verschiedenen Richtungen dieser "vielgestaltige[n], fast pro-

41 W. Schieder 1978, S. 194 u. 193. Auch Langewiesche 1988 betont, daB der im
"Januar 1832 gegriindete Deutsche Pref3- und Vaterlandsverein ... die hohe - bislang wenig
erforschte - soziale Integrationskraft des deutschen Friihliberalismus [verdeutlicht]. Es
gehorten ihm Ménner aus allen Wirtschaftszweigen an, mit dem Schwerpunkt bei hand-
werklichen (ca. 22%) und kaufménnischen Berufen (ca. 29%). Charakteristisch fiir die
friithliberalen Wirkungschancen war, daB im pfilzischen Kernraum des Vereins die
kleinbiirgerlichen Mitglieder mit etwa 65% das Bildungsbiirgertum (knapp 19%) weit
tibertrafen, wihrend dieses in den auBerpfilzischen Filialvereinen mit fast 1% und in
der Vereinsfithrung iiberwog." (S. 35)

42 Sheehan 1983, S. 29. Im Zuge seiner Ausfithrungen iiber die "soziale Komplexi-
tat" bzw. die "soziale Heterogenitit" der Befiirworter und Mitldufer des Liberalismus
(siehe ebda., S. 29 ff, Zitate: S. 30 u. 31) wendet er sich gegen zwei Vorurteile. Erstens
habe zwar "die Bildungselite ... viele der bekanntesten liberalen Wortfiihrer [gestellt]."
Betrachte man aber den Kreis seiner auch auf "provinzieller und ortlicher Ebene" titi-
gen Sympathisanten insgesamt, so miisse man "[fest]stellen, daB die Gebildeten ... eine
wichtige, aber nicht eine so entscheidende Rolle spielten, wie oft angenommen worden
ist." (S. 29) Zweitens: "In Anbetracht der Bandbreite gesellschaftlicher Gruppierungen,
aus denen sich die Fiithrer und Parteiginger des Liberalismus rekrutieren, erscheint es
nicht allzu sinnvoll, die Bewegung allein mit der 6konomischen Mittelschicht, mit der
‘Bourgeoisie’, zu identifizieren." (S. 32)



42

teusartige[n]" [43] Weltanschauung in der ersten Halfte des 19. Jahrhun-
derts terminologisch zu unterscheiden und voneinander abzugrenzen. [44]
Auch deren politische und wirtschaftliche Ziele brauchen wir hier nicht aus-
fithrlich zu diskutieren. [45]

Schon die soziale Komplexitit der Befiirworter des Liberalismus deutet
darauf hin, daB man es in seinem Fall nicht mit einer elitdren oder revolu-
tiondren Doktrin zu tun hat. Er konnte deshalb zur wichtigsten politischen
Stromung vor 1848/49 werden, weil er angesichts der historischen Riick-
stidndigkeit Deutschlands gegeniiber Westeuropa "in einer in wirtschaftli-
cher, sozialer und damit zugleich politischer Hinsicht vorrevolutiondren
Umwelt" wurzelte. "Das aus diesem Kontext entwickelte Zukunftsbild einer
klassenlosen Biirgergesellschaft ‘mittlerer Existenzen’, einer, riickblickend
formuliert, vorindustriellen, berufsstindisch organisierten Mittelstandsge-
sellschaft auf patriarchalischer Grundlage" [46] fand auch bei dem nume-
risch dominierenden, die eigentliche Basis des Liberalismus bildenden
mittleren und kleineren Biirgertum Anklang. Lothar Gall hat betont, da
diese Zukunftserwartung wihrend der "Phase zwischen der Auflosung der
altstandisch gebundenen Sozial- und Wirtschaftsordnung und dem Durch-
bruch der industriellen Revolution" nicht als "reine Klassenideologie" zur
"theoretischen Begriindung und Absicherung des politischen Fiihrungs-
anspruchs des Besitz- und Bildungsbiirgertums" betrachtet werden darf. [47]
Die sozialen und wirtschaftlichen Zielvorstellungen des frithen deutschen
Liberalismus sperren sich gegen alle Deutungsversuche, die ihn als Ideolo-
gie der aufsteigenden Unternehmerklasse interpretieren wollen. In dieser

43 Nipperdey 1985, S. 290.

44 Darauf gehen Faber 1975, S. 210 ff., Nipperdey 1985, S. 298 ff. und Hardtwig
1985, S. 142 ff. ein. Auch die damit zusammenhingende schwierige Frage, wie das Ver-
héltnis der Beamtenschaft zum Liberalismus bzw. zum Biirgertum zu bestimmen ist
(siehe dazu auBer den eben genannten Fundstellen Gall 1980, S. 163 f., Kocka 1987,
S. 35f. ["ein heikles, noch ungeldstes Problem der historischen Biirgertumsforschung")
und Langewiesche 1988, S. 15 ff.), iibergehen wir stillschweigend. Da im Hinblick auf
Deutschland von einem "im européischen Vergleich auBergewéhnlich hohen Anteil von
Staatsbeamten an der sdkularen Bewegung des Liberalismus" (Hardtwig 1985, S. 141)
auszugehen ist, beziehen wir sie in unsere Ausfiihrungen ein. Gleichzeitig gehen wir al-
lerdings davon aus, daB der Beamtenliberalismus seit den dreiBiger Jahren sein "Moder-
nisierungsprestige [verbrauchte]" (Nipperdey 1985, S. 299) und an Gewicht verlor.

45 Die "politisch-soziale[n] Leitbilder der liberalen Bewegung" thematisiert Lange-
wiesche 1988, S. 20 ff.; Zitat: S. 20.

46 Gall 1980, S. 176.

47 Gall 1980, S. 173 u. 175; siehe dazu die Ausfiihrungen ebda., S. 172 f. u. 177.



43

Form hitte es ihm nicht gelingen konnen, von der Majoritét der biirger-
lichen Gesellschaft vor der Jahrhundertmitte als richtige politische Doktrin
akzeptiert zu werden. [48]

Allerdings wire es verfehlt zu glauben, allein die mittleren und unteren
Stadtbiirger hitten das retardierende Element innerhalb der liberalen Be-
wegung gebildet. Deren Wortfiihrer, das besitzende und vor allem das ge-
bildete Biirgertum, dachten ebenfalls sehr geméBigt. Zu den alltaglichen
Wahrnehmungen einer vorindustriell verfaBten Lebenswelt traten bei die-
sem Personenkreis geschichtliche Erfahrungen, die wesentlich zur Auspré-
gung einer vorwiegend staatsloyalen Gesinnung beitrugen. Bourgeoisie und
Biirokratie hatten von den Reformen des Aufgekldrten Absolutismus und
dessen Kampf gegen korporative und feudale Schranken profitiert. In der
Gewihrung von Verfassungen, die in zwei Schiiben zwischen 1818/20 und
1831/33 erfolgte, sah man die folgerichtige Konsequenz des deutschen
Wegs einer stetigen, besonnenen Reform von oben. Diese gouvernementale
Einstellung wurde begiinstigt durch den Schock, den die Wendung der
Franzosischen Revolution seit 1793 unter den Gebildeten ausgeldst hatte.
Den jakobinischen Terror, die Herrschaft des "Pobels", wollte man auf alle
Fille vermeiden. Die Revolution war zum Feuer geworden, mit dem man
nicht spielen wollte: "[Sie] behilt seither etwas Unheimliches - sie ist un-
planbar, sie ist ein Ungliick -, man setzt lieber auf Reform und Evolution.
Der Aufbruch der Freiheit steht im Schatten des Schreckens, das mindert
den Elan, das macht ihn vorsichtig." [49] AuBerdem muB man die berufliche
und gesellschaftliche Stellung der Eximierten beachten. Weshalb hitte eine
Personengruppe, die privilegiert wurde und die aufgrund des beruflichen

48 Noch im "Reichsgriindungsjahrzehnt" war - so Langewiesche 1988 - "der Proze8
der Klassenbildung ... politisch und organisatorisch keineswegs so weit vorangeschritten,
daB die Hoffnungen von Liberalen und Demokraten auf eine biirgerlich-proletarische
‘Fortschrittsallianz’ zur ideologischen Tiinche geworden wiren." Wegen der geringen
Mitgliederzahlen der damaligen Gewerkschaften und Arbeiterparteien und wegen der
sozialen Schichtung der liberalen Wahlerschaft war der spétere "Verlust der Arbeiter ...
fiir Liberale und fiir biirgerliche Demokraten in den sechziger Jahren noch keineswegs
so erkennbar, wie es viele riickblickende Beobachter immer wieder unterstellt haben."
"Liberale Politik blieb noch Honoratiorenpolitik, aber mit dem Anspruch, die Anliegen
der gesamten Gesellschaft zu reprisentieren. Das war keine blo8e Ideologie, hinter der
sich lediglich eine handfeste bourgeoise Interessenpolitik verborgen hitte. Die Libera-
len aller Richtungen ... verstanden sich als Volksparteien, und nach der sozialen Zu-
sammensetzung ihrer Wihler waren sie das auch. Der Schwerpunkt lag jedoch im biir-
gerlich-protestantischen Milieu." (Langewiesche 1988, S. 127, 120, 122 u. 127)

49 Nipperdey 1985, S. 288.



44

Werdegangs "ihre Grundbegriffe und Wertungen iiber den Staat ihrerseits
dem Staat [verdankte]" [50], eine revolutiondre Ideologie entwickeln sol-
len?

SchlieBlich trug die Verwurzelung des Liberalismus in der fortschritts-
gldubigen Aufkldrung und im Deutschen Idealismus dazu bei, ihn auf die
Linie einer moderaten Reformpartei einzuschworen. In Verbindung mit der
historischen Situation seiner Trédgerschichten verlieh ihm dieses Erbteil den
Charakter einer vorpolitischen - oder soll man besser sagen: iiberpoliti-
schen? -, abstrakten Lehre. Thomas Nipperdey hat das nachdriicklich be-
tont: "Der deutsche Liberalismus ist zunédchst und lange Zeit in besonderem
MaBe an Ideen, Theorien, Prinzipien orientiert gewesen; er hat etwas Dok-
trinéres, es fehlt ihm an Pragmatismus. Man dachte iber Politik stark in
moralisch-spirituellen Kategorien. Volksfreiheit war eng mit Bildung ver-
kniipft; das, was die Liberalen einte, war zuerst eine gemeinsame Gesin-
nung und Weltanschauung, erst dann kamen konkrete politische Ziele. Das
konnte kaum anders sein, solange sie politisch ohnméchtig waren, keinen
maBgeblichen EinfluB auf politische Entscheidungen hatten." [S1] Die
schulische sowie universitire Ausbildung des Bildungsbiirgertums und, auf
indirekte Weise, der biirokratische Anstaltsstaat, der die Politik monopoli-
sieren oder nur in engen, von ihm selbst gezogenen Grenzen zulassen
wollte, begiinstigten die Fixierung der Liberalen auf ideelle Werte. Die von
ihnen kultivierte Theorieglaubigkeit war also auch ein Resultat der Ver-

50 Siemann 1985, S. 126.

51 Nipperdey 1985, S. 289 f. Nipperdey 1975 (S. 90 ff.) hat iibrigens die These aufge-
stellt, daB nicht nur die liberale Mitte, sondern ausnahmslos alle "deutschen Parteien im
19. Jahrhundert ... verglichen mit den Parteien anderer Lénder in besonderem MaBe an
Prinzip und Doktrin, Theorie und Idee gebunden [sind], oder, auf weniger reflektierter
Ebene, an Gesinnung und ‘Weltanschauung’." Er erkldrt dieses Phanomen unter an-
derem durch "die Begriindung einer spezifisch deutschen intellektuellen Tradition und
Mentalitdt durch die Reformation und besonders durch Luther." (S. 93) Dazu gehort
auch die im folgenden zu behandelnde Adaption aufklirerischer und idealistischer Ge-
schichtsspekulationen durch das vormadrzliche Biirgertum. Lessings Erziehung des Men-
schengeschlechts oder Kants bzw. Hegels Geschichtsphilosophie kénnen dem protestan-
tischen Erbe der deutschen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte ja zwanglos zugerech-
net werden.

Wir halten diese These jedoch nicht nur in Anbetracht der obigen Untersuchungen,
sondern auch aus aktuellen Griinden fiir beachtenswert. Das "durch untergriindig fort-
wirkende ideologisch begriindete Absolutheitsanspriiche” (S. 94) erweckte Gespenst des
besserwisserischen Doktrinarismus und seine Neigung zur (selbst)zerstorerischen Kom-
promiBlosigkeit spuken unseres Erachtens mitunter immer noch durch die deutsche
Politik von links bis rechts.



45

hiltnisse: Eine Opposition, die sich offiziell weder konkret artikulieren
noch organisieren durfte, konnte kaum ein ausgeprégtes politisches Profil
gewinnen.

Die Frage nach jenen Bestandteilen aus der Ideengeschichte des 18. und
friihen 19. Jahrhunderts, die in das liberale Gedankengut eingegangen sind,
kann hier nicht umfassend beantwortet werden. Wir greifen nur zwei iibri-
gens eng miteinander verkniipfte Aspekte aus diesem Problemkreis heraus.

Erstens rezipierte der Liberalismus die geschichtsphilosophischen Sy-
steme der Aufklirung und des Deutschen Idealismus. Deren Entstehung
seit etwa der Mitte des 18. Jahrhunderts war natiirlich ihrerseits ein Ergeb-
nis der dargestellten Einsicht in die Macht der neuzeitlich bewegten Ge-
schichte. [52] Zunachst bedurfte es der Erkenntnis der Bedeutung histori-
scher Prozesse fiir die menschliche Existenz, um die ihrem Selbstverstind-
nis zufolge sich nur mit substantiellen Problemen beschéftigende Philoso-
phie zur Reflexion iiber Verlauf und Wesen der Geschichte zu bewegen.
Ein groBer Teil, wenn auch keineswegs alle der daraufhin entstandenen ge-
schichtsphilosophischen Spekulationen stimmten von Voltaire bis Hegel
prinzipiell darin iiberein, daB in der Entwicklung des menschlichen Ge-
schlechts ein Fortschritt zu verzeichnen sei. Die MaBstdbe und Indikatoren,
die zur Begriindung dafiir herangezogen wurden, unterscheiden sich in
ihrer inhaltlichen Qualitdt bisweilen erheblich voneinander. In formaler
Hinsicht kamen jedoch fast alle Philosophen zu dem Ergebnis, daB die pro-
gressive Menschheitsentwicklung gegenwirtig in ihre entscheidende, ab-
schlieBende Phase getreten sei oder wenigstens auf der Schwelle zu einem
solchen Zeitabschnitt stehe. Diese Geschichtsdeutungen prigten den Zu-
kunftsoptimismus des deutschen Liberalismus bis zur gescheiterten Revolu-
tion von 1848/49 entscheidend. Sie weckten in ihm die Uberzeugung, der
historische Wandel entfalte sich seit dem Beginn der Neuzeit im Interesse
des nun seine wahre Fortschrittspartei bildenden, den eigentlichen Ziel-
punkt seiner Entwicklung darstellenden Biirgertums und damit entspre-
chend den legitimen Bediirfnissen der Menschheit tiberhaupt.

Zweitens: Mit der Gleichsetzung von "Mensch" und "Biirger" iibernahm
der frithe Liberalismus eine wesentliche Komponente aus der Gedanken-

52 Siehe Koselleck 1979, S. 56 f. "Es ist nicht von ungefihr, daB in dem gleichen
Dezennium, als sich der Kollektivsingular der Geschichte durchzusetzen begann, zwi-
schen 1760 und 1780, auch der Begriff einer Philosophie der Geschichte auftauchte."
(S. 56)



46

welt der Aufkldrung, da im Schrifttum jener Zeit hinter dem Topos des
hiufig beschworenen sogenannten "Allgemeinmenschlichen" stets biirger-
liche, im Gegensatz zum Wertekanon der hofischen, stindisch gegliederten
Gesellschaft entwickelte Normen standen. AuBerdem stilisierte er sich mit
dieser Ineinssetzung zum rechtméBigen Sachwalter des klassischen Huma-
nitdtsideals. Beide Ansichten signalisieren die von ihm immer wieder zum
Ausdruck gebrachte Selbsteinschitzung, die einzig legitime, nicht partikula-
ren Bediirfnissen, sondern dem Gesamtwohl verpflichtete soziale Gruppie-
rung zu sein. "Die Liberalen ... beanspruchten im Grunde, die eigentliche,
die einzige Partei zu sein, sie reprisentierten das aufgekldrte und nicht
durch die Obrigkeit oder den Adel, durch den Klerus oder durch Demago-
gen korrumpierte und miBleitete Volk oder wenigstens das Biirgertum als
den ‘allgemeinen Stand’." [53]

Im folgenden ist es nun nicht nétig, die zum Teil sehr fehlerhafte Rezep-
tion einzelner Elemente aus der aufgekldrten bzw. idealistischen Philoso-
phie im Vormairz kritisch zu diskutieren. Zum einen handelt es sich dabei
nidmlich kaum um ambitionierte Versuche einer geistigen Auseinanderset-
zung mit der ideengeschichtlichen Tradition, weil die Historiker seit etwa
1830 entschieden gegen apriorische Konstruktionen der Menschheits-
entwicklung opponierten. Sie plddierten nunmehr fiir empirische, quellen-
bezogene Forschungen und sahen sich deshalb der Notwendigkeit eines in-
tensiven Studiums spekulativer Theorien enthoben. Trotzdem blieben sie
den Resultaten dieser fortschrittsgldubigen Theorien doch insofern stark
verhaftet, als sie der Illusion erlagen, man kénne den philosophisch entwor-
fenen Ablauf der Geschichte anhand der konkreten historischen Fakten
und Ereignisse verifizieren. Zum anderen hat man es bei dem dadurch be-
grindeten Fortschrittsoptimismus nicht mit einer nur auf akademische
Kreise beschriankten Lehrmeinung, sondern mit einer weitverbreiteten
Uberzeugung zu tun, welche die Offentlichkeit des Vormérz heftig bewegte
und das BewuBtsein des Biirgertums in Deutschland prigte. "Die breite Re-
sonanz der Fortschrittsidee", die "auch die Anschauungen der nichtwissen-
schaftlichen Offentlichkeit bestimmte", "war das qualitativ Neue nach der
Juli-Revolution, nicht deren Existenz an sich." [54]

Allein auf diese beiden Sachverhalte kommt es hier an. Das allgemein
vorherrschende Wirklichkeitsverstindnis war durch die oftmals unreflek-

53 Nipperdey 1975, S. 97.
54 Gotze 1974, S. 177.



47

tierte Ubernahme popularisierter und trivialisierter Fortschrittsmodelle ge-
schichtsphilosophischer Provenienz wesentlich beeinfluBt, ohne da8 dies
dem deutschen Biirgertum bis zur Jahrhundertmitte vollig bewuBt gewor-
den wire. Der zielgerichtete, letztlich die Verbiirgerlichung von Staat und
Gesellschaft bezweckende Verlauf der Geschichte galt ihm als ausge-
machte, zudem durch die unbefangene Betrachtung der Vergangenheit be-
reits hinreichend belegbare Wahrheit. Sheehan hat mehrmals auf die "Iden-
tifikation des Liberalismus mit einem historisch vorgezeichneten Siegeszug
der Aufklarung” hingewiesen. "Die Liberalen waren iiberzeugt, daB sie nicht
nur das Allgemeinwohl vertraten, sondern auch diejenigen historischen
Krifte verkorperten, die den schrittweisen Sieg der Aufklidrung und der
Freiheit sicherstellen wiirden. Ihre Ziele fielen mit der Richtung des Fort-
schritts zusammen." [S5] Diese Siegeszuversicht verstirkte den ohnehin
vorhandenen gemiBigten Charakter der liberalen Doktrin noch. Da die
Verwirklichung der eigenen Ideale angeblich schon als Ziel der historischen
Entwicklung feststand, konnte man ihrer realen Durchsetzung gelassen ent-
gegensehen.

Die reformerisch und etatistisch eingestellte Gesinnung der Liberalen
kommt in ihren staatsrechtlichen und politischen Uberzeugungen klar zum
Ausdruck. So sollte etwa die geforderte Verfassungsform, die konstitutio-
nelle Monarchie, dem Bediirfnis nach einer stabilen Herrschaftsordnung
Rechnung tragen. Dieses Bediirfnis fand in den Institutionen des Zensus-
wahlrechts und der Wahlminner, in der Errichtung eines Zweikammer-
systems mit einem von den "Standesherren” beherrschten Oberhaus und in
dem Wunsch nach einem starken Monarchen seinen Niederschlag. Die ein-
zelnen politischen Programmpunkte des Liberalismus interessieren uns al-
lerdings nicht so sehr. Sie lassen sich auBerdem nicht einfach summarisch
auflisten, da er, wie angedeutet wurde, in unterschiedlichen, hier nicht be-
handelten Varianten auftrat.

Wichtig ist in unserem Zusammenhang jedoch, daB seine Anhinger
glaubten, die zwischen ihnen bestehenden Meinungsverschiedenheiten - so-
fern sie iiberhaupt erkannt wurden - bagatellisieren zu kénnen. Man hielt
sie fiir unerheblich, weil man allzu fortschrittsgldubig und auf eine "priméar
geistig-philosophische Interpretation” der Realitét fixiert war. Das "forderte
in breiten Kreisen der Liberalen eine geringschatzige Einstellung zu alltdg-

55 Sheehan 1983, S. 25 u. 23.



48

licher Organisations- und Agitationsarbeit." [S6] Eine Auseinandersetzung
iber konkrete politische Forderungen und Verfahrensweisen schien zweit-
rangig zu sein - schlieBlich verstand man sich nicht als eine partikulire, den
Anspriichen einer Minderheit verpflichtete Partei, sondern als legitime
Vertretungskorperschaft der Menschheit, deren allgemeine Wohlfahrt man
nicht durch Streitigkeiten um Details und Einzelfragen gefdhrden wollte.

Der "Mittelstand"

Zum AbschluB der Ausfiihrungen tiber den Liberalismus soll auf den Be-
griff des "Mittelstandes” eingegangen werden. Mit ihm pflegten die Libera-
len sich selbst und ihren sozialutopischen Entwurf der allmidhlich entste-
henden biirgerlichen Gesellschaft aus der Perspektive ihres Realitatsver-
standnisses zu charakterisieren. Die Erorterung dieses Begriffs ist deshalb
aufschluBreich, weil in ihm einige wichtige, zuvor behandelte Aspekte der
liberalen Doktrin exemplarisch verdichtet sind.

Die Vorstellungen hinsichtlich der Verwirklichung der mit ihm bezeich-
neten Gesellschaftsordnung waren geschichtsphilosophisch fundiert. Er galt
als neuartige Formation, die in das traditionelle stindische Sozialgefiige
nicht integriert werden konne, durch die gesetzmiBige historische Ent-
wicklung selbst hervorgebracht worden sei und deren Zielpunkt darstelle:
"Eine Losung, die zugleich die politische wie die wirtschaftlich-soziale Be-
freiung, sprich die Emanzipation des einzelnen wie die der verschiedenen
gesellschaftlichen Gruppen, vorantreibe, [sei] nur méglich mit Hilfe und auf
Initiative jener Zwischenschichten, die der historische ProzeB selber aus der
traditionellen stindischen Ordnung freigesetzt habe. Dieses ‘Biirgertum’
misse also zum Kern der staatsbiirgerlichen Gesellschaft der Zukunft wer-
den. Dabei wurde ‘Kern’ von den frithen Liberalen ganz als ‘Kristallisa-
tionskern’ in dem Sinne verstanden, da im Zuge der vom Biirgertum in
Gang gesetzten politischen und sozialen Emanzipation die ganze Gesell-
schaft schrittweise ‘biirgerlich’, zu einer ‘klassenlosen Biirgergesellschaft’
werden wiirde." [57]

56 Sheehan 1983, S. 25.

57 Gall 1978, S. 298. Dies sei "eine Denkfigur, die Marx, unter bloBem Austausch
der sozialen Gruppe, die die Vorhut bilden werde, iibernommen hat." (ebda.) An ande-
rer Stelle betont Gall nicht jenen "sozialen Evolutionsoptimismus”, sondern einen weite-
ren "Ausgangspunkt aller sozialpolitischen Vorstellungen der politischen Aufkldrung



49

Im Mittelstandsbegriff waren also zwei gegenldufige Tendenzen enthal-
ten. Man distanzierte sich einerseits nach unten von bauerlichen und unter-
stdndischen Gruppen und andererseits nach oben von Adel und Klerus.
Durch die Abgrenzung von allen anderen Sténden sollte jene Exklusivitdt
signalisiert werden, die mit dem Ethos der individuellen Leistung und Mo-
ralitdt verbunden war. Thr lag die Verabsolutierung eines von biirgerlichen
Normen gepridgten Menschen- und Weltverstdndnisses zugrunde. Anderer-
seits wurde diese elitdre Tendenz durchkreuzt von einer egalitidren, die von
der Uberzeugung der Allgemeingiiltigkeit der vom Liberalismus vertre-
tenen Anschauungen und der daraus resultierenden Gleichsetzung von
"Mensch” und "Biirger” getragen wurde. Mittels der Rede vom "Mittelstand”
sollten sowohl die soziale Zwischenstellung der ihm Zugehorigen als auch
deren besondere Befdhigung zu einer besonnenen, Gegensitze aller Art
ausgleichenden Haltung zum Ausdruck gebracht werden. Beide Aspekte
wurden mit dem Anspruch begriindet, die von seinen Anhingern entwickel-
ten bzw. tradierten kulturellen und rationalen Werte seien in der Lage, die
programmatische Basis fiir eine homogene, harmonische Gesellschaftsord-
nung abzugeben. "Das Ziel, ... das Biirgertum als zahlreichen ‘Mittelstand’
sozial zu verbreitern und damit dessen verfassungspolitische Basis zu ver-
starken" [58], sei erreichbar, weil man allgemeinmenschliche, in ihrem Gel-
tungsanspruch nicht standesspezifisch beschrankte Normen propagiere, die
vernunftmiBig legitimierbar und unmittelbar einleuchtend seien. Der stetig
wachsende Kreis derer, die diese "mit tendenziell allumfassendem sozial-
moralischem Geltungsanspruch verbunden[en]" [S9] Normen akzeptierten,
bilde den Integrationsrahmen der eigentlich produktiven und politisch
miindigen Staatsbiirgergesellschaft. Qualifiziert durch das "Merkmal ‘Ar-

und des frithen Liberalismus”, namlich den "Gedanke[n] einer ‘natiirlich’ vorgegebenen
und in geheimnisvoller Weise durch die sich ergdnzenden Bediirfnisse und Fihigkeiten
ihrer Mitglieder harmonisch pristabilierten gesellschaftlichen Ordnung." (Gall 1980, S.
175 u. 165) Damit bestétigt er unbeabsichtigt eine These von Marquard 1982 (S. 52-65 u.
167-178), der auf die Verbindungslinien zwischen diesem ahistorisch konzipierten Har-
monieideal und dem im 18. Jahrhundert begriindeten Fortschrittsdenken aufmerksam
gemacht hat. Damals habe "sich die iiberlieferte Theodizee zur Geschichtsphilosophie
[verwandelt]." (S. 62) Angesichts der Erfahrung einer kontingenten, keinesfalls mehr als
die beste aller moglichen Welten akzeptablen Wirklichkeit sei man auf den Gedanken
gekommen, den Zustand der Vollendung in die schrittweise herbeizufiihrende Zukunft
zu verlegen.

58 Conze 1978, S. 68.

59 Engelhardt 1986, S. 21.



50

beiten des Geistes™ [60] und durch fachliche Kompetenz, verkdrpere er den
Motor des Fortschritts sowie die wesentliche Substanz der Nation und
konne daher Anspruch auf politisches Mitspracherecht erheben. "Die Lehre
vom Mittelstand als dem sittlich gesunden Kern der Nation wurde ... also
auf den Staat hin politisiert.” [61]

Natiirlich farbte die Orientierung des Biirgertums an ideellen und ethi-
schen Werten auch auf seine Sozialutopie ab. Sheehan hat das ausdriicklich
hervorgehoben: "Der Mittelstand war, so glaubten die meisten Liberalen,
der Born der Aufklidrung und des Fortschritts ... Ebenso wie die liberale
Partei die einzig legitime Partei, der politische Ausdruck des aufgeklérten
BewuBtseins war, so war [er] mehr als blo8 eine unter mehreren gesell-
schaftlichen Gruppierungen. Er war das Zentrum der Gesellschaft, die
Heimat der sozialen Tugend, das Vehikel von Harmonie und Kompro-
miBbereitschaft ... Mittelstand war im liberalen Verstdndnis nicht nur eine
soziale, sondern auch eine moralische Kategorie. Dieses Verstdndnis be-
ruhte weniger auf objektiven Kategorien als vielmehr auf der Annahme
eines gemeinsamen Grundstocks an ethischen Tugenden." [62] Der illuso-
rische Charakter dieser Begriffsbestimmung, die geschichtsphilosophisch
konstruierenden und moralisierenden Theoremen ungleich stérker verhaf-
tet ist als einer genauen soziologischen Analyse, ist evident.

Man kann sich allerdings die Frage stellen, ob der frithe Liberalismus
eine solche Analyse iiberhaupt hitte durchfiihren kénnen oder wollen. Es
war nicht nur die aus der Aufkldrung und dem Idealismus geerbte Ideen-
glaubigkeit, welche die Liberalen narkotisiert und ihre Fahigkeit zu einer
niichternen Wirklichkeitserfassung korrumpiert hétte. Schlechthin reali-
tatsblind waren sie nicht. Vielmehr mu8 man in diesem Zusammenhang
auch beriicksichtigen, daB die Entwicklung und Ausdifferenzierung der Ge-
sellschaft in Deutschland noch nicht so weit gedichen waren wie in West-
europa. In einer groBtenteils vorindustriellen sowie vorrevolutiondren Le-
benswelt sprangen die Interessengegensitze und die soziale Heterogenitét
der verschiedenen biirgerlichen Lager noch nicht so deutlich in die Augen
wie beispielsweise in England. AuBerdem konnten sie mit Hilfe einer pri-
mdr abstrakten, angeblich universale Werte hervorhebenden Programmatik
kaschiert werden. Der liberale Mittelstandsbegriff lieB sie hinter ‘hShere’,

60 Engelhardt 1986, S. 102.
61 Conze 1978, S.55 f.
62 Sheehan 1983, S. 34.



51

allgemeinverbindliche Menschheitsziele zuriicktreten. Seine sozialintegra-
tive Funktion bestand darin, die Anhanger des Liberalismus auf program-
matisch-abstrakte Ideen, ethische Wertvorstellungen und kulturelle Deu-
tungsmuster einzuschwdren. Man kann also sagen, daB die idealisierenden
Verkldrungen der Definition vom biirgerlichen "Mittelstand" hinsichtlich
ihres Gehalts zwar einen vorwiegend unpolitischen Charakter haben,
gleichzeitig aber auf die reale historische Situation seiner Apologeten zu-
riickgefithrt werden kénnen. Die Konzeption dieses Begriffs unter Beriick-
sichtigung bestimmter Elemente der ideengeschichtlichen Tradition muB
teils als unbewuBter Reflex, teils als bewuBte Antwort auf die tatséchlichen,
durch die zeitgendssische Realitdt gegebenen Herausforderungen gesehen
werden.

Das Wort "Mittelstand” kam im spéteren 18. Jahrhundert in Deutschland
auf, "als das BewuBtsein neuer, andersartiger Gesellschaftsordnung und
-wertung zum Ausdruck dréngte." Im Vormérz wurde es haufig verwendet,
um die "schopferisch ausgreifende Aktivitét selbstbewuBten, potenten Biir-
gertums" hervorzuheben. [63] Trotzdem war damit kein revolutionéres Pro-
gramm verbunden. Der "Mittelstand" prasentierte sich als die vernunftgelei-
tete Partei eines pragmatischen Reformismus. Ihm wurde ein friedlieben-
der, legale Verdnderungen erstrebender Flei zugunsten einer kontinuier-
lich voranschreitenden historischen Evolution attestiert. Er zeichne sich
durch eine effektive, der gesamten Nation zugute kommende Produktivitét
aus, weil in seiner Mitte die Tugenden der realitdtsbezogenen MiBigung
gepflegt wiirden: Niichternheit und AugenmaB, Bodenstandigkeit, Wirk-
lichkeitssinn und Besonnenheit seien seine besonderen Eigenschaften.

Die aufgezéhlten Charakterisierungen, die zum Teil aus der spétaufkla-
rerischen Rezeption von Aristoteles’ Politik stammten [64] und im frithen
19. Jahrhundert weiterhin Verwendung fanden, sollten das groBe Verant-
wortungsbewuBtsein und die politische Miindigkeit der Mitglieder der biir-
gerlichen Gesellschaft hervorheben. Sie dokumentieren aber auch die Sie-
geszuversicht der mutmaBlichen NutznieBer der prognostizierten geschicht-
lichen Entwicklung. Man brauchte keine umstiirzlerischen Gedanken zu
hegen oder zu propagieren, weil man von der nicht allzu fernen Zukunft
zuversichtlich die Erfiillung seiner Wiinsche erwartete. - Was geschah aber,
wenn die Zeitgeschichte diesen Fortschrittsoptimismus erschiitterte? "In

63 Conze 1978, S. 49 u. 62.
64 Siehe Conze 1978, S. 52 u. 54 ff.



52

kaum zu iiberschitzender Weise hat das Bildungs- und Wirtschaftsbiirger-
tum im Epochenjahr 1830 seine politische und kulturelle Modernisierungs-
krise erfahren; die Gangelung durch eine zu wenig reformfihige Biirokra-
tie, stindische Immobilitit, unzureichende Bildungseinrichtungen und die
Verschirfung der politischen Zensur.” [65] Wie reagierte der vormaérzliche
Liberalismus auf solche Krisenerfahrungen? Was folgte daraus fiir seine
Geschichtsauffassung?

Vormdrz

Allgemein 148t sich die Situation des deutschen Biirgertums in der ersten
Hilfte des 19. Jahrhunderts so charakterisieren, da die Ablosung der feu-
dalen Sozialstrukturen durch eine biirgerliche Gesellschaftsordnung und
die Entfaltung der Industrialisierung auf der Basis kapitalistischer Produk-
tionsweisen in Deutschland langsamer vonstatten gingen als in Frankreich
oder England. Da die Modernisierung der Wirtschaft und des Finanzver-
kehrs mit allen ihren sozialokonomischen Folgen erst seit den dreiBiger
Jahren in nennenswertem Umfang einsetzte, konnte das deutsche Besitz-
biirgertum nicht in demselben MaBe wie die franzosische Bourgeoisie durch
wirtschaftliche Macht politischen EinfluB geltend machen. Weder gab es
einen geeinten Nationalstaat, der von vielen erstrebt wurde, noch machte
wenigstens die innere Liberalisierung der Gesellschaft in den einzelnen
deutschen Bundesstaaten seit der Wirksamkeit der Karlsbader Beschliisse
weitere Fortschritte. Damit war es Metternich gelungen, den reaktioniren
Kurs Osterreichs im Deutschen Bund durchzusetzen und die keineswegs
blo8 auf PreuBen beschrinkte Reformpolitik in den ersten beiden Jahr-
zehnten des 19. Jahrhunderts zunéchst zum Stillstand zu bringen.

Die Verwirklichung liberaler Forderungen war also im Vergleich zur
politischen Emanzipation des westeuropdischen Biirgertums weit zuriick-
geblieben. Die Gesellschaft des Vormirz reagierte auf diesen Sachverhalt
mit einer merkwiirdigen Mischung aus resignativer Niedergeschlagenheit
und trotzigem Widerwillen, wobei allerdings die aktiven, eine Umgestaltung
der politischen Verhiltnisse bezweckenden Tendenzen meistens die Ober-
hand behielten. Man wollte nicht ldnger als Untertan angesehen, sondern
als Staatsbiirger behandelt und an der Herrschaftsausiibung beteiligt wer-

65 Hiibinger 1984, S. 10.



53

den. Die sich zunehmend politisierende und gegen die Restauration oppo-
nierende Offentlichkeit unternahm den Versuch, die Aufbruchsstimmung
wihrend der Befreiungskriege gegen das napoleonische Frankreich ganz in
ihrem Sinne zu deuten. Damals sei die Idee der nationalen Einheit als pa-
triotisches Ideal gefeiert worden und habe bei den Deutschen ungeahnte
Krifte mobilisiert. [66] Auch an die drei Verfassungsversprechen Friedrich
Wilhelms III. konnte man sich gut erinnern. "Der Artikel 13 der Bundes-
akte gewann ebenfalls Bedeutung fiir die folgenden Jahrzehnte und wurde
unter den verdnderten Bedingungen der Reaktionszeit seit 1819 heftig dis-
kutiert. Er lautet: ‘In allen Bundesstaaten wird eine landstindische Verfas-
sung stattfinden.” Dieser Satz war anfangs entsprechend dem Wunsch der
offentlichen Meinung in Deutschland so verstanden worden, daB die Ein-
zelstaaten Verfassungen mit einer gewéhlten Volksreprasentation, nicht mit
Stindeversammlungen wie in der Zeit vor 1806, bilden sollten, sogar bilden
miilten." [67] Die Liberalen pochten auf die urspriingliche, von der konser-
vativen Propaganda bewuBt verwischte Bedeutung dieses Artikels, weil sie
ihre politische Miindigkeit in einer "Kammer", einer offiziell anerkannten
und staatlich geschiitzten Institution, respektiert sehen wollten. "Die Zeiten,
in denen der Staat das Monopol der politischen Aktion besaB, waren vor-
bei." [68]

Die oftmals in Verkennung dieses Sachverhalts betriebene Politik der
deutschen Fiirsten [69] erreichte daher nicht selten das Gegenteil des
eigentlich Beabsichtigten. Angesichts der behordlichen Gesinnungsschniif-
feiei und Uberwachungspraxis kam es zu einer wachsenden Entfremdung
zwischen dem Wohlfahrtsstaat und dem liberalen Biirgertum. Reinhard
Rirup hat die polarisierende, die Gegner der Restauration indirekt aufrei-

66 Die Wirklichkeit war natiirlich komplexer gewesen: Faber 1975 (S. 208) geht auf
die Gemengelage der verschiedenen "individuelle[n] und gruppenspezifische[n) Motiva-
tionen" ein, die eine "kurzfristige Koalition widerstreitender Interessen” gegen Napoleon
bildeten.

67 Weis 1975, S. 355.

68 Weis 1975, S. 358.

69 Obwohl Conze 1970 davor warnt, "sich von der Vorstellung leiten zu lassen, als
ob der deutsche Fiirstenverein, der sich immer wieder den ‘reaktioniren’ Bundestags-
beschliissen unterwarf, in aussichtsloser Starrheit einem unabwendbaren ProzeB frei-
heitlicher politischer Bewegung gegeniibergestanden hitte", fiihrt er doch andererseits
aus: "Indem die Fiirsten und ihre Hofgesellschaften das monarchische Prinzip reaktiondr
zu iibersteigern trachteten, verloren sie den Blick fiir die politisch-soziale Wirklichkeit."
(S.219 u. 224)



54

zende Tendenz der vielféltigen Repressionen im Vormérz eigens betont:
"Die scharfe Unterdriickungspolitik des Deutschen Bundes und die frei-
heitsfeindlichen MaBnahmen der einzelnen Staaten steigerten die politi-
sche Unzufriedenheit und trieben groBe Teile des Biirgertums in das Lager
der liberalen und demokratischen Opposition.” [70] Im gleichen Sinne
spricht Siemann von der "Zwiespiltigkeit der Repression” [71], welche die
oppositionellen Krifte eben nicht nur unterdriickte, sondern gleichzeitig
auch herausforderte, indem sie das Vertrauen auf die Staatsorgane ver-
spielte, unter den Inkriminierten und ihrer Anhéngerschaft Abwehrreak-
tionen provozierte und das Bediirfnis sowie die Bereitschaft stirkte, die
Verfolgung der eigenen Angelegenheiten selbst in die Hand zu nehmen.
Die sich zuspitzende Spannung zwischen Staat und Gesellschaft trug
auBerdem zur Binnenhomogenisierung innerhalb des heterogenen Biirger-
tums bei. Der biirokratische Anstaltsstaat propagierte seine alleinige Kom-
petenz zur Losung der anstehenden Probleme, war aber zu deren Bewilti-
gung offenbar immer weniger in der Lage. Durch diesen selbstverschulde-
ten Widerspruch zwischen behaupteter Problemlésungskompetenz und fak-
tischer Unfédhigkeit geriet er in der 6ffentlichen Meinung seit den dreiBiger
Jahren zusehends in die Defensive und wurde zum gemeinsamen Gegner
der verschiedenen biirgerlichen Sozialformationen. Da er alles regeln
wollte, konnte er auch fiir alle vermeintlichen oder wirklichen MiBstdnde
verantwortlich gemacht werden. Das traditionelle Stadtbiirgertum litt unter
der wirtschaftsliberalen Gewerbepolitik, widhrend der Beamtenapparat
nicht daran dachte, sie grundsétzlich zu d4ndern. Dem Besitzbiirgertum hin-
gegen gingen die mit ihr erreichten Neuerungen nicht mehr weit genug.
Bourgeoisie und weite Teile des Bildungsbiirgertums stimmten schlieBlich
darin iiberein, daB die Reformen zielstrebig fortgefiihrt und verfassungs-
rechtlich festgeschrieben werden miiBten. Unter dem Eindruck dieser all-
gemeinen Unzufriedenheit boten sich die Uberzeugungen des Liberalismus
als allgemeinverbindliche Rezepte zur Uberwindung der Krise an. Dessen
Anfiihrer profitierten von dem Autoritétsverlust der staatlichen Institutio-
nen. Die Mehrzahl der Bevolkerung war vor 1848 aus sicherlich unter-
schiedlichen Motiven der Ansicht, man koénne auf der Basis "liberale[r]
Leitideen", die nach wie vor keineswegs revolutionire Ziige annahmen, ge-
rechte politische Rahmenbedingungen fiir alle schaffen. In ihrem "Zeichen

70 Riirup 1984, S. 167.
71 Siemann 1985, S. 41.



55

... konnten bildungsbiirgerliche Beamte, literarische Intelligenz, freiberuf-
liche Akademiker, groBbiirgerliche Unternehmer, kleinbiirgerliche Hand-
werker und Kaufleute bei der Verwirklichung dieser gemeinbiirgerlichen
liberalen Staats- und Gesellschaftsordnung zusammenstehen. Insofern ging
von dem Ideenkonglomerat des freiheitlichen, konstitutionellen, rechts-
staatlichen, 6konomischen und weltanschaulichen Liberalismus gleichfalls
eine vereinheitlichende Wirkung auf zahlreiche Mitglieder der unter-
schiedlichen biirgerlichen Klassen und Schichten aus.” [72]

Und gab es nicht im Gegensatz zu den innerdeutschen Restaurationsver-
suchen Ereignisse von gesamteuropdischer Bedeutung, die auch dem deut-
schen Biirgertum Mut fiir eine schlieBlich von liberalen Ideen beherrschte
Zukunft einfl6Ben konnten? So sympathisierte es mit den Aufstandischen
der seit Beginn der zwanziger Jahre einsetzenden Freiheitskimpfe in Siid-
europa, Griechenland und Stidamerika. Es sah sich durch diese Aufstdnde,
auch wenn sie nicht erfolgreich waren, in seiner Meinung bestétigt, da der
Anspruch auf nationale Selbstbestimmung eine der wichtigsten politischen
Ideen der Gegenwart iiberhaupt sei und auf Dauer nicht unterdriickt wer-
den konne. Hauptséchlich aber waren es die franzosische Julirevolution und
die Abspaltung Belgiens von den Niederlanden, die sein SelbstbewuBtsein
erheblich starkten. Wurden dadurch nicht die seit dem Wiener KongreB er-
zielten Erfolge der Reaktion schlagartig zunichte gemacht und liberale
Forderungen verwirklicht, deren Realisierung den Sieg des Biirgertums si-
gnalisierte? [73] Miisse sich dieser Sieg nicht frither oder spiter auch in
anderen, in dieser Hinsicht bislang zuriickgebliebenen Staaten einstellen?
Die historische Bedeutung der Julirevolution 148t sich an ihren Ausstrah-
lungen auf ganz Europa ermessen. Ein sicheres Indiz fiir ihre schon von den
Zeitgenossen erkannte Signalwirkung ist die Tatsache, da sie nicht nur
oppositionelle Kreise zu politischen Aktionen und Aufstinden provozierte,
sondern auch die Vertreter der restaurativen Politik aufschreckte. Man sah
sich zu einer neuerlichen Intensivierung seiner Bemiihungen veranlaBt, die
Artikulation emanzipatorischer Gedanken und Forderungen zu unterbin-
den.

In Deutschland selbst kam es zu Beginn der dreiBiger Jahre in einigen
nord- und mitteldeutschen Mittelstaaten immerhin zur Gewdhrung von
Verfassungen, nachdem Bayern, Wiirttemberg, Baden und Hessen-Darm-

72 Wehler II, 1987, S. 240.
73 Siehe Anm. 6 auf S. 83.



56

stadt schon zwischen 1818 und 1820 zu konstitutionellen Michten gewor-
den waren. Zwar "[beruhte] die Verfassungsfreudigkeit ... weniger auf einer
grundsétzlichen Hinwendung zum Programm des Liberalismus - obgleich
auch dies eine Rolle gespielt hat - als auf rationalen Erwiagungen und der
Absicht, die Legitimitdt der monarchischen Gewalt unter den verdnderten
Bedingungen neu zu festigen." [74] Dennoch konnte das Biirgertum darin
schon mit Recht einen Teilerfolg seiner Emanzipationsbestrebungen sehen,
der es ihm erlaubte, wenigstens in gewissem Umfang an der politischen
Herrschaft zu partizipieren. 1832 trafen in der Rheinpfalz iiber 20 000
Menschen auf dem Hambacher Fest zusammen - eine fiir damalige Ver-
héltnisse immense, die Opposition zuversichtlich stimmende Zahl. Auch die
ein Jahr spiter erfolgte Griindung des Deutschen Zollvereins wurde von
vielen Liberalen mit Optimismus registriert, weil sie in ihm eine erste, die
deutschen Einzelstaaten zusammenfassende Klammer erblickten und ihn
daher als nur vorldufigen Schritt auf dem Weg zu einem geeinten National-
staat auffaBten. 1837 erregte die Protestation und Entlassung der Géttinger
Sieben die Offentlichkeit. Dieser Vorfall und seine Folgen "beleg[en] ...,
welche Ausstrahlung vom individuellen Handeln einiger weniger Personen
ausgehen konnte, wenn es einen neuralgischen Punkt der allgemeinen Un-
zufriedenheit traf." [75] GruBadressen wurden geschrieben, Geldspenden
gesammelt und politische Feste zu Ehren der Verfolgten veranstaltet. Die
Formen der gemeinsamen Willensbekundung und des organisierten kollek-
tiven Protests befliigelten die Energien. Man merkte, da8 die eigenen poli-
tischen Uberzeugungen innerhalb einer groBeren, standig wachsenden Per-
sonengruppe konsensfdahig waren, und wurde zuversichtlich gestimmt, daf
ihre praktische Umsetzung in absehbarer Zeit zwangslaufig erfolgen werde.
Die restaurative Politik mit ihren vielbeschworenen Maximen der "Legitimi-
tit" und "Restauration” geriet immer mehr in die Defensive: "Trotz der
Versuche Metternichs ..., die Regierungen zu Schritten gegen ihre Kam-
mern und gegen die Universitdten zu veranlassen, war es um 1840 entschie-
den, daB die konstitutionelle Bewegung, abgesehen von den beiden deut-
schen GroBmaéchten, sich in fast allen Einzelstaaten durchgesetzt hatte und
nicht mehr aufzuhalten war." [76]

74 Hardtwig 1985, S. 52.
75 Hardtwig 1985, S. 20 f.
76 Weis 1975, S. 396.



57
Historisierung

Die eben geschilderten Ereignisse sind absichtlich aus der Perspektive der
Liberalen dargestellt worden. Tatsichlich waren es ndmlich nicht diese
Vorkommnisse allein, welche die fortschrittlich Gesinnten in Deutschland
mit der Zuversicht erfiillten, am Ende der Auseinandersetzung mit den
momentan noch herrschenden Exponenten einer obrigkeitsstaatlich geprag-
ten Politik den Sieg davontragen zu konnen. Vielmehr kann man den libe-
ralen Zukunftsoptimismus nur dann angemessen begreifen, wenn man ihn
als Resultat der Rezeption und Interpretation der Zeitgeschichte vor dem
Hintergrund des philosophisch begriindeten, zu dieser Zeit iiberall in Eu-
ropa verbreiteten Fortschrittsdenkens erklart, das bis zur miBgliickten
Revolution der Jahre 1848/49 in verschiedenen Varianten die Wirklich-
keitserfahrung auch des deutschen Biirgertums entscheidend pragte.
Dessen Zukunftsglaubigkeit ist weiter oben schon im Hinblick auf sein
durch Elemente der aufklédrerischen und idealistischen Tradition beein-
fluBtes Selbst- und Gegenwartsverstdndnis beschrieben worden. Hier
kommt es darauf an, daB die spekulativ entworfenen Modelle einer konti-
nuierlich voranschreitenden Verbiirgerlichung der Gesellschaft und die zu-
versichtliche Beurteilung der realhistorischen Ereignisse einander begriin-
deten und bedingten. Die unbewuBt ibernommenen philosophischen Ge-
schichtsdeutungen gaben den duBeren, umfassenden Rahmen fiir die Inter-
pretation und Sinnbefrachtung der verschiedenen Geschehnisse seit der
Reformation ab, die ihrerseits wiederum die Richtigkeit der vorausgesetz-
ten Verlaufsmodelle des geschichtlichen Wandels verbiirgen und somit em-
pirisch legitimieren sollten. Dem aus heutiger Sicht naheliegenden Ein-
wand, die konkrete Situation des deutschen Biirgertums habe schon vor der
Jahrhundertmitte dieses Fortschrittsdenken nicht eindeutig zu verifizieren
vermocht, ist die nicht minder berechtigte Ansicht entgegenzuhalten, daB es
damals trotz aller MaBnahmen der Reaktion kein Ereignis gab, welches
jenen Optimismus entscheidend hétte desillusionieren kénnen. AuBerdem
unterschétzt ein solcher Einwand die im Umkreis biirgerlich-liberaler
Kreise weitverbreitete Aufbruchsstimmung im Vormérz und 148t den Sach-
verhalt unberiicksichtigt, daB sich der deutsche Liberalismus in diesem
Zeitraum in den Kontext der als gesamteuropéische Entwicklung gedeute-
ten Emanzipationsbestrebungen des Biirgertums integriert sah. Man hielt
es nur noch fiir eine Frage der Zeit, bis sich der alle Volker mobilisierende



58

Nationalstaatsgedanke auch in Deutschland durchsetzen und der "Mittel-
stand" die ihm zustehenden Herrschaftsrechte erhalten werde.

Die Riickstidndigkeit Deutschlands konnte also den Glauben des dortigen
Biirgertums an eine von ihm gestaltete Zukunft nicht wirklich zerstéren.
Die aliméhliche Herausbildung einer von seinen Wertvorstellungen be-
stimmten Gesellschaft, die als Idealzustand des menschlichen Zusammen-
lebens gepriesen wurde, galt ihm als ausgemachte, wissenschaftlich nach-
weisbare Wahrheit. Wer diese euphorische Geschichtsauffassung in ihrer
historischen Bedingtheit verstehen will, muB dreierlei bedenken.

Zum einen wurde in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts die Trennung
zwischen Philosophie und Wissenschaft zwar bereits nachdriicklich gefor-
dert, faktisch aber noch nicht scharf vollzogen. Die sich formierenden empi-
rischen Wissenschaften sollten antispekulativ ausgerichtet und auf die un-
befangene Betrachtung der Realitat verpflichtet werden, hatten sich aber
von den Einfliissen der idealistischen Philosophie noch keineswegs definitiv
gelost. [77]

Zweitens waren die Vorstellungen vom Fortschritt und der allméhlichen
Emanzipation von den traditionellen Herrschaftseliten keine bloBen Hirn-
gespinste des Liberalismus, sondern konkrete, geschichtlich erfahrbare Tat-
sachen. Dabei wurden die bedeutenden, die Modernisierung der Gesell-
schaft vorantreibenden Innovationen in naturwissenschaftlicher, wirtschaft-
licher, sozialer und kultureller Hinsicht fast ausnahmslos von Mitgliedern
des Biirgertums initiiert und durchgesetzt. "Im Selbstverstindnis der biir-
gerlichen Theoretiker des frithen 19. Jahrhunderts handelte es sich bei allen
Umbriichen und Veridnderungen ihrer Zeit um einen umfassenden Eman-
zipationsprozeB ... Tatséchlich kann die Geschichte der neuen biirgerlichen

77 Comtes Cours de Philosophie Positive, erschienen zwischen 1830 und 1842 in
Paris, ist ein gutes Beispiel fiir die angeblich allein empirisch begriindeten, in Wirklich-
keit aber eindeutig von der idealistischen Philosophie beeinfluBten Wissenschaftsent-
wiirfe jener Zeit. AufschluBreich fiir diese indirekte, bei Comte tiber den Saint-Simo-
nismus erfolgte Beeinflussung ist seine Aussage aus dem Jahr 1842, er habe "es vermie-
den ..., Vico, Kant, Hegel und Herder zu lesen, um den Zusammenhang und die Rein-
heit seiner eigenen Konzeption zu wahren." (zit. nach Lowith 1983, S. 78) "Aus dem Stu-
dium der allgemeinen Entwicklung leitet Comte ‘das groBe fundamentale Gesetz’ ab,
daB jeder Zweig unserer Zivilisation und unseres Wissens nacheinander drei verschie-
dene Stadien durchlduft: das theologische oder fiktive (Kindheit), das metaphysische
oder abstrakte (Jugend) und das wissenschaftliche oder positive (Mannesalter)." (Ebda.,
S. 81) Dabei gab er sich der Illusion hin, jenes Gesetz allein auf der Basis einer histo-
risch-konkreten, faktenorientierten Betrachtung des bisherigen Zivilisationsprozesses
entdeckt zu haben.



59

Gesellschaft ... iiber weite Strecken als eine Geschichte ihrer Emanzipation,
ihrer Befreiung aus den starren Zwiéngen der élteren Gesellschaft verstan-
den werden. In dem Gedanken der Emanzipation wurden wesentliche Ele-
mente des historischen Prozesses erfaBt, wichtige Zusammenhinge und
Entwicklungsrichtungen erkannt und auf den Begriff gebracht.” [78]

Drittens konnte die liberale Sozialutopie mit ihrer Zielprojektion "einer
klassenlosen Gesellschaft der vielen kleinen und relativ gleichen Selbstéin-
digen" gerade wegen der Riickstdndigkeit der sozialokonomischen Verhilt-
nisse in Deutschland entstehen und Anklang finden. "So sehr [die ein-
drucksvolle Idee einer sich selbst steuernden Gesellschaft freier und glei-
cher, offentlich diskutierender und verniinftig entscheidender Staatsbiirger]
die Masse der weder selbstindigen noch gebildeten Menschen (Frauen,
Gesinde, Lohnarbeiter, Arme etc.) theoretisch und faktisch (Wahlrecht!)
von Anfang an ausgegrenzt hatte, so muBlte dies doch so lange nicht zur in-
neren Diskreditierung jener Idee ... fithren, als es nur eine Frage der Zeit
und des baldigen Fortschritts zu sein schien, daB auch die bisher noch Un-
selbstdndigen und Ungebildeten selbstdndig und gebildet werden wiirden.
Ebendies war die Erwartung der friihen liberalen Theorie.” [79] Der illuso-
rische Charakter dieser Erwartungshaltung war den Zeitgenossen nicht be-
wuBt, weil die Industrialisierung und die durch sie verursachte Klassenbil-
dung in Deutschland spéter einsetzten als in Westeuropa.

Da man trotz aller partiellen Fortschritte und Modernisierungen jedoch
noch keinen definitiven Durchbruch der eigenen politischen Wunschvor-
stellungen erlebt hatte, hielt man die Gegenwart fiir eine Ubergangsperi-
ode, in der sich die Auseinandersetzung zwischen der momentan dominie-
renden, zuletzt aber scheiternden Reaktion und den noch unterdriickten,
am Ende dieses Konflikts jedoch siegreichen liberal-freisinnigen Forderun-
gen vollziehe. Damit ist allerdings schon eine spezifische Art der Fort-
schrittsgldubigkeit in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts angesprochen
worden. "Das Gefiihl, in einer Ubergangszeit zu leben, war zwischen 1830
und 1848 unter den deutschen Intellektuellen besonders stark ausgebil-
det." [80] Es war in anderen Lindern zwar auch vorhanden, kam aber nir-

78 Riirup 1984, S. 14.

79 Kocka 1987, S. 32.

80 Riirup 1984, S. 152. Dieses Gefiihl hing mit der Erfahrung des Revolutionszeit-
alters ursdchlich zusammen. Vertreter aller literarischen sowie politischen Richtungen
duflerten sich dazu. Ubereinstimmung herrschte unter ihnen allerdings nur hinsichtlich
der formalen Deutung der erlebten Gegenwart als einer Umbruchssituation, wihrend



60

gends so kriftig zum Zug wie in Deutschland, wo es ein besonderes Ver-
héltnis zur Vergangenheit und eine besondere Geschichtsauffassung be-
wirkte. Wir kommen damit zur Erorterung jener Bedingungen, welche die
dort erfolgte Historisierung des Weltbildes nachhaltig begiinstigten.

Das Modell der iibergangszeitlichen Gegenwart, das als Antwort auf die
ungeniigende Verwirklichung liberaler Forderungen in den deutschen Bun-
desstaaten entwickelt wurde, brachte seinerseits ein neues Deutungspro-
blem mit sich. Man muBte die Differenz zwischen der prognostizierten Zu-
kunft und den momentan bestehenden Verhiltnissen erkldren, um seine
politischen Anspriiche legitimieren und die Geschichte weiterhin in seinem
Sinne auslegen zu kénnen. Deshalb unternahm man den Versuch, die Be-
schaffenheit der zeitgenossischen Wirklichkeit zu rechtfertigen, sie gleich-
zeitig aber in einem groBeren, auf einen ihr iibergeordneten Zustand ab-
zielenden Sozialisationsproze zu verorten. SchlieBlich muBte der histori-
schen Evolution eine gewisse GesetzmiBigkeit attestiert werden, damit man
in ihrem bis an die Gegenwart heranreichenden Verlauf schon ein Faust-
pfand fiir die erwiinschte Zukunft erblicken konnte.

Mit dieser sinnstiftenden Operation blieb man im wesentlichen den Ab-
sichten der aufkldrerischen und idealistischen Philosophie verhaftet, ohne
sich andererseits mit deren spekulativen Konstruktionen begniigen zu wol-
len. Die Erfahrung der neuzeitlich bewegten Geschichte fiihrte natiirlich
auch in Deutschland zu der Forderung, die bislang vernachléssigte mate-
riale Basis solcher Fortschrittstheorien, die historische Wirklichkeit selbst
bzw. die sie uiberliefernden Zeugnisse, ins Zentrum der Aufmerksamkeit zu
riicken. Zugleich wurde aber die konkrete Forschungstitigkeit von vornher-
ein auf die erkenntnisleitenden Pramissen verpflichtet, die mit dem Modell
vom Ubergangscharakter der Gegenwart verbunden waren. Die wirkliche,
die authentische Geschichte, und nicht ein theoretisch vermittelter, abstrak-
ter Entwurf von ihr, riickte zum identitétsstiftenden Zeugen einer Ent-
wicklung auf, an deren Ende eine von biirgerlichen Normen beherrschte
Gesellschaftsordnung stinde. Das hatte Folgen, die sich - wie weiter oben

die Charakterisierung und Beurteilung dieses Phdnomens, die Analyse der Ursachen
seines Entstehens und die daraufhin entwickelten Losungsvorschlige zur Uberwindung
der allgemein konstatierten Krisenlage von den weltanschaulichen Positionen ihrer Be-
trachter abhingig waren und zum Teil erheblich differierten. Diese Problematik kann
hier nicht genauer verfolgt werden. Im folgenden soll, den Erfordernissen unserer Un-
tersuchung entsprechend, nur die fortschrittsorientierte Realitdtseinschdtzung durch das
vormérzliche Biirgertum skizziert werden.



61

dargestellt wurde - prinzipiell zwar iberall in Europa einstellten, in
Deutschland aber besonders intensiv in Erscheinung traten: Man konnte
sich sowohl in existentieller als auch in wissenschaftstheoretischer Hinsicht
klein machen. Der vertrauensseligen Geschichtsgldubigkeit korrespondierte
die Uberzeugung, man konne und miisse die Vergangenheit so unvorein-
genommen und wahrheitsgemdB als moglich betrachten. Die dergestalt
uiberschitzte, ideologisch aufgeladene Geschichte schien ihr eigener Inter-
pret zu sein und durch sich selbst zu sprechen. [81]

Das Empiriegebot, das nach dem Autoritétsverlust der idealistischen Sy-
steme zunidchst aus wissenschaftsimmanenten Griinden seit etwa 1830 zur
Standardformel der modernen Wissenschaften wurde, verband sich in
Deutschland also mit der aus der politischen Situation des dortigen Biirger-
tums verbundenen Forderung nach einer angeblich konkreten Forschungs-
arbeit. Dennoch hielt man gleichzeitig, mehr oder minder bewuBt, an den
seit der Aufklarung entworfenen Geschichtsmodellen und ihrem emanzipa-
torischen Anspruch fest. So hat Karl-Georg Faber von "dem besonderen
Spannungsverhdltnis zwischen Historie und idealistischer Philosophie im
deutschen Friihhistorismus” gesprochen und darin eine wichtige Ursache
fir die "bis dahin nicht gekannte Vertiefung und Verbreiterung der ge-
schichtlichen Kenntnisse" erblickt. Der frithe Historismus "verdankte dies
nicht zuletzt der nur in der ersten Jahrhunderthilfte gegliickten Synthese

81 Man konnte geradezu von einer Renaissance der erkenntnistheoretischen Naivi-
tdt sprechen. Sie hat etwas Erniichterndes, wenn man bedenkt, daB Kant ungefahr fiinf-
zig Jahre frither seinen ganzen Scharfsinn aufbot, um die Kategorien der Vernunft auf-
zuspiiren. Im Zeichen dieser neuerlichen Unbefangenheit riicken sogar so unterschied-
liche Historiker wie Gervinus und Ranke zusammen. Die Objektivititsbeflissenheit
Rankes kennzeichnet, allerdings unter anderen geschichtstheoretischen Voraussetzun-
gen und mit anderen historiographischen Folgen, auch den wissenschaftlichen Ehrgeiz
seines Antipoden. Gervinus hielt ebenfalls am Postulat einer vermeintlich vorausset-
zungslosen Erkenntnis fest. "[Der Geschichtschreiber] trégt nicht diese Idee in seinen
Stoff hinein, sondern indem er sich unbefangen in die Natur seines Gegenstandes ver-
liert, ihn mit rein historischem Sinne betrachtet, geht sie aus diesem selbst hervor und
tragt sich in seinen betrachtenden Geist iiber." (SzL, S. 88) Die Uberzeugung, die Struk-
turen der Vergangenheit getreulich wiedergeben zu konnen, kommt auch zu Beginn von
EGJ zum Ausdruck: "Die Pflanze des Thatséchlichen, die hier in typisch-einfacher Ge-
setzlichkeit erscheint, wird hoffentlich gesund und unverstiimmelt gefunden, und an der
Bliite des Urtheils, die hier und da in Knospen ansetzt, keine Spur einer Treibkunst ent-
deckt werden." (S. 10)

Der Aussage von Pinkerneil 1980, daB Gervinus’ "Geschichtsdenken ... in krassem
Gegensatz zu den Objektivititsvorstellungen der Historischen Schule Rankes steht”
(S. 29), wird man in Anbetracht dieser Zitate nicht vorbehaltlos zustimmen kénnen.



62

von induktiver Forschung und Weltanschauung, durch die [er] sich ... gleich
weit von geschichtsphilosophischer Spekulation wie von antiquarischer
Faktenhuberei entfernt hielt." [82] Ahnlich, allerdings stirker die Verbin-
dungslinien zur Aufklirung betonend, argumentiert Hiibinger. FuBend auf
neueren Forschungen "iiber die wichtigsten Auspriagungsformen der Ge-
schichtswissenschaft im frithen 19. Jahrhundert" kommt er zu der Feststel-
lung, "wie wenig fiir diese Zeit von einer einfachen, dichotomischen Gegen-
iberstellung von Aufkldrung und Historismus ausgegangen werden darf."
"In der als ‘Formierungsphase des Historismus’ oder treffend auch als
‘historistische Aufklarung’ charakterisierten Historiographie der ersten
Hiilfte des 19. Jahrhunderts waren vorherrschende Strémungen aus wissen-
schaftlichen wie politischen Motiven starker an einer Vermittlung als an der
Behauptung der Unvereinbarkeit beider Prinzipien interessiert." [83]

Die beschriebene Konstellation aus real- und ideengeschichtlichen Fak-
toren befihigte die damalige deutsche Geschichtswissenschaft zu einer be-
sonderen, im internationalen Vergleich iiberdurchschnittlichen Leistung.
Gerade ein Biirgertum, das in einer Ubergangszeit zu leben glaubte, muBte
sich zu einer intensiven Hinwendung und einem genauen Studium der Ver-
gangenheit bemiiBigt fiihlen. Die Rekonstruktion der sonst der Vergessen-
heit anheimfallenden Geschichte sollte namlich empirisch verifizierte Indi-
zien dafiir erbringen, daB deren bisheriger Verlauf seit dem Beginn der

82 Faber 1979, S. 4 u. 11.

83 Hiibinger 1984, S. 82 u. 13. Vgl. hierzu generell die Ausfiihrungen ebda., S. 11 ff.
u. 82 ff. Nipperdey 1985 strapaziert den Gegensatz zwischen Aufklidrung und Historis-
mus iiber Gebiihr, wenn er bei seiner Darstellung der "Wurzeln" des "Gesamtphino-
men([s] Historismus" innerhalb von drei Seiten (S. 501-503, Zitate: S. 500) dreimal auf
ihn hinweisen zu miissen glaubt. Das gilt gerade auch dort, wo er den positiven Einflu8
des Gedankenguts des 18. Jahrhunderts auf die sich umorientierende Geschichtswissen-
schaft betont: "Drittens gehért zur Entstehung des Historismus paradoxerweise auch die
Aufklarung.” (S. 503, Herv. v. Verf.) So paradox ist das gar nicht; schlieB8lich "hatte [er]
den frithneuzeitlichen ProzeB des In-Frage-Stellens von Traditionen zur Voraussetzung."
(Faber 1979, S. 5) Siehe auch Hardtwig 1982, der bei seinem "Versuch, den Autonomi-
sierungsprozeB der Historie zur Wissenschaft im Lauf der frithneuzeitlichen Entwick-
lung bis zum Ubergang der Aufkldrung in den ‘Historismus’ darzustellen" (S. 173),
einige plausible Beziige zwischen dem 18. und dem 19. Jahrhundert herstellt. Generell
tendiert die neuere Forschung zu Recht zu der Anmsicht, "da die traditionelle Abgren-
zung zwischen Aufkldrung und Historismus ... erheblich revidiert werden muB. Das Ver-
héltnis von Historismus und Aufkldrung [148t] sich nicht als Gegensatz, sondern nur als
TransformationsprozeB8 in den Grundlagen der Geschichtswissenschaft mit erheblicher
Bedeutung fiir den ProzeB der Verfachlichung des historischen Denkens interpretieren.”
(Blanke/Riisen 1984, S. 10)



63

Neuzeit wirklich als Fortschritt im Hinblick auf die erwiinschte Zukunft an-
gesehen werden konnte. Mit Hilfe der historiographischen Veranschauli-
chung der tatséchlich geschehenen, in ihrer Abfolge diese Entwicklung si-
gnalisierenden Ereignisse sollte ein Beitrag zur Erhéhung des biirgerlichen
Selbstwertgefiihls geleistet werden. Eine so verstandene Erforschung der
nachmittelalterlichen Geschichte muBlte gerade von dem auf seinen eigent-
lichen Durchbruch noch wartenden deutschen Biirgertum im Interesse der
Selbstvergewisserung und Identitatsfindung und natiirlich auch zur Legiti-
mierung politischer Forderungen bevorzugt betrieben werden.

Diese aus historisch-politischen Griinden resultierende Motivation fiir
die Hinwendung zur Vergangenheit, welche die Entstehung des Historis-
mus in Deutschland begiinstigte, ist in derselben Intensitédt in Frankreich
nicht zum Zuge gekommen. Zunéchst kdnnte man annehmen, da8 dort die
stiarksten Bemiithungen um eine wahrheitsgetreue Geschichtsforschung ein-
gesetzt hitten, wo das letztlich entscheidende, durch die groBe Revolution
bewirkte Erlebnis der neuzeitlich bewegten Geschichte am unmittelbarsten
wirkte. Das ist aber nicht richtig, weil nach den siegreich erkampften Re-
volutionen von 1789 und 1830 im Lager ihrer Befiirworter und Macher eine
Stimmung vorherrschte, die solchen Bestrebungen ablehnend, ja sogar
feindselig gegeniiberstand. Aus propagandistischen und ideologischen
Griinden priesen die jeweils erfolgreichen Revolutionsparteien den von
ihnen herbeigefithrten Umsturz und die davon ausgehenden Folgen be-
greiflicherweise als den Beginn eines vollig neuen Abschnitts der Mensch-
heitsgeschichte an, in dem individuelles Gliick und personliches Wohler-
gehen erstmals verwirklicht werden konnten. Die Vergangenheit hingegen
wurde als gewissermaBen unwesentliche, endgiiltig iiberwundene und im
Gegensatz zu den Errungenschaften der Revolution verblassende Vorge-
schichte hingestellt. Nach Koselleck "duldete der konsequente Aufklirer
keine Anlehnung an die Vergangenheit. Das erklérte Ziel der Enzyklopddie
war, die Vergangenheit so schnell wie moglich aufzuarbeiten, daB eine neue
Zukunft freigesetzt werde ... Und alsbald lieferten die Revolutiondre in
einem Dictionnaire die Anweisung nach, keine Historie mehr zu schreiben,
bis die Verfassung vollendet sei. Danach sehe alles anders aus. Die Mach-
barkeit der Geschichte entthronte die alte Historie, ‘denn in einem Staat
wie dem unsrigen, auf Sieg gegriindet, gibt es keine Vergangenheit. Er ist
eine Schopfung, in welcher, wie bei der Schopfung des Weltalls, alles was
vorhanden ist, nur als Urstoff in die Hand des Schopfers und aus ihr voli-



64

endet in das Dasein iibergeht’, - so trumpfte ein Satrap Napoleons auf." [84]
Ein solcher Gegenwartshochmut war einer einigermaBen ernsthaften Aus-
einandersetzung mit der Vergangenheit nicht gerade forderlich. Sie wurde
aufgrund der ihr entgegengebrachten Geringschidtzung lediglich unter der
Perspektive betrachtet, inwieweit sich in ihr schon einige die Revolution
vorbereitende Tendenzen abgezeichnet hitten.

Zwar interpretierte auch das deutsche Biirgertum die Geschichte im
Hinblick auf seine gegenwirtige Lage. Zwischen seiner Situation und der-
jenigen des Liberalismus in Frankreich bestand jedoch ein Unterschied, der
in seinen Auswirkungen auf die jeweilige Entwicklung der Wissenschafts-
geschichte in den beiden Landern nicht folgenlos blieb. Der franzosische
Revolutionédr hatte nach eigenem Dafiirhalten den entscheidenden Sieg
schon errungen und wihnte sich deshalb der Notwendigkeit enthoben, die
Erforschung einer fiir iiberwunden gehaltenen, im Vergleich zur Gegenwart
defizienten Vergangenheit konsequent zu betreiben. Seinen Zielen hatte
die Geschichte bereits Geniige getan und war deshalb, soweit sie Vergan-
genes betraf, fiir ihn eigentlich irrelevant. Im Gegensatz dazu entwickelte
der auf die Verwirklichung seiner propagierten Herrschaftsanspriiche noch
wartende deutsche Liberale ein im wesentlichen positives Verhiltnis zur
Geschichte, um sie als Zeugin gegen die schlieBlich zum Scheitern verurteil-
ten Feinde des Fortschritts aufrufen zu kénnen. Er wollte sie in die Pflicht
nehmen, die sie ihm gerade wegen der ihr zugebilligten Allmacht sozusagen
noch schuldig war. Daher muBte er die unter dem Oberbegriff der allmih-
lich voranschreitenden biirgerlichen Emanzipationsbewegung konstruierte
Kontinuitit zwischen Vergangenheit und Gegenwart hervorheben und die
Geschichte zu einer Gerechtigkeit iibenden und grundsitzlich zu bejahen-
den Macht stilisieren. Es ist evident, daB das in Deutschland dominierende
positive oder einfithlende Verhiltnis zur historischen Tradition eher einen
ungetriibten Blick auf zuriickliegende Epochen ermdéglichte als die im Um-
kreis der franzosischen Revolutionidre konzipierte Auffassung von der zur
uneigentlichen Vorgeschichte abqualifizierten Vergangenheit.

Diese Haltung, die wohl prinzipiell fir alle neuzeitlichen, einem ge-
schichtsphilosophischen Fortschrittsdenken verpflichteten Theoretiker und
Praktiker der Revolution gilt, sollte allerdings in ihren Auswirkungen nicht
iiberschétzt werden. SchlieBlich verblaBte bekanntlich der Glanz der ‘ewi-

84 Koselleck 1979, S. 60 f.



\
[

65

gen’ Errungenschaften der Revolutionen zum Teil recht bald. AuBerdem
gab es in Frankreich ja nicht nur begeisterte Revolutionsanhédnger. Aber
auch traditionell oder konservativ eingestellten Interpreten, die ausdriick-
lich um die Konstruktion von Verbindungslinien zwischen Gegenwart und
Vergangenheit bemiiht waren, machte es die franzosische Geschichte nicht
eben einfach. Sie wurden nicht nur mit der "sich in der Revolutionserfah-
rung immer wieder neu manifestierende[n] Diskontinuitét der eigenen Ge-
schichte, [der] Erfahrung des Bruchs" konfrontiert, sondern zusitzlich bela-
stet durch den "Mangel einer sinnvollen Zukunftsperspektive, [durch] die
bange Frage, ob sich die franzosische Geschichte nicht bereits in den Zeiten
der Grandeur des Ancien Régime erfiillt habe und sozusagen ... beendet
sei.” Im vormarzlichen Deutschland hingegen, wo es trotz aller einschnei-
denden Verdnderungen weder uniiberbriickbare historische Zasuren noch
eine rapide voranschreitende Industrialisierung gegeben hatte, "war es sehr
viel leichter, ... Kontinuitidten zu denken." [85]

Aus diesen Hinweisen wird deutlich, daB die dort betriebene Geschichts-
wissenschaft schon von auBlerwissenschaftlichen, lebensweltlichen und real-
historischen Faktoren stérker herausgefordert und zu einer groBeren Lei-
stungsfahigkeit angespornt wurde als die franzosische. Die Apologeten
eines politisch weitgehend emanzipierten Biirgertums konnten auf die ver-
gegenwirtigende Rekonstruktion der Vergangenheit zum Zweck einer Ab-
leitung von Herrschaftsanspriichen eher verzichten als der deutsche Libe-
ralismus, wiahrend die von konservativer Seite gepflegte Historiographie in
Frankreich einen widerspenstigen, ihre Intentionen wenig begiinstigenden
Stoff vorfand. Die deutsche Geschichte blieb wegen ihrer vergleichsweise
homogenen Entwicklung fiir die unterschiedlichsten Versuche der Tradi-
tionsbildung besser verfiigbar. Gleichzeitig teilten in Deutschland verschie-
dene weltanschauliche und politische Lager die Absicht, historisch fun-
dierte Sinnstiftungsmodelle zu konzipieren, deren keineswegs bloB fachspe-
zifisch motivierter Wettstreit auch der Professionalisierung der Geschichts-
wissenschaft zweifellos zugute kam. Ursula Becher meint deshalb, "aus der
franzosischen Perspektive [sei] es nicht verwunderlich, daB sich [die] Aus-
prégung des historischen Denkens zur historischen Wissenschaft [dort] er-
eignet hat." [86]

85 Becher 1986, S. 121, 16 u. 16.
86 Becher 1986, S. 16. Sie bekriftigt das "iibereinstimmende Urteil [neuerer For-
schungen] ..., daB die franzosische Geschichtswissenschaft erst im letzten Drittel des



66

Die dargestellte Ausbildung einer positiven, ‘wohlwollenden’ Einschit-
zung der Geschichte wurde in Deutschland auBerdem durch die Tatsache
gefordert, daB es keinen geeinten Nationalstaat gab, der die sich auch dort
aufdriangende, als rasant empfundene Dynamik des historischen Wandels
hitte kompensieren kénnen. Die Koalitionskriege gegen Frankreich mit
ihren innerdeutschen Mobilisierungseffekten, der Reichsdeputationshaupt-
schluB und seine weitreichenden Folgen fiir die deutsche Staatenwelt und
die Kirche, die Griindung des Rheinbundes, das Ende des Heiligen R6mi-
schen Reiches Deutscher Nation, der Zusammenbruch PreuBens und die
Neuordnung Europas durch den Wiener KongreB hatten der Einsicht in die
geschichtliche Bedingtheit und Gestaltbarkeit aller Herrschafts- und Staats-
formen zum Durchbruch verholfen. Hinzu kamen innerstaatliche Reformen
und Modernisierungsbestrebungen: "Zu den grundlegenden Erfahrungen
der Zeit vor 1815 gehorte schlieBlich auch der teilweise dramatische Wan-
del der gesellschaftlichen und politischen Verfassung in Deutschland ... Die
Versuche einer Neuordnung der Verwaltung, einer Vereinheitlichung des
Rechtswesens, des Abbaus feudaler und sténdischer Privilegien, der Ande-
rung des Steuersystems und anderes mehr hatten in wenigen Jahren tief in
die Lebensverhiltnisse der Menschen eingegriffen, hatten scheinbar unver-
anderbare Zustinde ins Wanken gebracht und hatten auch den Widerstre-
benden das BewuBtsein vermittelt, in einem Zeitalter tiefgreifender Verén-
derungen zu leben." [87] Diese aufgewiihlte Zeit, in der iiberkommene po-
litische Ordnungen und deren ideologische Rechtfertigung genauso ins
Wanken gerieten wie religiose Weltdeutungsversuche, irritierte und verun-
sicherte die Menschen. Man wuite nicht mehr, wo man hingehérte. Die
daraus folgende Orientierungslosigkeit konnte in Westeuropa jedoch durch
die identititsstiftende Kraft, welche die Nationalstaaten und ihre Institu-
tionen entfalteten, zumindest bis zu einem gewissen Grad aufgefangen
werden. In dem territorialstaatlich zersplitterten Deutschland hingegen
muBten sich die Energien, die durch die wachsende Ablehnung der alten
Michte freigesetzt wurden, andere Kanile suchen. Das Verlangen nach Se-
kuritdt und akzeptablen Ordnungsentwiirfen war dort gezwungen, auf ab-

[19.] Jahrhunderts ihren eigentlichen Charakter als Wissenschaft ausgebildet” und in den
funfziger und sechziger Jahren den deutschen Historismus als nachahmenswertes Vor-
bild angepriesen habe. (siehe ebda., S. 54 ff.; Zitat: S. 26)

87 Riirup 1984, S. 124 £.



67

straktere Ebenen auszuweichen. Wir nennen, ohne Anspruch auf Vollstén-
digkeit, drei Ideologien, die zur Losung dieses Problems entworfen wurden.

Der auf allgemeinmenschliche Werte rekurrierende Liberalismus und
- zweitens - die romantische Variante des Nationalismus mit ihrer Konzep-
tion der sprachlichen und kulturellen Einheit eines Volkes verdankten ihre
Attraktivitit der Tatsache, daB sie sinnstiftende Botschaften darstellten. In-
dem sie iibergreifende, jenseits des tagespolitischen Geschehens angesie-
delte Ziele definierten und handelnde Kollektive konstruierten, konnten sie
Solidarisierungseffekte hervorrufen und Geborgenheitsgefiihle auslosen. Es
"14Bt sich feststellen, daB viele der bedeutendsten Zentren des Liberalismus
im 19. Jahrhundert ... Gebiete waren, in denen die Durchtrennung traditio-
neller Loyalitéten in der napoleonischen Ara das politische BewuBtsein der
Menschen geschiérft und ihre Neigung zu politischer Opposition verstarkt
hatte." Die "Auflosung alter Gefolgschaftsverpflichtungen" [88] kam der
Entstehung und Ausbreitung liberaler Ideen offenbar zugute. Im gleichen
Sinne antwortete der romantische Nationalismus auf die als prekdr emp-
fundene 4uBere Situation. Er "entsprach zunichst mehr den Bedingungen
staatloser Volker, und die Betonung der sprachlich-kulturellen Identitit
hatte bei diesen Volkern eine andere Funktion und Bedeutung als bei
denen, die in nationalen Staaten lebten; die einen waren ihrer Identitit
auch politisch gewi, die anderen dagegen in ihrer Identitat unsicher und
bedroht." [89]

88 Sheehan 1983, S. 14. Wir geben dafiir ein Beispiel: "Das Herzogtum Berg, seit
1685 mit Kurpfalz, seit 1777 auch mit Bayern in Personalunion verbunden, wurde in der
napoleonischen Zeit zum ‘Ausgleichsobjekt’ groBerer Michte. Im September 1795 be-
setzten die Franzosen Diisseldorf ... Unter dem Kurfiirsten Maximilian Joseph IV.
(1799-1806) zog die Besatzung 1801, nach dem Friedensschlu8 von Luneville, wieder ab
... Seit 1804 wurde das Herzogtum vom Statthalter des Kurfiirsten, Herzog Wilhelm von
Bayern, verwaltet. Im Mirz 1806 tibergab Maximilian Joseph das Gebiet an Frankreich,
und zwar zugunsten der bayrischen Konigswiirde. Herzog Wilhelm verlie8 am 20. Mirz
die Residenz, am 21. Mérz vormittags 11 Uhr wurde das Ubergabe-Dekret des Kiirfiir-
sten am Rathaus angeschlagen; der kiinftige bayrische K6nig bedankte sich bei seinen
vollig iliberraschten bisherigen Untertanen fiir ihre Treue. Der neue GroBherzog,
Napoleons Schwager Joachim Murat, nahm am 26. Mirz die Huldigung der Stiinde ent-
gegen. Als er 1808 Kdnig von Neapel wurde, kam das GroBherzogtum direkt unter
Napoleons Hoheit; Jacques Claude Graf Beugnot verwaltete es fiir Napoléon-Louis, den
vierzehnjahrigen Neffen das Kaisers. 1815 wurde Berg schlieBlich preuBisch - den Be-
wohnern eines solchen Staates war die Treue zu Dynastien, die das Dekret des Abge-
dankten riihmte, wahrlich nicht abzuverlangen." (Hadecke, Wolfgang: Heinrich Heine.
Eine Biographie, Miinchen u. Wien 1985, S. 73 f.)

89 Nipperdey 1986, S. 118.



68

Die dritte der hier angefiihrten Moglichkeiten, sich seiner Zugehorigkeit
zu einer groBeren Gruppe Gleichgesinnter zu vergewissern, weist mit den
beiden zuvor genannten gewisse Berithrungspunkte auf: Das Geschichtsver-
standnis des fortschrittsgldubigen Biirgertums stimmte hinsichtlich seiner
politischen Implikationen im wesentlichen mit dem Liberalismus iiberein
und war wie der romantische Nationalismus aus aktuellen Griinden an
einer Aufarbeitung des historischen Erbes interessiert.

Fiir den frithen Historismus gilt natiirlich der gleiche Sachverhalt, der
weiter oben bei der Darlegung des Liberalismus hervorgehoben wurde: "Er
[entstand] auf dem Hintergrund einer - gegeniiber Westeuropa - ‘verspite-
ten’ politischen und gesellschaftlichen Entwicklung.” [90] Die Herrschafts-
verhiltnisse hatten zwar auch in Deutschiand ihre Instabilitit gezeigt,
waren jedoch nur partiell, nicht definitiv umgestaltet worden. Reformen
gingen nach wie vor von oben, von einem autokratischen Fiirsten aus. Da
es trotz aller erheblichen Verinderungen keinen unaufhebbaren Bruch mit
der Vergangenheit gegeben hatte, konnte man ohne groBere Legitimations-
schwierigkeiten auf sie zuriickgreifen und den Versuch unternehmen, die
noch unverwirklichte Idee des Nationalstaats durch die Beschworung einer
gemeinsamen geschichtlichen Tradition ideologisch vorzubereiten. Die
Krifte, die in England, Frankreich oder Belgien hauptsichlich auf die un-
mittelbare Rechtfertigung des bestehenden Staates und seiner neuen
Machteliten ausgerichtet waren, muBten in Deutschland den Umweg iiber
die historische Ableitung kiinftiger nationaler Gré68e einschlagen.

Dabei boten sich mehrere Ankniipfungspunkte an. Abgesehen von der
vielféltig variierbaren Vorstellung der Kulturnation, die nicht nur im ro-
mantischen, sondern auch im liberalen Gedankengut eine wichtige Rolle
spielte und weiter unten im Hinblick auf Gervinus’ Literaturgeschichts-
schreibung aufgegriffen werden muB (s.u. S. 126 ff. u. 181 ff.), gab es auch
Ereignisse aus der realen Geschichte, die einer solchen Deduktion entge-
genkamen. Die sogenannten "germanischen Freiheiten" der Friihzeit, die
genossenschaftliche "Selbstverwaltung” der Handwerkerziinfte und -gilden
im Mittelalter, die mit dessen Ende einsetzende "biirgerliche” Stadtkultur,
die Reformation, der Aufgeklirte Absolutismus und die jiingst verflossene,
unter dem Eindruck der Franzosischen Revolution erfolgte Reformgesetz-
gebung vor 1819 eigneten sich nach damaligem Dafiirhalten zu national-

90 Faber 1979, S. 7f.



|
|
I
t
f
{
|

69

padagogischen Zwecken. Vor allem das vielbeschworene "protestantische
Prinzip" und die preuBischen Reformen wurden zu entscheidenden Indika-
toren der deutschen Variante des Fortschritts erkléart, deren gesellschafts-
politische Zielvorstellungen erneut aufgegriffen und verwirklicht werden
miiBten. Man legte die genannten Ereignisse als wichtige Erbteile aus der
eigenen Geschichte aus, die das EinheitsbewuBtsein stirken und zu einer
freiheitlichen Politik anspornen kdnnten.

Nicht der geeinte Nationalstaat und die ihn direkt vorbereitenden Aktio-
nen konnten also identitétsbildend wirken, sondern jene historischen Pro-
zesse, die seine zukiinftige Realisierung auch in Deutschland verbiirgen
sollten. Weniger die Gegenwart als vielmehr die Vergangenheit unterbrei-
tete, wie man meinte, mittelbare, aber zwanglos aktualisierbare Sinnange-
bote. Die damit einhergehende Geschichtsvergottung wurde wesentlich ge-
stiitzt durch die Fortschrittsgldubigkeit und die sdkularisierte Form des
Vers6hnungsaxioms, das man vom Deutschen Idealismus iibernommen
hatte. Wolfgang Hardtwig hat daher den Historismus zu Recht "als Meta-
physikersatz" gedeutet. Seine Anhidnger seien von der "metaphysischen
Grundannahme" geleitet worden, "daB die Welt jenseits aller kontingenten
Ereignisse letztlich geordnet ist und in der gottlichen Providenz ruht."” [91]
Der Vorwurf der Liberalen, die deutschen Fiirsten und ihre Regierungen
konnten sich auf Dauer nicht ungestraft iiber die Erfordernisse der - histo-
risch verorteten - Gegenwart hinwegsetzen, mul im Zusammenhang mit
dieser Substantialisierung der Geschichte gesehen werden.

Hegels Philosophie

AuBer den bislang erorterten Griinden gibt es schlieBlich noch eine genuin
ideengeschichtliche Wurzel fiir die relativ nachhaltig einsetzende Auspré-

91 Hardtwig 1982, S. 190, Anm. 138 und S. 190. Vgl. hierzu die Auﬂemngen von
Faber 1979: "Die philosophischen oder - wie bei Ranke - theologischen Pramissen des
Historismus sind uniibersehbar und erkldren das groBe Vertrauen, den ‘metaphysischen
Optimismus’ vieler seiner Vertreter in den Lauf nicht nur der vergangenen, sondern
auch der kiinftigen Geschichte, ganz gleich ob sich solches Vertrauen in der quietisti-
schen Anschauung der Verschrankung von ‘Geist’ und ‘Kraft’ in den ‘GroB8en Michten’
wie bei Ranke, in der Kennzeichnung des Historikers als ‘Parteimann des Schicksals’
durch den jungen Gervinus oder in der aktivistischen und zukunftsorientierten Unter-
stellung der historischen Erkenntnis unter den Primat der praktischen Vernunft durch
Droysen duferte." (S. 10)



70

gung historistischer Kategorien in Deutschland. Die schon zu Lebzeiten
ihres Urhebers beriihmte, seit seinem Tode im Jahre 1831 mit zunehmen-
der Schirfe kontrovers diskutierte Hegelsche Philosophie begiinstigte durch
ihre Beeinflussung der deutschen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte
hauptsichlich zwischen 1820 und 1848 [92] die Entstehung des Historis-
mus sehr.

Dabei geht es hier weniger um Hegels Fortschrittsspekulationen, als
vielmehr um die fiir sein gesamtes Werk seit der Phdnomenologie des Geistes
konstitutive Durchfithrung der Idee, man miisse das Verniinftige in der je-
weils konkreten Gestalt des Wirklichen erkennen. Mit dieser Idee wurde
die fiir den Historismus wesentliche Uberzeugung von der individuellen
Gestalt historischer Phdnomene vorweggenommen, zumindest jedoch vor-
bereitet, und auBerdem die Notwendigkeit der gedanklichen Auseinander-
setzung mit der Vergangenheit fiir das Selbstverstindnis der Gegenwart
bewiesen. Wie Joachim Ritter gezeigt hat, muB Hegels Philosophie als Syn-
these der sie begleitenden Zeitstromungen, als groBangelegter Versuch der
Verséhnung von Aufkldrung und Romantik, Revolution und Restauration
interpretiert werden. [93] So betrachtet, kann sie selbst als Resultat der Er-

92 Gervinus hob in seiner 1860 verfaSten Autobiographie die Faszination hervor,
die Hegels Dialektik auf ihre Zeitgenossen ausiibte: "Bei dem Tode aller 6ffentlichen
Interessen war die deutsche Wissenschaft in den 20er Jahren der groBte Gegenstand,
der das Auge auf sich zog. Die Hegel’sche Philosophie beherrschte das Geschlecht der
Gebildeten in dem MaBe, daB sich fast Niemand ihr entziehen konnte." (Leben, S. 232)
Ahnlich hatte sich Rudolf Haym wenige Jahre zuvor geduBert: "Noch, denke ich, ist
einem groBen Theile der Jetztlebenden die Zeit in guter Erinnerung, wo die ganze Wis-
senschaft von der reichbesetzten Tafel der Hegel’'schen Weisheit zehrte, wo alle Facul-
titen vor der philosophischen Facultdt antichambrirten, um wenigstens etwas von der
hohen Inspection in das Absolute und von der Allgeschmeidigkeit der beriihmten Dia-
lektik sich anzueignen, wo man entweder ein Hegelianer, oder ein Barbar und Idiot, ein
Zuriickgebliebener und ein verdchtlicher Empiriker war ... Diese Zeit mu8 man sich zu-
riickrufen, um zu wissen, was es mit der wirklichen Herrschaft und Geltung eines philo-
sophischen Systemes auf sich hat." (Haym, Rudolf: Hegel und seine Zeit. Vorlesungen
iber Entstehung und Entwickelung, Wesen und Werth der Hegel’schen Philosophie,
Berlin 1857 [Ndr. Darmstadt, 2. Aufl. 1962], S. 4)

93 Ritter 1977 hat dargelegt, wie sehr Hegel durch die zeitgeschichtlichen Ereignisse
seit der Franzosischen Revolution in Bann gehalten wurde und wie stark er an der Frage
ihrer philosophischen Bewiltigung interessiert war. Ritter betont die "politische Aktuali-
tdt" von Hegels Philosophie und fiihrt aus, "da8 in [ihr] - nicht weniger grundsétzlich und
leidenschaftlich als bei seinen Gegnern - das Problem der gegenwirtigen Zeit und der
Gesellschaft ausgetragen wird, die politisch mit der Revolution in Frankreich und
- ebenso umwilzend - mit der Ausbildung der Industrie in England aufkommt und im
Begriffe steht, die jetzige Wirklichkeit zu werden.” (S. 189) Zu Hegels "Philosophie der



|

!

fahrung der neuzeitlich bewegten Geschichte gelten. Gleichzeitig ermog-
lichte sie ihrerseits wegen der in ihr konsequent verfolgten Analysen der
entwicklungslogisch bedingten Strukturen sdmtlicher Erscheinungsformen
der Vernunft die Entstehung des historischen Denkens und bereitete seiner
Entfaltung in Deutschland die Bahn, indem sie ihre Rezipienten mit der
Vorstellung der geschichtlichen Bedingtheit aller Manifestationen des
"Weltgeistes" vertraut machte.

Dies gilt trotz der lautstarken Polemik der deutschen Historiker haupt-
sachlich gegen die Hegelsche Geschichtsphilosophie. Dem in ihr explizier-
ten "metaphysischen Historismus" [94] hielten sie das Ideal empirischer,
quellenbezogener Forschung entgegen. Die im Interesse einer antispekula-
tiven, positiven Forschung berechtigte und keineswegs folgenlos gebliebene
Ablehnung Hegels seit dem zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts sollte den
heutigen Betrachter jedoch nicht dariiber hinwegtauschen, daB die deutsche
Wissenschaft seinem Werk wichtige Impulse verdankte. "Ohne Hegel ist der
Siegeszug des Historismus nicht zu denken." [95]

Historisierung und Politisierung
als Komplementdrerscheinungen

Das Zusammenwirken der verschiedenen, eben beschriebenen Faktoren
beeinflute die Wissenschaftsgeschichte in Deutschland und prégte ihre
Theoriebildung und programmatische Ausrichtung. Die besondere Kon-
stellation ideeller Einfliisse und konkreter Verhiltnisse trieb den ProzeB
der Historisierung des Weltbildes entscheidend voran. Die Geschichtswis-
senschaft wurde nicht zuletzt aus politischen Griinden zu einer intensiven
Konzeptualisierung historistischer Erkenntnisinteressen angeregt. Zwei fiir
den Historismus wichtige Wesensmerkmale, namlich der Versuch des
Nachweises einer historischen Kontinuitdt und das Bemiithen um ein ein-
fithlendes Verstdndnis einer nicht von vornherein ideologiekritisch zu de-
struierenden, sondern aus ihren eigenen Voraussetzungen zu begreifenden

Versohnung" der Widerspriiche, welche "geschichtlich sich im Widerstreit von Emanzi-
pation und Tradition, Revolution und Restauration zuspitzen", als dem "Versuch, das
Problem der allseitigen Entzweiung des menschlichen BewuBtseins und Lebens in der
modernen Welt philosophisch aufzulGsen”, siehe auch Stuke 1963, S. 41 ff.,, Zitate: S. 41.
94 Lowith 1983, S. 376 u.6.
95 Nipperdey 1985, S. 508.



72

Vergangenbheit, sind in Deutschland deshalb nachdriicklich konzipiert wor-
den, weil sie sowohl den realen Bediirfnissen des dortigen Biirgertums ent-
sprachen als auch mit seinem damaligen Erfahrungshorizont iibereinstimm-
ten.

Es ist daher nur folgerichtig, daB die Wissenschafts- und Ideengeschichte
des Vormirz neben ihrer Neuausrichtung auf historistische Kategorien
durch die Tendenz der Politisierung geprigt wurde. Dieser bislang eher
beildufig erwdhnte Sachverhalt muB nun noch erértert werden.

Auszugehen ist wiederum von dem vormaérzlichen Glauben an ein teleo-
logisches Geschichtsmodell, das die Verbiirgerlichung der Welt als Be-
wegungsrichtung und Zielpunkt der Menschheitsentwicklung verhieB. Die
von dieser weitverbreiteten Uberzeugung beeinfluBten wissenschaftlichen
Arbeiten, in denen Fragestellungen mit einem auch nur impliziten Bezug
zur Gegenwart thematisiert wurden, verstanden sich nicht nur als retrospek-
tiv orientierte, den vorausgesetzten Geschichtsverlauf durch empirische
Forschung verifizierende Werke. Es ging ihnen keineswegs blo8 um eine
sachliche Darlegung von Untersuchungsergebnissen, die um der reinen Er-
kenntnis willen thematisiert werden sollten. Vielmehr befliigelte der vor-
herrschende Fortschrittsoptimismus natiirlich auch die Diskussion dariiber,
wie dieser ProzeB addquat erkannt und sodann unterstiitzt werden konne.
Dadurch wurde die Politisierung der Wissenschaft begiinstigt. Ohnehin
nidmlich wurden die geschichts- und kulturwissenschschaftlichen Publikatio-
nen im Kontext einer seit den Befreiungskriegen aufgeriittelten Offentlich-
keit gerade wegen der ihnen zugedachten Funktion, einen Beitrag zur Er-
kenntnis der geschichtlich gewachsenen Gegenwart zu leisten, zugleich als
wissenschaftlich fundierte Grundlegungen fiir die Zukunftsgestaltung ange-
sehen. Nicht nur in liberal gesinnten Kreisen, sondern eigentlich in allen
weltanschaulichen Lagern ging man von der als typisch historistisch zu be-
zeichnenden Vorstellung aus, daB die Artikulation erfolgversprechender
politischer MaBnahmen und der Versuch ihrer aktiven Umsetzung nur
dann moglich seien, wenn man die historisch bedingte Struktur der zu ver-
dndernden Wirklichkeit und die damit gegebene Ausgangslage angemessen
beriicksichtige.

Diese Uberzeugung spricht sich schon im Titel einiger damals erschiene-
ner Untersuchungen aus. So veréffentlichte Dahlmann beispielsweise 1836
ein aufsehenerregendes Buch unter dem Titel Die Politik, auf den Grund
und das Maaf3 der gegebenen Zustinde zuriickgefiinrt, das iibrigens von Ger-



73

vinus, der damals die Abfassung eines dhnlichen Werks erwog, prinzipiell
zustimmend rezensiert wurde. Gervinus selbst hielt in Heidelberg im Win-
tersemester 1846 /47 eine Vorlesung, die er Politik auf geschichtlicher Grund-
lage [96] nannte und die "eine weite Resonanz auch auBerhalb der Studen-
tenschaft" fand. [97] Beide Projekte erregten Aufmerksamkeit, weil sie zeit-
geméBe Ideen artikulierten: Geschichtswissenschaftliche, auch -philoso-
phische Veroffentlichungen im Vormirz hatten letztlich die iiber eine for-
schungsspezifische Funktion hinausgehende Aufgabe, die im Interesse einer
Unmgestaltung der Verhiltnisse entworfenen Strategien in den Reihen des
Biirgertums auf eine "realistische” Grundlage zu stellen. Indem sie einen
Beitrag zur Erforschung der Genese und des derzeitigen Entwicklungsstan-
des der biirgerlichen Gesellschaft oder wichtiger Teilaspekte davon leisten
sollten, dienten sie zur Aufklidrung iiber die geschichtlich vorgegebenen
Fakten, deren Erkenntnis als Bedingung fiir die Moglichkeit eines erfolg-
reichen Handelns in biirgerlich-liberalem Sinne galt. Die Geschichts- und
Kulturwissenschaften in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts wurden also

96 Sie ist verzeichnet bei Carl 1969, S. 180 und bei Hiibinger 1984, S. 235; die Re-
zension von Dahlmanns Buch ist in seine Aufsatzsammlung (GkhS, S. 593-618) auf-
genommen worden. Thadden 1987 betrachtet die Arbeiten von Gervinus und Dahlmann
als reprdsentativ fiir "die vom Geist des Liberalismus geprégte Geschichtswissenschaft
zwischen Spétaufklarung und Frithhistorismus” und diskutiert die Gemeinsamkeiten und
Unterschiede der Bestrebungen beider Autoren, sich zugleich in den Dienst "eine[r] hi-
storisch fundierte[n] Politik und eine[r] politisch-gegenwartsbezogene[n] Geschichte" zu
stellen. (S. 186 u. 191)

97 Erler 1962, S. XVIIL In einem Brief vom 27. Dezember 1846 schrieb der junge
v. Scheffel, der damals in Heidelberg Jura studierte: "Von allgemeinem Interesse sind in
diesem Winter ... nur Gervinus’ Vorlesungen iiber Politik, die von circa 600 Leuten, Stu-
denten und Philistern, besucht sind." (Scheffel, Josef Victor von: Briefe an Karl Schwa-
nitz 1845-1886. Nebst Briefen der Mutter Scheffels, Leipzig 1906, S. 71) Buselmeier
198S, durch deren Aufsatz wir auf dieses Dokument aufmerksam gemacht wurden,
kommentiert jene auch von ihr zitierte Stelle mit den Worten, hinsichtlich der GroB8e
des Horerpublikums habe sich v. Scheffel "angesichts der damaligen Gesamtstudenten-
zahl vielleicht etwas iibertreibend” (S. 75, Anm. 11) geduBert. Die von Gervinus im Win-
tersemester 1844/4S gehaltene Vorlesung Geschichte der sozialen und literarischen Zu-
stiande Deutschlands im 18. und im Anfang des 19. Jahrhunderts wurde nach dessen eige-
ner Aussage von 160 Personen besucht (siehe Hiibinger 1984, S. 128, Anm. 22). Der Be-
richterstatter der Allgemeinen Augsburger Zeitung (Nr. 102 vom 12. April 1845) betonte
die tber den Bereich der Universitdt hinausreichende Wirkung dieser Lehrveranstal-
tung, indem er wie v. Scheffel hervorhob, daB Gervinus vor einem gemischten Audito-
rium, einer "zahlreichen studentischen und nichtstudentischen Zuhorerschaft" lese (zit.
nach Hiibinger 1984, S. 128).



74

fast ausnahmslos von einer zumindest latent vorhandenen politischen Di-
mension stimuliert.

Auf der Basis der vormaérzlichen, zum Teil euphorische Ziige annehmen-
den Geschichtsgldubigkeit des Liberalismus war von einer implizit stets
auch mit politischem Engagement betriebenen Wissenschaft kein weiter
Schritt zu Publikationen, die je nach MaBgabe der herrschenden Zensur-
umstdnde mehr oder minder konkrete Forderungen in eigener Sache arti-
kulierten. Ausgehend von der Analyse eines mit der Gegenwart in Bezie-
hung gesetzten historischen Phdnomens sollten wirklichkeitsverdndernde
Energien mobilisiert werden. Tatséchlich spiegeln solche Arbeiten die Ab-
sichten des liberalen Biirgertums im Vorméirz am besten wider. Man be-
gniigte sich nicht mehr mit der interesselosen, kontemplativen Betrachtung
der Welt, die noch fiir Hegel in Anlehnung an die antike Philosophie als
unabdingbare Voraussetzung einer wahrhaft objektiven philosophischen
Erkenntnishaltung und gleichzeitig als hochste Form der menschlichen Da-
seinserfiillung gegolten hatte. Statt dessen wollte man nun das erworbene
Wissen fiir die lebensweltliche Praxis fruchtbar machen und erklérte die
Verbindung von Theorie und Praxis, Wissenschaft und Leben, Reflexion
und Tat - um nur einige der in diesem Zusammenhang vielzitierten vor-
marzlichen Schlagworte zu nennen - programmatisch zur eigentlichen Auf-
gabe der Zeit. [98] Die Wissenschaft solite die Emanzipation des Biirger-
tums einklagen und als das geschichtliche Gebot der zeitgenossischen Poli-
tik legitimieren. Wahrend jedoch der schon im 18. Jahrhundert propagierte,
gegen Firstenwillkiir und kirchliche Bevormundung gerichtete emanzipato-
rische Anspruch auf Miindigkeit in Deutschland bei der weitaus groB8ten
Zahl der Aufklédrer und idealistischen Denker vornehmlich auf den abstrak-
ten Raum des Denkens und der individuellen Moralitdt der Privatsphire
beschrénkt blieb, wurden die zum Teil unter Bezugnahme auf die Gedan-
kenwelt dieses Zeitraums entwickelten Forderungen des Biirgertums in der
ersten Hélfte des 19. Jahrhunderts konkreter, realitdtsbezogener. Luther,
Lessing, Kant, Schiller, Fichte und Hegel waren die zitierten Autorititen,
die in diesem Zusammenhang zu erwdhnen sind. Man stilisierte sie teils
mit, teils ohne sachlich begriindbare Berechtigung zu Exponenten und Vor-
kdampfern der politischen Freiheit.

98 Zum Versuch der "Verwirklichung der Philosophie" durch die "Philosophie der
Tat" im Vormarz siehe Stuke 1963.



75

Hiibinger hat die Komponenten des Erwartungshorizonts, dem sich die
vormirzliche Geschichtswissenschaft liberaler Provenienz ausgesetzt sah,
prignant zusammengefaBt: Es "wurde nach einer historischen Legitimie-
rung des oppositionellen biirgerlichen Gesellschaftsverstiandnisses verlangt.
In dieser Situation fiel den historischen Wissenschaften eine zentrale Rolle
zu. Sie wurden mit der dreifachen Aufgabe konfrontiert, die Entstehung
der neuzeitlichen Biirgergesellschaft bei der Wahl ihrer Forschungsgegen-
stinde ausreichend zu beriicksichtigen, darin erkennbare Entwicklungs-
linien in ihren politischen Ausmiindungen zu prézisieren und publizistisch
zu verteidigen und letztlich die Geltung dieser historisch-politischen Aus-
sagen wissenschaftstheoretisch zu sichern.” [99]

Selbstverstandlich geht der Objektivititsanspruch dieser Variante einer
pragmatischen Wissenschaft verloren, wenn die ihr zugrundeliegenden poli-
tischen Motivationen sich so verselbstdndigen, daB eine unbefangene Sich-
tung und Bewertung der Vergangenheit nicht mehr moglich ist. Es wire je-
doch voreilig, daraus den allgemeinen Schiu ziehen zu wollen, eine solche,
nicht allein der regulativen Idee der Wahrheitsfindung verpflichtete, son-
dern Objektivitdt und Parteilichkeit vermittelnde Konzeption lasse in ih-
rer forschungsbezogenen Umsetzung die Gewinnung objektiver Untersu-
chungsergebnisse gar nicht zu. Wer alle unstreitig vorhandenen Mingel der
vormirzlichen Geschichtsschreibung nur ihrer politischen Wirkungsabsicht
anlasten will, macht es sich zu einfach.

Erstens hatten ihre Verfechter gerade auch aus aktuellen, lebensprak-
tisch bedingten Griinden ein vitales Interesse an einer wahrheitsgeméBen
Forschungsarbeit. Eine engagierte Wissenschaft war ihrer Meinung nach
nur auf der Grundlage einer seriosen, um Objektivitdt bemithten Erkun-
dung der Vergangenheit moglich. Die Parteilichkeitsforderung war kein
Freibrief fir eine ricksichtslose, um die geschichtliche Wahrheit unbe-
kiilmmerte Agitation. Sie hatte nimlich zweitens nicht nur eine aktuelle, auf
Verianderungen der Wirklichkeit abzielende Dimension, sondern auch eine
erkenntnistheoretische. Der Uberzeugung von der in der Geschichte herr-
schenden zielgerichteten Notwendigkeit entsprang die Vorstellung, man
konne das historische Material dann am besten erkldren, wenn man zu sei-
ner Beurteilung einen jene Zielrichtung als Fragehorizont voraussetzenden
Standpunkt einndhme. Erst eine so konzipierte, an der Herausarbeitung

99 Hiibinger 1984, S. 10 f.



76

der Verbiirgerlichung von Staat und Gesellschaft, Wirtschaft und Kultur in-
teressierte Standortgebundenheit ermdgliche eine wirklich objektive Be-
trachtung der Geschichte. [100] Diese Vorstellung soll hier allerdings nur
angedeutet werden, weil sie weiter unten sowohl bei der Behandlung von
Gervinus® Geschichtsverstidndnis als auch bei der Erorterung seiner Lite-
raturgeschichtsschreibung eine wichtige Rolle spielen wird (s.u. S. 91 ff. u.
248 ff.). Sie ist sicherlich problematisch. Genauso sicher ist aber auch, daB
sie die Historiker des Vormirz zu neuartigen Erkenntnisleistungen befé-
higte, weil mit ihrer Hilfe neue Fragestellungen an die Vergangenheit her-
angetragen und deshalb bislang unbekannte Einsichten gewonnen werden
konnten. SchlieBlich war die Vorstellung von der Verbiirgerlichung der
Welt keine bloBe Ideologie. Drittens iibersehen diejenigen, die in der Par-
teilichkeit einer Disziplin die Quelle allen Ubels sehen, im Hinblick auf
vormérzliche Verhiltnisse eine einfache wissenschaftsgeschichtliche Tat-
sache: Wie dargestellt wurde, waren es nicht zuletzt politische, durch die
konkrete Situation des damaligen Biirgertums verursachte Beweggriinde,
welche den Paradigmenwechsel zu einer historistischen, der Aufklarungs-
historie iiberlegenen Geschichtsauffassung in Deutschland begiinstigten.

Zusammenfassung

Mit den obigen Ausfithrungen ist eine erste Basis fiir die eingangs auf-
geworfene Fragestellung nach der Historizitdt von Gervinus’ Literatur-
geschichtsschreibung geschaffen worden. Die Kenntnis der bislang entwik-
kelten Sachverhalte ist unseres Erachtens wichtig fiir die hier verfolgte Ab-
sicht, die Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen in den
Kontext der politischen und wissenschaftsgeschichtlichen Bestrebungen des
deutschen Biirgertums im Vormérz zu stellen. Wir fassen deshalb die wich-
tigsten Untersuchungsergebnisse dieses Teils kurz zusammen.

Es wurde gezeigt, daB der Aufstieg des Biirgertums und die Entdeckung
der historischen Bedingtheit der Zivilisation eng miteinander verkniipft

100 Siehe hierzu Koselleck 1979, S. 176-207.



77

waren. Davon ausgehend sind die besonderen Merkmale dieser Parallel-
entwicklungen in Deutschland dargelegt worden.

Wir haben die verschiedenen biirgerlichen Sozialformationen vorgestellt,
die Frage nach ihrer unterschiedlichen Bedeutung fiir die Gestaltung der
politischen Wirklichkeit und fiir die offentliche Meinungsbildung in der
ersten Haélfte des 19. Jahrhunderts angeschnitten und jene real- sowie
ideologiegeschichtlichen Griinde angefiihrt, welche trotz allem die Rede-
weise von der biirgerlichen Gesellschaft im Singular rechtfertigen kénnen.

Einer dieser Griinde war der als Integrationsideologie fungierende Libe-
ralismus, der eigens thematisiert wurde. Seine Verwurzelung in der Gedan-
kenwelt der Aufklarung und im Deutschen Idealismus und die daraus resul-
tierende Ideengldubigkeit, seine zunéchst von weiten Kreisen der Bevolke-
rung akzeptierte Utopie einer "mittelstindischen” Biirgergesellschaft und
sein gemaBigter, staatsloyaler Charakter wurden zur Sprache gebracht.

Die moderate politische Grundeinstellung seiner Anhédnger hing auch
mit deren Fortschrittsoptimismus zusammen. Wir haben die Voraussetzun-
gen und Begleiterscheinungen zu skizzieren versucht, die das damals in
Deutschland einsetzende Bediirfnis nach einer historischen Verortung der
Gegenwart und einer Identitdtsfindung mittels des Rekurses auf die Ge-
schichte erkldren konnen. Die Hochkonjunktur dieses Bediirfnisses for-
derte die Auspragung der historistischen Wirklichkeitsauffassung, die an-
fangs durch die Koexistenz von aufgeklirt-idealistischen und den neu im
Entstehen begriffenen historistischen Denkformen geprigt wurde. Viel
interessanter als deren bloB zeitliche Uberlagerung ist jedoch der inhaltlich
zwischen ihnen bestehende Zusammenhang: Die meist mehrfach vermit-
telte Rezeption des seit der Mitte des 18. Jahrhunderts entstandenen Fort-
schrittsdenkens und seine Ubernahme als heuristische Kategorie fiir die In-
terpretation der geschichtlichen Entwicklung haben niamlich die Entstehung
des Historismus vorangetrieben. Man wollte den im Rahmen der philoso-
phischen Spekulation abstrakt gehaltenen Anspruch auf die Verwirklichung
der Freiheit und die Emanzipation des Biirgertums durch die empirische -
Erforschung der realen Geschichte und die damit intendierte Herausarbei-
tung ihres zielgerichteten Verlaufs untermauern. Es waren also nicht zuletzt
die in der Aufklarung formulierten emanzipatorischen Ideen biirgerlicher
Provenienz, welche die vormérzliche Konzeption einer engagierten, die Ge-
schichte als Begriindungsinstanz fiir politische Forderungen heranziehen-
den Wissenschaftspraxis freisetzten.



78

Mit diesem Versuch der "historistischen Aufkldrung" [101] war kein re-
volutiondres Programm verbunden. Andererseits trug er - jedenfalls im
Vormirz - keine affirmativen Ziige und war nicht auf die Bediirfnisse einer
einzelnen, genau umreiBbaren gesellschaftlichen Klasse zugeschnitten. So-
fern er im EinfluBbereich des Liberalismus stand, ging er von der Ziel-
projektion einer "mittelstandischen", auf evolutiondrem Wege zu verwirkli-
chenden Gesamtbiirgergesellschaft aus, die grundsétzlich jedem offenste-
hen sollte. Mit zunehmender Schirfe wandte man sich gegen die reaktionér
erstarrende Politik, den herrschaftsmonopolisierenden Anstaltsstaat und
dessen Selbstimmunisierungsideologie vom "beschrénkten Untertanenver-
stand".

101 Schnidelbach 1974, S. 28. Schniddelbach wendet sich gegen den Versuch von
Luk4cs, die Romantik und den Historismus als reaktiondre und antiaufklirerische
Strémungen abzuwerten. Er betont, "da8 der Historismus irrationale Ziige im Rationa-
lismus der Aufklarung selbst zu identifizieren vermochte: und dies mit deren eigenen
Mitteln und Standards. Der Historismus ist selbst Aufkldrung" (ebda.), d.h. er ermoglichte
Erkenntnisse, die allein auf der Basis des aufgeklarten Denkens nicht hitten gewonnen
werden konnen.



ZWEITER TEIL

Einleitung: Der weitere Verlauf der Untersuchung

Der zweite Teil unserer Arbeit besteht aus zwei Kapiteln: Im ersten sind
unter Bezugnahme auf die bis jetzt vorliegenden Ergebnisse jene allgemei-
nen Merkmale des Geschichtsbildes von Gervinus und diejenigen seiner
Uberzeugungen hinsichtlich der Aufgaben der Historiographie zu entwik-
keln, die ihn sowohl als zeittypischen Verfechter des im Vormérz entstan-
denen historistischen Wissenschaftsideals ausweisen als auch fiir das Ver-
standnis seiner Literaturgeschichte von Bedeutung sind. Dabei kdnnen wir
auf detaillierte und problemorientierte Einzelanalysen verzichten. Sie lie-
gen auBerhalb unserer eigentlichen Fragestellung und tragen zu deren Ver-
standnis nichts Wesentliches bei.

Das zweite Kapitel ist der Darlegung der Ursachen vorbehalten, die zur
Erkldrung der weitreichenden Akzeptanz der Literaturgeschichtsschreibung
im Vormirz herangezogen werden koénnen. Damit soll eine Briicke zwi-
schen der zuvor behandelten Makrostruktur der vormérzlichen Ideen-
geschichte und der Ausprigung sowie gesellschaftlichen Verwurzelung
einer einzelnen wissenschaftlichen Disziplin geschlagen werden. In diesem
zweiten Kapitel soll gezeigt werden, daB sich die Beschéftigung mit der
Dichtung fiir die oben behandelten Tendenzen der Politisierung und der
fiir deutsche Verhiltnisse besonders wichtigen identititsbildenden Vergan-
genheitsvergegenwartigung sehr gut eignete.

Alle nun in allgemeiner Hinsicht zu thematisierenden Elemente der biir-
gerlich-liberalen Wissenschaftspraxis zwischen 1830 und 1848 findet man in
der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen wieder. IThr ist
der dritte Teil unserer Untersuchung gewidmet.



80

Erstes Kapitel: Allgemeine Grundziige des Geschichtsbildes von Gervinus
und seiner Historiographie

Eklektizismus

Die Fragestellung dieses Kapitels ist nicht einfach zu beantworten: Wie
viele seiner Zeitgenossen, die unter dem Eindruck der schwindenden Auto-
ritdt der philosophischen Systeme des Idealismus an einer Neubegriindung
ihrer Wissenschaft arbeiteten und dennoch zeitlebens von disparaten Ele-
menten der geistigen Uberlieferung abhéngig blieben, so war auch Gervinus
kein besonders origineller Denker und auf dem Gebiet der Geschichtstheo-
rie Eklektizist. Man kann Einfliisse der Aufkliarung, des Idealismus, der
Romantik, des Liberalismus und des Historismus in seinem Werk ausma-
chen. Verschiedene Theoreme methodischer oder kognitiver Art haben
darin ihren Niederschlag gefunden, die sich nicht immer widerspruchsfrei
vermitteln lassen. Dieser Sachverhalt sollte aber nicht vorschnell in einem
bloB abwertenden Sinn verstanden werden. Er muB zunéchst im Zusam-
menhang damit beurteilt werden, daB Gervinus seinem Selbstverstidndnis
zufolge ein entschiedener Gegner aller Spekulationen war, die er theore-
tisch zugunsten einer realitdtsbezogenen, der Erfahrung der Wirklichkeit
zugewandten wissenschaftlichen Praxis ablehnte. Sein Eklektizismus erklért
sich aus der Uberzeugung, nur solche philosophischen oder theoretischen
Konzeptionen iibernommen zu haben, die er fiir empirisch verifiziert ansah.

Nach einer kritischen Sichtung seiner historischen und publizistischen
Arbeiten kann jedoch kein Zweifel daran bestehen, daB er vielmehr umge-
kehrt die Vergangenheit nach MaBgabe unbewuB8t und unreflektiert iiber-
nommener, zudem in trivialisierter Form verwendeter Kategorien aus dem
begrifflichen Instrumentarium der Geschichtsphilosophie interpretierte und
ordnete. [1] Gervinus steht somit in einer Reihe mit vielen anderen zeit-

1 Gervinus lehnte die Geschichtsphilosophie in § 26 seiner Grundziige der Historik
(SzL, S. 82 ff.), in NL V (8. 370 ff.) und in seiner Autobiographie (Leben, S. 276 ff.) zwar
ausdriicklich ab, hielt aber gleichzeitig an der "Darstellung der Geschichte in ihren tiefe-
ren Beziehungen", an ihrer "wissenschaftlich-philosophische[n] Betrachtung" (SzL, S. 83)
und an der "philosophische[n] Geschichte" fest - letztere "ist Geschichte, und das Philo-
sophische ist nur die Form der historischen Behandlung." (Leben, S. 288 u. 279) Er
polemisierte gegen das Forschen "nach Endzwecken und Endursachen" (SzL, S. 88),
stellte dem Historiker jedoch die Aufgabe, "die hohere Lenkung der menschlichen
Dinge", das "Gesetz der moralischen Welt", "die Plane der Weltregierung" und die "hi-



81

gendssischen Historikern: Man polemisierte entschieden gegen die aufkla-
rerischen oder idealistischen Geschichtsmodelle, konnte sich aber von de-
ren Sinnbefrachtung der profanen, zur Theodizee stilisierten Entwicklung
der Menschheit [2] nicht definitiv 16sen.

Geschichtsphilosophisch
fundierter Fortschrittsoptimismus

Es soll zuerst gezeigt werden, wie "die hohere Lenkung der menschlichen
Dinge, die aus aller Geschichte zu uns redet” [3], fiir Gervinus aussah, weil
damit die wesentlichste Bestimmung seiner Geschichtsauffassung zur Spra-
che kommt. Von ihr konnen alle weiteren Bestandteile seiner wissenschaft-
lichen Theoriebildung abgeleitet werden.

Er war der festen Uberzeugung, daB der europiischen Geschichte seit
der Volkerwanderung das "Gesetz aller geschichtlichen Entwickelung" zu-
grundeliege, das er am Anfang seiner 1852 geschriebenen Einleitung in die
Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts in einem kurzen Uberblick skiz-
zierte. [4] Danach kommt das Prinzip der Freiheit im Verlauf der Jahrhun-

storischen Ideen ..., an denen sich die Vorsehung gleichsam offenbart”, aufzuspiiren.
(SzL, S. 78 u. 85) Dieser zundchst verwirrende Sachverhalt erklért sich aus der Tatsache,
daB Gervinus in erster Linie die spekulative Verfahrensweise der Geschichtsphiloso-
phie, nicht aber deren Resultate einer Kritik unterzog und sich der Illusion hingab, den
von ihr dargestellten gesetzmiBigen Fortschritt der Menschheitsgeschichte auf dem
Wege einer empirisch vorgehenden Rekonstruktionsarbeit einholen bzw. verifizieren
zu kdnnen.

2 Hegel wollte mit seiner Geschichtsphilosophie die Einsicht verbreiten, "da8 die
Welt nicht dem Zufall und duBerlichen, zufilligen Ursachen preisgegeben sei, sondern
eine Vorsehung die Welt regiere." "Unsere Erkenntnis geht darauf, die Einsicht zu ge-
winnen, daB das von der ewigen Weisheit Bezweckte wie auf dem Boden der Natur so
auf dem Boden des in der Welt wirklichen und titigen Geistes herausgekommen ist.
Unsere Betrachtung ist insofern eine Theodizee, eine Rechtfertigung Gottes, welche
Leibniz metaphysisch auf seine Weise in noch unbestimmten, abstrakten Kategorien
versucht hat, so daB das Ubel in der Welt begrlffen der denkende Geist mit dem Bésen
versohnt werden sollte. In der Tat liegt nirgend eine grofere Aufforderung zu solcher
versbhnenden Erkenntnis als in der Weltgeschichte." (Hegel, Georg Wilhelm Friedrich:
Werke, Band 12 [Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte], red. von Eva Mol-
denhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt/M. 1970, S. 25 u. 28) Diese programmati-
schen AuBerungen bezeichnen das Erkenntnisinteresse jeder idealistischen Geschichts-
deutung seit Lessing und Kant.

3 SzL,S.78.

4 Siehe EGJ, S. 13 ff. Man konnte einwenden, es sei in diesem Kontext, der das Ge-
schichtsverstdndnis des vormarzlichen Gervinus zur Darstellung zu bringen habe, illegi-



82

derte in quantitativer und qualitativer Hinsicht immer stirker zum Durch-
bruch. Es setze eine stindig wachsende Anzahl von Menschen mittels einer
planvollen Abfolge verschiedener Herrschaftsformen frei und fiithre von der
religiésen zur politischen, konkrete Wirklichkeit werdenden Emanzipation
aller Menschen. Wenn man dies hort, denkt man zunichst unwillkiirlich an
Hegels Geschichtsphilosophie. Im Gegensatz zu einer solchen Vermutung
beruft sich Gervinus bei der Formulierung jenes Fortschrittsmodells jedoch
ausdriicklich auf Aristoteles. Er iibertrug dessen Lehre von der Abfolge der
Staatsverfassungen in der Polis auf welthistorische MaBstibe und glaubte
damit eine universale GesetzmiaBigkeit entdeckt zu haben. [5]

Dem Verfall der romischen und mittelalterlichen Monarchie sei seit dem
Beginn der Reformation das Zeitalter der Aristokratie und damit eine
Ausweitung des Freiheitsprinzips gefolgt. AuBerdem habe man in der er-
sten Hilfte des 16. Jahrhunderts sogar erstmals ausgesprochen und emp-
funden, daB jeder Mensch frei sei, wobei der Geltungsbereich dieser Frei-
heit dem damaligen BewuBtsein zufolge sich allerdings strikt auf den
Innenraum der personlichen Religiositit jedes einzelnen beschriankt habe.
Spéter sei die Aristokratie dem historischen Gesetz gemiB zur Tyrannis
entartet, die an einer konsequenten Zentralisierung und Monopolisierung
der Herrschaftsausiibung interessiert sei. Damit attackierte Gervinus nicht
nur den (frith)neuzeitlichen Absolutismus, sondern auch dessen aufgeklirte
Variante bis zum spétabsolutistischen, restaurative Tendenzen férdernden

tim, auf eine nach der Revolution und sozusagen als Antwort auf sie verfaSte Publika-
tion zu rekurrieren. Dem ist entgegenzuhalten, daB die durch das Scheitern der Revolu-
tion bedingte Linkswendung von Gervinus (siche Anm. 51 auf S. 108 £.) keine grundsitz-
liche Anderung seiner Ansichten iiber den geschichtlichen Verlauf hervorgerufen hat.
Obwohl er nach 1848/49 die inhaltlichen Schwerpunkte seiner historischen Analysen
zum Teil modifizierte, hielt er sowohl vor als auch nach dem genannten Zeitpunkt an
der Uberzeugung von einer der geschichtlichen Entwicklung innewohnenden Teleologie
fest. Da er dieser Auffassung in EGJ deutlicher als in anderen Publikationen Nachdruck
verlieh, ist es nicht nur berechtigt, sondern sogar sinnvoll, das dort formulierte "Gesetz"
im Zusammenhang der obigen Ausfiithrungen heranzuziehen.

5 Die Berufung auf Aristoteles findet man in EGJ, S. 13 u. 15. Es ist klar, da8 diese
globale Verallgemeinerung der genannten aristotelischen Lehre dem griechischen Den-
ken, das im historischen Wandel nur das Zufillige und Vergingliche zu sehen ver-
mochte, fremd war. Der antike Philosoph wurde hier also zur Autoritit in einer Sache
erhoben, die auB8erhalb seiner Denkmoglichkeiten lag: "Aristoteles, der iiber alles nach-
gedacht hat - iiber Himmel und Erde, Pflanzen und Tiere, Politik und Ethik, Rhetorik
und Poetik - hat der Geschichte keine einzige Schrift gewidmet, obwohl er der Freund
Alexanders des GroBen war, der damals ... ein weltgeschichtliches Weltreich griindete."
(Lowith 1978, S. 348)



83

Obrigkeitsstaat seiner Gegenwart. Die gro8e, alle anderen politischen
Stromungen dominierende geschichtliche Auseinandersetzung seit der Re-
formation bestand fiir ihn im Widerstreit zwischen der nach weiterer Reali-
sierung drangenden Idee der Freiheit und den dagegen ankdmpfenden
Prinzipien der (spat)absolutistischen Reaktion. Dieser Antagonismus sei
seit dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts in seine entscheidende Phase
getreten. Den Unabhéngigkeitskrieg Amerikas und die Franzgsische Revo-
lution bewertete Gervinus als die ersten bedeutsamen Ereignisse, die einen
entscheidenden Durchbruch des Freiheitsprinzips signalisierten und auf
seinen endgiiltigen Sieg vorauswiesen. DaB jenes Prinzip nicht nur die euro-
paische Menschheit immer mehr zu begeistern vermoge, sah er wie viele
seiner Gesinnungsfreunde durch die Freiheitskimpfe in Spanien, Italien,
Griechenland und Siidamerika sowie durch die franzosische Julirevolution
und ihre weitreichenden Auswirkungen hinreichend bestitigt. [6] Die politi-
sche Emanzipation des Biirgertums und die Ablosung des Absolutismus
durch die konstitutionelle Monarchie seien, ldngerfristig betrachtet, nicht
mehr aufzuhalten: Die "reprédsentative Verfassung ... [ist] nun im Begriffe
..., ihren unwiderstehlichen Eroberungszug durch die Welt zu machen."
"Seit der franzosischen Revolution ist die Idee dieser Verfassung Gemein-
gut in Europa geworden, ihre Form aber strebt es zu werden." [7]

Gervinus schitzte die mit dem Unabhingigkeitskrieg Amerikas an-
hebende und iiber seine Gegenwart hinausreichende Epoche als eine mo-
mentan noch instabile, durch das Aufeinanderprallen feindlicher Gegen-
sitze charakterisierte Krisenlage ein. Sie war fiir ihn die Zeit der neu-
zeitlich bewegten Geschichte, eine eindeutig Ubergangscharakter besit-
zende Etappe. [8]

6 Die Erinnerung an die Aufbruchsstimmung, weiche die Juli-Revolution ausloste,
lieB Gervinus noch dreilig Jahre spiter ins Schwirmen geraten: "Gleichwohl erwartet
man nicht anders, als daB [sie] die gewaltigsten Eindriicke in meinem Geiste zuriicklas-
sen muBte ... Ich genoB in aller Jugendlichkeit die Freude an der groBartigen Erschiitte-
rung ganz aus, die den Welttheil durchzuckte, die ein Leben in viele gelihmte Glieder
schlug, die die Gesellschaft von dem unheimlichen Alp 6sterreichischer Vormundschaft
und Weltpolizei befreite. Die Vernichtung der 15jdhrigen sauren Arbeit der Reaction in
den wenigen Julitagen weckte dem jungen Gemiithe den wohlthuenden Glauben an die
vaterldndischen Geschicke, daB der Tag der politischen Entwicklung auch fiir Deutsch-
land angebrochen sei." (Leben, S. 233)

7 Patent, S. 79 f.

8 Lutze 1956 (S. 164, Anm. 15 u. 16) nennt einige Fundstellen, wo Gervinus seine
Gegenwart als eine Ubergangszeit bezeichnete bzw. als eine solche charakterisierte.



84

Dabei rdumte er zwar ein, daB sich nicht alle Ereignisse und Tendenzen
der abendldndischen Geschichte mit jener von ihm diagnostizierten Ge-
setzméBigkeit problemlos in Einklang bringen lieBen. Diesem Einwand
hielt er jedoch das Argument entgegen, der langsame, nicht ohne Hemm-
nisse und Gegenstromungen voranschreitende Fortgang des historischen
Prozesses erklére sich aus seinem groBen Wirkungsbereich. Die von ihm zu
vollbringende Entwicklung vollziehe sich innerhalb lange dauernder Zeit-
spannen sowie weiter geographischer Rdume und habe insofern eine groSe
Anzahl partikuldrer Widerstidnde zu iiberwinden. Man miisse deshalb die
Geschichte des besagten Zeitraumes als Einheit und mit dem zu einem Ge-
samtiiberblick notigen Abstand betrachten. Wer dies tue, dem erschlieBe
sie sich in ihrer freiheitsverwirklichenden Zwangslaufigkeit, wenn dem auch
der bei einer isolierten Betrachtung einiger einzelner Fakten entstehende
Eindruck zunichst widerspriche.

Gervinus hat den bei Aristoteles vorgesehenen Umschlag von der Ochlo-
kratie zur Monarchie und den somit erneut einsetzenden Kreislauf der Ver-
fassungsabfolge, welcher der antiken Vorstellung von der ewigen, zyklisch
erfolgenden Wiederkehr des immer Gleichen korrespondiert, nur kurz ge-
streift, aber nicht weiter verfolgt. [9] Dieser Befund ist ein aufschluBreiches
Indiz fiir seinen Glauben an einen stetigen Fortschritt. Natiirlich vertragt
sich nur der von ihm {ibernommene Teil der aristotelischen Lehre mit sei-
nem dem Aufkldrungsdenken entnommenen Geschichtsoptimismus, wel-
cher von Kant und Lessing begriindet und ihm iiber die Vermittlung seines
Lehrers, des von ihm hoch geschitzten Heideiberger Historikers Schlosser,
vertraut gemacht worden sei. Schiosser habe die "Universalgeschichte als
eine Art Philosophie der Geschichte ... angesehen wissen [wollen]" und "aus
der Betrachtung ... dieser unermeBlichen Bewegung ... als das Endergebnif

9 "Wo aber die Staaten ihren Lebenslauf ganz vollendet haben, da beobachtet man
dann wieder, von dem Hohepunkte dieser aufsteigenden Linie der Entwickelung ab-
wirts, ein Zuriickgehen der Bildung, der Freiheit und Macht von den vielen zu den
Wenigen und Einzelnen." (EGJ, S. 13) Dieser eingangs erwihnte Sachverhalt wird im
weiteren Verlauf der Schrift nicht mehr aufgegriffen. Er war also ein bloBes Lippen-
bekenntnis von Gervinus. Das gilt auch fiir seine Vorlesung Politik auf geschichtlicher
Grundlage, in der er dieselbe Lehre vom planmaBigen Wechsel der Verfassungen vorge-
tragen hat: "SchlieBlich sei noch darauf hingewiesen, daB Gervinus bei Aristoteles und
Machiavelli die Hinweise auf den Niedergang der Volker ... nicht iibersehen hatte ...
Diese pessimistischen Gedanken spielen aber bei [ihm] gar keine Rolle, sie erscheinen
nur um der Vollkommenheit der Theorie willen." (Siehe Lutze 1956, S. 66 £. u. 84; Zitat:
S.69f1.)



85

aller Erfahrungen [entnommen)], ... daB das menschliche Geschlecht unter
allen diesen Revolutionen sich stets weiter entwickelt." [10]

Diese Meinung blieb bis zuletzt eine Invariante, ja geradezu ein Dogma
des Weltbildes von Gervinus. Noch in seinem letzten Lebensjahr polemi-
sierte er beispielsweise gegen die Ansicht, die knapp zwanzig Jahre friiher
verfaBte Einleitung in die Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts sei ein
Produkt seiner personlichen Erbitterung iiber PreuBen gewesen, das die
Errungenschaften der Revolution verraten habe. Mit Entschiedenheit ver-
wahrte er sich gegen den Vorwurf, damals "aus [einer] MiBstimmung ... ein
wissenschaftliches System gemacht" und "die ganze deutsche Geschichte ...
aus ihr, aus [jener] MiBstimmung construirt, apriori construirt” zu haben.
Veriachtlich bezeichnete er diesen Vorwurf als "einen Haufen Blod-
sinn." [11] Diese Tone sind, nebenbei bemerkt, nicht zur Nachahmung
empfohlen. Wir zitieren sie nur zur Veranschaulichung dafiir, wie hartnak-
kig sich Gervinus bis zuletzt an seine fiir schlechthin wahr ausgegebenen
Vorstellungen hinsichtlich des historischen Fortschritts klammerte.

Objektivitdt und Parteilichkeit

Gervinus verstand sich nicht nur als ein politischer, sondern gleichzeitig als
ein der geschichtlichen Wahrheit verpflichteter Historiograph. Da er es fiir
eine "Beschrinktheit" hielt, "einer Wissenschaft im Flusse des Lebens einen
Zweck in sich selbst zu geben", lehnte er die "streng objektive Manier der
meisten heutigen Geschichtschreiber" ab; sie sei ein "Unwesen." [12] Trotz-
dem bekundete er hochsten Respekt vor der regulativen Idee der Objektivi-
tat, die es unbedingt einzuhalten gelte. Wie passen diese beiden program-
matischen Leitlinien zusammen?

Das groBle Vorbild eines sowohl wissenschaftlich exakten als auch poli-
tisch engagierten Historikers glaubte er in Machiavelli gefunden zu haben,
dessen Schriften er auf seiner ersten Italienreise kennen- und schitzen-
lernte. [13] Einerseits habe Machiavelli mit Eifer die Vergangenheit stu-
diert und sich ein immenses historisches Wissen mit dem Ziel angeeignet,

10 Leben, S. 182.

11 HS,S. 65.

12 GkhS, S. 600 und SzL, S. 123.

13 Darauf ging er in seinen Historischen Schriften, Band 1, Frankfurt/M. 1833 (S.
85 ff.) und in Leben (S. 258 ff.) ein.



86

die in der Geschichte wirksam gewordenen Gesetze so objektiv und voll-
standig als moglich zu erkennen. Andererseits sei er mit Hilfe der dadurch
gewonnenen Einsichten und unter Anwendung eines analogisierenden Ver-
fahrens bemiiht gewesen, die Verhiltnisse seiner Gegenwart zu analysieren
und daraus MaBregeln fiir eine erfolgversprechende Politik abzuleiten. In
Gervinus’ Machiavelli-Verstandnis spiegelt sich seine eigene Konzeption
einer vollwertigen Geschichtswissenschaft, welche zugleich die menschliche
WiBbegierde befriedigen und praktischen Bediirfnissen dienstbar sein
sollte. Sie beanspruchte Objektivitdt und Parteilichkeit fiir sich, weil sie zu
einer addquaten Erkenntnis der geschichtlich gewachsenen Gegenwart vor-
stoBen wollte, um mittels dieses Wissens sinnvolles politisches Handeln zu
ermoglichen. Gemeinsam mit seinen liberalen Zeitgenossen vertrat Gervi-
nus ndmlich die Ansicht, da8 eine klug berechnete Politik nicht einfach auf
der Basis ahistorischer naturrechtlicher Maximen oder obsolet gewordener
legitimistischer Werte betrieben werden kénne, sondern - um es mit dem
bereits angefiihrten Titel einer von ihm gehaltenen Vorlesung zu sagen -
Politik auf geschichtlicher Grundlage sein miisse.

Es war aber nicht allein die Vorstellung von der politischen Anwendbar-
keit historischer Erkenntnisse, die ihn zu einer genauen, um Objektivitét
bemiihten Auseinandersetzung mit der Vergangenheit befliigelte. Vielmehr
galt ihm die unvoreingenommene Betrachtung der Geschichte als eigen-
standiger Wert einer wirklichen Wissenschaft. In seinen programmatischen
AuBerungen kam er immer wieder auf die mit groBem Pathos vorgetragene
Forderung zuriick, der Historiker miisse sich durch ein wahrheitsliebendes,
nicht von partikuliren Zwecken eingenommenes Urteilsvermogen aus-
zeichnen. "Unbefangen und unparteilich soll er nie von der Wahrheit wei-
chen", schrieb er 1837 und bekannte sich auch dreiundzwanzig Jahre spiter,
in seiner 1860 verfaBten Autobiographie, zur "leidenschaftlosen Kilte wis-
senschaftlicher Betrachtung, die nicht wie die Parteisucht aus Wiinschen
sofort Ueberzeugungen macht.” [14]

Das Bekenntnis zu einer sachgerechten Forschung allein kann jedoch
die Wahrheitsfindung nicht verbiirgen. Dazu gehort auch die Moglichkeit,
einen Untersuchungsgegenstand richtig zu bestimmen und korrekt zu deu-
ten. Gervinus sah diese Moglichkeit mit Bezug auf Wilhelm v. Humboldt
gewihrleistet, wenn der Geschichtswissenschaftler die leitenden "Ideen"

14 SzL, S. 102 und Leben, S. 237 f.



87

der von ihm als Forschungsobjekt gewéhlten Zeitspanne zu begreifen ver-
moge. [15]

Gervinus definierte "Ideen" als maBgebliche Triebkrifte des geschicht-
lichen Wandels und als entscheidende Gestalterinnen der Beschaffenheit
verschiedener Phasen des menschlichen Sozialisationsprozesses. Nach sei-
nem Dafiirhalten kam es darauf an, hinter die Oberfliche der bloB auf den
ersten Blick uniibersichtlichen Mannigfaltigkeit einer Epoche zuriickzu-
gehen. Man miisse die disparaten, einander zum Teil scheinbar widerspre-
chenden Ereignisse als Manifestationen jener Auseinandersetzungen sehen,
mit deren Hilfe der wesentliche, einer "Idee" innewohnende Gehalt zu sei-
ner Realisierung dringe. Wie andere Historiker seiner Zeit [16], so be-
nutzte auch Gervinus den Ideenbegriff in zweifacher Hinsicht. Zum einen
hielt er dessen Denotat fiir eine objektive, sich geschichtlich realisierende
Potenz. Andererseits kann man Wendungen finden, in denen dieser Termi-
nus eher im Sinne einer heuristischen Kategorie seitens des um Erkenntnis
bemiihten Wissenschaftlers und als ein von ihm gebrauchtes Hilfsmittel zur
Disposition der Stoffmassen verwendet wird. "Fiir Ranke ebenso wie fiir
Gervinus und letztlich auch fiir Droysen sind die Ideen metaphysische
GroBen, denen an sich, unabhingig von der erkennenden Vernunft, Seins-
rang zukommt. Befragt man sie jedoch auf ihren logischen Status hin, so
zeigt sich, daB sie die Gesamtheit der ‘kulturbedeutsamen Phdnomene’
(Max Weber) selektieren, die Fragestellung strukturieren, Sinnerwartungen
formulieren, verschiedene, inhaltlich und zeitlich oft sehr weit auseinander-
liegende Daten synthetisieren.” Ihnen wurde nach damaligem Verstiandnis
also sowohl eine "ontologische Qualitat" als auch eine "logische Funktion”
zuerkannt. [17]

15 Zum folgenden siehe hauptsichlich die §§ 28 u. 29 der Grundziige der Historik
(SzL, S. 85 ff.). Bezugnahmen auf W. v. Humboldt und seine Abhandlung Ueber die Auf-
gabe des Geschichtschreibers finden sich in dieser Schrift am Ende von § 1 und am Be-
ginn von § 28 (SzL, S. 50 u. 85). Die ungeteilte Zustimmung, die ihm Gervinus zukom-
men lieB, erhellt auch daraus, da8 er bisweilen Begriffe und Formulierungen v. Hum-
boldts (fast) wortlich ibernahm.

16 Vgl. Hardtwig 1982, S. 176 ff.

17 Hardtwig 1982, S. 177, 179 u. 178. Diese doppelte Bedeutung hat die Germani-
sten offenbar verwirrt. Gotze 1974 schreibt: "An einigen Stellen unterscheidet [Gervi-
nus] wieder zwischen den Ideen, die in den Kopfen der Literaturhistoriker quasi auBer-
halb der Wirklichkeit angesiedelt werden und den Ideen, die ihm als Offenbarung der
Vorsehung in der Geschichte erscheinen." (S. 222) Konfus sind die Darlegungen von
Hiippauf 1972: "Gegen die Meinung von einer in der geschichtlichen Uberlieferung ver-
borgenen Wahrheit, die durch ein maglichst intensives Betrachten der Sache nur auf-



88

Durch die Auffindung und Thematisierung der "Idee", die ein Zeitalter
maBgeblich prige, sollte dessen charakteristische Eigentiimlichkeit heraus-

gedeckt zu werden brauche, setzt er die ‘Idee’, die der Forscher in einer ‘Vorarbeit’ aus
seinem Gegenstand entwickeln muB, um diesen dann aus ihr heraus darstellen zu kén-
nen." (S. 11) Wir wissen nicht, wie dieser Satz zu verstehen ist; unseres Erachtens enthalt
er zwei Widerspriiche. Wo lokalisiert Hiippauf eigentlich die "Idee" bzw. die historische
Wahrheit? Zuerst ist sie angeblich nicht in der "geschichtlichen Uberlieferung verbor-
gen", dann soll ihr der eben noch geleugnete ontologische Status doch zukommen, weil
man sie "aus [einem] Gegenstand entwickeln muB8” und schlieBlich schliipft sie flugs und
unvermittelt in die Rolle einer erkenntnisleitenden bzw. fiir die historiographische Ver-
gegenwirtigung relevanten Kategorie. Damit ist man wieder in der Nihe der ersten
Aussage des Zitats, die primir auf das rezipierende Subjekt abzielt. Allerdings nicht
lange - schon zwei Seiten spiter behauptet Hiippauf erneut das Gegenteil: "Der echte
Historiker aber gehe von der realen Geschichte aus und trage seine Ideen nicht ‘in sei-
nen Stoff hinein’." Carl 1969 fithrt dazu unter anderem aus: "Es ist Gervinus nicht mog-
lich, eine Probe anzugeben, die zuverlissig die Ubereinstimmung der historischen Idee
(als Plan der Vorsehung) mit der Idee als Darstellungsprinzip bestdtigen konnte." (S. 25)
Das ist zwar richtig, suggeriert jedoch die Annahme, da8 Gervinus dieses Vermittlungs-
problem als elementare hermeneutische Herausforderung betrachtet und sich auf ge-
schichtstheoretischem Wege vergeblich um dessen Ldsung bemiiht hatte. Tatséchlich
aber dachte Gervinus hier viel naiver. Er konnte deshalb die Notwendigkeit einer
grundsitzlichen metawissenschaftlichen Problematisierung der Voraussetzungen fiir
historische Erkenntnisleistungen gar nicht erkennen. Zwei Griinde sind dafiir entschei-
dend: Erstens iibernahm er das aufklirerische Pathos der "Menschheit". Auf der Ebene
der wissenschaftlichen Begriffsbildung duBerte sich dies in der Adaption des erstmals
von Giovanni Battista Vico (1668-1744) formulierten Theorems ("verum et factum con-
vertuntur"), die Geschichte sei in ihrer Eigenschaft als Produkt menschlichen Handelns,
Wollens und Leidens fiir andere, auch nachgeborene Menschen prinzipiell verstandlich.
"Ich weiB von keiner anderen Objektivitit als von der, die in dem Einklang der Natur
eines Schriftstellers mit der allgemein menschlichen Natur iiberhaupt liegt." (SzL, S.
123; vom "Geschichtschreiber" als "Abbild der Menschheit" handelt auch § 38 der
Grundziige der Historik [SzL, S. 100£.]) Da er zweitens an einen ideengeleiteten und
deshalb planvollen Verlauf der Zivilisation glaubte, konnte er die Uberzeugung vertre-
ten, die Einsicht in den objektiv gegebenen gesetzmiBigen Fortschritt ermdgliche die
Einlosung der an die Historiographie zu richtenden Forderung nach einer geordneten,
in sich stimmigen und in gewissem Sinne abgeschlossenen Reprasentation der Vergan-
genheit. Nicht eine willkiirlich als Darbietungsmittel gewihite, den Untersuchungs-
gegenstand in eine gedanklich konstruierte Schablone pressende "Idee", sondern die
Wiedergabe der in der Geschichte selbst herrschenden GesetzméBigkeit und Einheit
ermogliche eine Geschichtsschreibung mit den gleichen Qualitaten (s.u. S. 116 f.).

Generell bleibt in unserem Zusammenhang festzuhalten, da8 der Hinweis auf den
doppeldeutigen Ideenbegriff bei Gervinus zu einem Topos der literaturwissenschaft-
lichen Forschung geworden ist. Fiir sich betrachtet, besteht dieser Hinweis sicherlich zu
Recht. Andererseits legt er die irrige Vermutung nahe, man habe es dabei mit einer Be-
sonderheit eines Autors zu tun. Den Verfassern der bisherigen germanistischen Sekun-
darliteratur war der Sachverhalt nicht bekannt, daB8 der auch von Gervinus verwendete
Ideenbegriff nur in einem groBeren wissenschaftsgeschichtlichen Kontext, bei der Be-
schaftigung mit dem Historismus, gewiirdigt und kritisiert werden sollte.



B T S . S

89

gestellt werden. Damit wird auch klar, daB das von Gervinus empfohlene
Zuriickfragen hinter die Ebene der Tatsachen keineswegs zu einer abstrak-
ten, die faktische Wirklichkeit vernachldssigenden Historiographie fiithren
sollte. Vielmehr hatte ein solches Verfahren nach seinem Verstdndnis die
gegenteilige Funktion, den Historiker zu einer kritischen Sichtung seines
Untersuchungsmaterials nach MaBgabe der Fragestellung anzuhalten, wel-
ches die wichtigen, substantiellen Merkmale einer Epoche seien. Dieser
konne sodann in seiner durchaus auf der konkreten Ebene bleibenden Ge-
schichtsschreibung unter Zuhilfenahme jenes Ideenbegriffs Wesentliches, in
einem besonderen Kontext Relevantes von eher Peripherem trennen, be-
stimmte Fakten und Geschehnisse als Ausdruck der jeweiligen politischen
Konflikte um die Verwirklichung geschichtlicher Notwendigkeiten verste-
hen und den zwischen ihnen bestehenden inhaltlichen Zusammenhang
wiirdigen. Fiir Gervinus standen nicht die Ideen an sich, sondern die spezi-
fische Weise ihrer Realisierung im Mittelpunkt des Interesses: "Wie sie er-
scheinend werden oder werdend erscheinen, wie sie allmihlich wachsen,
Ausbreitung und Herrschaft gewinnen und dann wieder absinken, dies
koénnen wir historisch verfolgen. Dem Geschichtschreiber geniigt dies",
meinte er, damit fiir eine empirische Rekonstruktionsarbeit plddierend,
und wandte sich ausdriicklich gegen das spekulative, auf "tausend Irrwege"
fihrende Forschen "nach Endzwecken und Endursachen.” [18] Man muf

18 SzL, S. 87 f. Es lieBen sich zahlreiche weitere Stellen anfiithren, an denen Gervi-
nus trotz aller Betonung der Dominanz der "Idee" an der relativen Eigenstindigkeit der
Empirie und ihrer Bedeutung fiir die Forschung festhielt. Hier seien nur zwei Passagen
zur Veranschaulichung dieses Sachverhalts zitiert: "Ich habe darin einen recht stock-
historischen Kopf, daB mir ohne die gehorige Summe von Faktischem niemals etwas
einfillt; obgleich ich mich auf der anderen Seite auch nie mit dem blo8 Faktischen be-
gniige." (SzL, S. 133) "Die lebendige Mannichfaltigkeit der Geschichte darf in einer Ge-
schichtsphilosophie nicht verloren gehn und nicht einfach vorausgesetzt werden; der
Geist darf hier nicht ungeduldig die Vielfiltigkeit der Erfahrungen und den vollen In-
halt der Dinge iiberspringen, gierig nach einem Ziele, um die Eigenheiten des Weges
unbekiimmert; er muB8 nicht mit Ideen und geistreichen Anticipationen iiberredend,
sondern stets mit handgreiflichen Thatsachen iiberzeugend sprechen." (Leben, S. 287)
Diese Ausfiihrungen kdnnen auBerdem als zusétzliche Belege fiir die in Anm. 1 auf S.
80 f. getroffene Feststellung gelten, daB Gervinus’ Polemik gegen die Geschichtsphilo-
sophie sich nicht so sehr gegen deren Ergebnisse, als vielmehr gegen die spekulative Art
ihrer Gewinnung richtete, wihrend er vermeintlich auf rein empirischem Wege zu den
GesetzmaBigkeiten der Geschichte vordringen zu kénnen glaubte.

Carl 1969 urteilt recht einseitig, wenn er schreibt: "Mit dem Vorrang der ‘Idee’ im
Werk der Geschichtsschreibung ist eine relative Abwertung der Tatsachen verbunden,
die nicht mehr objektiv nach ihrer Bedeutung ausgewihit werden, sondern unter dem



90

sich also hiiten, seinen Geschichtsidealismus iiberzubewerten und zu be-
haupten, Gervinus wire zu einer generellen Vernachlissigung der tatsachli-
chen Geschichte veranlaBt worden, weil er allzu dogmatisch auf die zur hi-
storischen Realitdt hypostasierten "Ideen” fixiert gewesen wire. Zwar hat er
den Verlauf der Zivilisation mittels iiberlieferter metaphysischer Katego-
rien konstruiert, und doch sollte, wie Hiibinger mit Recht betont hat, "die-
ses Modell ... geschichtsphilosophisch nicht iiberschétzt und empirisch nicht
unterschitzt werden." Gervinus sei es in Anlehnung an "Humboldts Theo-
rie" gelungen, "Ideenbezug und Empiriegebot [zu] verbinden.” [19]

Blickpunkt, inwieweit sie geeignet sind, ‘jene Ideen und ihren Verlauf anschaulich zu
machen’, denn: ‘wichtig ... ist in der Geschichte, was sich einer historischen Idee an-
schlieBt.” Die Tatsachen geben nur noch die Basis ab, von der aus sich der Historiker zu
allgemeinen Gesetzen ‘erheben’ soll." (S. 25) Carl fillt hier hinter die eigene Einsicht
(siche Anm. 17 auf S. 87 f.) zuriick, daB der Ideenbegriff bei Gervinus neben der er-
kenntnislogischen Dimension auch eine ontologische hat. Diese Nachlissigkeit hat Fol-
gen: Zur Veranschaulichung seiner These, mit diesem Begriff habe eine willkiirliche
Aneignung der Uberlieferung und deren subjektive Deutung sanktioniert werden sollen,
zitiert er eine Stelle ("wichtig ... ist ..."), die auf dessen ontologische Komponente abzielt
und somit genau das Gegenteil des von Carl Behaupteten zum Ausdruck bringt: "Der
Historiker [soll] die reine Gestalt des Geschehenden erkennen lernen, um aus den an-
hingenden Zufilligkeiten das wahrhaft Wichtige kiihn und sicher herauszuheben. Wich-
tig aber ist in der Geschichte, was sich einer historischen Idee anschlieBt." (SzL, S. 84 f.)

19 Hiibinger 1984, S. 52 u. 82, Anm. 51. - Hennies 1984 legitimiert die Veréffent-
lichung seiner Arbeit "sowohl" mit der "Analyse der Gervinusschen Literaturgeschichts-
schreibung als auch" mit ihrer "methodische[n] Gesamtkonzeption.” (S. X) Wihrend die
zuerst erwihnte Zielsetzung von ihm keineswegs auf iiberzeugende, neue Einsichten er-
bringende Weise behandelt wird, ist die Konzeption seiner Dissertation zweifellos origi-
nell und verdient Beachtung. Dieser eigenwillige Ansatz kann hier allerdings nicht ndher
beschrieben werden, weil er auf einer Begrifflichkeit basiert, die sich nicht mit wenigen
Worten zusammenfassen 148t. Er berechtigt zu der Aussage, Hennies’ Untersuchung als
einen Sonderfall und insofern als eine Bereicherung der Gervinus-Forschung zu be-
zeichnen. Gleichzeitig haben wir aber erhebliche Zweifel an seiner Plausibilitit und der
Reichweite der mit seiner Hilfe gewonnenen Ergebnisse. Er geht namlich von Pramissen
aus, die weder dem Historismus in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts noch Gervi-
nus’ Gedankenwelt gerecht werden.

Die eben skizzierte Vermengung idealistischer und historistischer Elemente (vgl.
auch die obigen Ausfithrungen auf S. 60 ff.), die als Ausdruck einer ideengeschichtlichen
Umbruchssituation gelten kann, wird von Hennies auf einer recht schmalen Textbasis
thematisiert. Wir wollen hier jedoch nicht dariiber urteilen, ob man allgemeine, ideal-
typisch zugespitzte Aussagen iiber die Geschichtsphilosophie und den frithen Historis-
mus wagen kann, wenn man sich allein auf Kant bzw. Schiller und Ranke stiitzt und als
Sekundérliteratur auBer einigen Seiten von Gadamer 1965 (S. 185-199) nur noch ein
paar Aufsitze von JauB und Marquard heranzieht. Viel problematischer ist das Verfah-
ren, von vornherein einen definitiven Gegensatz einzufiihren: "Im folgenden soll gezeigt
werden, daB sich das Gervinussche Geschichtsbild - grob gesagt - in zwei Teile ausein-



91

Der im Zusammenhang mit Gervinus’ Machiavelli-Rezeption skizzierte
Entwurf einer mit emanzipatorischem Anspruch betriebenen Wissenschaft
wurde bereits unter dem Oberbegriff der Politisierung der vormérzlichen
Ideengeschichte behandelt. Dort haben wir auf die aus der Uberzeugung
von einem teleologischen Geschichtsverlauf abgeleitete Konstruktion der
Parteilichkeit des Historikers und auf die daraus erwachsende Gefahr einer

anderlegt, die einander grundsitzlich ausschliefien ... Die eine Seite ist der Geschichts-
philosophie verpflichtet ...[,] die andere Seite dem Historismus." Hennies konstatiert
"Elemente einer spezifisch anderen Geschichtstheorie, die bei Gervinus neben der Fort-
schrittstheorie zentral geworden ist", und ordnet sie dem "Umkreis historistischer
Grundgedanken" zu. (S. 90 f., 124 u. 130; Herv. v. Verf.) Diese Gegeniiberstellung be-
ruht auf einer undifferenzierten, polarisierenden Zuordnung von kategorialen Bestim-
mungen. Der Geschichtsphilosophie werden kurzerhand die Totalitétsvorstellung einer
allumfassenden Fortschrittsgldubigkeit und eine praxisbezogene Politisierung der Wis-
senschaft zugedacht. Der Historismus hingegen soll sich durch den Glauben an den
Eigenwert aller Epochen, eine um Einfiihlung bemiihte Objektivitit und eine 4sthetisie-
rende Geschichtsauffassung und -schreibung auszeichnen. Damit sind einige schiefe
Vorentscheidungen getroffen, welche die fiir den Vormirz charakteristischen Vermitt-
lungsversuche von Aufkldrung bzw. Idealismus und Historismus methodisch negieren.
Weder hat der friihe, sich keineswegs in Ranke erschopfende Historismus auf ein ziel-
gerichtetes Geschichtsbild und eine politische Wirkungsabsicht verzichtet, noch konnen
Geschichtsspekulation und ésthetische Darbietung vollig auseinandergerissen werden.
Komplexe ideengeschichtliche Zusammenhinge werden von Hennies’ grobmaschi-
gem, an der Aufdeckung von Widerspriichen interessierten Ansatz kiinstlich isoliert.
Seine Arbeit schérft den Blick fiir die disparaten Elemente des eklektizistischen Welt-
bildes von Gervinus, beriicksichtigt aber dessen historische Wurzeln nicht ausreichend.
Im Gegensatz zu den Forschungen Hiibingers, der in Blanke/Riisen 1984 (S. 227-235)
einige Ergebnisse seiner Dissertation beziiglich "Gervinus’ Mittelstellung zwischen Auf-
klirung und Historismus” (S. 227) zusammengefat hat, muB8 sie zu Fehldeutungen
kommen, weil sie den wissenschafts- sowie realgeschichtlichen Kontext ihres Unter-
suchungsgegenstandes striflich vernachlissigt. Dieser Einwand dréngt sich schon zu Be-
ginn ihrer Lektiire als Verdachtsmoment auf, wo es iiber ihre "methodologische Konzep-
tion und begriffliche Form" heiBt: Sie "bewegt sich ... ausschlieBlich innerhalb dessen,
was man herkommlicherweise als reinen Uberbaubereich bezeichnen kann, und macht
deshalb auch konsequenterweise weder die wirkliche Basis noch die Abhangigkeit und
Stellung des Denkens von und zu dieser Wirklichkeit zum Gegenstand ihrer Analyse.
Von Interesse ist hier allein die Struktur, der Aufbau theoretischer, aber ... auch prakti-
scher Operationen ... Wie sie aufgebaut sind, wird ... zu verdeutlichen gesucht, um welche
es sich handelt, ist dabei von nachgeordneter Bedeutung; in dieser Arbeit ist es aus-
schlieBlich die Literaturgeschichtsschreibung von G.G. Gervinus, andere Arbeiten kénn-
ten den jeweils historisch speziellen Aufbau an x-beliebigen Gegenstinden, sagen wir
der Mébelproduktion, beobachten, wenn sie den in Frage stehenden Ausgangspunkt
wihlen." (S. 9) Das "x-beliebig" austauschbare Objekt der wissenschaftlichen Neugierde
muB sich also bedingungslos von dem "in Frage stehenden Ausgangspunkt” konsumieren
lassen, der seinerseits dessen "wirkliche Basis" fiir vernachlissigbar hilt. Insofern ist es
kein Wunder, daB einem solchen Ansatz nur ein begrenzter Erklarungswert zukommt.



92

willkiirlich verfahrenden, vorwiegend an den Bediirfnissen der Gegenwart
orientierten Interpretation der Vergangenheit hingewiesen. Auch Gervinus
ist dieser Gefahr erlegen, wie man ohne groBe Schwierigkeiten nachweisen
kann. Es wire aber unbefriedigend, sich allein auf ein solches Verdikt zu
beschrénken. Ein derartiges Vorgehen lieBe die Tatsache unberiicksichtigt,
daB er die Frage nach dem Verhiltnis von Objektivitat und Parteilichkeit in
der Geschichtswissenschaft theoretisch erorterte und dabei zu Einsichten
kam, die fiir das Verstdndnis seiner Historiographie von Bedeutung sind.
AuBerdem konnte es zu dem MiBverstindnis fiihren, Gervinus habe sich
damit die Moglichkeit einer opportunistischen Anpassung an die jeweils
dominierenden tagespolitischen Stréomungen offenhalten wollen.

Die parteilich-fortschrittsgebundene Konzeption der Wissenschaft [20]
bedeutete nach seinem Verstindnis natiirlich keineswegs, der Historio-
graph solle den gewiéhlten Untersuchungsgegenstand einfach mehr oder
weniger willkiirlich seinen parteiischen Interessen dienstbar machen. Und
wenn er davon sprach, der Geschichtsschreiber miisse "ein Parteimann des
Schicksals, ein natiirlicher Verfechter des Fortschritts" sein [21], so war da-
mit nicht gemeint, nur ein aus personlicher Vorliebe progressiv gesinnter
Mensch kénne ein guter Historiker werden. Vielmehr ging er wie die mei-
sten liberalen Verfechter des vormarzlichen Historismus umgekehrt davon
aus, daf3 sich die parteiliche Haltung des Forschers seiner Vorlage gegen-
iiber allméhlich zwangsliufig ergebe. Man miisse bei einer objektiven, un-
voreingenommenen Betrachtung der nachmittelalterlichen Geschichte zu
dem Resultat kommen, daB sie bis zur Gegenwart einem planvollen, ziel-
gerichteten Verlauf unterliege. Ihr niichterner Beobachter werde aber nicht
nur zur Anerkennung des historischen Fortschritts gendtigt, sondern sei
andererseits erst auf diesem Standpunkt zu einer richtigen Beurteilung der
Vergangenheit und, darauf aufbauend, zu einer Prognose der Zukunft be-
fahigt.

Lebensweltlich bedingte, auf einer vorwissenschaftlichen Ebene entstan-
dene Motive bilden nach Gervinus’ Auffassung die Ausgangsbasis fiir die
Forschung, beschworen gleichzeitig aber eine ernstzunehmende Gefahr
herauf. Sie konnen die Erkenntnisfahigkeit auf eine der Wahrheitsfindung
abtragliche Weise beeinflussen und insofern die aufkldrerische Funktion
der Wissenschaft gefahrden. Eine durch vorschnelle Aktualisierungen

20 Fiir die folgenden Ausfiihrungen ist Riisen 1977 grundlegend.
21 SzL, S. 102.



|

93

verursachte Geschichtsklitterung schadet also der fiir die vormaérzliche
Geschichtswissenschaft konstitutiven Idee der "historistische[n] Aufklai-
rung" [22], die sich in der Intention der Wahrheitsfindung zwar nicht er-
schopft, sie aber als notwendige Bedingung fiir die Verfolgung ihrer mit
emanzipatorischem Anspruch betriebenen Ziele voraussetzt.

Damit ist der Punkt erreicht, an dem Gervinus das Objektivitatspostulat
als unverzichtbare regulative Idee der Geschichtswissenschaft ins Spiel
brachte. Aktuelle Orientierungsbediirfnisse und politische Programme
miiBten den Einsichten in die GesetzmaBigkeiten des geschichtlichen Wan-
dels angepaB8t werden. Erst dann, in ihrer modifizierten Form, hitten sie
Aussicht auf Erfolg und konnten ihrerseits wiederum auf eine qualifizier-
tere Forschungsarbeit zuriickwirken. Absichtsbekundungen, die nicht auf
dem Wege der geschichtlichen Ableitung gewonnen worden seien, sondern
der Realitdt unbedacht iibergestiilpt werden sollten, miiten in doppelter
Hinsicht scheitern. Sie seien weder fiir eine mobilisierende, den Interessen
der Gegenwart dienliche historische Riickschau brauchbar, noch kdnnten
sie als bereichernder Ansporn fiir eine um Objektivitdt bemiihte wissen-
schaftliche Analyse dienen. Angesichts der Ergebnisse, die aus einer serio-
sen Forschung resultierten, kénne es notwendig werden, die inhaltliche Be-
stimmung der Parteilichkeit sowohl in ihrer Funktion als heuristische Kate-
gorie als auch in ihrer Eigenschaft als praktische, auf ihre politische Ver-
wirklichung abzielende Handlungsanweisung zu korrigieren. "Historische
Erfahrung wird in das Realitédtsverhéltnis zweckhafter Handlungsbestim-
mung integriert; dabei verwandelt sich die intentionale Bestimmung von
Handeln durch heterogene und unreflektierte bloBe Meinung in eine re-
flektierte, in sich stimmige Zwecksetzung, die zumindest hinsichtlich des
von ihr in Anspruch genommenen Wissens Allgemeingiiltigkeitsanspruch
erheben kann. Pointiert konnte man sagen: Aus Ideologie wird praktische
Vernunft." Dadurch werde die Standortbindung zu einer wahren, in der
Sache selbst gegriindeten Perspektive, die auf dem Fundament wissen-
schaftlich nachweisbarer Erkenntnisse aufruhe und in ihrer Eigenschaft als
"politische Parteinahme ... nur eine Konsequenz [der] Objektivitatskonzep-
tion" sei. [23]

BefleiBigt der Historiker sich einer solchen Perspektive, so kann er die
fiir den Vormairz typische Forderung der Verbindung von Wissenschaft und

22 Schnidelbach 1974, S. 28.
23 Riisen 1977, S. 91 u. 92.



94

Leben einlosen, indem er das BewuBtsein der Offentlichkeit dafiir scharft,
daB grundsitzlich jeder politisch Tatige in bereits bestehende Strukturen
eingebunden sei und deshalb iiber die Voraussetzungen und Begleitum-
stande seines Tuns aufgeklart werden miisse.

Der denkende Geschichtschreiber, wenn er diese Ideen in den Begebenheiten aufsucht
und die letzteren nach ihnen ordnet, teilt auch hier die Aufgabe des denkenden Men-
schen iiberhaupt, der, wo er in die offentlichen Dinge eingreift, lernen mu8, sich den
Ideen, die die Geschichte seiner Zeit bewegen, verniinftig anzuschlieBen, denn nur, wo
wir in richtiger Ubereinstimmung mit diesen den Gang der Geschicke [sic!] teilen, ist
unser Wirken von erfreulichem Gedeihen gekront, wihrend wir in Opposition mit ihnen
die Friichte unseres Strebens verlieren. [24]

Dariiber hinaus vermag er die von ihm postulierte Erkenntnisleistung, die
jeder mit Bedacht unternommenen politischen Aktivitdt voranzugehen
habe, im Hinblick auf die Gegenwart selbst zu erbringen. Er kann nach
Gervinus’ Meinung einen konkreten Beitrag zur Unterstiitzung der Eman-
zipationsbestrebungen des Biirgertums leisten, wenn er die Ursachen fiir hi-
storische Prozesse sowie fiir die Verdnderungen von Herrschaftsformen zu
erforschen und daraus GesetzméaBigkeiten abzuleiten sucht und wenn er
sich der Aufgabe unterzieht, die zeitgenossische Wirklichkeit im Konti-
nuum der sie pragenden geschichtlichen Entwicklung zu verorten.

Gervinus versuchte also, Langsschnitte durch die Geschichte zu legen,
um die - wie er glaubte - ihren Epochen immanenten, allgemeingiiltig und
tibergreifend wirksamen Bewegungsgesetze, die "Ideen", aufspiiren zu kdn-
nen. Seine Erkenntnistheorie, die in diesem Punkt den Vorstellungen von
Marx dhnelt [25], ging davon aus, daB nur von einem die Zielrichtung der

24 SzL, S. 86.

25 Auch Gotze 1974 (S. 221 f.) hat trotz aller, von seiner marxistischen Position aus
vorgebrachten Einschriankungen auf gewisse Ahnlichkeiten hingewiesen, die zwischen
den fortschrittsgldubigen Geschichtsauffassungen von Gervinus und Marx (sieche Anm.
57 auf S. 48 f.) und den daraus gefolgerten Konsequenzen hinsichtlich der Standortbin-
dung des um Unvoreingenommenheit bemiihten Historikers bestehen. Damit ist er un-
ter den marxistischen Interpreten der literaturwissenschaftlichen Werke von Gervinus
der einzige, der auf diese Parallelen ausdriicklich aufmerksam gemacht hat. Die Ver-
nachléssigung jenes Sachverhalts bei den Forschern der DDR ist uns unverstindlich.

Vgl. auch Riisen 1983, der iiber die Geschichtstheorie der "orthodoxen Spielarten des
Marxismus-Leninismus" schreibt: "Dort wird Geschichte als ein zeitlicher Zusammen-
hang von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft gedacht, in den man sich bewuBt so
hineinstellen kann, daB er einem erkennend aufgeht: dann nédmlich, wenn man den rich-
tigen Klassenstandpunkt einnimmt. Klassenstandpunkte sind dann richtig, wenn sie sich
aus dem bisherigen Zeitverlauf der Verinderungen des Menschen und seiner Welt er-



{

é
i
|
]

95

Geschichte beriicksichtigenden Standpunkt aus eine angemessene Er-
forschung der zum Untersuchungsobjekt gewihlten Epoche moglich sei.
Zutreffend hat Jorn Riisen die so aufgefaB8te Standortgebundenheit unter
bewuBter Abhebung von einer parteiischen oder "partialisierende[n]" Per-
spektive eine "objektive" bzw. "totalisierende Parteilichkeit" genannt [26],
die, anstatt sich mit dem fiir den Historiker ebenfalls verbindlichen Objek-
tivitdtspostulat zu reiben, dessen Erfiillung erst garantiert.

Einem solchen geschichtstheoretischen Modell zufolge sind also das Be-
mithen um Wabhrheit und die zur Einlosung dieses Postulats notwendige,
sich von selbst herausbildende Standortgebundenheit des Historikers letzt-
lich Synonyme, ohne da8 Gervinus die praktische, politische Funktion der
Parteilichkeit neben ihrer eben beschriebenen erkenntnistheoretischen aus
dem Gesichtskreis verloren hitte. Objektivitdt und Parteilichkeit sind
widerspruchsfrei miteinander vereinbar, sofern sie auf der Basis einer
gegenwartsbezogenen, aber vorurteilsfreien Betrachtung der Vergangenheit
beruhen, sich also durch das historische Material selbst verifizieren lassen.

"Die gewaltigen Ziige, in
denen die Vorsehung schreibt"

Gervinus war im Gegensatz zu dem aus heutiger Sicht naheliegenden Ein-
wand, er sei bereits mit vorgefertigten, jedenfalls empirisch nicht hinrei-
chend belegbaren Kategorien an die Analyse der Geschichte herangegan-
gen, der festen Uberzeugung, die Standortbindung des Historikers unter
ausreichender Beriicksichtigung des Objektivitdtspostulats begriindet zu
haben. Die Unbekiimmertheit, mit der er die politische und die kognitive
Komponente der von ihm definierten Erkenntnishaltung zu vermitteln oder
gar in eins setzen zu konnen glaubte, zeugt von einem mangelnden Pro-

geben ... (Ich mochte nur beildufig daran erinnern, daB ein solches Wissen durchaus
nicht erst in der Entwicklung des Marxismus zur Konzeption einer parteilichen Wissen-
schaft entwickelt worden ist, sondern zum klassischen Erbe des biirgerlichen Ge-
schichtsdenkens gehort. Die historistische Ideenlehre hat zum Beispiel in den erkennt-
nisleitenden Interessen, die die maBgebenden bedeutungsverleihenden Normen und
sinngebenden Ideen des historischen Denkens hervortreiben, die gleichen Ideen am
Werk gesehen, die die Geschichte als einen bestimmten zeitlichen Verlauf in der Ver-
dnderung des Menschen und seiner Welt konstituieren.)" (S. 126)
26 Riisen 1977, S. 77 u. 102.



96

blembewuBtsein hinsichtlich geschichtstheoretischer Fragestellungen. Diese
Naivitét 148t sich nur vor dem Hintergrund der bereits besprochenen Ge-
schichtsvergottung des Historismus verstandlich machen. Wenn der ambi-
tionierte Forscher zum "Parteimann des Schicksals" oder zum "Dolmetscher
der Propheten Zeit und Geschichte" [27] erhoben wird, so kann man daraus
die SchluBfolgerung ziehen, daB jeder denkende Mensch nach dem Ver-
standnis von Gervinus eigentlich fiir die Geschichte und ihren optimistisch
beurteilten Verlauf selbst Partei ergreifen miisse.

Natiirlich kénnen weder die Sinnbefrachtung der Geschichte noch die
damit zusammenhingende, in erkenntnistheoretischer wie praktischer Hin-
sicht vollzogene Unterwerfung des einzelnen unter ihre angeblich empirisch
verifizierbaren Bewegungsgesetze auf eine vorurteilslose, niichterne Be-
trachtung des historischen Wandels zuriickgefilhrt werden. Genau das
behauptete Gervinus aber. "Wie Sie Thre Erkenntnif aus der Geschichte
schopfen ..., das liegt himmelweit ab von der Eitelkeit einer bezweckten
Prophetenrolle." "Nicht Sie sind der Weissager der Zeit und der Geschichte.
Die Zeit und die Geschichte sind vielmehr JThre Weissager, deren Spriiche
Sie in Demuth horen und in Gliubigkeit verkiinden, wo sie Thnen klar und
deutlich sind." [28] In Wahrheit resultierten diese vermeintlichen Einsichten
aus sdkularisierten theologischen Pramissen, die Gervinus aus den Spekula-
tionen der Aufklirung und des Deutschen Idealismus vertraut waren. Das
zeigt sich an jener Stelle seiner Autobiographie, wo er von "den gelduterten
Ansichten” seines ehemals "naiven Religionsglaubens” handelt. Als "Kern
des religiésen Sinnes" bezeichnete er "das Gefiihl, daB Menschheit und Ge-
schichte nicht ein Werk des Zufalls sind, sondern daB eine groBe gesetzli-
che Ordnung das geistig-sittliche Reich zusammenbinde wie die Natur." [29]
"Die Frage von der Vereinbarkeit der menschlichen Freiheit mit der gottli-
chen Allwissenheit und Allweisheit" [30] habe ihn umgetrieben. Dabei habe
er versucht,

die menschlichen Dinge aus einem historischen Gesichtspunkte zu betrachten: denn aus
ihm wird man immer geneigt sein, den Menschen als ein bloBes Werkzeug in der Hand
der Vorsehung anzusehn und ihm die Aufgabe anzuweisen, diese untergeordnete Stel-
lung zugleich zu erkennen und zu erhéhen durch die Achtsamkeit auf das groBe Werk

27 SzL, S. 102 und HS, S. 58.

28 HS, S. 48 u. 47.

29 Leben, S. 115; vgl. zum folgenden Leben, S. 115 ff.
30 Leben,S. 118.



F
|
|

97

des Werkmeisters und seinen inneren Plan und Zusammenhang, damit die Nothwendig-
keit in den Dingen fiir uns aufhore Nothwendigkeit zu sein, wenn wir uns ihr in Freiheit
fiigen; damit die Gewalt aufhore Gewalt zu sein, wenn wir sie als Gesetz erkennen. [31]

Unter den Voraussetzungen, daB der historische ProzeB selbst Sinn erzeugt
und erst in der Zukunft zur Vollendung gelangt, kann man eine Kontinui-
tdt zwischen Vergangenheit und Zukunft annehmen und Objektivitdt und
Parteilichkeit ohne groBere Schwierigkeiten zusammendenken. Wenn die
Weltgeschichte - um ein vielzitiertes Diktum Schillers aufzugreifen - das
Weltgericht ist und man selbst auf der ‘richtigen’ Seite steht, dann kann
man sich ihr vorbehaltlos anvertrauen. Mit kaum zu iiberbietender Offen-
heit schrieb Gervinus in einer 1831 publizierten Rezension:

Soll der Geschichtsschreiber nicht nach Kriften sich auf die Seite des Rechts und der
Wabhrheit schlagen? soll er nicht insofern Partei nehmen? und noch mehr: wenn er die
unausweichlichen Notwendigkeiten im Gang der menschlichen Dinge sprechend offen-
bart sieht ..., soll er nicht fiir die natiirliche Entwicklung mit dem Schicksale selbst, die-
sem unverbesserlichen, unwiderstehlichen Parteiginger, gemeinsame Sache machen?
soll er das nicht mit Warme und Freude tun, wenn er eingestandenermaBen eine Ent-
wicklung zum Besseren vor sich hat? [32]

Dieser gefahrliche Menschheitstraum, der letztlich von irrationalen Mo-
tiven gespeist wird und schnell zur Begriindungsinstanz totalitdrer Wahr-
heitsanspriiche umschlagen kann, spornte Gervinus’ wissenschaftspoliti-
sches Engagement an:

Ich hielt ein ernstes menschliches Bestreben ohne den Glauben an einen Weltzweck
nicht fiir moglich, weil der, der in den Erscheinungen der Welt nichts als ein Spiel des

31 Leben, S. 116 f. Unter Bezugnahme auf Herders Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheit schreibt Gervinus, es sei "charakteristisch ..., daB die deutsche
Geschichtschreibung nicht durch ein historisches Werk, sondern durch ein geschicht-
philosophisches reformirt werden solite! ... Durch ein Werk ..., das nicht von einem
Historiker von Profession ausging, sondern von einem Theologen. Denn auch dieB ist
ganz bedeutsam, daB8 unsere Geschichtschreibung in ihren ersten bessern Leistungen
sich gern an die Theologie anschloB." (NL V, S. 365 f.) Wie recht er mit diesen Bemer-
kungen hat, zeigt sich nicht nur an den von ihm beispielhaft herangezogenen Autoren
- er erwihnt Spittler, Johannes v. Miiller und Schlosser -, sondern auch an seinen eige-
nen Arbeiten.

Von der uns bekannten Forschungsliteratur geht nur Lutze 1956 (S. 45 ff.) ausdriick-
lich auf Gervinus’ "Glauben an eine gottgewollte Gesetzlichkeit der Geschichte” bzw.
d1e "religiose Vertiefung und Verstirkung seiner Geschichtskonzeption” ein. (S. 46 u.

32 Zit. nach Riisen 1977, S. 116.



98

Zufalls sieht, in dem Ganzen fortschreitend zu leben und zu wirken als eine eitle Arbeit
bald verschmihen wird. [33]

Derselbe Autor, der sich 1846 in einem vertraulichen Brief noch damit ge-
briistet hatte, man miisse seine zeitgeschichtlichen Vorlesungen eigentlich
"mit einem Criminalprocesse ahnden" [34], war plotzlich sehr verérgert, als
dieser Fall sechs Jahre spéter anldBlich seiner Einleitung in die Geschichte
des neunzehnten Jahrhunderts tatsichlich eintrat. Seine Reaktion darauf do-
kumentiert die Gefahren jenes von ihm beschworenen unerschiitterlichen
"Glauben[s] an einen Weltzweck" in aller Deutlichkeit. Gervinus versteifte
sich auf den "parteilose[n] Charakter dieses Buchs", das nichts anderes als
"ein streng wissenschaftliches Geschichtswerk" sei. [35]

Die Anklage trifft in erster Linie, obzwar gegen mich gerichtet, doch in der That die
Vorsehung, oder sagen wir die Geschichte, die nicht verurtheilt werden kann ... Meine
Schrift berichtet nur Thatsachen ... Wie alle Geschichtschreibung sein sollte, so ist [sie]
nur eine Vindication der Frage der Vorsehung, gegen die sich aufzulehnen mir weder
von sittlicher Seite fromm, noch von politischer Seite weise scheint. [36]

Hier verkehrt sich die unter den Vorzeichen der Aufkldrung und Emanzi-
pation angetretene Wissenschaft in einen peinlichen Doktrinarismus, der
sich im alleinigen Besitz der Wahrheit wiahnt und jede selbstkritische Refle-
xion vermissen 148t. [37]

33 Leben, S. 116. Auch Lessings Lebenswerk sei von einem unanfechtbaren "Ver-
trauen auf die Vorsehung" befliigelt worden. "Er hat uns die Vorsehung ... so christlich
groBartig gelehrt, wie kein Prediger und Kirchenvater je gethan hat." (NL IV, S. 326 f. u.
332)

34 Aus einem Brief vom 14. November 1846 an Friedrich Christoph Dahlmann, zit.
nach Ippel 1886, S. 291.

35 ProzeB, S. 122 u. 10.

36 ProzeB, S. 108 f.

37 Riisen 1977 kommentiert die "theologische Sprache" eines von ihm herangezoge-
nen Zitats mit den Worten, "[sie] sollte nicht dariiber hinwegtduschen, daB [Gervinus)
hier die Bedingungen des Historismus angibt, unter denen allein seine Geschichts-
schreibung den Anspruch erheben kann, objektiv und zugleich politisch engagiert zu
sein." (S. 94) Wir meinen, diese Ausdrucksweise hitte Riisen veranlassen sollen, die
(pseudo)religitsen, irrationalen Elemente des Geschichtsverstindnisses von Gervinus
stirker hervorzuheben. Bei der Erorterung der "Grenzen" von dessen Wissenschaftskon-
zeption schreibt Riisen unter anderem: "Es wird deutlich, daB die Konzeption der ge-
schichtlichen Totalitit, die die zu rekonstruierende Vergangenheit und die zu lebende
Gegenwart umgreift, verschiedene Funktionen hat: Gervinus identifiziert unkritisch
zwei unter verschiedenen Gesichtspunkten vorgenommene Entwiirfe eines Geschichts-
ganzen. Durch eine lebensweltliche Antizipation der gesamtgesellschaftlichen Wir-



99

Der vormérzliche Liberale Gervinus bestimmte die Verbiirgerlichung von
Staat und Gesellschaft ganz entschieden, ja apodiktisch als das eigentliche
Ziel der Geschichte und stilisierte die Projektion vom biirgerlichen "Mittel-
stand" zur sich historisch realisierenden Inkarnation des wahren Menschen
schiechthin. Auch nur iiber die bloBe Moglichkeit eines anderen Ge-
schichtsverlaufs, der ja in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts tatséch-
lich einen seine Erwartungen schlimm desillusionierenden Weg nahm,
wurde von ihm im Vormaérz nie ernsthaft nachgedacht. Obwohl seine histo-
risch-politischen Optionen seit der Jahrhundertmitte in einen sich zuneh-
mend verschirfenden Widerspruch zur politischen Entwicklung gerieten,
versuchte er, sie so weit als moglich zu bewahren. Wéahrend er der iiberwie-
genden Mehrzahl seiner Historikerkollegen eine unseriose Anbiederung an
voriibergehende Modestromungen vorwarf, glaubte er hinsichtlich der
eigenen Parteilichkeit nur geringfiigige Modifikationen vornehmen zu mis-
sen. Die Differenzen zwischen der von ihm prognostizierten und der wirk-
lich eingetretenen Entwicklung bagatellisierte er als akzidentielle, in der
Willensfreiheit der Herrschenden begriindete Erscheinungen, denen auf

kungsfaktoren aktuellen politischen Handelns wird eine Vorstellung von der geschichtli-
chen Totalitét dieses Handelns gewonnen, die als eine allgemeine Regel seiner intentio-
nalen Steuerung konzipiert wird. Diese Vorstellung wird nun vom Historiker als Leit-
faden seiner historischen Rekonstruktion verwendet, ohne daB der Unterschied ihrer ur-
spriinglichen praktischen Funktion zur jetzigen theoretischen betont wiirde. Damit ver-
wischt sich aber auch der Unterschied der Geltungsart der jeweils zu verschiedenen
Zwecken in Anspruch genommenen Totalitdtskonzeptionen.” (S. 120 f.) Das ist zweifel-
los richtig und sehr differenziert, bringt aber einen so grundlegenden wie einfachen
Sachverhalt nicht explizit auf den Begriff. Als Bedingung der Moglichkeit fiir die von
Riisen kritisierte Vermengung, ja allein schon fiir die AnmaBung, zur Erkenntnis einer
synchronen ("lebensweltliche Antizipation der gesamtgesellschaftlichen Wirkungsfakto-
ren aktuellen politischen Handelns") und diachronen historisch-politischen Totalitit be-
fahigt zu sein, fungiert das Dogma, da8 sich die Geschichte als voranschreitender Eman-
zipationsprozeB volizieht. Natiirlich weil Riisen das und geht auch darauf ein: "Fort-
schreitende Emanzipation ... ist fiir {Gervinus] der ‘Faden der Begebenheiten’, den die
Geschichte selber spinnt und den die Geschichtswissenschaft parteilich aufnimmt, um
objektiv zu sein." (S. 110) Er weist aber weder auf den theologischen Ursprung eines
solchen Geschichtsbildes hin noch fiihrt er deutlich genug aus, daB es insofern einer
doktriniren Intoleranz Vorschub leistet, als sich der davon Uberzeugte in der Illusion
vom allumfassenden Geltungsanspruch seiner Forschungen und der davon abgeleiteten
Maximen wiegen kann. Nahezu auf jeder Seite des Aufsatzes von Riisen - da die Be-
weislast allzu driickend ist, konnen wir hier auf die Auflistung von Belegstellen verzich-
ten - kommen auf Totalititen verweisende Begriffe vor (man findet beispielsweise
Komposita mit "T/totalitits-", "G/gesamt-", "G/ganz-", "U/universal-", "A/allgemeingiil-
tig-" und "A/allgemeinverbindlich-"), ohne da8 je die Frage nach ihrer Herkunft aufge-
worfen wird.



100

Dauer kein Erfolg beschieden sein kénne. "Der Geschichte ist im GroBen
ein gesetzlicher Lauf geordnet [sic!], in den besonderen Gestaltungen der
Ereignisse ist den Menschen viel Willkiihr und ihren Begabungen viel
Spielraum gelassen.” [38] Die repressive Politik seit 1849 kommentierte
er daher mit folgenden Worten:

Mir selbst hat die Gewohnung an die geschichtliche Betrachtung der Welt in diesen letz-
ten Zeiten manche heiBbliitige Erwartungen, die Andere bewegten, friihzeitig abge-
schnitten, und dadurch manche Téuschungen erspart; Trost und Aufrichtung hat sie mir
nie versagt ... Die ungeduldigen Hoffnungen auf rasche politische Erfolge lernt man
zwar bei dieser Betrachtungsweise bald ablegen, aber man lernt auch die eitle Freude
der herrschenden Parteien an augenblicklichen Vortheilen mitleidig belidcheln, man
lernt zeitig den Glauben aufgeben, dal die Dinge der Welt nach den Grillen der Einzel-
nen liefen und nach ihrer Willkiir gestaltet wiirden. Denn man gewohnt sich bei jener
Betrachtung bald selbst in der kleinen Spanne der nichsten Zeitgeschichte die riesige
Bewegung des Jahrhunderts herauszufiihlen und die gewaltigen Ziige, in denen die Vor-
sehung schreibt, nicht herauszubuchstabiren am Einzelnen, sondern zu iiberlesen im
Ganzen. [39]

Politik auf wissenschaftlicher Grundlage

Wie gezeigt wurde, stellte Gervinus der Wissenschaft die Aufgabe, den ihr
moglichen Beitrag zur Verdnderung der Wirklichkeit zu leisten. Deshalb
sollen nun seine politischen Uberzeugungen unter besonderer Beriicksich-
tigung der Frage thematisiert werden, wie er deren Plausibilitdt wissen-
schaftlich rechtfertigen wollte. Dabei wird sich unter anderem herausstel-
len, daB er wie fast alle Liberalen seiner Zeit die Bedeutung und Problema-
tik der sich allméhlich auch in Deutschland abzeichnenden Entstehung der
kapitalistischen Klassengesellschaft nicht angemessen verstand. Man sollte
unseres Erachtens jedoch nicht stindig bei der stereotypen Wiederholung
dieses Sachverhalts verharren und ihn als Freibrief fiir die Dispensierung
von der Untersuchung jener sachlichen Motive mibrauchen, mit denen
Gervinus seine Reformstrategie begriindete. Wir finden die bloB gesin-
nungsethisch argumentierende Abqualifizierung dieser Strategie allméhlich
langweilig. Da hinsichtlich der ideologischen Fixierung seines politischen
Programms und der Beschrinktheit seines Blickwinkels schon manche
Urteile - richtige sowohl als auch zumindest voreilige - geféllt worden

38 EGJ,S.173.
39 EGJ,S.91.



101

sind [40], mochten wir im folgenden seiner Konzeption einer "rein wissen-
schaftliche[n] Politik" [41] ein wenig Aufmerksamkeit schenken.

40 Die marxistischen Forscher, die wegen ihrer Vertrautheit mit dem geschichts-
theoretischen Entwurf der "objektiven Parteilichkeit" zu einem Verstidndnis von Gervi-
nus’ Wissenschaftsideal eigentlich geradezu préidestiniert sein miiBten (vgl. Anm. 25 auf
S. 94 £), beschneiden sich leider selbst in ihren Erkenntnismoglichkeiten, indem sie
allzu einseitig auf die weltanschaulichen Pramissen seiner Historiographie fixiert sind.
Seine Linkswendung nach 1848/49, vor allem aber die angebliche Klassengebundenheit
seiner wissenschaftlichen Urteile absorbieren nahezu ihr gesamtes Erkenntnisinteresse.
Nach Dietze 1959 vermag seine Literaturgeschichte trotz "ihrer imponierenden Gesamt-
konzeption ... noch lehrreich insofern zu wirken, als an ihr in einem geradezu herausfor-
dernden Sinne die Beschriankungen biirgerlicher Wissenschaftsbemiihungen iiberhaupt
evident werden." (S. 465) Schilfert/Schleier 1963 betonen die "antifeudale biirgerliche
Klassenposition" (S. 167 £.) von Gervinus. Erler 1962 (S. XXVI ff.) behandelt "die spezi-
fische Beschrinktheit [seiner] ideologisch-politischen Position" und zeigt anschlieBend
(S. XXXIV ff.) deren "literaturgeschichtliche Folgen" auf. Gotze 1974 geht von der in
mehrfacher Hinsicht irrigen Annahme aus, man konne die Fortschrittsglaubigkeit des
vormdrzlichen Liberalismus allein auf den "zunehmenden Wohlstand der Bourgeoisie"
und den "ersten nennenswerten kapitalistischen Aufschwung Deutschlands" zuriickfiih-
ren. Sodann betont er den "Klassencharakter" der Literaturgeschichtsschreibung ven
Gervinus. Dieser sei "nicht der Interessenvertreter der Nation ..., der er zu sein vorgibt,
sondern der Propagandist des Biirgertums." (S. 177 u. 220) Nach S. Schmidt 1983 "schrei-
tet Gervinus ... die Grenzen, die seiner Klasse in der Erkenntnis historische[r] Gesetz-
maBigkeiten gegeben sind, vollstindig aus." (S. 295) Schmidts Aufsatz ist iibrigens ein
beredter Beleg fiir die oben angedeutete Tatsache, wie sich eine priméir an der Bewer-
tung von Gesinnungen orientierte Argumentation allméhlich totlduft. Was seinen In-
formationsgehalt anbelangt, bietet er unseres Erachtens nicht Neues. (Aus den biblio-
graphischen Angaben in den Anmerkungen geht hervor, daB Schmidt mit einer Aus-
nahme, namlich der Einleitung von Wagner 1978, die nach 1972 erschienene Sekundér-
literatur zu Gervinus offenbar nicht mehr zur Kenntnis genommen hat.) Sein Werturteil
leitet er ausschlieBlich von der "geistig-weltanschauliche[n] Standortbestimmung" seines
Helden ab. Obwohl er ihm attestiert, "seine Geschichtsauffassung [umfassend] reflek-
tiert" zu haben und "nach [deren] wesentlichsten Bestandteilen ... und der historischen
Methode bei Gervinus frag[t]", steht dieses Werturteil von vornherein fest und findet
sich deshalb gleich zu Beginn des Aufsatzes: "Dieser Gelehrte war ... ein progressiver
homo politicus, und er verdient in unserem Geschichtsbild einen héheren Rang, als
bisher ihm zugewiesen wurde." (S. 289, 290, 292 u. 289) Ahnlich hatten sich Schil-
fert/Schleier 1963 (siehe S. 149 f. u. 169) schon zwanzig Jahre frither geduBert.

Die marxistische Forschung nimmt den von Gervinus unternommenen Versuch einer
wissenschaftlichen Begriindung des politischen Handelns, so unvollkommen er auch sein
mag, nicht ernst genug. Das hidngt unter anderem damit zusammen, daB sie die real-
geschichtlichen Rahmenbedingungen dieser Reformstrategie nicht angemessen beriick-
sichtigt. Ein solcher Befund verwundert bei Vertretern einer Wissenschaftsrichtung, de-
ren Stirke zweifellos darin besteht, die Korrelationen zwischen dem BewuBtsein und
Selbstverstdndnis einer "Klasse" und deren sozialokonomischer Lage herauszuarbeiten.
AuBerdem récht sich diese Nachldssigkeit: Sicherlich schrieb Gervinus aus einem be-
stimmten Blickwinkel und mit einer bestimmten Wirkungsabsicht. Er war aber keines-
wegs der Propagandist der "Bourgeoisie”. Vielmehr stellte er seine Historiographie in



102

Wihrend der Zeitspanne von etwa 1830 bis kurz nach der gescheiterten
Revolution der Jahre 1848/49, in der die ersten beiden Auflagen seiner Li-
teraturgeschichte erschienen, ist Gervinus als geméaBigter, im {ibrigen ein-
deutig propreuBisch eingestellter Liberaler zu bezeichnen. Er forderte von
PreuBen die Ubernahme einer fithrenden, den Restaurationsbestrebungen
Metternichs beherzt entgegentretenden Rolle im Kanon der deutschen
Bundespolitik. Dieser Staat, dessen wirtschaftliche Spitzenposition inner-
halb Deutschlands von Gervinus erkannt und anerkannt wurde, sollte sich
auch in politischer Hinsicht modernisieren, den Interessen des immer wich-
tiger werdenden "Mittelstandes” mit einem vorsichtig reformerischen Kurs
entgegenkommen und so dessen innovatorische Energien seinen Zwecken
nutzbar machen. Er miisse an den Geist der Reformen vor 1819 ankniipfen,
Meinungs- und Pressefreiheit durchsetzen und die mehrfach versprochene
repréasentative Verfassung gewihren. Die "edlen Staatsgrundsitze der Stein
und Hardenberg" seien "die einzige geschichtliche Grundlage ..., auf der der
preuBische Staat weiter bauen kann." [42] Gervinus hielt fiir preuBische,
spater dann deutsche Verhiltnisse die konstitutionelle Monarchie fiir die
gegenwirtig am besten geeignete, den zeitgeschichtlichen Realitdten an-
gemessene Verfassungsform. Der "Mittelstand” sei zur alleinigen Herr-
schaftsausiibung noch nicht reif. In diesem Sinne plidierte er wie viele sei-
ner moderaten liberalen Parteigénger fiir ein Biindnis zwischen Monarchie
und Biirgertum, um sowohl die seiner Meinung zufolge unzeitgemiB ge-
wordene Aristokratie auszuschalten als auch die nach seinem Dafiirhalten
mit vollig utopischen Forderungen an die Offentlichkeit tretenden (libe-
ral)demokratischen und frithsozialistischen Stréomungen nicht zu einfluB-
reich werden zu lassen. '

Der vormirzliche Gervinus nahm also eine antirevolutionire, allen Ra-
dikalismen ablehnend gegeniiberstehende Haltung ein. Er verschrieb sich
dem Wohl jener oben dargestellten (s.0. S. 29 ff.) biirgerlichen Gesell-
schaft, die durch ihre soziale Heterogenitat geprégt war, hauptsachlich zur
politischen Doktrin des Liberalismus tendierte und sich in einer eher idea-
lisierenden als genau analysierenden Selbstcharakterisierung als "Mittel-

den Dienst jenes von uns beschriebenen heterogenen "Mittelstandes", der sich allein
durch klassenspezifische Merkmale nicht hinreichend definieren 148t.

41 GKkhS, S. 596.

42 Patent, S. 75 f.; iiber die damalige "Hohe der Staatsbildung” und "die kiihne Ver-
waltung dieser Minner" (S. 48) sieche die Ausfiihrungen ebda., S. 16 ff.



IR AT L ar s TER T SR TR e T T e T

103

stand" begriff. Gervinus legitimierte diese Parteilichkeit mit der Uberzeu-
gung, man konne als Handelnder nur dann erfolgreich sein, wenn man sich
den leitenden "Ideen” seiner Zeit verniinftig anschlieBe. DaB dem "Mittel-
stand, in dem sich jetzt alle Sifte und Krifte concentriren” [43], die Zukunft
gehore, galt ihm als unbestreitbare, aus dem Verlauf der neueren Ge-
schichte ableitbare Tatsache. GemiaB dieser Einsicht hielt er zur Absiche-
rung des gegenwdrtig anstehenden historischen Fortschritts zunéchst ein
freiwilliges Biindnis zwischen den politisch und gesellschaftlich relevanten
Gruppen im vormirzlichen Deutschland fiir notwendig. Mittels einer sol-
chen, den Verzicht auf rasche Erfolge bewuBt einkalkulierenden Strategie
sollte der erste wesentliche Schritt der Herrschaftsiibernahme durch das
Biirgertum konsensfihig gemacht und auf ein stabiles Fundament gestellt
werden. Aufgrund jener von ihm spiter als Illusion erkannten Ansicht trat
er bis 1848/49 fiir eine Verstandigung zwischen den Regierungen der deut-
schen Einzelstaaten und dem aufstrebenden, in kultureller sowie 6konomi-
scher Hinsicht schon dominierenden Biirgertum ein. Er fiirchtete ibereilte,
der momentanen Lage nicht entsprechende Parolen und Aktionen, weil sie
die zunéchst iiberrumpelte, jedoch immer noch méchtige Reaktion provo-
zieren und zu einem massiven Gegenschlag gegen ein in politischen Ge-
schiften relativ unerfahrenes Biirgertum veranlassen konnten. Eine der-
artige Fehlentwicklung konne den Fortschritt auf unabsehbare Zeit zu-
nichte machen und miisse insofern unter allen Umstédnden vermieden wer-
den: Gervinus bekdmpfte die radikalen Forderungen der Jungdeutschen,
Junghegelianer, Demokraten und Friihsozialisten also nicht bloB wegen
personlichen Aversionen, sondern versuchte diese Ablehnung mit einer am
geschichtlichen Material verifizierten Theorie des politischen Handelns zu
begriinden. Er "erkannte wie viele der gemiBigten Liberalen die universal-
historische Bedeutung der Franzésischen Revolution von 1789 an, ... warnte
aber aus derselben historischen Einsicht heraus, mit der er den Gesell-
schaftswandel Amerikas und Frankreichs als richtungweisend fiir die biir-
gerlichen Emanzipationsbewegungen erkannt hatte, vor gleichen Revolu-
tionserwartungen in Deutschland. Dies nicht so sehr, weil er, wie alle Ge-
maéBigten, den Jakobinismus scharf verurteilte, sondern, weil er die Erfolgs-
chancen eines noch ungelenken Staatswesens ‘ohne alle Basis eines politi-

43 GkhS, S. 617; vgl. dazu den gréBeren Argumentationszusammenhang ebda., S.
617 f. und in Patent, S. 98 f.



104

schen Systems oder einer politischen Macht oder selbst eines nur politi-
schen Geistes im Volke’ als zu gering veranschlagte.” [44]

Andererseits macht das bei Gervinus zu beobachtende hartnéckige Insi-
stieren auf den Fahigkeiten und Bedirfnissen des "Mittelstandes" deutlich,
daB er wie die meisten Vertreter des vormarzlichen Historismus die Ge-
genwart nicht angemessen zu beurteilen in der Lage war. Die Dynamik der
gesellschaftlichen Entwicklung, in der die Keime zu einer "biirgerliche[n]
Klassengesellschaft" und nicht - wie erhofft und erwartet - zu einer "klas-
senlose[n] Biirgergesellschaft" lagen [45], und die Brisanz der seit den vier-
ziger Jahren sich auch in Deutschland immer deutlicher abzeichnenden
Entstehung des "Vierten Standes" wurden nicht begriffen.

Die biirgerliche Intelligenz im Vormirz, die auf den Ubergang von der
stindischen zur modernen Gesellschaftsordnung mit Theorien liber die
Genese einer "mittelstandischen" Biirgergesellschaft reagierte, verkannte

44 Hﬁbinger 1984, S. 106 f. In seiner Autobiographie schreibt Gervinus im Anschlu
an die in Anm. 6 auf S. 83 mitgeteilte Passage, er sei trotz aller Begeisterung, welche
die Julirevolution in ihm und seinen Zeitgenossen entfacht habe, schon damals der
festen Uberzeugung gewesen, "daB in Deutschland die Dinge fiir irgend eine dauernde
politische Umgestaltung nicht reif waren." (Leben, S. 234) Abweichend von Frankreich
habe hier nidmlich in den dreiBiger Jahren "in [den] Kreise[n] der mittleren Volksklas-
sen", bei den "eigentlichen Biirger[n]" "die erste Bedingung eines politischen Lebens,
Sinn und Begriff der Selbstregierung" gefehlt. (ebda., S. 236) Das klédgliche Scheitern des
"Attentate[s] von Frankfurt 1833" - gemeint ist der Frankfurter Wachensturm - sei das
notwendige Resultat weltfremder Illusionen gewesen. Einige Hitzképfe hitten den da-
mals erreichten Grad der Polmslerung der Offentlichkeit total {iberschitzt. "So hatte ich
doch das deutliche Gefiihl, wie leicht sich in der schwerfilligen Bewegung des Natio-
nallebens der Einzelne, der Ungeduld iiberlassen, nutzlos verliert oder verzehrt ...
Meine jungdeutschen Freunde ... wollten gleich ein Ziel erspringen, das unseren Kréften
zu weit noch entfernt lag; mir schien, es komme mehr darauf an, des richtigen Wegs zu
fiihren und vor allem die Gehkraft zu iiben. Ich hatte an so vielen teutonischen Enthu-
siasten erlebt, wie bald sie nach den ersten erfahrenen Hemmnissen erlahmten; mir
aber galt es darum, in dem Wirken fiir Freiheit und Volksgliick lieber langsamer und auf
sicheren Umwegen zu gehen und auszudauern, als rasch eilend zu ermiiden.” (Leben, S.
235 u. 265 f.) Gervinus’ Befiirchtungen, daB voreilige, unbedachte politische Handlun-
gen nicht nur zur Resignation isoliert agierender Fortschrittsenthusiasten fiihren, son-
dern auch die Vertreter der Restauration reizen und zu einer Mobilisierung ihrer Krifte
veranlassen konnten, kommt in seiner unklugen Abrechnung mit Boérne (Ueber Bérne's
Briefe aus Paris, wieder in: GkhS, S. 383-410) zam Ausdruck: "Hitte er sich doch zuge-
rufen, daB so gut wie ‘eine Revolution aufhalten, ehe sie von selbst stille steht, ihren
Weg verldngern, ihr Ziel entfernen heiBt’, eben so das Beschleunigen einer Verdnde-
rung, ehe sie von selbst kommt, so viel bedeutet, als ihren Weg hemmen und ihren An-
fang verhiiten." (GkhS.,, S. 406)

45 Gall 1978, S. 298.



105

die tiefgreifenden Disoziierungstendenzen in der sozialen Entwicklung
ihrer Zeit. Sie erlag geradezu einer Fetischisierung ihrer historischen Ziel-
vorstellungen, indem sie ihr Gesellschaftsideal schlichtweg fiir allgemein-
verbindlich erkliarte und die ihm zugedachte sozialintegrative Funktion
ziemlich {iberschitzte. "Auch die bisher Unselbstindigen konnten und soll-
ten - so glaubten die Liberalen - durch Erziehung und Bildung zur person-
lichen und 6konomischen Selbsténdigkeit gelangen und so in die freie und
politisch berechtigte Mittelstandsgesellschaft hineinwachsen. Die Probleme
der industriellen Klassenbildung wurden entweder noch nicht gesehen oder
durch den Riickgriff auf traditionale Elemente abgefangen." [46] Diese
von Hardtwig generell festgehaltene Tatsache gilt auch fiir Gervinus: Des-
sen "Berufung auf die Instrumente absolutistischer ‘Sozialdisziplinierung’
spricht allerdings dafiir, daB [er] nicht begriff, wie die Dekorporierung im
Vormirz eine strukturell neuartige, dem Armenwesen und der Armenfiir:
sorge nicht vergleichbare ‘Klassenlage’ schuff, und] ... verdeutlicht zugleich
die Ratlosigkeit liberaler Gesellschaftsdiagnose ... Trotz mancher weitsich-
tiger Perspektiven blieb Gervinus’ Bild des frithindustriellen Gesellschafts-
typs uneinheitlich und lickenhaft. Der Wunsch, gerade mit Hilfe der fort-
schreitenden Industrialisierung eine erhohte Integration aller gesellschaft-
lichen Gruppen zu bewirken, verstellte den Blick auf strukturelle Eigenhei-
ten der neuartigen, industriebedingten Konflikte, die zur Klassenbildung
fiihrten." [47)

Es war nicht das fragwiirdige Bediirfnis nach nachtriglicher Besserwisse-
rei, das uns veranlate, auf Gervinus’ unzureichende Analyse der damaligen
zeitgenossischen Realitdt hinzuweisen. Damit wurde der Historismus nur

46 Hardtwig 1984, S. 145.

47 Hibinger 1984, S. 149 f. Zu Gervinus’ Vorstellungen iiber den "Zusammenhang
von Industrialisierung, sozialen Begleiterscheinungen und Auswirkungen auf die biir-
gerliche Gesellschaftsverfassung” vgl. die Ausfiihrungen ebda., S. 145 ff; Zitat auf S. 145.
Hubinger stiitzt sich dabei auf die einschldgigen Stellen aus der Vorlesung Politik auf ge-
schichtlicher Grundlage, die schon den jungen v. Scheffel zum Widerspruch herausgefor-
dert hatten: "Gervinus hat zwar auch seine verwundbaren Achillesfersen, aber den gan-
zen Mann moralisch tot zu schlagen, weil er gegen den Kommunismus und die deutsche
Journalistik der Gegenwart ist, - das ist zum mindesten unverschiamt ... Fatal hat mich
nur das beriihrt, daB er ... iber die ganze soziale Frage unserer Zeit den Stab gebrochen
hat und einfach die materielle Not leugnete oder sogar fiir ein Produkt hirnverbrannter
Kopfe und nicht fiir ein Produkt der wirklichen steigenden Not hélt. Ob er darin mit
wirklich historischem Blicke sieht, wird die Zukunft lehren." (Briefe an Karl Schwanitz
[wie Anm. 97 auf S. 73], S. 71 1.)



106

an seinem eigenen Anspruch gemessen. SchlieBlich gingen seine Verfechter
ja ausdriicklich von der Absicht aus, mit ihrer Wissenschaft auf die Heraus-
forderungen der krisengeschiittelten Gegenwart zu antworten und eine
sinnvolle Politik durch die wahrheitsgetreue Rekonstruktion der geschicht-
lichen "Ideen" vorzubereiten. Man hat hier ein signifikantes Beispiel dafiir,
daB der Historismus nicht nur Licht-, sondern auch Schattenseiten hatte.
Seine metawissenschaftlichen, weltanschaulichen oder philosophischen
Voraussetzungen bereicherten die deutsche Geschichtswissenschaft und
machten sie zeitweilig zur fithrenden in der Welt. Zugleich konnten sie aber
auch als Hypotheken wirken und einer niichternen, sachlichen Forschung
im Weg stehen.

Die vormairzliche Geschichtsauffassung liberaler Provenienz ging von der
angeblich selbstverstandlichen Pramisse aus, daB die gesetzmiBig voran-
schreitende Verbiirgerlichung von Staat und Gesellschaft alle sozialen
Gruppierungen ohne Ausnahme erfassen werde. Insofern stellte die Lohn-
arbeiterschaft, die auBerdem in Deutschland selbst in den vierziger Jahren
noch vergleichsweise schwach entwickelt war, fiir sie kein zentrales Problem
dar. Deshalb 148t sie sich nicht als propagandistisches Kampfmittel deuten,
das die Machtinteressen der Bourgeosie hitte legitimieren oder verbramen
sollen. Die auf den "Mittelstand" verpflichteten Kultur- und Geschichtswis-
senschaften richteten sich im Vormirz keinesfalls ausdriicklich gegen die
pauperisierten Unterschichten und das Proletariat. Sie sollten vielmehr die
gesamte Opposition zu einer iberparteilichen Einheitsfront gegen den
monarchischen Autokratismus und die Restauration zusammenfassen; ihre
Adressaten waren hauptsichlich die Mitglieder des "sozial und 6konomisch
ohnehin nie homogene[n] liberale[n] Lager[s]." Bei dem Versuch, ein biir-
gerliches Selbstwertgefiihl und Ethos als einheitsstiftende Klammer fir die
Oppositionsbewegung zu erzeugen, brachten sie den Mittelstandsbegriff
als positiv belegtes, Vorbildlichkeit und gesamtgesellschaftliche Verantwor-
tungsbereitschaft signalisierendes Schlagwort in die 6ffentliche Debatte ein.
"Gervinus wollte der ‘geschlossenen Phalanx von konservativen Kriften’ ein
KulturbewuBtsein biirgerlicher Pragung entgegensetzen, dabei aber fort-
schrittlich und méBigend zugleich sein. Statt der ‘zersplitternden’ Konkur-
renz einzelner Richtungen hoffte er auf die Verbiirgerlichung der Gesamt-
kultur, die den biedermeierlichen Quietismus mit seiner ausgepragt neue-
rungsfeindlichen Behabigkeit ebenso vermied wie die ‘ideellen Traume-



107

. reien’ einer in ihren politischen Ambitionen liberengagierten Literatur und
Philosophie." [48]

Die SchluBfolgerungen, die Gervinus’ wissenschaftlicher Begriindung der
politischen Praxis entsprangen, sind charakteristisch fiir das historistische
Weltbild. Wenn der historische Proze8 kontinuierlich ablduft, geschichtli-
che Ereignisse sich also mit innerer Folgerichtigkeit aus den bereits vorge-
gebenen Zustinden entwickeln, und wenn gleichzeitig die Zielrichtung
jenes zur Herrschaft des Biirgertums fithrenden Prozesses schon als ausge-
macht gilt, dann muBl der bedachte Historiker fiir eine reformerische, die
Prosperitit des "Mittelstandes" beférdernde Tétigkeit pladieren. Unter die-
sen Voraussetzungen wird er sowohl von iiberstiirztem als auch restaurati-
vem politischen Handeln abraten.

Er mag nicht das Stationdre und nicht das Allzubewegliche, nicht den Ruhestand und
nicht den Sprung, sondern das ... vorsichtige Fortschreiten, die stetige Entwickelung. Er
will die Richtung nach dem Politischen, die unter uns aufgegangen ist, geleitet und ge-
ziigelt sehen, damit sie ‘Bildung gewinne, nicht naturalistisch wuchere’, er will sie aber
nicht dimpfen und unterdriicken, damit sie nicht einst gewaltsamer ausbreche. Er ruht
auf dem Erfahrungssatze aller Geschichte, der die Grundlage jeder echten Staatsweis-
heit sein muB, da man ein Volk in seinem Bildungsgange nicht hemme und nicht
hetze. [49]

"Evolution” heiflt also die positiv bewertete, gegen Revolution und Reak-
tion gleichermaBen ausgespielte Devise. Man darf diese gemiBigte, nach
Gervinus’ Meinung wissenschaftlich begriindete Einstellung nicht mit einem
opportunistischen Kompromi8lertum gleichsetzen. Der betulich-vornehme,
fiir Objektivitdt schlechthin ausgegebene Konservativismus Rankes reizte
ihn zeitlebens genauso wie die "Eichhorn-Eilerssche Fabrik" und deren
"vereinigte absolutistische, aristokratische und historisch-scholastische Prin-
zipien." [50] AuBerdem lieBen sich auf der Grundlage einer solchen Fort-
schrittsgldubigkeit revolutiondre Taten im Gegensatz zu generell verfehlten
Restaurationsversuchen unter bestimmten Umstidnden rechtfertigen. Sie

48 Hiibinger 1984, S. 157 u. 150 f.

49 GkhS, S. 612.

50 HS, S. 44. Der biduerlichen Verhiltnissen entstammende Gerd E. Eilers
(1788-1863) war von 1843 bis 1848 vortragender Rat im Ministerium Eichhorn, wo er
"eine besondere Vertrauensstellung” einnahm, und verteidigte die dort betriebene Poli-
tik mit "publicistischen Unternehmungen.” Eilers soll "das streng lutherische Christen-
thum seiner Mutter treu und mit Ablehnung jeder philosophischen und historischen
Kritik [bewahrt]" haben, "doch weder pietistisch noch reaktiondr” gewesen sein. (Allge-
meine Deutsche Biographie, Band S, Leipzig 1877, S. 757)



108

konnten bisweilen zeitgemiB, notwendig und erfolgreich durchfiihrbar wer-
den.

Jener Meinung néherte sich Gervinus als Antwort auf die gescheiterte
Revolution von 1848/49 immer mehr an. Er korrigierte seine propreuBische
Haltung und sah sich mit der Notwendigkeit konfrontiert, den Néten des
"Vierten Standes" erhohte Aufmerksamkeit zu schenken. Da die legitimen
Ziele der Revolution von den Firsten verraten und durch die Indolenz
oder politische Unreife des "Mittelstandes" desavouiert worden seien, trat
er nun fir ein im wahrsten Sinne des Wortes schlagkriftiges Biindnis
zwischen dem wirklich fortschrittswilligen Biirgertum und den "Massen”
ein. [51] Dieser Gesinnungswandel spielt allerdings fiir seine im Vormaérz

51 Wagner 1971 handelt von den Einfliissen auf sein politisches Denken, dessen
Ausprigung und Entwicklung. Zu dessen Wandel nach der Revolution siehe Rosenberg
1972 (S. 120 ff.), Lutze 1956 (S. 128 ff.), Boehlich 1967 (S. 196 ff.), Hiibinger 1984 (S.
187 ff.) und die Briefe bzw. die Denkschrift von Gervinus bei Wagner 1978 - die dortige
Einleitung des Editors ist allerdings hinsichtlich der Bewertung der Linkswendung un-
befriedigend - und S. Schmidt 1984.

Vollig iiberzogen ist der Versuch von Dietze 1959 (S. 460 ff.), den nachrevolutiondren
Gervinus zum iiberzeugten Demokraten und vorbehaltlosen Befiirworter des nun von
ihm prognostizierten gewaltsamen Umsturzes zu machen. Erstens ndmlich betonte die-
ser in seinen in den fiinfziger Jahren verfaBten Briefen immer wieder, es sei keineswegs
eine Entwicklung nach seinem persénlichen Geschmack, wenn er die Entstehung einer
Republik auf deutschem Boden vorhersage. Er sehe sich jedoch nach einer niichternen
Analyse der Zeitgeschichte zu einer solchen Prognose veranlaft. Da sowohl der "Mittel-
stand" als auch der fiihrende Adel ihre moralische und politische Glaubwiirdigkeit ver-
spielt hétten, bleibe allen fortschrittlich Gesinnten nunmehr gar nichts anderes iibrig, als
an der demokratischen Bewegung teilzunehmen. AuBerdem kénne man nur als ihr Mit-
glied nach dem Ausbruch des Revolutionsgeschehens méBigend auf sie einwirken. Zwei-
tens kam er héufig auf den ihm sicherlich angenehmen Gedanken zuriick, daB die zu
erwartende Republik vielleicht lediglich den Ubergang zu einer konstitutionellen Mon-
archie bilde und deshalb zunichst notwendig sei, weil der Absolutismus - wie sich ja er-
neut gezeigt habe - seiner Einbindung in eine Verfassung niemals freiwillig zustimmen
werde. Am 10. Dezember 1852 schrieb Gervinus an Dahlmann iiber seine kurz zuvor
verfalte Einleitung in die Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts: "Ich habe keine Par-
theischrift schreiben wollen ... Ich habe doch zuviel wissenschaftliches Gewissen, als daB
ich die Geschichte dazu misbrauchen sollte. Was Sie also lesen, das sind Uberzeugungen
und Ansichten, die sich mir aus der gewissenhaftesten Erwdgung und Betrachtung er-
geben haben, ganz abgesehen von allen meinen eigenen Neigungen, Wiinschen und
Sympathieen. Einige Gesichtspunkte sind darin, die ich selbst als neugewonnen bezeich-
nen muB, wie als verstoend gegen meine politischen Neigungen." (zit. nach Ippel 1886,
S. 340) Es ist also falsch, daB er die fiir notwendig erachtete geschichtliche Entwicklung
"aus vollem Herzen [bejahte]." (Dietze 1959, S. 462) Er "wandte" sich auch nicht einfach
"von der konstitutionellen Monarchie ab und der demokratischen Republik zu", wie
Wagner 1978 (S. 159) undifferenziert behauptet. Wagner erwihnt die Skrupel und Vor-
behalte, die Gervinus in den von ihm edierten Briefen hinsichtlich seines neuen histo-



109

entstandene Literaturgeschichte keine wesentliche Rolle und kann deshalb
im Rahmen unserer Untersuchung vernachlassigt werden.

Wissenschaft und Kultur
vom und fiir den "Mittelstand"

Gervinus belieB es nicht nur bei programmatischen Pladoyers fiir eine en-
gagierte, wirklichkeitszugewandte Forschung. Hauptséchlich bis 1849 unter-
zog er sich auch als Schriftsteller der Aufgabe, die 6ffentliche Meinung im
Sinne seiner damaligen (kultur)politischen Anschauungen zu beeinflussen.
Abgesehen von einigen in das zeitliche Umfeld der Revolution fallenden,
jedoch bald aufgegebenen Versuchen, aktiv Politik zu betreiben, versuchte

risch-politischen Standpunkts artikulierte, iberhaupt nicht, obwohl er sieben Jahre frii-
her hervorgehoben hat: "It was only with regret that he rejected the traditions of the
antirevolutionary Englishman Burke. With reluctance he turned his back on Dahlmann
and moderate constitutionalism.” (Wagner 1971, S. 357)

Man sollte die durch die Enttduschung iiber die mifigliickte Revolution bewirkte
Zisur in seinem Denken nicht iiberbewerten. Gervinus konnte sich jedenfalls von
den immer noch stark nachwirkenden politischen und weltanschaulichen Uberzeugun-
gen, die er im Vormirz gewonnen hatte, niemals definitiv trennen. So haben Schil-
fert/Schleier 1963 z.B. zu Recht betont, daB er auch nach der Jahrhundertmitte an sei-
nem Geschichtsidealismus und dem Glauben an die besondere politische Verantwor-
tung des gebildeten "Mittelstandes" festgehalten habe. Seiner Meinung zufolge "vertrat
... das Biirgertum noch die Interessen des gesamten Volkes. Im Grunde hat sich an die-
ser Einstellung ... zu den ‘unteren Volksschichten’ auch nach 1848 nichts geindert." Da
er weiterhin "von idealistischen und nicht von materialistischen Gedanken ausging",
konne es nicht verwundern, daB er in seiner Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts seit
den Wiener Vertrigen "auf die entscheidenden Grundlagen und Triebkrifte der Klassen-
gesellschaft, die materielle Produktion, auf die Entwicklung der Produktivkrifte und der
Produktionsverhiltnisse, ... freilich nur ganz am Rande ein[ging]." (S. 162 u. 168) Ob-
gleich Wagner 1978 (siehe S. 154 f., Anm. 1) den erstmals 1929 publizierten Aufsatz von
Rosenberg 1972 fiir veraltet und revisionsbediirftig hdlt, so trifft doch dessen Bemer-
kung zu, daB Gervinus auch nach seiner angeblichen Konversion trotz aller Zugestdnd-
nisse an die "Massen" bzw. den "Vierten Stand" "im Grunde seines Wesens ein Bildungs-
aristokrat und in seinen Anschauungen und Idealen ein Mitglied der biirgerlichen
Klasse war und immer blieb." (S. 125) Ahnlich urteilt McClelland 1971: "Gervinus could
not betray his own bourgeois preferences” und "harbored certain ideas which he could ill
reconcile with pure democracy." "[His] assessment to the historical role of the people
was thus too hedged about with uncertainties and contradictions to allow one to call him
an unreserved democrat, let alone a celebrator and chronicler of the masses." (S. 379,
382 u. 383) Hiibinger 1984 schlieBlich schreibt: "Den Formulierungen, mit denen Gervi-
nus [die] Auswechslung der politischen Leitbilder beschrieb, ist jedoch anzumerken, wie
schwer ihm selbst und seinen bildungselitiren Grundsitzen die Offnung gegeniiber dem
‘Demokratismus’ fiel." (S. 92, Anm. 33)



110

er die fir den Vormirz charakteristische Maxime einer Verbindung von
Wissenschaft und Leben auf zweifache Weise einzulosen.

Erstens war er vor allem etwa seit der Mitte der vierziger Jahre bis kurz
nach der Revolution als Publizist titig. Er verfaBte zahlreiche Leitartikel
fiir die von ihm mitbegriindete Deutsche Zeitung [52] und selbstindig er-
schienene Broschiiren zu offentlich diskutierten Themen, in denen er ak-
tuelle Probleme aus einer allgemeineren, geschichtlichen Perspektive be-
leuchtete und fiir sein Konzept einer realitatsbezogenen Politik warb. Zwei-
tens wandte er sich als Geschichtsschreiber gemiB seiner Polemik wider die
"sogenannte objektive Manier" [S3] einer selbstgeniigsamen Wissenschafts-
praxis entschieden gegen eine nur fachspezifische, an einen kleinen Kreis
von Gelehrten gerichtete Historiographie. Statt dessen verfocht er das Ideal
einer sowohl das Fachpublikum befriedigenden als auch die Bediirfnisse
der aufgeschlossenen Laien beriicksichtigenden Wissenschaft. Er wollte
"nicht fiir die Bearbeiter und gelehrten Kenner ... schreiben, nicht fiir eine
besondere Klasse von Lesern, sondern ... fiir die Nation." [54] In diesem
Kontext ist auch sein allerdings bald gescheiterter Versuch zu sehen, eine
Zeitschrift zu redigieren, welche die Sorgfalt der seridsen, sachlichen Ur-
teilsfindung mit einer populidren Ausrichtung verbinden sollte. Der Titel
dieser Zeitschrift (Deutsche Jahrbiicher zur Aufnahme und Férderung eines
gemeinniitzigen Zusammenwirkens in Wissenschaft, Kunst und Leben. Heraus-
gegeben von einer Gesellschaft deutscher Gelehrten) verrét Einfliisse des Auf-
klarungsdenkens und bringt programmatisch die mit ihr verfolgte Absicht
zum Ausdruck, die offentliche Resonanz wissenschaftlicher und kultureller
Leistungen zur Beférderung des Allgemeinwohls zu starken.

In der Einleitung zu ihrem ersten und einzigen Heft beschrieb Gervinus
die Leserschaft, die er als Zielgruppe seiner "[Anteilnahme] an dem geisti-
gen Fortgange und Gedeihen der Menschheit” [55] ansprechen wollte. Er

52 Kurze Charakterisierungen der Deutschen Zeitung finden sich bei Schil-
fert/Schleier 1963 (S. 153) und Wagner 1971 (S. 355 ff.). Uber ihren Mitarbeiterkreis
unterrichtet Bergstrasser 1937. Eine ausfiihrliche Wiirdigung der Entstehung und der
politischen Programmatik dieses Blattes bietet Hiibinger 1984 (S. 157 ff.); dort (S.
228 ff.) wird auch ein Verzeichnis jener Zeitungsartikel abgedruckt, die Gervinus ein-
deutig zugeordnet werden konnen. Damit sind Bergstriassers Angaben zu Gervinus
(S. 130 ff. u. 369 ff.) iiberholt.

53 SzL,S.123.

54 SzL, S. 159.

55 SzL, S.115.



111

hoff[te] ..., den Teil des Publikums zu erreichen und in [sein] Interesse zu ziehen, der das
Leben dem Wissen und die Wissenschaft dem Leben nicht entfremdet sehen will, der
aufgeklart und weise alle Gelehrsamkeit nicht als das Eigentum einer Kaste verschlos-
sen, sondern als Gemeingut - nicht eben unvorsichtig verschleudert, aber doch - jeder-
mann zugénglich gemacht wissen will. [S6]

Da "griindliche Forschung in aller Wissenschaft ein Eigentum unseres Vol-
kes geworden ist", miisse man "unserer wissenschaftlichen Kultur eine wiir-
dige Reprisentation zuteil werde[n]" lassen. [57]

Wir wiinschen namentlich die UngenieBbarkeit unserer streng gelehrten Werke mehr
verschwinden und eine freiere Behandlung an die Stelle treten zu sehen, die, ohne die
Griindlichkeit zu gefihrden, einem groBeren Publikum die Friichte unserer gelehrten
Kultur annehmbar macht. [S8]

Es ist unverkennbar, daB3 Gervinus den "Mittelstand" als Adressaten einer
engagierten, meinungsbildenden Wissenschaft umwarb. Wir erinnern uns:
Dem damaligen Verstdndnis zufolge umfaBte der Mittelstandsbegriff, des-
sen "beruflich-soziale[r] Pertinenzbereich" in der ersten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts "relativ breit gefat [wurde]"[59], die verschiedenen, oben be-
schriebenen Fraktionen der zwar heterogenen, in Deutschland aber noch
gering ausdifferenzierten biirgerlichen Gesellschaft. Gleichzeitig, als Kom-
plementérerscheinung dazu, definierte er sich eher durch moralische und
ideelle Zuschreibungen als durch prizise, realhistorisch fundierte Analysen.
Man faBte die ihm zugeordneten, "beruflich und sozial durchaus unter-
schiedliche[n] Gruppen ... nach dem MaBstab einer vergleichsweise mittle-
ren geistig-intellektuellen Qualifikation" [60] zusammen, die als Quelle der
von ihnen ausgehenden sozialokonomischen, kulturellen und politischen
Produktivitét galt. Das war der Personenkreis, den Gervinus im Auge hatte.
Fiir ihn war der so verstandene "Mittelstand” der "Kern der Bevolkerung”,
"der Schwerpunkt des Staates", der "wirklich regsame Theil der Natio-
nen" [61] und der Motor des historisch-politischen Fortschritts. "Dieses
klassisch (alt)liberale Argument” ging davon aus, daB sich seine Mitglieder
"durch ‘ziemlich dieselbe sociale Bildung und daher auch &hnliche Bediirf-

56 SzL,S. 104.

57 SzL, S. 116 u. 121.

58 SzL, S. 116.

59 Engelhardt 1986, S. 106.
60 Engelhardt 1986, S. 103.
61 GkhS, S. 617f.



112

nisse’, also durch ‘gemeinsame Charakterziige’ und ‘Grundanschauungen’
sowie durch ‘starke gemeinsame Interessen der Kultur und der Politik™
auszeichneten: "Alle Zugehorigen hitten ‘gegenwirtig ein sehr lebhaftes
Selbstgefiihl’ [und] betrachteten sich ‘nicht bloB als den Tréger der natio-
nalen Kultur, sondern ebenso als das natiirliche Organ der politischen Ein-
sicht der Nation.™ [62]

Die hier hervorgehobene identitétsverleihende Funktion einer gemein-
samen, politische Implikationen besitzenden Kultur [63], die als ein we-
sentlicher Aspekt der biirgerlich-liberalen Selbsteinschdtzung nach MaB-
gabe ideeller, angeblich allgemeinmenschlicher Werte gelten kann, spielte
auch in Gervinus’ Argumentation eine wichtige Rolle. Die Griindung der
Deutschen Jahrbiicher verdanke sich dem Verlangen nach "Teilnahme an
unserer vaterldndischen Kultur." Da dieses Verlangen durch die "morali-
schen Wissenschaften" gestillt werde, die einen "Bezug auf das praktische
Menschenleben" wahrten und "von des Menschen sittlich-geistiger Seite”
handelten, solle die neue Zeitschrift hauptsichlich ihnen zur Verfugung
stehen: "Da wir iiberall die menschliche Gesellschaft und ihr inneres Ge-
deihen im Auge haben, so schlieBen wir, was damit in fernerer Beziehung
steht, aus und nehmen daher alle exakten Wissenschaften in unseren Plan
nicht férmlich auf." [64]

Das eben skizzierte, den kulturellen Ambitionen des "Mittelstandes” ver-
pflichtete Wissenschaftsverstidndnis erforderte natiirlich auch einen be-
stimmten Verfassertyp. Er durfte weder zu den von Gervinus verspotteten
weltfremden Gelehrten gehoren, welche ihre Tatigkeit als Selbstzweck be-
trachteten, noch zu jener Art von Journalismus oder literarischer Avant-
garde, die nach seiner Meinung einem "Scharlatanismus” huldigte und mit
"frivole[m] Leichtsinn den Ernst des Lebens und die Wiirde der Wissen-
schaft antastet[e]." [65]

In der Literatur diese beiden Extreme auszuschlieBen, soll das Bestreben unserer Zeit-
schrift sein. Unheilbare Pedanterie, rein unfruchtbare Gelehrsamkeit, altfrinkisches An-
kleben an dem iltesten Herkommen wird so erklirte Gegner in unseren Blittern finden

62 Engelhardt 1986, S. 118; die angefiihrten Formulierungen in den Zitaten stam-
men von dem Staatsrechtier und Politiker Johann Caspar Bluntschli (1808-1881).

63 Aspekte der "biirgerliche[n] Kulturpraxis ... als ein[es] konkrete[n] soziale[n]
Handlungskontext[es]" thematisiert Kaschuba 1988 (Zitat: S. 10); siehe auch Kocka
1988, S. 26 ff.

64 SzL, S. 115u. 116; Leben, S. 66 u. 67 und SzL, S. 119.

65 SzL, S.122.



|

113

wie das seichte Geschwitz unserer jiingeren Generation und ihr diinkelhaftes Erheben
gegen das Heiligste und GroBte; wir wollen nichts mit der liiderlichen Genialitdt un-
klarer Kopfe zu schaffen haben und hassen den literarischen Jakobinismus so sehr wie
das Kastenwesen und die Schuldespotie. [66]

Der erwiinschte Verfasser sollte also selbst die moralische Qualifikation des
"Mittelstandes" besitzen und sich in den Dienst der im liberalen Sinne auf-
gefaBten allgemeinen Wohlfahrt stellen.

Bei der Schilderung seiner personlichen und beruflichen Entwicklung
hatte Gervinus, "an outsider in German inteliectual and political circles”,
jene Autorenrolle stets vor Augen. "Gervinus’s life, like his political views
and historical method, deviated from the typical pattern of his fellow his-
tory professors. Dahlmann, Droysen, Gneist, Mohl, Ranke, and Sybel, to
name but a few, came from the Bildungsbiirgertum of preachers, lawyers,
and social servants. By contrast, Gervinus’s father was successively a tanner,
a failed tanner, and an innkeeper." [67] Er stellte diesen gesellschaftlichen
Makel in seiner Autobiographie ohne Beschonigung dar - und hob die an-
geblichen Vorteile seines "zweifellos ungewohnlichen Bildungsgang[s]" [68]
um so nachdriicklicher hervor. Die Auspragung jener Charaktereigenschaf-
ten, die ihn zum "mittelstandischen” Schriftsteller pradestiniert hétten,
fithrte er auf seine "Lehrjahre in der Kaufmannschaft" [69] zuriick, also ge-
rade auf eine Ausbildung, die im Werdegang eines dem typisch bildungs-
biirgerlichen Milieu entstammenden Jugendlichen damals nicht vorgesehen
war.

Ich habe spiter meine Kaufmannsjahre langehin als eine verlorene Zeit betrachtet und
oft bitter beklagt. In Wahrheit aber sind sie fiir mich ... von einem ganz unschétzbaren
Werthe gewesen. Sie haben mir Eigenschaften gegeben oder entwickelt, die mir kaum
auf einem anderen Wege zu Theil geworden wiren. Natiirliches Benehmen, Unver-
schrobenheit der Denkweise, gesunde Sinne, einfache von aller Kleinmeisterei entfernte
Betrachtung der Dinge, praktischen Blick fiir die Vorfille im 6ffentlichen und privaten
Leben, Einweihung in die Formen und Weisen der verschiedensten Menschenkreise ...,
kurz eben diese MenschenkenntniB, die sich hier spielend erlernt und ungesucht ergibt
und sich mehr dem Instinct und Divinationsvermédgen einnistet, als daB sie aus bewuBter
Beobachtung stamme, hitte [sic!] mir die Schule und Universitat nicht angeeignet ... In
dieser Einen Beziehung nun, von der ich rede, die fiir meinen schlieBlichen Beruf un-
streitig eine der wesentlichsten und wichtigsten sein muBte, ist der Gang meiner Bildung

66 SzL,S. 117.

67 McClelland 1971, S. 372.
68 Erler 1962, S. XIIL

69 Leben, S. 48.



114

... ein ganz besonderer und eigenthiimlicher geworden ... Gewi8 aber hatte ich die stirk-
sten Griinde, fiir diese eigne Fiigung meiner Schicksale dankbar zu sein. [70]

Durch die Erfahrungen des "praktische[n] Menschenverkehr[s]" wéihrend
der Lehrzeit habe er sich die persénlichen Voraussetzungen erworben, die
nach seiner Uberzeugung unabdingbar fiir die selten erreichte Fertigkeit
waren, "eine Volksgeschichte zu schreiben ... Wie wenige haben hierzu aber
ein Geschick bewiesen! Sie miilten selbst, nicht allein ihrem Talente, auch
dem Charakter nach, Représentanten ihres Volks sein." [71]

70 Leben, S. 65 u. 67. Dem Versuch, der "Abweichung in dem Verlaufe [der] geisti-
gen Entwicklung” (Leben, S. 67) riickblickend einen Sinn zu geben, korrespondieren Re-
flexionen "iiber den Stand und Beruf des Kaufmanns", die fiir den vormérzlichen Libe-
ralismus typisch sind: "Ich habe diesen Stand immer als den Repréisentanten einer ge-
wissen menschlichen Durchschnittsbildung angesehen, der die Eigenschaft der Gesund-
heit und einfachen Natiirlichkeit vor allen anderen Standes- und Berufsbildungen voraus
habe ... In sittlicher Hinsicht ist ihm zu einem soliden Gedeihen eine unverbriichliche
Verlassigkeit und Ehrlichkeit vorgeschrieben, die aus dem festen Bunde guter Grund-
sdtze mit wohlverstandenen Interessen flieBt. In politischer Beziehung hat er ... fiir den
Staatshaushalt das dhnlichste Abbild, die passendste Vorschule, den besten MaBstab der
Beurtheilung in seinem eignen Haus- und Tagewerke. Und was seine geistige Bildung
angeht, so dulden mannichfaltige Berechnungen ... ausgedehnter Geschifte weder das
Beharren in mechanischen Ueberlieferungen, dem der Handwerksbetrieb so ausgesetzt
ist, noch die Ausschweifungen der geistigen Speculation. Der Stand, in dem mehr wie in
jedem andern der gesunde Menschenverstand und Mutterwitz zu Hause ist, gelangt zu
diesem kostlichen Vorrechte eben durch diese mittlere Stellung zwischen zu gemeinem
Realismus und zu fliichtigem Spiritualismus; er ist dem Herabziehen in das Banausische
des Bauern- und Handwerkerstandes nicht ausgesetzt und nicht dem Versteigen einsei-
tiger Geistesthitigkeit des gelehrten Standes. Der Geist ermattet nicht iiber zu groBer
korperlicher, der Korper nicht iiber zu groBer geistiger Anstrengung ... Das Meistern an
der Schopfung, den Eingriff und die Nachhiilfe an den Werken und Einrichtungen der
Natur, das hat der Unternechmungsgeist weltumblickender Kaufleute in der neueren
Zeit zu einer der groBten Aufgaben der Menschheit erhoben; und mit Recht mégen sie
sich daher auf der Hohe der menschlichen Gesellschaft und ihren Berufsleistungen
filhlen." (Leben, S. 59 f.)

Gervinus’ Deutung seiner "Lehrjahre in der Kaufmannschaft" wird iibrigens von Erler
1962 unkritisch reproduziert: "[Er] schitzte diese [Zeit] fiir seine Personlichkeitsbildung
spiter mit Recht sehr hoch ein. ‘Natiirliches Benehmen, ... [und] praktischen Blick fiir
die Vorfille im offentlichen und privaten Leben’ hitten ihm Schule und Universitit
tatsichlich nicht so griindlich beibringen kénnen wie der praktische Beruf und der Um-
gang mit den verschiedensten Menschen." (S. XII f.) Offenbar durch die marxistische
Vorliebe fiir die "Wirklichkeit" und die "Praxis" wird Erler zur Anerkennung einer Aus-
sage verleitet, die als Bestandteil der biirgerlich-liberalen Mittelstandsideologie betrach-
tet werden mus.

71 Leben, S. 67 und SzL, S. 93.



115

Wissenschaftliche Prosa - Ideal und Wirklichkeit

Die Polemik gegen die trockene Gelehrsamkeit und der Ehrgeiz, die Histo-
riographie zum Sprachrohr des "Mittelstandes" und zum Medium der dis-
kursiven Auseinandersetzung iiber dessen Selbstverstindnis und dessen
Ziele zu machen, erstreckten sich schlieBlich auch auf Gervinus’ Stilideal
wissenschaftlicher Prosa. Wer fiir die Nation zu schreiben beabsichtige,
diirfe sich nicht durch eine "gelehrte Ostentation" und die "allerspezioseste
Gelehrsamkeit" spreizen. Zugunsten der Lesbarkeit und klaren Profilierung
der Grundgedanken seines Werks miisse der Geschichtsschreiber auf lang-
wierige Erorterungen von Detailfragen, minuziose Ausfithrungen zu spe-
ziellen Forschungsproblemen und umfangreiche Zitate oder FuBBnoten ver-
zichten. "Man wird belehrende Anwendung verlangen, wo wir jetzt nur
trockene Untersuchung haben; die Kunst der Darstellung wird nétig wer-
den, wihrend wir uns bisher mit dem Formlosesten, was man uns darbot,
quilten, aber begniigten." [72]

Die von Gervinus empfohlene Schreibart sollte aber nicht bloB belehren,
sondern den Leser auBerdem emotional fiir das Schicksal der Nation und
die weitere Verwirklichung der Freiheit einnehmen. An Dahlmanns Stil,
der "vielleicht nicht fiir den Gelehrten, aber desto mehr fiir den Men-
schen" [73] berechnet sei, wird lobend hervorgehoben,

daB er mit Demonstrationen weniger als mit Consequenz, nicht mit moralischen Senti-
ments, sondern mit Charakter, friither auf das Herz als auf den Verstand, auf den echten
Patriotismus als auf die politische ErkenntniB, auf den Staatssinn als fiir die Staatsweis-
heit wirkt. [74]

Der engagierte Schriftsteller miisse die Offentlichkeit mobilisieren und zur
politischen Betdtigung auffordern; er habe "Krifte zu wecken vor Al-
lem." [75] Um dieses Ziel zu erreichen, diirfe er ruhig ein biBchen tber-
treiben und zum Mittel der suggestiven, patriotische Stimmungen erzeu-
genden Rede greifen:

Dahlmann ... ist so entfernt von der Ueberschitzung einer einzigen bestimmten Rich-
tung des Menschen, daB er nicht den Staat ... iiber alles Andere setzt, daB er ... den Biir-

72 SzL, S. 160 u. 114.
73 GkhS, S. 604.

74 GkhS, S. 604 f.

75 GkhS, S. 618.



116

ger nicht jedem andern menschlichen Beruf iiberordnet ... So sehr nun jeder Aufgeklirte
diesen Grundsitzen huldigen wird, so sehr wire es iibrigens vielleicht an der Zeit, diese
Aufklirung in Bezug auf die politischen Bestrebungen der Zeit unter uns ein wenig zu
verleugnen ... Was wiirde es nun schaden, wenn der Staatsmann [gemeint ist hier haupt-
sdchlich der staatsminnisch Denkende, Anm. d. Verf.}, der uns das deutsche Staatsleben
aus Schlaf und Apathie erwecken wollte, uns die Vorziige des politischen, des thitlichen
und practischen Lebens ins Licht setzte, ja als die hochsten priese? wenn er den Staat
und die Wirksamkeit im Staate, diese uneigenniitzige Thitigkeit im Ganzen, iiber Alles
setzte, und dadurch ... unsere Geister ermuthigte nach diesem Berufe zu greifen, und
unsere Energien anspornte, fiir diese Wirksamkeit thitig zu sein? Denn wo kénnte auch
eine solche stachelnde Ansicht niitzlicher sein, wo wire sie néthiger als in diesem
Zweige fiir dieses unser Vaterland? [76]

Die beiden bisher genannten Kriterien fiir eine sowohl anspruchsvolle als
auch ein gréBeres Publikum ansprechende Wissenschaftsprosa kulminieren
in dem Postulat, der ambitionierte Schriftsteller miisse die "kiinstlerische
Behandlung der Geschichte" beherrschen und "statt einem forschenden
Werke der Gelehrsamkeit ein darstellendes Kunstwerk ... entwerfen." [77]
Dies hat nach Gervinus’ Uberzeugung nichts mit Geschichtsklitterung zu
tun. Es ging ihm nicht darum, die Vergangenheit nachtréglich mittels &sthe-
tischer Kategorien zurechtzubiegen. Vielmehr wollte er durch die strin-
gente, in sich stimmige Komposition seiner Werke die planvolle, einheits-
verleihende GesetzmiBigkeit des Zivilisationsprozesses historiographisch
umsetzen.

Sobald der Geschichtschreiber das Werden und Wachsen solcher Ideen zum Faden sei-
nes Geschichtswerkes nimmt, ist diesem die schonste Einheit gegeben. Er trigt nicht
diese Idee in seinen Stoff hinein, sondern indem er sich unbefangen in die Natur seines
Gegenstandes verliert, ihn mit rein historischem Sinne betrachtet, geht sie aus diesem
selbst hervor und trégt sich in seinen betrachtenden Geist iiber. Und nun gruppiert er
um diesen Faden herum mit ... Freiheit und dichterischem Verfahren ... aus der Fiille
der Tatsachen das, was jene Ideen und ihren Verlauf anschaulich zu machen dient, was
aus diesem Gesichtspunkte als charakteristisch, als wichtig erscheint. Sehr weniges ist in
dieser hochsten Gattung der Geschichtschreibung geleistet worden. [78]

Eine solche Historiographie sollte die "Wirkung eines Kunstwerks" [79]
ausiiben, die Gervinus im Sinne der idealistischen Asthetik bestimmte,
gleichzeitig aber um eine praxisbezogene Komponente anreicherte. Sie

76 GkhS, S. 601-603.
77 SzL, S. 49 u. 146.
78 SzL, S. 88.
79 SzL,S.91.



117

konne das Subjekt mit der Welt versdhnen, die trotz aller Ungereimtheiten
sinnvoll geordnet und fiir die Gestaltung einer besseren Zukunft offen sei.
Der "Mittelstand", der NutznieBer der Geschichte und die legitime Vertre-
tungskorperschaft des Allgemeinmenschlichen schlechthin, miisse mit zu-
versichtlicher Gelassenheit und dem Gefiihl erfiillt werden, daB es lohnend
sei, sich fiir die Belange der Menschheit einzusetzen. "Das Geschichtswerk”
wolle "nicht einzelne Lehren geben, sondern den Menschen im ganzen die
wirkliche Welt verstehen, sich kréftig und frei in ihr bewegen und alle
menschlichen Verhiltnisse klar durchwalten lehren.” [80] Laut Riisen "[ver-
gegenwirtigt] die Erzdhlung ... vergangenes menschliches Handeln in zeit-
lichem Ablauf als einen anschaulichen, rein durch sich selbst verstdndlichen
Ereigniszusammenhang ... Indem sie ihn als ein sinnvolles Ganzes darstelit,
verweist sie symbolartig iibers Erzdhlte hinaus auf das Ganze von Ge-
schichte und wirkt mit diesem Verweis politisch durch Orientierung der
Zwecksetzungen gegenwértigen Handelns in diesem Ganzen." [81]

Es ist Gervinus allerdings nicht gelungen, die programmatischen AuBe-
rungen iiber die angestrebte Schreibart iiberzeugend zu verwirklichen.
Sicherlich findet man in seinen Schriften jenen appellativen, suggestiven
Ton, der das von ihm umworbene Lesepublikum wachriitteln solite. Ande-
rerseits verfehlte er mit seinen schlecht gebauten Satzungetiimen und der
Unart, in Strickstrumpfmanier bisweilen mehrere Druckseiten lang ohne
Absatz fortzuschreiben, héufig die Absicht, einen gut lesbaren, iibersicht-
lich gegliederten Text vorzulegen. Zu Recht hat Friedrich Sengle seine
"Grenze[n] als Geschichtsschreiber" hervorgehoben: "Der Ranke der Litera-
turgeschichtsschreibung war er nicht einmal im Ansatz." [82]

Noch deutlicher wurde Heinrich v. Treitschke. Wie die anderen "bis-
marckischen TroBbuben" [83], die sich nach Gervinus’ Tod an einer Ruf-
mordkampagne gegen den spiteren PreuBengegner beteiligten, so unterzog
auch er unter anderem dessen schriftstellerische Féhigkeiten einer herben
Kritik. Wir mochten die politischen und weltanschaulichen Voraussetzun-
gen, die seiner dem borussianischen Geschichtsdenken entspringenden Ab-
urteilung zugrundeliegen, hier auf sich beruhen lassen. Trotz dieser Vorein-
genommenheit gelang es v. Treitschke, treffende Beobachtungen zu ma-

80 SzL, S.92.

81 Riisen 1977, S. 118 {.; siehe dazu auch die Ausfiihrungen ebda., S. 95 ff.
82 Sengle 11, 1972, S. 305.

83 Mehring 1975, S. 50.



118

chen. Der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen warf er
eine "barbarische Formlosigkeit" vor. Um seinem Vorwurf das nétige Ge-
wicht zu verleihen, glaubte er zu einer schweiBtreibenden Metaphorik grei-
fen zu miissen: "Der Kritiker, der alle deutschen Schriftsteller, sogar einen
Goethe, wegen ihres Stiles meisterte, konnte selber nicht deutsch schreiben:
keuchend, zerzaust und zerfetzt kam der Leser wieder in’s Freie, wenn er
sich eine Weile durch das Dorngestriipp der verfitzten [sic!] Gervinus’schen
Séatze hindurchgearbeitet hatte.” [84] Er begriff genau, daB Gervinus "in
[sleinem Geschichtswerke kiinstlerisch verfahren .. [und] seine kleine
Schopfung nach inneren Gesetzen gestalten” [85] wollte - und diskreditierte
die Wirkungsabsicht seines politischen Widersachers zielsicher. Mehr als
ein "starke[s] patriotische[s] Pathos" wollte er dessen Literaturgeschichte
nicht zuerkennen. "Classische Werke befreien die Seele, das ist ihr sicherer
Priifstein; sie erheben den Leser, so da er mit hellerem Kopfe und frische-
rem Muthe in diese schone Welt hineinschaut. Gervinus’ Buch weckte Ver-
druB und Aerger." [86]

Abgesehen von den ideologischen Motiven, aus denen sich die eben refe-
rierte, natiirlich nicht nur auf die Erdrterung stilistischer Méngel gerichtete
Schelte speist, wird man v. Treitschke zustimmen miissen. Er formulierte
damit eine Erfahrung, die jeder Gervinus-Leser leider bestatigen kann.

Zweites Kapitel: Der Vormirz als Zeitalter der Literaturgeschichtsschrei-
bung

Im folgenden werden, ohne Anspruch auf Vollstindigkeit oder erschop-
fende Behandlung, einige Griinde fiir den groBen Erfolg der Literatur-
geschichtsschreibung im Vormirz dargestellt. Dabei geniigt es nicht, sich
auf die Erorterung der Tatsache zu beschrinken, daB sie politisiert und
insofern mit einer heute kaum mehr nachvollziehbaren aktuellen Dimen-

84 Die Auseinandersetzung mit Gervinus findet sich in Treitschke, Heinrich v.:
Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert. Fiinfter Theil, 4. Auflage, Leipzig
1899, S. 417-421; Zitate: S. 418.

85 SzL, S. 160.

86 v. Treitschke: Deutsche Geschichte (wie Anm. 84), S. 420 u. 419.



119

sion versehen wurde. Diese an sich richtige Feststellung schrankt ihre da-
malige Bedeutung auf einen zwar wichtigen, aber speziellen Aspekt ein.
Zur Erklarung ihrer Popularitat hauptsdchlich zwischen 1830 und 1848
miissen deshalb zwei weitere kulturgeschichtliche Phdnomene zur Sprache
gebracht werden, die zunichst in die personliche und privat-gesellige
Sphére des vormérzlichen "Mittelstandes” fallen. Dessen Glaube an die
Macht der Vernunft, Kultur und Bildung ist bereits dargestellt worden. Nun
sollen zum einen jene Bildungskonzepte in der ersten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts skizziert werden, die der Beschiftigung mit der Dichtung férder-
lich waren und sich auch in Gervinus’ Denken ausfindig machen lassen.
Zum anderen ist die biedermeierliche Modeerscheinung des literarischen
Dilettantismus anzudeuten. Wie wir sehen werden, kam natiirlich auch die-
sen beiden Punkten eine mehr oder minder ausgeprégte politische Funk-
tion zu. Es wire aber voreilig, sie allein dadurch zu definieren.

Politisierung

Da die Zensurbestimmungen nach der franzosischen Julirevolution in
Deutschland erneut verschirft worden waren, verfolgte man dort die Tak-
tik, politische Botschaften in literaturwissenschaftliche Arbeiten einzu-
streuen. Eine direkte, offene MeinungsduBerung war damals in den deut-
schen Staaten nahezu unmoglich. Deshalb wihlte man hiufig den Umweg
iiber die Literaturgeschichtsschreibung, um den Zensor durch die Themati-
sierung eines scheinbar unpolitischen Sujets zu tduschen. Man ibte sich in
vagen, nicht eindeutig identifizierbaren Andeutungen oder versteckte pro-
grammatische Erkldrungen an vereinzelten Stellen in umfangreichen Tex-
ten. Die Skala der engagierten AuBerungen reichte von jenen indirekten
Anspielungen, die unter dem Vorwand der Beschreibung historischer Pha-
nomene zeitgendssische Herrschaftsverhiltnisse kritisierten, bis zu explizi-
ten Aussagen iber die gegenwirtigen Zusténde und die daraus zu ziehen-
den Konsequenzen.

Die Praxis, zeitkritische Kommentare im Rahmen der Literaturge-
schichtsschreibung zu présentieren, war allerdings kein willkiirlicher, an
einem beliebigen Stoff durchgefiihrter Akt. Ein solches Verfahren bot sich
vor allem bei der Behandlung der neueren Dichtung geradezu an. Denn na-
turlich war sie keineswegs eine so realititsferne, fiir aktuelle Auseinander-



120

setzungen mit dem restaurativen Obrigkeitsstaat ungeeignete Vorlage, wie
den Zensurbehorden suggeriert werden sollte. Sie barg vielmehr Implika-
tionen in sich, die den Emanzipationsbestrebungen der vorwiegend libera-
len Oppositionsbewegung dienstbar gemacht werden konnten: Man inter-
pretierte hauptsichlich die Literatur seit dem Beginn des 18. Jahrhunderts
als eine biirgerliche Angelegenheit; sie sei fast ausschlieBlich von biirgerli-
chen Autoren verfaBt worden. Wer sich diesem Topos nicht fiigte, wie z.B.
der Hofrat v. Goethe, muBte im Vorméirz mitunter um seine Reputation
bangen. Die in ihr vorherrschenden aufkldrerischen und idealistischen
Werte lieBen sich als Leitlinien fiir die Gestaltung einer theoretisch entwor-
fenen, faktisch aber noch nicht realisierten humanen Wirklichkeit deuten
und dem reaktiondren Kurs des Deutschen Bundes entgegenhalten. Die
Vorstellung von der Vernunft als einer allgemeingiiltigen, kritikfahigen
Autoritit, die klassisch-neuhumanistische Uberzeugung von der Autonomie
des freien, zur Selbstbestimmung befdhigten Individuums und die Idee der
geistig bereits geeinten deutschen Kulturnation wurden jetzt mit politischen
Akzenten versehen und als zukunftsweisende Perspektiven in die offentli-
che Diskussion eingebracht.

In der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen spielen
die genannten Sachverhalte ebenfalls eine zentrale Rolle, wie spater nach-
zuweisen sein wird. Hier soll lediglich erwdhnt werden, daB sich Gervinus
des politisch verwertbaren Ziindstoffs der Literaturproduktion und -kritik
seit der frithen Aufklarung und der ihm zukommenden Bedeutung bei der
Auseinandersetzung zwischen Restauration und Liberalismus bewuBt war.
Das zeigt sich schon rein duBerlich an der Gewichtung seines Werks. Es
thematisiert in den ersten drei Banden die Dichtung vom Mittelalter bis zu
Brockes, wihrend den beiden letzten, zudem mit dem Untertitel Neuere
Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen versehenen Bin-
den die Darstellung der Entwicklung von den Reformbestrebungen Gott-
scheds, Bodmers und Breitingers bis zu Goethes Tod vorbehalten bleibt.
AuBerdem hob Gervinus sein groBes Interesse an der neueren Dichtung
mit der den vierten Band seines Werkes einleitenden Bemerkung hervor,
seine "Erzdhlung" sei nun "bei dem Zeitraume angelangt, zu dem [sie] von
allem Anfang an als zu ihrem Haupt- und Zielpunkte hingedréingt." Er be-
tonte sodann den "Revolutionscharakter unserer Literatur im vorigen Jahr-
hundert" und konnte sie aufgrund dieser nachher genauer zu beschreiben-



121

den Charakterisierung (s.u. S. 190 ff.) den "Weltbegebenheiten in Amerika
und Frankreich" als Aquivalent an die Seite stellen. [87]

Die Literaturgeschichtsschreibung eignete sich also in besonderem MaBe
dazu, an der seit 1830 verstérkt eingeklagten Politisierung der Wissenschaft
zu partizipieren und dennoch die damit sonst fast unvermeidlich einher-
gehende Kollision mit der strengen Zensur zumindest teilweise zu umge-
hen. In ihrer bisweilen eminent politischen Funktion liegt ein wichtiger
Grund fiir ihre Beliebtheit und weitreichende Resonanz beim damaligen
Publikum. Mit Hilfe des Umwegs iiber das Medium der Dichtung konnten
ein eigenes Selbstwertgefiihl aufgebaut und Forderungen erhoben werden,
wie dies auf direkte Weise kaum moglich gewesen wire. So kann es nicht
verwundern, daB eine groBe Anzahl von literaturhistorischen Publikationen
im Vormirz erschien, der zu Recht als das eigentliche "Zeitalter der Litera-
turgeschichtsschreibung" [88] bezeichnet worden ist.

Vormdrzlicher "Pluralismus": Gesellschaftspolitische
Bewuptseinsbildung im Dienst unterschiedlicher Interessen

Wenn aber siamtliche Veroéffentlichungen dieser Art von vornherein im
Dienst aktueller, lebenspraktischer Bediirfnisse stehen, dann hat es keinen

87 SzL, S. 278,283 u. 282.

88 Gotze 1980, S. 491. Zur Veranschaulichung dieses Sachverhalts seien zwei Stellen
aus anderen Untersuchungen zitiert, an denen Zahlen genannt werden: "Fiir den Zeit-
raum zwischen 1830 und 1855 sind mir 46 Gesamtdarstellungen der deutschen Literatur
bekannt geworden - die Geschichte einzelner Epochen, einzelner Gattungen, die zahl-
reichen Literaturgeschichten und tabellarischen Ubersichten iiber die Literaturge-
schichte fiir den Schulgebrauch nicht eingerechnet - fiir den Zeitraum zwischen 1750
und 1830 nur 16, die zudem héhere Auflagen auch erst nach 1830 erzielten. Uber die
Auflagenhohe sind leider kaum Daten auszumachen.” (Gotze 1974, S. 183 f.) "Die Zahl
der literarhistorischen Neuerscheinungen [ist] in den 40er Jahren hoher als in irgend-
einem andern Jahrzehnt zwischen 1780 und 1870 (20 gegeniiber je 16 in den 30er und
S0er Jahren, 9 bzw. 10 in den 20ern und 60ern und noch geringeren Zahlen vor 1820).
Wihrend die Neuerscheinungen eine bis 1847 aufsteigende und danach abfallende
Kurve bilden, ist die Anzahl der Publikationen iiber deutsche Literaturgeschichte (Neu-
auflagen eingeschlossen) im gleichen Zeitraum 1780-1870 kontinuierlich gestiegen, von
1 im Jahrzehnt 1780-89 iiber je 3, 6 und 7 in den drei folgenden Jahrzehnten auf 14 in
den 1820er Jahren, 24 in den 1830ern, 37, 43 und 44 in den anschlieBenden Jahrzehnten
bis 1869. In den 1840er Jahren waren also mehr als die Hilfte der literaturhistorischen
Publikationen Neuerscheinungen, in den 1860ern weniger als ein Viertel." (Becker 1970,
S. 357 £,; iiber die bibliographischen und definitorischen Voraussetzungen dieser Stati-
stik siehe die Hinweise ebda., S. 367, Anm. 33.)



122

Sinn, sie in vermeintlich wissenschaftliche und bloB parteiische Werke auf-
teilen zu wollen. Da ein (kultur)politisches Engagement fiir sie alle von zen-
traler erkenntnisleitender Bedeutung war, darf es in keinem Fall ausge-
blendet oder als leider vorhandene, aber unbedeutende Nebensichlichkeit
verharmlost werden. [89] Wer die Erforschung der vormérzlichen Litera-
turgeschichtsschreibung ernsthaft betreiben will, darf sich nicht allein mit
der Fragestellung beschiftigen, inwieweit die ihr zugehérigen Werke dem
Objektivititspostulat Genlige leisteten. [90] Statt dessen erweist es sich als
notwendig, eine jede dieser Arbeiten eigens daraufhin zu iiberpriifen, wel-
ches Niveau die in ihr vorgetragenen Untersuchungsergebnisse erreichen,
welcher politisch-weltanschauliche Standpunkt ihr zugrundeliegt und in
welchem Verhiltnis die wissenschaftliche Qualitdt und die politische Par-
teilichkeit zueinander stehen, mit welcher Stimmigkeit diese beiden Kom-
ponenten also vermittelt wurden.

AbschlieBend muB noch auf die Stellung der Geschichte der poetischen
National-Literatur der Deutschen im Kontext der vormarzlichen Literaturge-
schichtsschreibung eingegangen werden. Da das damals erstrebte Ideal
einer Verbindung von Wissenschaft und Leben in den Publikationen dieses
Fachs sehr gut historiographisch umgesetzt werden konnte, nutzten nicht
nur Vertreter des liberalen Biirgertums, sondern auch Verfechter anderer
politischer Uberzeugungen dessen besondere Eignung zur Verbreitung
ihrer Ideologien. Von diesem Befund ausgehend, bestimmt Karl-Heinz
Gotze "die wichtigsten gesellschaftlichen Gruppen im Vormérz" und ordnet

89 "Mit unseren Bestimmungen des gesellschaftlichen Ortes der Literaturgeschichts-
schreibung im Vormirz erweisen sich alle ... Darstellungen, die zwischen wissenschaftli-
chen und ‘tenden(z]iésen’ Darstellungen scharfe Grenzen ziehen, als tenden(z]iés in der
Absicht, Wissenschaft und gesellschaftliche Stellungnahme als unvereinbar zu erklaren.”
(Gotze 1980, S. 49) Wenn dem auch prinzipiell zuzustimmen ist, so soll doch anderer-
seits schon jetzt darauf hingewiesen werden, daB Goétze die "politische Wirkungsabsicht"
(ebda.) zu einseitig in den Mittelpunkt seiner Uberlegungen stellt.

90 Man gerit sonst in Schwierigkeiten, wie sie z.B. bei Weimar 1976 sichtbar wer-
den: "Neben und nach Gervinus und den Hallischen Jahrbiichern wurde der Biichermarkt
weiterhin beschickt mit populdren Literaturgeschichten, deren Autoren ohne Anspruch
auf Wissenschaftlichkeit die Gelegenheit benutzten, durch Literaturgeschichte ihre
weltanschaulichen und politischen Ansichten zu verbreiten.” (S. 328) Aus dieser Stelle
spricht eine gewisse Hilflosigkeit. Soll damit behauptet werden, man kénne die in der
junghegelianischen Zeitschrift erschienenen Aufsitze etwa von Prutz und Vischer von
der Tendenz zur Politisierung freisprechen? In Wirklichkeit liegt der Sachverhalt doch
so, da Weimar nicht umhin kann, die wissenschaftlichen Leistungen der genannten
Autoren zu wiirdigen, und deshalb geflissentlich die Augen vor deren nationalpadagogi-
schem Engagement verschlieBt.



123

ihnen die fiir sie am ehesten "exemplarischen literaturgeschichtlichen
Werke" zu. [91] Dabei finden Gervinus, Wilhelm Zimmermann und August
Vilmar als Exponenten einer "biirgerlich-liberale[n]", einer "radikal-demo-
kratischen" und einer "kleinbiirgerlich-konservativen” Wissenschaftskonzep-
tion Beriicksichtigung. Heines Arbeiten (Zur Geschichte der Religion und
Philosophie in Deutschland, Die romantische Schule) werden herangezogen,
weil ihr Verfasser "iiber die biirgerliche Gesellschaft hinausreichende Posi-
tionen vertrat", wahrend Wolfgang Menzels Literaturgeschichte als "Doku-
ment des Epochenumbruchs" vorgestellt wird: "Biirgerlich-liberale, jung-
deutsche, nationalistisch-konservative Vorstellungen, die im néchsten Jahr-
zehnt auseinandertreten, sind bei ihm noch verschmolzen - der Vormérz in
statu nascendi.” [92] Wir mochten hier nicht dariiber urteilen, ob diese Ein-
teilung wirklich als eine definitiv befriedigende Losung betrachtet werden
kann und ob die verwendeten Etikettierungen der genannten Autoren alle
glicklich gewidhlt sind. Jedenfalls ist Gotze mit seinem Hinweis auf den
ideologischen Pluralismus innerhalb der vormaérzlichen Literaturwissen-
schaft grundsitzlich im Recht. [93]

Wenn nachher also Gervinus’ Hauptwerk behandelt werden soll, so ge-
schieht das nicht mit dem Ansinnen, es zu der vormirzlichen Literatur-
geschichte schlechthin stilisieren zu wollen. Das gilt unbeschadet der Tat-
sache, daB es von einem Vertreter des Liberalismus geschrieben wurde und
daher als wertvolle Quelle des Selbstverstidndnisses der wichtigsten gesell-
schaftlichen Gruppe im Vormérz bezeichnet werden kann. SchlieBlich be-
rechtigt die damals auf dem Felde der Wissenschafts- und Ideengeschichte
bestehende Dominanz des sich allmdhlich emanzipierenden Biirgertums
keineswegs zur Absolutsetzung dieser lange Zeit duBerst einfluBreichen
literaturwissenschaftlichen Publikation biirgerlich-liberaler Provenienz.
Diejenigen Autoren, die mit ihren Verdffentlichungen andere politische

91 Siehe hierzu Gotze 1980, S. 59 ff.; Zitate: S. 59.

92 Gotze 1980, S. 64, 65, 67, 66, 68 u. 68.

93 Damit hat er iibrigens seine éltere Aussage modifiziert, hinsichtlich der "Funk-
tionsbestimmung der Literaturgeschichtsschreibung in Deutschland zwischen 1830 und
1848" brauche man lediglich zwei dominierende Richtungen zu unterscheiden: "auf der
einen Seite die christliche Literaturgeschichtsschreibung, die in dieser Periode das Ge-
schift der feudal-reaktiondren Klasse besorgt, auf der anderen Seite diejenigen, die
ideologisch die Intentionen der aufstrebenden Bourgeosie vertreten ... Sicher gibt es
nicht nur diese beiden Standpunkte ..., aber es lassen sich schlieBlich alle ... Standpunkte
als Varianten der beiden ... genannten Grundpositionen erkennen.” (Gotze 1974, S. 180)



124

Absichten verfolgten, sollte man weder totschweigen noch mit dem falschen
Argument bagatellisieren, ihre Untersuchungen seien unwesentlich oder
gar fiir die damaligen Verhiltnisse untypisch. Ein eigenes, nicht wissen-
schaftsgeschichtliche, sondern methodologische und insofern auch qualita-
tive Aspekte berithrendes Problem besteht freilich in der Fragestellung, ob
sie das hohe Niveau des Werks von Gervinus erreichten.

Bildungskonzepte

Wir kommen nun zur Erérterung jener Elemente aus der Bildungs- und
Ideengeschichte in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts, welche die Wich-
tigkeit der Beschéftigung mit Sprache und Dichtung betonten und somit
ebenfalls einen Beitrag zur giinstigen Aufnahme der Literaturgeschichts-
schreibung leisten konnten.

Erstens: Die von W. v. Humboldt in eine klassische Form gebrachte
Sprachphilosophie erlangte in der humanistischen bzw. von humanistischem
Gedankengut beeinfluBten Pddagogik jener Zeit einen groBen EinfluB.
Georg Jager, auf dessen Forschungen wir hier zuriickgreifen, hat die wich-
tigsten Argumente dieser Theorie so zusammengefalt: "Sprache wird mit
Denken, Sprach- und Ausdrucksfahigkeit mit Intelligenz in eins gesetzt ...
Die Gleichsetzung von Sprache und Denken wird in der idealistischen Spe-
kulation, die den Geist zu einem eigenhandelnden Wesen hypostasiert,
metaphysisch verankert.” "Die Wesensbestimmung der Sprache als konkrete
Erscheinungsweise des Geistes erklart ihre Bedeutung ‘als intellectuell-
formales Bildungsmittel’ ... [Sie] 148t die antiken Flexionssprachen, mit
ihren ausgeprigten Modi, Kasus und Zeiten, fir die Entwicklung der
Sprach- und Denkfdhigkeiten am geeignetsten erscheinen."” [94]

Dabei kam es der uns hier besonders interessierenden "historische[n]
Richtung der Altphilologen” weniger auf (philo)logische Sprachiibungen als
auf eine gedankliche Auseinandersetzung mit dem iiberkommenen antiken
Schrifttum und die Erzeugung einer humanistischen oder gar republikani-
schen Gesinnung an. Sie "betrachtet die antiken Klassiker als Grundschrif-
ten der europdischen und deutschen Kultur, die es in inhaltlicher Interpre-
tation aufzuschlieBen gilt." Mit einer formalen Zergliederung der Textober-

94 Jager 1981,S.29f.



1

125

fliche zum Zweck grammatischer Schulungen wollte man sich nicht begnii-
gen. "Die Latein- und Griechischstunden sollen den Heranwachsenden in
seiner Entwicklung allseits fordern: Einmal durch die Fiille der antiken
Welt (Philosophie, Kunst, Verfassung, Geschichte), die ihm erschlossen
wird, dann aber auch durch das Erlebnis der Texte, die ihm nicht durch
grammatische und lexikalische Erdrterungen vergillt werden." [95]

Fiir den Ansatz dieser Richtung wurde ein "in der Nachfolge von Herder,
Humboldt und der Romantiker ... stetig wiederholt[es]" Argument von
grundlegender Bedeutung: "Das Wesen der Nation stellt sich in der Spra-
che dar. Sprache ist bei Humboldt ‘der Grund von Individualitdt und Na-
tion’, die Nation selbst ‘eine durch eine bestimmte Sprache charakterisirte
geistige Form der Menschheit’ ... Die Sprache selbst wird dadurch zum
‘Hauptklassiker’ einer Nation, zu dem die literarischen Werke ‘gleichsam
nur die Commentare und Excurse’ liefern." Durch das Erlernen einer Spra-
che und die Lektiire der wichtigsten in ihr verfaBten Werke konnte man "in
den Charakter einer Nation ein[dringen] und ... sich ihre Vorziige zu eigen
[machen)." [96] Die Vorstellung, daB sich in den verbalen Ausdrucksformen
Denk- und spezifische BewuBtseinsstrukturen manifestierten, wurde also
auch auf ethnische Gruppen und Voélker ibertragen.

Dieselben Argumente findet man bei Gervinus. Fiir ihn waren "die alten
Sprachen", die "in sich logischer und feiner in ihrem grammatischen Bau
sind als alle neuern", "eine angewandte Logik", das "vorziiglichste Bil-
dungsmittel des Verstandes" und ein "Mittel zur Verstandesbildung" bzw.
"-uebung"; sie schulten nach seiner Meinung das "Denkvermégen.” [97]
Gleichzeitig aber wandte er sich gegen jene "Philologen”, die "engherzig
dies Mittel zum hochsten Zweck alles Unterrichts machen”, und "gegen das
Ueberhandnehmen dieser unfruchtbaren Sprachcultur.” [98]

Ueber allen solchen Uebertreibungen versiumt man das Reelle, lehrt Sprachen ohne
Sachen, gibt von dem Althertum eine unverstandene und unlockende Form, aber fiihrt
nicht in das innere Heiligthum ein. KenntniB der Geschichte und Poesie, der Kunst und
Sitte der griechischen Volker ist und bleibt das allein echte Bildungsmittel der Ju-
gend. [99]

95 Jager 1981, S. 35, 35 u. 36.
96 Jager 1981, S. 30.

97 GkhS, S. 236 f.

98 GkhS, S. 236.

99 GkhS, S. 235.



126

Der "Qual des Auswendiglernens" und dem damit verbundenen "Maschi-
nenwerk des Geistes" [100] sei die lebendige Vergegenwdrtigung jener "Na-
tion" vorzuziehen, "die in Kunst und Wissenschaft aller Folgezeit und dem
ganzen Menschengeschlechte Ordnung und MaB, Gesetz und Regel vor-
schrieb." "Es gilt, edle Menschen von wahrer Humanitét zu bilden." [101]

Die Ubernahme der skizzierten und bei Gervinus verifizierten sprach-
philosophischen Theoreme in die Pddagogik kam also zunéchst der Be-
schiftigung mit den klassischen Sprachen und dem Altertum zugute. Man
wird fragen, was das mit unserem Thema zu tun hat. Die Antwort lautet:
Die Hochschitzung der Sprache als Indikator der Identitit einer Nation
konnte in Verbindung mit der von der Romantik und vom Liberalismus
verfochtenen Volksgeistlehre und dem historischen Entwicklungsgedanken
auch zum Studium der deutschsprachigen "Klassiker" motivieren. "Das
Argumentationsmodell kann den altklassischen Unterricht rechtfertigen,
aber auch die nationalen Forderungen nach Vermehrung des Deutschen
begriinden.” [102] Da man es nicht zuletzt aus individuellen Griinden fiir
erstrebenswert hielt, die Uberlieferung zu erkennen, zu bewahren und wei-
terzuentwickeln, wurden die vorrangig am Verstdandnis der Antike gewon-
nenen Vorstellungen auf die eigene Situation und deren geschichtliche
Wurzeln iibertragen. In der Beschaffenheit der Muttersprache und der re-
prasentativen Werke der deutschen "National-Literatur" glaubte man Auf-
schliisse iiber das Wesen der Nation und seine personliche, davon maBgeb-
lich beeinfluBte Identitét erhalten zu kdnnen.

Die im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts allméhlich feste Konturen
annehmende Idee der Kulturnation [103] und die von Herder und den
Romantikern begriindete Theorie der von alters her gewachsenen oder hi-

100 GkhsS, S. 237.

101 GkhS, S. 239 £.

102 Jager 1981, S. 30.

103 Siehe hierzu Friihwald 1986, der aufzeigt, daB der "Versuch, die Staatsnation
aus den Elementen der Kulturnation, das heit aus Gemeinsprache, Religion und Lite-
ratur, zu bilden" und damit ein "kulturell bestimmtes NationalbewuBtsein zu erzeugen"
(S. 131 u. 133), vor und neben den Romantikern wichtige Impulse von Herder, Klop-
stock und Fichte erhalten hat. - Hier ist wohl noch Schilier zu erwidhnen; allerdings
wurde dessen wichtigster und wirkungsvollster Beitrag zur Propagierung einer deutschen
Kulturnation, ein unvollendet gebliebener, spiter Deutsche Grifle betitelter Gedicht-
entwurf, erstmals 1871 in der von Karl Goedeke besorgten Edition von Schillers sammt-
lichen Schriften (Historisch-kritische Ausgabe. Elfter Theil: Gedichte, hg. von Karl Goe-
deke, Stuttgart 1871, S. 410-414) publiziert.



127

storisch gewordenen Qualitit der Volkscharaktere wurden vom Liberalis-
mus iibernommen. "Insbesondere mit dem liberalen Typus des politischen
Nationalismus ist der romantisch-kulturelle Nationalismus eng verflochten."
"Der romantische Nationalismus war ... mit dem klassischen Liberalismus
des 19. Jahrhunderts eng verschwistert. Die Betonung der nationalen Kul-
tur hatte einen gebildet-individuellen, einen liberalen Charakter." [104]
Diese Beziige sind kaum verwunderlich; die genannten Identitétsdefinitio-
nen muBiten in Deutschland angesichts der bereits dargestellten realhisto-
rischen Voraussetzungen (s.o0. S. 66 ff.) auf fruchtbaren Boden fallen. Die
Bestrebungen zur Begriindung einer nationalen Identitdt griffen dort auf
sprachliche Gemeinsamkeiten und historisch-kulturelle Traditionen zuriick,
weil es keinen iibergreifenden deutschen Staat gab.

Diejenigen, die sich so zur Entdeckung und Pflege der vaterlandischen
Kultur und ihrer Vergangenheit bekannten, wurden damals als "Germani-
sten" bezeichnet. Sie hatten im Gegensatz zu heute also einen viel weiteren
Begriff von ihrem Fach, das Rechtslehre und Volkskunde bzw. Ethnologie,
Geschichts-, Sprach- und Literaturwissenschaft umfaBte. [105] Thre Auf-
merksamkeit richtete sich auf die Gesamterscheinung, die "Totalitat" des
National- oder Volksgeistes. [106] Gleichzeitig aber wurde der Erforschung

104 Nipperdey 1986, S. 110 u. 123.

105 Anfangs "[nannten sich] die Vertreter der germanisch-deutschen Rechtstradition
... in Abhebung von den Romanisten (romisches Recht), von denen sie sich in den 40er
Jahren des 19. Jahrhunderts trennten, Germanisten." (Janota 1980, S. 8, Anm. 17) Uber
die damalige Bedeutungsvielfalt dieses Begriffs und dessen "Gesellschaftsbezogenheit"
(ebda,, S. 9) siehe Miiller 1974, S. S ff.

106 Wegen der gewi wiinschenswerten Betroffenheit tiber die schrecklichen Ent-
gleisungen des nationalsozialistischen Rassismus wird leider immer noch nicht gebiih-
rend beachtet, da8 die Volkstumsideologie urspriinglich sowohl in politischer als auch
wissenschaftlicher Hinsicht neue Impulse setzen konnte. Janota 1980 betont mehrmals
(S. 3 ff,, 18 ff. u. 59) die "erhebliche und folgenreiche Verengung", die der von der Ger-
manistik propagierte "patriotische Nationalgedanke" (S. 6) im Verlauf seiner Geschichte
erfuhr. Dabei setzt er mit Recht zwei gleichermaBen zu beriicksichtigende Akzente:
Man miisse sich dariiber im klaren sein, da vom "soziokulturelle[n] und politische[n],
auf die nationale Einigung des ganzen Volkes gerichtete[n] Konzept" (S. 24) des frithen
19. Jahrhunderts "erkennbare Fiden zu einer Germanistik fiihren, die sich nach der
Reichsgriindung als nicht unerhebliches Moment der preuBisch-deutschen Ideologiebil-
dung zu erkennen gibt. Es wire aber [zweitens] eine unberechtigte Verkiirzung, wenn
man allein auf der Grundlage dieser Verbindungslinien glauben machen wollte, es seien
nach der Reichsgriindung die Vorstellungen verwirklicht worden, die in der ersten Ger-
manistengeneration zur Funktion des Fachs entworfen worden sind." (S. 18) Damals
verbanden sich mit dem Paradigma einer Volkskulturgeschichte hiufig progressive (wis-
senschafts)politische Tendenzen. Auf den Spuren der Aufwertung des Volksbegriffs im



128

der Sprache, die ja als das Herzstiick einer jeden ethnischen Gemeinschaft
galt, und der Auseinandersetzung mit der Literatur eine besondere Bedeu-
tung zuerkannt. Eine die Entwicklung der Dichtung iiber mehrere Jahrhun-
derte hinweg verfolgende Literaturgeschichte konnte mit einer groBen of-
fentlichen Anteilnahme rechnen, wenn es ihr gelang, die Dichtung als
Schliissel zum Versténdnis der Identitdt der Deutschen zu prisentieren und
iiber deren Entstehung, Wandlungen und angebliche Konstanten aufzu-
klaren.

Diesem Anspruch wollte Gervinus geniigen; sein Ziel war, "zum Ver-
stdndniB von Volksgeist und nationaler Eigenthiimlichkeit" beizutragen und
"einen Nationalcharakter in seiner Entfaltung [zu] schildern." [107] In der
Einleitung zu seiner Literaturgeschichte heiBt es:

Wer also zwischen unserer alten und neuen Literatur so uniibersteigliche Kliifte sihe,
der wiirde verraten, daB er iiber geschichtliche Dinge nicht urteilen diirfte. Hier eben ist
die Geschichte der Literatur am lehrreichsten, wo sie uns nachweist, in welchem Ver-
haltnis die iltere zur neueren, ohne unser Wissen und absichtliches Zutun, steht durch
die bloBen gleichmiBigen Bildungen, die der gleiche Volksgeist in verschiedenen Zeiten
bedingte; denn erst, wenn wir dieses Verhiltnis durchschaut haben, lernen wir richtig
dariiber denken, was unsere alte Literatur fiir uns Lebende war und forthin sein
wird. [108]

Zweitens: Die Reformpadagogen, die sich fiir eine "universell-historische
Bildung" einsetzten, vertraten einen "universalistische[n] Bildungskanon."

18. Jahrhundert (Herder, Sturm und Drang, regionalpatriotische Strémungen) ging man
davon aus, daB nicht nur die Haupt- und Staatsaktionen der Herrschenden, sondern
auch die Lebensumstinde und Schicksale der kleinen, einfachen Leute Aufmerksamkeit
verdienten. "Die Aufwertung des Begriffs ‘Volk’ [besa8] zunichst eine nahezu revolutio-
ndre Dimension .. Wenn sich ... die Germanistik in ihren Anfingen der Poesie des
Volks, der ‘Volkspoesie’, zuwandte und sie gegen die Poesie der Gebildeten und der
Hofe, also gegen die ‘Kunstpoesie’ abhob, dann stand dahinter durchaus eine politische
Zielsetzung mit demokratischer Tendenz." (Janota 1980, S. 25f.) "Volk war damals,
auBerhalb Westeuropas zumindest, ein revolutionirer Begriff, gegen die Herrschafts-
ordnung der iibernationalen und partikularen dynastisch-obrigkeitlichen Staaten gerich-
tet ... Volk war ein Anti-Establishmentbegriff, war anti-elitdr, im Ansatz egalitir, die
nationalen Feste, Vereine, Denkmalsbewegungen vor 1848 sprengten die Stinde- und
Klassenbindungen und -grenzen auf. Volk war [in Deutschland] zumindest ein demokra-
tisches Potential." (Nipperdey 1986, S. 123) - Gervinus’ problematischer Volksbegriff
wird eigens behandelt (s.u. S. 281 ff.).

107 GkhS, S. 538 und SzL, S. 93.

108 SzL, S. 288. Gervinus wollte iibrigens Carl Hegel "zu einer ‘Volkskulturge-
schichte’ der Deutschen ... anregen." (aus einem Brief vom 2. Mirz 1838, zit. nach Hii-
binger 1984, S. 48, Anm. 40)



129

Da sie die zeitgenossische Wirklichkeit fiir ein Produkt der wichtigsten Er-
rungenschaften fritherer Epochen hielten, forderten sie einen Unterricht,
der die Jugendlichen mit jener Lehre vertraut machen und schrittweise an
ein angemessenes Gegenwarts- sowie Selbstverstédndnis heranfiihren sollte.
"Das sich bildende Individuum vollzieht nach dieser Auffassung die
menschheitliche und nationale kulturelle Entwicklung fir sich nach. Es
eignet sich die Bildungsgrundlagen, auf [denen] die Gegenwart beruht, an
und begreift seine Zeit als Resultat der Geschichte. Der junge Mensch
durchmiBt - wie man es sich vorstellt - ‘den Weg, auf dem die Weltge-
schichte im GroBen und Ganzen (in ihrem Makrokosmos) sich entwickelt
hat, in seinem individuellen Geiste (dem Mikrokosmos)’." [109]

Gervinus waren diese Ansichten geldufig. Auch er zog, jedenfalls im
Hinblick auf die "allgemeine[n] Ziige der Erziehung eines deutschen, den
Studien bestimmten Knaben" [110], eine Parallele zwischen dem Werde-
gang des einzelnen und der Menschheit.

Vergleicht man diesen in der Erziehung im Hause, in der Schule, im Leben zur Ge-
wohnheit gewordenen Gang mit der Geschichte der Menschheit, so ist es ganz leicht,
das allgemeine Bild menschlicher Entwickelung in beiden zu entdecken, und wer es
wollte, ... kénnte aus der Natur des Menschen die Nothwendigkeit des gleichen Ganges
darlegen. [111]

Die Auffassung, daB die sich im Heranwachsenden rekapitulierende Ver-
gangenheit Auswirkungen auf die Gegenwart habe und daB diese als Syn-
these der verschiedenen Bildungsstufen des menschlichen Geistes anzuse-
hen sei, findet man ebenfalls bei ihm:

Die spéitern Zeiten nehmen aus den frithern die Elemente ihrer Bildung und leben in
der Erziehung der jiingern Generation gleichsam die Geschichte des Volkes nach; bei
einzelnen Vélkern, aber nur ganz wenigen, ging sie noch weiter und fate, entweder
vorwirts oder riickwirts schauend, die ganze Menschheit ins Auge und bildete sich an
ihr und fiir sie weiter aus. [112]

Mit den Andeutungen des zweiten Halbsatzes sind zunéchst die "vorwirts"
blickenden Juden und Griechen und dann die "riickwirts schauend[en]"

{ Deutschen gemeint. "Die drei Hauptseiten einer jeden Erziehung und
|

109 Jager 1981, S. 33.
110 GKkhS, S. 220.
111 GkhsS, S. 223.
112 GKkhS, S. 214,




130

menschlichen Entfaltung, die religiés-moralische, die physisch-sinnliche und
asthetische und die intellectuelle werden in diesen drei Volkern aufs voll-
kommenste und reinste dargestellt." [113] Gervinus hielt zeitlebens an sei-
ner schon in den dreiBiger Jahren formulierten Uberzeugung fest, daB die
Deutschen auf besondere Weise befahigt und berufen seien, ihre Identitat
auf eine ausgewogene Mischung aus nationalen und universell-allgemein-
menschlichen Komponenten zu griinden (s.u. S. 183 £. u. 241 ff.). [114]

Die deutsche aber kann beider vergangener Bildungen der Juden und Griechen nicht
entbehren, sowie alle Ausbildung des Verstandes ohne Nahrung des innern Sinnes fiir
das Heilige und Schéne nie eine gesunde und gediegene sein kann. Deutschland nahm
daher alle Elemente der Vergangenheit, in denen sie die Menschheit ... gleichsam
nachlebt, in sich auf, und unsere national gewordene Erziehung bildet die Geschichte
der Menschheit in einer Weise ab, die tiberraschend einfach ist ... Aus dieser Verglei-
chung wird sich namentlich wieder ergeben, wie nahe die deutsche Nation der allgemei-
nen Menschlichkeit steht, wie treu sie sich dem Gange des Ganzen anschlieBt. [115]

113 GkhS, S. 217; vgl. den groBeren Argumentationszusammenhang ebda., S. 215 ff.,
wo von "jene[n] Nationen, die wir als die erwihlten bezeichneten" (S. 215), die Rede ist.

114 In den 1837 publizierten Grundziigen der Historik stellte er jedem ambitionierten
deutschen Geschichtsschreiber folgende Aufgabe: "Er konnte, nachdem wir durch al-
lerlei Geschicke, durch politische Schmach und durch literarische GroBe, leidlich zum
Kosmopolitismus zugerichtet sind, uns anweisen, wie wir die reichen gesammelten Er-
fahrungen nun fiir uns selbst fruchtbar machen, Nationalitit zu der Universalitét gewin-
nen konnten. Hier scheinen alle unsere Hoffnungen zu liegen." (SzL, S. 96) Noch in sei-
nem letzten Lebensjahr bekriftigte er diese Aussage. Er sah sich genétigt, "die Solda-
tenglorie", "de[n] Chauvinismus und die maaslose Gallophagie" wihrend des deutsch-
franzosischen Krieges zu verurteilen und seinen "tiefsten Abscheu" davor zu bekunden
(HS, S. 96, 97 u. 98). "Weil Sie Ihrem deutschen Volke einen viel groBartigeren Ruhm
vorbehalten dachten. Thnen stand friih und spét die eigenthiimliche Doppelnatur dieses
Volkes lebendig vor, das seine ganze Geschichte hindurch so oft zwischen einseitigem
Teutonismus und verschwommenem Universalismus, Selbstvergdtterung und Fremden-
cultus, Nationalismus und Humanismus ... schwankte. Aber Sie sahen Wohlfahrt und
Gedeihen (in der Vergangenheit in Religionswesen und Literatur) und Sie versprachen
sie (fiir Zukunft in der Politik) nur in der innigen Durchdringung beider Seiten der deut-
schen Naturart. Maas in der Pflege der geistigen (in sich universalistischen), Maas in der
Pflege der politischen (in sich nationalen) Tendenzen, Maas in der Behauptung Beider,
das wiirde Ihre Lehre heute noch sein, wie sie es 1835 ... schon war." (HS, S. 96; die
Stelle, auf die Gervinus hier anspielt, findet man in GkhS, S. 392 ff.)

115 GkhS, S. 218. Gervinus hielt es daher fiir legitim, "die weltbiirgerliche [Rich-
tung] de[s] deutschen [Erziehungswesens]" (GkhS, S. 214) hervorzuheben.

Auch Lutze 1956 (S. 110 ff.) konstatiert dessen Bemiihungen, die weltoffene, univer-
salen Werten verpflichtete Gesinnung der Deutschen zu betonen, und beurteilt dies mit
den Worten, hier zeige sich der Einflu der "von Humboldt iibernommene[n] Idee der
Menschheitsnation.” (S. 111)



131

Das eben referierte Bildungskonzept blieb fiir die Rezeption aller Kul-
turen der Welt offen, sofern sie fiir wichtig erachtet wurden. DaB es nach
Meinung der "Germanisten” auch der Beschiftigung mit dem deutschen
Nationalcharakter und dessen Verkorperung in der Geschichte der Dich-
tung zugute kommen konnte, braucht nach dem oben Gesagten nicht
nochmals ausgefiihrt zu werden.

Der Neuhumanismus

Drittens gab auch der Neuhumanismus der damaligen Literaturwissen-
schaft und -geschichte Auftrieb. Entscheidend dafiir war seine Konzeption
von der allseitigen Entfaltung der Individualitit des Menschen, die zu
einem erheblichen Grad durch die Lektiire antiker, aber auch renommier-
ter deutscher Autoren gefordert werden kénne. Wie Eva D. Becker gezeigt
hat, machte man sich im 18. und frithen 19. Jahrhundert andere Vorstellun-
gen von einem "Klassiker" als heutzutage. Damals zeichnete man mit die-
sem Ehrentitel neben den kanonisierten Schriftstellern des Altertums vor-
wiegend lebende oder jiingst verstorbene Autoren aus und ging mit seiner
Verleihung nach heutigem Ermessen recht groBziigig um. Die Vermengung
von "Alten” und "Modernen", die auf einer ahistorisch konzipierten Regel-
poetik beruhte, fand sich auch in der schulischen Praxis jener Zeit: "Die Sy-
steme der Rhetorik und Poetik kniipfen in ihrer Lehre zwar an die Antike
an, benutzen jedoch ‘Muster’ aus mehreren Jahrhunderten und Sprachen
und legen sogar eine direkte Parallelisierung zeitgenossischer deutscher mit
fremdsprachigen und antiken Dichtungen nahe." [116] Auf diese Weise
konnte das neuhumanistische Verlangen nach bildender Literatur auch zur
Auseinandersetzung mit der deutschsprachigen Dichtung und dem ihr ge-
widmeten Schrifttum anregen. "Durch vaterldndische Autoren konne die-
selbe klassische Humanitétsbildung erreicht werden wie durch die Alten,
heiBt es, wiederum eher neuhumanistisch, 1810 bei dem in Augsburg leh-
renden Johann Gottfried Sauer; er beruft sich auf Regierungen, welche
‘wollen, daB unseren Klassikern die Ehre der Griechen und Romer wider-
fahre’." [117]

116 Jiger 1981, S. 4.
117 Becker 1970, S. 351. Im weiteren Verlauf des 19. Jahrhunderts "verschwindet
[die] Breite des Klassiker-Kanons der Aufkldrungszeit ... allmahlich zugunsten eines Ka-



132

Der Neuhumanismus hatte seine Bliitezeit zwar in den ersten zwanzig
oder dreiBig Jahren des 19. Jahrhunderts, spielte aber unter wirkungs-
geschichtlicher Perspektive erst seit seiner Propagierung durch den Libera-
lismus in nunmehr popularisierter Form eine bedeutende Rolle. Er lebte in
der hohen Wertschitzung der Liberalen fiir die selbstbewuBte, gebildete
Personlichkeit fort. Diese Hochschitzung kam ihrerseits in der Forderung
des Biirgertums zum Ausdruck, Bildung und Besitz als Voraussetzungen fiir
die Moglichkeit auf politischen EinfluB anzuerkennen. So konnte es aller-
dings nicht ausbleiben, daB das neuhumanistische Gedankengut vor allem
seit der Jahrhundertmitte zu einer Prestigeangelegenheit von vorwiegend
duBerlicher Relevanz verflachte, weil es nun nicht mehr primér als indivi-
dueller Zweck zur Befriedigung der geistigen Bediirfnisse eines Menschen
verstanden, sondern hauptsichlich als Regulativ im Kontext der gesell-
schaftlich-politischen Wirklichkeit aufgefaBt wurde. Rudolf Vierhaus hat
diesen ProzeB beschrieben: "Die [etwa ab 1820 allméihlich einsetzende,
Anm. d. Verf.] Phase in der Geschichte des Bildungsbegriffs bis zur Mitte
des 19. Jahrhunderts ist bestimmt durch ... weitere Institutionalisierung des
Bildungs- und Berechtigungswesens, damit auch des Besitzstanddenkens
der Gebildeten, verstirkte Distanzierung der besitzenden und gebildeten
von den anderen biirgerlichen Schichten und das Sterilwerden der ideali-
stisch-neuhumanistischen Bildungsidee.” [118] Allerdings hat man es hier
mit einem sich langsam vollziehenden Vorgang und nicht mit einem im
Vormirz definitiv schon erreichten Zustand zu tun. "Arbeit, Bildung bzw.
Kultur und Politik stellten sich dem bildungsfreudigen Biirgertum des
Vormirz als Kontinuum dar - es war noch weit entfernt von der spiteren
Neigung zum Riickzug in ein &sthetisches und gegen die gesellschaftliche
Dynamik gewendetes Kulturverstdndnis.” [119] In unserem Zusammenhang
ist es jedoch nicht entscheidend, ob die Beschaftigung auch mit den deut-
schen "Klassikern" sich mehr den Uberzeugungen des einzelnen verdankie

nons, der nur einige wenige ‘GroB8en’ der literarischen Vergangenheit enthdlt." (S. 362)
Obwohl auch die Literaturgeschichte von Gervinus an dieser Entwicklung nicht unmaB-
geblich beteiligt war (siehe den diesbeziiglichen Hinweis von Becker auf S. 362), wird
man sagen konnen, daB noch zu ihrer Entstehungszeit der Lektiire "klassischer” Autoren
eine aktuelle Bedeutung beigemessen und eine groBe, heute kaum mehr verstindliche
Aufmerksamkeit gewidmet wurde. Die "gebildeten Stinde" trauten auch den modernen
‘guten’ Schriftstellern einen versittlichenden EinfluB auf ihre Leser zu.

118 Vierhaus 1972, S. 534.

119 Hardtwig 1985, S. 118.



133

oder eher als Resultat jener "Entwicklung” betrachtet werden muB, "in de-
ren Verlauf die Begriffe ‘Bildung’ und ‘Gebildete’ mehr und mehr zu so-
zialen Statusbegriffen wurden.” [120] Wichtiger ist hier, daB ihr in beiden
Fillen iibereinstimmend eine groBe Bedeutung eingerdumt wurde, von der
auch die Literaturgeschichtsschreibung profitieren konnte.

Gervinus jedenfalls nahm wesentliche Ziige des Neuhumanismus ernst.
In den Jahren 1834 und 1835, also parallel zur Abfassung des ersten Bandes
seiner Literaturgeschichte, veroffentlichte er zwei Aufsitze, die sich pad-
agogischen Problemen und Fragen der Gestaltung des Unterrichts wid-
men. [121] Das "neuhumanistische Bildungsziel" erscheint in ihnen als
"Kern aller Schulreform"; sie stehen "ganz in der Tradition des Neuhuma-
nismus, wie er durch Wilhelm von Humboldt zur Grundlage der Reform
des preuBischen Unterrichtswesens gemacht worden war. Ziel aller Er-
ziehung und Bildung ist auch nach Gervinus die autonome Persdnlich-
keit, der seiner Krifte und Fahigkeiten bewuBte, selbstverantwortliche
Mensch." [122]

Er berief sich dabei auf "Aristoteles", der "allen Unterricht und Bildung
[sic!] als ihren Zweck in sich selbst enthaltend setzte und die Frage nach
einem praktischen und handgreiflichen Nutzen Dessen, was gelehrt und
gelernt wird, ablehnte.” Jeder junge Mann habe "sich zu entscheiden, ob ...
es ihn nach dem Erwerb biirgerlicher Ehren ... dringt, oder ob das Allge-
meine und Ideelle in ihm vorherrschen soll, das ihn mehr ... fir die aus-
schlieBliche Cultur der Wissenschaft ohne Riicksicht auf biirgerliche Wirk-
samkeit bestimmt." [123] In diesem Zusammenhang pladierte Gervinus
dafiir,

den gerade sich entwickelnden Jiingling ... menschlich zu lassen, wenn er schon gelehrt
zu werden anfangen soll, seinen Blick weit und offen zu halten, wenn er ihn schon aus-
schlieBend auf Einen Gegenstand zu richten denkt, in ihm die Wirme fiir das Edle,
Schone, Ideale zu erhalten, wenn er schon fiir das practische, wirkliche Leben und die
Gewohnlichkeit der Welt sich vorzubereiten anfingt. [124]

120 Vierhaus 1972, S. 532.

121 Gemeint sind die in GkhS (S. 191-240 u. 241-312) wieder abgedruckten Arbei-
ten Ueber deutsches und franzosisches Unterrichtswesen und Plan zur Reform der deutschen
Universititen. Ein Ministerialbericht, die wir weiter oben schon zur Veranschaulichung
von Gervinus’ Vertrautheit mit den Bildungstheorien seiner Zeit herangezogen haben.

122 Gall 1972, S. 406 u. 399.

123 GkhS, S. 216 u. 280.

124 GkhS, S. 282 f.



134

Dahinter stand die Meinung, daB eine fachspezifische Ausbildung "von weit
unmittelbarerem Nutzen, fiir den Moment weit unentbehrlicher” sein
kénne, wihrend eine Erziehung, die sich einer "tiefere[n] Einsicht in den
[sic!] Forderungen des Klassischen" verdanke, "fiir das innere Gedeihen des
gesammten Staates forderlicher” sei. Eine solche Erziehung sei "das einzige
politische Bildungsmittel der neuern Zeit, das sich dem Bande vergleicht,
welches die alten Staaten um ihre erwachsenen Glieder schlangen", und
miisse "als ein groBes und heiliges Moment in der Sorge fiir das 6ffentliche
Wohl angesehen” werden. [125]

Man erkennt, daB Gervinus dem neuhumanistischen Persénlichkeitsideal
auch eine gewinnbringende praxisbezogene Wirksamkeit attestierte. Wie
verfehlt es wire, die Ambitionen seiner Befiirworter in der ersten Hilfte
des 19. Jahrhunderts prinzipiell fiir apolitische, realitatsferne Grillen zu hal-
ten, hat Hardtwig dargelegt: Das "humanistische Gesittungspostulat ist uni-
versell und findet seine Bestétigung in der Leistung - Lebensleistung und
Werkleistung -, es sprengt daher die stindische Ordnung auf, die auf Ge-
burtsvorrechte rekurriert, es richtet seine Forderungen an den einzelnen
und 148t infolgedessen auch nur die Einzelleistung gelten. Dieser Ansatz
wendet sich konsequenterweise auch kritisch gegen die feudale Welt, er
untergrdbt die traditionale Herrschaftslegitimierung republikanisch mit
dem Leitbild sich selbst beherrschender Menschen und Biirger." [126] Die-
selbe Absicht verfolgte Gervinus. "Fiir ihn stand hinter der Formel vom gei-
stig unabhéngigen, zum selbstindigen Handeln in allen Lebenslagen fahi-
gen Menschen, den es heranzubilden gelte, ein ganz konkretes, auf den
liberalen Verfassungsstaat und seine weitere Ausgestaltung bezogenes Biir-
gerideal.” [127] '

Das typisch liberale Vertrauen auf die politische Funktion der Bildung
wurde bei Gervinus verstirkt durch seine Uberzeugung, das Wissen habe
dem Leben zu dienen. So bescheinigte er den preuBischen Reformern, sich

125 GkhS, S. 255 £.

126 Hardtwig 1988, S. 109. Vgl. dazu den Hinweis von Gall 1972: W. v. Humboldt,
welcher "der Politisierung und Etatisierung aller Lebensbereiche ... immer skeptisch
gegeniiber[stand]", habe "jede iibertriebene Politisierung der Schule abgelehnt." Den-
noch "sollte sich der Unterricht nicht darin erschépfen, die geistig autonome Personlich-
keit heranzubilden, sondern den Schiilern auch jenen neuen Geist der Hingabe an das
Gemeinwesen einpflanzen, den die begonnene Umgestaltung des preuBischen Staates
voraussetzte.” (S. 387 f. u. 388 f.)

127 Gall 1972, S. 406.



135

zu Recht fiir den "Selbstzweck der Wissenschaft” [128] eingesetzt zu haben,
kommentierte dies aber gleichzeitig mit folgenden Worten:

Wir sind dieser Ansicht keineswegs fremd und hoffen unsere Entwiirfe in groBen Bezie-
hungen damit in Einklang zu zeigen, glauben aber doch, ihr Grénzen stecken zu miissen
... Wenn heutzutage die Wissenschaft anfingt, ihre eigene innere Vollendung nicht fiir
sich geniigend zu finden, wenn sie in die duBere Welt hiniiberstreift, auf den Staat und
seine Einrichtungen, und alles in der politischen Welt Geschehende ihren EinfluB zu
iiben sucht, ... wie, sollte da der Staat nicht wenigstens eine Nothwehr gebrauchen und
da, wo die Wissenschaft selbst aufhorte sich Selbstzweck zu sein, dem gemiB der Wis-
senschaft sich gegeniiberstellen diirfen? [129]

Der Staat sollte die Kulturhoheit ausiiben. Da der Neuhumanismus ihm
zugute komme, habe er im eigenen Interesse dafiir zu sorgen, daB diesem in
der Schule und an der Universitdt der ihm gebiihrende Stellenwert einge-
rdumt werde.

Aber nicht nur dem Neuhumanismus, sondern bereits dem von seinen
Verfechtern meist auch propagierten Studium der deutschen "Klassiker"
maB Gervinus eine fundamentale Bedeutung fiir den ReifungsprozeB des
Biirgertums und das Allgemeinwohl bei. Die deutsche "National-Literatur”
fungierte in seinem Geschichtsverstandnis als unverzichtbare Vorschule fiir
die darauf aufbauende Umgestaltung der politischen Wirklichkeit. Das soll
spater ausfiihrlich erortert werden. Immerhin kénnen die bisherigen, sei-
nem Werk gewidmeten Seitenblicke als Belege dafiir gelten, daB er sich mit
den Bildungsfragen seiner Zeit und den aktuellen Implikationen der Lite-
raturgeschichtsschreibung auseinandersetzte. Wichtige Griinde fiir deren
Hochkonjunktur im Vormirz waren ihm also bewuft, so daB er mit seiner
Historiographie darauf reagieren konnte.

Der bildungszitatgesittigte
Konversationston der Biedermeierzeit

SchlieBlich gibt es noch ein weiteres Phinomen, das der Beliebtheit litera-
turhistorischer Werke in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts zutréglich
sein konnte. Da es allgemein bekannt sein diirfte, streifen wir es nur kurz:
Die Biedermeierkultur rdumte der Beschiftigung mit Dichtung und - wor-

128 GkhS, S. 247.
129 GkhS, S. 247.



136

auf es hier vor allem ankommt - der "geselligen Literaturiibung” bzw. dem
"literarische[n] Gesellschaftsspiel” [130] einen hohen, uns fremd geworde-
nen Stellenwert ein. Grundlage dieser Stromung war eine "allgemeine Lese-
lust. Diese diirffen wir uns so elementar und vieldeutig wie den heutigen
Drang zur Fernsehunterhaltung vorstellen." [131] Man begniigte sich jedoch
héufig nicht mit der blo8 passiven Rezeption der Kunst. Wer etwas auf sich
hielt, betétigte sich als dilletierende(r) Dichter(in) - und zwar nicht selten
mit durchaus ernstgemeintem Anspruch. Neben reimeschmiedenden Feier-
abendpoeten gab es viele Gelehrte und Beamte, die den Ehrgeiz hatten,
ihre Werke zu veroffentlichen.

Es ist charakteristisch fiir die damalige Situation, da man seine litera-
rischen Ambitionen nicht isoliert, sondern gemeinschaftlich befriedigte.
"[Man] dichtet ... miteinander und fiireinander im kleinen Kreis. Es ist die
Zeit, in der das Dichten noch mehr als vorher oder nachher eine Mode-
beschiftigung ist." [132] Die biedermeierlichen Umgangsformen wurden
durch diese Bestrebungen stark beeinfluBt. Frauen, die Geld und MuBle
hatten, unterhielten einen Salon. Aber auch in einem bescheideneren
Rahmen, bei gleichgesinnten Freunden und Bekannten, trug man aus eige-
nen oder fremden Werken vor, las Dramen mit verteilten Rollen oder ver-
suchte sogar, sie - bzw. mitunter wohl auch sich - als Laienschauspieler auf
einer Liebhaberbiihne in Szene zu setzen. Man diskutierte iiber aufsehen-
erregende Publikationen und veranstaltete literarische Wettbewerbe. In
einer solchen Atmosphére waren Literaturkenntnisse obligat. Sie fanden
nicht nur in der Form von Zitaten Eingang in die bildungsbiirgerliche Kon-
versation [133], sondern trugen maBgeblich zum Sozialprestige der iiber
"die gemeinsame Sprache der biirgerlichen Bildungswelt" [134] Verfiigen-
den bei.

Diese Kenntnisse konnten unter anderem auch durch die Lektiire einer
bestimmten Art von (popular)wissenschaftlicher Prosa erworben werden,

130 Sengle 1965, S. 133 und Frithwald 1979, S. 47.

131 Sengle II, 1972, S. 27.

132 Sengle 1965, S. 133.

133 Andererseits fungierte die damalige "Gesellschaft mit voll entwickelter Ge-
sprachskultur” als "Vorbedingung fiir das Auftreten konversationeller Geldufigkeit in
der Literatur." Den "Konversationston ... als ... epochenbedingte ... Schreibart in der
Tonevielfalt [der friihen Biedermeierzeit]" thematisiert Neumaier 1974 (Zitate: S. 2 u.
VIII).

134 Kaschuba 1988, S. 23.



137

die auf die Bediirfnisse eines kulturbeflissenen Publikums zugeschnitten
war: "Um 1830 [erscheint] ein neuer Typ deutscher Literaturgeschichts-
Darstellung, ein Bildungsbuch und ‘Leitfaden’ fir Schule und Haus ..., der
seinen Erfolg offenbar dem zunehmenden biirgerlichen Bildungsbediirfnis
... verdankt." [135]

135 Becker 1970, S. 358.






DRITTER TEIL

Einleitende Bemerkungen

Das erste Kapitel des vorigen Teils hat das Geschichts- und Wissenschafts-
verstdndnis von Gervinus und seine daraus abgeleiteten Vorstellungen hin-
sichtlich einer ambitionierten Historiographie thematisiert. Dabei konnten
wesentliche Elemente der vormirzlichen Ideengeschichte in seinem Den-
ken ausfindig gemacht werden. Wir haben seinen philosophisch fundierten,
nach eigenem Dafiirhalten jedoch empirisch verifizierbaren Fortschritts-
optimismus hervorgehoben und auf dessen sédkularisierte, iiber die Aufkli-
rung und den Deutschen Idealismus vermittelte theologische Pramissen
aufmerksam gemacht. Auf der Basis dieser Zukunftsgldubigkeit versuchte
er eine objektiv-parteiliche Wissenschaftspraxis zu begriinden, die eine
identitatsverleihende Funktion wahrnehmen sowie liberale Reformkon-
zepte und historische Forschung miteinander verbinden sollte. Die Ge-
schichts- und Kulturwissenschaften sollten in einer als Ubergangszeit einge-
schitzten Gegenwart iiber die Moglichkeiten einer erfolgversprechenden
Politik aufkldaren und den durch historisch-kulturelle Phdnomene zu ver-
biirgenden Nachweis erbringen, daB die evolutiondre Entwicklung der
Menschheit letztlich auf eine "mittelstandische”, nationalstaatlich geeinte
Biirgergesellschaft abziele.

Ausgehend von den eben kurz rekapitulierten Untersuchungsergebnissen
werden im folgenden die wichtigsten Merkmale der Literaturgeschichts-
schreibung von Gervinus vorgestellt. Gervinus hat nicht durch programma-
tische Reflexionen, sondern durch seine konkreten Projekte, das von ihm
verfochtene Wissenschaftsideal historiographisch umzusetzen, Berithmtheit
erlangt. Hier ist natiirlich in erster Linie an die Geschichte der poetischen
National-Literatur der Deutschen zu denken. Sein auch heute noch bekann-
testes Hauptwerk erschien erstmals zwischen 1835 und 1842 in fiinf Bédn-



140

den [1], wurde von den Zeitgenossen trotz aller im einzelnen geriigten
Mingel begeistert aufgenommen [2] und machte ihn zur anerkannten
Autoritdt fur jene im Vormirz sich neu orientierende wissenschaftliche
Disziplin.

Angesichts der damals vorherrschenden Doktrin einer Verbindung von
Theorie und Praxis bzw. Reflexion und Tat liegt es nahe, den groBen Erfolg
dieses Werks nicht allein in seiner neuartigen, die bisherigen Arbeiten
iberbietenden Qualitét zu suchen, sondern zugleich zu fragen, ob es nicht
auch deshalb auf eine derartig breite Resonanz in der Offentlichkeit
gestoBen ist, weil es zentrale Ideologeme des Liberalismus artikulierte.
Erste Anhaltspunkte dafiir vermag schon sein Titel zu geben, der auf Inno-
vationen sowohl in wissenschaftlicher als auch in kulturpolitischer Hinsicht
anspielt. Nimmt man ihn némlich beim Wort, so erhebt die mit ihm iiber-
schriebene Arbeit den Anspruch, einen Gegenstand von nationaler Bedeu-
tung einer geschichtlichen Betrachtungsweise unterzogen zu haben. Wir
mochten diesen Titel ernst nehmen - daraus ergibt sich folgender Aufbau
des dritten Teils unserer Untersuchung:

Sein erstes Kapitel soll auf Gervinus’ Darlegung der Historizitit der
Dichtung und den dadurch erméglichten Erkenntnisfortschritt eingehen.
Sodann wird es eine Antwort auf die Frage zu geben versuchen, welche
Stellung Gervinus in der Geschichte der Literaturwissenschaft einnimmt.

Da er die aus heutiger Sicht unhaltbare Auffassung vertrat, der von ihm
erstrebte geschichtliche Ansatz und eine an &sthetischen Kriterien orien-
tierte Wiirdigung der Kunst seien nicht miteinander vereinbar, bietet sich
im zweiten Kapitel eine Erdrterung seines - im wahrsten Sinne des Wortes -
fragwiirdigen Verhiltnisses zu einer formalen Beurteilung der Dichtung an.

1 Die Erscheinungsdaten der fiinf Auflagen dieses Werks sind blo8 bei Pfaffenber-
ger 1981 (S. 319 f, Anm. 21) und Hiibinger 1984 (S. 226) richtig verzeichnet. Die An-
gaben bei Carl 1969 (S. 176 f.), Gotze 1980 (S. 602) und Hennies 1984 (S. 85, Anm. 2)
sind falsch. Das hidngt wohl damit zusammen, daB Carl falsch recherchierte oder sich
versah - und die anderen Forscher tapfer von ihm abgeschrieben haben.

2 Siehe Gotze 1974 (S. 213 f.) und Gotze 1980 (S. 251 ff.). Mit ihm ist gegen Erler
1962 (S. V) festzuhalten, daB dieser "die unmittelbare Wirkung der Geschichte der poeti-
schen National-Literatur der Deutschen falsch ein[schitzte], wenn er schon bei den Zeit-
genossen ein dissonantes Echo zu héren meinte." (Gotze 1980, S. 253) Trotz ihrer ab-
lehnenden Haltung gegeniiber dem lidngst zur unerwiinschten Person erkldrten Gervinus
lassen noch die in den frithen siebziger Jahren erschienenen "Nachrufe auf [ihn] ... er-
kennen, daB seine Geschichtsauffassung wie auch seine Konzeption der Literatur-
geschichte die folgende Generation so prégte, daB sie eine Auseinandersetzung mit dem
groBen Vorbild kaum umgehen konnte." (Hohendahl 1985b, S. 229)



141

Wir mochten die Griinde vorstellen, die ihm eine solche Annahme nahe-
legten, und das Problem diskutieren, welche Folgen die programmatische
AuBerung, "mit 4sthetischer Kritik ha[be] der Literarhistoriker gar nichts zu
tun” [3], auf seine Historiographie hatte. SchlieBlich sollen die Auswirkun-
gen des von Gervinus eingenommenen Standpunkts zur Asthetik auf die
literarische Kultur in der zweiten Hailfte des 19. Jahrhunderts gestreift
werden.

Das dritte und vierte Kapitel sind der Strategie der Vergegenwirtigung
der "National-Literatur der Deutschen" aus liberaler Perspektive gewidmet.
Wir mochten darlegen, welchen Stellenwert Gervinus der Dichtung zuer-
kannte, welches Bild er von ihrer Entwicklung zeichnete und welche ak-
tuellen Konsequenzen er aus ihr ziehen bzw. mit ihr begriinden zu kénnen
glaubte. Da er sie als Schliissel zum Verstdndnis der nationalkulturellen
Identitét interpretierte, wird das vierte Kapitel die sich angeblich in ihr
artikulierenden genuin deutschen Eigenschaften und Grundziige referieren.

Im fiinften und letzten Kapitel soll nachgewiesen werden, da die gegen-
wartsbezogene, den Zielsetzungen des vormérzlichen Liberalismus ver-
pflichtete Parteilichkeit von Gervinus und sein Interesse an einer objekti-
ven, die historische Dimension seines Untersuchungsgegenstandes heraus-
arbeitenden Forschung letztlich in ihrer Bezogenheit aufeinander begriffen
werden miissen, wenn man diese beiden erkenntnisleitenden Kategorien

und damit auch die von ihnen geprégte Literaturgeschichte wirklich verste-
hen will.

Erstes Kapitel: Der Nachweis der geschichtlichen Bedingtheit der Literatur

Die obigen Ausfiihrungen iiber die Ursachen fiir die Hochkonjunktur der
Literaturgeschichtsschreibung in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts
konnten einen Einwand provozieren: Sie legen den Verdacht nahe, da
man dieser Disziplin letztlich keine ernsthafte Forschungsarbeit abverlangt
habe. Der darzustellenden Dichtung sei wohl kein substantieller Eigenwert
zuerkannt worden. Sie habe nur die duBere, zensurbedingte Hiille fiir po-

3 SzL,S. 4.



142

litische Agitation abgeben, als personlichkeitsbildendes oder karrierefor-
derndes Kulturgut prisentiert oder den Bediirfnissen der biedermeierlichen
Geselligkeit dienstbar gemacht werden sollen. Diese Vermutungen mégen
fiir andere Literaturgeschichten zutreffend sein, gelten aber nicht fiir die
Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen. Sicherlich spielen
alle genannten Aspekte sowohl fiir ihren Inhalt als auch ihre Rezeption
eine mehr oder minder wichtige Rolle - wir wéiren sonst nicht auf sie einge-
gangen. Dariiber hinaus unterzog sich Gervinus jedoch der ambitionierten
Aufgabe, die damals ebenfalls virulente Fragestellung nach der Entstehung
und Entwicklung der kulturellen Identitdt der Deutschen mit dem An-
spruch auf wissenschaftliche Objektivitdt zu behandeln. Das in fachge-
schichtlicher Hinsicht bahnbrechende Resultat dieser Bemiihungen war,
daB er erstmalig einen konsequent durchgefithrten historischen Ansatz an
die Dichtung herantrug.

Autopsie

Die Ernsthaftigkeit, mit der er die von ihm vorgestellten Werke themati-
sierte, 148t sich zunichst aus der heute als selbstverstindlich erscheinenden
Tatsache ersehen, daB er sie alle selbst gelesen hatte. Das brachte ihm den
Ruf ein, nach seinem Lehrer Schlosser der am meisten belesene Mann sei-
ner Zeit zu sein. [4] Gleichzeitig wirkte es in wissenschaftsgeschichtlicher
Hinsicht innovativ, weil noch im Vormérz hauptsichlich auf Akademien
und Universitdten ein mittlerweile obsolet gewordenes, vor allem im 17.
und 18. Jahrhundert vorherrschendes polyhistorisches Wissenschaftsver-
stdndnis tradiert wurde, welches, von einem weiteren, das gesamte Schrift-
tum umfassenden Literaturbegriff ausgehend, sdmtliche Publikationen
einer bestimmten Zeitspanne erfassen und vorstellen wollte. Diese chre-
stomatisch aufgebauten "Litterdrgeschichten” [S] waren nach Sachgebieten
unterteilt und sodann alphabetisch - nach Autorennamen - oder chronolo-
gisch geordnet. Spétestens seit dem gewaltigen Anstieg der Buchproduk-

4 "Gervinus ist ein griindlicher Gelehrter, der an mannigfaltiger und solider Be-
lesenheit vielleicht an Schlosser, diesen Superlativ der Belesenheit, hinanreicht." (Ro-
senkranz 1848, S. 164)

S Darauf gehen Gotze 1974 (S. 199 ff.), Marsch 1975 (S. 12 ff.) und Fohrmann 1986
(8. 75 ff.) ein.



143

tion, der in den sechziger Jahren des 18. Jahrhunderts einsetzte [6], muBten
sie das Rezeptionsvermogen ihrer Verfasser zwangsldufig liberfordern.
Deshalb schrieb man voneinander ab, lieB vielleicht einige Sétze der Vor-
lage weg und fiigte dafiir ein paar eigene Zeilen bei, ohne die behandelten
Werke selbst zu kennen. Auch solche Autoren, die sich schon auf die belle-
tristische Literatur konzentriert hatten, blieben in ihren Publikationen
meist sowohl dem Prinzip des Aufbaus jener "Litterdrgeschichten" als auch
der kompilatorischen Methode ihrer Ausarbeitung verhaftet. Im Gegensatz
dazu ging Gervinus, der die mangelnde Belesenheit der Literaturwissen-
schaftler seiner Zeit beklagte, von empirischer Quellenforschung aus. [7] Er
wuBte aus eigener Anschauung, wovon er schrieb.

Erkenntnisfortschritt durch
konsequente Historisierung

Von viel groBerer Bedeutung ist jedoch die Tatsache, daB er erstmals den
Versuch unternahm, die geschichtliche Bedingtheit der gesamten deutsch-
sprachigen Literatur zu demonstrieren. In bewuBter Frontstellung gegen
die Behandlungsart des Schrifttums nach dem Muster der "Litterdrgeschich-
ten" richtete er sein Erkenntnisinteresse an dem damals zeittypischen, die
Historisierung des Weltbildes erbringenden Paradigmenwechsel aus, der
neue Einsichten versprach und erméglichte.

Unser Tadel trifft zuerst die Titel ... fast aller Werke iiber diesen Gegenstand. Diese
Biicher mogen allerhand Verdienste haben, allein geschichtliche haben sie fast gar
keine. Sie verfolgen chronologisch die verschiedenen Dichtungsarten, sie setzen in chro-
nologischer Reihe die Schriftsteller hintereinander, wie andere die Biichertitel, und cha-
rakterisieren dann, wie es auch sei, Dichter und Dichtung. Das aber ist keine Geschich-
te; es ist kaum das Gerippe zu einer Geschichte. [8]

6 "Die Gesamtproduktion an deutschsprachigen Schriften zwischen 1700 und 1800
kann auf ungefahr 175 000 Titel geschidtzt werden ... Etwa zwei Drittel der Gesamtpro-
duktion diirften nach 1760 entstanden sein, da in den sechziger Jahren ein unvergleich-
licher Aufschwung des Verlagswesens einsetzte und zudem die Produktion kleinerer
Werke iiberhand nahm." (Kiesel/Miinch 1977, S. 181)

7 Er mokierte sich iiber "die Geschichtschreiber unserer Literatur", die "alle nach
der Reihe unendlich viel zu wenig gelesen” hitten, "als daB sie eigentlich befugt seien,
mitzusprechen" (SzL, S. 4); seine Ausfiithrungen hingegen seien durchgingig "die Frucht
eines Quellenstudiums." (SzL, S. 124)

8 SzL, S. 4; vgl. das auf S. 157 unter der Anmerkungsnummer 35 mitgeteilte Ger-
vinus-Zitat.



144

Er belieB es aber nicht nur bei programmatischen Absichtsbekundungen.
Seine eigentliche Leistung bestand vielmehr darin, diese Pldne fiir damalige
Verhiltnisse tiberzeugend verwirklicht zu haben.

Gervinus stellte die Kunstwerke in das soziale, politische und kulturelle
Unmfeld ihrer Zeit und faBte die Geschichte der Literatur als synthetischen
EntwicklungsprozeB auf, der durch vielfiltige Interdependenzen sowohl
innerhalb der Sphire der Dichtung als auch zwischen der Kunst und der
jeweiligen politischen und gesellschaftlichen Realitdt konstituiert werde.
Sein Ansatz war maBgeblich von der Fragestellung nach dem Verhiltnis
von Poesie und Wirklichkeit geleitet. Die Auswirkungen, welche die Herr-
schaftsverhiltnisse und sozialen Rahmenbedingungen auf die Literaturpro-
duktion ausiibten, wurden von ihm thematisiert. Gleichzeitig ging er dem
Problem nach, wie die Kunst ihrerseits auf diese zeitgendssischen Heraus-
forderungen reagiert habe und welche Folgen von ihr ausgegangen seien. In
seiner Eigenschaft als Literaturhistoriker wandte sich Gervinus gegen jede
die Dichtung aus ihrem geschichtlichen Kontext 16sende und unabhéngig
davon betrachtende Interpretation. SchlieBlich sei es doch die wesentliche,
bislang nicht befriedigend geloste Aufgabe der Literaturgeschichtsschrei-
bung, "eines Gedichtes ... Entstehung aus der Zeit, aus deren Ideen, Bestre-
bungen und Schicksalen, sein inneres Verhéltnis - Entsprechen oder Wider-
spruch - mit diesen, seinen Wert fiir die Nation, seine Wirkung in Mit- und
Nachwelt aufzuzeigen." [9]

Es ist Gervinus gegliickt, sein Vorhaben erfolgreich einzulosen. Er
machte die historisch verfahrende Analyse zum zentralen Zweck seiner
Untersuchungen und behandelte die gesamte "National-Literatur der Deut-
schen" bis zu Goethes Tod unter dieser Perspektive. Dabei konnte er plau-
sible Resultate vorlegen, durch welche die von ihm verfolgte Methode legi-
timiert und die Historizitit seines Untersuchungsmaterials {iberzeugend
nachgewiesen wurde. Werner Krauss hat daher festgestellt: "Durch seine
Literaturgeschichte war die grandiose Beweisfithrung zugunsten der ge-
schichtlichen Grundnatur der literarischen Gegenstiande gelungen." [10]

9 SzL,S.S.
10 Krauss 1959, S. 24.



|
s
|

145

Gervinus’ Stellung in der
Geschichte der Literaturwissenschaft

Wir konnten uns bisher kurz fassen und auf die ausfithrliche Wiedergabe
von Belegstellen verzichten. Es ist in der Forschung unumstritten, da Ger-
vinus als Literaturhistoriker neue MaBstdbe setzte. Er selbst schien sich
dariiber schon im klaren gewesen zu sein. Gervinus, der nicht selten zur
Uberschitzung seiner wissenschaftlichen Kompetenz neigte, war jedenfalls
mit der Beurteilung der Qualitidt der Geschichte der poetischen National-Li-
teratur der Deutschen im Recht. Mit dem untriiglichen Gespiir fiir die Neu-
artigkeit und Leistungsfahigkeit seiner Methode schrieb er in der Einleitung
zu jenem Werk, "wer das Verhiltnis meiner Arbeit zu jeder existierenden
Kunstgeschichte durchschaut, wird vielleicht urteilen, es sei fast eine ganz
neue Wissenschaft, die ich mir erschaffen muBte." [11] Die heutige For-
schung ist ihm in dieser Bewertung gefolgt. Walter Dietze beispielsweise
bezeichnet seine Literaturgeschichte als eine "Pioniertat”, und Johannes
Janota spricht von einer "epochemachende[n] Arbeit.” [12] Angesichts der
groBen Wichtigkeit, die ihr uibereinstimmend attestiert wurde und wird,
muB man sich mit der Frage nach dem Stellenwert auseinandersetzen, der
ihr in wissenschaftsgeschichtlicher Hinsicht zukommt. Wegen ihrer Entste-
hungszeit findet man mitunter sogar die Meinung, ihr Verfasser miisse als
Begriinder der deutschen Literaturwissenschaft angesehen werden. [13] Ist
eine solche Auffassung haltbar?

11 SzL, S. 161.

12 Dietze 1959, S. 467 und Janota 1980, S. 28.

13 Diese Ansicht hat eine lange Tradition. Rychner 1922 schreibt: "Mit Gervinus hat
sich die Literaturwissenschaft emanzipiert”; ihm habe man "die moderne Literaturwis-
senschaft zu verdanken." (S. 16 u. 32) Schultz 1930 kiindigt seinen Aufsatz zunéchst als
"Versuch iiber die Entwicklung der literarhistorischen Methode im 19. Jahrhundert” (S.
1) an, spricht kurz danach aber plétzlich von den Voraussetzungen "fiir die Entwicklung
der Literaturwissenschaft." (siche S. 2 ff.; Zitat: S. 3. Diese Vermengung zweier keines-
wegs identischer Begriffe kommt auch in der merkwiirdigen Tatsache zum Ausdruck,
daBl Schultz’ Text unter der Uberschrift Die Entwicklung der Literaturwissenschaft von
Herder bis Wilhelm Scherer [S. 1] publiziert, im Inhaltsverzeichnis des ihn zum Abdruck
bringenden Sammelbandes jedoch unter dem Titel Die philosophisch-weltanschauliche
Entwicklung der literarhistorischen Methode [unpag., vor S. 1] angezeigt wird.) Spiter
heiBt es dann eindeutig im Hinblick auf die "Literaturwissenschaft[:] ... Es war ihr Segen
und ihr Fluch, daB sie ihre wissenschaftliche Begriindung im 19. Jahrhundert nicht
einem Vertreter der Historischen Schule strenger Observanz ... verdankt, ... sondern ...
Gervinus." (S. 27) Siehe auch Anm. 18 auf S. 147 f.



146

Sie ist es nicht - die vielschichtige Fragestellung nach dem Beginn einer
Wissenschaft 148t sich allein personen- oder ereignisbezogen nicht beant-
worten. "Die Geschichte der Deutschen Philologie beginnt weder mit Jacob
Grimms Deutscher Grammatik noch mit Karl Lachmanns Nibelungenstu-
dien oder mit dem Berliner Extraordinariat Friedrich Heinrich von der
Hagens ... Erst in einem komplexen ProzeB von einiger Dauer und im Zu-
sammenhang mit der allgemeinen Wissenschaftsentwicklung bildet sich
jene Kommunikationsgemeinschaft von Spezialisten, die auf gemeinsame
Problemstellungen und Gegenstandsbereiche verpflichtet sind.” [14] Gegen
eine derartige Uberschitzung von Gervinus’ Bedeutung spricht auBerdem
ein Blick auf die Entstehungsbedingungen der Deutschen Philologie im
frithen 19. Jahrhundert. Wilhelm VoB8kamp weist darauf hin, "daB ein ge-
meinsames Fach ‘Literaturwissenschaft’ zunichst nicht bestand, sondern
daB eine Thematisierung deutscher Literatur in so verschiedenen Diszipli-
nen wie Philologie, Geschichte und Philosophie erfolgte”, die sich zudem
"in wechselseitiger Konkurrenz zueinander [befanden]." [15] Wenn es unter
diesen Umstidnden aber "[nicht] sinnvoll ist, das Reden iiber die deutschen
poetischen Texte ... vorschnell einer Disziplin zuzuschreiben" [16], dann
wiére es noch abwegiger, eine einzelne, in einem Teilbereich operierende
Forscherpersonlichkeit zum Initiator einer iibergeordneten Wissenschafts-
richtung zu stilisieren.

Die Beantwortung der eben aufgeworfenen Frage bedarf schlieBlich
nicht bloB eines historischen Riickblicks, sondern ist natiirlich auch davon
abhingig, was man unter "Literaturwissenschaft" versteht. Dabei ist eine
formale, von der Beschiftigung mit Literatur unabhingige Voraussetzung
auf jeden Fall unverzichtbar: Nur solche Ficher kénnen hier beriicksichtigt
werden, die dem "neuzeitliche[n] Wissenschaftsbegriff* entsprechen, der
"seinen heutigen Bedeutungsgehalt erst an der Wende vom 18. zum 19.
Jahrhundert gewonnen [hat]." [17] Abgesehen von jener allgemeinen und

14 Dainat/Kolk 1987, S. 7*.

1S VoBkamp 1987, S. 2*; vgl. hierzu Burkhardt 1976, die in einer instruktiven, insti-
tutionengeschichtliche, inhaltlich-methodische und gesellschaftspolitische Aspekte der
Germanistik verbindenden Regionalstudie die allmidhliche Emanzipation eigensténdiger
literaturwissenschaftlicher Facher von dem traditionellen akademischen Lehrbetrieb
(Stilistika, Rhetorik, Litterdrgeschichte, Philologie, Altertumskunde) verfolgt.

16 VoBkamp 1987, S. 2*.

17 Hardtwig 1982, S. 149; dort (S. 149 ff.) findet man eine kurze Zusammenfassung
der Merkmale, die fiir diesen Bedeutungsgehalt wesentlich sind. Siehe auch Weimar
1976: "Ein Begriff von Wissenschaft als Verfahren und Tétigkeit (nicht nur als Summe



147

notwendigen Bestimmung diirfte es jedoch nicht einfach sein, einen aller-
seits akzeptierten Konsens dariiber zu finden, welche Fachrichtungen der
Literaturwissenschaft zugehoren. Dieses Problem braucht uns aber nicht
ndher zu interessieren. Wenn man nimlich die sicher unstreitigen Tat-
sachen in Erwdgung zieht, daB z.B. die Editionsphilologie, die auf histori-
sche Sprachforschung angewiesene Mediévistik oder die Erforschung kiin-
stlerischer Formen und Ausdrucksmittel legitime Disziplinen bzw. Auf-
gabenstellungen von ihr sind, dann wird man Gervinus nicht in den Rang
ihres Begriinders erheben konnen. Man miiBte einen sehr eng gefaBten
Begriff von ihren Zustdndigkeiten haben, wollte man dies tun. [18]

des Wissens) und demgemaB von Wissenschaftlichkeit als Préidikat dieses Verfahrens ist
allein schon vom Wortgebrauch her bis zum Ende des 18. Jahrhunderts nicht zu erwar-
ten, zumal Aussagen iiber Literatur als Sache des Geschmacksurteils galten." (S. 307)

18 Ein derart verengter Begriff liegt wohl bei Mayer 1965 vor. Er wendet sich zu
Recht dagegen, "auf die Briider Grimm oder die deutsche Romantik zu verweisen",
"wenn von den Vitern und Urspriingen der Germanistik ... die Rede ist." Seine Begriin-
dung dafiir ist allerdings inakzeptabel: "Diese Genealogie ... ist nur dann berechtigt oder
auch bloB sinnvoll, wenn sich die Germanistik immer noch gleichsetzt mit dem ge-
schichtlich ldngst iiberholten Begriff einer ‘deutschen Philologie’ ... Indem man die
Titigkeit des heutigen deutschen Literaturwissenschaftlers immer noch als Weiterfiih-
rung einer Tradition verstehen mochte, welche die Beherrschung von Sprachwissen-
schaft und Editionstechnik als oberstes Kriterium ansieht, verkennt man die geschicht-
liche Evolution. Es kann daher behauptet werden, da88 die Anfinge deutscher Litera-
turwissenschaft im heutigen Sinne weder auf die Briider Grimm zuriickgehen noch auf
die Briider Schlegel." (S. 317 u. 317 f,, Herv. v. Verf.) Dieser Argumentation zufolge
wird das gegenwirtige Verstindnis von den Aufgaben und Zielen der Literaturwissen-
schaft einfach in die Vergangenheit zuriickprojiziert und alles kurzerhand als unmag-
geblich ausgemerzt, was ihnen nicht (mehr) entspricht. Ein solches Verfahren ist illegi-
tim, weil es die Geschichte zur bloBen Vorgeschichte reduziert. Die in der Einleitung zu
unserer Arbeit bereits referierte Kritik Weimars an einer voreingenommenen Wissen-
schaftsgeschichtsforschung trifft also auch auf Mayer zu. "Als Kriterium der Bestimmung
fungiert immer der jeweils eigene Begriff von Literaturwissenschaft und Wissenschaft-
lichkeit, so daB die Wissenschaftsgeschichte als Genealogie der eigenen Position betrie-
ben wird." Im Gegensatz dazu sind wir mit Weimar der Auffassung, daB "zur Geschichte
der Literaturwissenschaft gehort, wer den Anspruch erhebt, Literatur als Literatur wis-
senschaftlich zu behandeln und diesen Aspekt in jeweils zeitgendssisch iiberzeugender
Weise vertritt oder vertreten konnte." (Weimar 1976, S. 306 u. 307) Mayer 1965 hat das
von ihm selbst angeregte "Nachdenken dariiber, was eigentlich unter deutscher Litera-
turwissenschaft geschichtlich zu verstehen sei", anscheinend nicht besonders ernsthaft be-
trieben. Vier Seiten spéter heiBt es dann: "Mit ... Gervinus ... beginnt in Deutschland die
Fachwissenschaft der Literaturhistorie.” (S. 318 [Herv. v. Verf.] u. 322) Fiir sich genom-
men, ist diese Aussage unseres Erachtens richtig. Da sie jedoch im Kontext der eben
zitierten Frage und zudem in einem Artikel iiber die "Literaturwissenschaft in Deutsch-
land" gemacht wird, muB zwangslédufig der Eindruck entstehen, daB Mayer Gervinus fiir
ihren Ahnvater hilt. Hier mangelt es an der "Einsicht, daB Literaturwissenschaft und



148

Mit wesentlich groBerer Berechtigung kann er jedoch als Urheber der
Literaturgeschichtsschreibung bezeichnet werden. Allerdings wurde sein
Ansatz, die geschichtliche Bedingtheit der Dichtung herauszuarbeiten, zum
Teil schon von anderen Autoren vor ihm angewendet. Dabei lassen sich im
wesentlichen zwei Gruppen voneinander unterscheiden, deren Verhiltnis
zu Gervinus im folgenden dargestellt werden soll.

Einerseits sind die zeitgendssischen Vertreter akademischer Fachwissen-
schaften zu nennen, die sich bisweilen als Literaturhistoriker versuchten.
Sie blieben entweder den Darstellungsprinzipien jener oben kurz bespro-
chenen "Litterdrgeschichten" verhaftet [19] oder taten sich mit der Histori-
sierung ihres Untersuchungsgegenstandes vergleichsweise schwer. Als Pro-
fessoren der Philologie und Asthetik, der Poesie und Beredsamkeit trugen
sie meist normative, ahistorisch konzipierte MaBstébe, etwa solche der
Rhetorik oder des Geschmacks, an die Dichtung heran. Ihr wesentliches
Handikap bei dem Versuch, wissenschaftliches Neuland zu betreten, be-
stand darin, daB sie in der akademischen Kultur des 18. Jahrhunderts wur-
zelten. Sofern sie die Geschichtlichkeit der Literatur anvisierten, konnten

Literaturgeschichte nicht Synonyme sind." (Weimar 1976, S. 304) - Gétze 1974 unterliegt
der gleichen Begriffsvermengung - indem er sich ausdriicklich auf Mayer beruft (siche
ebda., S. 203 u. 212 f.). Gegen seinen Ansatz hat sich schon Weimar 1976 gewandt: "Wie
der Titel [der Arbeit von Goétze] andeutet, ist als sicher angenommen die ‘Tatsache, da
die Literaturwissenschaft in Deutschland in Form historischer Gesamtdarstellungen ent-
stand’ (173), also mit Gervinus ... Dieses Argument ist indessen sichtlich zirkulir, da die
AusschlieBung Schlegels und anderer bereits Voraussetzung dafiir ist, daB die Definition
der ‘urspriinglichen’ Literaturwissenschaft iiberhaupt an Gervinus gewonnen werden
kann." (S. 305 £.)

Unsere Einwinde gegen Mayer und Gétze verlieren auch dann nichts von ihrer Trif-
tigkeit, wenn wir uns selbst auBerstande sehen, das von jenen Autoren vorschnell gelgste
Problem einer Losung zuzufiihren. Die Mitarbeiter des gegenwirtig laufenden Projekts
zur Wissenschaftsgeschichte der deutschen Literaturwissenschaft konnen hieriiber ebenfalls
noch keine definitiven Auskiinfte erteilen. Sie gehen bislang von der Priamisse aus, daB
ein "einheitlicher Bezugspunkt” fiir ihren Untersuchungsgegenstand wegen dessen kom-
plexer, oben referierter Ausgangslage seit dem friihen 19. Jahrhundert "allererst noch zu
finden [ist]. L4Bt sich iiberhaupt von der einen Literaturwissenschaft sprechen oder muf
man eher von weitgehend heterogenen Forschungsrichtungen ausgehen? Wie aber stellt
sich dann deren institutionelle Einheit her?" (VoBkamp 1987, S. 1* f.)

19 Bezeichnend dafiir ist Johann Georg Theodor Graesses (1814-1885) Rezension
von Gervinus’ Literaturgeschichte. Graesse bemingelte die "bibliographische Partie",
die "das Schwichste am ganzen Buche" sei. Da er "eine genaue Aufzihlung und duBre
Beschreibung der einzelnen litterarischen Producte mit den gehorigen Nachweisungen
und Specialuntersuchungen” vermiite, glaubte er dem rezensierten Werk im Namen
"der wahren Freunde der Wissenschaft ... Griindlichkeit und wirkliche Gelehrsamkeit"
absprechen zu konnen. (zit. nach Fohrmann 1987, S. 176*)



149

sie keine liberzeugenden Forschungsergebnisse vorlegen, weil sie an an-
dere, veraltete Formen des wissenschaftlichen Diskurses gew6hnt waren.

Gervinus hingegen, der das Studium der Philologie in GieBen nicht lange
ausgehalten hatte, war durch jenes zunehmend obsoleter werdende Gelehr-
tenwissen nicht vorbelastet. Gewisse Reste davon schiittelte er ab, indem er
die &sthetische Wiirdigung der Dichtung zur Nebensache seiner Untersu-
chungen machte - wir werden auf dieses heikle Thema zuriickkommen (s.u.
S. 175). Es ist kein Zufall, daB ein AuBenseiter, ein promovierter Histori-
ker, den wichtigsten Beitrag zur Neuausrichtung der Literaturhistorie im
Vormirz leistete, wihrend die Fachgelehrten, von denen man dies auf den
ersten Blick erwartet hitte, dazu nicht in der Lage waren. Ein Werk, das
nach dem erklarten Willen seines Verfassers "nichts ... als Geschichte" [20]
sein sollte, konnten sie wegen ihrer Fixierung auf traditionelle Wissen-
schaftsparadigmen nicht vorlegen. Insofern war Gervinus’ Kritik an ihnen
berechtigt. Gotthard Erler schreibt, man miisse "einmal ... in den einschli-
gigen Publikationen der [Koberstein,] Bouterwek, Wachler oder Biisching
[gelesen haben], um den qualitativen Abstand zu Gervinus’ Werk zu spii-
ren. Und dieser Sprung, der eine bestimmte Etappe bei der Herausbildung
einer nationalen deutschen Literaturgeschichtsschreibung bezeichnet, be-
steht vor allem in dem Versuch, die historische Betrachtungsweise plan-
méBig auf die Geschichte der deutschen Dichtung anzuwenden und ihr
einen Sinn zu geben, der jenseits von einseitiger Philologie und steriler
‘Biicherkunde’ liegt." [21]

Zum anderen sind die literaturkritischen und -geschichtlichen Arbeiten
Herders, Schillers und Goethes, der Briider Schlegel und Heines zu beriick-
sichtigen. Die Frage, inwieweit sich die Geschichte der poetischen National-
Literatur der Deutschen von ihnen abgrenzen 14Bt, ist nicht so einfach zu be-
antworten, wie man vielleicht zunichst vermutet. Der qualitative MaBstab,
wie er soeben zur Unterscheidung zwischen Gervinus und der akademi-
schen Wissenschaft seiner Zeit herangezogen wurde, hilft hier nicht weiter,
weil sich die Ausfiihrungen der erwahnten, kiinstlerisch oder kulturkritisch
tatigen Autoren auf einem hohen Niveau bewegen. Da sie ihm nicht nur bei
der Erorterung asthetischer Fragestellungen iiberlegen waren [22], sondern

20 SzL, S. 156.

21 Erler 1962, S. XLVIIIL.

22 Diese Tatsache verleitet Sengle zu der Bemerkung: "Jeder Literarhistoriker weiB,
daB die Literaturgeschichtsschreibung in einem ésthetischen Sinne durch die Vorlesun-



150

auBerdem schon wichtige Bemerkungen iiber die Historizit4t der von ihnen
behandelten Werke zu treffen vermochten, kann man sie aus der Ge-
schichte der Literaturgeschichtsschreibung nicht einfach ausblenden. Des-
halb betont Rainer Rosenberg, "ein solches Vorgehen unterschliige ... die
bekannte Tatsache, daB das historische Denken in Deutschland im 18.
Jahrhundert sich vor allem in der literarischen Praxis entwickelt hat. Die
literaturkritischen, philosophischen und asthetisch-programmatischen Ar-
beiten der Schriftsteller bilden zweifellos die eigentliche Vorgeschichte der
deutschen Literaturhistorik ... Eine Darstellung des Gesamtprozesses hétte
daher nicht nur ... sowohl Gervinus als auch Heine als Literaturhistoriker zu
behandeln, sie diirfte auch die Vorgeschichte der deutschen Literaturhisto-
riographie, wie sie den unterschiedlichen Literaturgeschichtskonzeptionen
von Herder bis Hegel abzulesen ist, nicht unterschlagen.” [23]

Gleichwohl gibt es natiirlich Differenzen zwischen den Untersuchungen
Schillers, Goethes sowie der Romantiker und Gervinus’ Werk. Die bedeu-
tendsten diirften darin zu suchen sein, dal sie von verschiedenen Stand-
punkten aus mit anderen Intentionen verfaBt worden sind und sich an un-
terschiedliche Adressaten wenden. Die Darlegungen der zuerst Genannten
standen im Dienst der Suche nach zeitgemaBen, nur durch die historische
Reflexion erkennbaren artifiziellen Ausdrucksmitteln und sollten entweder
die eigene schopferische Produktivitdt oder die der geistesverwandten Zeit-
genossen legitimieren. "Literaturgeschichte ist somit weitgehend Vehikel
der Literaturkritik." [24] Thre Verfahrensweise orientierte sich vornehmlich
an aktuellen kulturellen oder &sthetischen Fragestellungen und setzte einen
willkiirlichen, subjektiven Zugriff des kunstschaffenden, sich kongenial ein-
filhlenden Genies auf die Vergangenheit voraus. Es ging ihnen im Interesse
einer Forderung der Kunst darum, die besten Vorbilder der Weltlitera-
tur oder die zur Erkldrung bzw. Verbesserung der zeitgendssischen Dich-
tung relevanten Umstédnde und beachtenswerten Werke vorzustellen. "Die

gen der Gebriider Schlegel eroffnet wurde." (Sengle II, 1972, S. 304) Wir miissen zu-
geben, daB wir das nicht wissen und daB uns der Allgemeinplatz, mit dem einfach be-
hauptet, anstatt argumentiert wird, nicht iiberzeugen kann. AuBerdem fragt man sich,
woran Sengle denkt, wenn er von der "Literaturgeschichisschreibung in cinem éstheti-
schen Sinne" spricht. Bis einschlieBlich Josef Nadler haben sich die Verfasser bedeuten-
der Publikationen dieser Disziplin um eine eingehende formale Wertung ndmlich gar
nicht gekiimmert.

23 Rosenberg 1981, S. 11.

24 Gotze 1974, S. 203.



151

deutsch-romantische Literaturkritik wurde deswegen nicht zur Grundlage
einer deutschen Literaturwissenschaft, weil sie noch gewillt war, im eigent-
lichen Sinne deutsche Literatur zu produzieren." "Alles ist von hochster
Bedeutung fiir den ProzeB einer literarischen Selbstverstindigung in
Deutschland: aber eigentliche Literaturwissenschaft ist dies alles nicht." [25]

Im Gegensatz dazu schrieb Gervinus nicht fiir eine schopferisch titige
Elite und deren Umfeld, sondern fiir ein gebildetes und bildungswilliges
Laienpublikum. Er wollte keinen Beitrag zur Forderung der kiinstlerischen
Praxis leisten. Statt dessen verfolgte er den Zweck, die Vergangenheit in
ihrer Eigengesetzlichkeit zu erkldren, und wendete dabei ein Verfahren an,
das erstmals maBgeblich durch die Kombination einiger zukunftsweisender,
fir die Literaturgeschichtsschreibung des gesamten 19. und frithen 20.
Jahrhunderts konstitutiver Merkmale geprédgt wurde: Indem er die Ent-
wicklung der Dichtung aus nationalhistorischer Perspektive beschrieb,
nahm er einen Standpunkt ein, der "fiir Goethe oder die Schlegel véllig in-
akzeptabel gewesen wire" [26], spater jedoch zur vorherrschenden Sicht-

25 Mayer 1965, S. 321 u. 320. Dagegen polemisiert Rosenberg 1981 (S. 17 f.). Aus-
gehend von der zweifellos richtigen Ansicht, daB eine Erkenntnisleistung nicht schon
deshalb mingelbehaftet sein muB, weil sie von zeitgebundenen Intentionen geleitet
wird, hélt er Mayer vor, nicht das "Engagement [der Schlegel] in den literarischen Aus-
einandersetzungen [ihrer] Zeit" konne "erkldren, warum sie trotz ihrer weitreichenden
Erkenntnis der Geschichtlichkeit der Literatur in der tatsichlichen Erfassung histori-
scher Zusammenhinge noch so weit von dem entfernt waren, was drei Jahrzehnte spéter
von Literaturhistorikern wie Gervinus oder Prutz geleistet wurde. Denn das Engage-
ment war bei Gervinus oder Prutz mindestens ebenso leidenschaftlich." (S. 17 u. 18)
Diese Aussage ist jedoch unzutreffend, weil sie zwei unterschiedliche Ansitze auf einen
Begriff reduzieren und so filschlicherweise deren Gleichartigkeit suggerieren mochte.
Rosenberg verkennt den einfachen Sachverhalt, da8 es verschiedene Arten des Enga-
gements gibt. In unserem Fall steht das dsthetische Erkenntnisinteresse der Romantiker
dem andersgearteten historisch-politischen Eifer von Gervinus gegeniiber.

26 Gotze 1974, S. 208. Allerdings habe der Begriff der Nation, so Fohrmann 1986,
bereits bei Herder und den Briidern Schlegel die Funktion iibernommen, "Verlaufs- und
Konstanzhypothesen ... in gleicher Weise zu verfolgen." Fohrmann geht von der These
aus, daB "die Idee der deutschen Literaturgeschichte ... nicht nur die Reagenz [sic!] auf die
politische Bewegung nach 1800 [ist], sondern ... als zunehmende Option schon vorher in
die Form der Literaturgeschichten selbst eingeschrieben [wird]." "Das grundsitzliche
Spannungsverhiltnis zwischen nivellierend-zeitlicher Sukzession ... und im Prinzip zeit-
iibergreifenden Sinnannahmen 148t sich nur dann zu wohlgefilliger Einheit aufldsen,
wenn man das temporale Geschehen als Vollzugsgeschichte eines noch nicht voll entfal-
teten Zentrums ausgibt. Sukzessionsachse und Zentrum miissen also mit demselben Be-
griff besetzt werden. Bereits das spite 18. und friihe 19. Jahrhundert hat hier den Begriff
der Nation funktional plaziert ... Die nationale Literaturgeschichte 16st nicht auf, aber
biindelt Historizitdt und transhistorische Geltung, sich entwickelnden Volksgeist und



152

weise wurde. Dieser Versuch, die sich im Medium der Literatur ent-
duBernde Identitat der Nation ausfindig zu machen, war mit der Absicht
verbunden, den angeblich vorhandenen notwendigen "Sinnzusammenhang"
des als organische Ganzheit gedeuteten, nur scheinbar disparaten Unter-
suchungsmaterials zu rekonstruieren. [27] Gervinus’ Unzustindigkeitsbe-
kundungen fiir fundierte formale Wertungen machten genauso Schule
wie die von ihm vertretene, von der Konzeption einer eingrenzbaren Totali-
tdt der literarischen Evolution geradezu erzwungene Vorstellung, daB die
Weimarer Klassik als abschlieBender Hohepunkt der deutschsprachigen
Dichtung anzusehen sei. Auerdem betonte er die ebenfalls zum Standard
werdende popularwissenschaftliche Ausrichtung seines Werks, das den An-
forderungen der Forschung zwar Geniige leisten, sich aber im Gewand
einer gut lesbaren, alle Spuren eines spezialisierten wissenschaftlichen Dis-
kurses moglichst vermeidenden Darstellung préasentieren sollte. Damit
wurde schlieBlich zugleich das Ziel verfolgt, die 6ffentliche Meinung mittels
eines durch (kultur)historische Analysen zutage geforderten Orientierungs-
wissens politisch zu beeinflussen.

Abgesehen von jenen kurz und thesenhaft skizzierten Aspekten, die fiir
die im 19. Jahrhundert reiissierenden Projekte der nationalliterarischen
Traditionsbildung charakteristisch sind {28], unterscheidet sich Gervinus
von den Autoren der Klassik und Romantik zweitens durch den Anspruch,
streng wissenschaftlich vorgegangen zu sein. Das ist wichtig: "Wer nicht im-

potenziertes Subjekt in einem meist teleologischen Arrangement, dessen Hohepunkt
(als Klassik) vollstiandige Objektivation und damit Endpunkt zu bieten scheint.” (S. 80,
77 f. u. 81) Vgl. auch Pfaffenberger 1981: “Feste[s] Prinzip jeder Darstellung der Natio-
nalliteratur” sei der zum "Tréger [der] Entwicklung" hypostasierte, "substantiell verstan-
dene Volksgeist, der, im Sinne einer ‘Entelechie’, Stilwandel wie gesellschaftliche Ver-
dnderung bedingt. Die Entelechie ist es, die dem Werden Stetigkeit garantiert wie der
Nation ihren Bestand." (S. 87)

27 Vgl. Japp 1980 (8. 48 ff. u. 64 ff.) und Fohrmann 1987; Zitat ebda., S. 180.

28 Die Mehrzahl dieser Aspekte wird von Pfaffenberger 1981 diskutiert, der mit sei-
ner Eroérterung des "geschichts- oder auch nur pseudogeschichtsphilosophische[n] Pe-
riodisierungsschema(s], das wir Bliitezeit-Modell nennen”, das "beinahe alle Bestim-
mungen des nationalen Kanons im 19. Jahrhundert absorbier[ende]" Rekonstruktions-
prinzip der damaligen Literaturgeschichtsschreibung zum Gegenstand seiner Disserta-
tion gewihit hat. Pfaffenberger schreibt, "erst mit ... Gervinus ... hat man von Literar-
historie im Sinne der ... beschriebenen kanonischen Modellstruktur zu sprechen." (S. 14
u. 17) Auch Hohendahl 1988 (S. 200-204) erwihnt einige der eben angerissenen Punkte
und vertritt die Auffassung, daB Gervinus mit seiner "monumentalen ... Literatur-
geschichte eine Losung vor[legte], die bei aller Kritik, der sie in den folgenden Jahr-
zehnten ausgesetzt war, paradigmatisch blieb." (S. 209)



153

plizit oder explizit diesen Anspruch geltend macht, kann nicht zur Ge-
schichte der Literaturwissenschaft gerechnet werden; denn wenn irgend-
etwas gewollt sein muB, ist es Wissenschaftlichkeit, die noch niemandem
unversehens und unbemerkt widerfahren ist.” [29]

Drittens konnte er das von ihm erhobene Postulat einer so definierten
Literaturanalyse iiberzeugend einlosen. Er setzte die sich gestellte Aufgabe,
die Historizitit der Dichtung nachzuweisen, erstmals konsequent und
systematisch um und wandte sie zudem auf die gesamte deutschsprachige
Literatur bis zu Goethes Tod an. "Nun ist ... Gervinus nicht gleichsam der
‘Entdecker’ dieser historischen Methode in der Literaturwissenschaft ... In-
dessen steht [ihm] ohne Zweifel das Verdienst zu, das Prinzip der Ge-
schichtlichkeit erstmals und in einer gewissen Systematik zum durchgrei-
fenden Kriterium fiir eine Gesamtdarstellung der deutschen Nationallitera-
tur erhoben zu haben.” [30] Sein Augenmerk richtete sich auf die mittels
einer empirischen Rekonstruktionsarbeit aufzuspiirenden Interdependen-
zen zwischen der politischen bzw. gesellschaftlichen Geschichte und der
Entwicklung der Dichtung. Er wollte das in (kultur)historischer Hinsicht
objektiv Wichtige - auf die Problematik seiner Vorstellungen dariiber kann
hier nicht eingegangen werden - erkennen und darstellen.

Gervinus kann also als Initiator oder zumindest als einfluBreicher Mit-
begriinder der Literaturgeschichtsschreibung gelten. Seine Ausfithrungen
erbrachten den durch konkrete Ergebnisse belegten und deshalb sofort all-
gemein anerkannten Nachweis, wie sinnvoll und gewinnbringend es fiir die
Forschung ist, die immer auch von geschichtlichen Rahmenbedingungen
gepragte Dichtung in den kulturellen, sozialen und politischen Zusammen-
hang ihrer Zeit zu stellen. Der Geschichte der poetischen National-Literatur
der Deutschen muB trotz der in ihr zweifellos vorhandenen fehlerhaften Ur-
teile eine epochale Bedeutung fiir die Entstehung oder Neuausrichtung der
deutschen Literaturgeschichtsschreibung zuerkannt werden.

Gleichzeitig erstreckte sich der EinfluB jenes Werks iiber diese Teildiszi-
plin hinaus auf die gesamte Literaturwissenschaft. Obwohl Gervinus nicht
ihr Urheber war, verdankt sie ihm wichtige Impulse auf dem Weg zur Eta-
blierung als eigenstandiges Fach. Um dies begriinden zu kénnen, muf3 man
allerdings auf sein Selbstverstdndnis und die von ihm ausgehende Wirkung
als Forscher zuriickgreifen.

29 Weimar 1976, S. 307.
30 Erler 1962, S. XLVI.



154

Was oben iiber das Geschichtsbild von Gervinus im allgemeinen gesagt
wurde, gilt auch fiir seine Auffassungen beziiglich der Entwicklung der Lite-
ratur: Ohne sich dessen wirklich bewuBt zu sein, interpretierte er sie letzt-
lich mittels geschichtsphilosophischer Kategorien, die spiter zur Sprache
gebracht werden sollen. Dennoch war er der Meinung, sie auf empirische
Weise vergegenwirtigt zu haben. Sie sollte mit einem Instrumentarium von
ihr angemessenen, in der Tatsache ihrer historischen Evolution selbst be-
griindeten Begriffen vorgestellt werden. Mit diesem nur teilweise realisier-
ten Vorhaben leistete Gervinus einen wichtigen Beitrag zur Entstehung
bzw. Professionalisierung einer autonomen Disziplin Literaturwissenschaft,
die sich - wie in allen Wissenschaften - im kognitiven Bereich unter an-
derem durch die Favorisierung konkreter oder historischer Forschungen
und die Hinwendung zu gegenstandsimmanenten Beurteilungskriterien
duBerte. Deshalb lassen Thomas Cramer und Horst Wenzel ihre Textaus-
wahl zur Fachgeschichte der Germanistik dort beginnen, "wo Literaturana-
lyse mit dem Anspruch systematischer Wissenschaftlichkeit eigenstéindig,
nicht also als Seitenzweig der Philosophie, Asthetik, etc. auftritt: bei Ger-
vinus ... Anspruch und Konzeption machen es fiir [ihn] nétig, die Wissen-
schaftlichkeit seines Tuns, die nicht mehr durch die Anlehnung an eine
systematische Philosophie oder auch an die empirischen Verfahrensweisen
der Philologie vorgegeben ist, zu sichern durch das postulierte Kausalitts-
prinzip in der Geschichte." [31]

31 Cramer/Wenzel 1975, S. 9. Der dagegen vorgebrachte Einwand von Weimar
1976 ist nicht stichhaltig: "Den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit hat Gervinus in der
Tat erhoben, und mit ‘Philosophie, Asthetik, etc.” hatte er nicht viel im Sinne, dafiir aber
um so mehr mit der Geschichtswissenschaft ..., so daB von Eigensténdigkeit bei ihm nur
in demselben eingeschrinkten MaBe die Rede sein kann wie bei denen, die vor ihm mit
dem Anspruch auf Wissenschaftlichkeit aufgetreten sind." (S. 306, Anm. 28) Das ent-
scheidende Argument ist doch, daB die Geschichtswissenschaft im Gegensatz zu Philo-
sophie und Asthetik damals schon nach einer empirischen Fundierung ihrer Forschun-
gen strebte und daB der Historiker und Literaturhistoriker Gervinus nicht nur den
Anspruch erhob, dies geleistet zu haben, sondern tatsichlich erste, fiir damalige Ver-
haltnisse iiberzeugende Vorarbeiten dazu beigesteuert hatte. Demgegeniiber ist Wei-
mars Versuch, die "Eigenstandigkeit” von Gervinus’ Literaturgeschichtsschreibung an-
zuzweifeln, lediglich eine formale Aussage, welche die unterschiedlichen Erkenntnis-
fundierungen und Verfahrensweisen der als Begriindungsinstanzen angesetzten Wissen-
schaften auBer acht 146t.

Die ungeniigende Beriicksichtigung dieses Sachverhalts fithrt Weimar zu einer pro-
blematischen Beantwortung der Frage, "wann und bei wem der Beginn der deutschen
Literaturwissenschaft festzusetzen sei”: "Die ersten, die ihre Bemiihungen um die deut-
sche Literatur als wissenschaftlich deklarierten, waren weder Herder, noch die Briider



155

Gervinus’ Werk reprdsentiert in wissenschaftsgeschichtlicher Hinsicht
eine Position des Ubergangs. Auf der einen Seite steht die aus heutiger
Sicht fachfremde Beschiftigung mit der Dichtung, die sich in philologischer
Arbeit erschopfte oder die normativen MaBstibe der Rhetorik, der Asthe-
tik und des Geschmacksempfindens benutzte. Auf der anderen Seite ent-
stand eine wissenschaftliche Erforschung der Literatur, die ihre Unter-
suchungsgegenstidnde als Kunstwerke bzw. eigenwertige Phédnomene ernst
nahm und nur mit eigens fiir sie entwickelten oder zu ihrem Verstdndnis
notwendigen Kategorien und Methoden operierte. Es ist evident, daB Ger-
vinus seinen Anspruch, auf historisch-konkreter Basis zu forschen, nicht
ganz verwirklichen konnte. Seine Absichtsbekundungen sind also moderner

Schlegel, noch Gervinus, sondern einige Schiiler Hegels, die sich der Neuheit ihres
Anspruches und Verfahrens auch sehr wohl bewuBt waren." (S. 303 u. 307) Dies seien
Goschel (1784-1861), Hinrichs (1794-1861), Hotho (1802-1873), Rétscher (1803-1871),
Rosenkranz (1805-1879), Rauch (1806-1841) und Bohtz (1799-1880) gewesen. Gegen
Weimars Annahme, die Hegelianer als "Griindergeneration" (S. 312) der Literaturwis-
senschaft anzuerkennen, sprechen zwei Argumente: Erstens verwendeten die genannten
Autoren die Begriffe "philosophisch” und "wissenschaftlich” synonym; man darf bei ihnen
daher nur bedingt eine moderne Verwendung jenes Begriffs voraussetzen. Zweitens gin-
gen sie von der Idee ihres groBen Meisters aus, daB die weltgeschichtliche Vernunft sich
iiberall, also auch in der Kunst und ihrer Geschichte, manifestiere. Sie waren weder ge-
willt noch befihigt, die sogenannte wissenschaftliche Beschiftigung mit den verschie-
denen Kiinsten und der Literatur als eigene Disziplinen mit einem speziellen Gegen-
standsbereich und empirischen, eigens dafiir entwickelten Methoden anzuerkennen. Die
von ihnen betriebene "Literaturwissenschaft ohne Literaturwissenschaftler” war fiir sie
blo eine "zeitweilige Nebenbeschiftigung" (S. 307), "eine beildufige Fingeriibung." Im
Interesse einer "Vervollstindigung der Philosophie” erstrebten sie eine "angewandte As-
thetik", welche sich der "Methode der Konstruktion aus der Idee" befleiBigte. (S. 312,
308, 312 u. 309) Hinrichs hat das so beschrieben: "Wenn ... die Wissenschaft des Scho-
nen und der Kunst in der geistigen Idee gegriindet und durch dieselbe sich verwirk-
lichend erkannt worden, so ist noch iibrig, dieselbe an dem Kunstwerk selbst und ver-
mittelst desselben zu entwickeln." (zit. nach Weimar 1976, S. 308) Auf der Basis einer
solchen spekulativen Ideengldubigkeit war keine moderne Wissenschaft moglich. Den
Hegelianern ging es um "die Notwendigkeit der historischen Absicherung ideeller Kon-
struktionen" (S. 312), nicht um die Historie selbst.

Wie man sieht, kann man Weimar mit seinen eigenen Formulierungen und Zitaten
widerlegen. Er ist jedoch in seinem Forschungsbericht mit gutem Grund auf die Hege-
lianer eingegangen. Wenn sie auch nicht als Begriinder der Literaturwissenschaft gelten
konnen, so haben sie doch fiir deren Entwicklung eine wichtige Rolle gespielt. Die Be-
griffsbestimmungen von Hegels Asthetik wirkten im 19. Jahrhundert lange nach - man
denke z.B. nur an die einfluBreichen Hallischen bzw. Deutschen Jahrbiicher oder an den
zu Lebzeiten hochgeachteten Vischer - und beeinfluBten auch jene Autoren (etwa Dan-
zel und Hettner), die im Gegensatz zu den Hegel-Schiilern fiir empirische, angeblich auf
der konkreten Anschauung beruhende Untersuchungsmethoden pladierten.



156

als die Art ihrer Umsetzung. Trotzdem lieB er das Verfahren einer primér
spekulativen Vergangenheitsdeutung weit hinter sich, indem er von den
(literatur)geschichtlichen Fakten auszugehen versuchte, eine groBe Anzahl
interessanter Einzelbeobachtungren machte und real- sowie kulturhisto-
rische Zusammenhinge hervorhob. Deswegen iiberzeugte die Geschichte
der poetischen National-Literatur der Deutschen ihre damaligen Leser und
wirkte in diesem Sinne weiter. Sie konnte ihre Zeitgenossen aus allen Spar-
ten der allmihlich entstehenden Literaturwissenschaft dazu ermutigen, auf
dem Weg zur Auspragung und Professionalisierung eines selbstdndigen
Fachs voranzuschreiten.

Zweites Kapitel: Gervinus’ zwiespaltiges Verhéltnis zu einer dsthetischen
Beurteilung der Literatur

Gervinus erklérte die von ihm intendierte geschichtliche Betrachtung der
Dichtung und deren Wiirdigung mittels formaler Kriterien programmatisch
als einander ausschlieBende Gegensitze und zog daraus die Konsequenz, er
"habe mit der &4sthetischen Beurteilung der Sachen nichts zu tun." [32] Da
diese auf eine undifferenzierte Unterscheidung zwischen Form und Inhalt
hinauslaufende AuBerung problematisch ist, sind zunéchst die Motive dar-
zustellen, die Gervinus dazu bewogen. Das ist auch deshalb notwendig, weil
sie in der bisherigen Forschungsliteratur einseitig hervorgehoben und all-
gemein kritisiert, aber nicht auf die ihr zugrundeliegenden Bedingungen hin
befragt wurde. AuBerdem herrscht immer noch die unkritisch reproduzierte
Ansicht vor, Gervinus habe alle Fragen der 4sthetischen Wertung dem Er-
messensspielraum des einzelnen anheimgestellt. [33]

32 SzL, S. 156.

33 Typisch fiir diese Haltung ist Erler 1962 (S. XXXVI ff.), fiir den der zur Diskus-
sion stehende Themenbereich mit folgenden Bemerkungen im Grunde erschépfend be-
handelt ist: "Gervinus’ literaturdsthetische Vorstellungen bewegen sich noch auf vor-
hegelscher Entwicklungsstufe." Zweitens behauptet er, "daB Gervinus objektive dstheti-
sche Kriterien nicht kennt und sie grundsitzlich im Sinne subjektiver Geschmacksurteile
auffaBt.” (S. XXXVI u. XXXVII {.) Carl 1969 meint, Gervinus habe "der Asthetik" ge-
geniiber den "Vorwurf der Grundsatzlosigkeit und fehlenden Allgemeingiiltigkeit" erho-
ben. (S. 36) Auch Hiibinger 1984 vertritt die Uberzeugung, fiir Gervinus "[gebe] es keine



157

Anspruchsvolle Literaturgeschichts-
schreibung als Bringschuld der Wissenschaft

Gervinus rechtfertigte seine Beschriankung auf einen hauptséchlich histo-
risch verfahrenden, aus dem "Gesichtspunkt des Geschichtschreibers” [34]
erwachsenden Ansatz erstens mit der Forschungslage im Vormirz. Analy-
sen der spezifisch kiinstlerischen Dimension dichterischer Werke und chro-
nologisch ordnende oder biographisch-enzyklopddisch ausgerichtete Arbei-
ten gebe es schon genug, wihrend eine Literaturgeschichte, die diesen Na-
men wirklich verdient hitte, als Desiderat der Forschung anzusehen sei:

Und wir sprechen von Literargeschichten! Wir reiBen einzelne Dichter und Literaten
auseinander und schreiben statt einer Geschichte eine Reihe von Biographien; wir ge-
ben dsthetische Kriterien und lassen den geschichtlichen Zusammenhang liegen; wir
meinen alles getan zu haben, wenn wir einen groBen Poeten notdiirftig aus sich selbst
charakterisiert haben, wir vergessen aber, daB in der Geschichte alles aneinanderhingt
und niemand etwas ist auler durch das Ganze und in dem Ganzen, dem er ange-
hort. [35]

Daher bestand sein Ehrgeiz verstindlicherweise darin, die von ihm er-
kannte Liicke zu schlieBen. Er setzte sich das Ziel, die Historizitit der Lite-
ratur in einer konsequent durchgefithrten Untersuchung herauszuarbeiten
und den Nachweis der gewinnbringenden, neue Erkenntnisse ermdglichen-
den Qualitét dieses Unterfangens zu fithren.

‘autorisierte(n) Grundregeln der Asthetik’ ..., welche literarische Urteile wissenschaft-
lich iiberpriifbar machen.” (S. 48)

Die in den letzten drei Zitaten aufgestelite Behauptung ist falsch, wie sich im weite-
ren Verlauf unserer Untersuchung herausstellen wird. Der an erster Stelle mitgeteilte
Vorwurf beriicksichtigt die kultur- und philosophiegeschichtliche Situation der dreiBiger
Jahre des 19. Jahrhunderts nicht hinreichend: Es darf daran erinnert werden, da8 die
von Hotho edierte Asthetik Hegels erstmals in den Jahren 1835 bis 1838, also parallel
zur Veroffentlichung der ersten drei Biande von Gervinus’ Literaturgeschichte, im Druck
erschien. Zu jener Zeit konnten daher nur die Hegelianer und diejenigen, die bei ihnen
bzw. noch bei Hegel selbst studiert hatten - wie zum Beispiel Heine -, mit dessen kunst-
theoretischen Reflexionen vertraut sein. Eine ernsthafte Rezeption und Kritik der
Asthetik Hegels seitens der akademischen Literatur- und Kunstwissenschaft setzte erst
zu Beginn der vierziger Jahre ein; hier sind beispielsweise Vischer (1807-1887), Prutz
(1816-1872), Danzel (1818-1850) und Hettner (1821-1882) zu nennen.

34 SzL,S.4.

35 SzL,S.11f



158

Abhistorisches Schonheitsideal

AuBerdem waren eine solche Untersuchung und eine dsthetische Beurtei-
lung der Dichtung fiir ihn unvereinbar, weil man im zweiten Fall nach sei-
ner Meinung von ahistorischen, zeitlos giiltigen MaBstiben auszugehen
hatte. Gervinus machte die im Vormérz wirksame Tendenz zur Historisie-
rung der Ideengeschichte fiir die Literaturwissenschaft fruchtbar und wirkte
damit zweifellos innovativ. Beziiglich seiner Vorstellungswelt zu Fragen der
Asthetik blieb er jedoch der Uberzeugung von der Existenz eines unver-
dnderlichen, normative Giiltigkeit besitzenden Schonheitsideals verhaftet,
dessen inhaltliche Bestimmungen primidr der Weimarer Klassik entlehnt
waren. Deshalb spricht Peter U. Hohendahl von einer "Spannung von pro-
gressiver Geschichtsauffassung und klassischer Asthetik, die die Arbeiten
von Gervinus charakterisiert.” [36]

Diese Uberzeugung kann allerdings nur anhand sporadischer Erliute-
rungen demonstriert werden, da sich Gervinus, wohl mangels Interesse an
einer solchen Fragestellung, nicht eigens in einem programmatischen Auf-
satz oder wenigstens in einem umfangreicheren Textzusammenhang mit
grundsétzlichen Problemen der é&sthetischen Wertung auseinandersetz-
te. [37] Die im folgenden angefithrten Fundstellen zeigen jedoch deutlich,
daB er im allgemeinen zwischen dem geschichtlich bedingten Inhalt der
Literatur und ihrer davon relativ unabhangigen kiinstlerischen Ausfithrung
unterschied.

Die Begriindung fiir seine Hochschidtzung von Goethe und Schiller ver-
mag das zu veranschaulichen und gleichzeitig erste Aufschliisse iiber seine
Auffassungen beziiglich der wahren Form literarischer Werke zu geben.
Diese Autoren hitten deshalb vollkommene Dichtungen schaffen konnen,
weil nur sie aufgrund ihrer intensiven Beschiftigung mit der "schonsten
Bliitezeit griechischer Weisheit und Kunst" zur Erkenntnis eines "Kunst-
ideal[s]" vorgedrungen seien, "das seit den Griechen niemand mehr als
erahnt hatte." Da sie daraus die Konsequenz gezogen hitten, die sie und
ihre Zeit bewegenden "Ideen” in der ewig giiltigen Gestalt der Schonheit

36 Hohendahl 19854, S. 175.

37 Auch hier gilt die Feststellung von Erler 1962: "Es hingt mit der spezifischen
Methode von Gervinus zusammen, daB interessante und besonders fruchtbare Erorte-
rungen kaum geschlossene Kapitel bilden, sondern durchweg in gelegentlichen Exkursen
enthalten sind." (S. 483)



159

darzustellen, "leiteten [sie] mit BewuBtsein auf die Vereinigung des moder-
nen Reichtums an Gefiihlen und Gedanken mit der antiken Form." [38]

Als weiterer Beleg fiir die von Gervinus durchgefiithrte Trennung zweier
Interpretationsebenen kénnen seine Ausfithrungen iiber die divergierenden
Erkenntnisabsichten eines "dsthetische[n] Beurteiler[s]" und eines "Histori-
ker[s]" der Literatur dienen. Der zuerst Genannte "zeigt uns eines Ge-
dichtes Entstehung, sein inneres Wachstum und Vollendung in sich selbst,
seinen absoluten Wert dem Ideal gegeniiber." Jener hingegen miisse be-
miiht sein, "seine Entstehung aus der Zeit, aus deren Ideen, Bestrebungen
und Schicksalen" zu veranschaulichen und es daher "zunichst blo8 mit dem
Hochsten, was diese Zeit, diese Nation in dieser Gattung geleistet hat", zu
vergleichen. [39] Die Hervorhebungen, mit denen das konkrete sozialkul-
turelle Erscheinungsbild einer besonderen Epoche als MaBstab fiir den
Literaturhistoriker bestimmt und den immer giiltigen dsthetischen Beur-
teilungskriterien gegeniibergestellt werden soll, stammen von Gervinus.

SchlieBlich findet man inmitten des fiinften Bandes seiner Literatur-
geschichte eine bekenntnishafte Textpassage, in der er seine Meinung von
der Asthetik als einer grundsitzlich abgeschlossenen Wissenschaft und sei-
nen Glauben an die Existenz einer ahistorischen, absoluten Schonheitskon-
zeption unmiBverstandlich kundtut:

Ja wenn wir auch nicht der Ansicht wiren, da8 die 4sthetischen Prinzipien jener Méanner
[gemeint sind Schiller, Aristoteles, Lessing, Goethe, W. v. Humboldt und G. Forster;
Anm. d. Verf. nach der Reihenfolge der Namensnennungen bei Gervinus] die einzigen
und nie verduBerlichen, und in allen Zeiten eines aufgeklirten Geschmacks anzuerken-
nenden wiren, und da8 jedes Weitergehen hier Riickgang werde, so wire es doch viel-
leicht des Historikers Pflicht, bei diesem Standpuncte der Aesthetik Halt zu machen, wo
sein Geschichtswerk inne hilt. So aber sind wir reichlich iiberzeugt, daB die hier gewon-
nenen Resultate nicht zu iiberbieten sind. Sie konnen geordnet und vervollstindigt, limi-
tirt und erweitert, nie aber im Wesentlichen veridndert werden. Die neuere Philosophie,
die iiberhaupt aus dem groBen Vortheile ein groes Verdienst gemacht hat, daB sie die
Summe einer iiberreichen bewegten geistigen Bildungsepoche, die sie ziehen konnte,
gezogen hat, konnte auch vollstindigere &sthetische Ergebnisse in systematische Einheit
bringen, aber zu einem reineren Begriffe der Kunst konnte sie nicht kommen. [40]

Unsere Beispiele zeigen, daB Gervinus von der Realitdt einer zeitlos
giiltigen, nur mittels "ahistorische[r] Typologisierungsversuche" [41] addquat

38 SzL, S. 155.

39 SzL, S.S.

40 NLV,S.435.

41 Gotze 1974, S. 225.



160

darzustellenden Idee &sthetischer Vollkommenheit iiberzeugt war. Diese
Meinung, nicht eine subjektive, willkiirliche Entscheidung, ist als Grund fiir
seine Zuriickhaltung hinsichtlich einer formalen Beurteilung der Literatur
anzusehen. Nach seiner Auffassung hatte es keinen Sinn, eine solche Beur-
teilung im Rahmen einer auf die Historizitit der Dichtung konzentrierten
Analyse zu einer wesentlichen, durchgéngig zu verfolgenden Fragestellung
zu machen, da sie nur den Grad der kiinstlerischen Vollendung ihres Un-
tersuchungsmaterials ermitteln, aber nicht dessen Zeitbedingtheit demon-
strieren konne. Eine angemessene Wiirdigung formaler Strukturen entziehe
sich letztlich einer historisch verfahrenden Methode, weil dafiir absolute,
von geschichtlichen Determinanten unabhingige Bewertungskriterien
heranzuziehen seien. "Gervinus hatte die &dsthetische Betrachtung aus der
Literaturgeschichte methodisch ausgeschieden, um iiberhaupt erst einen
historischen Ansatz konsequent durchzusetzen, denn die asthetische Per-
spektive war fiir ihn noch identisch mit einem metahistorischen Ansatz, der
alle Kunstwerke den gleichen Normen unterwirft ... Die methodische
Gegeniiberstellung von Geschichte und Asthetik beruhte bei [ihm] auf der
Unfahigkeit, die Geschichtlichkeit von asthetischen Theorien einzusehen.
Daher sein Versuch, sie aus der Literaturgeschichte gleichsam zu entfer-
nen." [42]

In einem merkwiirdigen Spannungsverhiltnis zu seinen mit normativem
Geltungsanspruch versehenen Schonheitsidealen steht eine weitere Be-
griindung, die Gervinus als Legitimation fiir sein zwiespiltiges Verhéltnis zu
einer formalen Beurteilung anfiihrte. Zwar glaubte er an die objektive, zeit-
enthobene Giiltigkeit dsthetischer Kategorien, vertrat jedoch die Meinung,
diese seien unter systematisch-philosophischer Perspektive weder geniigend
erforscht noch zu einem allgemein anerkannten Standardwerk zusammen-
gefaBt worden. Deshalb sei trotz aller in dieser Hinsicht schon unternom-
menen Versuche eine detaillierte Untersuchung der spezifisch kiinstleri-
schen Dimension der Dichtung, die mit dem Anspruch auf strenge Wissen-
schaftlichkeit auftreten wolle, bislang kaum mdéglich. In der Einleitung zu
seiner Literaturgeschichte heift es:

42 Hohendahl 1985b, S. 241. An diesem Zitat ist allerdings eine Korrektur vor-
zunehmen; siche Anm. 52 auf S. 164.

Vgl. auch das in Anm. 48 auf S. 162 mitgeteilte Gervinus-Zitat, wo die dsthetische
Wertung als eine "unhistorische Manier" (SzL, S. 124) bezeichnet wird.



161

Leider weiB ich auf kein Lehrbuch der Asthetik zu verweisen und kann nur zerstreute
Quellen, Aristoteles und Lessing, Goethe und Humboldt und andere nennen. Wiren
nur erst die Grundsitze fiir eine innere Geschichte der Kiinste festgestellt, welch eine
herrliche Wissenschaft miite hier nach und nach aufbliihen! [43]

Daraus erhellt hinldnglich, da er die Abfassung einer allgemeinverbind-
lichen Asthetik fiir denkbar, ja sogar fiir notwendig und wiinschenswert
hielt. Das Fehlen einer solchen grundlegenden Arbeit wurde von ihm als
ein kulturgeschichtliches Versdumnis, nicht aber als ein insofern in der Sa-
che selbst begriindetes Desiderat begriffen, als seien Urteile iiber dstheti-
sche Fragen generell subjektiver Art und daher wissenschaftlich nicht be-
handelbar. [44] "Gervinus’s statement in the introduction to his work, that
he knew of no handbook of aesthetics that could serve as a companion to
his history, did not imply that he thought no generally accepted or accept-
able system of poetics existed. Rather he meant that no one work contained
all the theories on which he based his judgements.” [45] Die meisten der in
diesem Kapitel angesprochenen Irrtiimer der Sekundérliteratur diirften
darauf zuriickzufiihren sein, daB man die von Gervinus getroffene Unter-
scheidung zwischen dem faktischen Stand der Wissenschaft vom Schénen
und ihrer prinzipiell moglichen Vollendbarkeit nicht erkannt hat. [46]

43 SzL, S. 157.

44 In diesem Kontext ist auch seine Polemik gegen die "dsthetische Kritik” jener
Interpreten zu sehen, "die, von eigenem Urteil véllig entbloBt, von den unéhnlichsten
Kunstrichtern die unéhnlichsten Ausspriiche iiber dhnliche Dichtungen in einem Buche
uiber Literargeschichte zusammentragen." (SzL, S. 4)

45 Hibberd 1968, S. 879. Dieser Aufsatz ist von der Forschung viel zu wenig beach-
tet worden, obwohl bis heute nichts Erhellenderes zum Problem der isthetischen Wer-
tung bei Gervinus mitgeteilt wurde als dort. Daher ist es um so bedauerlicher, da8 mir
die bei Hiibinger 1984 (S. 243) verzeichnete, "in Deutschland bislang nicht beachtete
Dissertation" (S. 46, Anm. 24) von J.L. Hibberd: G.G. Gervinus as Literary Historian,
[Diss.] Oxford 1965, nicht zugénglich war.

46 Das macht sich insbesondere bei Carl 1969 deutlich bemerkbar. Nur drei Seiten
nach seiner oben in Anm. 33 auf S. 156 {. zitierten Feststellung, Gervinus bezichtige die
Asthetik der "Grundsatzlosigkeit", fiihrt er aus, daB nach dessen Dafiirhalten der "dsthe-
tische Beurteiler ... von einer historisch-soziologischen Einordnung des Kunstwerks und
der Art seiner Entstehung absieht und es vornehmlich als Werk seiner Gattung auffat ...
Der Asthetiker stellt nur den absoluten Wert fest." (S. 39) Dies ist zwar richtig; woran soll
sich aber der "absolute Wert" einer Sache bestimmen lassen, wenn es angeblich gar
keine objektive Grundlage fiir ihre Beurteilung gibt? Carl erschwert sich seine Aufgabe
unnétig. Seine Unsicherheit, fiir die er Gervinus verantwortlich machen mochte - dessen
"Begriff der Asthetik und die damit zusammenhingenden Fragen der Methode bleiben
unklar und voll von inneren Widerspriichen" - zeigt sich an der Unfahigkeit, klare Fest-
stellungen zu treffen. 1833 sei Gervinus von der "Existenz solcher allgemein anerkann-



162

Keine Verweigerung einer dsthetischen Wertung

Es muB jedoch nachdriicklich hervorgehoben werden, daB Gervinus bereits
auf programmatischer Ebene dem Literaturhistoriker keineswegs eine to-
tale Abstinenz hinsichtlich einer formalen Wiirdigung der Dichtung nahe-
legte. Wir haben damit ein MiBverstdndnis beim Namen genannt, das sich
wie ein roter Faden durch die gesamte Gervinus-Rezeption seit Karl Ro-
senkranz zieht. [47] Nur wenige Zeilen nach dem oben zitierten Diktum, er
"habe mit der &sthetischen Beurteilung der Sachen nichts zu tun", finden
sich folgende Sitze:

Asthetischer Geschmack mu8 bei dem Geschichtschreiber der schénen Literatur vor-
ausgesetzt werden wie bei dem politischen Historiker politisch gesunder Blick, deshalb
aber darf der eine keine publizistischen Deduktionen und der andere keine dsthetischen
Abhandlungen einflechten, falls er auf seinem Felde bleiben will. Bestimmte Ansichten
miissen hier wie dort zugrunde liegen; daf dies in meinem Buche der Fall ist, wird jeder
Einsichtige finden. [48)]

ten Gesetze" der kiinstlerischen Schonheit iiberzeugt gewesen. Allerdings nicht lange:
"Zwei Jahre spiter” habe er diese Ansicht "bedauernd geleugnet ... und die Asthetik auf
eine Angelegenheit des guten Geschmacks reduziert." Aber auch diese Aussage modifi-
ziert Carl wieder in einer Anmerkung, indem er festhalten zu miissen glaubt, Gervinus
habe "die Vorldufigkeit dieses Zustandes eigens hervor[gehoben]." (S. 40) Hier gilt er-
neut das bereits Angefiihrte. Man kann gar nicht beide Meinungen gleichzeitig vertre-
ten, weil sie einander ausschlieBen. Der Hinweis auf den provisorischen Charakter der
zeitgendssischen Kunstkritik setzt die Uberzeugung einer fiir sie verbindlichen, normati-
ven Bewertungsskala notwendig voraus. - Wie man sieht, liegen bei Carl richtige und
falsche Aussagen eng beieinander, weil er die unterschiedlichen Bezugsebenen der von
ihm herangezogenen Zitate nicht erkannt und sich statt dessen vergeblich um eine chro-
nologische Auflosung der von ihm konstatierten scheinbaren Widerspriiche bemiiht hat.

47 In einer erstmals 1836 erschienenen Rezension (genaue bibliographische An-
gaben iiber den Ort des Erstdrucks bei Carl 1969, S. 190) schreibt Rosenkranz 1848: "In
der Einleitung erklart Gervinus, daB8 er, mit AusschlieBung des asthetischen Urtheils,
nur historisch verfahren wolle. Hinterher aber gerith er durch die That mit diesem Vor-
satz in Widerspruch.” (S. 167) Zur Fortdauer dieser falschen Einschitzung siehe die in
Anm, 52 auf S. 164 aufgefiihrten Zitate.

48 SzL, S. 156 f. (Herv. v. Verf.) Auch in der Selbstanzeige seiner Literatur-
geschichte betonte Gervinus ausdriicklich, dort formale Urteile gefillt zu haben: "In
Sachen des Geschmacks" seien "Standpunkte und MaBstibe ... unendlich verschieden.
Ich muB dem Leser sehr deutlich machen, welcher der meinige ist; dann erkennt er um
so leichter den seinigen, beurteilt mich und meine Ansicht nicht schief und 148t sie eher
neben der seinigen gelten. Ich halte es daher noch nicht fiir moglich, ein Werk der
Kunstgeschichte zu schreiben, ohne eine solche unhistorische Manier anzunehmen,
solange nicht autorisierte Grundregeln der Asthetik allgemein giiltig sind." (SzL, S. 124)



b
3

163

Diese Darlegungen, welche die kurz zuvor getroffene, so eindeutig schei-
nende Aussage doch erheblich relativieren, sind bisher nicht gebiihrend zur
Kenntnis genommen worden. Auch J.L. Hibberd sieht sich gendtigt, nach-
driicklich auf sie aufmerksam zu machen, und bezeichnet sie als "a passage
that has been strangely ignored by critics." [49]

Der zunichst so bestimmt ausgesprochene Verzicht auf eine dsthetische
Beurteilung muB vor dem Hintergrund der wissenschaftsgeschichtlichen Si-
tuation im Vormérz gesehen werden. Gervinus wollte damit auf provozie-
rende Weise den Neuansatz seiner Untersuchungen von den anderen, her-
kémmlichen Arten der Literaturbetrachtung abgrenzen. Dieser absichtlich
tibertreibend formulierten Verzichtserklarung korrespondiert im iibrigen
die nicht minder einseitige, programmatisch zugespitzte These, seine Arbeit
sei "nichts ... als Geschichte." [50]

Zweitens schreibt Gervinus in dem eben mitgeteilten Zitat, da der "4s-
thetische Geschmack ... bei dem Geschichtschreiber der schonen Literatur
vorausgesetzt werden" miisse, sich in dessen Werk aber nicht in Form von
"dsthetischen Abhandlungen" niederschlagen diirfe. Man beachte: Von Ab-
handlungen, nicht von formalen Wertungen iiberhaupt ist die Rede! Dar-
aus 148t sich nur eine SchluBfolgerung ziehen. Gervinus wollte den Litera-
turhistoriker im Interesse einer moglichst ungetriibten Verfolgung seiner
eigentlichen Erkenntnisabsicht der Notwendigkeit entheben, seine Urteile
tiber die kiinstlerische Qualitdt der Dichtung ausdriicklich zu rechtfertigen
und systematisch zu begriinden. [S1] Von einer generellen Tabuisierung

49 Hibberd 1968, S. 879.

50 SzL, S. 156. Lahme 1973 ist der einzige uns bekannte Interpret, der auf diesen
Sachverhalt hingewiesen hat. Gervinus habe "bewuBt einen Gegensatz zwischen dem As-
thetiker und dem Historiker auffgestellt], um seine von ihm selbst als neuartig empfun-
dene Methode ... pointiert von der bisherigen Literaturgeschichtsschreibung abzu-
heben." (S. 56) Allerdings wandte sich Gervinus unseres Erachtens nicht ausschlieBlich
gegen die "Literaturgeschichtsschreibung”, sondern generell gegen die obsolete akade-
mische Literaturwissenschaft seiner Zeit.

51 Damit trédgt er einem Sachverhalt Rechnung, den Japp 1980 als das "Problem der
asthetischen Selektion" bezeichnet: Die Verfasser von Literaturgeschichten kénnten
nicht umhin, ihr Material auch mittels formaler Kriterien auszuwihlen bzw. zu bewer-
ten. Das gelte unabhéngig davon, ob sie sich dariiber im klaren seien oder nicht. Unter
dieser Voraussetzung sei zu bedenken, "da8 die dsthetische Selektion keineswegs pro-
blemlos zwischen priméren und sekundéren Kopfen zu unterscheiden vermag, sondern,
indem Literaturgeschichte und Literaturkritik in diesem Punkt zusammenfallen, auf
Werte verweist, die ihrerseits explikationsbediirftig sind, die also allererst zu begriinden
wiren. Die dsthetische Selektion iiberspringt hier gleichsam den Schritt der 4sthetischen
Urteilskraft, indem sie ein Urteil voraussetzt - meint voraussetzen zu kénnen -, dessen



164

einer auch &sthetische MaBstabe anlegenden Literaturbetrachtung kann
hier keine Rede mehr sein! [52] "He indeed made a practice of (and admit-
ted to) borrowing the judgements of others; he made no claim to be an
original critic. This is the meaning of the much-quoted sentence from the
introduction to his work where he made a distinction between his own his-
torical approach to literature and the activity of the literary critic." [53]
Wenn sich Gervinus also in der Geschichte der poetischen National-Literatur

These und Wirkung sie selbst durch Auslassung oder Aufnahme in das historische Wis-
sen profiliert. Was ... die Literaturgeschichte auswihlt, ist nicht schon durch [das] Mate-
rial vorentschieden, sondern wird durch die Bezugnahme auf externe Wertsysteme be-
stimmt." (S. 46 f.) Gervinus’ Gespiir fiir die hier zitierten Einsichten zeigt sich sowohl an
seinem Eingestindnis, auch formale MaBstéibe an die Dichtung herangetragen zu haben,
als auch an seinem Verfahren, der Explikationsbediirftigkeit dieser MaBstidbe durch die
Auflistung der seine isthetischen Anschauungen prigenden Autoren (vgl. Anm. 59 auf
S. 166) wenigstens ansatzweise Geniige getan zu haben. - Wenn Japp nicht auf die gén-
gige Meinung fixiert gewesen wire, daB Gervinus "eine strikte Trennung zwischen Ge-
schichte und Kritik" (S. 71) intendiert habe, so hitte er ihn als Zeugen fiir seine zu-
treffenden Beobachtungen aufrufen konnen.

52 Die schon von Rosenkranz getroffene Unterscheidung zwischen dem theoretisie-
renden Gervinus und dessen konkreter Historiographie besteht also zu Unrecht. Den-
noch ist sie zu einem Topos auch der neueren Forschung geworden. Erler 1962 meint,
Gervinus sei, obgleich er "mit bornierter Hartnickigkeit alle dsthetischen Untersuchun-
gen von sich schob ..., zu iiberaus wichtigen und interessanten &sthetischen Beobachtun-
gen vorgestoBen." (S. XLIX) Carl 1969 fiihrt aus: "Ungeachtet seiner Versicherung, er
betrachte die dsthetische Beurteilung der Kunstwerke nicht als seine Aufgabe, bemiiht
sich Gervinus doch auch um das Erfassen der spezifisch kiinstlerischen Seite." (S. 115)
Gotze 1974 schreibt: "Gervinus behauptet zwar, die édsthetische Beurteilung vollig aus-
geklammert zu haben, aber die isthetischen Werturteile, die demonstrativ an der Vor-
dertiir abgewiesen wurden, schleichen sich durch die Hintertiir zahlreich wieder ein." (S.
224) Wellek 1966 scheint sich nicht so recht entscheiden zu kénnen. Zunéchst heiBt es
bei ihm ganz eindeutig: "In the introduction (1835) Gervinus expressly repudiates all
aesthetic standards." Zwei Seiten spiter kann man dann folgendes lesen: "Gervinus has
aesthetic criteria and makes aesthetic judgements constantly, even though he disclaimed
any formal aesthetics. He argues that aesthetic judgement must be taken for granted in a
historian." (S. 205 u. 207 f.) Die zuletzt getroffene Aussage ist wohl richtig, hinkt aber
doch ziemlich hinterher.

SchlieBlich gibt es Forscher, die zwar nicht diesen angeblichen Widerspruch zwischen
Theorie und Praxis im Werk von Gervinus hervorheben, sich aber auf die Behauptung
versteifen, er habe eine "Ausgrenzung" bzw. eine "programmatische Eliminierung der
asthetischen Kritik" betrieben (Rosenberg 1981, S. 24) oder sie "methodisch ausgeschie-
den." (Hohendahl 1985b, S. 241) Dieser Irrtum hat sich gewissermaBen schon als Hand-
buchwissen etabliert. Das wird aus thematisch weiter gespannten, nicht allein Gervinus
gewidmeten Untersuchungen, z.B. aus Marsch 1975 (S. 27), Gebhardt 1980 (S. 3) und
Japp 1980 (S. 71), ersichtlich.

53 Hibberd 1968, S. 880.



165

der Deutschen teilweise auch um die Darstellung der kiinstlerischen Seite
der Dichtung bemiihte, so geschah dies nicht im Widerspruch zu seinen
programmatischen Reflexionen.

Epigonaler Klassizismus
und dsthetischer Synkretismus

Bei der Erorterung dieser Fragen verfiigte er allerdings nicht iiber ein be-
sonders qualifiziertes Urteilsvermogen. Zur Erstellung und Anwendung
eines begrifflichen Instrumentariums fiir feinfiihlige, kunstsinnige Analysen
war der "unmusische Gervinus" [54] weder bereit noch befahigt. Zum einen
nadmlich "laBt sich [seine] Bewertung des inhaltlichen und formalen
Aspekts" wegen seiner Fixierung auf den angeblich allein historisch beding-
ten Gehalt der Dichtung "[grundsitzlich] dahingehend prézisieren, daB ein
ihm stofflich widerstrebendes Werk auch bei Vorziigen der Form abge-
lehnt, ein ihm vom Inhalt her zusagendes dagegen auch bei erheblichen
Mingeln der Ausfithrung meist wohlwollend beurteilt wird." [55] Zum an-
deren weisen ihn die von ihm angewendeten &sthetischen Bewertungskrite-
rien als epigonalen Verfechter einer klassizistisch-idealistischen Formen-
lehre aus, die tiberdies in wesentlichen Ziigen den Schulpoetiken der Spit-
aufkldrung verpflichtet blieb.

Der wichtigste Aspekt dieses zuletzt genannten Traditionsstrangs ist die
Tatsache, daB bei Gervinus die auf Aristoteles zuriickgehende Gattungs-
poetik des spaten 18. und frithen 19. Jahrhunderts weiterwirkte, die nur
zwei "dchte und wahre ... Dichtungsarten" anerkannte: "So sehen wir Les-
sing sich nach zweitausend Jahren an Aristoteles[’] Poetik anreihen, dem
nur Epos und Drama die dchten und reinen Gattungen waren, d.h. eben
diese, die nur Handlungen zum Gegenstand haben." [56] Dabei war fiir
Gervinus das objektiv-plastische, "naive" Epos die der Antike zeitgemiBe,
das subjektive, "sentimentale” [sic!] und auf stiarkere Wirkungen berechnete
Drama hingegen, hauptsichlich die Tragodie, die der Moderne angemes-

54 Sengle II, 1972, S. 304.

55 Carl 1969, S. 54.

56 NLIV, S. 356. Zur genannten, auf Aristoteles basierenden Gattungspoetik siche
Jager 1970, S. 372 ff.; vgl. die dortigen Hinweise auf Gervinus (S. 373 f. u. 398, Anm. 3)
als "gewichtigste[n]" (S. 373) Vertreter dieser Lehre nach 1800.



166

sene Form. [57] Die idealistische Asthetik der Weimarer Klassik und die
eben erwihnte vorklassische Schulpoetik glaubte er widerspruchsfrei ver-
mitteln zu konnen. Auch hier fungierte Lessing als Verbindungsglied:

Neben der Dramaturgie hat dieses Meisterstiick von Analyse und Vortrag [gemeint ist
der Laokoon, Anm, d. Verf.] die groBten Wirkungen unter Lessings kritischen Schriften
gemacht. Wer Schillers und Gothes Ausspriiche, Theorien und praktische Folgeleistun-
gen kennt, die sich an den Inhalt des Laocoon anreihen, der iibersieht auf einmal den
EinfluB, den dieses Buch auf die Dichtung und Kritik der Folgezeit ausiibte ... Wir sehen
hier den Grund, auf dem Gothe, Schiller und Humboldt nachher ihre dsthetischen
Theorien ausbilden. [58]

Seine Hochschétzung der epischen und dramatischen Poesie konnte Gervi-
nus auBerdem durch die Briefwechsel zwischen Goethe und Schiller sowie
W. v. Humboldt und Schiller bestétigt sehen. Vor allem der EinfluB der
kunstkritischen, -philosophischen und &sthetischen Schriften Lessings,
Schillers und v. Humboldts, deren MaBstébe bzw. Wertungen er hiufig in
trivialisierter Form iibernahm, ist in seinen literaturwissenschaftlichen
Arbeiten deutlich spiirbar. [59]

Wir nennen drei Punkte, die Gervinus im EinfluBbereich des Klassizis-
mus zeigen: Erstens hatte er wie seine Gewidhrsménner gelernt, "zwischen
Prosa und Poesie scharf zu scheiden." Zweitens pladierte er im Gegensatz
zur Romantik entschieden fir die "Trennung und Reinhaltung der Gat-
tung.” [60] "Nothing places Gervinus more firmly in the tradition of neo-

57 Siehe hierzu NL1V, S. 19 f. und NL 'V, S. 53, 464, bes. S. 489 ff., wo sich Gervinus
die Aufgabe stellt, "historisch dem Grund und Boden von Epos und Tragédie und den
Verhiltnissen nach[zu]spiiren, worin sie beide wurzeln." (ebda., S. 489)

58 NLIV,S.352u.354.

59 Siehe das auf S. 161 unter der Anmerkungsnummer 43 mitgeteilte Zitat, in dem
Gervinus Autoren nennt, die fiir seine dsthetischen Anschauungen verbindlich seien.
Dasselbe geschieht in NL V, wo es im AnschluB an seine Ausfithrungen zu Schillers Ab-
handlung Uber naive und sentimentalische Dichtung heiBt: "An den Ansichten iiber ein-
zelne Dichter, Dichtungswerke und Gattungen, die in dieser Schrift niedergelegt sind,
gehen wir schweigend voriiber. Sie sind zerstreut in unserem Werke theilweise benutzt
und angefiithrt worden, so wie die dsthetischen Grundsitze, die in diesen Werkchen
[hiermit sind auch die anderen, zuvor besprochenen kunstphilosophischen Unter-
suchungen Schillers gemeint, Anm. d. Verf.] aufgestellt sind, mit Einzelnem was Aristo-
teles, was Lessing und Gothe, was Humboldt und Forster in dem gleichen Sinne gedacht
haben, dieses ganze Buch vielfach durchdringen." (NL V, S. 343)

60 NLYV,S.61und NLIV,S. 342. Dies sei das "Prinzip” des Laokoon: "Im Klopstock
fithlte [Lessing] Musik und Dichtung vermischt, im Lehrgedicht sah er Philosophie und
Poesie verbunden; in der Schilderung Malerei und Poesie; im Epigramm ... Sinngedicht
und Gnome." (NL1V, S. 342) In NL III lamentierte Gervinus iiber das "gemeinschaft-



167

classical poetics than his insistence on purity of genre." [61] Drittens hielt er
das klassische Ideal einer in sich stimmigen Kongruenz von Form und In-
halt fir die schlechthin natiirliche Erscheinungsweise eines jeden wahren
Kunstwerks. "Seine Forderung nach einfacher Anlage und klarem Aufbau
bedeutete auch - der traditionellen Vorstellung von dem in sich und in sei-
nen Teilen harmonischen Kunstwerk entsprechend -, da8 die formalen Mit-
tel mit der Behandlung des Ganzen zusammenstimmen sollten, daB ein
einheitlicher Stil durchgehalten werden miisse." [62]

Seine asthetischen Anschauungen brauchen hier nicht im einzelnen dar-
gestellt zu werden, weil sie bereits von Rolf-Peter Carl ausfiihrlich behan-
delt worden sind. [63] Sie gehen von der grundlegenden, von Winckelmann
formulierten Pramisse aus, daB schon die Griechen, vor allem der immer
wieder gerihmte Homer, zu einem uniiberbietbaren, formvollendeten
"Kunstideal" vorgestoBen seien. Aus diesem Grund miisse der echte Dich-
ter, Goethe und Schiller folgend, auf eine gelungene Verschmelzung seines
modernen, zeitgeméBen Stoffs mit der antiken Form hinarbeiten. Damit ist
natiirlich auch der nach Gervinus’ Dafiirhalten entscheidende MaBstab fiir
den Kunstkritiker und Asthetiker genannt.

SchlieBlich soll hier noch auf eine Stelle in seiner Literaturgeschichte
hingewiesen werden, die als beredter Beleg fiir die von Sengle und Jéager
aufgezeigte Gemengelage verschiedener, miteinander konkurrierender is-
thetischer Entwiirfe in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts gelesen
werden kann:

liche Wesen der Pegnitzer und des Brockes ..., alle Kiinste und Wissenschaften zu ver-
schmelzen, und in dieser Verschmelzung grade das hochste Verdienst [zu] suchen, ein
Bestreben, das nun mannichfach sich gestaltend fortdauerte und einen wunderbaren
Knoten schiirzte, den nachher Lessing plotzlich 16ste. Die Niirnberger hatten in ihren
sonoren Naturlauten die Musik, in ihren Schilderungen die Malerei, in ihren Aufziigen
die Plastik mit der Poesie vermihlt; Geschichte, Ethik und allerhand Wissenschaft
flochten sie hinein. Die Spitze dieses Mischmaschs war die Oper." (S. 549)

61 Hibberd 1968, S. 881.

62 Carl 1969, S. 132 f. "Auch bei der Bestimmung der einem Kunstwerk notwendig
zukommenden Eigenschaften hilt sich Gervinus ganz im Rahmen der tradierten klassi-
schen Asthetik und wei wenig Eigenes beizutragen: historische und poetische Kunst-
werke verlangen ‘Vollendung in sich’, ‘ein geschlossenes Ganzes’, ‘Einheit des Plans’
und den ‘ZusammenschluB der Theile zu einem Ganzen’. Schénheit beruht auf ‘Eben-
maas und VerhiltniB'." (ebda., S. 56)

63 Vgl. die Zusammenstellung der "4sthetische[n] Wertungskriterien” bei Carl 1969,
S. 115 ff.



168

Die Tragodie ist die vertretende Form aller sentimentalen, aller Kunstdichtung, Sie liegt
diesseits jener mittleren Gattungen der Lyrik und Didaktik, die sich zwischen Epos und
Drama bewegen, und sie nimmt daher diese vier Hauptdisciplinen in ihrer reineren Ge-
stalt im Alterthume in sich auf: sie zeitigt in dem dramatischen Dialog die Katastrophe,
sie schiebt diese selbst in einer epischen Erzihlung aus den Augen, der Chor spricht ly-
risch die Empfindung des Zuschauers aus und hilt sein kiinstlerisches Interesse wach,
indem er ihm gleichsam den pathologischen Antheil abnimmt; die didaktische Sentenz
hilft dem Chor, den Betrachter auf der im Stiicke symbolisch dargestellten Idee zu ver-
weilen. Denn die Schilderung des Menschen im Kampfe mit dem Schicksal ist wesent-
lich Darstellung einer Idee; das Sittliche und Intellectuelle im Menschen ist daher in der
Tragédie weit mehr in Anspruch genommen als in dem Epos; sie ist eigentliche Cultur-
poesie und ist daher eine heroische, fiirstliche Dichtungsart genannt worden. Sie ist der
Gipfel aller Dichtung, wenn jene Kunst die hochste ist, die mit der Natur mehr im
Kampfe liegt. [64]

Diese Ausfithrungen sind interessant - und kurios. Gervinus verbleibt mit
ihnen im Bereich der idealistischen Asthetik, lehnt sich nun aber nicht
mehr an die bisher genannten Autoren, sondern an die damals virulenten
dialektischen Spekulationen Hegels, seiner Schiiler und einiger Romantiker
an, die das Drama als Synthese der beiden "niedrigeren" Gattungen, des
objektiven Epos und der subjektiven Lyrik, begreifen wollten. Gleichzeitig
unterscheidet er sich jedoch auf signifikante und folgenreiche Weise von
diesen Spekulationen, weil die Tragodie seiner Ansicht zufolge nicht zwei,
sondern drei bzw. gar vier Gattungen in sich aufhebt. Jedem nur einiger-
maBen in die hohe Kunst der Dialektik eingeweihten Hegelianer miissen
sich bei der Lektiire jener Sitze die Haare gestrdubt haben! Mit dieser
gewaltsamen, hyperhegelianischen Vermittlungsoperation ist eine gewisse
Aufwertung der Lyrik und der lehrhaften Poesie verbunden. Von "vier
Hauptdisciplinen” ist nun die Rede. Dadurch wiederum riickt Gervinus in
die Nihe jener Poetiken vor 1850, welche "die Didaktik als vierte Gat-
tung" [65] zu integrieren suchten und somit die klassische Idee der Auto-
nomie der Kunst zumindest partiell unterliefen.

Wie man sieht, muB3te auch Gervinus der durch unterschiedliche Ent-
wiirfe und Theorien geprigten ésthetischen Diskussion in der ersten Hilfte
des 19. Jahrhunderts seinen Tribut zollen. Obwohl er Epos und Drama des
ofteren apodiktisch als normative BezugsgroBen einer jeden echten Poetik

64 NLV,S. 495. "Das Drama vereint also, wie es sich chronologisch auf dem Gipfel
aller Dichtung ausbildet, auch alle Dichtungsgattungen in sich." (NL IV, S. 19)

65 Jéager 1970, S. 386. Zu den oben erwihnten isthetischen Spekulationen und zum
Versuch einer Aufwertung und Integration der Didaktik siehe die Ausfiihrungen ebda.,
S. 378 ff. u. 386 ff.



169

ausgab, zeigt sich bei ihm jene Unsicherheit, die als Folge einer Situation
entstehen kann, in der verbindliche MaBstébe in Frage gestellt werden und
mehrere, miteinander wetteifernde Systeme koexistieren. Sie duBert sich in
dem Bemiihen, zur Stiitzung seiner Gattungstheorie Lehrsdtze anderer
Provenienz heranzuziehen, die sich in Wirklichkeit schwerlich oder gar
nicht damit vereinbaren lieBen.

Aspekte des Verhdltnisses von formaler
und inhaltlich-historischer Beurteilung

Aus dem zuletzt mitgeteilten Gervinus-Zitat 148t sich die nun genauer dar-
zulegende Vermutung ableiten, daB dessen Verfasser nicht einseitig auf die
Uberzeugung von der Existenz lediglich zweier legitimer dichterischer Gat-
tungen fixiert war. Diese Uberzeugung iibernahm in Gervinus® Literatur-
geschichte zwar eine gewisse erkenntnisleitende Funktion, machte ihn aber
keinesfalls blind fiir andere poetische Formen.

Einerseits war er stark an einer Darstellung der epischen und dramati-
schen Dichtungen interessiert. Es ist natiirlich kein Zufall, daB er das Nibe-
lungenlied als "Volksepos" [66] pries. Bei seiner Erorterung des Gottinger
Hains ging er ausfiihrlich auf dessen Verdienste um die Ballade und das
Epos ein, die in VoB’ Homer-Ubersetzungen und seiner Luise kulminierten,
und zog von dort eine Verbindungslinie zu Goethes Hermann und Dorothea.
Bezeichnenderweise hielt er Oberon und einige weitere Verserzdhlungen
Wielands fiir dessen beste kiinstlerische Leistungen, wéahrend Lessing
hauptsachlich als Theoretiker und Praktiker des Dramas portrétiert wurde.
Goethe wurde als der allseitige, primér aber epische Dichter vorgestellt, der
iberdies mit seiner Iphigenie einen gewichtigen Beitrag zum Drama beige-
steuert hatte; Schiller hingegen erschien als Tragédiendichter und Verfasser
der trotz ihrer Miéngel gewaltigen Wallenstein-Trilogie. [67]

66 NLI, S. 252. "Wir finden in diesem Nibelungenliede die rein plastische objective
Kunst der Alten." Obwohl "wir nicht bestimmt waren, in dieser Gattung eigenthiimlich
ausgezeichnet zu sein, so steht doch dies Werk in seiner grandiosen Anlage ganz allein
neben dem griechischen Epos." (NL1, S. 263)

67 Siehe hierzu NLV, S. 52 ff. (Géttinger Hain); NLIV, S. 305 u. 313 ff. (Vers-
erzihlungen Wielands); NLIV, S. 356 ff., bes. S. 370 ff. (Lessing "fiihlte ..., daB das
Drama allein an der Tagesordnung war. An dessen Ausbildung setzte er seine besten
productiven Krifte." [S. 356]) und NL V, S. 495 ff. (Goethe und Schiller)



170

Andererseits verbannte Gervinus weder die Lyrik in ihren vielfiltigen
Abstufungen noch den ebenfalls in groBer Variationsbreite auftretenden
Roman aus seiner Literaturgeschichte, obwohl er beiden kiinstlerischen
Formen das Recht absprach, eigenstindige literarische Gattungen zu bil-
den. In diesem Zusammenhang seien zwei Stellen zitiert, an denen er seine
flexible Vorgehensweise selbst kommentiert:

Die Ansicht, welche die lyrische Poesie in eine abhingige Stelle riickt, schlieSt darum
keineswegs das AuBerordentliche aus. Wir wissen Pindar wohl zu schitzen, aber ohne
darum iiber Aristoteles zu ziirnen, der ihn neben Homer und Aeschylus zuriicksetzt, und
seine Gattung gegen Epos und Drama in Schatten stellt. [68]

"Das AuBerordentliche" hatte also auch dann ein Anrecht auf seine Be-
handlung in der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen,
wenn es einer theoretisch nicht eben privilegierten Dichtungsart angehorte.
Noch aufschluBreicher sind die Worte, mit denen Gervinus die Darstellung
der Romanproduktion im 18. Jahrhundert einleitete:

Unsere ganze Poesie, auch in den héhern Gattungen (wie im Trauerspiel), hatte sich mit
Anstrengung aus der prosaischen Rede loszuringen, wie wir an den Beispielen von Les-
sing, Gothe und Schiller gefunden haben. Es 148t sich denken, da8 es ihr, die so viel
Miihe hatte, nur in den hochsten Regionen ihre eigenthiimliche Ausdrucksform durch-
zusetzen, nicht gelingen konnte, in dieser Hinsicht einen allgemeinen Sieg zu erringen,
noch weniger also, jene groe Zwittergattung abzuhalten, in der die ungebundene Rede
privilegirt ist. Wirklich ward auch der Roman zugleich mit dem Schauspiel restaurirt ...
Wir haben uns bei den Producten aus diesem Dichtungszweige als solchen nirgends
lange aufgehalten und wollen es auch jetzt nicht, auch wire hier irgend vollstandig zu
sein nicht einmal moglich, wenn es auch zweckdienlich wire; was uns aber dennoch
gleichsam aus accessorischen Griinden ein wenig zu verweilen néthigt, ist hier wie sonst
das ndihere Verhdltnif3 dieser Producte zu den Zustinden, Leistungen und Tendenzen der
Zeit, die Grenzberiihrung von Kunst, Wissenschaft und Leben, die uns unmittelbare Auf-
schliisse tiber alle zugleich gibt. [69)

Gervinus’ Begriindung fiir den EntschluB, die in &sthetischer Hinsicht als
zweitrangig geltende Romanliteratur dennoch zu behandeln, verweist auf
seine primdre Erkenntnisabsicht. Das Interesse an der (kultur)geschicht-
lichen Bedingtheit und Bedeutung der Dichtung dominierte seine An-
schauungen beziiglich des Werts oder Unwerts einzelner Gattungen und
verhinderte somit jedenfalls teilweise eine zu einseitige Konzentration auf

68 NLI1V,S. 130.
69 NLV,S. 157 f. (Herv. v. Verf.)



171

die Darstellung der epischen und dramatischen Poesie. So diente die An-
kiindigung, nicht ausfiihrlich auf die Romanschriftstellerei im letzten Drit-
tel des 18. Jahrhunderts einzugehen, wohl hauptsdchlich der Selbstbe-
schwichtigung, trifft aber auf seine tatsdchlichen Ausfithrungen nicht recht
zu. Zwar behandelte er die vorgestellten Werke meistens kursorisch. Be-
trachtet man hingegen die Gewichtung der einzelnen Kapitel innerhalb des
finften Bandes seiner Literaturgeschichte, dann ergibt sich ein anderes
Bild: Von den etwa 730 Textseiten entfallen ungefihr 200, also mehr als ein
Viertel, auf die "Uebersicht der schénen Prosa (Romanliteratur)"! [70]

Was geschieht aber, wenn Gervinus zusitzlich zu der historischen Be-
trachtungsweise noch &sthetische Kriterien an sein Untersuchungsmaterial
anlegte? Zu der Frage, wie sich geschichtliche und zeitlos konzipierte Ma8-
stibe dann zueinander verhalten [71], sind drei Aussagen zu machen.

Erstens konnen die von den beiden Beurteilungsgrundlagen abgeleiteten
Wertungen unverbunden nebeneinander stehen. In solchen Féllen besitzt
letztlich die historische bzw. politisch-ideologische Deutung des Inhalts und
der Wirkung eines Kunstwerks Prioritdt und bestimmt die ihm zuerkannte
Relevanz. Wie die soeben angesprochene "schone Prosa", so hielt Gervinus
z.B. auch Kleists Hermannsschlacht und die patriotische Lyrik wéihrend der
Befreiungskriege nicht gerade fiir kiinstlerische Meisterleistungen. Er er-
kldrte und wiirdigte sie jedoch vor dem Hintergrund ihrer Entstehungszeit.
Bei der Behandlung Thomas Murners wird diese Einstellung auf den Be-
griff gebracht: "Seine Poesien haben in der That wenig Originales ... Ohne

70 Das so iiberschriebene Kapitel umfaBt die Seiten 157-362. Sengle trifft also nicht
gerade den Kern der Sache, wenn er schreibt: [Gervmus] hat ... keine Lust, den aufstei-
genden Roman, den er fiir Halbkunst hilt, in seiner Literaturgeschichte zu behandeln
und anzuerkennen." Oder: "Seine unmutigen AuBerungen iiber das massenhafte Auftre-
ten des Romans lassen dariiber hinaus den Kenner einer solchen Aufgabe vermuten,
daB der junge ehrgeizige Gelehrte allzu friih die Lorbeeren eines GroBmeisters ernten
wollte und ganz einfach stofflich der prosaischen Formen nicht Herr werden konnte."
(Sengle 11, 1972, S. 653 u. 304)

71 Weimar 1976 meint, es sei bislang nicht gelungen, "die dsthetische und die politi-
sche Doktrin [bei Gervinus] in einer irgendwie gearteten Verhiltnisbestimmung aufzu-
fangen. Die Ergebmsse divergieren ... ganz auBlerordentlich." (S. 317) Die folgenden
Erdrterungen stellen einen weiteren Versuch dar, diese Liicke zu schlieBen. Dabei
gehen sie von der Uberzeugung aus, daB es unméglich ist, das angesprochene Problem
auf eine allgemeingiiltige Losung zuriickzufithren, und daB die von Weimar beklagten
"[divergierenden] Ergebnisse" aus der Beschaffenheit der in dieser Hinsicht nicht ein-
deutigen Historiographie von Gervinus resultieren.



172

ein mehrfaches Interesse sind sie gleichwohl nicht." [72] Im gleichen Sinne
heiBt es uiber Klopstocks Messias, angesichts seiner "viele[n] Gebrechen"
kénne dieser Text "kaum [einen] Ruhm als Kunstwerk an sich begriinden."
Andererseits "haben [wir] ein Dichtungswerk vor uns, das auf dem Geiste
von Jahrhunderten steht ... Diese groBen Verhiltnisse geben einem literari-
schen Produkte &sthetisch keinen ZuschuB8 von Werth, historisch aber einen
ungeheueren.” [73]

Zweitens besteht in Gervinus’ Literaturgeschichte doch insofern eine ge-
wisse Kongruenz zwischen der dsthetischen und der historischen Beurtei-
lung, als er die Weimarer Klassik zum absoluten Hohepunkt der Entwick-
lung der deutschsprachigen Dichtung in beiderlei Hinsicht stilisierte. Auf
diese Weise konnte er zwar nicht die gesamte, aber wenigstens die neuere
Geschichte der "National-Literatur der Deutschen" sowohl unter inhaltli-
chen als auch formalen Gesichtspunkten auf Goethe und Schiller ausrich-
ten. [74] Jene Kongruenz sah er auch durch die romantische und jungdeut-
sche Literatur eindrucksvoll bestitigt. Der in klassizistischen &sthetischen
Vorstellungen befangene Gervinus attackierte sie wegen ihrer angeblichen
Formlosigkeit, die sogleich als Ausdruck der weltanschaulichen Konzep-
tionslosigkeit und subjektivistischen Befangenheit ihrer Verfasser umgedeu-

72 NLII, S. 412. Siehe NL V, S. 676 {. (Hermannsschlacht) u. 677 ff. (Lyrik der Be-
freiungskriege, von der nur Uhlands Gedichte [S. 681] hoheren kiinstlerischen Ansprii-
chen geniigen kénnten.)

Gervinus schilderte die Aufbruchsstimmung jener Zeit nicht ohne Sympathie, grenzte
sich aber ironisch von diesem auch von romantisch-restaurativen Ideen geprigten "ge-
spreizte[n], hochtrabende[n], pomphafte[n] Wesen, diese[m] forcirte[n] Teutonismus"
ab: "Wo aber die Turnkunst den Bau nicht ausdehnen wollte, mute doch die Watte die
Brust hoch und die Schulter breit machen.” (ebda., S. 680)

73 NLI1V,S. 142 f.

74 Darauf haben schon Hibberd 1968 (S. 881) und Hohendahl 1985a (S. 174) hin-
gewiesen. Hibberd ist dabei allerdings zu weit gegangen: "The argument that after the
death of Schiller poetry was bound to decline formed part of his philosophy of history, as
well as supporting the final message of his work, the call to his German contemporaries
to turn away from poetry to politics. Perhaps even Gervinus himself was unaware that
the political message of his work and his philosophy of history as applied to German
literature both depended on his aesthetic beliefs.” Der erste Satz ist akzeptabel, der
zweite hingegen iibertrieben. Der umfassende Bezugsrahmen fiir Gervinus’ Fort-
schrittsmodell auch im Bereich der Literaturentwicklung wird durch seine Untergliede-
rung der nachmittelalterlichen Geschichte in drei aufeinander folgende Etappen und die
damit verbundene Idee der allmihlichen Realisierung des Freiheitsprinzips definiert
(s.u. S. 187 ff.) und nicht durch seine "aesthetic beliefs". Das ist auch gegen Weimar 1976
einzuwenden, der dieser eben zitierten "Formulierung Hibberds das ihr gebiihrende
Gewicht" (S. 319) eingerdumt wissen mdochte.



173

tet wurde. Damit konnten die diagnostizierten kiinstlerischen Méngel der
ideologiekritischen Analyse liberaler Provenienz unterzogen werden: Wer
iber keine geordnete, "realistische” Wirklichkeitseinschatzung verfiige, kon-
ne eben keine echten Kunstwerke schaffen.

Drittens schlieBlich gibt es in seinem Werk Stellen, an denen er, wohl
gendtigt durch die Evidenz des ihm vorliegenden Materials, gegen die
eigene Doktrin eines normativen Formen- und Schénheitsideals verstie8.
Man hat hier ein gutes Beispiel dafiir, daB der von Gervinus angestrebte
historisch-empirische Zugriff auf die Vergangenheit trotz seiner geschichts-
philosophisch fundierten Ideengldubigkeit durchaus konkrete Ergebnisse
zeitigte. Ein erster, allerdings zaghafter Schritt zur Historisierung liegt in
dem Bemiihen vor, vermeintliche kiinstlerische Mangel auf ideen- und lite-
raturgeschichtliche Traditionen zuriickzufiihren. Klopstocks Messias etwa
sei ein gescheitertes Epos. Das sei aber nicht verwunderlich; auf der Basis
der gefiihlsseligen religiosen Innerlichkeit, die fiir Klopstock und seine
Umgebung prigend gewesen sei, habe die nach objektiver Gegenstindlich-
keit verlangende epische Kunst nicht gedeihen konnen. [75] AuBerdem ge-
lang es Gervinus in seiner wissenschaftlichen Praxis manchmal sogar, das
von ihm in der theoretischen Reflexion unvermittelt belassene Verhiltnis
zwischen Form und Inhalt zu konkretisieren. Mit einzelnen Versuchen, die
zunehmende oder nachlassende Attraktivitit literarischer Gattungen und
den Wandel des asthetischen Geschmacks sowie des artifiziellen Gestal-
tungswillens auf die herrschenden geschichtlichen Zustinde zuriickzufiih-
ren, unterlief er seine Uberzeugung von der Existenz zeitenthobener #sthe-
tischer BezugsgroBen partiell.

Dieser Aspekt und die dafiir heranzuziehenden Belegstellen wurden von
der Forschung bereits gebiihrend, ja sogar geniiBlich hervorgehoben: Da
man félschlicherweise davon ausgegangen war, Gervinus habe sich als Lite-
raturhistoriker auf programmatischer Ebene einer formalen Wertung der
Dichtung verweigert, glaubte man einige Resultate seiner Untersuchungen

75 Siehe NLIV, S. 132ff. u. 143 ff. "Wenn schon diese Eigenthiimlichkeit den
groBen Geist in lauter kolossale Irrungen reiBen muBte, als er mit diesen lyrischen Ga-
ben unternahm ein Epos zu dichten, so noch mehr das Hineintragen seiner Person und
seiner personlichen Empfindungen und Stimmungen in seine Poesie.” (S. 133) "Wie viel
ganz ungeheuchelte Allegorie blieb nicht in Milton hingen! wie gingen nicht in Klop-
stock Visionen ein und Schildereien! wie haben beide die musikalischen, elegischen,
idyllischen, lyrischen Elemente zusammengehduft, und die dcht epischen nur mit Miihe
und vereinzelt gefunden!" (S. 145)



174

mit erhobenem Zeigefinger gegen seine unzulidnglichen theoretischen
AuBerungen ausspielen zu kénnen. In Anbetracht eines solchen, sich einem
Irrtum verdankenden Wissensstandes konnen wir hier auf weiterfiihrende
Erorterungen oder veranschaulichende Zitate zu dem Problem verzichten,
wie er bisweilen zu der "Einsicht in die soziale Bindung bestimmter Gattun-
gen und Themen" gelangte. "Er verfolgt ndmlich zum erstenmal - wenn auch
noch unsystematisch und nicht véllig durchdacht - die komplizierten Vor-
génge, die mit der offensichtlichen Vorliebe einer Epoche fiir bestimmte
Stoffe und Formen zusammenhéngen." [76]

Zusammenfassung; Nachwirkungen

Wir haben die wesentlichen Sachverhalte genannt, deren Kenntnis fiir Ger-
vinus’ problematisches Verhiltnis zu einer &sthetischen Beurteilung der
Dichtung unabdingbar sind. Dabei muBten einige falsche Behauptungen
der Sekundirliteratur zurechtgeriickt werden. Wir mochten die wichtigsten
Ergebnisse dieses Kapitels zusammenfassen, kommentieren und die Im-
pulse andeuten, die von den kunstkritischen Analysen in der Geschichte der
poetischen National-Literatur ausgingen.

Die Bereitschaft, in der historiographischen Praxis auch formale MaB-
stabe an die Literatur anzulegen, widerspricht Gervinus’ metawissenschaft-
lichen Ausfithrungen dariiber nicht. Eine kritische Sichtung der Qualitét
seines dsthetischen Urteilsvermogens ergibt freilich, daB er in dieser Hin-
sicht keineswegs differenzierte, Sachkompetenz verratende Beobachtungen
machte. Das war deshalb kaum moglich, weil er einer ahistorischen Schon-
heitslehre verhaftet blieb, die inhaltlich durch trivialisierte Versatzstiicke
einer Kklassizistisch-idealistischen Asthetik geprdgt wurde. Man kann in der
Unfahigkeit zu einer angemessenen formalen Wertung und in den obsole-
ten Formidealen zwei Defizite der Literaturgeschichte von Gervinus erblik-
ken. Sie schmilern jedoch seine wissenschaftsgeschichtliche Pionierleistung
lediglich in gradueller, nicht aber in grundsitzlicher Hinsicht, weil davon
weniger die historische Verfahrensweise, als vielmehr deren sich eben vor-
wiegend auf die inhaltliche Seite der Dichtung konzentrierende Durchfiih-
rung betroffen war.

76 Erler 1962, S. XLIX f. Beispiele zu diesem Themenkomplex sind verzeichnet
ebda,, S. XLIX ff. und bei Gotze 1974, S. 223; siehe auch Anm. 123 auf S. 192.



175

Im {ibrigen muB man einen weiteren Punkt beriicksichtigen. Angesichts
der Tatsache, daB der Glaube an die Existenz unverriickbarer, von zeit-
lichen Determinanten unabhéngiger Gestaltungsprinzipien Gervinus zu der
Aussage verleitete, "die Aesthetik [miiBte] die Philosophie der Dichtungs-
geschichte" sein [77], konnte es fiir seine wissenschaftliche Zielsetzung nur
vorteilhafte Folgen haben, wenn er die 4sthetische Bewertung zur neben-
sdchlichen Fragestellung seiner Historiographie erkldrte. Was im nachhin-
ein als Mangel erscheint, erweist sich unter entstehungsgeschichtlicher Per-
spektive primér als Erfolgsvoraussetzung: Gervinus hatte wohl den richtigen
Instinkt fiir die Hypothek, welche die von ihm iibernommene akademische
oder idealistische Tradition einer normativen bzw. metaphysisch fundierten
Kunstlehre fiir sein eigentliches Erkenntnisinteresse darstellte. "Wich [er] ...
auch dem eigentlichen Problem - der Historisierung der Asthetik - aus, so
trug er doch der Tatsache Rechnung, daB ... Literaturgeschichte als Wissen-
schaft nicht von der philosophischen Asthetik, sondern nur von der Ge-
schichte her konzipiert werden konnte." [78]

Die mutmaBlichen Folgen des von Gervinus propagierten Schonheits-
ideals waren mindestens ebenso problematisch wie dieses selbst. Auf die
Kunstproduktion und -kritik wirkte es modernisierungsfeindlich, weil es die
Festschreibung der fiir die deutsche Kulturgeschichte charakteristischen
Doktrin einer (monumental)klassizistischen Totalit4t begiinstigte. Zweifel-
los hat der Trivialklassizismus von Gervinus die sich mit ihm beschéftigen-
den Junghegelianer (Ruge, Prutz) in ihren konservativen dsthetischen An-
schauungen bestirkt [79] und iiber Vischer und Hettner in der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts weitergewirkt. Das von Helmuth Widhammer
herausgearbeitete Formideal des programmatischen Realismus, in dessen
Fall es "unmoglich [sei], ... zwischen realistischem Neuansatz und Fortfiih-
rung klassizistischer Traditionen zu unterscheiden", weist groBe Ahnlich-
keiten mit den dominanten Wertungskriterien von Gervinus’ Literatur-
geschichte auf, "die ... nach einer Bemerkung der Grenzboten bald zum
Standardwerk avancierte."” [80] Das beginnt schon mit dem "dogmatischen

77 GkhS, S. 596.

78 Rosenberg 1981, S. 24 f.

79 Den junghegelianischen Klassizismus und "die klassizistische Tradition ... als eine
feste typologische Grofle [in der Biedermeierzeit]", vor allem seit 1840, behandelt Sengle
I, 1971, S. 214 ff. u. 251 ff.; Zitat auf S. 251.

80 Widhammer 1971, S. 140 u. 78. Gervinus habe zwar, "anders als Vischer, nicht zu
den Wegbereitern des programmatischen Realismus gehort, diesen aber doch stark



176

Elan [und] prézeptorischen Zug", mit dem Julian Schmidts und Gustav
Freytags Literaturkritik einherstolzierte. Ihr "asthetischer Dogmatismus”
beruhte wie bei Gervinus auf der Uberzeugung, daB es "verbindliche &s-
thetische Norm[en]" gebe. [81] Man bekundete weiterhin seine besondere
Wertschitzung fiir die beiden hohen Gattungen des Dramas und des Vers-
epos, wihrend die Erzéhlprosa nach wie vor mitrauisch und mit zwiespil-
tigen Gefiihlen betrachtet wurde. Zwar hatte man sich mit ihrem unaufhalt-
samen Siegeszug abgefunden, hielt sie aber fir "poetisch nicht vollwer-
tig." [82]

Der fiir Vischer, Hettner und J. Schmidt charakteristische Versuch, Klas-
sizitdt und Modernitéit unter dem Begriff des "Idealrealismus" zu verbinden,
war bei Gervinus ebenfalls vorgebildet. [83] Die von ihm verfolgte Absicht,
im fiinften Band seiner Literaturgeschichte eine Synthese zwischen dem
naiv-objektiven Goethe und dem sentimentalisch-reflektierten Schiller her-
zustellen, lieB sich auch als Pladoyer fir eine Dichtung auffassen, die ihre
besondere Qualitdt dem Prinzip der "Vers6hnung des Realismus und Idea-
lismus" verdanke. Dort konnte man nachlesen, daB die Klassiker den "gro-
Be[n] Antagonismus von Realem und Idealem, ... [der] durch alle Welt
[geht] und ... Spaltungen anrichtet], ... iberwanden" und da8 dadurch “jene
dchte Cultur und Menschheit, die sie anstrebten, die Verséhnung von Natur
und Geist, unter uns moglich geworden ist." Ihre Werke hétten "grade dort
den ungetheiltesten Beifall" gefunden, "wo Schiller dem realistischen und
Gothe dem idealistischen Principe zu huldigen schien." [84]

Die Mischung der Elemente, die diese Werke iiberhaupt moglich machte, ist nicht allein
fiir die beiden Ménner selbst, sondern fiir die deutsche Nation iiberhaupt ein Ruhm ...
Der ideale Dichter fiel auf die Gegenstinde aus der factischen und realen Welt ..., ja
man kann sagen, daB sein dichterisches Wirken auf ... dem Streben nach einem prakti-

beeinflut in seinen literarhistorischen Positionen.” (ebda., S. 96) Dies gilt auch fiir seine
asthetischen Urteile.

81 Widhammer 1971, S. 107, 108 u. 107. Daher hat J. Schmidt in seinem Gervinus-
Nachruf ausdriicklich betont, der Verstorbene habe es mit seiner Geschichte der poeti-
schen National-Literatur der Deutschen "auf ein darstellendes Kunstwerk abgesehn, in
welchem, und das ist das Eigne seines Unternehmens, zugleich die Kunst, richtig zu ur-
theilen, eine wissenschaftliche Begriindung empfangen soll.” (J. Schmidt 1873, S. 344)

82 Siehe Widhammer 1971, S. 146 ff., Zitat auf S. 151.

83 Darauf weist auch Widhammer 1971 (S. 126, Anm. 72) hin, ohne diesem Sach-
verhalt genauer nachzugehen. Zum "Idealrealismus” bzw. "Realidealismus" siehe Jiger
1976, S. 13 ff., bes. S. 16 ff. (Vischer, Hettner) und Widhammer 1971, S. 122 u. 125 f.
(Freytag, J. Schmidt).

84 NLV,S.588,441f. u.519.



177

schen Ziele ruhte; ganz umgekehrt Gothe, der seine realistische Dichtung in Regionen
umtrieb, die dem Ideal viel niher zu halten waren. [85]

Und schlieBlich stimmen die Formulierungen, mit denen Gervinus und
die realistischen Programmatiker ihr Stil- und Kunstideal beschrieben, oft
bis zur Wortgleichheit iiberein. Wir geben, Widhammer folgend, einige
Kostproben: Verlangt wurden die "klassische Kategorie der ‘Simplizitat™,
die "Formprinzipien der ‘Einfachheit’ und ‘Einheit’, des ‘MaBes’ und der
‘Harmonie™ und das "Ideal ... der stilistischen Durchgéngigkeit." [86] Man
legte Wert auf das “Gesetz der Proportionalitdt™ und die "formale Voll-
endung" oder "kompositorische Ganzheit" eines Kunstwerks. AuBerdem
verfocht man die Maxime der “Reinhaltung der Gattungen™ und glaubte
an "[feststehende] Gattungsgesetze." [87]

Man kann also festhalten, daB auch die dsthetischen Wertungskriterien
von Gervinus zu jener klassizistischen Tradition gehdren, die von der Lite-
raturkritik des programmatischen Realismus aufgegriffen wurde, und iiber
deren Vermittlung auf die poetische Produktion einwirkten. Der prominen-
teste Dichter, bei dem man eine direkte Beeinflussung durch Gervinus
nachweisen kann, diirfte Friedrich Hebbel gewesen sein - also ausgerechnet
einer der schirfsten Gegner J. Schmidts, dessen Aversionen gegen den von
ihm als "dsthetischen KannegieBer" und "Nicolai redivivus" [88] bezeichne-
ten Grenzboten-Autor allerdings mehr personlicher als sachlicher Art wa-
ren. Hebbel ist gewil kein exemplarischer, fiir die klassizistische Wendung
seit den vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts aber ein aufschluBreicher
literaturgeschichtlicher Fall. [89] In einem Brief an den in politischer und
schongeistiger Hinsicht konservativen Baron Georg v. Cotta, den Landgut-
besitzer, berithmten Schafziichter und Chef des gleichnamigen renommier-
ten Verlagshauses, nannte Hebbel Autorititen, die fiir sein Kunstverstdnd-
nis aufschluBreich sind: "Man verurtheilte mich ... DieB geschah nun kei-
neswegs ohne Widerspruch; welche Abhandlungen haben Rétscher, Fried-

85 NLV,S.519f.

86 Widhammer 1971, S. 138 u. 139.

87 Widhammer 1971, S. 141, 144 u. 145.

88 Zitate nach Hebbel, Friedrich: Werke, hg. von Gerhard Fricke u.a., Band 3,
Miinchen 1965, S. 651; und nach Ders.: Simtliche Briefe. Historisch-kritische Ausgabe,
hg. von R[ichard] M[aria] Werner, Band 5, Berlin-Steglitz [0.J.], S. 295.

89 Uber dessen "wie immer begrenzte Riickkehr zum Klassizismus" und seine Nihe
zum Junghegelianismus siehe Sengle III, 1980, S. 341 ff. (Zitat: S. 341) u. 355 ff.



178

rich Vischer u.s.w. iiber meine Sachen geliefert, und das briefliche Votum
von Gervinus ... ist gegen meinen Willen, ja trotz meines Verbots, bekannt
genug geworden."” [90] Welche groBe Bedeutung Hebbel dem Zuspruch von
Gervinus auch dann noch einrdumte, als dessen Ruhm bereits verblichen
war, zeigt sich an einigen brieflichen AuBerungen aus dem Jahre 1862.
Nachdem er sich einmal mehr ungerecht behandelt fiihlte - diesmal saen
die bosen Buben in den Redaktionsstuben der iiberregional verbreiteten
Allgemeinen Augsburger Zeitung -, kompensierte er seinen Arger mit der "Sa-
tisfaction" iiber die "anerkennendsten Urtheile", die ihm "von Minnern
ersten Rangs (z.B. von dem strengen Gervinus)" [91] anldBlich der Nibelun-
gen gespendet worden seien: "Auch von Gervinus und Friedrich Vischer
habe ich Briefe, von deren Inhalt man sich in Augsburg Nichts trdumen
14B8t." Oder: "Wenn die Herren ahnten, was Gervinus mir bei Gel. der Nibe-
lungen geschrieben hat!" [92]

Zugleich 148t sich Gervinus’ Hauptwerk in einen akademischen Tradi-
tionsstrang einordnen. Da man sich im universitidren Bereich seit 1848/49
zusehends iiber die Niederungen der kruden Realitdt erhaben fiihlte, rezi-
pierte man es dort anders als der streitbare, an der aktuellen Kunstproduk-
tion interessierte J. Schmidt: Die spéter zur Selbstverstiandlichkeit gewor-
dene, unreflektiert tradierte Trennung zwischen einer gegenwartsbezoge-
nen, formale MaBstibe beriicksichtigenden normativen Literaturkritik und
einer der Vergangenheit zugewandten, sich historisch einfithlenden und
Wertungen nach Moglichkeit meidenden Literaturgeschichtsschreibung
wurde von Gervinus in der Geschichte der poetischen National-Literatur der
Deutschen schon proklamiert und in seiner historiographischen Praxis nur
unbefriedigend widerlegt. "Die Spaltung zwischen Literaturkritik und
-wissenschaft in Deutschland ... hat ihren Ursprung in ganz bestimmten
historisch-gesellschaftlichen Entwicklungen des 19. Jahrhunderts, die es im
einzelnen noch aufzukldren gilte ... Arbeitsteilung und Spezialisierung wei-
sen [der Literaturgeschichte] die wissenschaftliche Betrachtung der ‘Natio-
nalliteratur der Deutschen’ zu, wihrend die Literaturkritik zur feuilletoni-

90 Hebbel: Simtliche Briefe (wie Anm. 88), Band 6, S. 73 (am 10. November 1857).

91 Hebbel: Sdmtliche Briefe (wie Anm. 88), Band S, S. 94 (am 18. Januar 1852 an
Franz Dingelstedt).

92 Hebbel: Simtliche Briefe (wie Anm. 88), Band 7, S. 211 (am 15. Juli 1862 an
Ludwig Goldhann) u. 224 (am 10. August 1862 an Julius Campe). Gervinus’ keineswegs
enthusiastisch gehaltenes Schreiben vom 2. Juni 1862, auf das sich Hebbel bezieht, ist
abgedruckt ebda., S. 409-411.



179

stischen, aktuellen Tageskritik wird. Beispielhaft in diesem Zusammenhang
ist G.G. Gervinus’ Trennung der Literaturgeschichte als Nationalgeschichte
von der asthetischen Kritik." [93]

Drittes Kapitel: Die Strategie der Aktualisierung des literarischen Erbes

Wie im ersten Kapitel dieses Teils dargelegt wurde, war der von Gervinus
erstrebte Ansatz von der Absicht geprigt, sowohl das einzelne dichterische
Werk in den Kontext der politischen und sozialen Zustande seiner Zeit zu
stellen als auch die Literaturproduktion bestimmter Zeitabschnitte bzw.
Epochen als einheitlichen EntwicklungsprozeB zu begreifen. Die geschicht-
liche Betrachtungsweise der kulturellen Vergangenheit hatte jedoch noch
einen anderen Zweck zu erfiillen. Sie sollte nicht blo8 fiir das Verstidndnis
einzelner Werke oder Literaturepochen, sondern fiir die "Kunstperiode"
iiberhaupt gelten. Die Bliitezeit der deutschsprachigen Dichtung sei - so
Gervinus - seit Schillers und Goethes Tod zumindest zundchst voriiber. Um
diesen fiir das Verstdndnis der Geschichte der poetischen National-Literatur
der Deutschen grundlegenden Sachverhalt angemessen begreifen zu konnen,
muB dargestellt werden, was Gervinus unter der "Kunstperiode" verstand
und warum er auf sie zuriickgriff. Es ist zu zeigen, wie er sie untergliederte,
wie er ihr Ende begriindete und welche Folgerungen er daraus fiir die
eigene Gegenwart ziehen zu kdnnen glaubte.

Die Entscheidung fiir die Vergegen-
wartigung der "National-Literatur”

Wir haben schon darauf hingewiesen, daB er die schriftstellerischen Ambi-
tionen des "mittelstindischen" Autors in den Dienst der Weckung oder
Forderung patriotischer Gesinnungen stellen wollte (s.o. S. 115 f.). Diesem
Ziel ordnete er auch die Wahl des zu behandelnden Untersuchungsgegen-
standes unter, stieB dabei aber auf ein Problem, das er so beschrieb: Einer-

93 Gebhardt 1980, S. 3.



180

seits konnten die Deutschen auf keine wiirdige nationale Vergangenheit zu-
riickblicken. Angesichts dieser unbefriedigenden Voraussetzungen sei es
ihnen unter Bezugnahme auf ihre reale Geschichte bislang nicht moglich
gewesen, ein organisch gewachsenes Identitétsgefiihl zu entwickeln, welches
als Ausloser fiir eine ernstzunehmende politische Willensbildung oder etwa
als Motivation fiir die Abfassung und Lektiire einer ihren Namen wirklich
verdienenden Nationalhistorie hitte wirken kénnen. Andererseits konne
gerade ein solches Werk den Patriotismus unter den Deutschen wecken
und sie zu politischen Aktionen anspornen. Sein Verfasser wiirde freilich

an einem undankbaren Stoffe seinen historischen Ruhm aufs Spiel setzen, und wollte er
irgendeinen praktischen Erfolg sich versprechen, so miilte er zugleich mit Mdsers und
Lessings Geiste gewaffnet sein. Ein solcher kénnte sich um die Fortentwicklung unserer
ganzen Volkskultur und Volkslebens unsterblich verdient machen. [94]

Hier liegt natiirlich die Frage nahe, ob diese schwierige Aufgabe iiberhaupt
befriedigend gelost werden kann. Liuft das genannte, sich der Gefahr des
Wunschdenkens aussetzende Unterfangen nicht von vornherein darauf hin-
aus, dem "undankbaren Stoffe" mittels spitzfindiger, aus aktuellem Anla
erwiinschter Interpretationen Ziige zu verleihen, die ihm eigentlich gar
nicht zukommen?

Die damit verbundenen Schwierigkeiten waren Gervinus offenbar be-
wuBt. Jedenfalls unterlieB er den Versuch, jene fragwiirdige Konzeption der
vorprogrammierten, billigend in Kauf genommenen Geschichtsklitterung
einer den Anforderungen der Gegenwart gewissermaBen nicht gewachse-
nen politischen Vergangenheit historiographisch umzusetzen. Das fiel ihm
um so leichter, als er zwei Jahre vor der Erorterung des eben referierten
Dilemmas schon einen fiir den Vormirz typischen Ausweg gefunden hatte,
der fiir seine Zwecke besser geeignet schien. Er erlduterte seine modifi-
zierte Vorgehensweise in der Einleitung zur Geschichte der poetischen Natio-
nal-Literatur der Deutschen. Dort begriindete er die schlieBlich auf die Dich-
tung gefallene Stoffwahl mit dem Argument, wer als engagierter Historiker
fiir den geeinten Nationalstaat werben wolle, kénne nicht auf die Thema-
tisierung der durch territorialstaatliche Zersplitterung und partikulére
Eigenbrotlerei gekennzeichneten deutschen Geschichte rekurrieren. Mit
solchen Werken verbreite man auch unter vaterlandsliebenden Lesern eher

94 SzL, S. 96.



181

Resignation als Zuversicht. Da jedoch die Deutschen auf dem Gebiet der
Literaturproduktion und -kritik erstklassige Leistungen erbracht und damit
im Gegensatz zu ihrer "politische[n] Schmach" [95] bereits zu einer durch
das gemeinsame literarische Erbe gesicherten ideellen und kulturellen Ein-
heit zusammengewachsen seien, habe er sich zur Darstellung ihrer "Natio-
nal-Literatur" entschlossen.

Unter uns scheint es doch endlich einmal Zeit zu sein, der Nation ihren gegenwdirtigen
Wert begreiflich zu machen, ihr das verkiimmerte Vertrauen auf sich selbst zu erfri-
schen, ihr neben dem Stolz auf ihre dltesten Zeiten Freudigkeit an dem jetzigen Augen-
blick und den gewissesten Mut auf die Zukunft einzufl68en ... Doch nicht jede Seite der
Geschichte eignet sich eben hierzu ... Keine politische Geschichte, welche Deutschlands
Schicksale bis auf den heutigen Tag erzihlt, kann je eine rechte Wirkung haben, denn
die Geschichte muB, wie die Kunst, zu Ruhe fiithren, und wir miissen nie von einem
geschichtlichen Kunstwerke trostlos weggehen diirfen. Den Geschichtskiinstler aber
mochte ich doch sehen, der uns von einer Schilderung des gegenwirtigen politischen
Zustandes von Deutschland getrdstet zu entlassen verstinde. Die Geschichte der deut-
schen Dichtung dagegen schien mir ihrer inneren Beschaffenheit nach ebenso wéhlbar
als ihrem Werte und unserem Zeitbediirfnis nach wiahlenswert. Sie ist, wenn anders aus
der Geschichte Wahrheiten zu lernen sind, zu einem Ziele gekommen, von wo aus man
mit Erfolg ein Ganzes iiberblicken, einen beruhigenden, ja einen erhebenden Eindruck
empfangen und die groBSten Belehrungen ziehen kann. Die Wahl eines Geschichtstoffes
mit den Forderungen und Bediirfnissen der Gegenwart in Einklang zu bringen scheint
mir aber eine so bedeutende Pflicht des Geschichtschreibers, daB, hitte ich ... irgend-
eine andere Seite der Geschichte unseres Volkes fiir passender und dringender zur Be-
arbeitung gehalten, ich diese andere ergriffen haben wiirde, weil auch kein Lieblingsfach
den Historiker ausschlieBlich fesseln soll. [96]

Nur die Darstellung dieses Aspekts der deutschen Vergangenheit kdnne an
die nationale Identitdt und das Selbstwertgefiihl der Zeitgenossen appellie-
ren. Es komme jetzt darauf an, die in kultureller Hinsicht antizipierte
nationale Einigung in die historische Realitat iberzufiihren.

Die Vergewisserung der zum Kosmopolitismus disponier-
ten nationalkulturellen Identitit im Medium der Literatur

Wie viele Vertreter des deutschen Liberalismus, dessen Affinitit zum ro-
mantisch-kulturellen Nationalismus betont wurde (s.o. S. 126 ff.), so griff
auch Gervinus auf die "romantisch-nationalpadagogische Tradition" zuriick,

95 SzL, S. 96.
96 SzL,S. 152f.



182

indem er die Dichtung als "nationales Bildungsinstrument” deutete. [97]
Diese Interpretation 148t sich in drei Komponenten aufteilen.

Die "National-Literatur" sei in Deutschland sozusagen ubiquitir gewesen.
Nirgendwo habe sie sich so als Angelegenheit der gesamten Nation entfal-
ten kdnnen, nirgendwo sei ihre gesellschaftliche Akzeptanz so gro3 gewesen
wie dort. Schon im ersten Kapitel des ersten Bandes seiner Literatur-
geschichte fing Gervinus an, den Leser auf diesen vermeintlichen Sachver-
halt einzuschworen, dessen Hervorhebung sich als Invariante durch sein
ganzes Werk zieht. Er gab zwar unumwunden zu, sich "in poetische Er-
gieBungen iiber Poesien [zu verirren,] die nicht existiren”, war davon aber
nicht aus dem Konzept zu bringen. Ein rechter Interpret wei ohnehin,
worauf es ankommt, und so lie8 auch Gervinus kurzerhand "einige Bemer-
kungen folgen ..., die mir die wenigen Notizen, die wir liber den Gesang der
alten deutschen Stdmme besitzen, an die Hand geben." [98] Deren Kern-
aussage lautet so:

Die Deutschen kannten nicht einmal Barden oder Skalden ... Es gab also keinen Stand
unter [ihnen], dem die Pflege der Dichtkunst besonders anvertraut gewesen wire ...
Vielmehr sang bei Gelegenheit in Deutschland Jeder, der sich dazu aufgefordert fiihlte
... Triager und Bewahrer der Gesinge war das Volk. [99]

Dies zeichne vor allem die Glanzzeiten der deutschsprachigen Literatur in
der germanischen Friihzeit, wahrend der Reformation und im 18. Jahrhun-
dert aus.

Die deutsche Dichtung war noch in ihrer Wiege schon in den Hinden des Volks: keine
Dichtung irgend einer Nation der Erde ist es in dem MaaBle gewesen, wie sie, in alten
und neuen Zeiten ... Keine Nation kann in irgend einer Periode ihre ausiibende Kunst in
solch einer Verbreitung und poetischen Anstrich des Lebens so sehr als Gemeingut zei-
gen, wie die Deutschen nach der Abbliithe der ritterlichen Kunst. Die Poesie keiner Na-
tion hat sich so sehr aus dem Volk selbst ohne Pflege von oben gebildet, wie die unseres
vorigen Jahrhunderts. Noch heute sind die Deutschen durch alle Klassen das gesang-
reichste Volk in Europa. [100]

Da diese Poesie eine urwiichsige Pflanze gewesen sei, an der alle Deutschen
teils produzierend, teils rezipierend Anteil genommen hétten, spiegele sich
deren Nationalcharakter in ihren Werken getreulich ab. Die wahren Kiin-

97 Marsch 1975, S. 26.
98 NLI,S. 32.
99 NLI S.33f.

100 NLI,S. 35.



183

stler hitten nicht in realititsfernen intellektuellen Enklaven oder privi-
legierten Kreisen gewirkt. Gervinus versuchte, die von ihm geschitzten
Dichter als Reprasentanten des "Volkes" darzustellen, die dessen Traditio-
nen und Charaktereigenschaften nicht entfremdet gewesen seien. Thre
Werke miiten als authentische Zeugnisse deutscher Wesensmerkmale an-
gesehen werden. "Daher pflegen alle unsere Forscher auf ihrem Gebiete
fir das VolksméBige der Dichtung eine so ungemessene Bewunderung zu
haben." [101]

Diese fiir Tatsachen ausgegebenen Spekulationen fiithrten zweitens folge-
richtig dazu, mehr den Inhalt als die formale Seite der Literatur hervorzu-
heben. Hierbei kam es Gervinus hauptsichlich darauf an, die "Klassiker" als
Propagandisten nationalkultureller Identitit und zugleich als Verkiinder
eines allgemeinmenschlichen, volkeriibergreifend wirksamen Humanitats-
und Freiheitsverlangens zu deuten. Es sei eine zentrale, fiir das Selbstver-
standnis der Deutschen konstitutive Eigenart, zum Abbild der Menschheit
zu werden; die Angehorigen keiner Nation seien dazu so befdhigt und beru-
fen wie sie.

In der deutschen "National-Literatur" komme diese Synthese aus natio-
nalen und kosmopolitischen Elementen in doppelter Hinsicht zum Aus-
druck. Einerseits zeige sie sich im Vergleich mit den anderen europiischen
Literaturen:

Wenn ... jenes Anlehnen, jener Aufbau auf allen ilteren Literaturen ihr einen Charakter
der Universalitit geben, so trigt sie dagegen auf der anderen Seite einen ebenso natio-
nalen und eigentiimlichen Zug, den sie mit keiner anderen vielleicht als der griechischen
Dichtung teilt und der neben und mit jener Universalitit ihr merkwiirdigstes Unter-
scheidungszeichen bildet. [102]

Andererseits dokumentiere sich der universale, den Errungenschaften an-
derer Volker aufgeschlossen gegeniiberstehende Wesenszug der Deutschen
an ihrem besonderen Einfithlungsvermégen in die Antike. Da in der grie-

101 NL1, S. 35. Braunbehrens 1974 macht also irrtiimlicherweise eine allgemeingiil-
tige Erkenntnisabsicht zu einer vorrangig speziellen Fragestellung im Hinblick auf eine
besondere Epoche, wenn er meint: "Vor allem fiir die Literatur des 17. Jahrhunderts gilt
noch ein weiterer Gesichtspunkt, der fiir die Herausbildung einer Nationalkultur von
wesentlicher Bedeutung war: das Verhéltnis von gelehrter und volksnaher Dichtung." (S.
102) Die Beschreibung verschiedener Grade von - liberal verstandener - Volkstiimlich-
keit ist konstitutiv fiir die gesamte Periodeneinteilung der von Gervinus diagnostizierten
Geschichte der "National-Literatur”,

102 SzL, S. 280.



184

chischen Kultur Humanitit und Kunst ihre reinste Auspridgung erfahren
hitten, sei die Beschiftigung mit ihr eine unverzichtbare Schulung zur Aus-
bildung einer kosmopolitischen Gesinnung. [103] Umgekehrt miisse eine
solche Gesinnung natiirlich um so stdrker in einer Nation entwickelt sein, je
besser sich ihre Mitglieder in den Geist des so stilisierten Altertums hétten
einfithlen konnen. Beziiglich dieser Frage glaubte Gervinus seinen Lands-
leuten die besten Noten geben zu konnen. Ohne deren Begeisterung und
tiefes Verstandnis fiir das klassische Altertum habe die "National-Literatur
der Deutschen" nicht zu der schlieBlich von ihr erreichten Qualitét vor-
stoBen und zum abschlieBenden Hohepunkt der europiischen Literatur-
geschichte werden konnen:

Es ist ein einziger groBer Gang zu der Quelle der wahrhaften Dichtkunst zuriick, auf
dem alle Nationen von Europa die Deutschen begleiten, oft iiberholen, am Ende aber
eine nach der andern zuriickbleiben ... Italiener, Spanier, Franzosen und Englidnder
blieben in verschiedener Weise bei der griechisch-romischen oder bei der alexandrini-
schen Bildung haften, und die Deutschen allein setzten den steileren, aber belohnen-
deren Weg fort und gelangten zur schonsten Bliitezeit griechischer Weisheit und
Kunst. [104]

Die positiven Auswirkungen der Antikerezeption auf die deutschspra-
chige Dichtung seien "seit dem Aufleben des Humanismus" nachweisbar.
Bei Hans Sachs habe "der unsterbliche Ruhm der neuaufblithenden Alten
... nachstrebenden Eifer [geweckt]." [105] "Er [traf] auf die Zeiten, wo die
Reformatoren und Humanisten ... die historischen und philosophischen
Schriften der Griechen und Romer iibersetzt und mit Begierde aufgenom-
men" hitten. Die Bedeutung der Wiederentdeckung dieses Schrifttums sei
ihm sogleich klar gewesen: Davon "nahm [er] ... sammelnd und zugleich
umarbeitend heraus, was ihm irgend diente.” [106] Gervinus hob die grund-
sdtzliche, zukunftsweisende Dimension der Auseinandersetzung mit der

103 "Griechenland [zeugte] jene Werke der Kunst und Dichtung, in denen Sinnlich-
keit und Geistigkeit, Naturnothwendigkeit und Vernunftfreiheit so schon in einander
flieBen, es zeugte jene Menschen, die das ganze Abbild einer reinen Menschlichkeit,
nicht das fragmentarische Product einer bestimmten Beschiftigung waren." (NL V, S.
114) Gervinus betonte immer wieder, daB die Griechen ein "Volk" gewesen seien, "wel-
ches der allgemeinen menschlichen Natur treu war, wie kein anderes", und da8 deshalb
das Schliirfen am "Quell griechischer Einfachheit und Natur" als Voraussetzung "aller
wabhren ..., menschlichen Bildung" anzusehen sei. (GkhS, S. 249 u. 203)

104 Szl S. 154 f;s.0. S. 158 f.

105 NLII, S. 425.

106 NLII S. 472.



185

Antike schon im zweiten Band seiner Literaturgeschichte hervor. Sachs
"bricht die Grinzen der Nationalitit und deutet so an, was hinfort fiir die
deutsche Dichtung das Charakteristische werden sollte." [107]

Nach der Gegenreformation, der Etablierung des Absolutismus und der
Entstehung der "volksfremden", manieristischen Barockpoesie habe Lessing
den hohen Stellenwert des klassischen Altertums wieder erkannt. Zwischen
der Reformation sowie dem Humanismus des 16. Jahrhunderts und Les-
sings Tétigkeit stellte Gervinus ausdriicklich eine Beziehung her. Im seinem
Fall vernehme man "die Stimme eines dchten Deutschen aus jenen Zeiten
Luthers, da der antike Geist iiber der ganzen Nation schwebte, der kein
anderer als der Geist der reinen Menschlichkeit ist." [108]

[Lessing] griff ... nicht wie Klopstock in das Judentum und skandinavische Altertum,
nicht wie Wieland in die Zeiten der byzantinisch-romanischen, der griechisch-rémischen
Bildung zuriick, sondern wie er unaffektiert deutsch war, so fiel er auf das rein Griechi-
sche und rein Romische und lehrte uns zuerst die Quelle, aus der jeder groBe Geist in
Deutschland seine befire Stiarkung zog, mit reinem Gaumen schmecken; er erdffnete uns
Aristoteles und Homer, er schulte sich an Plautus und Sophokles. [109]

Ohne seine bahnbrechenden Vorarbeiten, deren Zweck gewesen sei, "reine
Menschlichkeit und Humanitét herzustellen" [110], seien die dichterischen
und kulturpolitischen Leistungen Goethes und Schillers undenkbar.
Gervinus wollte also auch mittels seiner Literaturgeschichtsschreibung
die Identitat der Deutschen auf eine Synthese aus nationalen Eigenschaften
und universalen, kosmopolitischen Werten zuriickfiihren und damit jene
von ihm generell vertretene Auffassung belegen, "wie nahe die deutsche
Nation der allgemeinen Menschlichkeit steht, ... was immer ihr hochster
Ruhm bleiben wird.” [111] In diesem Sinne verfolgte er das Ziel, ihre "klas-
sischen" Dichter als Propagandisten eines allgemeinmenschlichen Humani-
tits- und Freiheitsprinzips vorzustellen und ihnen wegen der Universalitit
ihrer Ideen einen weit iiber die Produktion genuin poetischer Werke hin-
ausreichenden Wirkungsradius in der Kultur- und Wissenschaftsgeschichte

107 NLII, S. 459.

108 NL1V, S. 330. Auch in NLII heiBt es, daB "in gewissen Zweigen der Literatur
des vorigen Jahrhunderts sich die Wiederaufnahme der Bestrebungen der Reforma-
tionszeit fruchtbar zeigte." (S. 425)

109 SzL, S.293.

110 NLIV,S. 332.

111 GkhS, S. 218.



186

beizumessen. Dies gelte natiirlich vor allem fiir den Hohepunkt der deut-
schen "National-Literatur” im 18. Jahrhundert.

Unsere Poesie ndmlich stand von jeher weit weniger isoliert als in anderen Léndern, und
besonders im vorigen Jahrhundert griff sie mit ungemeinen Folgen in alle Facher des
Lebens und der Wissenschaften ein und verzweigte sich nach allen Richtungen mit den
Bestrebungen der Zeit. Klopstock wirkte auf die Religion, Wieland auf praktische Philo-
sophie, Lessing auf die gesamte Wissenschaftlichkeit, VoB auf Philologie und Alter-
tumskunde, Herder auf Geschichte und Theologie. Bei Goethe und Schiller fragen wir
mehr nach Lebensansichten fast als nach Poesie, und wir behandeln sie als Philosophen,
als Vertreter ganzer Richtungen nicht der Dichtung sowohl als des Gesamtlebens ...
Unsere Literatur ... [fiillte] bei uns das ganze Leben der Nation gleichsam aus ... Wir
hatten in Deutschland, wie noch jetzt, keine Geschichte, keinen Staat, keine Politik, wir
hatten nur Literatur, nur Wissenschaft und Kunst. Sie iiberfliigelte alles, sie herrschte
und siegte allerwegs, sie dominierte daher in allen Bestrebungen der Zeit. Diese groSen
Wirkungen machte unsere Literatur nur aus dem Trieb der eigenen Lebenskraft, sie war
von dem ganzen Teile der Nation gefordert, der sich titig oder empfangend fiir sie
interessierte, kein Hof und keine Akademie konnte dabei ein vorragendes Gewicht und
Ansehn gewinnen. [112]

Die Lebenskraft und die Energien des deutschen "Volkes" seien im vori-
gen Jahrhundert also fast ausschlieBlich seiner Dichtung zugute gekommen.
Durch deren Vergegenwirtigung sollte die bewuBtseins- und gemein-
schaftsbildende Macht des Volksgeistes beschworen werden, den es zu be-
greifen und behutsam weiterzuentwickein gelte. "Die Literaturgeschichte
sollte also durch die Darstellung der GroBe der deutschen Nation als Kul-
turnation das NationalbewuBtsein in Deutschland wecken.” [113] Auf diese
Weise glaubte Gervinus seine Leser mit einem zur politischen Tat motivie-
renden Optimismus erfiillen zu konnen. [114] Damit ist der dritte Aspekt

112 SzL, S. 280 f.

113 Lutze 1956, S. 113.

114 Seine Zeitgenossen haben dies (an)erkannt. In einer erstmals 1835 publizierten
Rezension betonte Jacob Grimm, "mit welchem stolz und mit welcher anerkannung"
Gervinus seinen Untersuchungsgegenstand behandelt habe: "Er schreibt aus voller
brust, fiir die ehre unseres vaterlandes, das gefiihl der leser wird durch ihn gekréftigt
und erhoben." (Grimm 1871, S. 177 u. 176) Im Jahr 1838, als die Junghegelianer noch an
die geschichtliche Berufung PreuBen-Deutschlands glaubten (siehe Pepperle 1978, S.
40f. u. 47 £.), rihmte Ruge die "Vaterlandsliebe" von Gervinus, der "sich ... durch den
Stoff selbst, wie er sich dem gesunden, geistigen Auge darstellt, das Gemiith [habe] er-
wirmen [lassen), indem er gar hiufig von verstindiger Anschauung zu poetischer Stim-
mung, zu einschlagender Vergegenwirtigung sich erhebt, und zu hoher Begeisterung
den Leser mit sich fortreiBt! Dabei ist er dcht deutsch nach Gesinnung und griindlicher
Bildung." (Ruge 1838, Sp. 1343 u. 1344) J. Schmidt berichtete riickblickend: "Ich kann es
aus eigner Erfahrung bezeugen: man kam sich stolzer und gehobener vor, wenn man das



187

seines nationalpadagogischen Literaturverstidndnisses angedeutet, der im
folgenden sowohl hinsichtlich seiner Voraussetzungen als auch seiner kon-
kreten Gestalt erdrtert werden soll.

Die geschichtsphilosophische
Verortung der "dsthetischen Periode"

Der Versuch, die mobilisierende Funktion des literarischen Erbes her-
vorzuheben, wurde durch ein fortschrittsorientiertes Geschichtsmodell ver-
starkt, mit dem Gervinus der Dichtung den ihr nach seiner Meinung gebiih-
renden Platz anwies, sie gleichzeitig aber fiir die Zukunft nutzbar machen
wollte. Natiirlich war er davon iiberzeugt, dieses Modell auf empirischem
Wege gewonnen zu haben. Noch sicherer ist jedoch, daB er hier einmal
mehr philosophisch konstruierte. Er untergliederte die neuere deutsche
Geschichte in eine "religiése”, eine "dsthetische” und eine "politische Pe-
riode" und siedelte die Gegenwart als Ubergangszeit zwischen dem zweiten
und dritten Zeitalter an. [115] )

Den Sinn dieser Untergliederung begriindete er sowohl unter nationa-
ler als auch welthistorischer Perspektive. Wegen ihrer germanischen Ab-
stammung seien die Deutschen schon immer sehr freiheitsliebend gewe-
sen. [116] In ihrer jiingeren Geschichte hitten sie das Freiheitsprinzip zu-

Buch gelesen hatte ... [Gervinus] stellte ... mit einer Beredsamkeit, von der man bisher
noch keine Vorstellung gehabt, die segensreichen Wirkungen dar, welche die goldne
Zeit unserer Literatur auf die Entwicklung unsers Nationalgefiihls ausgeiibt ... [Er]
fl6Bte ... uns fiir das wahrhaft GroBe der Literatur eine Begeisterung ein, deren Genuf
wir ihm nie vergessen diirfen." (J. Schmidt 1873, S. 348)

115 Diese triadische Fortschrittskonstruktion wurde von Prutz iibernommen (siehe
Pepperle 1978, S. 122 ff.), der auf Anregung Echtermeyers die Geschichte der poetischen
National-Literatur der Deutschen eingehend studiert hatte. Man findet sie allerdings
nicht nur dort. Hiibinger 1984 weist darauf hin, daB "Gervinus ... diesen Lieblingssatz
seiner geschichtsphilosophischen Einstellung von seinen friihesten Schriften an ... bis zur
1871 geschriebenen Selbstkritik ... variiert” hat. (S. 52, Anm. 70; siehe die Fundstellen-
angaben ebda., denen eine weitere [GkhS, S. 602 {.] hinzuzufiigen ist.)

116 Exemplarisch ist der Topos vom freiheitsbediirftigen Germanen in EGJ entwik-
kelt: "Von unten hinauf stand der particularistische Hang zum Zerfallen in kleine Lehn-
und Stadtgebiete innerhalb der einzelnen Staaten entgegen. Diesen Geist der Sonde-
rung, die Abneigung gegen alle Centralisation, hatten die germanischen Stimme iiber
Europa gebreitet.” (S. 21) Gervinus behauptete dort (sieche ebda., S. 21 ff.) eine Dicho-
tomie zwischen den romanisch-universalistischen, spéter dann katholischen Staaten und
den germanisch-partikularistischen, in denen folgerichtig die Reformation habe entste-
hen oder sich ausbreiten koénnen. Diese Dichotomie habe die okzidentale Geschichte



188

erst im religiosen Bereich und dann im Medium der Literatur auf bewuBt-
seins- und wirklichkeitsverdndernde Weise zur Geltung gebracht. Die erste
Etappe habe in der Reformation ihren Hohepunkt erreicht. Sie habe eine
Erneuerung der Religion und die Erkenntnis erbracht, daB jeder Mensch
fiir seinen Seelenfrieden selbst verantwortlich sei. AuBerdem sei ihr die
Entstehung bzw. Konsolidierung "deutscher” Territorialstaaten zu verdan-
ken, die gegen den Zentralismus Karls V. opponiert hitten. Die zweite, auf
der Reformation aufbauende und in den Dichtungen Goethes und Schillers
kulminierende Epoche habe der Uberzeugung eines sittlich autonomen,
nur sich selbst und dem eigenen Gewissen verantwortlichen Menschen zum
Durchbruch verholfen.

Die welthistorische Bedeutung des Protestantismus erblickte Gervinus in
dessen Erneuerung der urspriinglichen christlichen Frommigkeit und in
dessen Kampfansage gegen die allzu méichtig gewordenen Institutionen der
total verweltlichten, korrupten katholischen Kirche. Die Weimarer Klassik
feierte er als Synthese und Gipfelpunkt der européischen Literatur, weil sie
von dem Umstand, als letzte der bedeutenden européischen "National-Lite-
raturen” zur Entfaltung gekommen zu sein, erheblich hitte profitieren kon-
nen. Die Auseinandersetzung der deutschsprachigen Autoren mit der ita-
lienischen, spanischen, englischen und franzosischen Dichtung habe ihren
Werken sehr zum Vorteil gereicht. AuBerdem seien schlieBlich allein Goe-
the und Schiller zu einem wirklichen Verstandnis des Wesens der formvoll-
endeten griechischen Kunst befdhigt und gleichzeitig imstande gewesen, die
dadurch gewonnenen Einsichten fiir ihre eigene Poesie fruchtbar zu ma-
chen. Nur ihnen sei es gelungen, das moderne Gedankengut und die zeitlos
giiltigen Gesetze der Schonheit bruchlos zu vermitteln.

seit dem Mittelalter entscheidend beeinfluBt, bis schlieBlich im 18. Jahrhundert auch die
romanischen Volker, zundchst die Franzosen, sich jene den Wert der Individualitit und
das Prinzip der Selbstverwaltung propagierenden Ideen germanischer Provenienz ange-
eignet hitten (siehe ebda., S. 97 ff.: "Riickschlag der freiheitlichen Bewegungen auf die
romanischen Nationen"). "Die ersten Anzeichen, daB die schroffe Feindschaft der reli-
giosen Bekenntnisse und die bisherige AusschlieBlichkeit der politischen Grundséitze in
den zwei Volkergruppen Europa’s ihre stdrkste Kraft verloren hatten", zeigten sich an
der Rollenverteilung in den "Kriegen, die die Unabhingigkeit der englischen Colonien
in Amerika einleiteten und durchsetzten." (S. 98 u. 97) Damals seien die Franzosen
erstmals und im Gegensatz zu den Englidndern auf seiten der fiir ihre Freiheit und ihr
Selbstbestimmungsrecht kimpfenden Partei gestanden.



189

Der Verlauf der "dsthetischen Periode"

Wir gehen nun skizzenhaft auf die Geschichte der deutschen "National-
Literatur" ein. Die Kenntnis wenigstens elementarer Grundziige ihrer von
Gervinus diagnostizierten Entwicklung [117] ist ndmlich wichtig fiir das
Verstiandnis seiner Absicht, sie den Zeitgenossen als literarisches Erbe zu
prasentieren.

Das in der germanischen Dichtung herrschende freiheitlich-egalitdre
Moment habe im Mittelalter, vor allem seit der Entstehung des Rittertums
und der Ausbildung feudalistischer Herrschaftsverhéltnisse, einer vom Ka-
stengeist auf nachteilige Weise beeinfluBten Literatur weichen miissen.
Diese Poesie sei im Dienst der eitlen Selbstbespiegelung der Oberschicht
gestanden und habe das gesamte iibrige "Volk" fiir kunstunwiirdig gehal-
ten. Deshalb habe sie den Kontakt mit der Wirklichkeit verloren und sei
zwangsldufig zum Riickzug in eine chimdrische, realitdtsferne Phantasie-
und Scheinwelt genétigt gewesen. Seit dem Beginn des 14. Jahrhunderts sei
jedoch wieder eine gegenldufige Tendenz zu verzeichnen: Damals habe die
in deutscher Sprache verfaBte "volkstiimliche" Literatur analog zum Auf-
stieg der "biirgerlichen" Stddte und zur Artikulation reformatorischer Ideen
einen groBen Aufschwung genommen. Zwar vermochte sie nach Gervinus’
Einschdtzung im Zeitalter der religiosen Neubesinnung noch nicht jene
zentrale Rolle zu spielen, die er ihr etwa drei Jahrhunderte spater zubilli-
gen wollte. Dennoch ist es natiirlich nicht zufillig, daB8 er ihre erste Bliite-
zeit mit der Entstehung eines "mittelstandischen" Publikums zusammenfal-
len lieB, dem wegen seiner antipdpstlichen Haltung zudem eine "nationale”
Gesinnung zugesprochen wurde.

Die Parallelen zwischen der politischen bzw. sozialen Geschichte und der
Literaturentwicklung konnten jedoch weiter verfolgt werden. Wahrend der
aufgewiihlten Zeit im Gefolge der Reformation [118], hauptséchlich aber
unter dem EinfluB des Absolutismus habe die Dichtung einen erheblichen
Qualitétsverlust hinnehmen miissen, weil der am hofischen Leben partizi-
pierende Kiinstler strikt weisungsgebunden, also unfrei, und der Sphére des

117 Siehe auch Gotze 1980, S. 307 ff.: "Die Epochen der deutschen Nationallite-
ratur”.

118 Gotze 1980 (S. 318 f.) iiberschitzt die Bedeutung der Bauernkriege fiir den von
Gervinus diagnostizierten Verfall der Kunst, der als Ausdruck einer allgemeinen, sich
unter anderem auch in Bauernaufstinden entladenden Krisen- und Umbruchssituation
im 16. Jahrhundert vorgestellt wird.



190

gewohnlichen "Volkslebens” entfremdet gewesen sei. Das Resultat davon
sei eine bis zum frithen 18. Jahrhundert reichlich unbedeutende Literatur
gewesen. Man habe eine manirierte, unnatiirliche Poesie gedrechselt und
auBerdem die Verherrlichung der despotischen Fiirsten sowie die Legiti-
mierung ihrer partiellen, eigensiichtigen Herrschaftsinteressen betrieben.
Diese Zustinde hétten sich erst wieder mit der allméhlichen Etablierung
des aufklédrerischen Gedankenguts, einer universalistischen Ethik und eines
neuen, "biirgerlichen” SelbstbewuBtseins geéndert. Der erwachende Biirger-
stolz habe zunehmenden EinfluB auf das gesamte wirkliche Leben gewon-
nen und dhnliche Ergebnisse auch in der Literaturproduktion und -kritik
hervorgerufen. Daher glaubte Gervinus, der Franzosischen Revolution die
in Goethe und Schiller kulminierende deutschsprachige Dichtung des 18.
Jahrhunderts als Aquivalent an die Seite stellen zu kdnnen. Beide Ereignis-
folgen seien als Manifestationen der unaufhaltsamen, die Emanzipation des
"Biirgertums" vom spétabsolutistischen Obrigkeitsstaat erstrebenden Frei-
heitsidee anzusehen, die im ersten Fall direkt zum Versuch ihrer histori-
schen Konkretisierung, und im anderen zur verbalen Artikulation ihres
Selbstverstandnisses und ihrer Intentionen im Medium der Literatur ge-
dréngt habe. [119]

Gervinus fithrte noch einen weiteren, aus heutiger Sicht kuriosen Grund
als Berechtigung fiir diese Parallelisierung an: Man konne den "Revolu-
tionscharakter” der neueren deutschen Literatur durch einen Vergleich
ihres Verlaufs mit den Ereignissen der franzosischen Geschichte zwischen
1789 und dem Staatsstreich Napoleons veranschaulichen, indem man ein-
zelne Dichter mit verschiedenen Phasen des Revolutionsgeschehens in Be-
ziechung setze. [120]

119 Die soeben referierte Geschichte der Dichtung wurde von Gervinus zu Beginn
von NLII knapp umrissen: "Die ganze Kunst in Deutschland hatte ja [im Mittelalter]
nichts mit der Nation im Ganzen, sondern nur mit den Héfen und dem Adel gemein, sie
war von oben herab gehegt, nicht von unten herauf gewachsen, sie war ein geimpftes
Reis ... Den umgekehrten Gang nahm ... die neuere Kunst der Deutschen. Sie gieng,
nachdem das aristokratische Protectorat derselben bis auf die patricischen Biirger her-
abgekommen war, einen langsamen Gang mit der biirgerlichen Entwickelung der ge-
sammten Nation, und in der Reformation war sie das Eigenthum Aller, wie in keiner
anderen europdischen Nation dieser Zeiten; sie fiel zwar dann wieder in Ziinfte, Gesell-
schaften und Schulen zuriick, bahnte sich aber im vorigen Jahrhunderte wieder den Zu-
gang zu allen Klassen und wuBte sich eine Theilnahme zu verschaffen, die gleicherweise
an Umfang und Wirme in neueren Zeiten und Voélkern ihres Gleichen nicht hat." (S. 7)

120 Zitat: SzL, S. 283. Vgl. zum folgenden SzL, S. 283 ff., wo Gervinus den Versuch
unternimmt, “mit Ubertragung der Symptome einer politischen Revolution die dhnli-



191

Klopstock und Wieland sind fiir Gervinus die ersten bedeutenden Dich-
ter des 18. Jahrhunderts. Sie hétten bezeichnenderweise zunichst von den
"biirgerlichen" Republiken Hamburg und Ziirich aus agiert und im Gegen-
satz zur lebensfernen, manieristischen Barockpoesie einen natiirlichen und
empfindsamen Ton in die Dichtung eingefiihrt. Doch sei die Artikulation
dieser neuen Gefiihlsdimension bei Klopstock noch zu gestelzt, zu artifiziell
geraten, wihrend sie Wieland zu einer lasziven, unentschuldbaren Frivolitat
verleitet habe. Die Werke des einen seien zu stark von der englischen, die
des anderen zu sehr von der franzosischen Literatur beeinflut worden.
AuBerdem hitten sich beide trotz ihrer zwar vornehmen, aber durchaus
"biirgerlichen" Gesinnung wieder recht bereitwillig in die Abhéngigkeit von
hofischen Mézenen begeben, was ihrer Dichtung nicht zum Vorteil gereicht
habe.

Ihnen folge die Inkarnation der deutschen Literaturrevolte, das "wunder-
bare Reformations- und Revolutionsgenie" [121] Lessing, der fir die ge-
maBigt-biirgerliche und konstitutionell gesinnte Partei der franzosischen
Revolutiondre stand und Gervinus’ volle Sympathie genoB. Er galt ihm als
der eigentliche Begriinder der unter seiner Anleitung selbstandig und reif
gewordenen "National-Literatur der Deutschen". Lessing habe das dngst-
liche Kopieren fremdsprachiger Muster zuriickgedréngt und seine Mutter-
sprache ohne Einschrankungen literaturfahig gemacht, indem er die damals
ibliche Ausdrucksweise in die eigenen Werke und Schriften iibernommen
habe. Daher zeichne sich seine Dichtung durch einen kurzen und prignan-
ten Stil und eine vormals unerreichte Wirklichkeitsndhe aus, fiir die es je-
doch noch eine andere Ursache gebe: Der aus einer reichen Lebenserfah-
rung schopfende Lessing sei ein scharfsinniger Menschenbeobachter und
deshalb zu einer psychologisch wahren Darstellung menschlicher Charak-

chen Erscheinungen in unserem Literaturstaate zu gliedern." (S. 283) Das Argumenta-
tionsschema, Personlichkeiten aus der Kultur- und Philosophiegeschichte bzw. ihre
Werke in eine dem Ablauf der Franzosischen Revolution angeblich entsprechende Rei-
henfolge zu stellen, tauchte seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts des 6fteren auf. Heine
beispielsweise parallelisierte in seiner Schrift Zur Geschichte der Religion und Philoso-
phie in Deutschland Kant mit Robespierre und dem jakobinischen Terror, Fichte mit
Napoleon und Schelling mit der Restauration (Heine, Heinrich: Sédmtliche Schriften in
zwolf Binden, hg. von Klaus Briegleb, Band 5, Frankfurt/M. u.a. 1981, S. 594 ff., 610 u.
635). Siehe auch Stuke 1963, S. 58, bes. Anm. 39, in der auf Fundstellen bei Heine, Ed-
gar Quinet und Hegel verwiesen wird.
121 SzL,S.11.



192

tere befdhigt gewesen. [122] SchlieBlich komme ihm wegen seines uner-
miidlichen (kultur)politischen Engagements ein weiteres, von Gervinus am
meisten geschétztes Verdienst zu. Lessing, der sich die Unabhéangigkeit des
freien Schriftstellers so lange als moglich erhalten habe und niemals frei-
willig in den Dienst eines Fiirsten getreten wire, sei stets, auch in seinen
Wolfenbiitteler Jahren, ein Mann des "Volkes" gewesen. Diesem Selbstver-
stdndnis entsprechend habe er "alle die abgelebten poetischen Gattungen,
die (wie das Lehrgedicht) nur Bedeutung fiir die oberen Stinde hatten,
[zerstort]” und sich mit seiner ganzen Energie der Errichtung eines "Natio-
naltheaters" verschrieben. Es sei sein groBtes Anliegen gewesen, "die Biihne
als Vereinigungspunkt der Nation zu griinden" [123] und unter der damali-
gen Intelligenz die Vorstellung eines durch die gemeinsame Sprache und
Kultur gegebenen nationalen Zusammengehorigkeitsgefiithls zu wecken
oder zu foérdern.

Leider sei er anfangs jedoch nicht verstanden worden - und der jakobini-
sche Terror habe in der Gestalt des Sturm und Drang in der deutschen Li-
teratur gewiitet. Die wiistesten Gesellen dieser Gruppe, als deren Mentor
Herder vorgestellt wurde, seien Lenz und Klinger gewesen. Sie hétten sich
sowohl im Leben als auch in der Kunst als Originalgenies gebérdet und in
der Destruktion aller Regeln und Normen gefallen. Das standige Verabso-
lutieren ihrer subjektiven Bediirfnisse habe sie die durch Lessings Wirken
offenkundig gewordene gesellschaftliche Verpflichtung des Schriftstellers
nicht erkennen lassen [124] und die Kunst in eine Sackgasse gefiihrt.

122 "Lessing schrieb deutsch; er nahm seine Rede aus dem Stock unserer eigenen
Literatur und ging auf die Natursprache des Volks zuriick; er schrieb, wie man sprach,
und gab seinem Stile durch die dialogische Redeweise ... einen Reiz, den kein deutscher
Schriftsteller weiter gehabt hat." Zugleich "[zeichnete er] den echten und wahren Men-
schen", weil er von einer "Vielfalt der Erfahrungen" ausging und deshalb "die Menschen
und das Leben in mannigfachen Gestalten [kannte], wie selbst Goethe nicht." (SzL, S.
292 u. 293)

123 SzL, S. 284 u. 285. Jene Autoren, welche Gervinus’ partielle Einsicht in die Hi-
storizitdt kiinstlerischer Stile und Gattungen hervorheben, belegen dies unter anderem
mit Lessings Ablehnung des "Lehrgedichts" und seiner Sympathie fiir die Griindung
eines "Nationaltheaters".

124 Schon Rychner 1922 hat darauf aufmerksam gemacht, daB Gervinus die 6ffent-
liche Verantwortung des Schriftsteliers angemahnt, dafiir aber wenig Versténdnis ge-
erntet habe. "Die Tendenz, fiir welche [er] das Banner ergriff, ... vermochte ihn dazu,
den Dichter nicht blo8 als verpflichtungslos geistigen, sondern als sittlichen Wert kri-
tisch zu bestimmen. Er ist dafiir beiBend getadelt oder ironisch gestachelt worden, da
man die gute Absicht {iber dem Ton ... meistens einfach vergaB und nur noch die
spieBerliche Selbstgerechtigkeit und Uberheblichkeit unangenehm auf sich wirken lieB."



193

Man habe sich jedoch wieder besonnen: Goethe und Schiller hétten nach
der Uberwindung ihrer jugendlichen Geniephase erneut an Lessing an-
gekniipft und die Entwicklung der deutschen "National-Literatur" zur Voll-

(S. 118) Merkwiirdigerweise sind diese Bemerkungen von der marxistischen Forschung,
welcher der Gedanke vom politischen Auftrag der Kunst und Wissenschaft gut vertraut
ist, nicht beachtet worden. Erler 1962 schreibt, der Sturm und Drang sei fiir Gervinus
“letztlich ein hektisches Aufbegehren einer sittlich nicht ganz intakten Generation" ge-
wesen, und unterstellt ihm eine "reichlich hausbackene Moralitdt" und eine "professorale
Philistrositat" (S. XXXVIII, LX u. LXVI). Mit diesen nicht gerade schmeichelhaften
Charakterisierungen kniipft er an Dietze 1959 an, der Gervinus eine "treuherzige und
pausbiéckige Moralitdt" attestiert und auf die “philistrdse[n] Grenzen" seiner Literatur-
geschichtsschreibung hingewiesen hat (S. 464 u. 463). Ebenso einseitig argumentiert
Gotze, Gervinus sei wegen seiner "Philistermoral" (Gotze 1974, S. 345, Anm. 222), sei-
ner "SpieBermoral” (Gotze 1980, S. 336) zu einer angemessenen Wiirdigung von Lenz
und Klinger auBerstande gewesen. Zu einem gewissen Grad mag der in den angefiihrten
Zitaten iibereinstimmend konstatierte Sachverhalt ja zutreffend sein; schlieBlich gibt es
fir Gervinus’ sinnenfeindliche, demonstrativ zur Schau gestellte biedermeierliche Sit-
tenstrenge nicht zuletzt lebensgeschichtliche Griinde. Andererseits verkennen die zitier-
ten Autoren jedoch die politische Funktion der moralisicrenden Redeweise des von
ihnen Gescholtenen. Manche gehen zwar kurz darauf ein (siehe Erler 1962, S. XXXVII
und Gétze 1980, S. 336 £.), arbeiten sie aber nicht entschieden genug heraus. Hiibinger
1983 hat Erler deshalb zu Recht vorgeworfen, "zu sehr Gervinus’ ethischen Rigorismus
als Ausgangspunkt seiner literarhistorischen Urteile in den Vordergrund” gestellt zu ha-
ben. (S. 7) Auch Hennies 1984 verwahrt sich gegen die "schulmeisterliche Wertung, die
glaubt, Gervinus ... als Philister verurteilen ... zu miissen" (S. 144, Anm. 1), und betont
statt dessen, daB "Politik bei ihm wesentlich in moralischer Gestalt erscheint." (siche
S. 83-87, Zitat auf S. 83)

Die moralisierende Verurteilung des Sturm und Drang resultierte folgerichtig aus
dem liberalen Mittelstandsbegriff, der ebenfalls primar durch die Bestimmungen einer
"biirgerlichen" Sittlichkeit und Verniinftigkeit definiert wurde. Sie zielte darauf ab, den
angeblich iiberheblichen Subjektivismus dieser Dichter und ihre damit einhergehende
Verantwortungslosigkeit gegeniiber der "Nation" zu brandmarken. Mit ihrer Hilfe sollte
eine gesellschaftlich nicht eingebundene kritisch-avantgardistische Intelligenz attackiert
werden, die nur an sich und nicht an die Allgemeinheit denke. Dies kann man durch die
Beobachtung belegen, da sich Gervinus in den (kultur)politischen Auseinandersetzun-
gen seiner Gegenwart genau derselben Argumente bediente. Er wies immer wieder auf
die nach seinem Dafiirhalten evidenten Parallelen zwischen dem Sturm und Drang und
dem Jungen Deutschland hin und kanzelte die Jungdeutschen mit folgenden Worten ab:
"Blickte ich vollends auf die Motive des oppositionellen Schwindels in diesen Klassen
und entdeckte in den bewunderten Verfechtern dieses neuen Schriftthums die gemein-
ste Eitelkeit, die personlichste Leidenschaft, die furchtbarste Selbstsucht als die haufig-
sten Quellen der ganz vagen und unklaren Anfechtung aller bestehenden Dinge bis in
die letzten Heiligthiimer der Gesellschaft, so wandte ich mich von diesem Geschlechte
.. mit jenem unwiderstehlichen Ekel ab, der etwas spiter in einem Aufsatz Ueber
Bome’s Briefe aus Paris einen offentlichen Ausdruck gefunden hat, durch den ich mich
fiir alle Zeit mit dem ganzen TroB dieser Coterien zerwarf. Diese neue Generation in
ihrem grundsétzlichen Egoismus und Epicurismus war der schroffe Gegensatz der friihe-



194

endung gebracht. DaB und warum Gervinus die Weimarer Klassik nicht nur
als Hohepunkt der deutschen, sondern der gesamteuropdischen Literatur-
geschichte bewertete, ist bereits dargelegt worden. Goethe und Schiller
wurden als méBigend, ordnend vorgehende Vollender und legitime, kiinst-
lerisch gleichwohl innovativ wirkende Erben einer langen, zuletzt revolutio-
nire, ja sogar anarchistische Ziige tragenden Literaturperiode portrétiert.
Gervinus konnte somit ihr Wirken mit der historischen Leistung Napoleons
gleichsetzen, deutete diese Analogie allerdings nur behutsam an. Da die
antinapoleonische Stimmung wihrend der Befreiungskriege noch zur Ent-
stehungszeit seiner Literaturgeschichte nicht ganz vergessen war, belie3 er
es bei der vagen Andeutung, die beiden Dichter seien "im friedlichen Kon-
sulate"” fiir die Kunst téitig gewesen. [125]

Die Tatsache, daB er den zum Tyrannenhasser und Singer der Freiheit
stilisierten "politischen” Schiller teilweise gegen den "Quietismus" des natur-
begeisterten Goethe ausspielte, ist zwar eine fiir die Literaturkritik und
Publizistik des Vormaérz zeittypische Erscheinung, braucht hier aber nicht
ndher ausgefiihrt zu werden. Im Interesse der Konstruktion eines zur Iden-
tifikation einladenden literarischen Erbes lag ihm némlich in erster Linie
daran, die Zusammenarbeit beider Autoren als eine spannungsreiche, aber
harmonische und fiir beide Seiten gewinnbringende Ménner- und Kiinstler-
freundschaft zu beschreiben. Dieser im weiteren Verlauf des 19. Jahrhun-
derts kanonisch werdenden Vorstellung verlieh er mit emphatischen Wor-
ten Ausdruck. [126]

ren Teutonischen Jugend eines rein vaterldndischen, biirgerlichen, aufopferungsfrohen
Charakters." (Leben, S. 235) Tatséchlich finden sich in dem erstmals 1835 publizierten
Aufsatz iber Borne die gleichen Vorwiirfe (siehe GkhS, S. 396 ff.).

125 SzL, S. 287. Zu beriicksichtigen ist hier wohl die Tatsache, daB das obige, erst-
mals 1842 veroffentlichte Zitat kurz nach der Rheinkrise niedergeschrieben wurde, in
deren Verlauf es in Deutschland zu einem neuerlichen Aufleben nationalistischer Res-
sentiments gegen Frankreich gekommen war.

Gervinus bewunderte Napoleon, "solange er mit seiner Nation im Einklange" stand
(SzL, S. 303) und als rechtméaBiger Sachwalter der wiahrend der Franzosischen Revolu-
tion erhobenen Forderungen aufgefaBt werden konnte. Napoleon habe auf dem evolu-
tiondren Wege der Reform von oben zahlreiche Interessen des Biirgertums auf den
Gebieten der Verwaltung, der Rechts- und Wirtschaftspolitik aufgegriffen und damit die
fortschrittshemmende Gesellschaftsordnung des Sténdestaats endgiiltig zum Untergang
verurteilt. Von seinem Staatsstreich und autokratischen Regiment war Gervinus aller-
dings nicht sonderlich angetan.

126 Siehe NL 'V, S. 440 ff. u. 518 ff. "Wer wollte zwischen Beiden wihlen! wer die
Grundlehre Beider, die wir ... in unserer Darstellung wieder und wiederbringen muBten,
die Lehre von der vereinten totalen Menschennatur, so blind aus dem Auge lassen! wer



195

Fir die romantische Literatur brachte Gervinus kein Verstdndnis auf.
Nach dem mit der Weimarer Klassik erreichten absoluten Kulminations-
punkt der Literaturgeschichte habe es zwangsldufig abwirts gehen miis-
sen. [127] Die Romantik brandmarkte er als lebens- und wirklichkeitsferne
Dichtung, deren Vertreter sich in die irrealen Sphéren der Phantasie und
des Traums oder in Wunschbilder einer schénen, aber unwiederbringlichen
Vergangenheit gefliichtet hatten. Er verglich sie mit der ebenfalls unzeit-
gemiBen, veralteten politischen Theorien anhdngenden Restauration.

Der "mittelstédndische”
Charakter der "National-Literatur"

Aus dem hier sehr verkiirzt rekapitulierten Lingsschnitt durch die Ge-
schichte der deutschsprachigen Dichtung folgt, daB diese nur innerhalb
eines "mittelstindischen”, freiheitsliebenden Milieus habe gedeihen kon-
nen. Sie miisse deshalb als eine genuin "biirgerliche” Form der geistigen
Weltaneignung und -auslegung angesehen werden, mit deren Hilfe das
"Biirgertum" versucht habe, sich iiber die Bedingungen der eigenen Existenz
aufzukliren und ein eigenes Welt-, Moral- und Selbstverstdndnis zu entwik-
keln. Allen fiinf Banden von Gervinus’ Literaturgeschichte liegt das Schema
zugrunde, ein niederes kiinstlerisches Niveau bzw. einen Qualitétsverlust
der Literatur immer dann zu konstatieren, wenn die historischen Rahmen-
bedingungen der Entstehung oder Forderung einer "biirgerlichen”, sich der
Idee der Freiheit verpflichtet wissenden Gesellschaft ungiinstig gewesen
seien. [128] Das gilt auch fiir einzelne Autoren. Die Werke solcher Verfas-
ser, die trotz duBerer, ihren Belangen an sich forderlicher Umstidnde den
"Mittelstand” und die von ihm propagierten Ideale abgelehnt hitten,
muBten natiirlich Méngel aufweisen. Wer hingegen auf der ‘richtigen’ Seite
stand, habe auch unter eher schlechten zeitgeschichtlichen Voraussetzun-
gen gute kiinstlerische Leistungen erbringen kénnen.

Die Veranschaulichung der Defizite der mittelalterlichen Dichtung und
der Barockpoesie sollte dem Beweisziel dienen, daB sich die im EinfluB-

mochte das Eine als das AusschlieBliche preisen, da sie selbst uns auf ein Drittes wiesen,
das groBer ist als Beide!" Insofern miisse man "die Einseitigkeit Preis geben, mit der wir
uns héufig in eitlem Gezédnke zwischen beide Dichter partheien.” (ebda., S. 522 u. 441)
127 Vgl. Pfaffenberger 1981, S. 188 ff.
128 Siehe hierzu Goétze 1980, S. 319 ff., 334 u. 337.



196

bereich des hofischen Lebens entstandene Kunst niemals wirklich entfaltet
habe. AuBerdem wurde die konstatierte Schwéche jener Literatur als Indiz
fur die Grenzen und Mingel mittelalterlich-universalistischer und (spit)-
absolutistischer Herrschaftsformen ausgegeben: Die Dichtung wurde von
Gervinus unterschwellig als eine wesentliche, wihrend der "asthetischen
Periode" sogar als die hochste und wichtigste Form der Artikulation allge-
meinmenschlicher Werte vorgestellt. Somit vermochte die Darlegung ihrer
Inanspruchnahme oder Géngelung durch Adel und Klerus ein iiber spezi-
fisch kunsthistorische Dimensionen hinausreichendes, ideologiekritisches
Schlaglicht zu werfen. Gleichzeitig sollte z.B. anhand der grobschlichtigen,
wihrend der Reformationswirren entstandenen Pamphlete und der angeb-
lich stillosen Dichtung des Sturm und Drang demonstriert werden, wie weit
auch eine von unterbiirgerlichen oder sich bewuBt von der "biirgerlichen
Gesellschaft” distanzierenden Schichten getragene Literatur ein wirklich
hochstehendes kiinstlerisches Niveau unweigerlich habe verfehlen miissen.
Natiirlich war auch in diesen Fillen eine Destruktion der dahinter vermute-
ten radikalen politischen Gesinnungen beabsichtigt.

Die Qualitat der Kunst war nach Gervinus’ Auffassung also von dem
jeweils zeitgenossischen Grad der Verwirklichung des genuin "biirgerlichen”
Freiheitsprinzips abhéngig. Es ist insofern kein Zufall, daB das oben be-
handelte "Gesetz aller geschichtlichen Entwickelung", die Dreiteilung der
nachmittelalterlichen Geschichte in eine "religiose"”, "dsthetische” und "po-
litische Epoche” und der Verlauf der "National-Literatur der Deutschen"
Parallelen aufweisen. Obwohl die drei Modelle inhaltlich verschieden aus-
gerichtet sind, stimmen sie hinsichtlich der Festlegung von Hohe- und Tief-
punkten der deutschen Vergangenheit durchgéngig tiberein. Die Wieder-
herstellung einer substantiellen Religiositit, die Erkenntnis der sittlichen
Autonomie des einzelnen und die Leistungsfahigkeit der Dichtung wurden
als konkrete Erscheinungsformen und Indikatoren der Verwirklichung der
Freiheit gedeutet.

Nach alledem muB der Frage nachgegangen werden, wie Gervinus die
Begriffe "Biirgertum”, "Mittelstand” und "Volk" in seiner Literaturge-
schichte verwendete. Eine prézise Klarung der ihnen zukommenden Be-
deutungsgehalte ist allerdings nicht einfach: Obwohl sie dort eine zentrale
Rolle spielen, werden sie nirgendwo genau definiert. Andererseits konnen
wir hier auf grundsitzliche, problemorientierte Erdrterungen verzichten
und uns von der naheliegenden These leiten lassen, daB Gervinus den vom



197

Liberalismus konzipierten und auch von ihm selbst verfochtenen Mittel-
standsbegriff in die Geschichte der poetischen National-Literatur der Deut-
schen tibertrug.

Die synonym gebrauchten Termini "Biirgertum” und "Mittelstand" haben
sowohl eine antiaristokratische als auch eine antiplebejische Komponente,
wie soeben bei der Darstellung des ‘Nachweises’ gezeigt wurde, daB die
Kunst nur in einem "mittelstandischen" Milieu optimal zur Entfaltung ge-
kommen sei. Sie definieren sich also, der Beschaffenheit eines Schlagworts
gemdB, nicht zuletzt durch das Prinzip der Kontrastbildung. Dieses probate
Verfahren, die eigene Position im wesentlichen durch einen Verweis auf die
Gegner vermeintlich zu bezeichnen oder zu rechtfertigen, ist recht ent-
lastend, weil es von der mitunter unangenehmen Verpflichtung ablenkt,
tiber die Richtigkeit der eigenen Anschauungen und Ziele selbstkritisch
nachzudenken. AuBerdem war, wie wir bereits wissen, die auf jene Art vor-
genommene doppelte Abgrenzung nach oben und unten typisch fiir das
Selbstverstdndnis der Anhdngerschaft des frithen Liberalismus. Auch wenn
man nach den positiven Eigenschaften fragt, die dem "Mittelstand" in der
Literaturgeschichtsschreibung von Gervinus zugeordnet werden, st68t man
auf vertraute Tone. Es handelt sich dabei um die uns ebenfalls schon be-
kannten moralisierenden, iiber den Standard unverbindlicher Allgemein-
platze nicht hinauskommenden Charakterisierungen, die zu einer genauen
historischen Definition des von ihnen bezeichneten Phdnomens viel zu vage
sind und in erster Linie von Gervinus’ kurzerhand verallgemeinertem
Wunschdenken beziiglich des Idealtyps eines vormaérzlichen Liberalen ab-
geleitet werden konnen: Der "Mittelstand" erscheint als der alleinige legi-
time Trager und Befiirworter des Freiheits- und Gerechtigkeitsprinzips und
der wahren, schon zur Zeit der Reformation zutage tretenden nationalen
Gesinnung. AuBerdem verfigt er iiber einen nach aktiver Gestaltung der
Wirklichkeit drdngenden, sittlich legitimierten Lebenswillen, der an das
nicht minder bedeutende Korrektiv einer realistischen, Ubereilungen jeg-
licher Art verhindernden Weltsicht zuriickgebunden bleibt.

Das "Volk" hingegen, dessen Wohlfahrt zur obersten Maxime aller (kul-
tur)politischen Aktivititen erklart wird, ist er weitere, alle "Stdnde" umfas-
sende Begriff. Allerdings seien nur "mittelstdndische” Autoren bzw. die
nach MaBgabe "biirgerlicher" Normen Handelnden zu einer wirklich "volks-
timlichen" Tétigkeit befahigt gewesen. Allein sie hitten wegen ihrer Um-
sicht und ihres moralisch sanktionierten Verantwortungsgefiihls die legiti-



198

men Anspriiche aller gesellschaftlichen Gruppen gleichermaBen zu beriick-
sichtigen vermocht. Gervinus konnte diese Botschaft zwanglos in seine Lite-
raturgeschichte einflieBen lassen, weil er nicht nur einzelne Dichter, son-
dern auch deren soziales und politisches Umfeld vorstellen wollte. Das gab
ihm die Gelegenheit, verschiedene Aspekte des Verhéltnisses von Indivi-
duum und Gesellschaft zu diskutieren und seine ambivalenten Ansichten
iiber das leitungsbediirftige "Volk" zu entwickeln.

Die skizzierten Sachverhalte lassen sich an seinen Ausfiihrungen iiber die
Literatur des Reformationszeitalters besonders gut aufzeigen. Als sozial-
historischer Ausgangspunkt der Darlegungen fungierte die Tatsache, daB
die nachmittelalterliche Gesellschaft in Bewegung geraten sei. Sie habe die
erstarrten Verkehrsformen und die trdumerische, weltfremde Esoterik der
Ritterkaste der Lacherlichkeit preisgegeben oder einfach negiert. Schrift-
steller und Publikum hitten sich in zunehmendem MaBe wieder aus dem
"Volk" rekrutiert. Das habe zunichst positive Auswirkungen auf die Poesie
gehabt.

Der "biirgerlichen und volksmiBigen Dichtung" [129] dieser Zeit sei der
neu erwachende Wirklichkeitssinn der damaligen Menschen zugute gekom-
men. "Alles war bei ihnen Leben, alles Lebendigkeit und Sinnlichkeit."
"Stets ri sie die Welt und die Wirklichkeit hin, und Wirklichkeit muBte
haben, was auch in der Form ihre trdumende Einbildungskraft beschéftigen
sollte." [130] Die Dichtungen héatten von der reformatorischen Aufbruchs-
stimmung profitiert und miiBten als authentische Zeugnisse des "wirkli-
che[n] poetische[n], an Mannichfaltigkeit und Bewegung so reiche[n] Le-
ben[s] dieser unteren Klassen" betrachtet werden. "Jetzt begiinstigte das
Leben, die Stimmung der Nation ... die groBte sinnliche Lebendigkeit und
Bewegung in dem Liede, so wie seine Originalitit.” [131]

GewiB trug zu diesen Eigenschaften des Volkslieds sein Entstehen in den bezeichneten
Klassen nicht wenig bei. Was mit aller Anstrengung der Mdnche, der Ritter, der ansaBi-
gen Handwerker und Gelehrten die Dichtung nicht ... erlangen konnte, das fiel ihr in der
Ungebundenheit unter allen Klassen des niederen Volkes von selbst zu. Die Freiheit,
die Zwanglosigkeit, ja selbst die vollige anarchische Ziigellosigkeit schlug ihr im ersten
Augenblick dieser groBen Revolution zur groBten Zierde an; was ihr die Heiligkeit des
einen Standes und die Sinnigkeit und der Adel des anderen und der Ernst des dritten

129 NLII, S. 286.
130 NLIIL, S. 301 f.
131 NLII, S. 303 f.



199

nicht geben konnten, das gab ihr der Leichtsinn, die Sinnlichkeit, die Derbheit und der
unverwiistliche Humor der unteren Stinde. [132]

Allerdings nur "im ersten Augenblick” - schon bald seien geile Triebe aus
dieser Literatur hervorgeschossen. "Wie bei jeder Reform und Revolution
der erste Ausbruch rein und edel zu sein pflegt, ehe die Leidenschaften und
der Eifer des Aenderns verwirren, so war es hier." [133] Die Erneuerung
der Poesie habe schnell eine ruindse Eigendynamik angenommen. Die
Konsequenz dieser unheilvollen Tendenz sei gewesen, da8 sie notwendig
ins "Extrem iiberschlagen muBte." [134] Viele Koche verderben offenbar
den Brei; das gilt sogar dann, wenn das von Gervinus sonst vielgeriihmte
"Volk" selbst kocht:

Ob aber diese Popularitit ... auch der Wiirde und dem Werth des Gesangs giinstig war?
Allgemeine Theilnahme an irgend einem Geschifte wird auch allgemeine Pfuscherei
zur Folge haben. Unser Kirchengesang - wer wird das leugnen? - ist nur durch seine
VolksmaBigkeit herabgekommen. [135]

Und so habe die "Verbreitung der dichterischen Ausiibung im Volke"
zwangslaufig zur Verflachung und Trivialisierung der Kunst beigetragen.
"Die Kiampfe des wirklichen Lebens rissen die Poesie jetzt in so tiefe
Regionen herab, daB ihr allmahlig der letzte Ausgang bevorzustehen
schien." [136]

Auch gingen in diesen Zeiten schon historische Gegenstiande voll Gewohnlichkeit und
theologische Streitfragen in Poesien ein, die keiner poetischen Auffassung mehr fahig
waren; Gedichte und Gespriche vertraten dann nur die Stelle von pikantern Zeitungs-
artikeln und Caricaturen, und machten allen Unfug in Reich und Kirche, aus allen Stad-
ten und Winkeln mit jenem ersten Wetteifer bekannt, der keine Hemmung achtet und
kein MaaB kennt. Es war eine Zeit der Ausschweifung, der Uebertreibung des Natur-
triebes und der Ausgelassenheit in allen Fachern. [137]

Vor der Folie dieses Zeitgemildes, das durch die Darstellung literari-
scher Zustidnde die allgemeinen Eigenschaften des "Volkes" in seinen Stér-

132 NLII, S. 303.
133 NLII, S. 305.
134 NLII, S. 352.
135 NLIL, S.36f.
136 NLII, S. 289 u. 420.

137 NLII, S. 448 f.; vgl. den groferen Argumentationszusammenhang ebda., S.
423 f. u. 447 ff.



200

ken und Schwichen dokumentieren sollte, konnte Gervinus seine Lehre
von der gesellschaftlichen Sonderstellung und Verantwortung des "Mittel-
standes" profilieren. Wer als Kiinstler oder Politiker Erfolg haben und sei-
ner Nation einen Dienst erweisen wolle, miisse die zeitgeschichtlichen
Strukturen und Machtverhéltnisse durchschauen und auf das "Volk" oder
dessen "biirgerlichen" Kern bauen.

Das nicht begriffen zu haben, mache die Tragik von Huttens Wirksam-
keit aus:

[Er] hitte fortwihrend, wie er im Anfang that, dem gesunden Tacte des Volkes trauen,
auf den Theil desselben vorzugsweise bauen sollen, der die bessere Bildung iiberhaupt
unterstiitzte und forderte ... Hutten ging mit Sickingen ... unter, weil sie voreilend das
Volk verlieBen, auf dessen Begleitung sie immer warten muBten; nur Luthern kronte
sein Werk, weil er allein unter so vielen unruhigen Kopfen zur rechten Zeit eigensinnig
feststand, die Neuerungssucht dimmte, und sich ganz allein auf den Mittelstand
stiitzte. [138]

Neben Ubereilungen aller Art drohe die Gefahr, das "Volkstiimliche" mit
dem Ordindren und Obszénen zu verwechseln, das "unter dem niederen
Volke" [139] beheimatet sei. Dies zeige das abschreckende Beispiel Thomas
Murners, der nicht nur als schlechter Charakter, sondern auch als Opfer der
damaligen Zeitumsténde présentiert wird. An

seine[n] Poesien ... sieht [man] vor Allem ..., wie nun mit Gewalt der Volksgeschmack
alles bis ins tiefste herabri ... Er gibt sich also der deutschen Dichtung fiirs Volk hin,
allein nachdem er diesen einen Schritt gethan hat, thut er auch einen zweiten, der ganz
unnothig war. Er redet nicht allein popular, sondern plebejisch. [140]

Der wahre Exponent einer "mittelstdndischen" Gesinnung hingegen sei
zwar dem Allgemeinwohl und geschichtlichen Fortschritt verpflichtet, lasse
sich aber auch in unruhigen, aufgepeitschten Zeiten nicht von seiner Be-
déchtigkeit und seinem realistischen Reformkonzept abbringen. Diese
Kombination aus selbtlosem geselischaftlichen oder kiinstlerischen Auftrag
und iberlegener Geisteshaltung brachte Gervinus auf den Begriff des
"Volkslehrers". Verwirklicht sah er sie beispielsweise bei dem "Biirger" und
Dichter Hans Sachs.

138 NLII, S. 434.
139 NLII, S. 459.
140 NLII, S. 412f.



201

Trotz groBer Anteilnahme am "Schicksal des Vaterlands und seiner Bil-
dung und Besserung" [141] habe er mit "eindringlicher Vielseitigkeit der
Lage seiner Zeit und seines Volkes folgen und sie ergriinden und ... schil-
dern" konnen, "ohne in seiner Besonnenheit zu wanken, ohne von seiner
Ho6he herabzusinken." "Der Strudel dieser [groBen einheimischen Ereig-
nisse der Reformationszeit] hatte so manchen dahingerissen.” Sachs jedoch
"zeigt uns die ganze Welt in ihrer treibenden Bewegung und Hast, ungeirrt
er selber, aus seiner stillen Klause, in der ihm nichts entgeht, nichts aber ihn
mit sich reit, nichts ihn gleichgiiltig 148t, nichts aber auch ihm seinen
Gleichmut raubt." [142] In seinen Dichtungen habe er den "Gemeinsinn"
aller beschworen und "das Volk vor den Spiegel seiner wahrhaftigen Ge-
maélde [ge]fiihrt." [143] Aus dem antiken und christlichen Schrifttum "hob
[er] ... seinen Zeitgenossen das hervor, was wir in der Schule dem kind-
lichen Geiste eben so vorfiihren und leitete auf die unmittelbarste Weise
die lautersten Wasser des aufgefundenen Quelles bis in die untersten
Volksklassen." Der "Mann, der dazu den rechten Ton des Volks traf wie Lu-
ther", "ward ein humanistischer Volkslehrer.” [144]

Die gleichen Eigenschaften findet man bei der Charakterisierung Les-
sings wieder. Nach dem SelbstfindungsprozeB der friihen Jahre "[lebte er]
im groBen Ganzen seiner Nation" und schloB "sich dem Gesetze des Welt-
gangs an." [145] Er habe seine publizistische, kritische und kiinstlerische
Tatigkeit "auf [die] genaueste Kenntnis des Bestehenden" gegriindet "und
weist praktisch nur zum Hoheren und Besseren, aber nur zu dem Besseren
vorwirts, zu dem die Verhiltnisse reif schienen." [146] Auch er wird zur
Autoritét, zum "groBe[n] Wegweiser der Nation" stilisiert. Lessing, stets auf
der "Hochwacht", "erscheint ... als ein Kind der Zeit und als ihr Mentor
zugleich." Bis er sie eines Besseren belehrt habe, hitten die Deutschen
falschen literarischen Mustern nachgeeifert: "Unter diesen Umstédnden, sagt
er selbst, fehit uns die Hand, die uns fiihrte. Er selber lieh sie seinem
Volke." [147] Er habe seine nationalpddagogische Verantwortung ernst ge-

141 NLII, S. 465.

142 NLII, S. 461.

143 NLII, S. 472 f.

144 NLII, S. 474.

145 SzL, S. 295.

146 NLIV,S. 337.

147 NLIV, S. 345, 344, 336 u. 346.



202

nommen und "brachte die gelehrtesten Gegenstinde in der ungelehrtesten
Behandlung vors Volk." [148]

Die im Vormirz weitverbreitete Uberzeugung, der "Mittelstand" bilde
den sozialintegrativ wirkenden Kristallisationskern der neuen, sténdig
wachsenden freiheitlichen Gesellschaftsordnung und konne deshalb fiir die
gesamte Nation sprechen, wird bei der Darstellung Lessings einmal ganz
unverhohlen im Hinblick auf einige fundamentale politische Forderungen
des Liberalismus aktualisiert. Unter geschickter Weckung des Anscheins,
lediglich Lessings Verméchtnis zu referieren, nahm Gervinus dessen Pldne
zur Errichtung eines "Nationaltheaters” zum AnlaB eines Plddoyers fiir
einen geeinten deutschen Nationalstaat, die konstitutionelle Monarchie,
das Prinzip der Gewaltenteilung und eine gerechte Gewichtung der politi-
schen Kompetenzen.

Das Theater ist das eigentliche konstitutionelle Gebdude in dem Reiche der Poesie,
wenn es - wie Lessing strebte - Nationaltheater wird ... Lessing brauchte keine Hoéfe
mehr fiir die deutsche Literatur, wenn er fiir diese Form Sinn in dem Volke fand, wenn
ihm gelang, die Biihne als Vereinigungspunkt der Nation zu griinden, wo die ausiiben-
den, gesetzgebenden und richterlichen Gewalten geschieden sind, wo alle Stinde in rich-
tiger Gleichstellung sitzen, fiir jeden gesorgt wird und jeder freies Stimmrecht hat. [149)

Aus den bisherigen Ausfiihrungen 148t sich das Fazit ziehen, daB Gervi-
nus den liberalen Mittelstands- und den ihm entsprechenden Volksbegriff
auch seiner Literaturgeschichtsschreibung zugrundelegte. Er projizierte
zeitgenossische Vorstellungen also kurzerhand in die Vergangenheit zu-
riick. [150] Die Bevolkerungsstruktur der im Spéatmittelalter aufkommen-

148 SzL, S. 284.

149 SzL, S. 284 f.

150 Besonders auffillig wird dies etwa bei seinem penetranten Lobpreis auf die
"volksthiimliche Manier der Nibelungen" (NL1I, S. 282) und der Kudrun: "Beide Ge-
dichte ... reichen gleichsam in jene alten Zeiten mit ihren Thaten, Sitten und Gesinnun-
gen hiniiber, aus denen die Stimme der migestimmten romischen Feinde die Tapfer-
keit, die Wildheit, aber auch die Treue und Verldssigkeit, die Zucht und Keuschheit
unserer ehrwiirdigen Ahnen rithmten [sic!] ... Diese Dichtungen voll gesunder Kraft, voll
biederer wenn auch rauher Sinnesart, voll derber aber auch reiner, edler Sitte" seien be-
redte "Zeugnisse fiir die angestammte Vortrefflichkeit unseres Volkes ... Im Keime wer-
den wir bei unseren Vitern schon die Ehrbarkeit, die Besonnenheit, die Innigkeit und
alle die ehrenden Eigenschaften finden, die uns noch heute im Kreise der européischen
Volker auszeichnen. Diese herrlichen Stoffe uralter Dichtung lassen ... auf eine Fiille
des Gemiithes und auf eine gesunde Beurtheilung aller menschlichen und gottlichen
Dinge schlieBen, die seitdem ein Erbtheil der Nation geblieben sind, das mit jedem
neuen Umsatz wuchernd zu einem weiten Vermdgen heranwichst." (NL I, S. 283)



203

den Reichsstadte [151] galt ihm als ebenso "mittelstdndisch” wie die seit
dem Beginn des 18. Jahrhunderts allméhlich entstehende biirgerliche
Gesellschaft. Die unbefriedigende inhaltliche Prizisierung der genannten
Termini muB auf ihren Verwendungszweck zuriickgefiihrt werden. Sie wur-
den als politische Schlagworte benutzt, die sich gerade wegen ihrer diffus
gehaltenen, ungeniigenden Bestimmung als scheinbar selbstversténdliche,
iiber jede Problematisierung erhabene sozialhistorische GroBen ausgeben
lieBen. Dabei fungierte die Qualitit der Poesie als Indikator fiir das Gedei-
hen des "Mittelstandes" und die Durchsetzung des wahren, von ihm ver-
fochtenen Menschen-, Moral- und Weltverstindnisses. Gervinus wollte ver-
anschaulichen, "wie das Hervortreten eigentlicher Volksdichtungen allemal
in dem genauesten Verhiltnis mit dem Hervortreten der mittleren Klassen
steht." [152] Deren Beféhigung zur Literaturpflege sollte natiirlich iiber kul-
turelle Dimensionen hinausweisen und den "Mittelstand" als produktiven
Teil der Menschheit und legitimen Reprédsentanten der Nation bzw. des
"Volkes" prasentieren. "Um [die Geschichte der poetischen National-Literatur
der Deutschen] in ihrem selbstgewéhlten Anspruch ... wiirdigen zu kdnnen,
sollte sie als eine ‘Volksgeschichte’ der nationalen Literatur- und Kultur-
entwicklung zwischen Reformation und Revolution gelesen werden, in der

151 An seiner Beschreibung des reichsstddtischen "Biirgertums” von Niirnberg, "wo
der Mittelpunct aller kiinstlerischen, wissenschaftlichen und gewerblichen Thétigkeit
war" (NLII, S. 423), zeigt sich nochmals die Fragwiirdigkeit der marxistischen Lesart,
"Mittelstand" und "Bourgeoisie" bei Gervinus gleichzusetzen, in aller Deutlichkeit. Hans
Sachs sei "der Biirger einer Stadt" gewesen, "die damals in beneidenswerthem Flore des
Wohlstands, des Haushalts, der Bildung stand”, und habe den dort lebenden, trotz aller
Fehler "tlichtige[n] Schlag von Menschen" (NL I, S. 461 u. 296) treffend charakterisiert:
"Alles was den guten deutschen Mittelstand gut bezeichnet, Handwerkscharakter, ehr-
bare Gildennatur, Hausverstand, Ehrlichkeit und Biederkeit, fromme Einfalt, tiichtiges
sittliches Mark und practische Einsicht ins Leben, spricht liebenswiirdig aus ... diesen
Stiicken." Hier werden eindeutig ziinftige Werte beschworen, nicht aber Maximen eines
modernen, Strategien der Profitmaximierung betreibenden Geschiftsgebarens. Gervinus
ging sogar so weit, die tugendhaften, "[in ... bescheidener Dunkelheit bleibenden) Biirger
... [der deutschen] Communen, von denen es eine groBe Zahl an GroBe, Pracht und
Reichthum mit den weltberiihmten italischen Stddten aufnahm", positiv von dem dorti-
gen, auf Bediirfnisweckung und Luxus ausgerichteten oberitalienischen Handelskapita-
lismus abzuheben: "Machiavelli ... sagt, sie seien zufrieden gewesen mit reichlichem
Brod und Fleisch ..., und jeder lebte nach seinem Stande, vergniigt mit den Producten
seines Landes und mit weit geringern Bediirfnissen als seine Italiener." (NLII, S. 477,
295 u. 296) Als Interessenvertreter des aufstrebenden Wirtschaftsbiirgertums im 19.
Jahrhundert hitte Gervinus seine Sympathien dem friithneuzeitlichen Kapitalismus
zuwenden miissen.

152 SzL, S.172.



204

Gervinus den ProzeB kultureller Identititsbildung, nationaler Selbstbe-
hauptung und innergesellschaftlicher Durchsetzungskraft der ‘mittleren
Schicht’, des Biirgertums also, als der zukunftsweisenden Tragerschicht des
gesellschaftlichen Wandels, geschildert hat.” [153]

Mit der Ineinssetzung von "Mensch" und "Biirger" und der Propagierung
eines die Substanz des "Volkes" ausmachenden "Mittelstandes" wurde eine
Politisierung der Dichtung bewirkt, die sich den Zielsetzungen des Libera-
lismus verpflichtet wuBte, dies gleichzeitig aber als Parteinahme fiir das
Allgemeinwohl schlechthin auszugeben vermochte. Auch Goétze hat fest-
gehalten, daB fiir Gervinus "der Idealtypus des Menschen ... der Biirger
[ist]." [154] Wer sich durch dessen vordergriindiges Menschheits- und
Volksgeistpathos blenden 148t, kann die von ihm betriebene Inanspruch-
nahme des literarischen Erbes fiir die Interessen und Anspriiche des libe-
ralen Biirgertums nicht angemessen begreifen.

Ein kleines publizistisches Scharmiitzel ist in diesem Zusammenhang
recht aufschluBreich. In einer Selbstanzeige seiner Literaturgeschichte, die
im gleichen Jahr wie deren erster Band erschien, sah sich Gervinus genétigt,
seine Bestimmung der Literatur als einer vorrangig "biirgerlichen” Angele-
genheit zu verteidigen. Wilhelm Grimm hatte die Dreistigkeit besessen, ihm
zu widersprechen! "Er will mir nicht gelten lassen, da die Poesien des
Freidank und Thomasin als Anfénge der biirgerlichen Dichtung zu betrach-
ten sind." [155] Damit hatte Grimm natiirlich einen zentralen und insofern
neuralgischen Punkt des von ihm kritisierten Werks beriihrt. Gervinus
wollte in diesem Fall anscheinend von vornherein keinen Widerspruch
zulassen und konterte deshalb mit der Frage,

ob sich wohl Hr. G. denselben Begriff von biirgerlicher Dichtung macht wie ich? Was
ich darunter verstehe, taucht auch in meinem ersten Bande grade wie diese Dichtung
selbst in der Zeit, die er umfaBt, nur eben auf. Wenn er den zweiten Band abgewartet
hitte, wiirde er mir nicht widersprochen haben; denn wenn ich in dergleichen Dingen,
die den Kern meines Buches beriihren, nach solchen Studien solche Fehler gemacht hiitte,
die man im Vorbeigehen so ausfinden und bloBstellen kdnnte, so wire mein Werk auch
nicht einen Pfifferling wert. [156]

153 Hiibinger 1984, S. 52 f.

154 Gotze 1980, S. 301.

155 SzL, S. 133. Siehe Grimm, Wilhelm: [Selbstanzeige der Edition von] Vridanks
Bescheidenheit, wieder in: Ders., Kleinere Schriften, hg. von Gustav Hinrichs, Band 2,
Berlin 1882, S. 449-468, bes. S. 462 f.

156 SzL, S. 133, Herv. v. Verf.



205

Gervinus’ nachdriickliches Insistieren auf der von ihm verwendeten Katego-
rie der "mittelstdndischen" Literatur kann nochmals belegen, welche ent-
scheidende Rolle ihr in seiner Historiographie zukommt. Sie sollte nicht
nur eine heuristische Funktion wahrnehmen, sondern auch eine aktivie-
rende Wirkung auf die Leser der Geschichte der poetischen National-Litera-
tur der Deutschen ausiiben. Wir kommen damit zur Erorterung jener Kon-
sequenzen, die Gervinus aus der Untersuchung der "asthetischen Epoche”
ziehen zu kénnen glaubte.

Das "Ende der Kunstperiode"

Erstens war er der Ansicht, daB die groBe Zeit der Dichtung auch in
Deutschland abgelaufen sei und daB dies Folgen fiir die politischen Ver-
hiltnisse haben miisse. Gervinus machte sich den im Vormairz vielzitierten,
letztlich auf die Hegelsche Asthetik zuriickgehenden Topos vom "Ende der
Kunstperiode" zu eigen, deutete ihn aber radikaler und einseitiger als seine
Zeitgenossen.

Hegel hatte gelehrt, die Kunst habe schon mit dem Untergang der klassi-
schen Kunstform, also seit der Entstehung des Christentums, einen Sub-
stantialitdtsverlust hinnehmen miissen. Damit wollte er jedoch keinesfalls
der nachfolgenden Kunstproduktion bis zu seiner Gegenwart prinzipiell
jeden Wert absprechen. "Hegel spricht lediglich vom Ende der héchsten
Bestimmung der Kunst, vom Uberschreiten ihrer héchsten Méglichkeit, er
spricht jedoch an keiner Stelle vom Ende der Kunst {iberhaupt.” "Die mo-
derne Kunst sagt etwas aus, was auch in der modernen Welt nur durch die
Kunst ausgesagt werden kann, aber sie sagt nicht das Ganze aus, und sie
sagt es nicht auf hochste Weise aus. Die moderne Kunst ist fir Hegel neben
der christlichen Religion, den Wissenschaften und der Philosophie ein
Organon der Wahrheit, aber sie ist fiir ihn nicht wie fiir Schelling das
hochste Organon der Wahrheit." [157] Auch Heine, die Jungdeutschen und
Junghegelianer, die diesen Topos auf die politische und ideengeschichtliche
Situation seit dem Ende der Weimarer Klassik bezogen, hatten nicht die
Absicht, die Existenzberechtigung der Literatur schlechthin zu leugnen. Sie
wollten nur gegen die obsolet werdende und wirklichkeitsferne Dichtung

157 Oelmiiller 1965/66, S. 87 u. 89.



206

der Klassikepigonen und Spitromantiker polemisieren, die einer ideali-
stisch-spekulativen Asthetik und Weltanschauung verpflichtet blieb.

Im Gegensatz hierzu bestritt Gervinus den Sinn und die Notwendigkeit
literarischer Kreativitdt in seiner Zeit generell. Er bewertete diesen nach
seiner Meinung unleugbaren Sachverhalt als Indiz dafiir, daB sich die Deut-
schen vom unfruchtbar gewordenen, selbstgeniigsamen Dichten und Den-
ken abwenden und der politischen Praxis widmen sollten. Am Ende des
letzten Bandes seiner Literaturgeschichte beklagte er die Zuriickgeblieben-
heit der staatlichen und o6ffentlichen Zustdnde in Deutschland: "Verkiim-
mert und verdorrt ist wahrlich bei uns der Staat und alles, was dem han-
delnden Leben, dem Mittelpunkt unseres ganzen Daseins, verwandt ist, auf
eine klagliche Weise." Daraufhin entwickelte er den Gedanken, "ein neues
und gesundes Leben in unserer Dichtung" sei nur vor dem Hintergrund
"eine[r] duBere[n] Zeitbegiinstigung" moglich. [158]

Nur das Staatsleben beugt die freie Entwickelung noch nieder; und ehe dieses refor-
miert ist, werden wir vergebens auf eine groBe Zeit in irgendeiner Richtung warten diir-
fen. Das hatte Goethe in seiner Jugend ... schon empfunden, daB es das mangelnde
Staatsleben war, was unsere Literatur darniederhielt; denn nur, wo sich die Dichtung auf
den groBen Markt des Lebens wagt, das Gefahrvollste und GroBeste zu ihrem Gegen-
stande zu nehmen nicht scheut, mit den offentlichen Zustinden Bund macht und mit
dem Leben selber rivalisiert, nur da sondert sich echter Weizen aus der Spreu, und wih-
rend bei uns das diirftige Talent mit dem echten Genius in einerlei Joch geht, ist unter
freieren Ordnungen dem Laufe freie Bahn gegeben, und die Kraft scheidet sich von dem
Unvermoégen. [159]

Wer "die Winke der Zeit verstehe" [160], miisse seine Energien beherzt in
den Dienst der Politik stellen:

Man habe den Mut, das Feld eine Weile brachliegen zu lassen und den Grund unserer
offentlichen Verhaltnisse, auf dem alles wurzelt, was ein Volk hervorbringen soll, neu zu
bestellen und, wenn es sein muf, umzuroden, und eine neue Dichtung wird dann mog-
lich werden, die auch einem reifen Geiste Geniisse bieten wird. Wir miissen dem
Vaterlande groBe Geschicke wiinschen, ja wir miissen, soviel an uns ist, diese herbeifiih-
ren, indem wir das ruhesiichtige Volk, dem das ... geistige Leben das einzige wertvolle
Leben ist, auf das Gebiet der Geschichte hinausfiihren, ihm Taten und Handlungen in
groBerem Werte zeigen. [161]

158 SzL, S. 307 u. 310.
159 SzL, S. 312.

160 SzL, S. 314.

161 SzL, S.310f.



207

Gervinus rechtfertigte seine These vom Ende des "dsthetischen Zeit-
alters” mit historischen und kulturgeschichtlichen Fakten. Er zog die Ereig-
nisse in Europa, Griechenland, Nord- und Siidamerika seit dem letzten
Viertel des 18. Jahrhunderts bis zur Julirevolution und ihre vielfiltigen poli-
tischen Auswirkungen als Bestdtigungen dafiir heran. In ihnen manifestier-
ten sich der wachsende Einflul des "Biirgertums" und die Entstehung einer
neuen, durch "biirgerliche” Rationalitdt und Moralitit geprigten Epoche.
Neben dieser internationalen Perspektive glaubte er auch aus der deut-
schen Geschichte selbst, und zwar aus der Entwicklung ihrer Literatur,
beredte Belege fiir die von ihm und seinen liberalen Gesinnungsgenossen
konstatierte epochale Zeitenwende herauslesen zu kdnnen.

Die Dichtung in Deutschland sei nach Goethe und Schiller einfach zu
keiner weiteren Steigerung mehr fahig. Das werde durch ihren rasch einset-
zenden, die Unmoglichkeit gegenwirtiger Kunstproduktion erweisenden
Verfall nach der Weimarer Klassik auf geradezu erschreckende Weise be-
statigt. Gleichzeitig hduften sich fiir Gervinus bezeichnenderweise in der
Endphase der "Kunstperiode" die Stimmen, die fiir eine praxisbezogene
Ausrichtung der Dichtung plddierten. Damit kiindige sich noch im Medium
der Literatur der immer niher riickende Ubergang zum "politischen Zeit-
alter” bereits uniibersehbar an. Als wichtigste Vertreter dieser Tendenz gal-
ten Schiller und Georg Forster - wir werden darauf zuriickkommen (s.u.
S. 213 ff.).

Die zuletzt mitgeteilten Zitate machen erneute Erfolge kiinstlerischer
Kreativitit von einer Umgestaltung der politischen und staatlichen Ver-
héltnisse abhéngig. Zugespitzt formuliert, argumentiert Gervinus dort so:
Wer etwas fiir die Literatur tun wolle, miisse sich den praktischen Aufgaben
der Gegenwart stellen. [162] Das war allerdings ein taktisches Argument,

162 Daraus geht - nebenbei bemerkt - hervor, daB "man Gervinus unrecht [tut],
wenn man seine These vom Ende der literarischen Entwicklung als eine Proklamation
vom Ende der Kunst iiberhaupt deutet." (Erler 1962, S. LVII) Er polemisierte blo8 ent-
schieden gegen das Ansinnen, sich momentan und trotz der nach seinem Dafiirhalten
auf wichtige politische Entscheidungen hinzielenden Gegenwart mit literarischen Pro-
jekten beschiftigen zu wollen. Fragwiirdig war fiir ihn also nur jene Kunst, die sich wih-
rend der Ubergangsperiode zwischen der schon abgeschlossenen "dsthetischen" und der
noch ausstehenden "politischen Epoche” zu etablieren suchte. "Ich bin nicht so prosaisch,
unserem Vaterlande eine zweite, groBe Dichtungsepoche zu miBgdnnen, ich bin nicht so
eingenommen von historischer Weissagungsgabe, da8 ich die Moglichkeit eines zweiten
Goldenen Zeitalters unbedingt abspriche." Gleichzeitig hielt er sich immerhin eine Hin-
tertiir fiir die potentielle Rechtfertigung der von ihm ansonsten durchweg verpdnten



208

denn das Wohl der Dichtung lag ihm nicht sonderlich am Herzen. Der Sinn
der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen erschopfte
sich ebensowenig in dem lediglich sachlichen Anliegen, auf das Ende der
"dsthetischen Periode" hinzuweisen. Wie hitte sich ein auf die Verbindung
von Wissenschaft und Leben drangender Autor auch mit dem Nachweis be-
gniigen kénnen, daB die Zeit der Poesie nun eben voriiber sei? Dazu wire
im tbrigen ein derart volumindses Werk nicht notwendig gewesen. Folglich
mufB3 Gervinus der Kenntnis der so ausfiihrlich behandelten literarischen
Vergangenheit eine weitere Bedeutung beigemessen haben.

Politik auf literaturgeschichtlicher
Grundlage als Aufgabe fiir den "Mittelstand"

Diese Vermutung 148t sich mit der zweiten und entscheidenden Konse-
quenz bestétigen, die er von der Analyse der deutschsprachigen Dichtung
ableitete. Da in ihr wichtige Merkmale des deutschen Volkscharakters und
allgemeinverbindliche Prinzipien der wahren Humanitét ihren Niederschlag
gefunden hétten, komme es nun darauf an, jene Werte als Zielvorgaben fiir
die politische Praxis zu begreifen. Und weil allein "mittelsténdische” Auto-
ren die entscheidenden Werke zur "National-Literatur der Deutschen" bei-
gesteuert hatten, konnten nur das "Biirgertum” und seine Sympathisanten
als deren legitimen Erben gelten.

Die niichterne Sichtung der kulturellen Vergangenheit der Deutschen
habe gezeigt, daB der "Mittelstand" als die produktivste gesellschaftliche
Gruppe der Nation und als Motor des Fortschritts anzusehen sei. Er habe
mittels der Literaturproduktion und -kritik die wesentlichen Charakteri-
stika der Identitdt der Deutschen artikuliert und eine allein die Triftigkeit
des Arguments anerkennende Theoriedebatte iiber ein neues, qualifizier-
tes Menschen-, Moral- und Weltverstdndnis gefiihrt. Hauptséchlich im 18.
Jahrhundert seien die allgemeinmenschlichen Ideale der Humanitét, Frei-
heit und Gerechtigkeit als unverzichtbare Maximen des Zusammenlebens

zeitgenossischen Dichtung offen: "Wollten die Dichter nun, die diesen Gram der Zeit
teilten, dem Herzen Luft machen ..., so fiihrte sie der natiirliche Weg zur politischen
Satire; ja wer selbst wie Goethe der politischen Poesie noch so abgeneigt wire und nur
aus reinem Triebe dichtend der Kunst selbst das nichste Geniige tun wollte, selbst der
miiBte sich dem Rufe der Verhiltnisse bequemen und der gegenwirtigen Jahreszeit ab-
zugewinnen suchen, was sie geben kann." (SzL, S. 309 u. 311)



209

aufgestellt worden. Diese Ideale zeichneten sich durch mehrere Aspekte
aus: Sie seien auf klare, iiberzeugende Weise formuliert und vernunftgeméaB
begriindet worden. Sie hitten schon damals die auch heute noch verbind-
liche Aufgabe der Bildung und geistig-moralischen Veredelung des "Biir-
gertums" erfullt, das sich mit ihrer Hilfe autodidaktisch gebildet und iiber
die Notwendigkeit zur Herstellung menschenwiirdiger Verhaltnisse aufge-
klart habe. Gleichzeitig seien sie nicht als standesspezifisch beschrénkte,
sondern als universell giiltige Normen konzipiert worden, die auf dem Weg
des versohnlichen Ausgleichs zur schrittweisen Etablierung einer homoge-
nen Biirgergesellschaft fithren sollten. SchlieBlich verdankten sie sich der
Einsicht in den zielgerichteten Verlauf der neueren Geschichte und hében
deshalb die historische Bedeutung und Verantwortung des "Mittelstandes"
hervor.

Angesichts dieser Voraussetzungen deutete Gervinus die deutschspra-
chige Literatur und die in ihr zum Ausdruck gebrachten Werte als Ver-
méchtnis "biirgerlicher” Autoren, dem sich der vormaérzliche Liberalismus
stellen miisse. Die "dsthetische Periode" sei lediglich in chronologischer
Hinsicht abgeschlossen; als kulturelles Erbe sei sie hochst aktuell. Um eine
gerechte, die legitimen Bediirfnisse aller Mitglieder der Gesellschaft ange-
messen beriicksichtigende politische Ordnung herbeizufiihren, miisse das
"Biirgertum"” alle seine zu diesem Zweck unternommenen Handlungen in
den Dienst der Realisierung jenes aufkldrerischen und humanistischen Ge-
dankenguts stellen. Die Deutschen hétten mittels der literarischen Theorie
eine sinnvolle, griindlich erwogene politische Programmatik vorgelegt, die
auf ihre Verwirklichung warte, ja sie geradezu einklage. Daher sei es nun an
der Zeit, auf die Durchsetzung und rechtliche Fixierung des dort artikulier-
ten Freiheitsverlangens und nationalen Selbstbestimmungsrechts hinzuar-
beiten. Der Appell von Gervinus, der im Medium der Literatur zum Aus-
druck gebrachten nationalkulturellen Identitdt die ihr gebiihrende Auf-
merksamkeit zu schenken, sollte dem "Mittelstand” einen Orientierungs-
rahmen fiir die anstehende politische Aktivitdt bereitstellen. Zugleich soll-
ten damit das NationalbewuBtsein der Rezipienten seines Werks angespro-
chen und gefiihlsméBig bedingte Triebkrifte aktiviert werden, indem die
Bewahrung und Verwirklichung des iiberkommenen literarischen Erbes zu
patriotischen und moralischen Pflichten erhoben wurden.



210

Die Revolution mit Federkiel und Tinte

Zwei Griinde bestirkten Gervinus in der Ansicht, daB der "Mittelstand"
und seine Parteiginger die aus diesem Erbe resultierenden Aufgaben be-
herzt und engagiert wahrnehmen miiBten.

Erstens konne ein Blick auf die Zeit nach der Reformation die Dring-
lichkeit eines solchen Unterfangens verdeutlichen. Damals habe man viel
zu wenig fiir die Bewahrung und Verteidigung der erneuerten Religiositét
getan. Sie sei allein dem Disput weltfremder, in orthodoxer Borniertheit
befangener Theologen iiberlassen worden, die das eigentliche Anliegen Lu-
thers pervertiert oder zumindest bis zur Unkenntlichkeit verwéssert hét-
ten. [163] Dies diirfe sich nicht wiederholen. Das "Biirgertum” diirfe die
Errungenschaften der "Kunstperiode" nicht nochmals so lange unbeachtet
liegen lassen wie die Ideen des reformatorischen Aufbruchs im 16. Jahr-
hundert. Es miisse die in der "National-Literatur der Deutschen" liberliefer-
ten Werte gegeniiber ungerechtfertigten Vereinnahmungen verteidigen und
die ihm aufgetragene Verpflichtung einer politischen Umgestaltung der
Realitdt entschieden wahrnehmen.

Zweitens seien der deutsche "Mittelstand" und alle Gebildeten gerade
jetzt auf besondere Weise dazu befdhigt. Im Gegensatz zur franzosischen
Bourgeoisie seien sie wegen ihrer autodidaktisch betriebenen "dsthetischen
Erziehung" und ihrer Schulung an den dichterisch formulierten Humani-
tatsidealen auf die Wahrnehmung politischer Geschifte gut vorbereitet.

Gervinus vertrat die Auffassung, die Franzoésische Revolution habe
zwangsldufig im blutriinstigen Terror enden miissen. Da der groBte Teil der
spiteren revolutiondren Masse von den Staatsmédnnern des Ancien Régime
aus eigensiichtigem Machterhaltungsinteresse bewuBt in politischer Un-
miindigkeit und geistiger Unreife gehalten worden wire, habe das plotzlich
zur Macht gekommene "Volk" zwangslaufig die Wichtigkeit des geschicht-
lichen Augenblicks und die ihm daraus erwachsende Verantwortung gar
nicht begreifen konnen. [164] Man hétte rasch ein verbindliches, auf einem

163 Siehe hierzu SzL, S. 308 f. u. 148 f. Die Ablehnung des "ungestalte[n] Obscuran-
tismus, der sich mitten im Lager der Protestanten bildete" [NL V, S. 109], richtete sich
natiirlich auch gegen die zeitgendssische geistliche Restauration und den orthodoxen
Protestantismus.

164 "Sollte das Volk durch und mit der Herrschaft des Convents plotzlich die ver-
lorne Tugend und Sittlichkeit wieder erhalten? Oder war es nicht natiirlich, da8 sich
jene Krebsfiule auch in der Nationalversammlung zeigte? und machte diese Erschei-



211

breiten Konsens beruhendes Reformkonzept erarbeiten und durchsetzen
miissen, das die wesentlichen Forderungen des "Mittelstandes" mit den be-
rechtigten Anspriichen moglichst vieler gesellschaftlicher Gruppen hitte
verbinden sollen. Statt dessen habe sich das tiber die Ziele seines Handelns
uneinige "Biirgertum” in verschiedene, miteinander streitende Fraktionen
aufgespalten und so der jakobinischen Schreckensherrschaft den Weg be-
reitet. Die bevormundende, auf die Privilegierung weniger ausgerichtete
absolutistische Politik sei den Franzosen zunichst zum Verhéngnis gewor-
den.

Der vormirzliche Liberalismus in Deutschland hingegen befinde sich
etwa fiinfzig Jahre spater in einer viel giinstigeren Ausgangsposition. Dort
habe man ndmlich im Medium der Literatur eine "volkstiimliche" Revo-
lution bereits erfolgreich abgeschlossen. Um diese wichtige, fiir das Ver-
stdndnis seiner Literaturgeschichte zentrale Aussage ‘belegen’ zu konnen,
parallelisierte Gervinus die Ereignisse der Franzosischen Revolution mit
der Entwicklung der deutschsprachigen Dichtung im 18. und frithen 19.
Jahrhundert. Diese Variante des revolutiondren Aufbegehrens habe den
unschétzbaren Vorteil, unblutig vonstatten gegangen zu sein und den hiesi-
gen "Mittelstand" durch literarische Auseinandersetzungen sittlich reif und
politikfahig gemacht zu haben. Die Liberalen miiBten sich sowohl iiber den
historischen Stellenwert als auch iber die aktuelle Bedeutung des literari-
schen Revolutionsgeschehens im klaren sein. In dessen Verlauf seien ihre
"biirgerlichen" Vorfahren schlieBlich zu giiltigen, auch jetzt noch verbind-
lichen Losungen gekommen. Deshalb habe ein neuerlicher, der eigenen Sa-
che bloB zum Nachteil gereichender Streit iiber die ideell schon geldsten
Fragen keinen Sinn. Die Deutschen seien im Gegensatz zu den franzosi-
schen Revolutionéren in der gliicklichen Lage, sich vor ihrer Hinwendung
zur politischen Tatigkeit Giber die erstrebenswerten Ziele auf argumenta-
tivem Wege verstdandigt und fiir dieses Unterfangen eine selbstdisziplinie-
rende Legitimation geschaffen zu haben: Sie miiBten sich also des groB8en
Vorteils bewuBBt werden, daB sie schon eine einigende, geschlossenes Auf-
treten ermoglichende Vorschule durchlaufen hitten, die als "eine Saat
kiinftiger Taten" [165] anzusehen sei.

nung etwas anders verabscheuungswiirdig, als die vorige Verfassung, in der sich die
Ungeheuer der neuen erzeugten?" (NL V, S. 392; vgl. SzL, S. 383 £.)
165 SzL, S. 147.



212

Die Beschaffenheit dieses Revolutionsgeschehens, das den Terror der
allgemeingiiltigen Vernunft in die Literatur verbannt habe und daher ohne
schlimme duBere Folgen abgelaufen sei, werde folgerichtig auch das politi-
sche Leben in Deutschland positiv beeinflussen. Zur konkreten Realisie-
rung der im Medium der Dichtung erkédmpften Ideale seien umstiirzlerische
Handlungen und die Anwendung von Gewalt weder moglich noch nétig:

Auch Frankreichs wissenschaftliche Literatur im siebzehnten und achtzehnten Jahrhun-
dert hat einen analogen Revolutionscharakter gehabt und war die natiirliche Vorldufe-
rin der spéteren politischen Umwilzung, allein es ist grade das Schéne in unserer deut-
schen literarischen Bewegung, daf8 nicht die Religion oder Philosophie, die leicht fanati-
sieren, sondern daB die Dichtkunst der vorherrschende Zweig war, die iiberall mildert
und versdhnt. An die Geschichte der Poesie muB also die Geschichte dieser Umwilzung
gekniipft werden. [166]

Die franzosische Literatur habe im Gegensatz zur deutschen Poesie aber
nicht nur deshalb keine besanftigenden Wirkungen ausiiben konnen, weil
sie "fanatisieren[de]" Themen diskutiert und popularisiert habe. Dafiir gebe
es noch eine weitere Ursache. Betrachtet man das eben mitgeteilte Zitat
nidmlich genauer, dann wird man eine aufschluBreiche Spezifizierung er-
kennen: Gervinus redet von der "wissenschaftlichen Literatur" Frankreichs.
Wenn er aber, wie im vorliegenden Fall, von der Wissenschaft in einem ab-
wertenden Ton sprach, so verband er damit stets die Assoziation von einem
spezialisierten, mit den Herausforderungen der Wirklichkeit nicht vertrau-
ten Gelehrtentum (s.o. S. 112 f.). Bezogen auf unseren Kontext bedeutet
das, daB die ideologische Vorbereitung der Revolution von 1789 in welt-
abgewandten Enklaven vorangetrieben worden, nicht aber im "Volk" ver-
wurzelt gewesen sei. Weil das franzosische Schrifttum weder ausgewogene,
auf friedlichen Ausgleich zielende Werte propagiert habe noch unter aus-
reichender Beteiligung des "Volkes" entstanden sei, habe es keinen iiber-
greifenden Konsens innerhalb der Gesellschaft stiften kénnen, der fir die
erfolgreiche Durchfithrung einer Revolution notwendig gewesen wire.

In Deutschland hingegen seien nun beide Bedingungen gleichzeitig er-
fillt. Die dort anstehende Umgestaltung der politischen Verhéltnisse konne
daher zuversichtlich in Angriff genommen und mit friedlichen Mitteln
durchgefiithrt werden. Gervinus’ Konzept der Nationbildung auf literatur-
geschichtlicher Grundlage erweist sich somit als Variante der von ihm im

166 Szl, S. 282; vgl. Mission, S. 24 f.



213

Vormirz generell verfochtenen liberalen Reformstrategie, welche einen
stabilen, auf evolutiondrem Wege zustandegekommenen Fortschritt jedem
revolutiondren Aufbegehren samt seinen Unwiégbarkeiten vorziehen zu
miissen glaubte. In einem erst 1984 edierten, fiir seinen Bekanntenkreis be-
stimmten Thesenpapier, mit dem der vom Scheitern der Revolution ent-
tauschte Gervinus in den friithen fiinfziger Jahren sein nunmehriges Eintre-
ten fiir den gewaltsamen Umsturz begriindete, faBte er das fiir den vor-
mirzlichen Liberalismus typische, auch seine Literaturgeschichtsschreibung
pragende Vertrauen auf die revolutionsverhindernde, eine kontinuierliche
Entwicklung garantierende Funktion von Wissenschaft und Kultur noch-
mals zusammen: "Der Abgeber dieses Votums hat friither die politische
Wiedergeburt Deutschlands auf dem Wege der Reform ... gesucht ... Es war
[sein] Lieblingsgedanke ..., daB die Kraft der geistigen Bildung ... uns ...
revolutionére Erschiitterungen ... ersparen konne." [167]

Gewdhrsmdnner fiir den Ubergang vom "dsthe-
tischen" zum "politischen Zeitalter": Friedrich Schiller ...

Gervinus berief sich bei seinem nach Franz Mehrings Dafiirhalten "einzigen
groBen Versuch ..., den die biirgerliche Wissenschaft gemacht hat, um den
ideellen Gehalt der klassischen Literatur in die politischen Kdmpfe ihrer
Klasse aufzunehmen" [168], ausdriicklich auf Schiller. Die Wichtigkeit, die
er dieser Argumentationshilfe fir seine Aktualisierung des literarischen
Erbes beimaB, erhellt daraus, daB die von ihm konstruierte politische
Dimension von Schillers Werk im Verlauf des letzten Bandes seiner Litera-
turgeschichte immer wieder hervorgehoben und damit zum leitmotivisch
wiederkehrenden Topos jener Ausfiihrungen wurde, die der Thematisie-
rung des Kulminationspunkts der "Kunstperiode" und ihres eigentlichen,
sich zukiinftig erst voll entfaltenden Sinns vorbehalten waren.

Schon im Zusammenhang mit der Erorterung der friihen Dramen von
Schiller erwdhnte Gervinus,

167 Zit. nach S. Schmidt 1984, S. 715. Man hat es hier in der Tat mit einem "Lieb-
lingsgedanke[n]" von Gervinus zu tun. Die Uberzeugung, die gebildete, von ideellen
Werten beherrschte deutsche Nation miisse und werde auf die ihr geméBe evolutiondre
Art voranschreiten, findet man héufig in seinen Schriften aus den vierziger Jahren; siehe
hierzu Lutze 1956, S. 75 f. und die dazu gehorigen Anm. 17 u. 18 auf S. 164 f.

168 Mehring 1975, S. 48.



214

daB der Dichter mit seinen Wirkungen iiber die Biihne hinaus will, daB er fiir unsere
Gesammtentwickelung im Staate auf dem méBigen Wege des Dichters das werden will,
was Rousseau, Montesquieu und Voltaire fiir Frankreich geworden sind, da8 er an die
asthetische Bildung die politische der Nation unmittelbar ankniipfen méchte. [169]

Gut zweihundert Seiten spéter heiBt es dann bei der Behandlung der histo-
rischen Arbeiten Schillers:

Wie wenig er der Meinung war, die Nation blos auf der literarischen Stufe der Cultur zu
halten, werden wir unten aus seinen Briefen iiber dsthetische Erziehung erfahren; und in
der That hat auch kein Mann in Deutschland so viel politischen und patriotischen Sinn
geweckt wie er. [170]

SchlieBlich leitete Gervinus seine Darlegungen zu diesen Briefen selbst mit
einer Polemik gegen jene Interpreten ein, die den fundamentale Bedeutung
besitzenden "Ausgangspunkt, den [Schiller dort] wahlte", ndmlich "die po-
litischen Ereignisse der Zeit", "unbegreiflicherweise" als einen fiir dessen
Kunstauffassung peripheren, zu vernachlassigenden Sachverhalt bezeichnet
hitten. [171] In Wahrheit habe die Franzosische Revolution den freisin-
nigen, ihre Prinzipien begriiBenden Schiller in ihren Bann gezogen, und "so
géhrte auch das politische Treiben der Zeit in ihm und néthigte ihn, iber
das Verhiltni von Staat und Literatur, von Politik und Dichtung zu den-
ken." Das Resultat dieser Uberlegungen sei gewesen, der Kunst eine eman-
zipatorische, die politische Befreiung der Nation vorbereitende Funktion
zuzuerkennen, welche die Deutschen auf dem "Umwege" liber die poetische
Erziehung zur Miindigkeit fiihren sollte. Deshalb sei es nicht verwunderlich,
daB Schillers weitere, ganz von dieser Zuversicht befliigelte "Dichtungen
auBer ihren dsthetischen Effecten keine gewaltigeren gemacht haben, als
die politischen, die seitdem unsere Jugend angefeuert haben und wohl noch
manchesmal erwédrmen werden." Gegenwirtig stelle sich die Frage, "in wie-
fern ein asthetisches Volk durch seine harmonische Bildung beféhigt wird

169 NLV,S.155f.

170 NL'V, S. 369. Gervinus stiitzte sich dabei auf eine Stelle aus dem zehnten Brief
der Briefe tiber Don Carlos, wo sich Schiller zu der "Grenzverletzung" bekennt, "Bemer-
kungen, deren [der Leser] sich aus seinem Montesquieu erinnert, in einem Trauerspiel
angewandt" zu haben. (zit. nach Schiller, Friedrich: Samtliche Werke, hg. von Gerhard
Fricke und Herbert G. Gépfert in Verbindung mit Herbert Stubenrauch, Band 2, S.
Aufl.,, Miinchen 1974, S. 258) Diese Stelle muB ihn beeindruckt haben; auch in seiner
Autobiographie (Leben, S. 266) ging er auf sie ein.

171 NLV,S.422.



215

zur Schopfung eines harmonisch-gegliederten Staatssystems.” [172] Positive
Anzeichen hierfiir seien auf jeden Fall schon vorhanden.

Auch am Ende seiner Ausfithrungen iiber die Weimarer Klassik berief
sich Gervinus nochmals ausdriicklich auf Schillers Verméchtnis und betonte
den fortgeschrittenen Zustand der mittlerweile literarisch gebildeten und
insofern zur sinnvollen Umgestaltung der Wirklichkeit befdhigten deut-
schen Kulturnation:

Die Idee der Freiheit, die Schillers Werke in ihrem vollen Umfange durchdringt, griff
die politische Zeit [gemeint sind die Befreiungskriege gegen das napoleonische
Frankreich, Anm. d. Verf.] politisch, und jene Dramen von der Befreiung Genuas und
der Niederlande, der Schweiz und Frankreichs, schienen ja in der That wie eine absicht-
lich ausgestreute Saat, aus der so bald iiber dem Grabe des Dichters die Frucht der
Freiheit aufschieBen sollte ... Unter dem Riickfall in neue politische Passivitit lieB dann
die innere Freiheit leider auf sich warten, die unser Dichter nicht weniger uns vorgebil-
det hatte. Aber die Ideen sind darum nicht verloren; sie iiben lange ihre Macht iiber die
Gefiihle und Herzen, sie gewinnen tiglich mehr Macht iiber die Kopfe und Uberzeu-
gung, und werden endlich Macht erlangen iiber die Handlungen und den Willen. Das
war Schillers eigne Aussicht, und wenn er selber heute eine Geschichte der deutschen
Dichtung zu schreiben hitte, er wiirde den letzten, den 4sthetischen Standpunkt der
Volksbildung einen gewesenen nennen, er wiirde in deutlicheren Beziehungen lehren,
was er und Gothe immer gepredigt haben, daB wir nicht die Kréfte an dem Vollendeten
und Zuriickgelegten vertandeln, sondern an den stets neuauftauchenden Bediirfnissen
gestaltend tiben sollen. [173]

Gewi} spielte der stets mit groBer Hochschitzung behandelte Lessing die
iberragende Rolle in der Literaturgeschichtsschreibung von Gervinus. Be-
trachtet man aber den zentralen Stellenwert, den er Schillers Werk als
Vermittlungsinstanz zwischen der dichterischen Theorie und der literatur-
geleiteten Praxis zuerkannte, so mu8 man Gotze Recht geben, der den
abschlieBenden Satz der zuletzt zitierten Textstelle mit den Worten kom-
mentiert hat, "deutlicher und selbstbewuBter [konne] der Anspruch nicht
formuliert werden, literaturhistorisch und politisch der Erbe Schillers zu
sein." [174] Nach Gervinus’ Meinung habe "Schiller, dessen Seele allen fein-

172 NLV, S. 421, 425, 425 £. u. 426.

173 NLV, S. 568; auch in SzL, S. 305 f.

174 Gotze 1980, S. 343. Allerdings bedarf diese Aussage einer prézisierenden Ein-
schrinkung. Es braucht nicht besonders betont zu werden, daB Gervinus Schillers Kon-
zeption einer esoterischen Kunst, die ihre emanzipatorische Qualitét aus ihrem Abstand
zur defizienten Realitdt gewinnen sollte, nicht angemessen wiirdigen konnte, weil nach
seiner Auffassung gerade die bedeutende Dichtung eine gesellschaftlich fest verankerte,
die kollektive Identitit des "Volkes" widerspiegelnde GroBe darstellte. Insofern erweist
er sich also weniger als Erbe Schillers, sondern eher als selbsternannter NachlaBverwal-



216

sten Einwirkungen der historischen Witterung offenstand, sogar die Bedeu-
tung unserer Dichtung fiir eine kiinftige politische Wiedergeburt mit einer
merkwiirdigen Ahnungsgabe vorausgesehen." [175] Eine solche Propheten-
rolle wurde Lessing nicht zuerkannt, weil er mehr mit der zunéchst vor-
dringlicheren Aufgabe beschiftigt gewesen sei, die Voraussetzungen fiir die
Eigensténdigkeit der deutschsprachigen Dichtung zu schaffen.

... und Georg Forster

In Forsters Leben erblickte Gervinus den "natiirlichsten Ubergang von Lite-
ratur zu Politik." [176] Forster habe versucht, die praktischen Konsequen-
zen aus der deutschen Literaturrevolte des 18. Jahrhunderts zu ziehen und
"that nach den Grundsitzen, die man, wie es unsere Art ist, in Deutschland
nur in der Idee, nicht in den Handlungen ertrug.” In der Geschichte der poe-
tischen National-Literatur der Deutschen, aus der das eben mitgeteilte Zitat
stammt, wird dieser Gedanke allerdings nicht weiter verfolgt. Forster wird
dort lediglich "voriibergehend ... erwdhnt." Die wenigen, ihm gewidmeten
Seiten beschrinken sich auf die Erlduterung der These, daB er die epochale
historische Dimension der Franzosischen Revolution aus der reflektierten
Distanz des weltkundigen Betrachters begriffen habe, obwohl er in ihr tur-
bulentes, hdufig von niederen Beweggriinden beherrschtes Geschehen als
Beteiligter und Betroffener eingebunden war. Er habe "innerhalb der wer-
denden Geschichte ein historisches Urteil gefdllt, das der spitere Ge-
schichtschreiber nur erweitern, nicht bessern kann." [177]

ter eines zurechtgebogenen, den eigenen kulturpolitischen Intentionen dienstbar ge-
machten Autors. Unter dieser Perspektive erscheint auch die Bemerkung, Gervinus
habe eine "literaturgeschichtliche Utopie humaner Verhiltnisse" (Goétze 1980, S. 349;
Herv. v. Verf.) entwerfen wollen, als eine ungliickliche, zu MifBverstdndnissen einla-
dende Formulierung. Da Gervinus seinen Standpunkt ausdriicklich inmitten des histo-
rischen Prozesses wihlen und die dort angeblich vorfindbaren fortschrittsverheiBenden
Triebkrifte bewuBt machen wollte, hatte er kein Interesse daran, die von ihm aus der
Literatur abgeleiteten Werte zu einem utopischen, die zeitgeschichtlichen Verhiltnisse
grundsitzlich iibersteigenden und aus absichtlicher Distanz zu ihr geschaffenen Gegen-
bild zu stilisieren.

175 SzL, S. 283.

176 Aus einem Brief an Georg Beseler vom 17. Februar 1842, zit. nach Hiibinger
1984, S. 62. - Zu Gervinus’ Wertschitzung von Forster siehe auch Hinton Thomas 1951,
S. 92 ff.

177 NLYV, S. 390, 392 u. 391.



217

Die beildufige Behandlung Forsters diirfte zwei Griinde haben. Da er
eher als "niichterner Staatsmann" [178] denn als Schriftsteller préasentiert
werden sollte, lag die Beschaftigung mit ihm eigentlich schon jenseits der
Fragestellung der Literaturgeschichte. Zweitens befiirchtete Gervinus wohl,
eine zu eingehende Wiirdigung jenes Mannes, der noch im Vormirz als
entwurzelte, vaterlandslose Existenz und als revolutionirer Jakobiner ver-
schrieen war, konnte einige Zeitgenossen verprellen und so die auf Brei-
tenwirksamkeit berechnete mobilisierende Wirkung seines Werks schmai-
lern. An anderer Stelle gab er jedoch seine zunichst geiibte Zuriickhaltung
gegeniiber Forster auf, indem er zur Edition von dessen Sdmtlichen Schrif-
ten (Leipzig 1843) einen umfangreichen Essay beisteuerte. Mit dieser 1842
verfaBten Arbeit, der wir uns nun zuwenden wollen, kniipfte er nicht nur in
chronologischer Hinsicht, sondern auch inhaltlich an die im selben Jahr
erstmals vollsténdig vorliegende Geschichte der poetischen National-Literatur
der Deutschen unmittelbar an. Die dort nur angedeutete Uberzeugung,
Forster habe die Notwendigkeit einer Verwirklichung des dichterischen
Erbes erkannt, wird in dem genannten Essay ausdriicklich thematisiert und
geschichtsphilosophisch vertieft. Die folgenden Darlegungen sollen sich auf
diesen Aspekt konzentrieren.

Forster wurde als eine Personlichkeit portritiert, in welcher der Wille
und die Kraft zur gemeinschaftsdienlichen Aktivitat und die Befahigung zu
einer illusionslosen, verstandesmaBigen Erkenntnis der Welt in einem aus-
gewogenen Verhiltnis gestanden seien. Da er das uneigenniitzige Engage-
ment fiir das Gemeinwohl zu Recht fiir die wichtigste und wertvollste
menschliche Tétigkeit gehalten habe, sei ihm die unter seinen Landsleuten
vorherrschende Uberschitzung der geistigen Arbeit bald aufgefallen. "Thm
war des Schreibens zuviel, des Handelns zuwenig in Deutschland." Sein "En-
thusiasmus fiir Volksgliick" [179] und sein Wunsch, sich konkret dafiir ein-
zusetzen, hédtten ihn jedoch ins Verderben gestiirzt; er sei ein Opfer der
kleinkarierten Provinzialitit, der politischen Riickstindigkeit und der ab-
solutistischen Willkiir in Deutschland geworden.

178 SzL, S. 372. "In diesem Manne, der dem deutschen Volke, in Erwartung der
Sache selbst, das Wort Gemeingeist erst geschaffen hat, war ... ein Schatz von prakti-
schem Talente, von Staatseinsicht und groBem Uberblicke der Weltlage angesammelt,
reich genug, um ihn zum Lenker des groBesten Gemeinwesens zu befahigen." (SzL, S.
324)

179 SzL, S. 353.



218

Die groBen Gaben seiner Natur forderte in den engen Verhiltnissen des deutschen
Staatswesens keine Gelegenheit heraus; den schlummernden Funken weckte keine Rei-
bung in dem offentlichen Leben, und eine Kraft blieb in ihm latent, die sich durch den
unbefriedigten Drang nach auBen endlich in sich selber aufrieb ... Dieser Fall, dieses
ganze Leben Forsters ist ein herber und bittrer Spott auf die Kiimmerlichkeit und Jam-
merlichkeit der o6ffentlichen Verhiltnisse in Deutschland, die alle Mdnner von handeln-
der Natur (und welche andere verdienten diesen Namen?) auf eine schméhliche Weise
abnutzen ... Wir miissen die torichten Lobpreiser unsrer absoluten Staatsordnungen an-
gesichts der Lebensgeschichte dieses Forster fragen, ob sie sich nicht schimen, von
intelligenten Regierungen, von Vorziigen des offentlichen Lebens, von durchgreifender
Kultur zu reden, in einem Lande, wo es iiberhaupt mdglich ist, daB ein Mann wie dieser
.. in engen, kleinlebigen Verhiltnissen verkiimmern, in dicker Treibhausluft ersticken
und seine besten Krifte unentwickelt begraben konnte? [180]

Forsters Schicksal sei tragisch, weil er die auf die Realisierung der litera-
risch bereits ausformulierten Idee der Freiheit hinauslaufende Zielrichtung
der Geschichte im Prinzip richtig erkannt habe, ihr als Handelnder aber zu
weit vorausgeeilt sei. "In Deutschland [war] leider ... die Zeit noch nicht ge-
kommen, wo die Minner mit Geistesgaben fiir den ersten Kreis im Staate
nicht mehr im Staube vergessen werden." [181] Seine Zeitgenossen hétten
nicht begriffen, daB er "einen Akt der konsequentesten Handlungsweise be-
ging", als er "nach Grundsatzen wirkte und lebte, die man vorher wohl in
seinen Schriften gelobt und bewundert hatte, aber nun in der Tat ver-
dammte." [182] Mit diesen "Grundsitzen" erweise sich Forster als legitimer
Erbe der aufkldrerischen und humanistischen Strémungen im 18. Jahrhun-
dert. Da er sie aber ausdriicklich als programmatische Basis fiir seinen
von ihnen stimulierten Tatwillen verstanden habe, miisse er zugleich als
Uberwinder der "isthetischen Periode" und ihrer ausufernden "Schreibselig-
keit" [183] gelten.

Angesichts dieser historischen Verortung Forsters ist es nur folgerichtig,
daB Gervinus dessen Lebenswerk an die angeblich politische Dichtung und
Kunsttheorie Schillers anschloB.

Wie Schillern bewegte diesen Geist die Idee der Freiheit als das Letzte und Hochste
("Frei sein heiBt Mensch sein", war sein Spruch), nur da8 sie Schiller zunéchst allgemein
geistig bezog, Forster aber zu ihrer Betitigung in dem politischen Leben der Volker die
Hinde zu regen bereit war ... Als Schiller die Briefe iiber dsthetische Erziehung schrieb,
schien er geteilt zwischen der Neigung, sich in die politischen Fragen des Tages oder in

180 SzL, S. 323-325.
181 SzL, S. 324.

182 SzL, S. 320.

183 Mission, S. 30.



219

die dsthetischen Angelegenheiten in Deutschland zu mischen; sein Dichterberuf, seine
Geschichte, seine in die deutschen Bildungen verwachsene Natur wies [sic!] ihn auf den
letzteren Weg. Forstern warfen umgekehrt seine Erfahrungen, seine Anlagen, seine Nei-
gungen in die Bahn der Politik. [184]

Die Genannten hitten sich in den Dienst des gleichen Ideals gestellt, ihm
jedoch auf verschiedene Weise zu dienen versucht. Dabei sei Forster einen
bedeutungsvollen Schritt weiter gegangen als Schiller. Gervinus lieB keinen
Zweifel an dem nach seiner Meinung grundsétzlichen Unterschied zwischen
dem noch zur "Kunstperiode" gehérenden Werk Schillers und der schon
unter das "politische Zeitalter" zu rubrizierenden publizistischen und politi-
schen Wirksamkeit Forsters aufkommen. Indem er - wie wir meinen: mit
Recht - seiner Verédrgerung iiber dessen iiberhebliche Abfertigung in den
Xenien Ausdruck verlieh, betonte er nicht nur jenen Unterschied, sondern
stellte zugleich klar, wem im Zweifelsfall seine Sympathie gehore. "Gothe
und Schiller mochten in den Xenien den tragischen Fall dieses Mannes mit
einem elenden Witze begleiten, der es beweist, wie unendlich ein wirkender
praktischer Sinn aus dem Gesichtskreis unserer gréBesten Ménner ab-
lag." [185]

Da Forster als erster mit Entschlossenheit versucht habe, die im Medium
der Literatur artikulierten Werte in die Tat umzusetzen, konnte er zu
einem Vorbild erklart werden: Man erkennt hier ohne Miihe Gervinus’
Konzeption einer Politik auf literaturgeschichtlicher Grundlage wieder. Da
diese Konzeption ihrerseits aber beanspruchte, die Entwicklungsmoglich-
keiten der im Kontinuum der Geschichte verorteten Gegenwart hinrei-
chend beriicksichtigt zu haben, wurde Forster iiber seine Vorbildfunktion
hinaus zu einer Gestalt stilisiert, in der sich die zwingende Logik des Fort-
schritts genauestens abspiegele:

Forster soll uns als ein edles Vorbild praktischer Ausbildung, als ein Muster von energi-
scher Charakterentfaltung, als ein Bahnzeiger fiir die politische Richtung vorleuchten,
die in dem deutschen Leben, nach der Abbliite unserer kunstliterarischen Epoche,
zundchst allein eine bedeutende Zukunft zu erwarten hat und nach der nun auch all-
maihlich der Instinkt der Masse und die Einsicht der einzelnen gleichmiBig hintreibt.
Die groBe Tendenz seines Lebens schlieBt sich vorwirtsdeutend an die Tendenzen,
womit unsere groBen Ménner des vorigen Jahrhunderts eine eigene Epoche abschlossen,
haarscharf und nach dem innersten Geiste an. [186)

184 SzL, S.372f.
185 NL'V, 8. 390; vgl. SzL, S. 320.
186 SzL, S. 400.



220

In einem, argumentationslogisch gesehen, letzten Schritt wurde die alles
menschliche Tun und Leiden lenkende Vorsehung beschworen. Dieser
Kunstgriff ist aus zwei Griinden brillant. Erstens war es mit seiner Hilfe
moglich, die Frage nach einem subjektiven Verschulden Forsters auszu-
blenden. Wenn er ein niichterner, seine Zeit unter historischer Perspektive
analysierender Staatsmann gewesen war, wie Gervinus behauptete, dann
muBte man erldutern, weshalb er sich als Handelnder auf eine fiir ihn so
verhédngnisvolle Weise habe iibereilen konnen. Dieses Problem konnte
durch den Hinweis auf die Vorsehung elegant gelost werden. Forster er-
schien nun als ihr Werkzeug; als ein von héheren Michten Gelenkter war
er fiir seine Aktivitdten und deren Folgen letztlich nicht mehr verantwort-
lich zu machen. AuBerdem hatte es als ausgemachte Wahrheit zu gelten,
daB sein sich jeder profanen Kritik entziehendes Schicksal einen Sinn ha-
ben muBte. Damit sind wir beim zweiten Aspekt der Vorsehungsrhetorik
angelangt: Gervinus war raffiniert genug, das Scheitern seines Vorbilds
positiv zu einem aussagekraftigen, fiir die Wirkung auf die Nachwelt be-
rechneten Wink der Gottheit umzudeuten. Mit dieser sinnstiftenden Ope-
ration wurde die eigene, von Forster angeblich exemplarisch vorgelebte Po-
litisierungsstrategie der "National-Literatur” in den Rang einer geschicht-
lichen Notwendigkeit erhoben, die als unverzichtbarer Dienst am Fort-
schritt zu betrachten sei.

Die Fille fehlen leider nicht, daB uns die Vorsehung mit dem tragischen Lose ausge-
zeichneter Menschen aufschreckt, die ihren Planen zum Opfer fallen, als gilte es ihr,
unseren triagen Sinn desto nachdriicklicher nach einer versdumten Richtung zu lenken.
Je mehr es hier der Natur gelungen war, in einem Menschen groBe und mannigfaltige
Anlagen auszubilden, deren Verein wunderbar selten ist, desto greller war dann die nei-
dische Dazwischenkunft des Schicksals, das zwischen diese Krifte und den Kreis ihres
Wirkens ein unlésbares MiBverhiltnis einschob ... Es ist des Blutsiegels und des Opfers
eines Menschenlebens reichlich wert, wenn dadurch die Freiheit des Geistes und die
Energie des Willens kriftig betitigt wird, sonst konnten die Geschicke Forsters allzu
grausam scheinen. [187]

187 SzL, S. 323 f. Angesichts der obigen Zitate zu Schiller und Forster kann kein
Zweifel daran bestehen, daB Gervinus die erwiinschte Hinwendung zum politischen Le-
ben als Resultat der im Medium der Literatur erfolgten Selbstvergewisserung der Identi-
tit der Deutschen gedeutet und insofern im Sinne eines kausalen Wirkungszusammen-
hangs verstanden hat. Zum Nachweis dieser Auffassung eignet sich unsere Zitatauswahl
besser als der von der seitherigen Forschung stindig wiederholte Hinweis auf eine zwar
an hervorgehobener Stelle stehende, hinsichtlich des mit ihrer Wiedergabe bezweckten
Beweisziels aber weniger aussagekraftige Textpassage: Am SchluB von NL V (S. 729-
735) wird der Ubergang von der Dichtung zur Politik nicht mehr als notwendige Konse-



221

Hier wird mit beschworenden Worten der Bezug zur Gegenwart hergestellt.
Das Engagement und das Schicksal jenes Mannes, der den Schritt zum
miindigen, handelnden "Biirger" auf nachahmenswerte Weise vollzogen ha-
be, sollten und diirften nicht umsonst gewesen sein.

Viertes Kapitel: Nationbildung auf literaturgeschichtlicher Grundlage

Im letzten Kapitel haben wir unter anderem gezeigt, da die Historiogra-
phie von Gervinus maBgeblich von der Absicht geleitet wurde, die Ent-
wicklung der Literatur als Schliissel zum Verstdndnis der universalistisch
ausgerichteten Identitit der Deutschen darzustellen. Nun sollen die beson-
deren, vermeintlich spezifisch deutschen Eigenschaften thematisiert wer-
den, die er jenem sich dichterisch artikulierenden Volksgeist glaubte zuer-
kennen zu konnen. Diese Fragestellung ist von der Forschung vollig ver-
nachléssigt worden [188], obwohl natiirlich auch die Geschichte der poeti-

quenz der historischen Entwicklung, sondern nur noch als chronologische Abfolge dar-
gestellt ("Die ernste Zeit mahnt uns, ihr ganz uns hinzugeben." Oder: "Was an uns liegt,
ist, ob wir die Winke der Zeit verstehen." [SzL, S. 311 u. 314]). Wegen dieser Tatsache
- eine Unbedachtsamkeit, die wohl auf Gervinus’ rasche, mitunter allzu unbekiimmerte
Arbeitsweise zuriickgefiihrt werden muB - ist es zumindest fragwiirdig, wenn Erler 1962
(S. 307-314) und Berghahn, Klaus L. und Pinkerneil, Beate (Hg.): Am Beispiel Wilhelm
Meister. Einfilhrung in die Wissenschaftsgeschichte der Germanistik, Band 2 (Doku-
mente), Konigstein/Ts. 1980 (S. 17-21) diese Textstelle unter der von ihnen gewihlten
Uberschrift "Politische Konsequenzen der literarischen Entwicklung in Deutschland”
zum Abdruck bringen.

188 Allein schon die Tatsache, daB Gervinus die - inhaltlich noch gar nicht ndher
bestimmte - nationalkulturelle Identitdt seiner Landsleute veranschaulichen wollte,
wurde kaum beachtet. Man beschrinkte sich bislang auf die seit Mehring stindig wie-
derholte Feststellung, Gervinus habe eine progressive Politisierung seines Untersu-
chungsgegenstandes nach MaBgabe aufkldrerischer und idealistisch-humanistischer
Werte betrieben.

Das genannte Versdumnis diirfte einen zeitgeschichtlichen und einen forschungs-
spezifischen Grund haben. Einerseits waren die Begriffe "Volk" und "vélkisch" nach
ihrem MiBbrauch durch die nationalsozialistische Propaganda kaum mehr salonfihig.
Auch die Wissenschaft ging den Weg des geringsten Widerstandes und scheute das
Risiko, sich auf diese in Verruf geratenen Begriffe einzulassen. Andererseits hat die
Beschiftigung mit Gervinus® Literaturgeschichtsschreibung wohl insofern unter dem
Trend der allgemeinen Forschung gelitten, als man der Affinitit zwischen Liberalismus



222

schen National-Literatur der Deutschen von der doppelten Zielsetzung ge-
pragt wurde, "nach dem geschichtlichen Stand einer Volksentwicklung [zu]

und (romantischem) Nationalismus in Deutschland lange Zeit nicht geniigend Aufmerk-
samkeit schenkte. Man kam offenbar gar nicht auf den Gedanken, bei einem Liberalen
ernsthaft auf Volksgeisttheorien zu achten und deren Ausprigung zu thematisieren. So
schreibt Hinton Thomas 1951 zwar, "Gervinus viewed literature as the reflection of the
Volksgeist or Zeitgeist", geht aber auf die Beschaffenheit jener "quasi-mystical ideas in
which the nation appeared as the organic self-unfolding of unique and mysterious char-
acteristics” nicht niher ein, weil er zu sehr auf Gervinus’ vermeintlich definitive Gegner-
schaft gegen alles romantische, im iibrigen von vornherein als restaurativ abgestempelte
Gedankengut fixiert ist: "As a liberal he protested against the reactionary obscurantism
of the romantic movement.” (S. 91, 106 u. 98) Dasselbe gilt fiir Gotze 1980: "Gervinus
steht generell dem spatromantischen Volksbegriff, der in der Germanistik eine wichtige
Rolle spielte, skeptisch gegeniiber." "Er begreift, und das ist der entscheidende Unter-
schied zum romantischen Verstdndnis von Volkspoesie, Volk als Name fiir all das, was
nicht adelig ist, ja im Widerspruch zum Adel steht: vom stiddtischen Handelskapital bis
zu den Bauern. Sein Volksbegriff unterstellt nicht die Harmonie aller, die einer Sprache
sind, sondern bezeichnet eine Seite des sozialen Antagonismus innerhalb der Nation."
(S. 309 u. 318) Gotzes Versuch, zwei Varianten der damaligen Nationalgeistlehre von-
einander abzugrenzen, resultiert wohl aus der Einsicht, daB man diese auch in der
Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen vorhandene Doktrin nicht
einfach totschweigen kann, beruht jedoch auf falschen Voraussetzungen: Erstens diffe-
renziert auch Gotze nicht hinreichend zwischen der romantischen Volksgeistideologie
und den sich ihrer allméhlich beméichtigenden reaktionidren Strémungen. Zweitens exi-
stiert der von ihm nambhaft gemachte "entscheidende Unterschied" in Wirklichkeit gar
nicht. Gervinus’ Volksbegriff besitzt genau die von Gotze geleugnete sozialintegrative
Funktion, die sich auf die Vorstellung eines durch die gemeinsame Sprache und Kultur
geeinten Volkskollektivs berief. - AuBerdem verwickelt sich Gotze in einen Wider-
spruch. Wihrend er hier die Ansicht vertritt, Gervinus habe eine antiadelige Allianz
aller iibrigen gesellschaftlichen Krifte einschlieSlich der Bauern konstruiert, erhebt er
an anderer Stelle gegen dessen Reformkonzept den Vorwurf, es habe alle unterbiirger-
lichen Schichten, also vornehmlich die Bauern und den "P6bel”, von jeder Teilhabe an
den politischen Rechten ausschlieBen wollen (s.u. Anm. 5 auf S. 276 f.).

In die richtige Richtung weisen die nicht weiter ausgefiihrten Beobachtungen von
Schultz 1930, der Herders Bedeutung fiir die Konzeptualisierung des "Begriff[s] des
Volksgeistes" (S. 16; siche auch ebda., S. 29) erwihnt und festhilt: "Von Herder iiber-
nimmt die Literaturgeschichte des 19. Jahrhunderts ... ihre Richtung auf die ‘Natio-
nalliteratur’, eine Gedankenbildung, die, durch die Romantik weiter ausgebaut, zuerst
in der groBartigen Schopfung von Gervinus voll zur Geltung kommt." (S. 11) Pfaffen-
berger 1981 arbeitet zwar den konstitutiven Stellenwert der Volksgeistmetaphysik und
der Kulturnationidee fiir die Literaturgeschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts her-
aus und rekurriert dabei hdufig auf Gervinus (S. 48 ff., bes. 51; 229 u. 273 ff.). Auf die
von diesem diagnostizierten konkreten Manifestationen des "Volksgeistes" geht er aber
nicht niher ein, weil er an der Thematisierung iibergreifender, fiir alle von ihm heran-
gezogenen Arbeiten zutreffender Strukturmerkmale interessiert ist. Unberiicksichtigt
bleiben jene Manifestationen auch bei Hiibinger 1984, der Gervinus’ "nationale[r] Kul-
turgeschichte im Medium Literatur" ein eigenes Kapitel (S. 43 ff., Zitat: S. 43) widmet.
Lediglich Lutze 1956 betont nicht nur ausdriicklich, daB "der Begriff ‘Volksgeist’ ... bei



223

forschen" [189], und, darauf aufbauend, mittels einer mobilisierenden, den
Anbruch des "politischen Zeitalters" beschworenden Schreibart "den Volks-
geist zu packen, zu schiitteln, zu erstarken." [190]

Im Verlauf der folgenden Ausfithrungen werden einige Elemente zur
Sprache kommen, die Ahnlichkeiten mit der Reformationsdeutung Hegels
und seiner Schiiler aufweisen. Dieser Sachverhalt soll aber nicht eigens ver-
folgt werden. Wir haben ihn nur erwéhnt, weil Gervinus ein gutes Beispiel
dafiir ist, daB man im Vormérz mit Versatzstiicken von Hegels Philosophie
operieren konnte, ohne sich jemals eingehender mit ihr beschaftigt zu ha-
ben. [191] Man hatte sie aus zweiter oder dritter Hand, weil sie damals in
trivialisierter Form weit verbreitet war. Kein fortschrittlich Gesinnter wollte
es sich entgehen lassen, den "Weltgeist" in seine Dienste zu nehmen. [192]

Glervinus] oft vorfkommt]" (S. 161, Anm. 92; dort findet man auch einige Belegstellen),
sondern versucht sich auch an dessen Beschreibung. Seine Ausfithrungen dazu (S. SS ff.
u. 61 ff.) sind allerdings erstaunlich unbekiimmert - auf die Nationalsozialisten und ihre
Sprachgepflogenheiten geht er mit keinem Wort ein - und recht diirftig. Weder gelingt
ihm eine prizise Erfassung der Merkmale des von Gervinus konzipierten deutschen
Nationalcharakters noch dessen iiberzeugende Einordnung in den real- und ideenge-
schichtlichen Kontext seiner Zeit.

189 Politik auf geschichtlicher Grundlage, Bl. 37 c,d; zit. nach Lutze 1956, S. 50.

190 Aus einem Brief an Carl v. Manuel vom 11. Oktober 1846; zit. nach Lutze 1956,
S.63f.

191 Daher kann man sowohl sagen, "Gervinus [sei] mitnichten hegelianisch gesinnt"
gewesen (Hiibinger 1984, S. 66), als auch wie S. Schmidt 1983 (S. 291 {.) auf die Ahnlich-
keiten zwischen seiner und Hegels Geschichtsdeutung hinweisen. Die erste eingehen-
dere Beschiftigung mit Hegel scheint 1837 erfolgt zu sein, also zu einer Zeit, als die
wesentlichen Bestandteile des Weltbildes von Gervinus bereits ausgeprigt waren. Am
27. Juli 1837 schrieb er an Carl Hegel, den Sohn des Philosophen, die im selben Jahr
erstmals veréffentlichten Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte seien "das erste
Buch von ihm an das ich auch wagen will [sic!]." (zit. nach Wagner 1976, S. 186; siehe
auch ebda,, S. 191)

192 Brandhorst 1981 untersucht "die Entstehung und Entwicklung des biirgerlich-
emanzipatorischen Luther- und Reformationsverstidndnisses” (S. 35) im Umkreis der
Burschenschaften, bei Hegel, Borne, Heine, den Jungdeutschen, den Junghegelianern
und insbesondere bei Feuerbach. Bornkamm 1970 erldutert die von der "politisch-libe-
rale[n] Bewegung der Jahrhundertmitte" vorgenommene Ideologisierung der Reforma-
tion (S. 61-67, Zitat: S. 62). Er stiitzt sich auf Karl Hagen und Gervinus, beriicksichtigt
aber nur dessen Einleitung in die Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts. Schulin 1982
bietet einen "skizzenhafte[n] Uberblick iiber die Luther-Auffassungen in der deutschen
Geschichtsschreibung” (S. 112) des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts.



224

Das protestantische Prinzip

Die angeblichen Wesensmerkmale und zukunftstréchtigen Implikationen
der deutschen "National-Literatur" lassen sich unter dem Oberbegriff des
protestantischen Prinzips zusammenfassen. Diese terminologische Reduk-
tion stammt zwar nicht von Gervinus selbst, tut seiner Literaturgeschichts-
schreibung aber keine Gewalt an. Mit ihr werden ndmlich nur einige von
ihm standig wiedergekdute Aspekte zusammengefaBt, die sich dem genann-
ten Oberbegriff zwanglos zuordnen lassen, weil sie alle auf das Luther-Ver-
standnis des liberalen Biirgertums zuriickgefiihrt werden konnen. Hier be-
wahrheitet sich einmal mehr die aus der Philosophiehistorie bekannte, fiir
die Geschichte der Literatur des 19. Jahrhunderts aber nicht minder rele-
vante Beobachtung, "daB das theologische Denken auch in den Sékularisa-
tionen und Negationen des Christentums, die zu dieser Zeit schon in den
mannigfachsten Gestalten erscheinen, strukturbildend bleibt.” [193] Gervi-
nus hat - zum Teil vielleicht unbewuBt - mit Analogiebildungen gearbeitet,
ohne auf diese nun kurz zu skizzierende Luther-Legende in seiner Litera-
turgeschichte naher eingegangen zu sein: Er konnte sie bei seinen Gesin-
nungsgenossen als selbstverstdndliches Bildungswissen voraussetzen. [194]
Der Reformator wurde als Vorkdmpfer des geistigen und politischen
Selbstbestimmungsrechts der Deutschen gefeiert. Dieser grundlegende Ge-
danke 148t sich in mehrere Gesichtspunkte untergliedern: Luther habe die
Lehrmeinungen der institutionalisierten Kirche nicht einfach unreflektiert
iibernommen, sondern die Bibel selbst einer kritischen Priifung unterzogen,

193 Sengle I, 1971, S. 64. Gervinus wies in NL V selbst darauf hin, "wie nothig es
war, daB wir den religiosen Verhiltnissen in Deutschland vorziigliche Achtsamkeit
schenkten, weil ... das religiése Element ein Haupttriebwerk in dem Gange der Civilisa-
tion ausmachte." (S. 366)

194 Natiirlich fehlt es in der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deut-
schen nicht an Hinweisen, welche die immense Bedeutung Luthers fiir den Proze8 der
deutschen Nationbildung wiirdigen sollten: "Er umfaBte die ganze physische und geistige
Natur des Volkes und der Zeit, und so wie er, einer personificirten Idee gleich, die da-
maligen Bestrebungen und Neigungen gesammt darstellt, so folgten auch die nichsten
Zeiten und Geschlechter ihrem deutschen Propheten.” (NLIII, S. 15 f.) Angesichts die-
ser zentralen Stellung sei es nicht verwunderlich, daB "die evangelische Doctrin Luthers
langschlafende Gedanken des ehrbaren Mittelstandes in Deutschland traf und weckte."
(NLII, S. 467) Dabei handelt es sich aber um allgemein gehaltene Aussagen. Weder
erorterte Gervinus die einzelnen Aspekte seiner liberalen Luther-Verehrung, noch
erwdhnte er deren urteilspragende Funktion fiir seine Deutung der deutschsprachigen
Dichtung.



225

weil er elementar an der Wahrheit des Evangeliums interessiert gewesen
sei. Es sei ihm gelungen, die urspriingliche Gestalt der christlichen From-
migkeit wiederherzustellen und sie von dem angehduften Schutt des be-
langlosen, héufig jedoch bereits fiir den Kern des Glaubens gehaltenen reli-
giosen Brauchtums zu befreien. Als kleiner, nur seinem Gewissen verpflich-
teter Monch habe er einen tapferen Kampf gegen die iibermichtig schei-
nende Kirchenhierarchie gefiihrt, in dessen Verlauf der EinfluB der rémi-
schen Kurie auf Deutschland zuriickgedriangt worden sei. Sein Erfolg sei
nicht von ungefihr gekommen. Luther habe begriffen, daB zum recht ver-
standenen Christentum ein aktiver, sittlich motivierter Lebenswille mit der
Bereitschaft zur Verbesserung der Welt wesentlich hinzugehdre. Angetrie-
ben vom Gliick der HeilsgewiBheit und befliigelt durch das BewuBtsein, die
zentralen Imperative und Ideale der christlichen Religion erkannt zu ha-
ben, sei er tatkriftig fiir die Verwirklichung seiner Pléne eingetreten.

Die Befreiung des Geistes durch die Reformation

Wenn man versucht, die Komponenten der soeben kurz umrissenen pro-
testantisch-liberalen Legende in Beziehung zu Gervinus’ Deutung der
"National-Literatur der Deutschen" zu setzen, so muB man von dessen
Pramisse ausgehen, daB Luthers traditionskritische Haltung die gesamte
nachmittelalterliche Geschichte einschlieBlich der "dsthetischen Periode"
entscheidend geprigt habe und noch weiterhin bestimmen werde.

Gervinus wertete die Reformation als epochales Ereignis. [195] Sie habe
nicht nur die Religiositdt erneuert, sondern in ihrer Folgezeit auch Wis-
senschaft und Kultur befruchtet. [196] Deutschland sei seither "eine der
geistreichsten Nationen der Erde"”, das Land der Wissenschaften und der
wahren Bildung, weil es die damaligen Errungenschaften der Autonomie
des Gewissens und der Freiheit des Denkens allen Anfeindungen zum

195 Siehe GkhS, S. 263 und Mission, S. 33.

196 Diese These zwang Gervinus natiirlich dazu, Luther von den kunstfeindlichen
Bilderstirmern der friihen Neuzeit abzugrenzen: "Statt der deutschen Kunst Verderber
zu sein, wie man ihn wohl beschuldigte, ward [er] wahrhaft der Retter der Dichtung da-
durch, daB er ... das weltliche Volkslied [erschiitterte] ... und ... das geistige Volkslied ...
dagegen[setzte]. DieB war fiir die Dichtkunst freilich kein unmittelbarer Vortheil, aber
ein desto groBerer fiir die Folgezeit. Die weltliche Literatur war ohnehin auf dem Wege,
sich selbst zu zerstoren ... Luther half hauptsichlich ..., die deutsche Dichtkunst volks-
thiimlich zu erhalten." (NLIIL, S. 16 f.)



226

Trotz nicht nur behauptet, sondern sogar vertieft habe. Die Neigung der
Deutschen zu Theorie und Reflexion, die in der Aufkldrung zu einem
"Wiederaufblihen unserer geistigen Cultur" [197] gefiihrt habe, komme
auch in ihrer gedankenreichen, von philosophischen und allgemeinmensch-
lichen Sentenzen durchdrungenen Literatur zum Ausdruck:

Deutschland aber pflegt das Intellectuelle; gesunde Richtung des Verstandes war von je
der Ruhm der Nation; die Reformation sprengte die Fesseln, die man dem freien Den-
ken anlegen konnte, und seitdem ordneten wir ... Alles der wissenschaftlichen, intellec-
tuellen Bildung unter, welche die verstindige Richtung der Zeit [gemeint ist Gervinus’
Gegenwart, Anm. d. Verf.] auf ernste Lehre und Kenntnisse einzig férdert, und wir hiel-
ten diese sogar in unserer eben dadurch so originellen poetischen Literatur innerlichst
fest. [198]

Um den allgegenwirtigen, auch die Dichtung dominierenden EinfluB von
Luthers Wirksamkeit hervorzuheben, ging Gervinus in seiner Literatur-
geschichte mit dem Begriff "Reformation” und dessen Derivaten duBerst
groBiziigig um. Im Zuge der Ausfithrungen, die der ersten Hilfte des 16.
und der zweiten des 18. Jahrhunderts gewidmet sind, kommt es zu einem
geradezu inflationdren Gebrauch dieser Schlagworter. [199]

Die Literatur als Verkiin-
derin einer Humanitdtsreligion

Die Uberzeugung, daB die nach dem Untergang der mittelalterlichen Welt
errungene Gewissens- und Gedankenfreiheit als Begriindungsinstanz des
neueren deutschen Geisteslebens anzusehen und die seitherige Geschichte
von vielfiltigen "Reformationen” maBgeblich gepragt worden sei, hatte Fol-

197 SzL, S. 148 und GKkhS, S. 243.

198 GKhS, S. 218.; vgl. das auf S. 186 unter der Anmerkungsnummer 112 mitgeteilte
Zitat.

199 Wir geben zur Veranschaulichung einige ausgewihlte Beispiele: In der ersten
Hilfte des 16. Jahrhunderts seien die Deutschen "auf die moralische Reformation des
Volkes [gerichtet] gewesen." Gervinus’ Charakterisierung der drei nach seiner Meinung
bedeutendsten Personlichkeiten jener Zeit zeigt jedoch, daB sich der reformatorische
Geist damals nicht nur mit Fragen der Moral beschiftigt habe: "[Sachs] ist der Reforma-
tor in der Poesie so gut, wie Luther in der Religion, wie Hutten in der Politik." (NL1I, S.
291 u. 459) Gut zweihundert Jahre spiter habe das "wunderbare Reformations- und Re-
volutionsgenie" Lessing, also die entscheidende Autoritit fiir die definitive Etablierung
einer eigenstindigen, von fremdsprachigen Mustern emanzipierten "deutschen National-
Literatur”, eine "dsthetische Reformation" durchgefiihrt. (SzL, S. 11 und NL IV, S. 345)



227

gen fiir Gervinus’ Wissenschafts- und Kunstverstédndnis. Die Reformation,
durch die der substantielle Gehalt der auf erste und letzte Fragen ant-
wortenden Religion wiederhergestellt worden sei, habe das von ihr frei-
gesetzte Denken auf einen emphatischen, universalistischen Wahrheits-
begriff verpflichtet.

Luthers Konzentration auf das Elementare sei verbindlich fiir die wich-
tigsten Personlichkeiten der deutschen Kulturgeschichte geworden. Sie
seien von der Einsicht motiviert worden, daB der menschliche Geist die
Wabhrheit erforschen oder darstellen miisse. Mit dem Versuch, den kiinstle-
rischen bzw. wissenschaftlichen Diskurs als Ausdruck des protestantischen
Prinzips zu interpretieren, wurde gleichzeitig ein quasireligiéser Zug in die
deutsche Ideengeschichte hineingetragen. Die Literatur der "4sthetischen
Periode" wurde von Gervinus zum Umschlagplatz grundsétzlicher Werte
einer aufkldrerischen Humanititsreligion stilisiert.

Ein solcher unbedingter "Wahrheitseifer" zeichne - wie konnte es auch
anders sein? - auf exemplarische Weise Lessings publizistische und kiinstle-
rische Tétigkeit aus, obwohl man in seinem Werk bisweilen "solche Collec-
taneenschnitzel und so sonderbare trockene Gegenstinde" antreffe, "daB
wir einen ganz gewohnlichen deutschen Gelehrten vor uns zu haben glau-
ben." [200] "[Seine] Beschiftigungen sdmmtlich auf ein einziges Ziel zu
bezichen, scheint allerdings schwer.” Das tdusche aber: "Lessings polyhisto-
rische Vielseitigkeit und Belesenheit war ... ungeheuer; allein er besann sich
zu rechter Zeit." [201] Seiner bereits behandelten gemeinniitzigen Absicht,
die Schriftstellerei in den Dienst der Volksaufklirung zu stellen, korre-
spondiere ein Wissenschaftsverstandnis, das zu allgemeinmenschlichen und
fundamentalen Erkenntnissen habe vordringen wollen: "Thm ... war es mit
der Erforschung der Wahrheit an und fiir sich ein Ernst." Lessing, der "mit
der Zeit einsehen gelernt [habe), daB ihn die Biicher nur gelehrt, nicht zum
Menschen machen wiirden", "verachtet[e] doch [die] Wissenschaft als das
elendeste Studium, wenn man das Feine derselben in dem Kram [der]
Details suchen wollte." [202]

200 NL1V,S. 349 u. 334.

201 NL1V,S. 335.

202 NLIV, S. 350, 324 u. 336. Ebenso heiBt es in dem Aufsatz Plan zur Reform der
deutschen Universitiiten, ein Hochschuldozent diirfe "nie sein Amt iiber seiner Gelehr-
samkeit ..., nie den wahren Nutzen des Geistes liber der Buch- und Stubenweisheit, nie
die echte Wirme fiir das echte Wissen iber dem gelehrten Diinkel [vergessen]." Der
universitidre Lehrbetrieb benotige "Talente ..., welche die Gabe des Vortrags mit dem



228

So kam er auf dem Wege des Lernens und Sammelns zur Verarbeitung, er kam di
Kenntnisse zur Einsicht, durch weite Gelehrsamkeit zu einfacher Weisheit. Wir kon
von dem paradoxen Manne dieB gri68te Paradoxon sagen, da8 er[,] ein anscheiner
Microloge und Stubengelehrter, der groBte Menschenkenner, daB er als der érgste :
Bibliomanen zugleich der groBte Biicherverichter war, was ihn uns als den wahren \
sen empfiehlt, der aus Biicherwelt und Lectiire einen ewigen Besitz fiir seine Seele
von trug. [203]

Das nahezu unstillbare Verlangen nach substantiellen, die "Seele" bef
digenden Wahrheiten liege auch Goethes Faust zugrunde. Es werde in «
sem Stiick nicht nur thematisiert, sondern prige dessen Gehalt maBgebl
Gervinus wies darauf hin,

wie sehr sich jenes unterscheidende Merkmal deutscher Dichtung vordringt, nach
chem sie durchaus nicht mit dem &sthetischen Mafstabe ganz auszumessen ist, b«
sich einen directeren Weg in die Gemiither sucht und unmittelbar in die Welt der
danken einzudringen, auf die Lebensansicht einzuwirken strebt. [204]

Die zentralen Werke der deutschsprachigen Literatur zeichneten :
durch eine gehaltvolle, ja geradezu philosophische Dignitat aus. Als 1
dukte des protestantischen Geistes seien sie beredte Zeugnisse der
diesem verfochtenen Humanitétsreligion.

Sinn fiir das Allgemeinere der Wissenschaft verbinden, die iiberall nicht das Detail,
dern das Ganze, nicht die Gelehrsamkeit, sondern die Weisheit, nicht das Zerstreue
Facten und Einzelnheiten, sondern das Versammeln in den Endresultaten der Wit
schaft im Auge haben." (GkhS, S. 291 u. 290)

203 NL1V,S.335.

204 NLV, S. 121. Wie man sieht, hat Gervinus ebenfalls einen Beitrag zu der

unter bizarre Bliiten treibenden Faust-Manie des 19. Jahrhunderts geleistet. Allerawgs
gilt auch fiir seine Faust-Interpretation (NL V, S. 105 ff.; sieche zum folgenden die Hin-
weise ebda., S. 118 u. 120), was Hohendahl 1985b iiber Gervinus’ generelle Einschiit-
zung der Weimarer Klassik ausgefiihrt hat: "[Seine] Konzeption der deutschen Litera-
turgeschichte ist ... darauf angelegt, daB sie ihren uniiberschreitbaren Hohepunkt um
1800 erreichte. Man darf dieses Urteil freilich nicht isolieren. Der Liberale Gervinus
war im Unterschied zu spiteren Historikern, die sein Modell benutzten, nicht unkritisch
gegeniiber den historischen Bedingungen dieser Bliitezeit. Vergleicht man sie, so lautet
das Argument, mit den Gipfelpunkten der franzosischen und englischen Dichtung, so
erscheint sie als eine Literatur, der die gesellschaftliche und politische Basis fehlte."

(S.175 )



229
Laizismus

1n es aber um die Artikulation humaner Werte geht, dann ist prinzipiell

t einzelne Mensch betroffen. Das fithrt zur Darlegung eines weiteren

ekts des protestantischen Prinzips. Gervinus glaubte die Erneuerung

Religion und Kultur und die damit verbundene Entstehung fort-

ittsweisender weltanschaulicher Ideale auf eine laizistische Basis stellen

onnen. Hinter dieser Ideologie steht die Vorstellung vom einfachen,

srdorbenen Mo6nch und Menschen Luther, der sich nicht in den korrup-

primér auf Macht- und Selbsterhaltung fixierten Apparat der Kirche

2 integrieren wollen und deshalb die Dinge in ihrer wahren Beschaffen-
erkannt habe.

ervinus bekriftigte die These von der innovativen Produktivitdt der

:n durch seine stindige Polemik gegen jedes bloB auf partikuldre

:cke gerichtete Expertenwissen. Ein fachwissenschaftliches, detailorien-

es Spezialistentum wurde genauso abgelehnt wie ein elitdrer literari-

't "Sektengeist” oder "Sektensinn." [205] Der universale Geltungsan-

«ch der reformatorischen, auf allgemeinmenschliche Werte ausgerich-

n Wahrheitsliebe gehe weder in einem qualifizierten Fachwissen noch

inem Gruppeninteresse auf. Dagegen setzte Gervinus die produktiv

ende, sich dem Dienst am Gemeinwohl unterordnende Kompetenz

r] natiirliche[n] Schlauheit, de[s] gesunden Menschenverstand[es] und

] Mutterwitz[es]" [206], die den gebildeten und weltoffenen Laien

telstindischer" Provenienz auszeichne. Nur aus diesem Personenkreis

aten sich jene "gelehrte[n] Volksleute oder volksthiimliche[n] Gelehr-

]" [207] rekrutieren, die das rechte AugenmaB besdBen und mit den

slemen der menschlichen Existenz und des Zusammenlebens wirklich

raut seien. Daher verdanke die deutsche Geschichte die entscheiden-

Impulse dem Engagement des "Volkes" und seinen "mittelstédndischen”

vorkdmpfern. Das werde sich auch in Zukunft nicht dndern. Von Experten

jeglicher Art habe der ProzeB der deutschen Nationbildung nichts Wesent-
liches zu erwarten.

205 NLV,S.587.

206 NLII, S. 326. Der Rekurs auf den als normsetzende Instanz ausgegebenen "ge-
sunden Menschenverstand" bzw. "Mutterwitz" ist in Gervinus’ Werken héufig anzutref-
fen; siehe NL II, S. 435; Leben, S. 59 u.6.

207 NLIII, S. 3.



230

Gervinus’ Zuriickweisung der selbstgeniigsamen Gelehrsamkeit und des
kiinstlerischen Avantgardismus wurde bereits dargestellt (s.o. S. 112 f.).
Man findet dieses zweifache, fiir sein Weltbild zentrale Abgrenzungs-
bediirfnis auch in seiner Literaturgeschichtsschreibung. Schon im vorigen
Abschnitt klang bei der Behandlung Lessings die Uberzeugung an, "da8 die
menschliche Erkenntni nicht auf dem groBen Umwege der bloBen Gelehr-
samkeit zu suchen ist." Immer wieder wies Gervinus darauf hin, "wie un-
tauglich die Gelehrten zum Leben, wie entfernt sie vom gesunden Men-
schenverstand und practischer Wirksamkeit sind." Als notwendige Bedin-
gung fiir das Gedeihen wahrer Poesie, Wissenschaft und Kultur kénne der
Wunsch gelten, "daB man[,] unbefriedigt von Zunftweisheit, vom todten
Buchstaben der Gelehrsamkeit, von dem diirren Formalismus der Scho-
lastik[,] fir die Bedirfnisse des Gemiiths auch im Wissen zu sorgen
strebte.” [208]

Das Verdikt der avantgardistischen Ubereilung trifft neben den Autoren
des Sturm und Drang sowie des Jungen Deutschland vor allem die Vertre-
ter der Jenaer Frithromantik. Gervinus’ herablassende Bemerkungen iiber
diese literarische Gruppierung sind besonders aufschluBreich, weil er deren
vermeintliches Scheitern anhand der eigenen Vorstellungen beziiglich eines
erfolgversprechenden (kultur)politischen Reformkonzepts erlauterte.

Die Romantiker hitten anfangs durchaus ein Engagement fiir das Allge-
meinwohl erstrebt, es jedoch verfehit,

weil sie aus einem beschrinkten Locale mit lautem Ruf noch immer iiber das Ganze zu
herrschen such[t]en; es entstehen Clubbs, Sekten und Schulen, die an die Stelle des
Einen groBen Zweckes der Sache selbst particulare Nebenzwecke setzen und mit diesen
oft den Einen Hauptzweck grade untergraben. Innerhalb dieser Kreise herrscht politi-
scher, religioser, dsthetischer Sinn namentlich wihrend der Initien in gréBerer Innigkeit
und herzlicher Meinung und Ueberzeugung, aber leider hat [sic!] diese nie vor den
exorbitantesten Einseitigkeiten, Tduschungen, Verzerrungen und den Siinden der
Uebertreibung geschiitzt, die mit dem Abscheiden von dem offentlichen Markte des
Lebens ... verkniipft sind. [209]

Die Romantiker seien trotz ihres urspriinglich vorhandenen guten Willens
zwangsldufig "in Isolation und in Folge dieser in Opposition” zu den "natio-
nale[n] Entwicklungen" geraten. [210]

208 NLV,S.110; NL1II, S. 435 und NL V, S. 109.
209 NLV,S.587f.
210 NLV,S.587.



231

Im Gegensatz dazu habe der von einem untriiglichen Gespiir fiir die zeit-
geschichtlichen Notwendigkeiten geleitete Lessing "keinem beschrénkten
Orte angehoren und auf keinem Partialzweck arbeiten” wollen. "Nichts war
dem wahrheitssinnigen Mann so zuwider, als fiir den Mittelpunkt einer lite-
rarischen Clique zu gelten ... Er war daher von aller Schulmacherei und lite-
rarischen Complotten himmelweit entfernt.” [211]

Wir brauchen nicht nochmals auszufiihren, daB die Abkanzelung welt-
fremder Gelehrter und ungestiim vorpreschender Intellektueller zur Profi-
lierung der liberalen Mittelstandsideologie dienen sollte, die mit ihrer un-
reflektierten Gleichsetzung "biirgerlicher” und humaner Ideale auch in der
Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen eine zentrale
Rolle spielt. In unserem Zusammenhang ist jedoch ein anderer, bislang
unerwihnt gebliebener Sachverhalt hervorzuheben: Mit seinem fiir den Li-
beralismus typischen Rekurs auf den verstindigen Laien griff Gervinus auf
die im frithen 18. Jahrhundert einsetzende Verbiirgerlichung von Wissen-
schaft und Kultur zuriick, die eine sozialgeschichtliche und eine wissens-
bzw. kunstsoziologische Komponente besitzt. [212]

Die aufkldrerische Idee vom Menschen als einem vernunftbegabten,
eigenverantwortlichen Wesen und die daraus resultierenden Bestrebungen,
einen offentlichen, prinzipiell jedem zuganglichen Diskurs iiber Fragen des
allgemeinen Interesses zu etablieren, fithrte zum Autorititsverlust der tra-
ditionellen akademischen Eliten und zu einer Neubesinnung hinsichtlich
der Relevanzkriterien fiir das Wissenswerte. Parallel zum Aufstieg des Biir-
gertums kam es zur Entstehung eines Wissenschaftsverstandnisses, das den
strengen, dem Prinzip der Deduktion folgenden Rationalismus des 17.
Jahrhunderts zugunsten einer empiristischen, induktiv vorgehenden Me-
thode ablehnte und dem Menschen sowie der Organisation seiner Lebens-
welt erhohte Achtsamkeit entgegenbrachte. An die Stelle lateinisch ver-
faBter, dickleibiger Folianten iiber Theologie und Metaphysik traten mut-
tersprachliche, schlanke Béandchen popularphilosophischen Inhalts, welche
die sinnvolle Gestaltung biirgerlicher Verhéltnisse und Fragen der Moral,
des Geschmacks oder der gesellschaftlichen Etikette behandelten. Gleich-
zeitig entwickelte sich eine sédkularisierte, nicht mehr standesspezifisch
gebundene Kultur, die der Kunst einen vormals unerreichten Grad an

211 NL1V,S, 334 u. 350.

212 Vgl. zum folgenden Balet/Gerhard 1981, Martino 1976 und Ungern-Sternberg
1984.



232

Autonomie einrdumte und als Ausdruck des Selbstbestimmungsrechts der
Verniinftigen interpretiert wurde.

An diese Entwicklungsstringe kniipfte Gervinus aus liberaler Perspektive
an, indem er die Verniinftigen der aufkldrerischen Theorie mit dem "Mit-
telstand" identifizierte. Die eben skizzierten Tendenzen der Verbiirgerli-
chung im 18. Jahrhundert, die seiner Meinung zufolge iiber Lessing in den
Neuhumanismus und dessen Ideal der autonomen Persénlichkeit eingin-
gen, wurden kurzerhand als Errungenschaften und Erfolge der "volkstiim-
lichen" Aktivitdten des "Mittelstandes" ausgegeben. Mit Hilfe der Argumen-
tationsfigur vom interessierten Laien wurde der Liberalismus zum legitimen
Erben und politischen Vollstrecker der ohne die Reformation undenkbaren
Aufklédrung stilisiert.

Antikatholische Tendenzen

Das Vorhaben, die Identitit der Deutschen auf das in der Reformation be-
griindete Geistesleben zuriickzufithren, implizierte eine Abqualifizierung
des Katholizismus, der als eine tiberwundene, der historischen Entwick-
lung immer nur hinterherhinkende Form des Christentums gebrandmarkt
wurde. Wihrend der Protestantismus den Kern der christlichen Religion
erneuert und fortschrittsweisende (wissenschafts)geschichtliche Energien
freigesetzt habe, sei der Katholizismus seit der Entstehung seines Wider-
sachers in die Rolle einer bloB reaktionidren Doktrin gedringt worden. Dies
komme in der deutschsprachigen Dichtung durch den Sachverhalt zum
Ausdruck, da deren entscheidende Werke seit der Reformation im pro-
testantischen Norden entstanden seien.

Zuerst bildet [Luther] ndmlich den groBen Wendepunkt, bei dem sich der Sitz der deut-
schen Literatur vom Siiden in den nun protestantischen Norden dreht, und seit welchem
sie beinah Alleinbesitz der Evangelischen wird ... Sollte eine eigenthiimliche deutsche
Kunst-Literatur werden, so muBten die in der Geschichte noch ungebrauchten Krifte
des Nordens erregt werden. [213]

Das sei angesichts des Bildungsdefizits, welches der aufkldrungs- und mo-
dernisierungsfeindliche Katholizismus verschuldet habe, nicht weiter ver-
wunderlich:

213 NLIIL S. 16 f.



233

Es ist nicht der Rede wert, was ... die Katholiken [seit Luther] fiir die deutsche Bildung
gethan haben, und wer die negative und hemmende Gewalt der schlechten Erziehung
und Lehre leugnet, der hat wohl nie bedacht, wie furchtbar sich hier das Zuriickbleiben
hinter den damaligen férdernden Zeitideen an der Nachkommenschaft von Jahrhunder-
ten richte. [214]

Die politische Dimension der katholischen Bildungsfeindlichkeit kommt
z.B. dort zum Ausdruck, wo Gervinus den nach seiner Meinung ausschlag-
gebenden Grund fiir das Scheitern der Plane nannte, in Wien ein "National-
theater” zu errichten. "Nur leider das Beste fehlte: Bildung und Bildungs-
trieb. Keine Verordnungen und keine Summen konnten diesen Erbfeind
der rein katholischen Theile von Deutschland tilgen." [215] Wo es - so darf
man diese Aussage interpretieren - schon an der Bereitschaft zur Griindung
eines "Nationaltheaters” gemangelt habe, da konne auch kein Verstindnis
fiir das nationale Selbstbestimmungsrecht der Deutschen vorhanden sein.

Das konfessionsbedingte Gefille zwischen dem Norden und dem Siiden
Deutschlands bestehe bis ins spate 18. Jahrhundert und dariiber hinaus bis
in die Gegenwart. Mit dieser Uberzeugung glaubte Gervinus seine pro-
preuBische Einstellung rechtfertigen zu kénnen. Im Norden habe die Re-
formation zuerst und am nachhaltigsten FuB gefaBt, zur Ausbildung proto-
nationaler Territorialstaaten gefithrt und die kulturelle sowie historische
Entwicklung im deutschsprachigen Raum richtungweisend gepragt. Zuletzt
sei das in den preuBischen Reformen zum Ausdruck gekommen. Im Siiden
hingegen, vor allem in Osterreich, sei der supranationale, reaktionédre Ka-
tholizismus dominierend geblieben. Daher sei es nur konsequent, wenn
man vom protestantischen Norddeutschland unter PreuBens Fiihrung die
maBgeblichen Impulse fiir den ProzeB der Modernisierung und Nationbil-
dung erwarte.

214 NLIII, S. 16. Auch in Mission kommt Gervinus auf den konfessionsbedingten
"Unterschied des Bildungsgrades” zu sprechen. In Anbetracht der "Wahrheit, daB alle
deutsche Bildung seit drei Jahrhunderten ganz protestantisch gewesen ist", sei es "an den
Katholiken, die ersten Schritte, die raschen Schritte zu tun, um diesen groBen Gang der
Zeiten nachzuholen und die geistige Kluft auszufiillen, die Deutsche von Deutschen un-
natiirlich trennt.” (S. 31 f,, 32 u. 33)

215 NL1V,S. 385.



234

Purifizierende Riickkehr zum Einfachen

Zum protestantischen Prinzip gehort natiirlich auch die Vorstellung von der
Wiederherstellung einer vormals bekannten, zeitweilig aber depravierten,
durch iiberkommene Irrtiimer verfdlschten Wahrheit. Diese Vorstellung
verband sich bei Gervinus mit der Behauptung, daB der Riickgriff auf das
Wesentliche stets als entschlossene, sich dem Verblendungszusammenhang
menschlicher Fehlurteile entziehende Hinwendung zu einfachen, iiber-
schaubaren und eigentlich jedem einsichtigen Lehren oder Zustdnden ge-
deutet werden miisse. Die reformatorische Purifizierung wurde als eine
vereinfachende Konzentration auf das Substantielle interpretiert.

Luther habe "von der gelehrten Theologie hinweg auf das reinere Evan-
gelium hingewiesen, ... an die Stelle ... der traditionellen Lehrbegriffe die
Bibel ... gesetzt." [216]

In jeder Revolutionszeit sucht der fanatische Eifer von einem unertriglich gewordenen
UebermaaBe verfeinerter oder verwickelter Verhiltnisse auf einen einfachen Stand der
Dinge zuriickzufiihren. Nie ist dies mit fanatischerem Eifer, nie aber auch fiir einen so
theueren Gegenstand geschehen, als in den Bewegungen, die die Reformation verbreite-
ten und durchsetzten ... Man wollte das Leben und die Zeit des urspriinglichen Christen-
thums zuriickholen. [217]

Auch die in der Mitte des 18. Jahrhunderts einsetzende Blitezeit der
deutschsprachigen Literatur sei nur durch die Riickbesinnung auf die klas-
sische, sich durch ein schlichtes Ebenma8 auszeichnende Kunstform mog-
lich geworden. "Wie [Luther] auf die Reinheit der evangelischen Quelle
zuriickwies, so Lessing auf Aristoteles; ... wie jener die urchristlichen ... ver-
gessenen Patriarchen hervorzog, so Lessing die groBen und in der Zeit des
Ungeschmacks zuriickgestellten Muster dchter Dichtung.” [218] Gegen die
Verirrungen manieristischer Kunsttheorien

setzte [er] die einfachsten und reinsten Gattungen als Zielpunkte auf, und die einfach-
sten und reinsten Dichter anderer Nationen als Muster. Simplification und Errettung
von verwickelten Verhiltnissen, Durchhauen unlosbarer Knoten, war der Weg, den er
nahm, der Weg, den jede Revolution und Reformation nehmen mu8. [219]

216 NLIIL, S. 135f.
217 NLII, S. 136 f,; siehe auch GkhS, S. 263.
218 NLI1V,S. 345,
219 NL1V,S. 346.



235

Die beiden soeben beschriebenen, analog diagnostizierten Merkmale der
jeweiligen "Reformationen” lassen sich mit anderen Aspekten des prote-
stantischen Prinzips in Beziehung setzen. Der mit ihnen angeblich einher-
gehenden Tendenz zur "Simplification”, zur unmittelbaren Evidenz korre-
spondiert Gervinus’ Absicht, die "mittelstdndischen” Laien mit ihrem "ge-
sunden Menschenverstand" zur Trégerschicht des Fortschritts zu erklaren.
Die BezugsgroBen fir Luthers und Lessings reformatorische Anstrengun-
gen hingegen sind Bestandteile jener Strategie, die Verpflichtung der deut-
schen Ideengeschichte auf einen emphatischen, universalistischen Wahr-
heitsbegriff hervorzuheben: Die Hinwendungen zum kosmopolitischen,
nationale Schranken miBachtenden Christentum und zur formvollendeten
antiken Kunst sollten die weltbiirgerliche Aufgeschlossenheit der Deut-
schen und die dadurch erméglichte Qualitit ihrer kulturellen Uberlieferung
dokumentieren.

Dieselbe Nation, die einst die Ideen, welche Sokrates und Christus in das neue Ge-
schlecht zur Bildung der Herzen gestreut hatten, und die Keime, welche Aristoteles fiir
alle Wissenschaft gelegt, mit den alten Generationen zugleich vertilgen zu wollen
schien, diese selbe Nation war bestimmt, zuerst die Lehre des Messias zu reinigen und
dann den Ungeschmack in Kunst und Wissenschaft zu brechen, so daB es nun laut von
unseren Nachbarn verkiindet wird, daB wahre Bildung der Seelen und Geister nur bei

uns gesucht, wie alle Bekanntschaft mit den Alten nur durch uns vermittelt werden
kann. [220]

Die Deutschen hitten den besten Traditionen der Menschheitsgeschichte
die ihnen gebithrende Aufmerksamkeit geschenkt und sich ihren substan-
tiellen Gehalt auf eine vorbildliche, von den anderen européischen Volkern
bewundernd anerkannte Weise angeeignet.

Tatférdernde Innerlichkeit

Dazu seien sie in der Lage gewesen, weil sie, Luthers Beispiel folgend, nicht
einfach der Uberlieferung naiv vertraut, sondern alle wichtigen Fragen der
Religion, Moral, Asthetik und Politik zu Vernunft- und Gewissensentschei-
dungen erhoben hitten. Dieses Wahrheitsstreben samt seinem Interesse am
Wesentlichen, Grundsitzlichen resultiere aus der besonderen Neigung der
Deutschen zur gedankentiefen Innerlichkeit. Ihr Nationalcharakter zeichne

220 SzL, S. 155f.



236

sich durch sittlichen Ernst und eine Gemiitsverfassung aus, die von ober-
flachlichen oder lediglich aktuellen Beweggriinden unberiihrt bleibe und
deshalb stets reiflich erwogene, den Kern der Dinge treffende Urteile ga-
rantiere. Die "Ueberlegenheit deutscher Griindlichkeit und Schirfe" sei
zwar von der Reformation nicht eigentlich hervorgebracht, aber nachhaltig
gestdrkt und im allgemeinen BewuBtsein verankert worden. Sie habe "Auf-
klarung, gesunde[n] Verstand und Geistesfreiheit, Tiefe und Ernst erst
recht zum bleibenden Eigenthum der Nation" gemacht. [221]

Da die intensive Pflege des geistigen Innenlebens als konstitutiver
Wesenszug der Deutschen anzusehen sei, komme sie natiirlich auch in
deren Literatur zum Ausdruck: Die "Innerlichkeit der ganzen Bildung
Deutschlands ... bestétigt die Geschichte der Dichtung vollkommen." [222]
Allerdings galt das Augenmerk von Gervinus nicht primér dieser Eigen-
schaft der Literatur. Das deutete er schon in der Einleitung zu seinem
Hauptwerk an, wo er seine Zeitgenossen ein "Geschlecht" nannte, "das,
wenn es auch nicht in der Gegenwart groBen duBeren Ruhm gegen den sei-
ner Vorfahren zu stellen hatte, doch in seinem inneren Leben ein ersetzen-
des Verdienst kannte und eben darin vielleicht ein Saat kiinftiger Taten
keimen wuBte." [223] GemaB der fiir den Vormarz charakteristischen Pro-
grammatik einer Verbindung von Wissenschaft und Leben interessierte er
sich vielmehr fir die praktische Umsetzung jener elementaren, von der

221 NLI1V,S. 343 und GkhS, S. 206.

222 NLII, S. 296. "Das deutsche geistige Treiben", das "sich grade durch Dauer und
Stirke der innern Thitigkeit aus[zeichnet]" (GkhS, S. 231), und die ihm zuerkannte Nei-
gung, prinzipielle Losungen anzustreben, spielen in dem Aufsatz Ueber deutsches und
franzosisches Unterrichtswesen ebenfalls eine wichtige Rolle. Gervinus begriindete damit
die angeblich besondere Qualitit des deutschen, "ganz ... auf dem Protestantismus
[ruhenden]" und "gar zu eng mit der Natur des Volks zusammenhéngen{den]" Bildungs-
systems, das die schulischen sowie akademischen Einrichtungen der westeuropéischen
Linder iiberbiete: "In England erzieht man die Jugend nicht zu guten, natiirlichen, vor-
urtheilsfreien Menschen, sondern das hochste Ziel, das man dem Schiiler steckt, ist das
Benehmen und die Kenntnisse, oder auch nur der Schein der Kenntnisse, die einen
Gentleman machen." Das gleiche Verdikt trifft "Frankreich, wo die Erziehung nicht auf
die Sitten, sondern auf Tournure, nicht auf Sachen und ernste Kenntnisse, sondern auf
Worte und Schein ausgeht, was man bei uns so antipodisch haBt." (GkhS, S. 206, 205,
213 u. 224) Im Gegensatz dazu sei die "Freiheit des Geistes" jenes "Prinzip ..., von dem
die deutsche Erziehung ausgeht." Es zeige sich in den "ernsten, griindlichen, praktischen,
sdchlichen Schulschriften der Deutschen" und garantiere einen seriésen, "Griindlichkeit
und Ausdehnung in die Tiefe" favorisierenden Unterricht. (GkhS, S. 240, 198, 228 u.
229)

223 SzL, S. 147.



237

Gemiitstiefe seiner Landsleute freigesetzten ideellen Werte, die deren
"National-Literatur” maBgeblich prégten.

In dieser Hinsicht wurde er sehr deutlich. Sein Modell der realitdtsbezo-
genen Innerlichkeit sollte nicht als Plddoyer fiir eine selbstgeniigsame oder
gar weltfliichtige Geisteshaltung miBverstanden werden konnen. Mit dem
von Mme. de Staél in De I’Allemagne hervorgehobenen und seitdem im
19. Jahrhundert vielzitierten und -diskutierten Topos vom handlungsarmen,
aber gedankenreichen Deutschen wollte er nichts zu tun haben. So sah er
sich beispielsweise bei der Auseinandersetzung mit den Vertretern "der
mystischen Weisheit des 13. und 14. Jahrhunderts" [224] zu folgenden
grundsatzlichen, Beziige zur Gegenwart herstellenden Reflexionen ver-
anlaBt:

Es verarge mir Niemand, wenn ich von diesen Minnern und ihren Lehren mit einiger
Geringschitzung rede; und Niemand lege mir es fiir Einseitigkeit aus. Wenn ich die
Theosophen jener Zeiten ... der kalten und unfruchtbaren Methode der gelehrten
Theologen gegeniiber sehe, so werde ich mich gerne auf ihre Seite stellen, da sie einer
practischen Religiositdt immer viel ndher standen ... Ja, wenn man einen Blick wirft auf
den Zustand der duBeren Welt ..., wer wird da den kleinen Schritt von dieser unerfreu-
lichen duBeren Welt weg auf das Innere und das Leben der Seele nicht begreiflich und
verzeihlich finden ...[?] Allein im Ueberspringen von Extrem zu Extrem habe ich nie
etwas GroBes erkennen kénnen; und zu lange haben wir uns in der neuern Zeit hin-
reifen lassen von einem Rest jener Freude am Selbstquélen, an Zerrissenheit und See-
lenkampf ... Jede Thatkraft und Lebenslust wird hier vernichtet, jeder gerade Gedanke
tiberspannt, jede Empfindung iiberreizt, die Einbildung mit Bildern iiberladen ... Wie
soll man dergleichen in einer Zeit hervorheben, die marklos und thatenlos ohnehin
genug ist, und so viele Neigung zur Riickkehr in dieses Unheil verrathen hat! [225]

Jener weltschmerzlerischen Larmoyanz setzte Gervinus sein Vertrauen
auf die wirklichkeitsverdndernde Macht der protestantisch-deutschen In-
nerlichkeit entgegen. [226] Diese Zuversicht speiste sich erstens aus der

224 NLII S. 141.

225 NLII, S. 139-141.

226 Das bekundet sich schon an dem von genuin religionsgeschichtlichen Frage-
stellungen absehenden Reformationsbild, das er in seiner Literaturgeschichte entwarf.
"Fiir Gervinus spielte ... die theologische Dimension der Reformation eine untergeord-
nete Rolle. Wichtiger waren ihm die sdkularen, zivilisationsgeschichtlichen Elemente,
der Wandel der Bildungs- und Wissenschaftstradition, die Sprachreformbestrebungen
sowie der Wandel der politischen Ordnungskonzeptionen, das territorialstaatlich-proto-
nationale Aufbegehren gegen den romischen Universalismus und die prekér gewordene
soziale Frage." (Hiibinger 1984, S. 54) So risonierte er z.B. "iiber alles, was mit den
neuen geistigen Bewegungen zusammenhangt, iiber die Begriffe von Menschenrechten
und Unterthanenwiirde [und iiber die] Geltung der Vernunft gegen eigenwillige Setzun-



238

euphorischen Bildungsgldubigkeit des Liberalismus. Es fiel Gervinus leicht
zu betonen, "wie sehr die geistige Macht der materiellen iiberlegen" sei.
"Auf jedem Blatte der Geschichte steht es geschrieben, daB die materielle
Macht der geistigen in jedem Kampfe total unterliegt." [227] Zweitens be-
ruhte sie auf einer schon erwihnten Komponente der liberalen Luther-
Legende: auf der Vorstellung von Luthers aktivem, sich fiir die Durchset-
zung der erkannten Wahrheit engagierenden und von ihr befligelten
Lebenswillen.

Wenn man die "wahr[e] und unwidersprechlich[e Lehre]" beriicksichtige,
"daB die Geschichte im Allgemeinen nicht eilt, daB die Entwicklung eines
Staates desto groBer und imposanter ist, je griindlicher und folgerichtiger
sie vor sich geht" [228], so brauche man sich um die Zukunft keine Sorgen
zu machen. Der ProzeB der deutschen Nationbildung habe seit Jahrhunder-
ten einen kontinuierlichen und systematischen Verlauf genommen, der sich
als allméahliche EntduBerung und schrittweise Realisierung der anfangs in
der Binnensphire des Gemiits formulierten Ideale deuten lieBe. Angesichts
der besonderen Befdhigung der Deutschen zur intensiven Geistesarbeit sei
es nicht verwunderlich, da die Genese des von ihnen erstrebten National-
staats letztlich von einer Erneuerung des Christentums ihren Ausgang ge-
nommen habe. Bislang habe die durch den Protestantismus begriindete
weltzugewandte Humanitétsreligion ihren Wirkungsradius von der indivi-
duellen Sphére des personlichen Glaubens bis zum gesellschaftsformieren-
den moralischen und kulturellen Diskurs erweitert und stehe nun im Be-
griff, zur politischen Wirklichkeit zu werden.

Der Zeitpunkt der definitiven Griindung eines freiheitlichen Staates
hénge allerdings davon ab, "wie lange [die Deutschen] das Misverhaltnifl
tragen werde[n] zwischen [ihrer] wirklichen politischen Stellung und der
wiirdigern, die [ihrer] Bildungsstufe und Kraftfiille entspriache." "Wir war-
ten, um zu uns selbst zu kommen, ... um unsere Zustinde und Handlungen
gelegentlich in Einklang zu bringen mit unserer Bildung und geistigen

gen der Gewalthaber", oder erwihnte "die neuen Begriffe von Regierung und Regierten,
die durch die Reformation in Fiirst und Volk aufgekommen waren und die offentliche
Meinung." (NLII, S. 468 u. 295)

227 GkhS, S. 253 u. 391.

228 Patent, S. 107. Da Gervinus diese Aussage explizit als "Lehre der historischen
Schule" (ebda.) bezeichnet, wird man Hinton Thomas 1951 nicht zustimmen kénnen:
"His conception of historical change was ... very different from the conservative, ‘organic’
theories of Savigny and the Historical School." (S. 98 f.)



239

Reife, auf duBere Anst6Be, da es unserer selbst allein wiirdig wire, die
Stellung, die uns gebiihrt, mit eigenen Kriften zu erringen." [229]

Gleichzeitig jedoch eroffne gerade die momentan bestehende iibergangs-
zeitliche Diskrepanz zwischen ideellem Anspruch und Wirklichkeit die
Chance zur Fortfithrung und Vollendung des von Gervinus beschworenen
organischen Wachstums einer gro8en, bedeutenden Nation. Die Deutschen
hitten in ihrer reflexionsreichen "National-Literatur" einen geistigen Uber-
schuB produziert, welcher der historischen Realitdt vorausgeeilt sei und
sowohl die Qualitdt als auch die Stabilitit des Nationbildungsprozesses
verbiirge.

Da es sich im Falle der von der protestantischen Innerlichkeit hervor-
gebrachten Werte um grundsitzliche und griindlich erwogene Normen
handele, beruhe der Wille zur nationalen Einigung nicht auf kurzlebigen
Entwiirfen, die taktisch motiviert oder unter akutem Entscheidungsdruck
entstanden seien, sondern auf einem soliden, tragfdhigen Fundament. "Es
hat der Geist dieses Volkes, durch lange Cultur groB gewachsen, sich zu
einem kithnen Selbstgefithle erhoben [und] an groBe Combinationen und
Ideenginge in den geistigen Gebieten gewohnt." [230] Wegen dieser iiber-
ragenden Qualitit, die Gervinus dem kulturellen Erbe zuerkannte, hielt er
es fiir berechtigt, die Literatur des 18. Jahrhunderts als eine "Revolution" zu
bezeichnen, "deren groBte Friichte wer weil wie viele Jahrhunderte erst in
ihrem Verlaufe zeitigen und genieBen werden", und iiberhaupt mit dem
Schlagwort "Revolution” und den zu seinem Wortfeld gehérenden Begriffen
im Hinblick auf die von ihm konstatierten Hohepunkte der nachmittel-
alterlichen Geschichte sehr groBziigig umzugehen. [231] Die neuere Dich-
tung war fiir den etatistisch eingestellten, jedem gewaltsamen Umsturz
abholden Vormirzliberalen insofern "revolutionir”, als sie nach seiner

229 NL'V,S. 426 und Patent, S. 74 f.

230 Patent, S. 115.

231 Zitat: SzL, S. 148. Wir miissen uns auf die Wiedergabe weniger Nachweise be-
schranken. Zu Beginn der Neuzeit habe sich "eine literarische Revolution in Deutsch-
land" ereignet, "die wohl nie ein anderes Volk entschiedener durchlebt hat." (NLII, S.
355) Auf die "literarische Umwalzung" im 18. Jahrhundert und die "Bedeutsamkeit die-
ser Revolution" (SzL, S. 338) ist bereits mit der oben zitierten Formulierung aufmerk-
sam gemacht worden. Auch der radikalste, von Gervinus nicht sonderlich geschitzte Ab-
schnitt jener Epoche, die Dichtung des Sturm und Drang, wird als "neuere literarische
Revolution" (NL V, S. 109) bezeichnet. Die Zeit zwischen 1806 und 1815 schlieBlich
kommentierte er so: "Man hatte in Deutschland, man hatte in PreuBen wihrend der
franzosischen Zeiten eine wahrhafte Revolution durchlebt.” (Patent, S. 76)



240

Meinung die schlechthin uniiberbietbare, die besten Ldsungen garantie-
rende programmatische Plattform fiir die jetzt erforderlichen politischen
Aktivitdten darstellte.

Andererseits sei die deutsche Variante der Nationbildung deshalb erfolg-
versprechend, weil die zur Verwirklichung anstehenden Prinzipien der
Freiheit, Aufklarung und Humanitit von der Innerlichkeit des Gemiits aus-
gingen, sich also zuerst als individuelle Uberzeugungen etabliert hitten.
Aufgrund der Popularitit sowohl der Reformation als auch der "National-
Literatur" seien diese Prinzipien auBerdem auf breiter Basis internalisiert
worden und somit zu zentralen Anliegen des "Volks" avanciert. Die Errich-
tung eines freiheitlichen Staates konne daher als das mittlerweile zur
Selbstversténdlichkeit gewordene Bediirfnis der religids erneuerten und
asthetisch gebildeten Nation betrachtet werden.

Die politische Riickstdndigkeit Deutschlands gegeniiber Westeuropa
werde also mehr als aufgewogen durch das im Medium der Literatur for-
mulierte kulturelle Erbe und die sich daraus eroffnende Moglichkeit,
mustergiiltige offentliche Verhéltnisse auf der Basis prinzipieller, mehr-
heitlich bereits akzeptierter Normen zu schaffen. Daher glaubte Gervinus
zuversichtlich orakeln zu kénnen:

Seit der Reformation erst und seit der poetischen Literatur des achtzehnten Jahrhun-
derts ist Deutschland selbsttitig geworden; es gab den Teilen von Europa, die ihm zu
folgen fahig waren, Gesetze im Religidsen; ist im Begriff, sie im Literarischen zu geben
und wird sie vielleicht einst, so licherlich das jetzt klingen mag, im Politischen geben.
Dies aber ... kann nur geschehen, wenn wir zum BewuBtsein kommen, ... wenn wir
unsere Zeit verstehen. [232]

Die konstatierte Diskrepanz zwischen der Geistesgeschichte und dem
Zustand der staatlichen Organisationsformen in Deutschland stellt einen
wichtigen Aspekt von Gervinus’ Strategie dar, die protestantische Inner-
lichkeit zur maBgeblichen Triebfeder des Nationbildungsprozesses zu
machen. Diese Innerlichkeit habe schon in der Vergangenheit einen evolu-
tiondren, qualifizierten Fortschritt garantiert und werde das auch kiinftig
tun. Thre wirklichkeitsverdndernde Schubkraft komme dann zum Tragen,
wenn sich die Deutschen ihrer giinstigen Ausgangslage zur Neugestaltung
der politischen Verfassung bewuBt wiirden. Diese Erkenntnis werde tat-

232 SzL, S. 116 f.



241

féordernde Energien mobilisieren, die alle duBeren Hindernisse iiberwinden
koénnten.

Das protestantische Wahrheitsstreben als
Garant fiir die Errichtung einer Menschheitsnation

Die Disposition der Deutschen zu universalen, allgemeingiiltigen Werten
berge jedoch die Gefahr eines MiBverstdndnisses in sich: Sie konne zur
Huldigung eines irregeleiteten, die legitimen nationalen Belange vernach-
lassigenden Kosmopolitismus fithren. Dagegen polemisierte Gervinus ent-
schieden. "Weltbiirger[, die] ... jede patriotische Gesinnung verrathen", oder
"Propagandisten ..., die allen Volksgeist nivelliren mochten” [233], gehdrten
nicht zu seinen Freunden. Die mittels der protestantischen Innerlichkeit
gewonnenen Ideale sollten weder folgenlos in sich verglimmen noch blo8
partiell verwirklicht werden. Die Deutschen seien schlielich wegen ihres
Nationalcharakters zu ihrer weltoffenen Aufgeschlossenheit gelangt und
bediirften nun eines staatlichen Fundaments zur Absicherung ihrer bislang
lediglich geistig und kulturell definierten Identitit.

Unser Volk [lduft] keine groBere Gefahr, als sich an seinen Nachbarn zu steigern; keines
ist geeigneter, sich aus sich selbst zu entwickeln. Und wenn [Goethe] Recht hatte, auf
die Fortschritte unserer Literatur hinzudeuten ..., wenn er uns versprach, da8 die Frem-
den ... immer mehr von uns lernen wiirden, nationale Beschrinktheit abzulegen und
freiere Umsicht zu gewinnen, so miissen wir doch zu bedenken geben, da8 alle diese
Siege am besten verbiirgt, behauptet und erweitert werden, wenn wir immer mehr
nationale Festigkeit, ja politische Bedeutung erhalten, und daB wir auf dem universali-
stischen Wege aller errungenen Vortheile gradezu verlustig gehen ... DieB ... aber mahnt
uns, unsere eitlen weltbiirgerlichen Grillen fahren zu lassen, festzuhalten an dem va-
terlindischen Boden und trotz aller Ungunst der Verhiltnisse keine Anstrengung zu
scheuen, uns auch im Politischen die Geltung zu verschaffen, die uns allein das Selbst-
gefiihl geben kann, das uns selbst in unserer Literatur immer abging, und ohne das wir
unsern geistigen Erwerb nicht leicht in einen groBartigen Vertrieb zu bringen wagen
werden. [234]

Zwar liege es zunidchst im eigenen Interesse des deutschen "Volkes",
seine Ideenwelt zur politischen Realitdt werden zu lassen und damit ein
Defizit seiner seitherigen Geschichte zu beheben. Zugleich aber sei die

233 NLV,S.376 u. 578.
234 NLV,S.579f.



242

Griindung eines Nationalstaats kein reiner Selbstzweck, weil die Deutschen
dabei ihrer besonderen Verpflichtung auf allgemeinmenschliche Ideale ge-
recht werden miiten.

Das System des Kosmopolitismus wurzelte sich so tief in die Nation ein, da8 noch heute
diese politische Universalitit, auch nachdem sie seit den Befreiungsjahren ein patrioti-
sches Gegengewicht erhielt, ein Hauptprinzip in dem Gedankensysteme der Deutschen
bildet ... Wir diirfen nicht leugnen, daB in dem deutschen Nationalcharakter das men-
schenliebende und menschenachtende Gemiith gelegen ist, das sich iiber die Vorur-
theile der Scholle emporhebt, das zum NationalhaB zu gutmiithig ist ... Wir wissen den
Kosmopolitismus zu schitzen, wenn er sich als Wichter der Menschenrechte, als Schatz
der hochsten intelligenten Aufkldrung geltend macht ... In seinem Begriffe liegt die
héchste Toleranz, und wo er sich gegen das Vélkerthum und die Staatsbande, die gewal-
tigsten Kréfte der Menschheit, intolerant zeigt, da kennt er sich selbst und die Dinge
nicht ... Wunderbar, wenn es sich widerspriche, ein Weltbiirger zu sein und ein guter
Patriot zugleich, Mensch und Biirger. [235]

Gervinus’ These, daB die Identitét seiner Landsleute aus einer Synthese aus
nationalen und universalen Werten bestehe, findet also ihre Entsprechung
in seinem Nationbildungskonzept. Die Errichtung einer Menschheitsnation
stehe im Dienst eines recht verstandenen Kosmopolitismus, zu dem die
Deutschen aufgrund der fiir sie charakteristischen Internalisierung des tief-
schiirfenden, durch das protestantische Prinzip verbiirgten Wahrheitsstre-
bens hétten vorstoBen konnen.

Die Nation neuhumanistisch gebildeter Individuen

Man erhiélt keinerlei Auskiinfte dariiber, wie die politischen Institutionen
einer solchen Nation beschaffen sein sollten. Dem Leser der Geschichte der
poetischen National-Literatur der Deutschen wird lediglich mit emphatischen
Worten mitgeteilt, daB sie auf der allseitigen Akzeptanz des neuhumanisti-
schen Bildungsideals beruhen werde. Diese Vorstellung liegt in der Logik
von Gervinus’ Auffassung, daB die deutschsprachige Dichtung in ihrer
Eigenschaft als Angelegenheit des gesamten "Volkes" eine betrichtliche
Popularitit besessen und insbesondere wihrend der Schaffenszeit Goethes
und Schillers eine immense Ausstrahlungskraft erreicht habe.

235 NLYV, S. 374-376. Die Behauptung von Rychner 1922, Gervinus habe "von sei-
nem Nationalitdtsstandpunkt aus das klassische Humanitétsideal und Weltbiirgertum
schroff und streng in Spéne schlagen" wollen (S. 10), ist also unzutreffend.



243

Bereits Hamann habe das Ziel jedes "starkgeistigen genialen Charak-
ter[s]" [236] darin erblickt,

die Vorziige der Natur mit denen der Cultur, das Geistige mit dem Physischen ... ver-
binden zu wollen; ... in dieser Totalitdt des Lebens ... schien ihm allerdings die einzige
Auflosung fiir das Problem menschlicher Gliickseligkeit zu liegen. Und diese Einsicht,
die fir Hamann kaum eine richtig gewitterte Spur war, war fiir Gothe, Herder und
Schiller schon ein betretener Weg; und wir miissen eingestehen, daB der Bildungsgang
der Nation allerdings auf dieses groBe Ziel hinweist, ja da8 fiir Mensch und Menschheit
keines gedacht werden kann, was die harmonische Entfaltung aller ihrer Krifte und in
Folge dieser Gliick und Gedeihen mit so viel innerer Biirgschaft verspriche. Die Ge-
schichte der Welt im groBesten Ganzen scheint unserer Zeit keinen andern Richtpunkt
anzuweisen, als eben diesen. [237]

Der universalen Dimension der deutschen, in der Reformation und der
Weimarer Klassik gipfelnden Ideengeschichte entspreche die welthistori-
sche Bedeutung der Realisierung einer aus neuhumanistisch gebildeten In-
dividuen bestehenden Menschheitsnation. Die Chancen zur Erfiillung die-
ses gewichtigen geschichtlichen Auftrags stinden gegenwirtig in Deutsch-
land nicht schlecht:

Kann dieses Volk, oder diese Zeit dazu gelangen, daB sie auf der erhéhten Stufe der
geistigen Freiheit jene Totalitdt der menschlichen Natur herstellt, dann wire dieB eine
Aussicht auf beneidenswerthere Zustinde, als sie selbst das Alterthum besaB. Wiire es
moglich, auch nur in Einem Volke, in einem Theile der Menschheit jene Einfalt der Na-
tur herzustellen, die Sympathie mit dem Ganzen der Welt und mit reinen, planen,
unverwirrten Verhdltnissen zu verbinden mit der Ausbreitung des Wissens und der
hoéchsten geistigen Ausbildung, die sonst zu isoliren und zu verirren pflegt, wire es mog-
lich, diesen Frieden zwischen Wissen und Leben, zwischen Natur und Cultur zu stiften,
dann wire die Zeit gekommen, wo man die unselige Vereinzelung der Krifte, den
Widerstreit der Meinungen und Richtungen nur fiir ein leidiges, zeitweiliges Mittel zum
Zwecke, nicht fiir den Zweck der Menschenbildung selbst ansihe, wo der Mensch nicht
sein Geschift, sondern sein Wesen, wo der Staat den Charakter, nicht die Amts-
maschine schitzen wiirde ... Wie wenig es aber auch den Anschein hat, da8 dieser Zeit-
punkt jetzt gekommen sei, ja wie wenig man glauben mége, daB dieser Zeitpunkt jemals
kommen werde, so muB man doch gestehen, daB nie ein Raum und eine Periode war,
die ihm so nahe geriickt wire, wie eben die Zeit in Deutschland, in der wir stehen. [238]

Gervinus war der Ansicht, "von dem [deutschen,] ganz im Geiste leben-
den Volke ... [konne] keine politische Geschichte geschrieben werden ...,
die nicht tiberall auf die Einwirkungen des Geistes, in den letzten Jahrzehn-

236 NLV,S. 113.
237 NLV,S.113f.
238 NLV,S. 115.



244

ten der Poesie und Wissenschaften, stoBen wiirde." [239] Dieses Resiimee
seiner Forschungen glaubte er auch auf die Zukunft Deutschlands, dessen
eigentliches politisches Zeitalter erst anbreche, iibertragen zu konnen. Die
ideengeleitete Nation werde weiterhin den "Einwirkungen ... der Poesie und
Wissenschaften" vertrauen und die Neugestaltung der staatlichen und of-
fentlichen Zustinde im Zeichen des literarisch formulierten Humanitits-
ideals vornehmen.

Epilog: Gervinus - ein ideologischer
Wegbereiter des Nationalsozialismus?

Wegen seiner sich in der Literaturgeschichte mitunter penetrant bemerk-
bar machenden Neigung, die angeblich auBergewdhnlichen Qualitdten der
Deutschen generell allzu deutlich hervorzuheben, ist Gervinus von einigen
Interpreten als geistiger Mitbegriinder des deutschnationalen Chauvinismus
angesehen worden. [240] Eine solche Deutung muB aus zwei Griinden ent-
schieden zuriickgewiesen werden.

239 NLYV,S. 366.

240 Santoli 1965 wendet sich Gervinus und Jacob Grimm "vor allem in Anbetracht
der Tatsache" zu, "daB die Deutschen, wie so oft, indem sie gewisse Tendenzen auf die
Spitze treiben, aus ihnen mit eindrucksvoller Klarheit die dort virtuell enthaltene
Pathologie entwickeln." Gervinus wird also von vornherein in eine unheilvolle Tradition
integriert. "Fir uns ist ... wichtiger festzustellen, daB die ‘nationale Literaturgeschichte’
des 19. Jahrhunderts in Deutschland mit Gervinus nicht aus wissenschaftlicher Notwen-
digkeit, sondern aus einer praktischen, ethisch-politischen und patriotischen geboren
wurde. Somit darf sie direkt als ein Aspekt der politisch-nationalen Bewegung betrach-
tet werden, die sie vorbereitet und zugleich begleitet.” "So erhob sich in Deutschland auf
dem Hintergrund nationalistischer Leidenschaft die ‘nationale Literaturgeschichte’." (S.
358, 368 u. 373) Ahnlich argumentiert Carl 1969, der seine Dissertation nicht zuletzt als
einen Beitrag zu der in der zweiten Hilfte der sechziger Jahre ausgetragenen Debatte
iiber das Selbstverstidndnis der Germanistik angesichts ihrer nicht gerade ruhmreichen
Vergangenheit verstanden wissen will. Carl hitte sich wesentlich mehr Verdienste er-
werben konnen, wenn er seinen Scharfsinn im Aufspiiren "nationalistische[r] Mi8tone"
so manchem anderen Vertreter der germanistischen Fachzunft zugewendet hitte. Er
hilt es zwar fiir eine "bose Verkennung", Gervinus "als Vorldufer des Rassedenkens in
Anspruch zu nehmen" (S. 93 u. 92), stellt jedoch zumindest unterschwellig gewisse Be-
ziehungen zwischen ihm und dem nationalsozialistischen Gedankengut her (siehe ebda.,
S. 1 u. 144 f.). Beide Autoren unterscheiden nicht hinreichend zwischen den von ihnen
kritisierten historischen Texten und ihrer moglichen Wirkungsgeschichte und gehen ein-
fach gegen jede Art von Nationalismus vor, ohne geniigend auf dessen zeitspezifische
Ausprigung zu achten. Ihre sicherlich gut gemeinte aufkldrerische Absicht verfehlt ihr



245

Erstens beriicksichtigt sie nicht, daB Gervinus im Gegensatz zur Mehr-
zahl seiner friiheren Gesinnungsgenossen nach der gescheiterten Revolu-
tion eben nicht auf die nationalliberale, Bismarcks Reichseinigungspolitik
schlieBlich gutheiBende Linie eingeschwenkt ist. Da seine oppositionelle
Haltung gegeniiber dieser Politik keinesfalls als zdsurbildender Bruch mit
friiheren Uberzeugungen aufgefaBt werden kann [241], kénnen sich die
Ideologiekritiker auch nicht mit der Aussage rechtfertigen, sie hétten ja nur
die vormirzliche politische Einstellung von Gervinus angreifen wollen und
nicht dessen gelduterte Meinung seit den frithen fiinfziger Jahren.

Zweitens zeugt es von einer nicht geringen Verkennung der (ideen)ge-
schichtlichen Situation im Vormirz, wenn der damalige Nationalismus mit
seiner spateren, sich wihrend des Reichsgriindungsjahrzehnts anbahnenden
Verengung gleichgesetzt wird. Gewi hat es schon in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts deutschtiimelnde Tendenzen und Machtstaatsiiberlegun-
gen gegeben, die man bei Gervinus ebenfalls nachweisen kann. [242] Viel
wichtiger als diese Teilaspekte sind jedoch die prinzipiellen Unterschiede
zwischen dem fritheren Liberalismus und dem reaktiondren Chauvinismus
seit den siebziger Jahren.

Gervinus hielt zeitlebens ausdriicklich an der Vorstellung einer gesamt-
europdischen, auch die Geschichte Deutschlands umfassenden Entwicklung
fest. [243] Er anerkannte stets die prinzipielle Bedeutung der Franzosischen

Ziel, weil sie sich einen Gegner zurechtschneidern, um sodann gegen ihn polemisieren
zu konnen.

Der sich uns aufdringende Eindruck, daB Carl selbst dort eher belastend wirkt, wo er
eigentlich habe entlasten wollen, wird auch von Hennies 1984 geteilt. Generell konsta-
tiert Hennies sowohl bei Santoli als auch Carl den "Hang, Gervinus irgendwie des Vol-
kischen zu verdichtigen, ihn also letztlich, wenn er das sicher auch nicht gewollt habe,
den Vorbereitern des III. Reiches zuzuordnen." Siiffisant fertigt er diese undifferenzierte
Meinung ab, indem er die eigenen, eben zitierten Ausfiihrungen in einer Anmerkung
mit folgenden Worten glossiert: "... weil, wer politisch ist, nach den Erfahrungen der
Germanistik mit dem III. Reich und ihrem dorther stammenden unverdauten Trauma
nur faschistisch sein kann." (S. 76 u. 76, Anm. 4) Damit bringt er unseres Erachtens eine
generationsbedingte und insofern nachvollziehbare, jedoch unreflektierte Haltung sa-
lopp, aber treffend auf den Punkt.

241 "His hostile observations about Bismarck and Bismarck’s Prussia developed log-
ically from conclusions arrived at long before the Junker from Schénhausen ever be-
came Prussia’s Chancellor." (Wagner 1971, S. 354) Vgl. Anm. 51 auf S. 108 {.

242 Siehe Hiibinger 1984, S. 30, 138 ff. u. 177 ff.

243 Das "europiische Leben ... [war] zu aller Zeit ein gemeinsames Leben ... Das
Originale ist in dem Leben der Vélker ein verdichtiger Vorzug; die Normalitdt der
Entwicklung ist das, was den Volkergeschichten GroBe und Werth verleiht ... Die Wahr-



246

Revolution und war ein Bewunderer der englischen Verfassung. Fiir ihn
und seine liberalen Parteigdnger waren NationalbewuBtsein und Kosmopo-
litismus, die Bejahung der Zugehorigkeit zu einer ethnisch wie historisch-
kulturell gepriagten Gruppe und das aus der Aufkldrung und der Weimarer
Klassik iibernommene Ethos des Weltbiirgertums keine sich ausschlieBen-
den Gegensitze. Die vormirzlichen Liberalen lebten im Gegenteil mit der
GewiBheit, daB der Nationalstaatsgedanke eine in allen européischen Lén-
dern um sich greifende, zukunftstrachtige Idee sei, die man gerade von
einem iibergeordneten Blickwinkel aus verfechten miisse. Der von ihnen
propagierte Nationalismus verfolgte fortschrittsweisende Ziele, weil er sich
gegen die territorialstaatliche Zersplitterung Deutschlands wandte und die
Errichtung eines liberalen Verfassungsstaats befiirwortete. Diesen offensi-
ven, auf die Beseitigung modernisierungsfeindlicher Barrieren ausgerichte-
ten Zielsetzungen versuchte Gervinus mit seinem "politisch aufsdssige[n],
liberale[n] Vormérzduktus" [244] Gehor zu verschaffen.

Der spitere Nationalchauvinismus hingegen nahm eine ganz andere Ge-
stalt an. Geplagt von realhistorisch begriindeten Uberfremdungsingsten,
kultivierte er das Sonderwegstheorem mit seiner elitdren Auffassung von
der Einzigartigkeit der deutschen Kultur, war zusehends antiliberal-macht-
staatlich ausgerichtet und trug bis 1870/71 kompensatorische und danach
affirmativ-aggressive Ziige. Mit dieser Deutschtiimelei sollte man Gervinus
nicht in Zusammenhang bringen. Das gilt unbeschadet der zweifellos rich-
tigen Tatsache, daB er sich bei der Beurteilung der (kultur)geschichtlichen

heit ist, daB die gesammten Staatsbildungen der neueren Zeit ... gemeinsam europiisch
waren." (Patent, S. 78 f.)

244 Hibinger 1983, S. 7. SchlieBlich sollte man nicht iibersehen, daB auch sein iiber-
steigertes Loblied auf alles origindr Deutsche eine rhetorische Funktion hatte: Er wollte
damit "politischen Minderwertigkeitsgefiihlen der deutschen Offentlichkeit ... begegnen"
(ebda., S. 20) und seinen Landsleuten signalisieren, daB Deutschland trotz seiner politi-
schen Riickstdndigkeit den AnschluB an die fortgeschritteneren Staaten Westeuropas
wahren konne.

Wir zitieren zwei Stellen, an denen Gervinus auf den richtungweisenden Vorsprung
Westeuropas ausdriicklich hinwies: "In den drei Jahrhunderten der deutschen Ge-
schichte seit [der Reformation] hat die Nation zwei groB8e Bildungsstufen zuriickgelegt,
die religiose ... und die literarische ...; an dem Eingange einer dritten Stufe politischer
Bildung steht sie jetzt; auf demselben Wege vorschreitend, den ihr Engldnder und Fran-
zosen vorausgegangen sind." (Mission, S. 50) "Deutschlands Geschichte seit der Refor-
mation hat denselben regelmiBigen, nur langsameren Verlauf genommen, wie die Ge-
schichte Englands und Frankreichs." (EGJ, S. 176)



247

Leistungen anderer V6lker manchmal im Ton vergriff und einseitige, un-
gerechte Urteile féllte. In seinen Schriften einschlieBlich der Literatur-
geschichte "ist ... eine gewisse Germanomanie und ein Anflug von Nationa-
lismus unverkennbar." Dennoch urteilt Charles McClelland zu Recht, "that
Gervinus’s racism was neither pure nor connected with the arrogant suppo-
sition that Germans ought to rule the world." [245]

Wer sich ernsthaft mit dem heiklen historischen Phdnomen des deut-
schen Nationalismus und seinen Wandlungen beschéftigen will, darf nicht
einfach nach nationalen Argumentationstopoi Ausschau halten, sondern
muB auf ihre inhaltliche Pragung achten und sie auf ihre Funktion im Kon-
text ihrer Zeit zuriickfithren. [246] Vergleicht man Gervinus’ Historiogra-
phie beispielsweise mit den Werken v. Treitschkes, der sich als eloquenter
Verherrlicher preuBisch-deutscher GroSe einen fragwiirdigen Nachruhm
erworben hat, dann wird deutlich, wie sehr diese nur scheinbar gleichblei-
benden Topoi im Lauf des 19. Jahrhunderts ihre Bedeutung veridndern
konnten. Noch gréBer, ja uniiberbriickbar ist der Abstand zwischen den
politischen Uberzeugungen und der Nationalgeistlehre des Verfassers der
Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen und den imperia-
listischen und (pré)faschistischen Ideologien in Deutschland seit dem Be-

245 Wolgast 1985, S. 171 und McClelland 1971, S. 381 f. Wahrend der Revolution
"setzte ... sich [Gervinus im Siebzehner-AusschuB] fiir die Rechte nationaler Minder-
heiten und die Sicherung von Volkstiimlichkeit und Nationalsprache ein und erwies sich
damit als Gegner einer germanisierenden Kulturpolitik." (Hiibinger 1984, S. 177)

246 Siehe auch Hohendahl 1988, welcher der national orientierten Literaturge-
schichtsschreibung des 19. Jahrhunderts zwar attestiert, zwangsldufig mit Abgrenzungen
operieren zu miissen, diesen unbestreitbaren Sachverhalt allein jedoch nicht fiir die
entscheidende Frage hilt: "Mit der Suche nach nationaler Identitat stellt sich zugleich
das Problem der qualitativen Differenz gegeniiber anderen Nationalliteraturen. Aus
diesem Grunde ist der Ansatz eines Sonderweges wenigstens tendenziell in der Anlage
dieser Literaturgeschichten enthalten. Wie er entfaltet wird, welche Positionen vertreten
werden, ist damit natiirlich noch nicht entschieden. Dies wird von dem inhaltlichen Ver-
stindnis der nationalen Identitdt abhdngen." Auf der Basis jener Unterscheidung betont
Hohendahl die zdsurbildende Rolle der Reichsgriindung. "Biologistische und rassistische
Argumente, etwa bei Josef Nadler und Bartels, dienten zur Unterstreichung einer Ver-
schiedenheit, die nunmehr zur Wesensverschiedenheit jenseits aller Ausdifferenzierun-
gen einer gemeinsamen européischen Vergangenheit hochstilisiert werden konnte. Wir
miissen daher zwischen dem élteren Projekt einer teleologischen Konstruktion der deut-
schen Literaturgeschichte, die auf die politische Einheit abzielte, und einer prinzipiellen
Sonderwegsthese unterscheiden. Wihrend das erste Paradigma in der Tat durch die
Reichsgriindung aufgehoben wurde, war die Annahme einer grundlegenden Besonder-
heit der deutschen Entwicklung davon nicht betroffen." (S. 205 u. 204)



248

ginn des 20. Jahrhunderts. [247] So ist es verstdndlich, daB Gervinus in der
krisengeschiittelten Endphase der Weimarer Republik von Hans Rosen-
berg fiir den Traditionsstrang der "Geistesgeschichte der deutschen Demo-
kratie" in Anspruch genommen wurde, wihrend Friedrich Meinecke 1948
die Uberzeugung vertrat, "man [miisse ihn] neben Burckhardt und Konstan-
tin Frantz jetzt [in der Tat] als einen der Mahner vor der Hybris des Macht-
staates mit Respekt nennen." [248]

Fiinftes Kapitel: Gervinus’ Literaturgeschichtsschreibung als Resultat der
Konzeption einer objektiv-parteilichen bzw. parteilich-objektiven Historio-

graphie

Die oben skizzierte Politisierung der Literaturgeschichtsschreibung im
Vormirz (s.o. S. 119 ff.) wurde schon 1849 von Theodor W. Danzel hervor-
gehoben und beklagt: "Aber gerade die letztere Auffassung, die politische,
hat einer ganzen Reihe von literarhistorischen Werken einen Charakter
aufgeprigt, der in manchen Fillen nahe daran ist, ihnen allen wissenschaft-
lichen Wert zu rauben: sie hat ihnen ein tendenzioses Wesen mitgeteilt,
welches mit den historischen Tatsachen nicht viel weniger willkiirlich um-
geht als der Prediger auf der Kanzel mit den Textesworten; die literarhisto-
rischen Werke waren eine Zeit lang, wie Goethe von Byrons Gedichten

247 Die Gegeniiberstellung von zwei Zitaten vermag ein Schlaglicht darauf zu wer-
fen, wie unsinnig es ist, Gervinus mit dem deutschen Faschismus in Verbindung zu brin-
gen. "Wenn es unsern Regierungen wirklich ernst sein solite um die Unterdriickung
jeder freien Bewegung und jedes politischen Aufstrebens, dann hitten sie in der That
kein dringenderes Mittel zu ergreifen, als Schillers Werke zu vertilgen." (NL V, S. 568)
Soweit Gervinus; eine dhnliche Einsicht mu8 den Nationalsozialisten gekommen sein,
die ja nichts unversucht lieBen, um aus Schiller einen volkischen Dichter zu machen. Am
3. Juni 1941 schrieb der Reichsleiter Martin Bormann an den Reichsminister Dr. Lam-
mers: "Der Fiihrer wiinscht, dass Schillers Schauspiel Wilhelm Tell nicht mehr aufge-
fithrt wird und in der Schule nicht mehr behandelt wird.” (zit. nach: Klassiker in finste-
ren Zeiten 1933-1945. Eine Ausstellung des Deutschen Literaturarchivs im Schiller-
Nationalmuseum Marbach am Neckar, hg. von Bernhard Zeller, Band 1, Marbach 1983,
S. 420)

248 Rosenberg 1972, S. 115 - siehe auch Rozzoli 1921 - und Meinecke, Friedrich:
Werke, Band 6 (Ausgewihlter Briefwechsel, hg. und eingel. von Ludwig Dehio und
Peter Classen), Stuttgart 1962, S. 291.



249

sagt, verhaltene Parlamentsreden." [249] Sicherlich hatte Danzel dabei auch
die Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen vor Augen: Es
braucht nicht besonders betont zu werden, wie problematisch Gervinus’
Versuch ist, die Dichtung zum nationbildenden, auf seine Verwirklichung
wartenden Kulturgut zu stilisieren. Wir mochten diesen Einwand jedoch
vorldufig auf sich beruhen lassen, da es unseres Erachtens moglich. und
sinnvoll ist, eine weitergehende Frage zu stellen und zu beantworten. Dazu
sind allerdings einige Voriiberlegungen notig.

Wenn man die StoBrichtung der von Gervinus verfochtenen Politik auf
literaturgeschichtlicher Grundlage mit den in anderen vormaérzlichen Lite-
raturgeschichten vorherrschenden Politisierungstendenzen vergleicht, so
wird ersichtlich, daB sich dessen Standpunkt noch am ehesten als eine
durch den Untersuchungsgegenstand selbst legitimierte Perspektive auswei-
sen kann. Um dies erkennen zu kénnen, muB3 man sich auf das kiinstliche,
aber fast allen im 19. und frithen 20. Jahrhundert entstandenen Literatur-
geschichten zugrundeliegende Konstrukt der "National-Literatur" und auf
die damit einhergehende Absicht einer allgemein bilanzierenden Charakte-
risierung der in ihr angeblich vorherrschenden ideellen und (krypto)poli-
tischen Tendenzen einlassen. Dabei stellt sich heraus, da die von Gervinus
intendierte aktualisierende Vereinnahmung des so als ideengeschichtliche
Einheit konzipierten kulturellen Erbes mehr tatsdchliche Entsprechungen
in der deutschen Literatur zu haben scheint als andere Versuche dieser Art.
Die Inanspruchnahme der Dichtung, wie sie, auf je verschiedene Weise,
z.B. von Wilhelm Zimmermann, August Vilmar und Heinrich Gelzer be-
trieben wurde, tat dem von ihnen behandelten Stoff jedenfalls groBere
Gewalt an und war ihm weniger angemessen.

Dieser an sich schon aufschluBreiche Befund erhilt zusétzliches Gewicht,
wenn man die fiir damalige Verhiltnisse iiberzeugende wissenschaftliche
Qualitdt des Hauptwerks von Gervinus beriicksichtigt und sich die Frage
stellt, ob zwischen den beiden eben genannten Sachverhalten ein ursdch-
licher Zusammenhang besteht. Sollte das ndmlich zutreffen, dann konnte
man die besondere Bedeutung der Geschichte der poetischen National-Lite-
ratur der Deutschen nicht allein mit dem Hinweis begriinden, sie sei aus der
Perspektive des damals tonangebenden liberalen Biirgertums verfat wor-
den. In diesem Fall miiBte man vielmehr auf grundsatzlichere, methodische

249 Zit. nach Hiippauf 1972, S. 104 f.



250

Voraussetzungen rekurrieren und ihrem Verfasser attestieren, die in sich
stimmigste Vermittlung zwischen einer politische Aspekte implizierenden
Erkenntnisabsicht und einer objektiven, den geschichtlichen Eigenwert der
Vergangenheit bewahrenden Wesensbestimmung seines Untersuchungs-
materials geleistet zu haben. Er hitte damit das fiir die Ideengeschichte des
Vormirz typische Postulat einer Verbindung von Wissenschaft und Leben
nicht nur programmatisch mitgetragen, sondern tatsichlich auf einem
hohen, in dieser Qualitdt von anderen zeitgendssischen Arbeiten nicht
erreichten Niveau historiographisch verwirklicht.

Was soeben im Konjunktiv formuliert wurde, soll nun demonstriert wer-
den. Dieser schwierigen, ihrer Vielschichtigkeit wegen nicht leicht eingédng-
lichen Materie sollen die Analysen dieses Kapitels gewidmet sein, die sich
- das sei gleich vorausgeschickt - im Gegensatz zu den bislang vorgelegten
Ergebnissen nicht mehr durch explizite Nachweise in Gervinus’ Werk be-
legen lassen. Daher kann der naheliegende Einwand, Gervinus wiirden im
folgenden geschichtstheoretische Positionen zuerkannt, die er gar nicht ver-
treten habe, nicht eindeutig widerlegt werden. Dieser Einwand ist jedoch
belanglos, weil es hier nicht mehr um das Problem geht, welche Einsichten
er als Theoretiker hatte und welche nicht. Statt dessen mochten wir uns mit
der Frage beschiftigen, wie man, von seinen AuBerungen iiber Geschichts-
schreibung und -forschung ausgehend, die Voraussetzungen der Urteilsbil-
dung in der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen am
ehesten zu begreifen vermag. Die differenzierte, ausgewogene Vermittlung
von Objektivitdt und Parteilichkeit, die den dort vorgelegten Forschungs-
resultaten offenbar zugrundeliegt und durch sie implizit zum Ausdruck ge-
bracht wird, 148t es geboten erscheinen, ihre unzureichende programma-
tische Begriindung durch Gervinus auf die unten erfolgende Weise ‘fortzu-
schreiben’. Der nicht gerade zu einer klaren, logisch durchdachten Begriffs-
bildung neigende Eklektizist Gervinus erreichte als Praktiker der Literatur-
geschichtsschreibung einen Rang, der ihm im Bereich der metabegrifflichen
Reflexion verschlossen blieb. Deshalb muB nun iber seine Ausfiihrungen
zum Verhéltnis von Parteilichkeitspostulat und Wahrheitsverpflichtung in
der Wissenschaft hinausgegangen werden. Nur so kann man plausibel ma-
chen, wie der in seiner Literaturgeschichte verwirklichte Funktionszusam-
menhang jener beiden Kategorien gedacht werden muB, um die dadurch
bedingte Qualitit dieses Werks erklaren zu kdnnen.



251

Wir nehmen im iibrigen die eben referierte, eventuell zu erwartende Kri-
tik, die folgenden Erorterungen bewegten sich auf ungesichertem, spekula-
tiven Geldnde, getrost in Kauf, weil wir unsererseits der bisherigen germa-
nistischen Forschung einen Vorwurf nicht ersparen kdnnen. Sie hat die von
uns angeschnittene Problematik gar nicht erkannt, obwohl diese sich einem
niichternen Betrachter eigentlich geradezu aufdringt. Wenn auch mit un-
terschiedlicher Gewichtung und Bewertung, so stimmen doch alle Arbeiten
prinzipiell darin iberein, da Gervinus die Dichtung erstens politisiert und
zweitens historisiert und damit maBgeblich zum Erkenntnisfortschritt in der
Literaturwissenschaft beigetragen habe. Die Gleichzeitigkeit dieser beiden
zentralen Aspekte seiner Historiographie hatte deren Interpreten aber stut-
zig machen miissen. [250] Gemeinhin pflegt man ja mit einigem Recht der
Politisierung der Wissenschaft negative Folgen anzulasten: Sie fithre zu
einer tendenziosen, die Wahrheit aus aktuellen Interessen verfilschenden
Urteilsfindung. Wer so denkt, miiBte in der Koexistenz der beiden genann-
ten Wesensmerkmale von Gervinus’ Literaturgeschichtsschreibung einen
fundamentalen Widerspruch erblicken. Aber auch bei solchen Interpreten,
die nicht so entschieden fiir die Trennung von Wahrheit und Parteilichkeit
eintreten, hitten diese Befunde wenigstens Nachdenklichkeit auslosen miis-
sen. Voreingenommenheiten gleich welcher Art haben in der Wissenschaft
natiirlich immer etwas Prekéres. Dennoch hat sich bisher niemand ernst-
haft gefragt, wie die perspektivische Erkenntnishaltung in der Literatur-
geschichte von Gervinus beschaffen ist.

Den sich anschlieBenden Darlegungen, die durch Riisens allgemein ge-
haltene geschichtstheoretische Untersuchungen zu Gervinus angeregt wor-
den sind [251], soll nicht mehr und nicht weniger als ein heuristischer Wert

250 Das ist aber nicht geschehen; wir geben zur Veranschaulichung zwei typische
Beispiele: Braunbehrens 1974 wiirdigt den von Gervinus verfolgten "durchgéngig histori-
schen Ansatz der Literaturbetrachtung." Nur eine Seite spater spricht er von der "politi-
schen Funktion seiner Literaturgeschichtsschreibung. So ordnet sich das literarhistori-
sche Werk von Gervinus in seine politische Tatigkeit ein." (S. 109 u. 110) Pinkerneil
1980 betont den durch dieses Werk ermdéglichten "auBerordentliche[n] Erkenntnisfort-
schritt", der "auf einer streng historischen Methode ... [beruht]." Zugleich fiihrt sie aus:
"Das Ziel wissenschaftlicher Literarhistorie liegt fiir Gervinus darin, das politische
SelbstbewuBtsein der zeitgenossischen biirgerlich-liberalen Offentlichkeit zu stirken,
genauer: mittels der Aktualisierung vergangener, literarischer Entwicklungen und Er-
scheinungen auf die gegenwirtige und zukiinftige politische Geschichte des eigenen
Staates einzuwirken." (S. 28; die zweite Herv. v. Verf.)

251 Riisen 1977 geht nur nebenbei auf "Gervinus’ Konzept von Literaturgeschichts-
schreibung" ein und fithrt dazu unter anderem aus: "Sachlichkeit und politisches Enga-



252

fiir die Erkldrung dieser Frage zuerkannt werden. Zunéchst méchten wir
zwei idealtypische Modi einer Fehlinterpretation der Geschichte der poeti-
schen National-Literatur der Deutschen vorstellen. [252] Damit soll veran-
schaulicht werden, daB eine angemessene Interpretation dieses Werks
unmoglich ist, wenn man sich entweder allein auf die Explizierung seiner
politischen Dimension oder lediglich auf die Darlegung seiner "historisti-
schen" Ziige beschrankt und so den eben angedeuteten Zusammenhang
zwischen jenen ihm gleichzeitig zukommenden Forschungsimperativen un-
beriicksichtigt 1a8t.

Zwei Fehlinterpretationen

Ein Ansatz, der lediglich die politisch motivierte Erkenntnisabsicht von
Gervinus’ Werk verfolgt, ist deshalb fragwiirdig, weil er, konsequent durch-
gefiihrt, dessen Untersuchungsmaterial nur die Bedeutung eines Mittels
zum Zweck gegenwartsbezogener Agitation einrdumen diirfte. Parallel dazu
konnte er bloB die parteiische, nicht aber die erkenntnistheoretische, ein
sachgerechtes historisches Urteil garantierende Dimension der von Gervi-
nus gewahlten Standortgebundenheit hervorheben. Einem solchen Ansatz
widerspricht der aus einer unvoreingenommenen Priifung seiner Literatur-
geschichte resultierende Befund, daB deren Urteilsbildung sowohl ange-
sichts der behandelten Stoffiille als auch angesichts der relativen Selbstén-
digkeit der geschichtlich verfahrenden Untersuchungsmethode in einer
lediglich von aktuellen Bediirfrissen bestimmten Vergangenheitsdeutung
allein nicht aufgeht. [253] Der Anspruch auf wissenschaftliche Objektivitit,

gement ... werden nicht nur nicht als widerspriichlich empfunden, sondern als wechsel-
seitig und notwendig auseinander folgend. So wie erst im Lichte aktueller ethisch-politi-
scher Sollensbestimmungen sich der geschichtliche Charakter iiberlieferter menschlicher
Vergangenheit zeigt und somit historische Erkenntnis durch das politische Engagement
des Erkennenden erst sachaddquat wird, so macht umgekehrt erst historisches Wissen
eine politische Normierung aktueller gesellschaftlicher Praxis sachhaltig und verbind-
lich. Dieser Zusammenhang von Objektivitdt und Parteilichkeit kennzeichnet das ge-
samte Werk von Gervinus und wird dort auch stindig betont.” (S. 81)

252 Hier wird absichtlich von zwei Idealtypen gesprochen, weil sie natiirlich in der
von uns beschriebenen zugespitzten Weise nicht auftreten. Man wird jedoch sagen diir-
fen, da die marxistische Forschung zur ersten, Carl 1969 und Weimar 1975 hingegen
zur zweiten MiBdeutung tendieren.

253 Darauf weist auch Hohendahl 1985b hin: "Von dieser aktualisierenden Kritik
[Menzels und Bérnes, Anm. d. Verf.] unterscheidet sich der Ansatz von Gervinus ... da-



253

die dieser Verpflichtung Geniige leistende Ernsthaftigkeit der Ausfithrun-
gen und der durch den konkreten Nachweis der geschichtlichen Bedingtheit
der Kunstproduktion zweifellos bewirkte Wissensgewinn in der Literatur-
wissenschaft verbieten eine derartige Interpretation.

Ebenso einseitig ist der Versuch, allein Gervinus’ Anstrengungen um
eine objektive Darstellung der "dsthetischen Periode” und die in wissen-
schaftsgeschichtlicher Hinsicht neuartigen und fruchtbaren Bemiihungen
beziiglich der Erforschung der Historizitdt der dichterischen Werke zu wiir-
digen. Wer so argumentiert, miiite, strenggenommen, dessen Analyse der
Literatur zum reinen, allein wissenschaftsimmanenten Objektivitatspostula-
ten gehorchenden- Selbstzweck erkldren. Er konnte daher entweder nur den
methodischen, nicht aber den politischen Aspekt der damit intendierten
Strategie erkennen, oder miilte diesen als zwar leider vorhandene und be-
dauerliche, aber nicht entscheidend zum Zuge gekommene Implikation des
Erkenntnisinteresses von Gervinus abqualifizieren. Auch eine solche Deu-
tung ist unbefriedigend: Sie wiirde die in der Geschichte der poetischen
National-Literatur der Deutschen unleugbar vorhandene und fiir deren Ge-
halt konstitutive Tendenz zur Politisierung der Literatur im Dienst emanzi-
patorischer Forderungen gewaltsam verdréngen.

Objektive Parteilichkeit

Zu Beginn der folgenden Ausfithrungen, welche die Mingel der ersten
Fehlinterpretation zurechtriicken sollen, ist ein bereits thematisierter Sach-
verhalt in Erinnerung zu rufen. Wir haben die Fortschrittsgldubigkeit und
die daraus resultierenden ideologischen wie kognitiven Motive vorgestellt,
welche die vormirzliche Geschichtswissenschaft in ihrer Absicht bestirkten,
einer "Politik auf geschichtlicher Grundlage” vorzuarbeiten. Dabei haben
wir auf die Gefahren dieses engagierten, zur tendenziosen Verzeichnung
der Vergangenheit natiirlich geradezu einladenden Wissenschaftsverstdnd-
nisses hingewiesen, gleichzeitig aber davor gewarnt, es bei diesem Verdikt
zu belassen. Es sei voreilig und einseitig, wollte man die vormérzlichen Ver-
treter einer objektiv-parteilichen Historiographie mit der undifferenzierten
Behauptung aburteilen, sie hitten bloB gegenwartsbezogene, tagespolitisch

durch, da8 er zwischen den Aufgaben der Gegenwart und den literarischen Leistungen
der Vergangenheit genauer trennt." (S. 170)



254

bedingte Belange mit Hilfe eines pseudowissenschaftlichen Begriindungs-
verfahrens als legitime, sachgerechte Forderungen ausgeben wollen.

Die Unhaltbarkeit eines solchen, das eigentliche Anliegen der Befiirwor-
ter dieser Wissenschaftskonzeption iiber Gebiihr verkiirzenden Ideologie-
verdachts zeigt sich auch an der Geschichte der poetischen National-Literatur
der Deutschen. Thre Strategie, dem kulturellen Erbe eine entscheidende
Rolle fiir den ProzeB der Nationbildung einzurdumen, hat nimlich zwei
Seiten. Einerseits fithrte sie zweifellos zu einer Politisierung der Literatur
und den damit verbundenen negativen Auswirkungen auf die Urteilsfin-
dung. Andererseits stimulierte sie den wissenschaftlichen Ehrgeiz: Ein kul-
turhistorisches Phdnomen von solcher fundamentalen Wichtigkeit fiir die
Identitét der Deutschen und ihr politisches Schicksal konnte die groBtmag-
liche Aufmerksamkeit fiir sich beanspruchen. Es legte dem Forscher die
Verpflichtung auf, sich ihm behutsam zu nihern, weil es nur so in seiner
authentischen Gestalt rekonstruiert werden konne.

Wer ... nicht die duBerste Ehrfurcht vor der Materie, nicht den vollkommensten Sinn fiir
das einzelne Detail, wer nicht die Gabe hat, die aus diesem gefundene Idee wieder auf
eine weite Strecke durch die kleinsten Einzelheiten zuriickzuverfolgen ..., der muB
nothwendig den Zweck und den Vortrag der Geschichte gleich verfehlen. [254]

Die Umsetzung dieses Unterfangens lieB sich unter den allgemeinen
Vorzeichen der Historisierung des Weltbildes nach Gervinus’ Dafiirhalten
jedoch nur durch eine streng vorurteilslose Untersuchung der Entwicklung
der deutschsprachigen Literatur unter ausdriicklicher Beriicksichtigung
ihres Stellenwerts im Kontext ihrer Zeit gewahrleisten. Das Ansinnen, sie
mit dem Anspruch auf wissenschaftlich beglaubigte Objektivitdt aktuellen
Interessen dienstbar zu machen, sei auf eine Rechtfertigung angewiesen,
die, solle sie stichhaltig sein, durch eine wahrheitsgetreue Erforschung des
historischen Materials selbst erbracht werden miisse. Lediglich ein Verfah-
ren, welches auch die Korrelationen zwischen Realitat und Fiktion in seine
Fragestellungen einbeziehe, vermoége Aufschliissse dariiber zu geben, ob
bzw. in welchem MaBe die Dichtung von sozialen, politischen und kul-
turellen Determinanten ihrer Zeit geprégt werde und als Antwort darauf
betrachtet werden konne. Nur so lieBen sich die Zielrichtung und der maB-
gebliche Akzent der dichterisch formulierten Werte in ihrer eigentlichen

254 NLYV,S.371.



255

Bedeutung erkennen und fortschrittliche Kunstwerke zum Kanon eines
verpflichtenden geistigen Erbes zusammenstellen. [255]

Eine derart aufkldrerische Strategie der Literaturgeschichtsschreibung,
welche die Brauchbarkeit ihres Untersuchungsmaterials fiir eine mit eman-
zipatorischer Absicht konzipierte Traditionsbildung iiberpriifen soll, kann
nach Gervinus’ Meinung also nur iiberzeugend verfolgt werden, wenn man
die Literatur in ihrer geschichtlichen Bedingtheit begreift. Das bedeutet
aber, daB politische Zielsetzungen dem insbesondere in wissenschaftlicher
Hinsicht gebotenen Objektivitdtspostulat insofern nicht bloB abtriglich
sind, als auch sie das Bediirfnis nach einer gewissenhaften Forschungsarbeit
wecken. Gerade die Uberzeugung, die in der deutschsprachigen Dichtung
verkorperte nationalkulturelle Identitdt miisse nun verwirklicht werden,
setzt deren einfiihlsame, historisch getreue Rekonstruktion voraus: Die
politischen Implikationen der "National-Literatur der Deutschen", also z.B.
ihr "mittelstdndischer" Charakter sowie die Beziehungen zwischen Autor
und Publikum ("Volk"), das Ende der auch auf sozialgeschichtlichen Vor-
aussetzungen beruhenden "dsthetischen Periode" und die in der Dichtung
formulierten (krypto)politischen Ideale konnen nur von einem die Ge-
schichtlichkeit des Untersuchungsgegenstandes erfassenden Forschungs-
ansatz aus richtig eingeschétzt werden.

Die von Gervinus abgelehnten Methoden der akademischen Literatur-
wissenschaft des Vormérz waren fiir seine Konzeption einer Politik auf lite-
raturgeschichtlicher Grundlage natiirlich nicht geeignet. In der Einleitung zu
seinem bedeutendsten Werk schrieb er, ihm habe sich der Eindruck aufge-
dréngt, "als ob die Geschichte der deutschen Nationalliteratur noch von
niemandem aus einem Gesichtspunkte behandelt worden sei, welcher der
Sache selbst wiirdig und der Gegenwart und jetzigen Lage der Nation an-
gemessen wire." [256] Damit ist zumindest implizit zum Ausdruck gebracht,
daB er die objektive, "der Sache selbst wiirdig[e]" Betrachtung der Dichtung
als notwendige Bedingung fiir deren aktualisierende, der "jetzigen Lage der
Nation angemessen[e]" Behandlung ansah. AuBerdem zeigt die unmittelbar

255 Diesen Sachverhalt scheint auch Hohendahl 1985a vor Augen gehabt zu haben,
wenn er schreibt: "[Der] Historiker ... wird zum Anwalt der Geschichte, d.h. er wird zum
interessierten Interpreten des Fortschritts und gleichzeitig zum Kritiker derjenigen Ten-
denzen, die sich dem humanen Fortschritt entgegenstellen ... Dem einzelnen Werk und
Aautor wird nicht nur seine Stellung zugewiesen, sondern gleichzeitig sein Werturteil ge-
sprochen gemiB seiner Funktion im historischen ProzeB." (S. 174)

256 SzL,S.146f.



256

an die eben zitierte Stelle sich anschlieBende AuBerung, "mir schien es, als
ob zu einer solchen wiirdigeren Auffassung der Sache auch auf dem her-
gebrachten Wege nur schwer oder gar nicht zu gelangen sei", daB er die
wissenschaftlichen Innovationen seines von lebenspraktischen Einfliissen
gespeisten Ansatzes selbst erkannte und festhalten wollte.

Es war also nicht zuletzt die politisch motivierte, auf eine Verdnderung
der Wirklichkeit zielende Erkenntnisabsicht, keineswegs jedoch bloB eine
selbstgeniigsame, wissenschaftsimmanent konzipierte Idee der Objektivitat,
welche Gervinus zum Pionier einer neuartigen, die Historizitdt seines
Untersuchungsgegenstandes hervorhebenden Methode werden lieB. Des-
halb darf die sicherlich wichtige aktuelle Dimension seiner Geschichte der
poetischen National-Literatur der Deutschen nicht isoliert betrachtet und ver-
absolutiert werden. Die Aussage, er habe die Forschungsarbeit in den
Dienst der Propaganda des vormirzlichen Liberalismus gestellt, ist, fiir sich
genommen, richtig. Sie kann aber seine Literaturgeschichtsschreibung nicht
hinreichend charakterisieren. Aus ihr geht namlich nicht hervor, wie sehr
das politische Engagement von Gervinus produktive wissenschaftliche Im-
pulse freisetzte. [257]

Das gilt trotz der natiirlich offenkundigen Tatsache, daB er sein Material
in das Prokrustesbett eines teleologisch konzipierten Geschichtsmodells
hineinspannte und somit nach MaBgabe einer typisch vormérzlichen, in die
Vergangenheit projizierten Fortschrittsideologie interpretierte. So beur-
teilte er die Autoren, die sich als Exponenten des von ihm entworfenen
biirgerlichen Menschenbildes deuten und leichter in sein Geschichtsschema
einfiigen lieBen, gerechter und ausgewogener als die ihm unliebsamen
Schriftsteller. Wichtiger und aus wissenschaftsgeschichtlicher Perspektive
bedeutender ist jedoch, daB er sich, insgesamt gesehen, nicht trotz, sondern
gerade auch wegen seiner Betonung der lebenspraktischen Funktion der
Geschichtsschreibung zur Anwendung neuer Untersuchungsmethoden ge-
notigt sah und dadurch zu neuartigen Einsichten vorstieB.

Gervinus war also nicht nur ein politischer, um die historische Wahrheit
reichlich unbekiimmerter Geschichtsschreiber mit agitatorischer Wirkungs-

257 "Ein Musterknabe der liberalen Parteilichkeit ... war ... Gervinus ... Er poli-
tisierte rigoros die Literaturgeschichtsschreibung.” (Sengle II, 1972, S. 303) "Gervinus
bekannte sich vorbehaltlos zu der Rolle des politischen Ideologen." (Rosenberg 1981,
S. 23) Solche Formulierungen sind zwar nicht falsch, tragen aber zu einem genaueren
Verstindnis von Gervinus’ Parteilichkeitskonzeption nicht sonderlich bei.



257

absicht. Wer zu einer solchen Einschatzung neigt, verkiirzt die Bedeutung,
die der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen in wissen-
schaftsspezifischer und konzeptioneller Hinsicht tatsdchlich zukommt. Die
Standortbindung in diesem Werk ist nicht ausschlieBlich durch aktuelle,
politische Zielsetzungen, sondern zugleich durch das Interesse an einer
addquaten, um Objektivitdt bemiihten Erkenntnis der Vergangenheit ge-
prigt. Des weiteren darf das aus dieser Perspektive thematisierte Unter-
suchungsmaterial keinesfalls bloB als Mittel zum Zweck propagandistischer
Indoktrination angesehen werden. Das ist gegeniiber der ersten weiter oben
referierten Moglichkeit einer einseitigen Interpretation von Gervinus’ Lite-
raturgeschichte zu betonen.

Farteiliche Objektivitdt

Auch zu Beginn der Auseinandersetzung mit den Defiziten der zweiten
idealtypisch entworfenen Fehldeutung mochten wir an einen bereits darge-
stellten Befund ankniipfen: Da die vormarzlichen Verfechter einer libera-
len Wissenschaftsprogrammatik von der Vorstellung eines stetigen Fort-
schritts in der Geschichte ausgingen, war Objektivitdt nach ihrer Meinung
nur von einer bestimmten, durch die Bewegungsrichtung des historischen
Wandels vorgegebenen Perspektive aus erreichbar. Andererseits - und dar-
auf kommt es hier hauptsichlich an - fiithre eine unvoreingenommene
Analyse der Vergangenheit notwendigerweise zu dem Ergebnis, daB sich
die Geschichte als zielgerichteter, die Verbiirgerlichung der Welt bezwek-
kender Proze entfalte und deshalb jedem ambitionierten Historiker gera-
dezu die Verpflichtung auferlege, sich ihr von einem ihren Verlauf ange-
messen beriicksichtigenden Standpunkt aus zuzuwenden. Eine solche, als
Option fiir das Gedeihen des "Mittelstandes" auftretende Parteilichkeit
nahm natiirlich auch politische Ziige an. Dennoch fuBlte sie nach der festen
Uberzeugung ihrer Anhiénger auf einer streng wissenschaftlichen Untersu-
chung.

Die soeben nochmals rekapitulierten geschichtstheoretischen Leitlinien
liegen auch der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen
zugrunde. Gervinus lieB keinen Zweifel daran aufkommen, daB der von
ihm eingenommene Standpunkt aus einer vorurteilslosen, um Wahrheit
bemiihten Erforschung der gesetzmiBigen (kultur)geschichtlichen Ent-



258

wicklung der letzten Jahrhunderte bis zur Gegenwart hervorgehe. Nach
seiner Ansicht waren es historische Tatsachen, daB die Deutschen ihre
nationalkulturelle Identitét literarisch formuliert hétten und der "Mittel-
stand" dabei eine herausragende Rolle gespielt habe. Die darauf aufbau-
ende politische Deutung hauptsichlich der neueren Dichtung war fiir ihn
ebenfalls das Resultat eines niichternen, der regulativen Idee der Objekti-
vitit verpflichteten Forschungsansatzes. Deren Interpretation als eine im
Medium der Literaturproduktion und -kritik ausgetragene Revolution er-
gebe sich von selbst, wenn man sie in ihrem Verhéltnis zur zeitgendssischen
Wirklichkeit untersuche.

Wer die Entstehungsbedingungen dieser "Revolution” beriicksichtige,
miisse erkennen, daB der von wichtigen Staatsgeschiften ferngehaltenen, in
territorialstaatlich-provinzieller Enge lebenden biirgerlichen Intelligenz gar
keine andere Wahl geblieben sei, als die erst in der Zukunft realisierbare
Neugestaltung der Herrschaftsverhaltnisse mittels der Literatur ideologisch
vorzubereiten. Wegen ihrer politischen EinfluBlosigkeit und der Unmog-
lichkeit einer freien MeinungsduBerung seien die damaligen Autoren zu
zwei Kunstgriffen genotigt gewesen. Um einer direkten und sinnlosen Kon-
frontation mit dem noch zu méchtigen Absolutismus auszuweichen, hitten
sie erstens die Handlungen ihrer Werke im Bereich des Privatlebens ange-
siedelt. Dieses Verfahren habe also realhistorische Ursachen; ein genereller
Verzicht auf die Artikulation politischer Aussagen sei damit nicht beabsich-
tigt worden. Das werde jedem einleuchten, der unvoreingenommen die
Voraussetzungen und Begleitumstinde des "Weg[s]" priife, "den unsere
Dichter gewihit haben, die auf die duBeren Hemmungen den Widerstand
gegen die offentlichen Zustinde abbeugten und in die versteckten kleinen
Kanile des sozialen und Privatlebens ablenkten." [258] AuBerdem sei der
Riickzug auf die "biirgerliche" Lebenswelt als Protest gegen die bevormun-
dende Giéngelung durch den Absolutismus zu betrachten, der selbst diese
Sphére seinen eigensiichtigen Herrschaftsanspriichen habe dienstbar ma-
chen wollen: "Im vorigen Jahrhundert stieB der freiere Geist bei jedem
Schritte an Tracht, Brauch und Sitte an", an "die Gewalt der Konvenienz,
MiBstand und Unnatur des Privatlebens"”, "und er hatte ein Recht, sich da-
gegen aufzulehnen." [259] Zweitens hitten die Dichter damals bewuBt

258 SzL, S. 312.
259 SzL, S. 312. Mit seiner Auffassung vom tendenziell ubiquitiren Disziplinie-
rungsanspruch des Aufgeklarten Absolutismus befindet sich Gervinus sozusagen auf der



259

grundsitzliche moralische oder allgemeinmenschlich-humanitére Frage-
stellungen behandelt. Auch dies diirfe nicht als Ausdruck politischer Indo-
lenz bewertet werden - im Gegenteil: Die brisante Sprengkraft der Arti-
kulation ideeller, der zeitgeschichtlichen Wirklichkeit nur vordergriindig
gleichgiiltig gegentiberstehender Werte erhelle aus der Tatsache, da8 sie
mit den machtstabilisierenden Normen des Ancien Régime unvereinbar
seien. In der deutschen Literatur, vor allem natiirlich in jener des 18. Jahr-
hunderts, habe stets "das populidre, biirgerliche, gleichstellende Element"
bzw. das "Republikanische" dominiert. [260]

Der Umweg iiber die Dichtung und die Darstellung scheinbar realitéts-
ferner, die groBe Welt angeblich kaum beriihrender Themen miiBten also
als historisch bedingte Notwendigkeiten angesehen werden. Sie resultierten
keineswegs aus einer lauen Halbherzigkeit "biirgerlicher" Autoren der
"Sache der Freiheit" [261] gegeniiber. Vielmehr verdankten sie sich deren
“realistischer” Einsicht in die Machtstrukturen ihrer Zeit und der begriin-
deten Zuversicht auf eine von der Geschichte herbeigefiihrte Zukunft, in
welcher die gegenwirtig bloB auf theoretisch-literarische Weise umsetz-
baren Ideale tatsichlich verwirklicht werden konnten. Gerade eine um
historische Wahrheit bemiihte und deshalb die Entstehungsbedingungen
und soziale Funktion zentraler Themen der "National-Literatur der Deut-
schen" angemessen beachtende Analyse miisse auf die politischen Implika-
tionen der Literaturproduktion und -kritik vornehmlich des 18. Jahrhun-
derts stoBen. Schon wegen ihrer Verpflichtung auf die regulative Idee der
Objektivitat konne sie gar nicht umhin, sie der Offentlichkeit ins BewuBt-
sein zu rufen. Es ist somit die durch eine wahrheitsgetreue Forschung an-
geeignete Vergangenheit selbst, welche die Herausarbeitung sowie unver-
falschte Explizierung ihrer (krypto)politischen Bedeutung gebietet. Die

Hohe der heutigen Forschung: "Genau hier, namlich zwischen stdndischer Libertat und
personlicher Freiheit, begann das Dilemma des Aufgekldrten Absolutismus. Die alten
Freiheiten wurden von einer neuen Verwaltung in Frage gestellt, ohne daB fiir den
Untertan ein personlicher Freiheitsraum geschaffen wurde. Das heifit, er wurde in
ungleich stirkerem AusmaB als vorher von diesem Staat in Anspruch genommen, der
sich auch nicht scheute, in die personlichen Verhiltnisse des einzelnen einzugreifen. Zu
einem Zeitpunkt, wo in Frankreich im Namen der Aufkldrung das Ideal der Freiheit
entwickelt wurde, geriet im Aufgekliarten Absolutismus der Untertan in Gefahr, zum
Objekt ohne personlichen Freiheitsraum zu werden." (Aretin 1974, S. 18)

260 NLI,S. 35.

261 SzL, S. 102.



260

historische Aufkldrung bringe das zeitkritische Potential der Poesie ans
Licht. [262]

Darauf aufbauend sollte sich der Geschichtswissenschaftler eindeutig in
den Dienst des Fortschritts zugunsten der Verwirklichung der Freiheit
stellen. Gervinus verlangte eine solche Entscheidung fiir eine nun natiirlich
auch politische Dimensionen annehmende Parteilichkeit von jedem ambi-
tionierten Forscher. Diese Option lag auch seinem Entschlufl zugrunde, die
"Kunstperiode" zum Untersuchungsobjekt gemacht zu haben:

Die Wah! eines Geschichtsstoffes mit den Forderungen und Bediirfnissen der Gegen-
wart in Einklang zu bringen scheint mir aber eine so bedeutende Pflicht des Geschicht-
schreibers, daB, hitte ich ... irgendeine andere Seite der Geschichte unseres Volkes fiir
passender und dringender zur Bearbeitung gehalten, ich diese andere ergriffen haben
wiirde, weil auch kein Lieblingsfach den Historiker ausschlieBlich fesseln soll. [263]

Dieser Stoff kam seiner Beschaffenheit wegen den Zielsetzungen einer
unter liberalen Vorzeichen entworfenen Verbindung von Wissenschaft und
Leben weit entgegen. Seine Behandlung bot ein Optimum an Agitations-
moglichkeiten, die dem vormaérzlichen Liberalismus opportun waren und
nach Gervinus’ Meinung unmittelbar aus einer streng vorurteilslosen Er-
forschung der Dichtung resultierten. Wir haben die Elemente seiner Ak-
tualisierungsstrategie bereits vorgestellt. Sie baute auf die identitatsstif-
tende Funktion der historiographischen Vergegenwirtigung der kulturellen
Vergangenheit, welcher kein Aquivalent aus der politischen Geschichte

262 Im Gegensatz zu unserer Interpretation betont Hohendahl 1985b eher Gervi-
nus’ kritische Distanz gegeniiber der in der Weimarer Klassik kulminierenden Dichtung
des 18. Jahrhunderts: "Auch Goethe und Schiller, so vorbildlich ihre Werke sind, ver-
dienen ... ein gewisses MaB an Kritik, denn ihr Verhiltnis zur gesellschaftlichen und
politischen Wirklichkeit bleibt problematisch. Folglich entsteht bei Gervinus ein Wider-
spruch zwischen der unbedingten literarischen Kanonisierung der Klassik auf der einen
Seite und der politisch motivierten Kritik auf der anderen." (S. 177 f.) Beide Interpreta-
tionen stimmen jedoch in den wesentlichen Punkten iiberein: Wegen seiner Bemiihun-
gen um die Konstruktion eines verbindlichen nationalkulturellen Erbes konnte Gervinus
kein Interesse an einer ausdriicklichen Polemik gegen diese zur Bliitezeit erklarte Phase
der Literatur haben (s.o. S. 193 f. und die dazu gehérige Anm. 126). Zweitens darf ein
Konsens iiber den eben thematisierten Sachverhalt vorausgesetzt werden, daB er sich
bei der politischen Instrumentalisierung seines Untersuchungsgegenstandes auf die Her-
ausarbeitung von dessen geschichtlicher Bedingtheit stiitzte (vgl. Anm. 253 auf S. 252 f.).
Sonst lieBen sich iiber Goethes und Schillers wie auch immer zu beurteilendes "Ver-
hiltnis zur gesellschaftlichen und politischen Wirklichkeit" nimlich keine sinnvollen
Aussagen machen.

263 SzL, S. 153.



261

Deutschlands an die Seite gestellt werden konne. Gleichzeitig stilisierte sie
den "Mittelstand" zum Motor der (kultur)geschichtlichen Entwicklung und
hob den vers6hnenden, auf reformerischen Ausgleich und evolutioniren
Fortschritt bedachten Charakter der aus dem literarischen Erbe abzulei-
tenden Programmatik hervor.

Dariiber hinaus zeigt sich die besondere Eignung der "Kunstperiode”,
ihre Aktualitdt auf die Erforschung ihrer Historizitit zu griinden, an der
zweifachen Beurteilung, die ihr Gervinus zuteil werden lieB. Einerseits sei
sie bereits "zu einem Ziele gekommen, von wo aus man mit Erfolg ein Gan-
zes iiberblicken, einen beruhigenden, ja einen erhebenden Eindruck emp-
fangen und die groBten Belehrungen ziehen" [264] konne. Die Abgeschlos-
senheit dieser Epoche garantiere die Mdglichkeit ihrer gerechten Einschét-
zung. Das wiederum konne die Richtigkeit der daraus abzuleitenden "Be-
lehrungen" verbiirgen. Andererseits vertrat Gervinus die These, die Ent-
wicklung der deutschsprachigen Dichtung sei "teilweise fast eine Zeitge-
schichte zu nennen", die "bis auf die neuesten Zeiten vor[ge]fiihrt" [265]
werden miisse. Das hatte fiir ihn einen unschétzbaren Vorteil: Er konnte
ihre Darstellung auch als Beitrag zur Verortung und Wesensbestimmung
der geschichtlich gewachsenen Gegenwart ausgeben und so suggerieren, die
von ihm vorgeschlagene Politik auf literaturgeschichtlicher Grundlage sei
nicht nur von einer sachgerechten Analyse der jiingeren Vergangenheit ab-
geleitet, sondern auch mit den Erfordernissen der zeitgendssischen Realitét
genauestens abgestimmt. Im Gegensatz zur Reformation war das kulturelle
Erbe aktueller und insofern leichter politisierbar.

Die aus den genannten Griinden zum Handeln motivierende Auseinan-
dersetzung mit der "dsthetischen Periode" lieB sich in der Tat nicht mehr als
"behagliche Betrachtung unserer inneren Bildungsgeschichte" verstehen, die
angesichts der "neuesten politischen Begebenheiten" [266] jegliche Berech-
tigung verloren habe. Sie resultierte nach dem Selbstverstindnis von Gervi-
nus nicht aus einer bewuBt vorgenommenen Verfélschung, sondern gerade

264 SzL, S. 153.

265 SzL, S. 150 u. 152.

266 SzL, S. 150. Diese Ausfithrungen sind von Marsch 1975 vollig miBverstanden
worden. "Die politische Mobilitit der Zeit zwischen 1833 und 1842 storte offenbar auch
das Konzept; Gervinus kritisierte die ‘neuesten politischen Begebenheiten’, die ‘uns von
der behaglichen Betrachtung unserer inneren Bildungsgeschichte immer mehr abzie-
hen’." (S. 24) Gervinus "kritisierte" natiirlich nicht die Zeitgeschichte, sondern eine Lite-
raturrezeption, die davon absehen wollte.



262

aus einer wahrheitsgemiBen Sichtung der Vergangenheit. Insofern muB3 der
regulativen Idee der Objektivitdt im Rahmen von Gervinus’ Wissenschafts-
konzeption eine entscheidende Rolle fiir die Entstehung einer parteilich-
politischen Erkenntnisabsicht zuerkannt werden.

Dem zweiten Idealtypus einer Fehlinterpretation der Geschichte der poe-
tischen National-Literatur der Deutschen ist also entgegenzuhalten, daB es
nicht geniigt, nur deren durchgéngig und systematisch betriebenen Nach-
weis der Historizitdt der Dichtung hervorzuheben, den daraus resultieren-
den Erkenntnisfortschritt zu wiirdigen und Gervinus’ Bemithungen um eine
objektive, allein wissenschaftsimmanente Kriterien beriicksichtigende Ana-
lyse herauszuarbeiten. Gervinus war insofern kein akademischer Historio-
graph, der lediglich eine fachintern relevante Wissenssteigerung erstrebte,
als er die Erforschung der Vergangenheit nicht als Selbstzweck, sondern als
Bedingung der Moglichkeit fiir deren sich daraufhin quasi von selbst ein-
stellende Politisierung auffaBte. Diese Aktualisierung der Dichtung ist kein
zu vernachldssigender Aspekt und keine Entgleisung, sie ist vielmehr ein
konstitutives Element seiner Wissenschaftskonzeption. Da sie als folgerich-
tige Konsequenz einer der regulativen Idee der Objektivitit verpflichteten
Methode angesehen wurde, konnte, ja muBte sie offensiv vertreten wer-
den. Die Standortbindung des Historikers ist nicht bloB durch die Absicht
einer wahrheitsgetreuen Rekonstruktion der kulturellen Vergangenheit der
Deutschen, sondern in gleichem MaBe durch ein Bediirfnis nach politischer
Agitation definiert, wihrend die Wahl des Untersuchungsobjekts und seine
Behandlungsweise keineswegs nur dem Interesse an einem sich selbst genii-
genden Wissen iiber die deutschsprachige Literatur entspringen.

Der Funktionszusammenhang
von Objektivitdt und Parteilichkeit

Wir haben uns bisher im Kreis bewegt. Die Parteilichkeit bedarf einer ge-
wissenhaften Forschungsarbeit, wihrend diese von selbst zu einer perspek-
tivischen Betrachtung der Geschichte fiihrt; andererseits muB das zu politi-
sierende Untersuchungsmaterial erst wahrheitsgemi erschlossen werden,
worauf ein solches Unterfangen dessen politische Instrumentalisierung ge-
radezu einklagt. Gervinus’ Wissenschaftskonzeption kann also als herme-
neutischer Zirkel beschrieben werden, sofern man an sie die MaBstibe



263

einer streng auf Voraussetzungslosigkeit bedachten Erkenntnistheorie an-
legt.

Man sollte sich aber nicht an diesen Befund klammern. SchlieBlich hat
Hans-Georg Gadamer, der sich intensiv mit den kognitiven Grundlagen der
historischen Verstehenslehre beschiftigte, auf die Unausweichlichkeit einer
zirkuldren Wissensbegriindung hingewiesen. Der Nachweis einer so be-
schaffenen erkenntnisleitenden Instanz lieBe sich also nur dann zum Vor-
wurf umformulieren, wenn man gleichzeitig mit einer qualifizierteren, de-
ren Fragwiirdigkeiten iiberwindenden Theorie aufwarten konnte. Das sei
im Hinblick auf jene Interpreten angemerkt, welche die Ursachen der von
ihnen aufgespiirten Inkonsistenzen in Gervinus’ Werk immer ganz genau zu
kennen glauben. AuBerdem sollte man den Erklarungswert der Versuche,
den ProzeB der Urteilsbildung auf einen hermeneutischen Zirkel zuriickzu-
fithren, nicht voreilig unterschétzen. [267]

Aus den bisherigen Ausfiihrungen wird immerhin ersichtlich, daB das
Objektivitiatspostulat und das Parteilichkeitsgebot in der Literaturge-
schichte von Gervinus weder beziehungslos oder unkoordiniert neben-
einander stehen noch schlichtweg zusammenfallen und somit die reine Be-
liebigkeit des historischen Urteils ermdglichen. Sie konstituieren offenbar
ein komplexeres Verhiltnis, das durch beiderseitige Abhéngigkeiten und
Beeinflussungen definiert ist und dadurch die Qualitit der mit ihrer Hilfe
gewonnenen Untersuchungsergebnisse garantiert. Wir mochten im folgen-
den diesen Sachverhalt systematisch darlegen: Erneut wird in einem ersten
Schritt von der Parteilichkeit, in einem zweiten von der Objektivitdt als
zunichst feststehenden Forschungsimperativen ausgegangen. Sodann muB
ausgefithrt werden, auf welche Weise das Zustandekommen eines konsi-
stenten, in erkenntnistheoretischer Hinsicht produktiven Beziehungsver-
héltnisses zwischen ihnen und ihrem jeweiligen Gegenpol gedacht werden
muB und wie sie sich dabei zu qualifizierten Kategorien modifizieren.
SchlieBlich soll gezeigt werden, daB8 diese beiden aufeinander bezogenen
Kategorien einen Funktionszusammenhang bilden, dessen Resultat als eine
wahre, zwischen den Verpflichtungen auf eine engagierte und eine seridse
Geschichtsschreibung dialektisch vermittelnde Synthese beschrieben wer-
den kann.

267 Auch Riisen 1983 (S. 29) stellt den "innere[n] Zusammenhang der ... Faktoren
des historischen Denkens" als Kreismodell dar.



264

Wie gezeigt wurde, band Gervinus seine politische Wirkungsabsicht ge-
maB der Programmatik einer objektiven Parteilichkeit tatsichlich an die als
Voraussetzung dafiir angesehene historisch-getreue Rekonstruktion der
Dichtung zuriick. Seine Literaturgeschichte stand daher nicht zuletzt wegen
der nationalpiddagogischen Ambitionen ihres Verfassers auf einem hohen,
von anderen zeitgendssischen Arbeiten nicht erreichten wissenschaftlichen
Niveau. Andererseits kann dieser Sachverhalt, fiir sich allein betrachtet,
noch nicht als echte Vermittlung der beiden erkenntnisleitenden Impera-
tive gelten: Die regulative Idee der Objektivitit tritt dem Interesse an einer
Politisierung der Literatur bislang bloB als ein ihm duBerliches, seinen Gel-
tungsanspruch begrenzendes und so die Gefahr einer parteiischen Urteils-
bildung verhinderndes Korrektiv gegeniiber.

Deshalb kommt es hier hauptsiachlich auf die ebenfalls schon themati-
sierte Tatsache an, daB die Akzentuierung der geschichtlichen Dimension
der Dichtung ihrerseits nach Gervinus’ Dafiirhalten immer auch zu einer
Profilierung des politischen, die Emanzipation des "Biirgertums" sowohl
signalisierenden als auch postulierenden Gehalts der Literatur fiihrt. Die
Verpflichtung auf die Wahrheit, zunichst als Regulativ gegen eine vor-
schnelle, nur von aktuellen Zielsetzungen motivierte Politisierung der Dich-
tung eingefiihrt, bedingt also von sich aus eine perspektivische, gleichwohl
durch das historische Material selbst legitimierte Betrachtung der Vergan-
genheit. Sie ermoglicht somit eine wirklich vermittelnde Aufhebung jener
beiden nun nicht mehr lediglich negativ aufeinander bezogenen Kategorien
in einer objektiv-parteilichen Erkenntnishaltung. Mit der aus einer sach-
gerechten Untersuchung der Geschichte gewonnenen Einsicht in deren ge-
setzméBig voranschreitenden Verlauf 148t sich eine engagierte Forschung
widerspruchsfrei verbinden, wenn sie ihr emanzipatorisches Anliegen zwar
beibehilt, es jedoch an die Resultate der wissenschaftlichen Analyse iiber
die kontinuierliche geschichtliche Evolution und die konkrete Weise der
seitherigen Realisierung der Freiheit zuriickbindet. Dadurch entwickelt sich
der eventuell parteiische Ansatz des Historikers zu einem parteilichen
Standpunkt weiter, in dem das Gebot einer vorurteilslosen Vergegenwirti-
gung des vorliegenden Untersuchungsgegenstandes aufgehoben ist.

Angesichts der Konzeption einer parteilichen Objektivitat machte Gervi-
nus seine Bemiihungen um eine wahrheitsgetreue Forschungsarbeit aus-
driicklich von der fiir sie unverzichtbaren Voraussetzung einer perspek-
tivischen Betrachtung der Geschichte abhingig. Zwar ist eine unvorein-



265

genommene, die Vergangenheit in ihrer Eigenart begreifende Analyse fiir
eine mit aufkldrerischem Anspruch auftretende Wissenschaft unbedingt
notwendig. Sie muB jedoch gleichzeitig auf groBere, durch den historischen
ProzeB verbiirgte und letztlich unter dem Freiheitsbegriff zu subsumierende
"Ideen" bezogen werden, weil sie sonst zielblind zu werden und zu einem
positivistischen Relativismus zu degenerieren droht. Die ergdnzungsbediirf-
tige Wahrheitsverpflichtung selbst erzwingt also die Beschneidung ihres
Einflusses durch ihren Gegenpol. Trotzdem steht man auch hier wieder vor
dem soeben schon diagnostizierten Problem: Eine wirkliche Vermittlung
des Objektivitits- und des Parteilichkeitspostulats in einer iibergeordneten
Instanz ist damit noch nicht erreicht, denn dieses nimmt jenem gegeniiber
erneut zundchst eine bloB korrigierende, negativ auf es bezogene Funktion
wabhr.

Andererseits erschopft sich die Bedeutung der Standortbindung aber
nicht darin, der Kategorie der Objektivitdt nur als opponierende, eine
ibertriebene Wahrheitsbeflissenheit sowie Detailfreudigkeit eindimmende
Kontrollinstanz gegeniiberzutreten. Statt dessen ermdglicht sie nach Ger-
vinus’ Uberzeugung erst eine sachgerechte Beurteilung ihres Untersu-
chungsmaterials. Eine befriedigende Deutung der "National-Literatur der
Deutschen" konne nur erreicht werden, sofern man bereit sei, sie in den
Kontext der iibergreifenden teleologischen Bewegungsrichtung der nach-
mittelalterlichen Geschichte zu stellen. Sie miisse als Ausdruck der Eman-
zipationsbestrebungen des "Mittelstandes” und, darauf aufbauend, als ver-
pflichtendes, die Verwirklichung der in ihr artikulierten Werte einklagendes
geistiges Erbe interpretiert werden. Wenn aber die Parteilichkeit ihrerseits
als notwendige Bedingung fiir eine auf hoherer Ebene anzusiedelnde objek-
tive Forschung fungiert, dann er6ffnet sich erneut die Gelegenheit zu einem
vermittelnden Ausgleich der zwei erkenntnisleitenden Kategorien, da beide
in diesem Fall jeweils einen speziellen Beitrag zu einer in substantieller
Hinsicht wahrheitsgemaBen geschichtswissenschaftlichen Analyse leisten.
Eine perspektivische Untersuchung der kulturellen Vergangenheit und eine
deren Erforschung zunéchst als Selbstzweck verabsolutierende Erkenntnis-
haltung werden némlich nun so aufeinander bezogen, daB diese ihre Funk-
tion einer empirisch fundierten, faktenorientierten Vergegenwirtigung der
Geschichte zwar ausdriicklich wahrt, sie zusitzlich jedoch auf die Direktive
einer besonderen, die Angemessenheit des wissenschaftlichen Urteils erst
wirklich garantierenden Standortbindung verpflichtet. Dadurch soll neben



266

die sachlich korrekte, fiir eine im strengen Sinne des Wortes wahre ge-
schichtswissenschaftliche Charakterisierung allein aber nicht ausreichende
Bestimmung eines historischen Phdnomens dessen nur in einem groBeren
MaBstab mégliche Einschétzung beziiglich der ihm zukommenden Bedeu-
tung fir die es umgebende zeitgenodssische Realitdt und die zukiinftige
geschichtliche Entwicklung treten. Auf diese Weise modifiziert sich der vir-
tuell zum Objektivismus, zu einem wertneutralen Relativismus tendierende
Standpunkt zu einer parteilichen Objektivitdt, in der die Forderung nach
einer Beriicksichtigung des Untersuchungsmaterials in seiner eigentiim-
lichen Beschaffenheit dennoch als unverzichtbare urteilsbegriindende Vor-
aussetzung wirksam bleibt.

Gervinus’ Literaturgeschichte liegt also ein ausgewogenes System sorg-
faltig aufeinander abgestimmter, voneinander sowohl abhéngiger als auch
profitierender Forschungsimperative zugrunde, die sich dennoch, fiir sich
genommen, zunéchst von selbst rechtfertigen. Was konnte man auch gegen
die Ideale einer im Dienst von Freiheit und Humanitdt stehenden und
einer sachlichen, um Vorurteilslosigkeit bemiihten Wissenschaftspraxis ein-
zuwenden haben?

Wegen ihres doppelten Stellenwerts stehen diese beiden Imperative
erstens in einem Verhiltnis, in dem sie zwei einander scheinbar widerspre-
chende Aufgaben wahrnehmen: Da sie einander als selbstidndige, die ein-
seitige Zielsetzung der jeweils anderen Komponente korrigierende Kon-
trollinstanzen gegeniibertreten, kommt ihnen wegen der von ihnen wahr-
genommenen Funktion einer Modifikation der Geltungsanspriiche ihres
Gegenpols ein eigenwertiger, sich durch das Einbringen normativer Postu-
late qualifizierender Status zu. Des weiteren sind sie jedoch in ihrer Eigen-
schaft als defiziente, angesichts der Notwendigkeit einer absichernden
Grundlegung ihres Erkenntnisziels korrekturbediirftige Kategorien vonein-
ander abhéngig. In beiden Kategorien finden also unter dem Einflu8 ihrer
wechselseitigen Beziehung zwei gegenldufige Tendenzen statt: Einerseits
schliipfen sie in die Rolle eines Regulativs und beharren somit grundsétz-
lich auf einer Verfolgung ihres urspriinglichen Anliegens, vermitteln es
andererseits aber parallel dazu unter dem Druck zu dessen Absicherung mit
den legitimen Forderungen der jeweils anderen Komponente und werden
deshalb zu kompromiBbedingten Abstrichen an einer einseitigen Einlosung
ihres Erkenntnisinteresses genotigt.



267

Zweitens sind sie jedoch nicht bloB durch gegenseitig zu erfiillende Kon-
trollaufgaben, sondern dariiber hinaus insofern in einem positiven Sinne
miteinander verbunden, als sie beide neben der Beantwortung der von
ihnen primér aufgeworfenen Fragestellung einen spezifischen Beitrag zur
Wahrnehmung der Funktion ihres Gegenpols freisetzen. Auf der Basis
eines teleologischen Geschichtsmodells fiihrt eine wahrheitsgetreue For-
schung stets zu einer bestimmten Parteilichkeit, wihrend nur echt partei-
liche Urteile Objektivitdt ermoglichen.

Insgesamt gesehen iiberwiegen in beiden erkenntnisleitenden Kategorien
die auf einen Ausgleich mit der jeweils anderen Seite drédngenden Krifte,
doch gleichzeitig - das ist hier wichtig - werden in ihnen auf dialektische
Weise Impulse zur Wahrung ihrer eigentlichen Zielsetzung stimuliert. Da-
her modifizieren sie sich im Rahmen des von ihnen gebildeten Funktions-
zusammenhangs teils aufgrund der unumgénglichen Verdnderung ihres
genuinen, sich als undifferenziert erweisenden Geltungsanspruchs, teils von
selbst in doppelter Hinsicht: Einerseits gleichen sie sich trotz ihrer unter-
schiedlichen Ausgangslage in der Art der Verfolgung ihrer Absichten so
sehr an, bis sie schlieBlich auf einer hoheren Ebene in einer iibergreifenden
Perspektive vermittelt werden kénnen. Parallel und als Gegenbewegung
dazu kultivieren sie jedoch ihre urspriinglichen Intentionen ausdriicklich
und erheben sie damit in den Rang jener erkenntnisleitenden Begriffe, de-
ren angemessene Beriicksichtigung als unverzichtbare Voraussetzung fiir
eine substantielle wissenschaftliche Urteilsbildung zu gelten habe. Die nur
auf der Basis objektiver Untersuchungen zu verantwortende Parteilichkeit,
welche immer stdrker zu einer aus Griinden der Objektivitdt eingenom-
menen Perspektive dem geschichtlichen Material gegeniiber tendiert, und
die aus einer sachgerechten Analyse der Vergangenheit resultierende und
dabei zunehmend auch politische Implikationen annehmende Standortbin-
dung des Historikers sind in jener iibergeordneten Erkenntnishaltung auf-
gehoben.

Dieser Betrachterstandpunkt setzt das Bediirfnis nach einer lebensprak-
tischen Verwurzelung der Wissenschaft und das Interesse an einer niich-
ternen Vergegenwirtigung der Geschichte in ein widerspruchsfreies, aber
nicht spannungsloses Verhiltnis. Er vermittelt zwei gleichwertige, fiir sich
allein bereits evidente, zugleich jedoch legitimations- und korrekturbediirf-
tige Komponenten auf dialektische Weise so, daB sie wegen ihrer doppelten
Qualitdt als begriindende und begriindete Urteilsinstanzen einen Funk-



268

tionszusammenhang konstituieren, in dem die auf synthetischen Ausgleich
dringenden und die gegeneinander opponierenden Krifte der beiden
Kategorien eingebunden sind. Die dadurch erméglichte Erkenntnishaltung
soll eine Vergegenwirtigung der Vergangenheit sicherstellen, die auf der
vollzogenen Vermittlung der regulativen Ideen einer historisch-wahren und
einer liberal-parteilichen Forschungsarbeit aufruht und sich sowohl durch
eine entschiedene Parteinahme fiir Fortschritt und Freiheit als auch durch
die ausdriickliche Verpflichtung auf eine streng unvoreingenommene Re-
konstruktion der Vergangenheit auszeichnet. [268]

AuBerdem wendet sich die so definierte Wissenschaftskonzeption gegen
zwei Extreme. Sie verhindert das Auseinanderfallen, die beziehungslose
Existenz des Objektivitdts- und des Parteilichkeitsgebots. Das hitte zwei
verschiedenartige, nach aktuellen Gesichtspunkten und nach Wabhrheits-
kriterien zu féillende und dabei wohl unvereinbare Urteile iiber denselben
Gegenstand zur Folge. Sie bannt aber auch die Gefahr einer diffusen, eine
differenzierte Geschichtsbetrachtung unméglich machenden Ineinssetzung
dieser Forschungsimperative. Damit konnten entweder ein kraB parteili-
cher Standpunkt oder ein positivistischer Detailfetischismus als Grundlage
fiir eine angeblich seridse Forschung ausgegeben werden. Im Gegensatz zu
diesen Extremen soll eine objektiv-parteiliche Wissenschaft eine ausge-
wogene, gleichermaBen sachgerechte wie lebenspraktisch verwurzelte Ge-
schichtsschreibung garantieren. Wir meinen, da eine solche Standortge-
bundenheit der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen
als letzte erkenntnisbegriindende Instanz zugrundeliegt und das hohe, fiir
damalige Verhiltnisse iiberdurchschnittliche Niveau der dortigen Urteils-
findung bedingt.

Veranschaulichende Beispiele
Begriffe ohne Anschauungen sind leer, sagt Kant. Wir mochten deshalb die

Hoéhenluft der Spekulation verlassen und unsere bisherigen Ausfithrungen
durch einige Beispiele erldutern. Da angesichts der von Gervinus gehegten

268 "Widerspriiche zu versohnen, scheint das Los des Historikers zu sein ... Er soll
ohne Vorurteil sein ... Unbefangen und unparteilich soll er nie von der Wahrheit wei-
chen, ob auch sein Herz widerspriche, ... und doch muB8 er ein Parteimann des Schick-
sals, ein natiirlicher Verfechter des Fortschritts sein und kann schwer der Verdéachtigung
entgehen, mit der Sache der Freiheit zu sympathisieren.” (SzL, S. 101 f.)



269

Fortschrittsgldubigkeit weniger das Postulat einer perspektivischen Stand-
ortbindung als vielmehr die regulative Idee einer objektiven Parteilichkeit
bedroht ist, soll die Aufmerksamkeit im folgenden darauf gerichtet werden,
daB auch das politische Engagement dieses Autors zur Ermoglichung des
mit seinem Werk bewirkten Erkenntnisgewinns in der Literaturwissenschaft
beigetragen hat. Das gibt uns die Gelegenheit, auf die zu Beginn unserer
Untersuchung gefithrte Auseinandersetzung mit Weimar zuriickzukommen
und abschlieBend nochmals zu betonen, daB die weiter oben in separaten
Kapiteln behandelten Tendenzen der Historisierung und Politisierung als
einander bedingende und voneinander abhingige Komplementérerschei-
nungen eines iibergreifenden Ansatzes verstanden werden miissen.

"Nicht obwohl, sondern weil z.B. Gervinus von einem explizit politi-
schen Standpunkt aus die Geschichte der Literatur betrachtete, konnte er
sie besser erkennen als seine Vorginger, denn er rekonstruiert den Ge-
schichtsprozeB aus der Position einer Klasse, die damals in Deutschland die
fortschrittlichste eigensténdige Klasse war." [269] Diese Aussage ist rich-
tig - wenn man sie in zwei Punkten korrigiert. Erstens wissen wir schon,
daB Gervinus nicht fiir eine sozialokonomisch genau definierbare "Klasse"
schrieb, sondern eine Reformstrategie fir den aus verschiedenen biirger-
lichen Lagern bestehenden "Mittelstand" verfolgte. Zweitens mochten wir
im Gegensatz zu Gétze, dem es primdr auf die politische Dimension der
von ihm konstatierten Parteilichkeit ankommt, hauptséchlich deren kogni-
tive Implikationen hervorheben. [270]

269 Gotze 1974, S. 184.

270 Auch Gotze 1980 betont zwar zu Recht, daB Gervinus aufgrund seiner Stand-
ortgebundenheit qualifizierte Untersuchungsergebnisse vorlegen konnte, begriindet dies
aber lediglich mit dem Hinweis auf die Uberschneidungen zwischen dessen liberalen
Zielsetzungen und den (krypto)politischen Implikationen der "National-Literatur der
Deutschen”: "Dennoch ist Literaturgeschichtsschreibung biirgerliche Wissenschaft in
einem genaueren Sinn als nur dem, daB sie - was den Vormirz angeht - aus einer zu-
nehmend biirgerlich bestimmten Welt entstand. Sie ist es deshalb, weil zwar alle analy-
sierten Autoren im literaturgeschichtlichen Medium Gesellschaftsprogrammatik entfal-
ten, aber nur Gervinus sein Programm - mit den gezeigten Einschrinkungen - unter
Riickgriff auf die Literaturgeschichte allein theoretisch zu legitimieren vermag ... Die
Gedanken Goethes und Schillers fithren nicht unmittelbar zu revolutionidren Konse-
quenzen, wenn man sie praktisch-politisch zuzuspitzen versucht. Gervinus macht sich
das fiir die Legitimation seiner reformistischen Strategie zunutze. Er kann sein reformi-
stisches Programm demzufolge ganz unter Konzentration auf die Literaturgeschichte
entwickeln ... Die deutsche Literaturgeschichtsschreibung ist also keine biirgerliche Wis-
senschaft per se, aber im Vormirz eignete sie sich in besonderer Weise zur Legitimation
biirgerlich-reformistischer Strategien." (S. 495 ff.) Diese Feststellungen sind zweifellos



270

Es gibt offenbar verschiedene Arten von Vorurteilen. Manche sind der
Wahrheitsfindung eher férderlich, manche behindern sie eher. DaBl die
letztlich geschichtsphilosophisch fundierte Uberzeugung vom unaufhalt-
samen Siegeszug des "Mittelstandes” ein Vorurteil war, braucht nicht ndher
begriindet zu werden. Die Eindeutigkeit, mit der sie von Gervinus kurzer-
hand fiir bare Miinze genommen wurde, lieB sich empirisch nicht verifizie-
ren. Gleichzeitig setzte sie aber in heuristischer Hinsicht ein Erkenntnis-
interesse frei, dem man eine gewisse Berechtigung nicht absprechen kann.
Mit ihrer Hilfe konnte man Hypothesen und Sinnvermutungen artikulieren,
die sich vor allem an die im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit stehenden
literaturgeschichtlichen Entwicklungen des 16. und 18. Jahrhunderts ge-
winnbringend anlegen lieBen. Dem Versuch, die Literatur des 18. Jahr-
hunderts als Ideenborse, als Kommunikations- und Diskussionsplattform
zunehmend wichtiger werdender, sich iiber ihre Selbsteinschitzung und ihr
Weltbild verstindigender Sozialformationen zu deuten, wird man prinzi-
piell auch heute noch zustimmen konnen. Ohne seine weltanschaulich be-
dingte Voreingenommenheit fir die "mittelstdndischen”, ihrerseits nicht
mehr hinterfragten Ideale der Vernunft, Freiheit und Humanitit und den
durch sie maBigeblich geprégten Blickwinkel wiare Gervinus jedoch schwer-
lich in der Lage gewesen, seinem Stoff die von ihm schlieBlich vorgeleg-
ten Untersuchungsergebnisse abzugewinnen. Sein liberaler Fortschrittsdok-
trinarismus hatte also auch vorteilhafte wissenschaftsspezifische Folgen.
Er fiihrte zur Definition von heuristischen Erkldrungsmustern und For-
schungsimperativen, die seiner Literaturgeschichtsschreibung zugute ka-
men.

Wie gezeigt wurde, stellte Gervinus die Dichtung in den Kontext umfas-
sender realhistorischer Entwicklungen. Diese wissenschaftliche Innovation
verdankte er seinem Volksbegriff. Damit kommen wir zu einem weiteren
Punkt, bei dessen Erorterung der von Weimar bestrittene "Zusammenhang
zwischen Ideologie und Methode" [271] noch deutlicher sichtbar wird.

Dieser Volksbegriff ist zweifelsohne ideologisch motiviert. Wenn Gervi-
nus resiimierend feststellt, "die deutsche Geschichte ... [habe] unaufhorlich

zutreffend, kénnen jedoch nicht iiberzeugen, weil sie die entscheidende Frage nach den
Wahrheitsgarantien fiir eine unter liberalen Vorzeichen stehende Forschungsarbeit vol-
lig auBer acht lassen. Dennoch enthalten sie einen wichtigen Gesichtspunkt, weil sie
wenigstens ansatzweise auf die fiir Gervinus’ Wissenschaftspraxis konstitutive Korrela-
tion zwischen Objektivitat und Parteilichkeit aufmerksam machen.

271 Weimar 1975, S. 362.



271

bewiese[n], daB wir nichts haben und werden sollten durch Hofe und Re-
gierungskiinste und Academien, sondern Alles durch die Kraft und Bewe-
gung des Volks" [272], so ist das, gelinde gesagt, eine unhaltbare Behaup-
tung. Andererseits erzwang die Vorstellung eines Volkskollektivs, das sich
in seiner Gesamtheit "tatig oder empfangend fiir [die Literatur] interes-
sierte” [273], eine geschichtlich verfahrende Analyse, welche die stets im
Wandel befindlichen gesellschaftlichen und politischen Begleitumsténde
der kiinstlerischen Tétigkeit in den Kanon der zu behandelnden Fragestel-
lungen einzubeziehen versuchte.

Gervinus’ Einsicht in die Historizitdt der Dichtung ging so weit, daB er
schon die Wichtigkeit der Erforschung jener Institutionen des literarischen
Lebens erkannte, die den Sektoren der Rezeption und Distribution zu-
zuordnen sind:

Uber #uBere Beforderungsmittel der poetischen Kultur im vorigen Jahrhundert, iiber
gelehrte Anstalten, Gesellschaften, fiirstliche Gonner und Beschiitzer, iiber Buchhandel
und Aufnahme des Gelehrtenstandes fehlt uns durchaus eine belehrende Zusammen-
stellung; und welch ein weites Feld der schonsten Erlduterungen wiirde eine syste-
matisch geordnete literarische Statistik er6ffnen, die uns iiber das Verhiltnis und die
stufenmiBige Steigerung des Interesses an belletristischen Werken von dem Wissen-
schaftlichen und nachher iiber das Umgekehrte belehrte und bequeme Ubersichten
bote. [274]

Mit diesen zunéchst bald der Vergessenheit anheimgefallenen Anregungen
brachte er in der Tat eine "Reihe verbliiffend modern klingender sozial-
geschichtlicher Desiderata literaturgeschichtlicher Arbeit" [275] zur Spra-
che. Es ist nicht iibertrieben zu sagen, daB sie erst seit den sechziger Jahren
unseres Jahrhunderts wieder in ihrer eigentlichen Bedeutung erkannt wor-
den sind.

Natiirlich konnte Gervinus jene von ihm unterbreiteten Vorschlige, wel-
che konkreten Wege man zur Herausarbeitung der Interdependenzen zwi-
schen der Literaturproduktion und deren Umfeld einschlagen miisse, mit
seiner Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen nicht ein-

272 NLII, S. 436.

273 SzL, S. 281.

274 SzL, S. 12f.

275 Hiibinger 1983, S. 8. Diese Anregungen waren fortschrittsweisender und konn-
ten fir die Literaturwissenschaft, lingerfristig betrachtet, bereichernder sein als bei-
spielsweise der edelnazistische Fiihrerbiographismus der als Germanisten tétigen Jiinger
Stefan Georges (Gundolf, Kommerell).



272

l6sen. Darauf kommt es hier aber nicht an. Entscheidend ist vielmehr, da3
er durch seine Ideologie vom schopferisch tatigen, aus produzierenden und
rezipierenden Mitgliedern bestehenden "Volksgeist" zur Anwendung einer
Methode genétigt wurde, die mit "historisch-gesellschaftlichen Katego-
rien" [276] operierte und die genannten Interdependenzen wenigstens in
allgemeinen Ziigen thematisieren konnte. Es gelang ihm nédmlich, seine
Einsicht fruchtbar zu machen, daB die Entwicklungsschiibe in der Kunst
immer auch "mit den Veridnderungen zusammen[hingen], die in dem Pu-
blikum vorgingen, fiir welches [die] Dichter schrieben." [277] Diese AuBe-
rung findet sich zwar zu Beginn seiner Erorterungen iiber die Literatur
der Reformationszeit. Gervinus beschrieb damit jedoch einen Ansatz, der
fiir sein ganzes Werk von konstitutiver Bedeutung war.

Angesichts der Evidenz der angefiihrten Veranschaulichungen spielt es
keine Rolle, ob man gewillt ist, das von uns entwickelte Modell des Funk-
tionszusammenhangs von Objektivitdt und Parteilichkeit in allen Einzel-
heiten zu akzeptieren. Auf eine grundsitzliche Feststellung legen wir al-
lerdings groBen Wert: Unsere Ausfiihrungen haben den Nachweis zu
erbringen versucht, daB das Gervinus’ Literaturgeschichtsschreibung zu-
grundeliegende Abhéngigkeitsverhdltnis von liberalem Reformismus und
wissenschaftstheoretischem Konzept ernstgenommen werden mu8l. Die Po-
litisierungsstrategie blieb dem wissenschaftlichen Zugriff nicht duBerlich,
sondern prégte dessen Qualitdt als urteilsbildende Instanz und war an der
Gewinnung stichhaltiger, die damalige Wissenschaft bereichernder Ergeb-
nisse nicht unmaBgeblich beteiligt. Die Ideologie wurde zur Sinnvermutung
(Siegeszug des "Mittelstandes"), zur heuristischen Vorgabe (Forschung auf
der Basis einer reflektierten Parteilichkeit) und begiinstigte die Hinwen-
dung zu einer "sozialgeschichtlichen" Methode (Volkskollektiv). Trotz aller
mit ihr gewiB verbundenen Hypotheken erwies sich die Absicht, aus Griin-
den der Objektivitdt einen parteilichen Betrachterstandpunkt einzuneh-
men, keineswegs bloB als erkenntnishemmend. Erkenntnishemmend, jeden-
falls im Hinblick auf Gervinus, wire es aber gewesen, sich an Weimars Rat
zu halten und zwischen dem politischen Engagement eines Forschers und
dessen lediglich wissenschaftsimmanent definierten Untersuchungsmetho-
den strikt zu trennen. Ein solches Verfahren wiirde, wie man sieht, nicht

276 Hiibinger 1984, S. 53.
277 NLILS.7.



273

nur eine ideologiekritische, sondern auch eine ambitionierte wissenschafts-
geschichtliche Aufarbeitung der Geschichte der Germanistik blockieren.

Die Synthese von Objektivitdt und Parteilichkeit in einer iibergeordneten
Perspektive kommt auf exemplarische Weise in dem Topos vom "Ende der
Kunstperiode" zum Ausdruck. Diese Formel weist sich deutlich als das Re-
sultat einer derart standortgebundenen Geschichtsbetrachtung aus. Einer-
seits namlich sollte durch sie signalisiert werden, da die Literatur in ihrer
Eigenschaft als vergangenes kulturhistorisches Phdnomen auf eine wahr-
heitsgeméB recherchierende Analyse angewiesen und nach MaBgabe einer
solchen Methode untersucht worden sei. Andererseits sollte der Vergan-
genheitscharakter der Dichtung auch als Aufforderung dienen, sich gerade
unter ausdriicklicher Bezugnahme auf das im Medium der Literatur formu-
lierte geistige Erbe vom Dichten, von einer bloB schongeistigen Rezeption
der deutschen "Klassiker" und der selbstgeniigsamen Reflexion abzuwenden
und im praktischen, auf die Verwirklichung der &dsthetisch konzipierten
Humanitat wartenden Leben titig zu werden. Schon die Diagnose von dem
noch gar nicht lange zuriickliegenden definitiven Abschlu eines bedeuten-
den Zeitalters implizierte die Frage nach der Beschaffenheit der Gegenwart
und den daraus folgenden, nun zur Verwirklichung anstehenden Aufgaben
im Kontinuum der Geschichte. Diese Frage wurde sodann mit einer Ak-
tualisierung der ‘eigentlichen’, vermeintlich vorurteilsfrei dargestellten An-
liegen vor allem Lessings und Forsters, Goethes und Schillers beantwor-
tet. Der zweideutige Topos vom "Ende der Kunstperiode" ist symptomatisch
fir die Intention von Gervinus’ Historiographie: Dem Begriff des "Endes”
lag sowohl die Vorstellung der objektiven Fixierung eines geschichtlichen
Wendepunkts als auch ein appellativer Unterton zugrunde, sich fiir eine
literaturgeleitete Praxis einzusetzen.

Der nun erreichte Wissensstand gibt AnlaB zu einer selbstkritischen Re-
flexion. Nicht nur hinsichtlich der bislang veroffentlichten germanistischen
Sekundarliteratur, sondern auch im Hinblick auf unsere eigene Unter-
suchung muB festgehalten werden, da die beiden zentralen erkenntnislei-
tenden Kategorien in der Geschichte der poetischen National-Literatur der
Deutschen nicht einseitig auf Kosten der jeweils anderen verabsolutiert,
aber auch nicht, wie dies im ersten und dritten Kapitel dieses Teils unserer
Arbeit geschah, unabhingig voneinander betrachtet werden diirfen. Einer
so verfahrenden, isolierenden Betrachtung kann nur ein voriibergehender
Wert im Verlauf einer systematischen Bestandsaufnahme zuerkannt wer-



274

den, die zunichst die Herausarbeitung und begriffliche Klarung verschie-
dener Aspekte des in jener Literaturgeschichte verfolgten Erkenntnisinter-
esses bezweckt. Man darf jedoch bei diesen Befunden nicht verharren: Da
ansonsten der aufgezeigte Funktionszusammenhang von objektiver For-
schung und politischer Instrumentalisierung unberiicksichtigt bliebe, wiirde
sich zwangslaufig die Frage nach der Moglichkeit einer Vermittlung zweier
als unvereinbar scheinender Forschungsimperative stellen. Auf einem sol-
chen Reflexionsniveau konnten die Modifikationen der beiden Kategorien,
die aus deren Wechselwirkung resultieren, nicht angemessen versténdlich
gemacht werden. Es wiirde nicht in hinreichendem MaBe ersichtlich, daB
Gervinus an einer reflektierten, der historischen Wahrheit verpflichteten
Parteilichkeit und an einer sachgerechten, aus der objektiven Erforschung
der Vergangenheit hervorgehenden Standortbindung interessiert war und
die dergestalt korrigierten Kategorien auf der Basis eines teleologischen
Geschichtsbildes in der iibergreifenden Erkenntnishaltung eines fortschritt-
lich-liberal gesinnten Historikers aufzuheben vermochte.



SCHLUSS

Mingel des Politisierungskonzepts
und deren (ideen)geschichtliche Griinde

Es braucht nicht besonders betont zu werden, da8 Gervinus’ Strategie der
politischen Instrumentalisierung der nationalkulturellen Identitédt fragwiir-
dig ist.

Aus der deutschsprachigen Dichtung des 18. Jahrhunderts lassen sich
trotz aller in ihr zweifellos zum Ausdruck kommender Emanzipations-
bediirfnisse des Biirgertums kein Herrschaftswissen und keine konkreten
Lehren fiir politisches Handeln ableiten. Mit der Vermutung, der "Mittel-
stand" sei aufgrund des ihm zur Verfiigung stehenden literarischen Erbes
fir die Umgestaltung von Staat und Gesellschaft bestens geriistet, erwies
sich Gervinus als typischer Vertreter des vormirzlichen Liberalismus, fiir
den "Bildung vielfach auch mit ‘politischer Bildung’ [verschmolz]." [1] Er
setzte die von ihm behauptete moralische Reife seiner Zeitgenossen und
deren politische Miindigkeit kurzerhand gleich und wurde so zum Opfer
seines euphorischen, vorpolitisch-moralisierenden Mittelstands- sowie Ge-
schichtsverstandnisses.

Mit dieser Begriffsvermengung hingt ein weiterer Mangel eng zusam-
men. Gervinus differenzierte insofern nicht zwischen Mitteln und Zwecken
der politischen Tatigkeit, als er die Frage nach der Weise der Realisierung
eines liberalen Staates auBer acht lieB und so seinen Lesern suggerierte, der
lautere, von guten Absichten geleitete Wille zur Schaffung einer gerechten
Herrschaftsordnung sei schon ein hinreichender Garant fiir deren Verwirk-
lichung.

Wenn nur die Gesinnung recht und rege ist, so wird, was werden soll und kann, von
selbst kommen. Ist nur ein guter Geist in Bewegung, Menschlichkeit und natiirliche
Richtung gewahrt, dann ist das Heil auch verbiirgt ... [Hutten] will nicht eine deutsche

1 Hardtwig 1985, S. 115.



276

Einheit in dieser oder jener Gestalt, sondern Einigkeit der Gesinnung, dann wird jene
von selbst zufallen. [2]

So einfach ist das. Die von seinen Gewdhrsmannern Machiavelli und Schil-
ler gesehene Problematik, daB zur Realisierung legitimer oder wenigstens
fiir richtig erachteter Ziele bisweilen unmoralische, gewaltsame Methoden
notwendig werden konnten [3], wird hier vollig ausgeblendet.

SchlieBlich hat Gervinus in seiner Literaturgeschichte noch nicht einmal
den Versuch unternommen, die dort postulierte Genese eines neuen staat-
lichen und politischen Lebens aus dem von ihm stilisierten Geist des kul-
turellen Erbes abzuleiten. Er blieb jeden Beleg dafiir schuldig, wie man sich
die Umsetzung der dichterisch formulierten ideellen Werte in ein ihnen
entsprechendes Verfassungsmodell vorzustellen habe, das nicht die gering-
ste inhaltliche Prazisierung erfuhr.

Die eben erwdhnten Defizite der Konzeption einer Politik auf literatur-
geschichtlicher Grundlage dokumentieren das iiberschwengliche Vertrauen
des vormirzlichen Liberalismus auf die "geradezu geschichtsmichtige Ge-
staltungskraft von Bildung" [4], weil man sie als Belege fiir die mit jener
Zuversicht verkniipften Uberzeugung deuten kann, daB eine Diskussion
iiber einzelne politische Ziele und Verfahrensweisen iiberfliissig sei. Salopp
formuliert konnte man sagen: Bildung verbiirgt "Nationalbildung" - diesen
Begriff hat Gervinus explizit verwendet. [5]

2 NLII, S. 433.

3 Th. Schieder 1960 (S. 40 f. u. 43) hat festgestellt, daB Schiller in seinen histori-
schen Schriften mehrfach das Problem des Verhéltnisses von Mitteln und Zwecken des
politischen Handelns erortert und dabei zum Teil machiavellistische Positionen bezogen
habe.

4 Engelhardt 1986, S. 86.

5 Es ist symptomatisch fiir sein Geschichts- und Politikverstindnis, daB er den
genannten Begriff in zweifacher Bedeutung benutzte. Dieser bezieht sich auf ein ideen-
geschichtliches und ein realhistorisches Phanomen, weil er von Gervinus zur Bezeich-
nung sowohl des Nationbildungsprozesses (Mission, S. 33 und Ippel 1886, S. 535) als
auch des intellektuellen und kulturellen Niveaus einer Gesellschaft (GkhS, S. 203 u.
284) gebraucht wurde. In NL V, wo vom "Bildungsgang der Nation" (S. 114; s.o. das auf
S. 243 unter der Anmerkungsnummer 237 mitgeteilte Zitat) die Rede ist, sind beide Be-
deutungsebenen so vermischt, daB man nicht eindeutig festlegen kann, welcher an dieser
Stelle Prioritdt eingerdumt werden muB.

Auch Gotze 1980 macht auf die illusiondren Ziige der Vorstellung eines sozial-
integrativ und nationbildend wirkenden kulturellen Erbes aufmerksam. "In der Zeit der
... sich verschirfenden sozialen Gegensitze ist die Emphase erstaunlich, mit der ein
eminent praktischer engagierter Denker wie Gervinus die Moglichkeit der Realisierung



277

Andererseits entspringen die dargestellten Mangel wahrscheinlich einem
reiflich erwogenen taktischen Kalkiil und sollten insofern aus der analy-
tischen Sicht des distanzierten Betrachters nicht blo8 als Schwachpunkte
entlarvt werden: Gervinus, der von der liberalen Zielprojektion einer
nationalstaatlich geeinten Gesamtbiirgergesellschaft motiviert wurde, ging
in der Literaturgeschichte wohl bewuBt weder auf seine konkreten politi-
schen Vorstellungen noch auf die Art ihrer Verwirklichung ein, um mog-
lichst weite Kreise der Oppositionsbewegung des Vormirz erreichen und
auf eine allgemeinverbindliche programmatische Basis einschwdren zu
konnen. Sein Werk habe "keinen andern Zweck, als der Nation zu zeigen,
was sie ist, wenn sie zusammenhilt und gemeinsam tétig ist." [6] Fiir die

humaner Verhiltnisse ... behauptet ... Konnte am Beginn einer qualitativ neuen Phase
gesellschaftlicher Arbeitsteilung wirklich gehofft werden, daB8 die Menschen ... wieder in
den ungeteilten Besitz aller menschlichen Fahigkeiten kommen ... wiirden?" Vor dem
Hintergrund dieser Uberlegungen kann man Gotze zustimmen, wenn er Gervinus’ Ver-
such, die Entstehung eines deutschen Nationalstaats auf den Geist des literarischen
Erbes zu griinden, als "erpreBte Versohnung” bezeichnet. (S. 349 u. 344) Er fithrt dafiir
jedoch noch einen weiteren Grund an, der nicht stichhaltig ist: "Der Bourgeois Ger-
vinus" habe "sich ... entschieden auf die Seite der Okonomie des Kapitalismus [ge-
schlagen]" (S. 351) und angesichts des "Widerspruch[s] zwischen biirgerlicher Realitit
und Idee eines humanen politischen Gemeinwesens ... das Ideal um die iiber die biir-
gerliche Gesellschaft hinausragenden Teile [amputiert]." Man begegnet hier erneut der
von uns mehrfach kritisierten marxistischen Ansicht, Gervinus sei ein Interessenvertre-
ter des Wirtschaftsbiirgertums gewesen. Wenn Goétze ihm einen "Affekt gegen Volksbil-
dung" attestieren zu konnen glaubt und behauptet, er habe "den ‘Pobel’, die Teile der
Bevdlkerung, die nicht im Besitz von Grund und Boden oder ... Produktionsmitteln sind,
von der politischen Herrschaft [ausschlieBen]" wollen (S. 350, 351 u. 352), so stiitzt er
seinen an sich berechtigten Vorwurf der "erpreBten Versohnung" mit falschen Argumen-
ten. Die nétigende Tendenz von Gervinus’ Konstruktion des kulturellen Erbes resultiert
namlich gerade nicht aus deren angeblich exklusiver, die Ausgrenzung unterbiirgerlicher
Schichten postulierender Ausrichtung, sondern im Gegenteil aus der ihr zugedachten
Allgemeinverbindlichkeit. Sie ging wie die sie inspirierende liberale Bildungseuphorie
von der vereinnahmenden Pramisse ihres universalen Geltungsanspruchs aus, ohne hin-
reichend dariiber zu reflektieren, daB diese Pridmisse wegen der sozialokonomischen
Entwicklung bestenfalls eine wohlmeinende Hoffnung war. Die Distanzierung von
unterbiirgerlichen Schichten war also nicht die vorrangige Absicht bei der Konzeptuali-
sierung einer vom "Mittelstand" getragenen "National-Literatur”, als vielmehr deren
sekundire Folge. - DaB Goétze 1980 die Bildungsgldubigkeit des vormirzlichen Libera-
lismus zu gering veranschlagt, ergibt sich im iibrigen aus seinem Kommentar, "niemals
[sei] von einem prominenten biirgerlichen Wissenschaftler und Politiker die Bedeutung
der Literaturentwicklung des 18. Jahrhunderts fiir die Geschichte der Nation so iiber-
schitzt worden.” (S. 331) Das damals tbliche Vertrauen auf die Macht der Ideen und
des Geistes wird hier zu einer fast kuriosen Singularitit erhoben.

6 Aus einem Brief an Carl v. Manuel vom 1. Februar 1835; zit. nach Lutze 1956,
S.28.



278

Absichtlichkeit dieses Verfahrens spricht auBerdem die Tatsache, daB Ger-
vinus noch in den spéten vierziger Jahren als Publizist aus taktischen Griin-
den bemiiht war, die Artikulation genau umrissener politischer Programme
zu vermeiden. [7]

Gervinus wollte die oppositionelle Intelligenz seiner Zeit vor einer ihr
selbst schddlichen Aufspaltung bewahren und fand in der angeblich volks-
tiimlich verwurzelten, im Medium der Literatur formulierten nationalkul-
turellen Identitit die geeignete Vorlage zur Verfolgung dieser Intention. Er
baute auf die unmittelbare Plausibilitdt der iiber jeden Disput erhabenen
Werte der Aufkliarung, Freiheit und Humanitit. Mit einfach entwaffnender
Schlichthheit heiBt es z.B. iiber Seume, "er wollte jede Schrift in dem Sinne
politisch haben, daB sie die allgemeine Wohlfahrt angehe.” [8] Welcher
‘aufgeklédrte’ Mensch wollte da nicht vorbehaltlos zustimmen? Die "Natio-
nal-Literatur" konnte von Gervinus gerade deshalb als einheitsstiftendes
Erbe konzipiert werden, weil er die ihr zuerkannten Ideale nicht in kon-
krete, eventuell Meinungsverschiedenheiten und Zerwiirfnisse auslésende
politische Optionen umdeutete. So gesehen, war der ideengléubige Liberale
recht realistisch. Er wuBte, daB Macht- und Profitinteressen nicht besonders
solidaritdtsfordernd sind, und lieB sie infolgedessen hinter ‘hohere’ Werte
zuriicktreten.

Das Unterfangen, eine versohnliche, auf Ausgleich bedachte und zu
gemeinschaftsdienlichen Aktionen aufrufende Botschaft zu konstruieren,
wurde durch historiographische Mittel unterstiitzt. Wie aus dem eben mit-
geteilten Zitat iiber Seume ersichtlich wird, schlug Gervinus hiufig den Ton
einer scheinbar naiven Unbefangenheit an, mit dem der sich vermeintlich
von selbst aufdringende Sinn seines Untersuchungsmaterials présentiert
werden sollte. AuBerdem griff er zu einer pathetisch-vaterldndischen, zu
praktischem Handeln aufrufenden Ausdrucksweise und verfolgte natiirlich

7 Er wollte "die Richtung der deutschen Zeitung ... nicht in doctrindre Definitionen
kleiden" und dadurch "vielleicht von verschiedenen Seiten Reisegenossen [gewinnen],
die sonst das Looswort der Partheien einander fremd und feindlich hielt.” Statt dessen
verfolge diese Zeitung "die Grundtendenz ..., das Gefiihl der Gemeinsamkeit und Einheit
der deutschen Nation zu unterhalten und zu stirken" und den allméhlich "[erstarkenden]
Geist der Nationaleinigung" nach Kriften zu fordern. (zit. nach Ippel 1886, S. 536 u.
537) "Tatséchlich vermied das ‘Programm’ auffillig jede parteipolitische Festlegung ...
An Stelle solcher, aus taktischen Erwidgungen unterlassener Differenzierungen in der
konkreten politischen Zielansprache brachte Gervinus Reflexionen iiber die zwangsldu-
fige Verbiirgerlichung der Gesamtgesellschaft." (Hiibinger 1984, S. 164)

8 NLV,S. 672



279

auch mit seiner Literaturgeschichtsschreibung das von ihm generell er-
strebte Anliegen, "ein darstellendes Kunstwerk zu entwerfen” [9], das die
vorausgesetzte sinnvolle Weltordnung im Kleinen widerspiegeln und damit
Zuversicht hinsichtlich der ZweckmaBigkeit des eigenen Handelns erzeugen
konne. Die suggestive Schreibart sollte die Rezipienten in ihren Bann zie-
hen und der Moglichkeit berauben, kritische, problematisierende Riickfra-
gen an den Text zu stellen. Personliche oder partikuldre Interessen hétten
hinter der beschworenen Wohlfahrt der Nation zuriickzutreten.

Bildungswissen

Das kulturelle Erbe, das Gervinus den Lesern seiner Literaturgeschichte
vermitteln wollte, 18t sich als Beitrag zu jenem "auf [der] ideell-norma-
tive[n] Ebene von Wertsetzungen, Ordnungsentwiirfen und Verhaltenser-
wartungen” [10] anzusiedelnden Bildungswissen deuten, das Ulrich Engel-
hardt begriffsgeschichtlich untersucht hat. Die von ihm hervorgehobenen
zentralen Aspekte dieses Wissens, das im 19. Jahrhundert Hochkonjunktur
hatte, findet man auch in der Geschichte der poetischen National-Literatur
der Deutschen wieder.

Die These, daB dessen "Ursprung ... in der Sékularisierung vormodernen
‘Heilswissens’ [liegt]" [11], ist bei Gervinus allein schon an den von ihm héu-
fig verwendeten quasireligiosen Formulierungen deutlich erkennbar. In-
haltlich bekundet sie sich an seinen Versuchen, die Geschichte als ver-
heiBungsvolle Fortschrittsgeschichte zu konzipieren und das literarische
Erbe zu einer weltzugewandten Humanitétsreligion zu stilisieren.

Des weiteren trat dieses sakralisierte Gedankengut mit dem Anspruch
auf allumfassende Giiltigkeit auf. Die von Gervinus behauptete Universali-
tit jener Werte, welche die nationale Identitit der Deutschen entscheidend
prégten, implizierte stets auch die Vorstellung von deren "Orientierungs-
méchtigkeit fiir die gesamte Gesellschaft (resp. ‘den’ Menschen)." Thnen
misse eine "singuldre, gesamtgesellschaftlich verbindende wie verbindliche
Sinnstiftungs- und Normsetzungskompetenz" zuerkannt werden. [12]

9 SzL, S. 146.
10 Engelhardt 1986, S. 21.
11 Engelhardt 1986, S. 28.
12 Engelhardt 1986, S. 24 f. u. 213.



280

Engelhardts Feststellung, daB hinter diesem emphatischen Glauben an
den "allgemeinmenschlich-sittlichen Orientierungswert biirgerlichen Bil-
dungswissens und biirgerlicher Kulturentfaltung” die "homogenisierende
Leitprojektion einer alles durchdringenden (bildungs)biirgerlichen Kultur"
bzw. die "Vision einer gleichsam omnipotenten Kultur(staats)gemeinschaft
biirgerlicher Observanz" [13] stand, ist fir Gervinus ebenfalls einschlagig.
Da der "Mittelstand" iiber die "Eigenschaft[en] eines virtuell mensch-
heitsumfassenden ‘Gesamtstandes™ verfiige, miisse die von ihm hervor-
gebrachte "Allgemeinkultur als Hohepunkt der menschlichen Entwick-
lungsgeschichte" [14] angesehen werden. Zwei weitere, mit dieser "Projek-
tion einer von Grund auf biirgerlichen Nationalkultur" verbundene An-
sichten findet man ebenfalls bei ihm: die Ideologie von der "sozialmora-
lisch-ethische[n] Verpflichtung ihrer Produzenten und Primértriger [auf
das Immaterielle]" [15] und die bis weit in die zweite Hilfte des 19. Jahr-
hunderts hinein virulente Uberzeugung, da8 das (alt)sprachlich-philolo-
gische bzw. humanistisch-philosophische Bildungswissen jeder Art von Lei-
stungswissen iiberzuordnen sei. [16] Diesen beiden Ansichten entspricht das
in der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen entwickelte
Reformkonzept, das nicht auf konkrete (verfassungs)politische Zielsetzun-
gen ausgerichtet, sondern primar durch ‘ideelle’ Werte definiert wurde.

Zur Vorstellung vom allgemeinverbindlichen Wert des Bildungswissens
gehorte schlieBlich der "Begleitanspruch auf politische Direktiv-, ja Fiih-
rungskompetenz des gebildeten Biirgertums.”" [17] Der Mobilisierungs-
effekt, der von diesem Wissen ausgehen solite, war allerdings weniger auf
den unmittelbaren Erfolg berechnet. Das ist angesichts der Beschaffenheit
der ihm zuzuordnenden Ideologeme nicht verwunderlich. Da man ihnen
den Status "normative[r], deutungskulturelle[r] ... politische[r] Sinndeu-
tungsangebote" [18] verlieh, wurde ihnen eine langsame, aber desto nach-
haltigere Wirkung eingerdumt. Gustav Schmidt, dessen Ausfithrungen wir
hier folgen, faBt sie unter dem Oberbegriff der politischen Deutungskultur
zusammen, welche "die gesellschaftsbildende politisch-kulturelle Funktion
vor und neben der politischen Direktwirkung als eine Hauptaufgabe [be-

13 Engelhardt 1986, S. 147, 28 u. 148.
14 Engelhardt 1986, S. 154.

15 Engelhardt 1986, S. 146 u. 147.

16 Siehe Engelhardt 1986, S. 127 ff.
17 Engelhardt 1986, S. 149.

18 G. Schmidt 1986, S. 8.



281

tonte]." Sie habe "langfristige Geltung beanspruchende Argumentations-
muster [vorgegeben]", ohne von vornherein auf deren "tagespolitische
Realisierungschancen" fixiert gewesen zu sein. [19] DaB die "Prétention auf
politische Fiithrungskompetenz" hauptsiachlich um die "Herstellung sinn-
stiftender Zusammenhidnge im vor-politischen Raum bemiiht [war], mit
dem Ziel, politische Verhiltnisse in der Zukunft vorzustrukturieren”, ist
auch bei Gervinus evident. [20] Seine Reformstrategie operierte mit dem
weltanschaulichen Konstrukt einer nationalkulturellen Identitdt, die aus
‘universalen’, die Vergesellschaftung miindiger Individuen propagierenden
Werten bestand. Der langsam, aber konsequent voranschreitende ProzeB
der deutschen Nationbildung beruhe auf den Errungenschaften des prote-
stantischen Geistes, dessen "groBte Friichte wer weil wie viele Jahrhun-
derte erst in ihrem Verlaufe zeitigen und genieBen werden." [21]

Der problematische Volksbegriff

Wir haben weiter oben Gervinus vor der Behauptung in Schutz genommen,
er misse als ideologischer Wegbereiter des Nationalsozialismus betrachtet
werden. Wir konnten uns dort nicht nur auf seine personliche Gesinnung
und die von ihm vollzogene Linkswendung nach der gescheiterten Revolu-
tion, sondern auch auf seine politische Programmatik berufen, die in
wesentlichen Punkten der sich erstmals in den siebziger Jahren bemerkbar
machenden Artikulation nationalchauvinistischer Positionen diametral wi-
dersprach. Damit ist aber das hier erneut angeschnittene Problem noch
nicht erschopfend behandelt. Betrachtet man es nédmlich aus der Perspek-
tive der geschichtlichen Uberlieferung und Wirkung, dann vermag man in
Gervinus’ Historiographie Elemente aufzuspiiren, die gegen dessen Willen,
jedoch nicht ganz ohne dessen Mitschuld, in den Dienst einer reaktionéren
Ideologie gestellt werden konnten.

"In der Geschichte kommt immer mehr oder weniger und immer etwas
anderes heraus, als in der Absicht der Urheber einer Bewegung lag ... So
bereitete Rousseau den Weg fiir die Franzosische Revolution, Marx fiir die
russische, und Nietzsche fiir die faschistische Gegenrevolution; aber weder

19 G. Schmidt 1986, S. 17, 13 u. 14.
20 Engelhardt 1986, S. 119 und G. Schmidt 1986, S. 15.
21 SzL, S. 148.



282

wiirde sich Rousseau in Robespierre, noch Marx in Lenin und Stalin, noch
Nietzsche in Mussolini und Hitler wiedererkannt haben." [22] Dieses Ge-
schick ist auch Gervinus nicht erspart geblieben. Verantwortlich dafiir ist
vor allem sein problematischer Volksbegriff, der in einen verhingnisvollen
Traditionsstrang der deutschen Geschichte eingeordnet werden kann. Wir
mochten uns im folgenden aus zwei Griinden auf dessen Darlegung be-
schranken. Erstens lassen sich alle weiteren Sachverhalte, die im Kontext
unserer speziellen rezeptionsgeschichtlichen Fragestellung erwdhnenswert
sind, auf diesen Volksbegriff zuriickfiihren. [23] Zweitens bedarf er insbe-
sondere aus literaturwissenschaftlicher Sicht einer kritischen Beleuchtung,
weil er als jenes grundlegende Axiom anzusehen ist, mit welchem die Ger-
manistik das sie von Anfang an priagende nationalpddagogische Engage-
ment begriindete.

Gervinus erlag einer letztlich irrationalen, "nahezu sakrale[n] Aufwertung
von Volk und Geschichte." Wir haben die theologischen Implikationen sei-
nes Geschichtsverstiandnisses bereits hervorgehoben und auf die von ihm
betriebene quasireligiose Uberhdhung des angeblich einzigartigen, zur Hu-
manitatsreligion stilisierten kulturellen Erbes aufmerksam gemacht. Er
partizipierte an der "Mythisierung ... [des] Volksgeist[es]", die "schon rasch
in bedenkliche, geféhrliche und in der Endphase katastrophale politische
Zielsetzungen ab[glitt]." [24] Diese Entgleisungen waren mdglich, weil die
Nationen zu autonomen, iiber jegliche Kritik erhabenen Handlungssubjek-
ten hypostasiert wurden, deren behauptete Wesensmerkmale man devot zu
vernehmen und deren Bestimmung man servil zu erfiillen habe.

Solche Tendenzen lassen sich auch bei Gervinus nachweisen. Seine Ein-
sichten beziiglich eines zweckrationalen Handelns, die er unter dem Topos
einer "Politik auf geschichtlicher Grundlage” beschrieb, sind wie wegge-
blasen, wenn er dariiber ins Schwirmen geriet, "wie iberlegen ... der In-
stinct der Nationen dem tadelsiichtigen Besserungsstreben der Menschen
ist." [25]

22 Lowith 1983, S. 227.

23 Dazu gehoren unter anderem Gervinus® distanzierte Haltung gegeniiber der im
Gegensatz zur deutschen Kultur(nation) angeblich oberflichlichen und materialisti-
schen franzosischen Zivilisation, seine antikatholische Tendenz mit ihrer undifferen-
zierten, affirmative Ziige annehmenden Verkldrung des norddeutsch-protestantischen
Raums und seine iibersteigerte Rhetorik zur Glorifizierung des deutschen "Volkes".

24 Janota 1980, S. 24 u. 31.

25 GkhS, S. 253.



283

Wir werden finden, wie ungemein sicher der Instinkt der Vélker leitet. Das Gemein-
gefiihl unserer Nation traf das Wahre, ohne es zu wissen, setzte sich, verfolgte und er-
reichte ein Ziel, ohne es zu kennen. Dies ist die Eigenschaft des Instinkts iiberhaupt; er
geht auf ein Ziel auf gradem Weg los, wihrend der freie Wille ... sichere Wege sucht
und oft irrt ... In Vélkern ... behauptet [der Instinkt] iiber das bewuBte Handeln ein
stetes groBes Uebergewicht. Der Takt der Nation erkannte richtig ihre Stellung und ihre
Aufgabe. [26]

Die leichtgldubige Beschworung der "instinktive[n] Entwicklung des Volks-
lebens" [27] und seiner unantastbaren Dignitdt barg von Anfang an mehrere
Implikationen in sich, welche die deutsche Geschichte als schwere Hypo-
theken belasten sollten.

Die Vorstellung vom unbewuBten, organischen Wachstum einer Nation,
die sich keimhaft entfalte, fiihrte zu dem Bediirfnis, sich pietétvoll in die fiir
deren Identitét aufschluBreiche Vergangenheit zu versenken. Da sie auBer-
dem mit der Uberzeugung verbunden war, man kénne die Wesensmerk-
male eines "Volkes" am besten in seiner noch unverfilschten, von einfachen
und iiberschaubaren Strukturen gekennzeichneten Friihzeit studieren,
konnte sie einem riickwértsgewandten Eskapismus Vorschub leisten, der
teils gewollt, teils unbeabsichtigt zum Verbiindeten antiliberaler und reak-
tiondrer Stromungen wurde.

AuBerdem wurde durch die Versteifung auf die angeblich volksspezifi-
schen Charaktereigenschaften "ein Enthistorisierungsproze8 in Gang ge-
setzt." [28] Man suchte allmihlich nur noch, was man ohnehin zu wissen
meinte, wenn man das "Ziel einer Wesensbestimmung des von einem ima-
gindren Ursprung her unverédnderlichen deutschen Volksgeistes" [29] vor
Augen hatte. In wissenschaftlicher Hinsicht wirkte das erkenntnisbeein-
trachtigend, in politischer war der von Eberhard Lammert skizzierte Weg
“von der Selbsterkenntnis zur Selbstbehauptung [und Selbstbestétigung] des
deutschen Nationalgeistes" [30] und zu einer chauvinistischen Intoleranz
vorgezeichnet. Die Berufung auf die eigene und insofern verpflichtende
Kultur wurde als Legitimation fiir die Abqualifizierung oder AusschlieBung
alles als fremdléndisch Denunzierten mibraucht.

26 GkhS, S. 219.

27 Patent, S. 102.

28 Janota 1980, S. 24.
29 Limmert 1967, S. 24.
30 Limmert 1967, S. 13.



284

Unter diesen Voraussetzungen war es schlieBlich nur folgerichtig, da
sich die verschiedenen Disziplinen der Germanistik und die ihr verwandten
Fécher (Volkskunde, Nordistik) als Gralshiiter der nationalen Identitit
profilierten. Der KurzschluB von Wissenschaft und Politik war damit vor-
programmiert. Die Sachwalter der Volksseele konnten ihre Tatigkeit als
eine unverzichtbare "Grundwissenschaft" bzw. "Uberdisziplin von volks-
erzicherischer Macht" [31] ausgeben und sich der selbstgewidhlten Aufgabe
widmen, die ideologische Aufriistung ihrer Landsleute zu betreiben.

Alle diese Konsequenzen sind virtuell in der von Gervinus zubereiteten
"Mixtur aus heiligem Geist und Volksgeist" [32] angelegt, obwohl er keine
konkreten reaktiondren Konsequenzen aus ihr zog. Allerdings verursacht
sein Versuch, den Proze der Nationbildung aus nur einer Wurzel, ndmlich
der praktischen Umsetzung des im Medium der Literatur verkorperten
Volkscharakters, abzuleiten, durchaus ein gewisses Unbehagen: Diese Stra-
tegie verweist auf ein mangelndes Gespiir fiir die Entstehung der moder-
nen, pluralistischen Gesellschaft, das fiir die vormairzliche, hiufig mit
Alleinvertretungsanspriichen auftretende liberale Theorie keineswegs un-
typisch ist. Da Gervinus wie seine politischen Parteigédnger von der Illu-
sion der Entstehung einer klassenlosen Biirgergesellschaft ausging, konnte
er die im Vormaérz "beginnende soziale Milieu- und Klassendifferenzierung"
nicht angemessen begreifen. Er "begab sich in dem Augenblick in die natio-
nale Mentorenposition, als sich im Spannungsfeld wirtschaftlicher Ent-
wicklung, gesellschaftlicher Differenzierung und politischer Restauration
erstmalig die Konturen eines mehrgliedrigen Parteiensystems und politi-
scher Interessengruppierungen ausbildeten.” [33] Ebenfalls latent moderni-
sierungsfeindlich war die von ihm verdachtig oft hervorgehobene Ansicht,
jede ihren Namen wirklich verdienende Reform(ation) sei als "Akt der
Simplification und Reinigung” [34] zu betrachten, da sie von komplexen,
uniibersichtlichen Verhiltnissen zu einem einfachen, sozusagen natiirlichen
Zustand zuriickfiihre.

Auch der oben skizzierte, mit der Mythisierung eines Nationalcharak-
ters einhergehende EnthistorisierungsprozeB 148t sich ansatzweise bei ihm
beobachten. Zwar erbrachten seine Bemiihungen, die unverinderlichen

31 Limmert 1967, S. 27 u. 31.
32 SengleIl, 1972, S.311.

33 Hiibinger 1984, S. 44,

34 NLIV,S. 348.



285

Grundziige der nationalen Identitét ausfindig zu machen, gewi aufschluB3-
reiche Ergebnisse. Die Ubernahme der Volksideologie in die Literatur-
geschichtsschreibung fungierte ja als wesentliche Bedingung fiir die An-
wendung seiner (sozial)geschichtlich verfahrenden Methode. Dennoch
zeigen sich die Nachteile dieser auf stets gleichbleibende Charaktereigen-
schaften fixierten Ideologie schon in der Geschichte der poetischen National-
Literatur der Deutschen. Das auffilligste und wichtigste Beispiel dafiir ist
sein idealtypisch konzipierter, dem zeitgendssischen liberalen Weltbild ent-
stammender Mittelstandsbegriff, der einfach in die Vergangenheit zuriick-
projiziert wurde.

Und daB8 Gervinus schlieBlich in die Rolle eines Hohepriesters schliipfte,
der mit weihevollen Worten die Offenbarungsmacht der im Medium der
Literatur formulierten Humanititsreligion beschwor, braucht hier nicht
mehr eigens ausgefiihrt zu werden.

Angesichts seiner Einsicht, daB "in Staatsgeschéften [liberall] die kalten
und besonnenen Talente ... wesentlich [sind]", war es etwas instinktlos von
ihm, auf die "instinctive Sicherheit" [35] der Nationbildung zu bauen. Im-
merhin scheinen ihn bisweilen erhebliche Zweifel beschlichen zu haben, ob
mit dem von ihm verkldrten "Volk" ein Staat zu machen sei, der seinen
Vorstellungen entsprach. Bezeichnenderweise entstanden diese Zweifel
unter dem Eindruck tagespolitischer Ereignisse. Vor allem wihrend der
Revolution von 1848/49, deren Verlauf Gervinus verunsicherte und ent-
tauschte, und wihrend der Reichsgriindung, die ihn anwiderte [36], wurde
seine Volkseuphorie mit einer Realitdt konfrontiert, die er als bedrohlich
empfinden muBte. Im Verlauf der Revolution "hatte [er] erschreckt zu
beobachten, wie ‘unerfreulich verdndert, wie versehrt und angefressen’
die Volksnatur erschien, als Barricaden und Meuchelmord die friedliche
Reichsberathung unterbrachen." [37] Gervinus hat diesen Satz, der auf
eigene Formulierungen aus einem 1848 fiir die Deutsche Zeitung verfaBten

35 NLII, S. 437 und Patent, S. 104,

36 Die von Wagner 1973 edierten Briefe sind zum Teil beklemmende Dokumente
der Ratlosigkeit und ohnméchtigen Verzweiflung iiber die zeitgeschichtlichen Ereignisse
des Reichsgriindungsjahrzehnts. Der Bismarck-Hasser Gervinus resignierte angesichts
der "jammerlichen Aktualitdtenpolitik’, die ihn zum Abbruch seiner Geschichte des
neunzehnten Jahrhunderts seit den Wiener Vertridgen bewog. "Der Geschichtsschreiber des
19. Jahrhunderts gesteht [IJhnen feierlich, daB er wie der Ochse am Berg steht vor
diesen Erscheinungen.” (aus Briefen an Albert Baumgarten vom 10. Juni 1866 und 6.
Mairz 1867, zit. nach Hiibinger 1984, S. 215)

37 HS,S. 90.



286

Artikel zuriickgriff, in seinem letzten Lebensjahr niedergeschrieben. Resi-
gniert gestand er, sich seit "1870 in eine bekiimmerte und grollende Haltung
zuriickgezogen" zu haben; er habe "[aufgehort], von politisch-historischen
Dingen zu [seinem] Volke zu reden." [38] Ausdriicklich wies er darauf hin,
"wie verschieden [seine] Stimme [klinge] von der der vielen andern Profes-
soren, die sich {iber die Herrlichkeit der Zeit und der neuen deutschen
VolksgroBe, besonders seit dem Kriege haben vernehmen lassen”, und be-
klagte die "brennend in die eigene Seele [schneidenden] ... Erfahrungen, die
[er] mit [seinem] deutschen Volke in seiner Masse habe machen miis-
sen." [39]

Man kann allerdings kaum davon ausgehen, daB diese Aussagen mehr als
eine personliche Verbitterung zum Ausdruck bringen. Eine definitive Ab-
wendung von seiner fragwiirdigen Volksmetaphysik hat Gervinus auch
gegen Ende seines Lebens wohl nicht vollzogen. In der gleichen Schrift, aus
der die eben mitgeteilten StoBseufzer stammen, kommt sie ndmlich an
anderer Stelle wieder zu Ehren: Eine entscheidende Hypothek der Reichs-
griindung erblickte Gervinus darin, "daB sie [nicht] in dem sichern von kei-
ner triigerischen Kliigelei beirrten Instinkte der groBen Volksmasse wur-
zele, von der sie getragen werden miisse." Und in einer anderen, ebenfalls
kurz vor seinem Tode verfaten Arbeit bezeichnete er die "Kriegsthaten
von 1870" als "trachtig an unberechenbaren Gefahren, weil sie uns auf We-
ge fithren, die der Natur unseres Volkes, und, was viel schlimmer ist, der
Natur des ganzen Zeitalters durchaus zuwiderlaufen." [40]

Das Eingestdndnis, da die angeblich mit traumwandlerischer Sicherheit
voranschreitende Nation sich offenbar doch von den falschen Propheten
habe verfiihren lassen, verweist auf die aus ideologischen Motiven gespeiste
Zweideutigkeit des Volksbegriffs bei Gervinus. Der Instinkt des "Volkes"

38 HS, S. 89.

39 HS,S.96f. u.97.

40 HS, S. 15 und VNL, S. VILI. "Ich wei8 die Zeit, wo ich meinte, mein bestes Stre-
ben sei das Einleben in die Natur dieses deutschen Volkes, mein bestes Wissen die
Kenntnis des deutschen Volksgeistes und seine Geschichte[,] mein bestes inneres Be-
sitzthum der Stolz auf seine nicht glinzenden aber desto dchteren Eigenschaften; und
jetzt muB ich bekennen, daB mir die plétzlich geénderten Ziige dieses guten Volkes un-
kenntlich und widerlich geworden sind ... Glaube iibrigens nicht, daB ich bei all dieser
MiBstimmung ganz verzweifle. Mein Glaube an das deutsche Volk ist doch auch jetzt
noch groB genug, um dem Versucher zu widerstehen, der mir zuraunen will, er sei Aber-
glaube." (aus einem Brief an Carl v. Manuel vom 1. April 1867, zit. nach Wagner 1973, S.
376 f.)



287

war fir ihn dann eine positive, maBgebende Instanz, wenn er gegen die
nach seiner Auffassung weltfremden Ansichten der reaktiondren oder re-
volutionédren Zeitgenossen polemisieren wollte. In diesem Fall lag es nahe,
das wahre, zum BewuBtsein seiner selbst gekommene "Volk" mit dem "Mit-
telstand” zu identifizieren. Ging er hingegen von seinen liberalen Grund-
iiberzeugungen beziiglich der Voraussetzungen fiir das Recht auf politische
Mitbestimmung aus, so war das "Volk" eine im Kern zwar gute, aber bil-
dungs- und lenkungsbediirftige Masse.

Gervinus jonglierte aus taktischen Griinden mit Schlagworten, ohne sich
iiber deren realhistorisches Substrat hinreichend Rechenschaft abgelegt zu
haben. [41] Seine Nachfolger konnten von ihm die propagandistische Ver-

41 Das zeigt sich auch an seiner Unfdhigkeit, die von ihm als "Volksmeinung" oder
"Volksstimme" (GkhS, S. 244 und SzL, S. 317) definierte 6ffentliche Meinung eindeutig
zu lokalisieren: Der doppelten Bedeutung von "Volk" entsprechen zwei Begriindungs-
versuche der von diesem angeblich gepriagten Meinung. Einerseits wird sie eine "auf die
Dauer berechnete Stimme der Zeit und der Menschheit" genannt. Es "sammelt sich
langsam, aber sicher unter einem scheinbar unbeteiligten Teile der Zuhérer und Zu-
schauer eine ruhige Uberzeugung, aus der jene Entscheidung hervorgeht, die gerade aus
der stillen, instinktiven Art ihrer Entstehung ihre nachhaltige Macht empfingt." (SzL,
S. 317) "Es kommt nur darauf an, daB man die Stimmen der Parteien selbst von denen
der unparteiischen Richter zu unterscheiden weiB, daB nicht eben in jedem launenhaf-
ten Artikel der Zeitungsschreiber, noch in den Theorien der Gelehrten der Ausspruch
der offentlichen Meinung gesucht werde, und dies zu verwechseln kann man auch nur da
verfithrt werden, ... wo man den Geschicken der Vélker zu widerstreben oder sie zu
bestimmen mit gleichem Leichtsinne unternimmt." (GkhS, S. 244) Beiden Aussagen
liegt die Vorstellung vom "Volk" als einer unantastbaren, normsetzenden GréBe zu-
grunde, dessen langsamer, instinktsicherer Entwicklung die gleichartig beschaffene Ge-
nese seiner "allmihlich gereiften Uberzeugung" (SzL, S. 317) korrespondiert. AuBer-
dem trifft man hier erneut auf das Phinomen, daB Gervinus die so konzipierte, zum
"Tribunal", "Geschwornengericht" (SzL, S. 317) und "héheren Richter" (GkhS, S. 244)
stilisierte Volksmeinung bewuBt zur Abwehr ihm unliebsamer politischer Strémungen
eingesetzt hat. Andererseits wird die soeben zitierte beschworende Formel von der un-
umstoBlichen "nachhaltige[n] Macht" der 6ffentlichen Meinung im selben Text durch die
nur kurz danach erfolgende Einfiihrung des "Geschichtschreibers" unterlaufen. Zwar
wird er zunichst im Einklang mit dieser Formel als "Richter” bezeichnet, "der sich zum
Organ jener Entscheidungen machen sollte", doch sogleich wird ihm die Fihigkeit zu-
getraut, "im Notfalle die[se] Entscheidungen selbst in letzter Instanz [zu priifen)." Eine
solche Priifung sei umso unumgénglicher, je niher der zu beurteilende Gegenstand an
die Gegenwart heranreiche. Nun ist die Beobachtung sicherlich richtig, daB zeit-
geschichtlichen oder aktuellen Phinomenen selten eine ausgewogene Einschétzung
zuteil wird. Uns interessiert hier aber die Frage, mit welchem Recht Gervinus dem
Historiker die Kompetenz einrdumt, jene umstrittenen Phinomene "mit dem gro8en
MaBe der Gerechtigkeit" bewerten zu koénnen und "auf das Verdikt wirken, nicht es
abwarten [zu wollen]." Der Geschichtsschreiber wechselt einfach die Rollen: Vom Ver-
kiinder der Volksmeinung wird er zum souverdnen Volkslehrer, zum "mittelstindischen”



288

wendung eines irrational iiberhohten Volksbegriffs lernen. Sie konnten sich
die damit verbundene Absicht zu eigen machen, politische oder sozial-
okonomische Interessengegensitze und komplexe realhistorische Verhilt-
nisse durch die Beschworung der vermeintlich harmonischen Einheit des
"Volkes" wegzuzaubern und durch diese Scheinlosung die Irritationen und
Angste, die von der als undurchschaubar empfundenen Wirklichkeit aus-
gingen, zu beschwichtigen - auch wenn sie ansonsten ganz andere Zwecke
verfolgten als der ehrenfest-doktrinére, aber honorige Gervinus.

Die "Geschichte der poetischen National-Literatur der
Deutschen" im (wissenschafts)geschichtlichen Kontext ihrer Zeit

Ziel der vorliegenden Arbeit war es, Gervinus’ Hauptwerk in den Kontext
der vormaérzlichen Wirklichkeit zu stellen. Wir haben die real- und ideen-
geschichtlichen Rahmenbedingungen seiner wissenschaftlichen und publizi-
stischen Titigkeit vorgestellt und die fiir unsere Zwecke wesentlichen Ele-
mente seines Geschichts- und Historiographieverstéindnisses zur Sprache
gebracht. Darauf aufbauend wurde seine Literaturgeschichtsschreibung
thematisiert. AbschlieBend sollen die wichtigsten Ergebnisse unserer Un-
tersuchung zusammengefaBt und die Stdrken, aber auch die Schwiéchen
der Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen erértert wer-
den.

Einen angemessenen Zugang zu diesem Werk findet man nur dann,
wenn man es als Strategieschrift zur Losung der Problemlage seiner Zeit
auffaBt, die aus liberaler Perspektive verfaBt wurde und gleichzeitig den
Anspruch erhob, wissenschaftlich fundiert zu sein. Die von uns dargestell-
ten Sonderbedingungen, welche die Tendenz zur Historisierung des Welt-
bildes in Deutschland nachhaltig forderten, haben auch die Historiographie
von Gervinus gepragt.

Autor, der kraft seiner hoheren, historisch geschulten Einsichten zum Prézeptor des
plétzlich als "Masse" auftretenden, auch in seiner Urteilsbildung lenkungsbediirftigen
"Volkes" erhoben wird: "Er wird der Masse ihre Gotzenbilder umzusto8en haben." (SzL,
S. 318) Noch deutlicher duBlert sich Gervinus an anderer Stelle: "Freilich hat die offent-
liche Meinung ... noch nicht die gehorige Stirke erlangt, hat sich noch nicht des Volkes
bemaéchtigt, sondern ist mehr noch Eigentum der Gelehrten." (Politik auf geschichtlicher
Grundlage [Nachschrift Benz], Bl. 16 a, b; zit. nach Lutze 1956, S. 60)



289

Er iibernahm uneingestandenermaBen die in der Aufklarung entwickelte
Fortschrittsgldubigkeit. Angesichts der daraus resultierenden Diskrepanz
zwischen den hohen Zukunftserwartungen und der zeitgendssischen Reali-
tat deutete er die Gegenwart als eine Ubergangszeit. Mit dieser Interpreta-
tion sollte Deutschland trotz seines aus liberaler Sicht unbefriedigenden
Entwicklungsstandes in den Kontext des westeuropdischen Zivilisations-
prozesses integriert werden. Gervinus griff zur Begriindung seiner optimi-
stischen Gegenwartseinschitzung auf die angeblich wahrheitsgetreu rekon-
struierte, den Siegeszug des "Mittelstandes" und die Verwirklichung eines
Nationalstaats garantierende Geschichte zuriick und leitete davon die Kon-
zeption einer gerade wegen ihrer Parteilichkeit objektiven Wissenschaft
ab. Sein Pladoyer fiir eine sowohl genau recherchierende als auch ideen-
geleitete, mit emanzipatorischem Anspruch betriebene Forschung ermég-
lichte eine beachtenswerte Variante der fiir vormérzliche Verhéltnisse ty-
pischen "Ausprdgung von graduell unterschiedlichen Mischtypen ... in der
Gemengelage spitaufklirerischen und frithhistoristischen Denkens" und
kann "vorgestellt wle]rden als reprisentativ fiir die Anstrengung der libe-
ralen historischen Denkrichtung zwischen Aufklarung und Historismus,
beiden Anforderungen in gleicher Weise gerecht zu werden." (42]

Die eben skizzierten Strukturmerkmale des Geschichtsverstdndnisses von
Gervinus findet man auch in seiner Literaturgeschichtsschreibung wieder.
Die reflektierte Riickstandigkeit der offentlichen Zustinde im eigenen
Land und das Eingesténdnis, die Deutschen konnten auf keine ruhmreiche
politische Vergangenheit zuriickblicken, fithrten zur Option fiir die Ver-
gegenwirtigung der qualitativ hochwertigen, zukunftsweisende Implika-
tionen enthaltenden "National-Literatur". Mit dieser sinnstiftenden Opera-
tion nédherte sich Gervinus idealistisch-romantischen Anschauungen hin-
sichtlich einer deutschen Kulturnation oder eines deutschen Volksgeistes
an. Zugleich wurde die Dichtung in ein fortschrittsorientiertes, auf aufkla-
rerisches Gedankengut zuriickfithrbares triadisches Geschichtsmodell inte-
griert und zur "asthetischen Periode" des deutschen Nationbildungsprozes-
ses erklart. Gervinus vertrat die Auffassung, dieses Modell empirisch verifi-
ziert zu haben. Seine Objektivititsbeflissenheit und die Ehrfurcht vor der
Offenbarungsmacht der Traditionen des eigenen "Volkes" forderten neue
Einsichten beziiglich der Historizitit des von ihm thematisierten Unter-

42 Hiibinger 1984, S. 13 u. 221.



290

suchungsgegenstandes zutage, fiihrten aber auch zu dessen irrationaler
Uberhohung. Die praktische Umsetzung der im Medium der Literatur zum
Ausdruck gebrachten nationalkulturellen Identitét, die ihre universalisti-
sche Ausrichtung der protestantischen Innerlichkeit verdanke, verbiirge
eine groBe Zukunft fiir die Deutschen. Die Uberfithrung der kulturellen
Einheit in eine staatliche sei primir die Aufgabe des "Mittelstandes", der
schon seit dem 14. Jahrhundert als Trégerschicht religioser, kultureller und
politischer Innovationen fungiert habe. Solange der "Mittelstand" dieser
Aufgabe nicht nachgekommen sei, befinde sich Deutschland in einer
Krisen- und Ubergangszeit. An deren Ende werde die Errichtung einer
Menschheitsnation stehen, die den universalen Werten der Aufkldrung,
Freiheit und Humanitét verpflichtet sei und den Deutschen eine wiirdige
Stellung im gesamteuropéischen Zusammmenhang garantieren kénne.
Sieht man genauer hin, so erweist sich diese Menschheitsnation als ideal-
typische Zielprojektion eines von liberalen Reformgedanken geprigten
Forschungsansatzes. Gervinus hat sein Untersuchungsmaterial also politi-
siert. Dennoch ist es ihm zugleich gegliickt, dessen Historizitat auf eine fiir
damalige Verhéltnisse liberzeugende Weise herauszuarbeiten. Beide Sach-
verhalte trugen zur weitreichenden Resonanz seiner Literaturgeschichte
maBgeblich bei, weil er mit ihnen die zwei zentralen Forderungen jenes
Erwartungshorizonts einloste, den das im Vormirz meinungsbildende, im
EinfluBbereich des Liberalismus stehende Publikum (kultur)historischen
Untersuchungen entgegenbrachte. Gervinus hat die konkrete Durchfiih-
rung seines historiographischen Projekts offensichtlich genau erwogen.
Diese Feststellung fiihrt von selbst zur Frage nach der Qualitdt der
Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen und ihrem Stel-
lenwert im Kontext der vormérzlichen Literaturwissenschaft. Hinsichtlich
der Intention, Wissenschaft und Leben zu verbinden, unterscheidet sie sich
nicht von vielen anderen damals erschienenen und von der gleichen Idee
befliigelten Publikationen ihres Fachs. Statt dessen resultiert ihre Stérke
aus der mit Ernsthaftigkeit und Sorgfalt verfolgten Durchfiihrung des Ver-
suchs, ihr Untersuchungsmaterial "aus einem Gesichtspunkte [zu] behan-
del[n], welcher der Sache selbst wiirdig und der Gegenwart und jetzigen
Lage der Nation angemessen wire." [43] Man kann also den Rang seines
Werks nur angemessen erfassen, wenn man die Ebene der bloBen Deskrip-

43 SzL, S. 146 f.



291

tion des im Vormérz dominierenden Wissenschaftsideals verldBt und es auf
die Qualitit seiner jeweiligen Umsetzung hin iiberpriift.

Geht man von der Frage aus, wie dieses Paradigma im einzelnen auf-
gefaBt und ausgefiihrt wurde und welche Ergebnisse mit seiner Hilfe vor-
gelegt worden sind, so kann man wohl die These wagen, daB Gervinus den
trotz seiner aus heutiger Sicht zu konstatierenden Defizite interessantesten,
in sich stimmigsten und die qualifiziertesten Forschungsresultate erbrin-
genden Versuch unternommen hat, das zeittypische Postulat einer objektiv-
parteilichen Wissenschaft historiographisch einzulosen. Dafiir wiederum ist
die ihm zugrundeliegende, ausgewogene und differenzierte Vermittlung des
Objektivitits- und des Parteilichkeitsgebots in einem iibergeordneten Be-
trachterstandpunkt verantwortlich. Es gelang Gervinus, seine Bemiihun-
gen um die Herausarbeitung der Historizitat der Dichtung und seine politi-
sche Wirkungsabsicht in ein produktives Verhiltnis zu bringen. Deshalb
missen diese beiden Forschungsimperative in ihrer Bezogenheit aufeinan-
der verstanden werden. Der von ihnen konstituierte Funktionszusammen-
hang einer dialektisch vermittelnden, die zum Teil divergenten Erkenntnis-
interessen auf einer hheren Ebene aufhebenden Synthese ist als entschei-
dendes Kriterium fiir den auBergewohnlichen, anderen zeitgendssischen
Arbeiten tberlegenen wissenschaftlichen Wert des Werks von Gervinus
anzusehen.

Dennoch hat natiirlich nicht nur das Politisierungskonzept, sondern auch
die wissenschaftliche Urteilsbildung der Geschichte der poetischen National-
Literatur der Deutschen gravierende Mingel, die nochmals genannt und auf
ihre gemeinsame Wurzel zuriickgefiihrt werden sollen. Sie lassen sich ndm-
lich als Folgeerscheinungen einer zentralen Ursache begreifen, da sie, wie
unschwer zu erahnen ist, aus der Grundsatzentscheidung resultieren, die
Entwicklung der Dichtung in ein dreigeteiltes, fortschrittsorientiertes Ge-
schichtsmodell hineinzuzwingen.

Erstens iibertrug Gervinus die der Geschichte im ganzen zuerkannte
Fortschrittsidee auch auf die Literatur. Zwar blieb sie seiner Meinung zu-
folge nicht von Riickfillen verschont, doch insgesamt habe die teleologische
Tendenz iiberwogen, weil die Dichtung jedesmal nach der Uberwindung
solcher Tiefpunkte das vor ihnen erreichte Niveau noch iibertroffen habe.
Um dies ‘belegen’ zu konnen, bedurfte es aber eines allgemeinverbind-
lichen Beurteilungskriteriums: Gervinus schlug sein Untersuchungsmaterial
also letztlich iiber den Leisten eines Begriffs; der gegen Ende des 18. Jahr-



292

hunderts herrschende, durch Lessing, Goethe und Schiller reprisentierte
Zustand der Literatur wurde als Zielpunkt und generell giiltige Beweis-
grundlage fiir ihre voranschreitende Vervollkommnung ausgegeben.

Die Dreiteilung der neueren Geschichte und die Verortung der Gegen-
wart zwischen der "dsthetischen” und der "politischen Epoche" bedingte
zweitens die These vom Ende der "Kunstperiode" und die nahezu einhellige
Ablehnung der nachklassischen Literatur, die politische Instrumentalisie-
rung der Dichtung und damit zwangsldufig auch die einseitige Fixierung auf
ihre inhaltliche Seite. Da die Literatur primir als Verkiinderin national-
kultureller Identitdt und als Vorschule der Politik galt, muBte vor allem die
Frage nach den zentralen Merkmalen ihrer ‘Botschaft’ in moralischer, poli-
tischer und weltanschaulicher Hinsicht im Blickpunkt des Interesses stehen.
Unter einem solchen Gesichtspunkt wurde ihr Gehalt und seine angemes-
sene Deutung zur Hauptsache, ihre dsthetische Dimension hingegen zu
einer weniger wichtigen Angelegenheit.

Drittens schlieBlich beeintrichtigte die Ubertragung der Fortschritts-
konzeption auf die Entwicklung der Dichtung Gervinus’ &sthetisches Ur-
teilsvermdgen in einer weiteren Hinsicht. Sie verursachte zugleich dessen
epigonal-klassizistische Ausrichtung. Wer die Weimarer Klassik zum un-
iiberbietbaren Hohepunkt der "Kunstperiode" stilisierte, muBte deren
Form- und Stilideale als normative Instanzen fiir den kiinstlerischen Ge-
staltungswillen und die Kunstkritik betrachten.

Es war also weniger eine ungeniigende Vertrautheit mit den einzelnen
Werken der "National-Literatur der Deutschen", die Gervinus bei der Ab-
fassung seiner Literaturgeschichte behindert und ihre Qualitdt geschmaélert
hitte. Dies wire auch verwunderlich bei einem Autor, der als Muster eines
bildungsbiirgerlichen, die Bedeutung der Dichtung hoch veranschlagen-
den Viellesers gelten kann und nicht nur iiber weitreichende, sondern zum
Teil auch detaillierte Textkenntnisse verfugte. Fiir die Schwichen seines
Hauptwerks ist vielmehr ein von der konkreten Beschéftigung mit der Dich-
tung unabhéngiges, sie bereits préjudizierendes geschichtsphilosophisch
motiviertes Axiom verantwortlich, das der Kunst eine bestimmte Stelle im
SozialisationsprozeB des Biirgertums zuwies und damit wichtige Vorent-
scheidungen dariuber getroffen hatte, was man unter "Literatur" zu ver-
stehen und wie man sie angemessen zu interpretieren habe. Auch als Histo-
riker der "deutschen National-Literatur", einem ihm wohlvertrauten Stoff,
konnte sich Gervinus nicht von der alle seine publizistischen, historiogra-



293

phischen und geschichtstheoretischen Schriften beherrschenden Idee des
Fortschritts zu einer vom "Mittelstand" gestalteten Zukunft 16sen. Insofern
sind die Defizite seiner Literaturgeschichtsschreibung nicht speziell auf eine
unzureichende wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der Dichtung,
sondern auf ein invariantes Merkmal seines Geschichtsbildes iiberhaupt
zuriickzufiihren.

Dazu ist abschlieBend jedoch zweierlei anzumerken: Erstens war die
dogmatische Fixierung auf einen bestimmten, von den eben erwihnten
Mingeln gezeichneten Dichtungsbegriff angesichts der damaligen wissen-
schaftlichen Situation wahrscheinlich der notwendige Tribut fiir die Ver-
wirklichung eines neuen Verfahrens der Literaturbetrachtung. Die mit ihr
einhergehende Konzentration auf ihr wesentlich scheinende Aspekte und
die absichtlich oder unbewuBt vorgenommene Ausblendung anderer, fiir
die addquate Erfassung kiinstlerischer Produkte nicht weniger relevanter
Gesichtspunkte hat die Durchfiilhrung eines neuartigen, in seiner Be-
schranktheit immerhin systematisch und mit dem Anspruch auf Vollstédn-
digkeit umgesetzten Ansatzes sicherlich erleichtert, oder gar erst ermog-
licht.

Spatestens seit Thomas S. Kuhn wei8 man, da8 Paradigmenwechsel in
der Wissenschaft keineswegs blo8 fachspezifische Griinde haben und daB
sie Vor- und Nachteile mit sich bringen. Der durch sie gegebenenfalls her-
vorgerufene Wissenszuwachs wird oft mit der Vernachlédssigung durchaus
sinnvoller, von den abgelehnten Wissenschaftskonzeptionen beriicksichtig-
ter Fragestellungen erkauft. Das scheint uns auch auf Gervinus zuzutreffen,
der aus ideologischen Griinden zur Anwendung einer ungewohnten, in
akademischen Kreisen bislang kaum erprobten und mit einem erheblichen
Erkenntnisgewinn lockenden Untersuchungsmethode veranlaBt wurde.
Diese Methode war damals in fachlichen Kreisen weder eingeiibt noch
hinsichtlich der Bandbreite ihrer Anwendbarkeit und Vertraglichkeit mit
anderen Moglichkeiten der Kunstinterpretation iiberpriift worden. Das Un-
terfangen, den Nachweis ihrer Brauchbarkeit zu erbringen, beanspruchte
wohl alle Krifte und erzwang deshalb die zu kritisierende Verengung des
Blickwinkels.

Daher wire es zweitens voreilig, wenn man sich auf den Standpunkt
stellen wollte, Gervinus hitte eine in wissenschaftsgeschichtlicher Hinsicht
neuartige und noch qualifiziertere Literaturgeschichte vorlegen kénnen,
wenn er in der Lage gewesen wire, sich von seinen apriorisch konstruierten



294

Entwiirfen der zielgerichtet voranschreitenden Soziogenese des "Mittel-
standes” zu 16sen. Ein solcher Einwand iibersieht zum einen, daB Gervi-
nus wegen seiner Selbsteinschitzung als empirisch arbeitender Historiker
ein zweifellos ernstzunehmendes Bediirfnis nach einer konkreten (kultur)-
geschichtlichen Forschungsarbeit entwickelte und auch mit seiner Lite-
raturgeschichtsschreibung interessante Einzelanalysen vorlegte. Anderer-
seits - und das ist noch wichtiger - 148t er die soeben getroffene Feststellung
auBer acht, daB die durch den geschichtsphilosophisch fundierten Ansatz
bewirkte Beschridnkung des Gesichtswinkels auf ein aus heutiger Sicht in-
akzeptables Literaturverstindnis als notwendige Bedingung fiir Gervinus’
erkenntnisbereichernde Pionierleistung angesehen werden muBl. Wie man
sieht, liegen die Stirken und die Schwichen der Geschichte der poetischen
National-Literatur der Deutschen eng beisammen!









LITERATUR

Werke, Briefe und Dokumente von Georg Gottfried Gervinus

[NLI-V]

[GkhS]

[Mission]

[Patent]

[VNL]

[HS]
[Leben]

[SzL]

[EGJ]

[ProzeB]

Geschichte der poetischen National-Literatur der Deutschen,
5 Theile (Historische Schriften, Band 2-6), Leipzig 1835-1842

Gesammelte kleine historische Schriften (Historische Schriften,
Band 7), Karlsruhe 1838

Die Mission der Deutsch-Katholiken, hg. von Eckhardt Pilick,
Mannheim 1982 [erstmals 1845]

Die preuBische Verfassung und das Patent vom 3. Februar
1847, Mannheim 1847

Vorwort, in: Geschichte der Deutschen Dichtung, S. véllig um-
gearb. Aufl, Band 1, Leipzig 1871, S. V-VIII

Hinterlassene Schriften, Wien 1872
Leben. Von ihm selbst 1860, hg. von J. K[eller], Leipzig 1893

Erler, Gotthard (Hg.): Georg Gottfried Gervinus. Schriften zur
Literatur, Berlin (Ost) 1962

Boehlich, Walter (Hg.): Georg Gottfried Gervinus. Einleitung
in die Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts, Frankfurt/M.
1967 [erstmals 1853]

Boehlich, Walter (Hg.): Der HochverratsprozeB gegen Gervi-
nus, Frankfurt/M. 1967

Ippel, Eduard (Hg.): Briefwechsel zwischen Jacob und Wilhelm Grimm,
Dahlmann und Gervinus, Band 2, Berlin 1886



298

Wagner, Jonathan F.: Gervinus tiber die Einigung Deutschlands. Briefe aus
den Jahren 1866-1870 (Ins Deutsche iibersetzt von Fred Heiderich),
in; Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins 121 [N.F. 82]. 1973,
S. 371-392

Wagner, Jonathan F.: Gervinus und der Protest der Géttinger Sieben. Acht
Briefe aus den Jahren 1837-1848, in: Archiv fiir Kulturgeschichte 58.
1976, S. 178-203

Wagner, Jonathan F.: Georg Gottfried Gervinus nach der Revolution: Der
Wandel eines enttduschten Liberalen zum radikalen Republikaner.
Sechs Briefe aus den Jahren 1849-1851, in: Probst, Christian (Hg.),
Darstellungen und Quellen zur Geschichte der deutschen Einheits-
bewegung im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert, Band 10,
Heidelberg 1978, S. 153-188

Gall, Lothar: Verfassungsstaat und Bildungswesen. Eine programmatische
Denkschrift von Georg Gottfried Gervinus, in: Zeitschrift fir die Ge-
schichte des Oberrheins 120 [N.F. 81]. 1972, S. 375-432

Schmidt, Siegfried: Georg Gottfried Gervinus nach 1848/49. Eine Denk-
schrift von 1851 zu den SchluBfolgerungen aus der Revolution, in:
Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaft 32. 1984, S. 713-717



299

Sekunddrliteratur

Aretin, Karl Otmar Freiherr v.: Einleitung. Der Aufgekldrte Absolutismus
als europdisches Problem, in: Ders. (Hg.), Der Aufgeklarte Absolutis-
mus, Koln 1974, S. 11-51

Balet, Leo und Gerhard, E. [d.i. Rebling, Eberhard]: Die Verbiirgerlichung
der deutschen Kunst, Literatur und Musik im 18. Jahrhundert, hg. und
eingel. von Gert Mattenklott, Frankfurt/M. u.a. 1981

Becher, Ursula A. J.: Geschichtsinteresse und historischer Diskurs. Ein Bei-
trag zur Geschichte der franzdsischen Geschichtswissenschaft im 19.
Jahrhundert, Stuttgart 1986

Becker, Eva D.: "Klassiker" in der deutschen Literaturgeschichtsschreibung
zwischen 1780 und 1860, in: Hermand, Jost und Windfuhr, Manfred
(Hg.), Zur Literatur der Restaurationsepoche 1815-1848. Forschungs-
referate und Aufsitze, Stuttgart 1970, S. 349-370

Bergstrisser, Ludwig: Die Heidelberger "Deutsche Zeitung" und ihre Mit-
arbeiter, in: Historische Vierteljahresschrift 31. 1937, S. 127-161 u. 343-
374

Blanke, Horst Walter und Riisen, J6rn (Hg.): Von der Aufklarung zum Hi-
storismus. Zum Strukturwandel des historischen Denkens, Paderborn
u.a. 1984

Boehlich, Walter: Nachwort, in: Ders. (Hg.), Georg Gottfried Gervinus.
Einleitung in die Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts, Frank-
furt/M. 1967, S. 179-211

Bornkamm, Heinrich: Luther im Spiegel der deutschen Geistesgeschichte.
Mit ausgewihlten Texten von Lessing bis zur Gegenwart, 2. neubearb.
und erw. Aufl., Géttingen 1970

Brandhorst, Heinz-Hermann: Lutherrezeption und biirgerliche Emanzipa-
tion. Studien zum Luther- und Reformationsverstandnis im deutschen
Vormirz (1815-1848) unter besonderer Beriicksichtigung Ludwig Feu-
erbachs, Gottingen 1981

Braunbehrens, Volkmar: Nationalbildung und Nationalliteratur. Zur Re-
zeption der Literatur des 17. Jahrhunderts von Gottsched bis Gervinus,
Berlin 1974



300

Burkhardt, Ursula: Germanistik in Siidwestdeutschland. Die Geschichte
einer Wissenschaft des 19. Jahrhunderts an den Universitidten Tiibin-
gen, Heidelberg und Freiburg, Tiibingen 1976

Buselmeier, Karin: Von deutscher Art. Heidelberger Germanistik bis 1945,
in: Dies. v.a. (Hg.), Auch eine Geschichte der Universitat Heidelberg,
Mannheim 1985, S. 51-78

Carl, Rolf-Peter: Prinzipien der Literaturbetrachtung bei Georg Gottfried
Gervinus, Bonn 1969

McClelland, Charles E.: History in the Service of Politics: A Reassessment
of G.G. Gervinus, in: Central European History 4. 1971, S. 371-389

Conze, Werner: Das Spannungsfeld von Staat und Gesellschaft im Vor-
mdérz, in: Ders. (Hg.), Staat und Gesellschaft im deutschen Vormirz
1815-1848, 2. Aufl,, Stuttgart 1970, S. 207-269 u. 276-281 (Nachtrag)
[erstmals 1962]

Conze, Werner: [Art.] Mittelstand, in: Brunner, Otto u.a. (Hg.), Geschicht-
liche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Spra-
che in Deutschland, Band 4, Stuttgart 1978, S. 49-92

Conze, Werner und Kocka, Jiirgen: Einleitung, in: Dies. (Hg.), Bildungs-
biirgertum im 19. Jahrhundert. Teil I: Bildungssystem und Professio-
nalisierung in internationalen Vergleichen, Stuttgart 1985, S. 9-26

Conrady, Karl Otto: Konzepte und Darstellungsformen der Literatur-
geschichtsschreibung, in: Brackert, Helmut und Liammert, Eberhard
(Hg.), Funk-Kolleg Literatur, Band 2, Frankfurt/M. 1978, S. 193-218

Conrady, Karl Otto: Miterlebte Germanistik. Ein Riickblick auf die Zeit vor
und nach dem Miinchner Germanistentag von 1966, in: Diskussion
Deutsch 19. 1988, S. 126-143

Cornehl, Peter: Die Zukunft der Versdhnung. Eschatologie und Emanzipa-
tion in der Aufkldrung, bei Hegel und in der Hegelschen Schule, Got-
tingen 1971

Cramer, Thomas und Wenzel, Horst: Vorwort, in: Dies. (Hg.), Literaturwis-
senschaft und Literaturgeschichte. Ein Lesebuch zur Fachgeschichte
der Germanistik, Miinchen 1975, S. 7-18



301

Dainat, Holger und Kolk, Rainer: "Geselliges Arbeiten". Bedingungen und
Strukturen der Kommunikation in den Anfingen der Deutschen Phi-
lologie, in: Fohrmann, Jirgen und VoBkamp, Wilhelm (Hg.), Von der
gelehrten zur disziplindren Gemeinschaft (Sonderheft der Deutschen
Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 61.
1987), Stuttgart 1987, S. 7*-41*

Diehl, [?]: Zur Geschichte von G.G. Gervinus’ "Bekehrung" im Jahre 1826,
in: Deutsche Revue. Eine Monatsschrift 40 (Oktober-Heft). 1915, S.
69-77

Dietze, Walter: Georg Gottfried Gervinus als Historiker der deutschen Na-
tionalliteratur, in: Sinn und Form 11. 1959, S. 445-467

Dilthey, Wilhelm: Friedrich Christoph Schlosser, in: Ders., Gesammelte
Schriften, Band 11 (Vom Aufgang des geschichtlichen BewuBtseins.
Jugendschriften und Erinnerungen), hg. von Erich Weniger, Leipzig u.
Berlin 1936, S. 104-164

Eck, Else von: Die Literaturkritik in den Hallischen und Deutschen Jahr-
biichern (1838-1842). Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Litera-
turwissenschaft, Berlin 1926

Eisele, Ulf: Realismus und Ideologie. Zur Kritik der literarischen Theorie
nach 1848 am Beispiel des "Deutschen Museums", Stuttgart 1976

Engelhardt, Ulrich: "Bildungsbiirgertum”. Begriffs- und Dogmengeschichte
eines Etiketts, Stuttgart 1986

Engels, Odilo; Giinther, Horst; Koselleck, Reinhart und Meier, Christian:
[Art.] Geschichte, Historie, in: Brunner, Otto u.a. (Hg.), Geschicht-
liche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Spra-
che in Deutschland, Band 2, Stuttgart 1975, S. 593-717

Erler, Gotthard: Einleitung, in: Ders. (Hg.), Georg Gottfried Gervinus.
Schriften zur Literatur, Berlin (Ost) 1962, S. V-LXXIV u. 529-538
(Anm.) [identisch mit: Gervinus als Literarhistoriker, in: Weimarer
Beitrége 8. 1962, S. 34-84]

Esselborn, Karl: G.G. Gervinus’ Jugend. Aus dem NachlaB August Nod-
nagels mitgeteilt, in: Hessische Chronik 11. 1922, S. 2-9

Faber, Karl-Georg: Strukturprobleme des deutschen Liberalismus im 19.
Jahrhunderts, in: Der Staat 14. 1975, S. 201-227



302

Faber, Karl-Georg: Gervinus oder: Das Elend einer Geschichtsphilosophie.
Ein Diskussionsbeitrag, in: Koselleck, Reinhart u.a. (Hg.), Objektivitat
und Parteilichkeit in der Geschichtswissenschaft, Miinchen 1977, S.
125-133

Faber, Karl-Georg: Auspriagungen des Historismus, in: Historische Zeit-
schrift 228. 1979, S. 1-22

Fohrmann, Jiirgen: Literaturgeschichte als Stiftung von Ordnung. Das Kon-
zept der Literaturgeschichte bei Herder, August Wilhelm und Fried-
rich Schlegel, in: Schone, Albrecht (Hg.), Kontroversen, alte und neue.
Akten des VII Internationalen Germanisten-Kongresses Gottingen
1985, Band 11 (Historische und aktuelle Konzepte der Literaturge-
schichtsschreibung/Zwei Konigskinder? Zum Verhiltnis von Literatur
und Literaturwissenschaft, hg. von Wilhelm Vokamp und Eberhard
Limmert), Tubingen 1986, S. 75-84

Fohrmann, Jirgen: Literaturgeschichtsschreibung als Darstellung von Zu-
sammenhang, in: Ders. und VoBkamp, Wilhelm (Hg.), Von der ge-
lehrten zur disziplindren Gemeinschaft (Sonderheft der Deutschen
Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 61.
1987), Stuttgart 1987, S. 174*-187*

Franz, Eckhart G.: Der Staat der GroBherzoge von Hessen und bei Rhein
1806-1918, in: Heinemeyer, Walter (Hg.), Das Werden Hessens, Mar-
burg 1986, S. 481-515

Frithwald, Wolfgang: Der Regierungsrat Joseph von Eichendorff. Zum
Verhiltnis von Beruf und Schriftstellerexistenz im PreuBen der Re-
staurationszeit, mit Thesen zur sozialhistorischen und wissenssoziolo-
gischen Perspektive einer Untersuchung von Leben und Werk Joseph
von Eichendorffs, in: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der
deutschen Literatur 4. 1979 S. 37-67

Frithwald, Wolfgang: Die Idee kultureller Nationbildung und die Entste-
hung der Literatursprache in Deutschland, in: Dann, Otto (Hg.), Na-
tionalismus in vorindustrieller Zeit, Miinchen 1986, S. 129-141

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philoso-
phischen Hermeneutik, 2. erw. Aufl,, Tiibingen 1965

Gall, Lothar: Georg Gottfried Gervinus, in: Wehler, Hans-Ulrich (Hg.),
Deutsche Historiker, Gottingen 1973, S. 493-512



303

Gall, Lothar: Liberalismus und Nationalstaat. Der deutsche Liberalismus
und die Reichsgriindung, in: Berding, Helmut u.a. (Hg.), Vom Staat
des Ancien Régime zum modernen Parteienstaat. Festschrift fiir
Theodor Schieder zu seinem 70. Geburtstag, Miinchen u. Wien 1978,
S. 287-300

Gall, Lothar: Liberalismus und "biirgerliche Gesellschaft". Zu Charakter
und Entwicklung der liberalen Bewegung in Deutschland, in: Ders.
(Hg.), Liberalismus, 2. erw. Aufl,, Koénigstein/Ts. 1980, S. 162-186
[erstmals 1975]

Gebhardt, Peter: Einleitung, in: Ders. (Hg.), Literaturkritik und literarische
Wertung, Darmstadt 1980, S. 1-6

Gotze, Karl-Heinz: Die Entstehung der deutschen Literaturwissenschaft als
Literaturgeschichte. Vorgeschichte, Ziel, Methode und soziale Funk-
tion der Literaturgeschichtsschreibung im deutschen Vormérz, in:
Miiller, Jorg Jochen (Hg.), Germanistik und deutsche Nation 1806-
1848. Zur Konstitution birgerlichen BewuBtseins, Stuttgart 1974, S.
167-226 u. 334-346 (Anm.)

Gotze, Karl-Heinz: Grundpositionen der Literaturgeschichtsschreibung im
Vormirz, Frankfurt/M. u.a. 1980

Grimm, Jacob: [Rez.] Geschichte der poetischen nationalliteratur der
Deutschen von G.G. Gervinus. erster theil, in: Ders., Kleinere Schrif-
ten, Band 5, Leipzig 1871, S. 176-187

Hardtwig, Wolfgang: Von PreuBens Aufgabe in Deutschland zu Deutsch-
lands Aufgabe in der Welt. Liberalismus und borussianisches Ge-
schichtsbild zwischen Revolution und Imperialismus, in: Historische
Zeitschrift 231. 1980, S. 265-324

Hardtwig, Wolfgang: Die Verwissenschaftlichung der Geschichtsschreibung
und die Asthetisierung der Darstellung, in: Koselleck, Reinhart u.a.
(Hg.), Formen der Geschichtsschreibung, Miinchen 1982, S. 147-191

Hardtwig, Wolfgang: Vormirz. Der monarchische Staat und das Biirger-
tum, Miinchen 1985

Hennies, Knut: Fehlgeschlagene Hoffnung und Gleichgiiltigkeit. Die Lite-
raturgeschichte von G.G. Gervinus im Spannungsverhéltnis zwischen
Fundamentalphilosophie und Historismus, Frankfurt/M. u.a. 1984

Hibberd, J.L.: G.G. Gervinus as Literary Historian, [Diss.] Oxford 1965



304

Hibberd, J.L.: Aesthetic Judgements in Gervinus’s History of German Lit-
erature, in: The Modern Language Review 63. 1968, S. 877-885

Hinton Thomas, R.: Gervinus and the Age of Goethe, in: Publications of
the English Goethe Society. New Series 20. 1951, S. 82-110

Hohendahl, Peter U.: Literaturkritik in der Epoche des Liberalismus (1820-
1870), in: Ders. (Hg.), Geschichte der deutschen Literaturkritik (1730-
1980), Stuttgart 1985, S. 129-204 u. 353-360 (Anm.) [zitiert als Hohen-
dahl 1985a]

Hohendahl, Peter U.: Literarische Kultur im Zeitalter des Liberalismus
1830-1870, Miinchen 1985 [zitiert als Hohendahl 1985b]

Hohendahl, Peter U.: Biirgerliche Literaturgeschichte und nationale Iden-
titat. Bilder vom deutschen Sonderweg, in: Kocka, Jiirgen (Hg.), Biir-
gertum im 19. Jahrhundert. Deutschland im europdischen Vergleich,
Band 3, Miinchen 1988, S. 200-231

Hiibinger, Gangolf: Literaturgeschichte als gesellschaftswissenschaftliche
Disziplin. Ihre Begriindung durch Georg Gottfried Gervinus, in: Ge-
schichte und Gesellschaft 9. 1983, S. 5-25

Hiibinger, Gangolf: Georg Gottfried Gervinus. Historisches Urteil und poli-
tische Kritik, Gottingen 1984

Hibinger, Gangolf: "Historiker des Lebens". Gervinus und die politische
Deutungskultur 1830-1871, in: Schmidt, Gustav und Riisen, J6rn (Hg.),
Gelehrtenpolitik und politische Kultur in Deutschland 1830-1930,
Bochum 1986, S. 59-73

Hiibinger, Gangolf: Georg Gottfried Gervinus. Geschichtsdenken zwischen
Wissenschaft, Publizistik und Politik im 19. Jahrhundert, in: Archiv fiir
hessische Geschichte und Altertumskunde N.F. 45. 1987, S. 271-292

Hiippauf, Bernd: Einleitung: Uber die Anfinge der deutschen Literatur-
geschichtsschreibung, in: Ders. (Hg.), Literaturgeschichte zwischen Re-
volution und Reaktion. Aus den Anfiangen der Germanistik 1830-1870,
Frankfurt/M. 1972, S. 1-55

Jager, Georg: Das Gattungsproblem in der Asthetik und Poetik um 1780-
1850, in: Hermand, Jost und Windfuhr, Manfred (Hg.), Zur Literatur
der Restaurationsepoche 1815-1848. Forschungsreferate und Aufsitze,
Stuttgart 1970, S. 371-404



305

Jager, Georg: Der Realismusbegriff in der Kunstkritik, in: Bucher, Max u.a.
(Hg.), Realismus und Griinderzeit. Manifeste und Dokumente zur
deutschen Literatur 1848-1880, Band 1, Stuttgart 1976, S. 9-31 u. 262-
265 (Anm.)

Jager, Georg: Schule und literarische Kultur. Band 1: Sozialgeschichte des
deutschen Unterrichts an héheren Schulen von der Spétaufklarung bis
zum Vormdrz, Stuttgart 1981

Janota, Johannes: Einleitung, in: Ders. (Hg.), Eine Wissenschaft etabliert
sich 1810-1870. Texte zur Wissenschaftsgeschichte der Germanistik III,
Tiibingen 1980, S. 1-60

Japp, Uwe: Beziehungssinn. Ein Konzept der Literaturgeschichte, Frank-
furt/M. 1980

JauB, Hans Robert: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwis-
senschaft, in: Ders., Literaturgeschichte als Provokation, 6. Aufl.,
Frankfurt/M. 1979, S. 144-207 [erstmals 1967]

Kaschuba, Wolfgang: Deutsche Biirgerlichkeit nach 1800. Kultur als sym-
bolische Praxis, in: Kocka, Jirgen (Hg.), Birgertum im 19. Jahrhun-
dert. Deutschland im europdischen Vergleich, Band 3, Miinchen 1988,
S.9-44

Kiesel, Helmuth und Miinch, Paul: Gesellschaft und Literatur im 18. Jahr-
hundert. Voraussetzungen und Entstehung eines literarischen Markts
in Deutschland, Miinchen 1977

Kinder, Hermann: Poesie als Synthese. Ausbreitung eines deutschen Rea-
lismus-Verstandnisses in der Mitte des 19. Jahrhunderts, Frankfurt/M.
1973

Kocka, Jiirgen: Biirger und Biirgerlichkeit als Probleme der deutschen Ge-
schichte vom spdten 18. zum frithen 20. Jahrhundert, in: Ders. (Hg.),
Biirger und Biirgerlichkeit im 19. Jahrhundert, Gottingen 1987, S. 21-
63

Kocka, Jirgen: Biirgertum und biirgerliche Gesellschaft im 19. Jahrhundert.
Europdische Entwicklungen und deutsche Eigenarten, in: Ders. (Hg.),
Biirgertum im 19. Jahrhundert. Deutschland im europidischen Ver-
gleich, Band 1, Miinchen 1988, S. 11-76

Koster, Udo: Literatur und Gesellschaft in Deutschland 1830-1848. Die
Dichtung am Ende der Kunstperiode, Stuttgart u.a. 1984



306

Koselleck, Reinhart: Staat und Gesellschaft in PreuBen 1815-1848, in:
Wehler, Hans-Ulrich (Hg.), Moderne deutsche Sozialgeschichte, Koln
u. Wien 1966, S. 55-84 u. 474-481 (Anm.)

Koselleck, Reinhart: PreuBen zwischen Reform und Revolution. Allgemei-
nes Landrecht, Verwaltung und soziale Bewegung von 1791 bis 1848, 2.
ber. Aufl., Stuttgart 1975 [erstmals 1967]

Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher
Zeiten, Frankfurt/M. 1979

Koselleck, Reinhart und Meier, Christian: [Art.] Fortschritt, in: Brunner,
Otto u.a. (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Band 2, Stuttgart 1975,
S. 351-423

Kuhn, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (Aus dem
Amerikanischen iibersetzt von Kurt Simon), Frankfurt/M. 1967

Krauss, Werner: Literaturgeschichte als geschichtlicher Auftrag, in: Ders.,
Studien und Aufsatze, Berlin (Ost) 1959, S. 19-71 [erstmals 1950]

Lammert, Eberhard: Germanistik - eine deutsche Wissenschaft, in: Germa-
nistik - eine deutsche Wissenschaft, Frankfurt/M. 1967, S. 7-41

Lahme, Reinhard: Literaturgeschichte zwischen Parteilichkeit und Objekti-
vitat. Ein Kapitel aus den Anfingen der akademischen Literaturbe-
trachtung im 19. Jahrhundert, in: Harth, Dietrich (Hg.), Propadeutik
der Literaturwissenschaft, Miinchen 1973, S. 52-94

Langewiesche, Dieter: Liberalismus in Deutschland, Frankfurt/M. 1988

Lepenies, Wolf: Das Ende der Naturgeschichte und der Beginn der Mo-
derne. Verzeitlichung und Enthistorisierung in der Wissenschaftsge-
schichte des 18. und 19. Jahrhunderts, in: Koselleck, Reinhart (Hg.),
Studien zum Beginn der modernen Welt, Stuttgart 1977, S. 317-351

Lowith, Karl: Siamtliche Schriften, Band 2 (Weltgeschichte und Heilsge-
schehen. Zur Kritik der Geschichtsphilosophie), hg. von Bernd Lutz,
Stuttgart 1983

Lutze, Klaus: Georg Gottfried Gervinus. Seine politische Ideenwelt bis zur
"Einleitung in die Geschichte des 19. Jahrhunderts" (1853), [Diss.]
Berlin 1956

Marquard, Odo: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Aufsitze,
Frankfurt/M. 1982 [erstmals 1973]



307

Marsch, Edgar: Uber Literaturgeschichtsschreibung. Eine Einfiihrung, in:
Ders. (Hg.), Uber Literaturgeschichtsschreibung. Die historisierende
Methode des 19. Jahrhunderts in Programm und Kritik, Darmstadt
1975, S. 1-32

Martino, Alberto: Barockpoesie, Publikum und Verbiirgerlichung der lite-
rarischen Intelligenz, in: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte
der deutschen Literatur 1. 1976, S. 107-145

Mayer, Hans: [Art.] Literaturwissenschaft in Deutschland, in: Friedrich,
Wolf-Hartmut und Killy, Walther (Hg.), Das Fischer Lexikon. Litera-
tur II, Teil 1, Frankfurt/M. 1965, S. 317-333

Mehring, Franz: Gesammelte Schriften, Band 9 (Die Lessing-Legende), hg.
von Hans Koch, 2. durchges. Aufl.,, Berlin (Ost) 1975 [erstmals 1893]

Miiller, Jorg Jochen: Germanistik - eine Form biirgerlicher Opposition, in:
Ders. (Hg.), Germanistik und deutsche Nation 1806-1848. Zur Konsti-
tution biirgerlichen BewuBtseins, Stuttgart 1974, S. 5-112 u. 319-331
(Anm.)

Neumaier, Herbert: Der Konversationston in der frithen Biedermeierzeit
1815-1830, [Diss.] Miinchen, Bergatreute 1974

Nipperdey, Thomas: Gesellschaft, Kultur, Theorie. Gesammelte Aufsitze
zur neueren Geschichte, Gottingen 1976

Nipperdey, Thomas: Deutsche Geschichte 1800-1866. Biirgerwelt und star-
ker Staat, 3. iiberarb. Aufl., Miinchen 1985

Nipperdey, Thomas: Auf der Suche nach der Identitat. Romantischer Na-
tionalismus, in: Ders., Nachdenken iliber die deutsche Geschichte.
Essays, Miinchen 1986, S. 110-125

Oelmiiller, Willi: Friedrich Theodor Vischer und das Problem der nach-
hegelschen Asthetik, Stuttgart 1959

Oelmiiller, Willi: Hegels Satz vom Ende der Kunst und das Problem der
Philosophie der Kunst nach Hegel, in: Philosophisches Jahrbuch 73.
1965/66, S. 75-94

Ohly, Sibylle: Literaturgeschichte und politische Reaktion im neunzehnten
Jahrhundert. A.F.C. Vilmars "Geschichte der deutschen National-Lite-
ratur”, G6ppingen 1982

Pepperle, Ingrid: Junghegelianische Geschichtsphilosophie und Kunsttheo-
rie, Berlin (Ost) 1978



308

Peschken, Bernd: Gervinus und Danzel als Vertreter entgegengesetzter
Richtungen der Literaturauslegung, in: Monatshefte. A Journal Devot-
ed to the Study of German Language and Literature 63. 1971, S. 209-
219

Pfaffenberger, Wolfgang: Bliitezeiten und nationale Literaturgeschichts-
schreibung. Eine wissenschaftsgeschichtliche Betrachtung, Frank-
furt/M. u.a. 1981

Pinkerneil, Beate: Klassische Literatur und politisches Engagement. Zur
nationalliberalen Literaturwissenschaft, in: Berghahn, Klaus L. und
Dies. (Hg.), Am Beispiel Wilhelm Meister. Einfithrung in die Wis-
senschaftsgeschichte der Germanistik, Band 1 (Darstellung), Konig-
stein/Ts. 1980, S. 27-42

Ritter, Joachim: Hegel und die franzosische Revolution, in: Ders., Meta-
physik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel, Frankfurt/M.
1977, S. 183-255 [erstmals 1957]

Rosenberg, Hans: Gervinus und die deutsche Republik. Ein Beitrag zur
Geistesgeschichte der deutschen Demokratie, in: Ders., Politische
Denkstromungen im deutschen Vormérz, Géttingen 1972, S. 115-127
u. 138 (Anm.) [erstmals 1929]

Rosenberg, Rainer: Zehn Kapitel zur Geschichte der Germanistik. Litera-
turgeschichtsschreibung, Berlin (Ost) 1981

Rosenkranz, Karl: Gervinus’ Geschichte der poetischen Nationalliteratur
der Deutschen, in: Ders., Studien. Fiinfter Theil (Reden und Abhand-
lungen: Zur Philosophie und Literatur), Leipzig 1848, S. 163-179

Rozzoli, Josef: Dem Andenken an Georg Gervinus. Ein Bekenntnis zur
Weimarer Verfassung, in: Die Hilfe. Zeitschrift fiir Politik, Literatur
und Kunst 27. 1921 [Nr. 1 vom 5. Januar 1921], S. 12-15

Riirup, Reinhard: Deutschland im 19. Jahrhundert 1815-1871, Géttingen
1984

Riisen, Jorn: Der Historiker als "Parteimann des Schicksals". Georg Gott-
fried Gervinus und das Konzept der objektiven Parteilichkeit im deut-
schen Historismus, in: Koselleck, Reinhart u.a. (Hg.), Objektivitat und
Parteilichkeit in der Geschichtswissenschaft, Miinchen 1977, S. 77-124



309

Riisen, Jorn: Gervinus’ Kritik an der Reichsgriindung. Eine Fallstudie zur
Logik des historischen Urteils, in: Berding, Helmut u.a. (Hg.), Vom
Staat des Ancien Régime zum modernen Parteienstaat. Festschrift fiir
Theodor Schieder zu seinem 70. Geburtstag, Miinchen u. Wien 1978,
S. 313-329

Riisen, Jorn: Historische Vernunft. Grundziige einer Historik I: Die Grund-
lagen der Geschichtswissenschaft, Gottingen 1983

Ruge, Arnold: G.G. Gervinus. Eine Charakteristik, in: Hallische Jahrbiicher
fir deutsche Wissenschaft und Kunst 1. 1838, Sp. 1329-1331 u. 1337-
1349

Rychner, Max: G.G. Gervinus. Ein Kapitel iiber Literaturgeschichte, Bern
1922

Santoli, Vittorio: An den Anfingen der "nationalen Literaturgeschichte".
G.G. Gervinus und J. Grimm, in: Benseler, Frank (Hg.), Festschrift
zum achtzigsten Geburtstag von Georg Lukécs, Neuwied u. Berlin
1965, S. 357-373

Schieder, Theodor: Schiller als Historiker, in: Historische Zeitschrift 190.
1960, S. 31-54

Schieder, Theodor: Das Problem der Revolution im 19. Jahrhundert, in:
Ders., Staat und Gesellschaft im Wandel unserer Zeit. Studien zur Ge-
schichte des 19. und 20. Jahrhunderts, 3. Aufl., Miinchen 1974 [erst-
mals 1950]

Schieder, Wolfgang: Der Rheinpfilzische Liberalismus von 1832 als politi-
sche Protestbewegung, in: Berding, Helmut u.a. (Hg.), Vom Staat des
Ancien Régime zum modernen Parteienstaat. Festschrift fiir Theodor
Schieder zu seinem 70. Geburtstag, Miinchen u. Wien 1978, S. 169-195

Schilfert, Gerhard und Schleier, Hans: Georg Gottfried Gervinus als Histo-
riker, in: Streisand, Joachim (Hg.), Die deutsche Geschichtswissen-
schaft vom Beginn des 19. Jahrhunderts bis zur Reichseinigung von
oben, Berlin (Ost) 1963, S. 148-169

Schmidt, Gustav: Gelehrtenpolitik und politische Kultur in Deutschland
- zur Einfithrung, in: Ders. und Risen, Jorn (Hg.), Gelehrtenpolitik
und politische Kultur in Deutschland 1830-1930, Bochum 1986, S. 5-35

Schmidt, Julian: Georg Gervinus, in: Ders., Neue Bilder aus dem geistigen
Leben unserer Zeit, Leipzig 1873, S. 343-370



310

Schmidt, Siegfried: Georg Gottfried Gervinus - biirgerliches Fortschritts-
denken, Politik und Geschichtsschreibung nach der Revolution von
1848/49, in: Lange, Erhard (Hg.), Philosophie und Geschichte. Bei-
trége zur Geschichtsphilosophie der deutschen Klassik, Weimar 1983,
S. 289-296

Schnédelbach, Herbert: Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme
des Historismus, Freiburg u. Miinchen 1974

Schulin, Ernst: Zeitgeschichtsschreibung im 19. Jahrhundert, in: Festschrift
fiir Hermann Heimpel zum 70. Geburtstag am 19. September 1971, hg.
von den Mitarbeitern des Max-Planck-Instituts fiir Geschichte, Band 1,
Géttingen 1971, S. 102-139

Schulin, Ernst: Die Luther-Auffassungen in der deutschen Geschichts-
schreibung, in: Lehmann, Karl (Hg.), Luthers Sendung fiir Katholiken
und Protestanten, Miinchen u. Ziirich 1982, S. 94-115

Schultz, Franz: Die Entwicklung der Literaturwissenschaft von Herder bis
Wilhelm Scherer, in: Ermatinger, Emil (Hg.), Philosophie der Litera-
turwissenschaft, Berlin 1930, S. 1-42

Schulze, Eduard: Georg Gottfried Gervinus (1805-1871), in: Fischer, Heinz-
Dietrich (Hg.), Deutsche Publizisten des 15. bis 20. Jahrhunderts,
Miinchen-Pullach u. Berlin 1971, S. 212-221 [erstmals 1929]

Sengle, Friedrich: Arbeiten zur deutschen Literatur 1750-1850, Stuttgart
1965

Sengle, Friedrich: Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungsfeld
zwischen Restauration und Revolution, 3 Bénde, Stuttgart 1971, 1972
u. 1980

Sheehan, James J.:. Liberalismus und Gesellschaft in Deutschland 1815-
1848 (Aus dem Englischen iibersetzt von Jutta Fey-Hauerwas), in:
Gall, Lothar (Hg.), Liberalismus, 2. erw. Aufl., Konigstein/Ts. 1980
[erstmals 1973]

Sheehan, James J.: Der deutsche Liberalismus. Von den Anfingen im 18.
Jahrhundert bis zum ersten Weltkrieg 1770-1914 (Aus dem Englischen
iibersetzt von Karl Heinz Siber), Miinchen 1983 [erstmals 1978]

Siemann, Wolfram: Die deutsche Revolution von 1848/49, Frankfurt/M.
1985



311

Stuke, Horst: Philosophie der Tat. Studien zur Verwirklichung der Philoso-
phie bei den Junghegelianern und den Wahren Sozialisten, Stuttgart
1963

Thadden, Rudolf v.: Georg Gottfried Gervinus und Friedrich Christoph
Dahlmann. Geschichte und Politik, in: Boockmann, Hartmut und
Wellenreuther, Herrmann (Hg.), Geschichtswissenschaft in Gottingen.
Eine Vorlesungsreihe, Gottingen 1987, S. 186-203

Unger, Rudolf: Gervinus und die Anfidnge der politischen Literaturge-
schichtsschreibung in Deutschland. Eine Sdkularerinnerung, in: Ders.,
Gesammelte Studien. Band 3: Zur Dichtungs- und Geistesgeschichte
der Goethezeit, Berlin 1944 (Ndr. Darmstadt 1966), S. 298-324 [erst-
mals 1935]

Ungern-Sternberg, Wolfgang von: Schriftsteller und literarischer Markt, in:
Grimminger, Rolf (Hg.), Hansers Sozialgeschichte der deutschen Lite-
ratur, Band 3: Deutsche Aufkldrung bis zur Franzésischen Revolution
1680-1789, 2. durchges. Aufl,, Miinchen 1984, S. 133-185 u. 849-862
(Anm.)

Vierhaus, Rudolf: Politisches BewuBtsein in Deutschland vor 1789, in: Der
Staat 6. 1967, S. 175-196

Vierhaus, Rudolf: [Art.] Bildung, in: Brunner, Otto u.a. (Hg.), Geschicht-
liche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Spra-
che in Deutschland, Band 1, Stuttgart 1972, S. 508-551

VoBkamp, Wilhelm: Fiir eine systematische Erforschung der Geschichte
der deutschen Literaturwissenschaft, in: Fohrmann, Jirgen und Ders.
(Hg.), Von der gelehrten zur disziplindren Gemeinschaft (Sonderheft
der Deutschen Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Gei-
stesgeschichte 61. 1987), Stuttgart 1987, S. 1*-6*

Wagner, Jonathan F.: Georg Gottfried Gervinus: The Tribulations of a Lib-
eral Federalist, in: Central European History 4. 1971, S. 354-370

Wehler, Hans-Ulrich: Biirger, Arbeiter und das Problem der Klassenbil-
dung 1800-1870. Deutschland im internationalen Vergleich, in: Kocka,
Jirgen (Hg.), Arbeiter und Biirger im 19. Jahrhundert. Varianten ihres
Verhiltnisses im europdischen Vergleich, Miinchen 1986, S. 1-27

Wehler, Hans-Ulrich: Deutsche Gesellschaftsgeschichte, [bislang] 2 Bénde,
Miinchen 1987



312

Weimar, Klaus: Zur Geschichte der Literaturwissenschaft. Forschungsbe-
richt, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte 50. 1976, S. 298-364

Weis, Eberhard: Der Durchbruch des Biirgertums 1776-1847 (Propylden
Geschichte Europas, Band 4), Frankfurt/M. u.a. 0.J. [1975]

Wellek, René: A History of Modern Criticism: 1750-1950, Vol. 3 (The Age
of Transition), 2. Aufl., New Haven u. London 1966

Widhammer, Helmuth: Realismus und klassizistische Tradition. Zur Theo-
rie der Literatur in Deutschland 1840-1860, Tiibingen 1972

Wolgast, Eike: Politische Geschichtsschreibung in Heidelberg. Schlosser,
Gervinus, Hausser, Treitschke, in: Doerr, Wilhelm (Hg.), Semper aper-
tus. Sechshundert Jahre Ruprecht-Karls-Universitat Heidelberg 1386-
1986, Band II: Das neunzehnte Jahrhundert, Berlin u.a. 1975, S. 158-
196



MUNCHENER STUDIEN ZUR LITERARISCHEN KULTUR IN DEUTSCHLAND

herausgegeben von
Renate von Heydebrand, Georg Jager, Jurgen Scharfschwerdt

Band 1 Karlheinz Well: Die 'schéne Seele' und ihre 'sittliche Wirklichkeit'. Uberlegungen zum
Verhdltnis von Kunst und Staat bei Hegel. 1986.

Band 2 Ingrid Petrasch: Die Konstitution von Wirklichkeit in der Prosa Thomas Bernhards. Sinn-
bildlichkeit und groteske Uberzeichnung. 1987.

Band 3 Ulrich Dannenhauer: HeilsgewiBheit und Resignation. Solgers Theorie der absoluten
Ironie. 1988.

Band 4 Stefan Dreyer: Schriftstellerrollen und Schreibmodelle im Exil. Zur Periodisierung von
Lion Feuchtwangers Romanwerk 1933-1945. 1988.

Band 5 Jorg Theilacker: Der erzéhlende Musiker. Untersuchung von Musikererzahiungen
des 19. Jahrhunderts und ihrer Bezige zur Entstehung der deutschen Nationalmusik.
1988.

Band 6 Ulrich Johannes Beil: Die Wiederkehr des Absoluten. Studien zur Symbolik des
Kristallinen und Metallischen in der deutschen Literatur der Jahrhundertwende. 1988.

Band 7 Dieter Lehner: Individualanarchismus und Dadaismus. Stirnerrezeption und Dichter-
existenz. 1988.

Band 8 Bernhard Kleinschmidt: Die "gemeinsame Sendung". Kunstpublizistik der Wiener
Jahrhundertwende. 1989.

Band 9 Angelika Jodl: Der schéne Schein als Wahrheit und Parteilichkeit. Zur Kritik der
marxistischen Asthetik und ihres Realismusbegriffs. 1989.

Band 10 Michael Ansel: G.G. Gervinus' Geschichte der poetischen National-Literatur der
Deutschen. Nationbildung auf literaturgeschichtlicher Grundlage. 1990.



Karl-Heinz Gotze

Grundpositionen der
Literaturgeschichtsschreibung im Vormarz

Frankfurt/M., Bern, 1980. 629 S.

Européische Hochschulschriften: Reihe 1, Deutsche Sprache und Lite-
ratur. Bd. 343

ISBN 3-8204-6705-X br. DM 125.--/sFr. 104.15

Die Arbeit fragt nach dem Charakter der literaturgeschichtlichen Gat-
tung in ihrer vormarzlichen Bliitezeit, als sich die neuere deutsche Li-
teraturwissenschaft in Form der Literaturgeschichte an den Université-
ten etablierte. Sie untersucht, warum die Literaturgeschichten hier wie
nie zuvor und niemals spiter das Interesse einer breiten Offentlichkeit,
herausragender Schriftsteller und aller politischen Gruppen findet, und
analysiert zugleich den Erkenntnisertrag, den diese Stellung nach sich
zieht. Das Verhiltnis von Offentlichkeit und Erkenntnis steht im Mit-
telpunkt dieser ersten systematischen Epochenstudie zur Wissen-
schaftsgeschichte der Germanistik.

Aus dem Inhalt: Nach einem Uberblick iiber gattungs- und perioden-
theoretische Fragen werden exemplarisch die Literaturgeschichten von
Menzel, Vilmar, Gervinus, Zimmermann und Heine unter methodi-
schen, geschichtsphilosophischen, poetologischen, rezeptionsistheti-
schen u.a. Fragestellungen untersucht.

"Zu den einsichtsvollsten Arbeiten dieser Art gehort zweifellos die

vorliegende Dissertation ..."

Germanistik
Verlag Peter Lang Frankfurt a.M. - Bern - New York * Paris
Auslieferung: Verlag Peter Lang AG, Jupiterstr. 15, CH-3000 Bern 15
Telefon (004131) 321122, Telex pela ch 912 651, Telefax (004131) 321131

Prei hehal

- Preisinderungen vort




Peter Michael Ehrle

Volksvertretung im Vormirz

Studien zur Zusammensetzung, Wahl und Funktion
der deutschen Landtage im Spannungsfeld
zwischen monarchischem Prinzip und stéindischer
Repridsentation - Teil 1 und 2

Frankfurt/M., Bern, Cirencester/U.K., 1979. Teil 1: LXX, 328 S.

Teil 2: 556 S., 54 S. Tabellenanhang.

Europdische Hochschulschriften: Reihe 3, Geschichte und ihre
Hilfswissenschaften. Bd. 127

ISBN 3-8204-6646-0 (2 Bde.) br. DM 194.--/sFr. 161.25

Die Arbeit untersucht den Vertretungscharakter, die verfassungsrecht-
liche Struktur, die Wahl und die allgemeine Funktion der vormirz-
lichen Landtage unter Beriicksichtigung samtlicher Verfassungs- und
Wahlgesetze und der zeitgendssischen politischen Theorie. Sie enthalt
die erste Gesamtdarstellung des vormarzlichen Wahlrechts und er-
moglicht durch ihren systematischen Teil und die beigefiigten Tabel-
len einen Gesamtiiberblick iiber die neustidndische Zusammensetzung
der deutschen Volksvertretungen zwischen 1814 und 1847.

F

Verlag Peter Lang Frankfurt a.M. * Bern * New York * Paris
Auslieferung: Verlag Peter Lang AG, Jupiterstr. 15, CH-3000 Bern 15
Telefon (004131) 321122, Telex pela ch 912 651, Telefax (004131) 321131

DrmicHnd,

- 4 BPIRIPNY
P ungen




Knut Hennies

Fehlgeschlagene Hoffnung und Gleichgiiltigkeit
Die Literaturgeschichte von G.G. Gervinus im
Spannungsverhéltnis zwischen
Fundamentalphilosophie und Historismus

Frankfurt/M., Bern, Nancy, New York, 1984. X, 188 S.

GieBener Arbeiten zur Neuern Deutschen Literatur und Literaturwis-
senschaft. Bd. 4

ISBN 3-8204-7910-4 br. DM 54.--/sFr. 45.--

Die friihe deutsche Literaturgeschichtsschreibung als Herausforderung
heutiger Literaturwissenschaft, ihr bekanntester Vertreter, Gervinus,
als Vorbild der Politisierung des Asthetischen - die Entstehungszeit ei-
ner Disziplin wurde zum Horizont stilisiert, vor dem sich ihr Abfall
vom progressiven Griindungskonzept demonstrieren 1a8t. Demgegen-
iiber weist die vorliegende Arbeit am Widerspruch zwischen bewuf3-
tem Programm und den unbewufBten geschichtlichen Mustern, die
Aufbau und Gestalt der Werke von Gervinus tatsdchlich bestimmen
nach, daB schon im Entwurf einer Wissenschaft die Krifte sich durch-
setzten, die zu bekdmpfen sie angetreten war. Ein umfassender ge-
schichtstheoretischer Rahmen sichert diesen Untersuchungsansatz.

Aus dem Inhalt: Fundamentale Realisierung: "Vorschrift" - "Forde-
rung” - "Beurteilung” - "Selbstbeurteilung” / Die Literaturgeschichte
von Gervinus: Politisierung des Asthetischen - Zwischen Geschichts-
philosophie und Historismus / Postfundamentale Realisierung: "Ab-

wehr".

Verlag Peter Lang Frankfurt a.M. - Bern * New York - Paris
Auslieferung: Verlag Peter Lang AG, Jupiterstr. 15, CH-3000 Bern 15
Telefon (004131) 321122, Telex pela ch 912 651, Telefax (004131) 321131

A4,

- ehal
P ungen v




LEBENSLAUF

Ich, Michael Johannes Ansel, bin am 23. Oktober 1957 als erster Sohn der
damaligen Tontechnikerin Elfriede, geb. Sigg, und des Rundfunkmechani-
kermeisters Reinhold Ansel in Bad Cannstatt bei Stuttgart geboren worden.
Seit 1987 bin ich mit Petra Sibylle Ansel, geb. Ebinger, verheiratet; wir ha-
ben eine Tochter.

Im April 1964 wurde ich eingeschult. Nach fiinf Grundschuljahren - darun-
ter zwei sogenannten Kurzschuljahren - an der Eichendorff-Schule in Bad
Cannstatt wechselte ich im August 1968 auf das dortige Gottlieb-Daimler-
Gymnasium iiber, wo ich nach weiteren neun Schuljahren das auf den 13.
Mai 1977 ausgestellte Reifezeugnis erwarb.

Da ich wegen einer Sehschwiche keinen Wehrdienst zu leisten brauchte,
konnte ich noch im selben Jahr mit dem Studium beginnen. Am 29. Sep-
tember 1977 immatrikulierte ich mich an den Miinchner Ludwig-Maximi-
lians-Universitat. Dort schloB ich den Studiengang Magister Deutsche Phi-
lologie im Wintersemester 1986/87 mit der Erlangung des Grades eines
Magister Artium in den Fachern Neuere Deutsche Literatur, Philosophie
und Neuere Geschichte ab.



