
ÖKUMENISCHE 
INFORMATION 

KATHOLISCHE NACHRICHTEN - AGENTUR 

Nr. 21, 23. Mai 1979 

Bonn · Rom · Berlin · München · Frankfurt · Freiburg · Hamburg · Münster - Stuttgart * Wiesbaden 

Taufe muß Einheit zur Folge haben 

Kardinal Hume sprach vor der Vereinigten 
Reformierten Kirche 

London, 23. Mai (KNA) Der Weq zur Einheit 
der Christen erfordere„"völlige Hingabe 
an die kompromiQlose Nachfolqe der 
Wahrheit G o t t e s " . Dies sagte K a r d i ­
n a l B a s i l Hume, E r z b i s c h o f von West­
m i n s t e r , i n e i n e r kurzen Ansprache 
vor der V e r e i n i g t e n R e f o r m i e r t e n 
K i r c h e . Es war das e r s t e Mal, daß 
e i n e n g l i s c h e r k a t h o l i s c h e r B i s c h o f 
zu e i n e r Versammlung der V e r e i n i g t e n 
R e f o r m i e r t e n K i r c h e , einem Zusammen­
schluß der e n g l i s c h e n P r e s b y t e r i a n e r 
und der K o n g r e g a t i o n a l i s t e n , e i n g e l a ­
den worden war. 

Der K a r d i n a l b e z e i c h n e t e den 1972 
e r f o l g t e n Zusammenschluß der beiden 
r e f o r m i e r t e n K i r c h e n zu e i n e r o r g a n i ­
schen E i n h e i t im Glauben a l s e i n 
B e i s p i e l für andere K i r c h e n . Aus­
gangspunkt für d i e s e E i n h e i t im G l a u ­
ben s e i d i e gemeinsame Taufe. " I c h 
b i n mir n i c h t s i c h e r " , fuhr der Ka r ­
d i n a l f o r t , "ob w i r uns der Bedeutung 
d i e s e r Tatsache v o l l bevi/ußt s i n d . Die 
Anerkennung der gemeinsamen Taufe muß 
oder s o l l t e d i e v o l l e E i n h e i t im G l a u ­
ben und G o t t e s d i e n s t zur l o g i s c h e n F o l g e haben." K a r d i n a l Hume be­
ton t e w e i t e r d i e No t w e n d i g k e i t des Gebets i n der ökumenischen A r ­
b e i t . " I c h glaube, w i r sprechen i n unseren ökumenischen Bemühungen 
zu v i e l m i t e i n a n d e r und zu wenig gemeinsam im Gebet", sagte e r . 
"Nur durch inständiges, demütiges, b e h a r r l i c h e s Gebet werden w i r 
das Z i e l e r r e i c h e n , das der Herr s e l b s t uns g e s t e c k t hat: die E i n ­
h e i t im Glauben." (KNA/ÖKI/21/484) 

IN DIESER AUSGABE 

5 Sakramente und Kirche 

Die Sakramentsmystik bei 
Nikolaos Kabasilas 

T e i l II und Schluß 

Von Prof. Dr. Th. Nikolaou 

NACHRICHTEN 
UND BERICHTE 

2 KURZ NOTIERT 

3 AUS DER 
EVANGELISCHEN WELT 

4 ÖKUMENISCHE UMSCHAU 

10 DAS THEOLOGISCHE BUCH 

12 PERSONALIEN 

Diese Ausgabe umfaßt 
12 redaktionelle Seiten. 
Die nächste Ausgabe erscheint 
am 30. Mai 1979. 



KNA - Ökumenische Information Nr. 21, 23. Mai 1979 

Sakramente und Kirche 

Die Sakramentsmystik bei Nikolaos Kabasilas 

T e i l II und Schluß 

Von Prof. Dr. Th. Nikolaou, Bonn 

W i l l man mit wenigen Worten das Leben i n Christus nach Kabasilas definieren, 
so kann man es am besten mit dem von ihm gewählten kurzen Ausdruck: "das Le­
ben i n Christus i s t das Verbundensein mit Christus 1 1 {r'vz6 τ δ συναο: :ην·-νι, 
;^!,πχφ.| # ΕΓ fährt f o r t : "Das Verbundensein mit Christus i s t nun das Durch-
all-das-gehen, durch das der Heiland gegangen i s t , das All-das-erleiden und 
All-das-erfahren, was er e r l i t t e n und erfahren hat" (521 A). Gemeint i s t in 
großen Zügen die Verbindung der göttlichen mit der menschlichen Natur in 
Christus, die Vergöttlichung der menschlichen Natur kraft ihrer Vereinigung 
mit der göttlichen und der Tod und die Auferstehung C h r i s t i . Jedes der drei 
Mysterien verbindet den Christen mit Christus auf eigene Weise und diesen 
Heilstaten entsprechend. Dies erweist sich als eine dreifache Verbindunq, als 
eine dreifache Nachfolge C h r i s t i . Der Christ erlebt allerdings die drei Myste­
rien in entgegengesetzter Reihenfolge als Christus selbst. . 
Christus i s t herabgestiegen, damit wir hinaufsteigen. Vollendete er 
sein Heilswerk mit seinem Tod und seiner Auferstehung, so kommt für uns als 
erstes die dieser Heilstat entsprechende Taufe. Der Vergöttlichung der mensch­
lichen Natur durch die Menschwerdung C h r i s t i steht die Heiligung des Menschen 
durch die Salbung gegenüber. In Analogie schließlich zu der Verbindung der 
göttlichen mit der menschlichen Natur in Christus, verbinden wir uns mit ihm 
in der h l . Eucharistie. "So i s t also die Taufe eine Geburt, die Salbung (Myron) 
i s t der Grund in uns zu Energie und Bewegung und das Brot des Lebens und der 
Kelch der Danksagung sind wahre Speise und wahrer Trank" (521 C). Insbeson­
dere kommt jedem dieser Sakramente für das Leben in Christus folgende Bedeu­
tung zu: 

a. Taufe 

Die Taufe i s t das erste Mysterion, i n das wir eingeweiht werden. Es führt 
uns i n das neue Leben hinein. Auf Grund dieses grundsätzlichen Beitrages wird 
die Taufe vom byzantinischen Mystiker als gleichbedeutend erklärt "mit dem 
Geborensein i n Christus, mit dem Empfang des Seins und der Existenz derjeni­
gen, die noch nicht waren" (τό είναι ηο'.ί vr.ο·Ττηναι μηδέν όντας, 52 Z l AB) 
Diesen besonderen Beitrag des Sakraments der Taufe für das Leben i n Christus 
beweisen! nach Kabasilas erstens die Reihenfolge - die Taufe wird als erstes 
Mysterion vollzogen -, zweitens die verschiedenen Bezeichnungen, die wir der 
Taufe beilegen, und drittens das, was bei ihrem Vollzug verrichtet und gesun­
gen wird (524 B). 

Die Tatsache, daß die Taufe überhaupt das erste Sakrament i s t , das dem Men­
schen gespendet wird, hält unser Autor für einen offenkundigen Beweis dafür, 
daß s i e "Anfang des Lebens" (άοχήν βίου) und "Fundament des Lebens" 
('ΓίΎ.Ορον Γθ)ης), i s t . Auch Christus selber hat sich zuerst taufen lassen 
(524 B). 

Die Bezeichnungen, mit denen die Taufe versehen wird, zeigen ebenfalls diesen 
Beitrag: Geburt, Wiedergeburt, Neubildung ( ά ν α π λ α σ ί ς ), Siegel, Eintauchung, 
Einkleidung, Salbung (χρίσμα), Gnade (χάρισμα), Erleuchtung (φωτισμός) 
und Bad. A l l diese Namen, die uns in der vorangegangenen Theologiegeschichte 
begegnen - manche gehen sogar auf das Neue Testament zurück - bieten Kabasilas 
den Stoff für seine interessanten, umfangreichen Ausführungen i n diesem Buch 
(524 C f f . ) . Zusammenfassend bemerkt er dazu: "Alle diese (sc. Bezeichnun­
gen) ermöglichen nun dieses eine Wort, daß diese Einrichtung der Anfang des 

./. 
- 5 -



KNA - Ökumenische Information Nr. 21, 23. Mai 1979 

Seins für a l l e diejenigen i s t , die gottgemäß sind und leben" (τοις κατά Θεό ν 
ούσι και ζωσιν αρχήν είναι του είναι τήν τελετήν, 524- G; 
Schließlich ergibt sich diese Bedeutung der Taufe aus dem Studium der Riten 
und der Texte des Mysterions der Taufe. Grundlegend i s t hierbei die Anrufung 
der h l . Dreieinigkeit. Sie i s t Ausdruck der Tatsache, daß a l l e drei Personen 
zu unserem Heil beigetragen haben: "So v/urde der Vater versöhnt, der Sohn 
aber hat die Versöhnung gewirkt und der Hl. Geist wurde zum Geschenk für die 
schon zu Freunden Gewordenen. Der eine (sc. der Vater) hat uns i n Freih e i t 
gesetzt, der Lösepreis war der, durch den wir befreit wurden, und der Geist 
i s t die Fre i h e i t " (532 C). Bei der Taufe wird auch das Heilswerk Gottes 
(οΙκονομία)> nicht so sehr mit Worten als durch Handlungen besungen. Mit 
den Worten verkünden wir die "Theologie (sc. Lehre über die Hl. D r e i e i n i g k e i t ) , 
das Heilswerk dagegen zeigen wir schweigend durch die Handlungen". Es i s t 
das dreimalige Untertauchen und Auftauchen, das den Höhepunkt des Heilswer­
kes, den dreitägigen Tod des Heilandes und seine Auferstehung d a r s t e l l t 
(533 B). Die Theologie verlangt von uns nur zu glauben und unseren Glauben 
zu bekennen, "während man das Heilswerk unbedingt nachahmen und durch die 
Werke zeigen muß" (533 C). 

Dies darf nicht so verstanden werden, als ob Theologia und Oikonomia und spe­
z i e l l e r der Zustand des Menschen nach der Taufe völlig erkannt werden können. 
Das Leben i n Christus übersteigt bei weitem menschliches Begreifen. Und selbst 
den Seligen i s t es noch nicht vergönnt, schon j e t z t die Kraft dieses neuen 
Lebens vollkommen zu erkennen. "Sie bekennen vielmehr, daß ihnen das meiste 
verborgen bleibe und daß sie überhaupt nur im Rätselwort und im Spiegel und 
zum T e i l erkennen" (548 D). 
Die Taufe verleiht dem Menschen eine pneumatische Kraft zum Erkennen und L i e ­
ben, denn durch diese Kraft wirkt "der Geliebte selber formend und ordnend" 
(553 D). Dies zeigte sich aufs deutlichste an den vielen Heiligen, die den 
Märtyrertod gestorben sind und deren Martyrium zum Taufbad wurde. Sowohl die­
ses Taufbad als auch das Sakrament der Taufe bereiten auf das kommende Leben 
vor. Sie bedeuten Geburt in das neue Leben. 

b. Salbung (Myron) 

Nachdem der Mensch durch die Taufe ins Dasein getreten i s t , empfängt er durch 
die Salbung (μύρον, χρίσμα) eine Energie und einen Antrieb, die der pneuma­
tischen Geburt entsprechen. Durch das göttliche Myron kommt, wie i n der Zeit 
der Apostel durch die Handauflegung auf die Getauften, auch j e t z t der Hl. 
Geist zu den Gesalbten. Bewirkt die Taufe dasselbe, was Kreuz und Tod C h r i s t i 
für die menschliche Natur bedeuten, nämlich Teilnahme an der vergöttlichten 
menschlichen Natur C h r i s t i , so i s t das Myron Teilnahme an den Gnadengaben 
des Hl. Geistes; es i s t die Heiligung und Befähigung der menschlichen Seele 
durch den lebenspendenden Hl. Geist. Das durch die Taufe entstandene neue 
Leben im Inneren des Menschen wird durch das Chrisma zur Vollkommenheit ange­
spornt und befähigt. 

A l l e pneumatischen Gaben gehen auf das Myron zurück: die Gnadengaben der Fröm­
migkeit und des Gebetes, der Liebe und der Keuschheit; selbst der Glaube i s t 
ein pneumatisches Geschenk (573 Β f f . ) . Kabasilas betont sehr nachdrücklich 
diesen Sachverhalt. Für ihn i s t selbst die Tatsache, daß sich bei manchen 
Menschen die Gnadengaben nicht schon beim Vollzug des Sakramentes als wirk­
sam erweisen, kein Gegenargument. Und auch wenn sie erst v i e l später wirksam 
werden, so bleibt unbestritten, daß die Ursache und das Woher dieser Fähig­
keit das Mysterion des Myrons i s t . Die grundlegende Überzeugung des Autors 
lautet: "Das Ergebnis also i s t , daß der Spender a l l des Guten i n uns die 
Macht der Mysterien i s t . Die Auswirkung der einzelnen Sakramente i s t jeweils 
eine andere. Die Teilnahme an dem Geist und seinen Gaben i s t aber vom a l l h e i ­
ligen Myron abhängig" (577 C). ./. 

- 6 -



KNA - Ökumenische Information Nr. 21, 23. Mai 1979 

Es s t e l l t sich nun die Frage: Wie läßt sich die Meinung von Kabasilas, daß 
die Gnadengaben eines Sakramentes, hier die des Myrons, auch erst v i e l später 
u/irksam werden können, mit jener anderen Aussage von ihm vereinbaren, daß 
das Sakrament des Myrons, und zwar für diejenigen, die sich von der Kirche 
getrennt und Christus verleugnet haben, wiederholbar i s t (545 B)? Wäre es 
nicht möglich, auch i n diesem F a l l damit zu rechnen, daß die Gnadengaben des 
Myrons nun ohne Wiederholung wirksam würden? Zunächst scheint es mir nötig, 
jene Meinung von Endre von Ivanka (Kabasilas vom Leben i n Christus, S. 10 
und S. 64, Anm.) zurückzuweisen, daß Kabasilas an der S t e l l e , wo er von der 
Wiederholbarkeit des Myrons redet,- eine 11 (dogmatisch i r r i g e ) Lehre" aus­
spricht. Man darf hier nicht übersehen, daß die Orthodoxe Kirche einer alten 
Tradition folgt und i n diesem F a l l anders als die römisch-katholische Kirche 
handelt. Während beide grundsätzlich die Unwiederholbarkeit des Myrons leh­
ren, gibt es für die Orthodoxe Kirche Fälle, in denen das Myron als Zeichen 
der Aufnahme i n den kirchlichen Organismus wiederholt wird. Diese Tradition 
geht auf das Konzil von Karthaqo unter dem h l . Cyprian zurück (Kan 1: R a l l i s 
- P o t l i s , (Σύνταγμα των θείων καί ίερων κανδνων, Bd. 3, Athen 1853, S. 4: 

"ού δύναται -ypiana τδ τ:αρ5.παν παρά τοις αίρετικοΐς είναι"); sie i s t aber 
besonders ausführlich durch den 95. Kanon von Trullanum beleat (val. weitere 
Belege bei I. Kotsonis, <H κ α ν ο ν ι κ ή άποψις περί της ε π ι κ ο ι ν ω ν ί α ς μετά των 
ε τ ε ρ ο ό δ ζ ω ν , Athen 1957, S. 134 f f . ) . Nach diesem für die Orthodoxe Kirche 
vollgültigen Kanon wird das Myron für eine Reihe von Häretikern (Arianer, 
Makedonianer, Katharer etc.) wiederholt. Es handelt sich also nicht um die 
Wiederholbarkeit des Myrons schelchthin, sondern für diejenigen, die den 
chris t l i c h e n Glauben verleugnet bzw. dieses Sakrament nicht in der Kirche 
empfangen haben und in die Kirche zurückkehren bzw. eintreten. 

c. Hl. Eucharistie 

Unmittelbar nach der Taufe folgt i n der Orthodoxen Kirche die Salbung - also 
nicht wie im Westen, wo die Firmung bzw. die Konfirmation erst später v o l l ­
zogen werden-, und in theologisch r i c h t i g e r Weise t r i t t der neue Christ nach 
der Salbung an den Al t a r . Die drei Sakramente sind ein sozusagen fester Kreis. 
So lehrt und danach lebt die Orthodoxe Kirche. Und Kabasilas i s t ein wi c h t i ­
ger Zeuge dieser Lehre. "Nach dem Myron treten wir an den Al t a r . Und das i s t 
die höchste Erfüllung des Lebens. Wenn wir dies erreicht haben, fehlt uns 
nichts mehr zur begehrten Glückseligkeit. Denn wir haben nicht mehr nur t e i l 
an Tod und Begräbnis und einem besseren Leben, sondern hier empfangen wir 
den Auferstandenen selbst, nicht mehr nur die Gaben des Geistes, die wir be­
kommen können, sondern den Wohltäter selbst, den Tempel selbst, i n welchem 
der ganze Zyklus der Gnaden niedergelegt i s t . ... Darum i s t dieses auch das 
letzte Sakrament, denn darüber hinaus kann man nicht mehr weiter vordringen; 
es kann nichts mehr hinzugefügt werden. Denn das erste (sc. Sakrament) ver­
langt offenbar das mittlere und dieses das l e t z t e . Nach der Eucharistie aber 
gibt es nichts mehr, dem wir nachzugehen hätten, als nur dort stehenzubleiben 
und zu versuchen nach dem zu trachten, wie es möglich i s t , den Schatz bis 
ans Ende zu bewahren" (581 AB). 

Die Lektüre des IV. Buches des Werkes von Kabasilas, das wir hier behandeln, 
vermittelt den besonderen Eindruck,wie hoch er das h l . Abendmahl schätzt. 
Wendungen, wie "höchste Erfüllung des Lebens" (581 A), "Gipfel des Guten" 
(585 B), "Brot des Lebens (597 B) etc., zeigen die t i e f e theologische Bedeu­
tung der Eucharistie für das Leben i n Christus. Es i s t wohl diese Schätzung 
der Eucharistie der Grund gewesen, warum der byzantinische Theologe 
eine für die Liturgiegeschichte und die östliche Frömmigkeit überaus wich­
tige "Auslegung der Göttlichen L i t u r g i e " verfaßt hat (Nicolas Cabasilas, Ex­
pli c a t i o n de l a divine L i t u r g i e , Sources Chrétiennes, 4 bis , Paris 21957). 
Kurz könnte man diese Bedeutung der Eucharistie mit seinen Worten wiedergeben: 

./. 
- 7 -



KNA - ökumenische Information Nr. 21, 23· Mai 1979 

Beim Abendmahl "erlangen wir j a Gott selber und Gott eint sich mit uns i n 
der vollkommensten Vereinigung (θετδς ήμιν ενουται την ενωσιν την 
τελείωτ&την) .Welche genauere Verbindung könnte es qeben, als mit Gott ein 
Pneuma zu werden?" (585 B). 

Im Gegensatz zu der Taufe und der Salbung, die nur einmal vollzogen werden, 
treten wir häufig an den Al t a r , weil der Leib C h r i s t i , den wir dort empfan­
gen, das Gesetz des Pneumas i n uns wirksam macht und dadurch keinen Raum für 
das Leben des Fleisches entstehen läßt (596 C). Durch den Empfang des Leibes 
und Blutes C h r i s t i werden wir seine Glieder, seine Kinder (597 A > 600 *A), 
seine Hausgenossen (601 A). Christus schenkt uns i n der Hl. Eucharistie die 
"wahre Gemeinschaft" (αληθής κοίνωνϋα, 600 D). Er "wird zu unserem Kampf­
genossen , Schöpfer, Beistand, der zum Kampfe salbt, und M i t s t r e i t e r " ' 
(608 A). 

Menschliche Anstrengung zur Bewahrung der 
durch die Sakramente empfangenen Gnade 

Nun aber genügt es nicht, daß wir an den Sakramenten teilnehmen. Es i s t zwar 
so, daß wir dadurch die Gnade Gottes empfangen, aber es kommt unbedingt hinzu, 
daß wir die empfangene Gnade bewahren müssen. Das Leben in Christus bzw. das, 
was uns mit Christus verbindet, i s t zweierlei: einmal der Empfang der hoch­
heiligen Mysterien und zum zweiten das Lenken der Gesinnung durch Übung zur 
Vollkommenheit. Dieses zweite i s t der menschliche Beitrag. Und diese mensch­
liche Anstrengung besteht darin, das Empfangene zu bewahren und den Reich­
tum nicht zu verschleudern (577 C). Wie dies möglich i s t , zeigt Kabasilas, 
wie bereits bemerkt wurde, in den beiden letzten^Büchern seines Werkes. 

Hier behandelt Kabasilas praktisch die Frage der menschlichen Tugend, der 
menschlichen Werke. Er betrachtet sie nicht im Gegensatz zu der göttlichen 
Gnade und auch nicht als meritum. Indem er diesbezüglich der langen theologi­
schen Tradition der Anthropologie der Ostkirche f o l g t , die den i n Christus 
erlösten Menschen i n den Mittelpunkt s t e l l t und auf die a l t k i r c h l i c h e Theolo­
gie zurückgeht, gelingt es ihm, die Freiheit und Anstrengung des Menschen 
zu würdigen, ohne dabei ins Extrem zu gelangen» Er v e r t r i t t somit jene 
synergistische Auffassung, nach der die menschliche Anstrengung nicht als 
Hauptursache des Heils angerechnet wird; vielmehr i s t die menschliche F r e i ­
heit und Anstrengung dieser Auffassung nach die ri c h t i g e und würdige Antwort 
bei der Annahme des Geschenkes des Heils i n Christus. Es i s t jene Antwort, 
die i n der Sch r i f t i n beispielhafter Einmaligkeit bezeugt i s t : "mir geschehe 
nach deinem Wort" (Lk 1,38). Es i s t die w i l l e n t l i c h e Unterwerfung der eige­
nen Anstrengung unter den Willen des Herrn. "Wer sich vorgenommen hat, i n 
Christus zu leben, der muß sich f o l g e r i c h t i g mit jenem Herzen und mit jenem 
Haupte verbinden (denn von nirgendwo anders kommt uns das Leben). Dies i s t 
aber ganz unmöglich, wenn man nicht dasselbe w i l l (sc. wie das Haupt). Man 
muß demnach, soweit das Menschen möglich i s t , die Gesinnung zur Übereinstim­
mung mit dem Willen C h r i s t i üben, mit Christus dasselbe begehren und sich 
mit ihm über dasselbe freuen" (644 A). 

Um eben diese Identität der Gesinnung zwischen Christus und dem Menschen zu 
erreichen, muß der Mensch das Auge der Seele von den nichtigen Dingen abwen­
den und stets das erwägen, was dem Menschen i n Christus geschenkt wurde. Im 
Meditieren über die Wohltaten, die wir i n Christus erfahren haben, v o l l z i e h t 
der Mensch einige: Schritte, die den For t s c h r i t t des Lebens i n Christus bedeu­
ten: "Wenn unsere Gedanken '(λογισμοί) dies (sc. daß es nichts E r f r e u l i ­
cheres und Heilsameres als das Heilswerk C h r i s t i gibt) betrachten und i n der 
Seele festhalten, so wird erstens nichts Böses i n uns Eingang finden. Wei­
terhin wird beim genaueren Kennenlernen der Wohltaten auch die Sehnsucht nach 
dem Wohltäter hinzukommen. Indem wir so sehr stark (sc. ihn) lieben, werden 

./. 

- 8 -



KNA - Ökumenische Information Nr. 21, 23. Mai 1979 

vi/ir zu Tätern seiner Gebote und zu Teilhabern an seiner Gesinnung; \i/ie er 
sagt: 'wer mich l i e b t , der wird meine Gebote halten 1 (Joh. 14,21). Außerdem 
würden wir nicht l e i c h t (sc. Christus) preisgeben, wenn wir den eigenen Wert 
erkennen würden, wie groß er i s t ; wenn wir das uns zugefallene Reich gut 
kennen würden, würden wir es nicht ertragen, für den entlaufenen Sklaven 
(sc. Teufel) zu arbeiten" (648 BC). 

Kabasilas geht näher auf die Frage ein, was der Gegenstand unserer Be­
trachtungen zu sein hat: die überaus große Liebe des Herrn, die Wunden s e i ­
nes Leibes, seine Anteilnahme an der menschlichen Natur und auch die S e l i g ­
preisungen, die er i n diesem Zusammenhang eingehend erläutert (661 Β f f . ) . 
Diese Betrachtungen müssen von Ausdauer sein: "Denn wie das Feuer nicht zur 
Wirkung kommt, wenn man es zwar an die Gegenstände heranbringt, doch ohne, 
daß es andauernd mit ihnen in Berührung b l e i b t , ebensowenig wird eine seltene 
und immer wieder unterbrochene Betrachtung das Herz zu irgendeiner Leiden­
schaft (r>h6ος ) führen. Es bedarf eben einer längeren und zusammenhängen­
den Zeit" (653 D). 

Wenn man diesen hier kurz beschriebenen Weg wandelt, bewahrt man die von den 
Sakramenten empfangenen Gaben. Das Leben, welches somit gestaltet wird, i s t 
ein Beweis dafür, daß menschliche Tugend und göttliche Gnade zusammenpassen. 
Denn was von uns verlangt wird, i s t , daß wir das Gute wollen und daß unsere 
Gesinnung recht s e i (688 C). Gott fordert von uns nichts anderes als "Früchte 
des Willens" (688 D: Οελήοειος καρπούς ); die von uns verlangte Befol­
gung der Gesetze Gottes i s t durchaus Sache des Wollens (689 Α: τ δ δε σωσαι 
τους νόμους, της γνώμης άπαν εστί )· Der Mensch muß in seiner Anstren­
gung stets bemüht sein, das moralische Böse, die Sünde, zu vermeiden. Denn 
die Sünde i s t das, was ihn seiner Freiheit beraubt und Kummer verursacht. Es 
g i l t deshalb, das Gute zu betätigen. Die Liebe zu Gott und die Freude, die 
man hierbei erfährt, sind für Kabasilas die höchsten Güter des Lebens in 
Christus. "In dieser Liebe und Freude besteht das s e l i g Leben" (724 C). Die­
ses Leben i s t hier auf Erden zum T e i l verborgen. Es i s t der Anfang und das 
Pfandgeld des vollkommenen Lebens, das den Seligen erst im kommenden Son ver­
sprochen wurde. 

Ich habe versucht, hier einige Gedanken von Nikolaos Kabasilas im Hinblick 
auf das Leben in Christus in großen Zügen wiederzugeben. Hauptgegenstand 
meiner Ausführungen war das sakramentale Leben, welches nach Kabasilas uns 
mit Gott verbindet. Diese Verbindung kann als eine mystische bezeichnet wer­
den. Doch hat dies nichts mit der Mystik zu tun, von der wir in der heuti­
gen Zeit v i e l hören und überflutet sind. Es i s t die geheimnisvolle Vereini­
gung des Menschen mit Christus i n den'Gaben des Hl. Geistes, die wir in den 
Sakramenten der Taufe, der Salbung und der Hl. Eucharistie empfangen. Es 
i s t die sakramentale Vereinigung mit Gott, die von altersher i n der Kirche 
gelehrt wird. Diese Vereinigung i s t eine Vorwegnahme jener Wirklichkeit, 
die die Seligen und Heiligen nach dem Tode haben werden, wenn ihnen "die 
klare Schau Gottes" geschenkt wird (724 Β: Θεου καθαρά θεωρία ). "Wir 
sehen nämlich j e t z t durch einen Spiegel, rätselhaft, dann aber von Angesicht 
zu Angesicht" (1 Kor. 13,12). (KNA/ÖK1/21/496) 

Gefahr der Kirchenspaltung gebannt 

New York, 23. Mai (KNA) Fast zwei Jahre nach der Abtrennung einiger S p l i t ­
tergruppen von der Episkopalkirche i n den USA i s t die anglikanische Kirchen­
leitung i n New York überzeugt, daß es nicht zu einer großen Spaltung kommen 
wird. Bisher haben sich nur etwa 25.000 der rund 2,8 Millionen Mitglieder 
der "Anglikanischen Kirche von Nordamerika" oder anderen Sondergemeinschaf­
ten angeschlossen. Diese hatten sich aus Protest gegen den Beschluß der Ge­
neralsynode gebildet, auch Frauen zum Pfarramt zuzulassen und eine Reform 
des anglikanischen Gebetbuchs ; von 1928 vorzunehmen. (KNA/ÖK1/21/497) 

- 9 -


