an A
O K U ME NI SC ()| S }ATHOLISCHE NACHRICHTEN -AGENTUR

INFORMATION

Nr. 21, 23. Mai 1979

Bonn - Rom - Berlin - Miinchen - Frankfurt - Freiburg - Hamburg - Miinster - Stuttgart - Wiesbaden

Taufe muB Einheit zur Folge haben

- - — - - - ——— - = o= o= = ——— = =
e e e e e et

IN DIESER AUSGABE

Kardinal Hume sprach vor der Vereinigten
Reformierten Kirche :

5 Sakramente und Kirche
London, 23. Mai (KNA) Der Weq zur Einheit
der Christen erfordere_.'vollige Hingabe

an die kompromiBlose Nachfolge der
Wahrheit Gottes". Dies sagte Kardi- Teil II und SchluB

ngl Basil.Humg, Erzbischof von West- Von Prof. Dr. Th. Nikolaou
minster, in einer kurzen Ansprache
vor der Vereinigten Reformierten
Kirche. Es war das erste Mal, daB
ein englischer katholischer Bischof
zu einer Versammlung der Vereinigten KURZ NOTIERT
Reformierten Kirche, einem Zusammen-

schluB der englischen Presbyterianer 3 AUS DER -

und der Kongregationalisten, eingela- EVANGELISCHEN WELT

den worden var, 4 UKUMENISCHE UMSCHAU
Der Kardinal bezeichnete den 1972

erfolgten ZusammenschluB der beiden 10 DAS THEOLOGISCHE BUCH
reformierten Kirchen zu einer organi- 12 PERSONALIEN

schen Einheit im Glauben als ein :

Beispiel fiur andere Kirchen. Aus-

Die Sakramentsmystik bei
Nikolaos Kabasilas

NACHRICHTEN
UND BERICHTE

~gangspunkt fir diese Einheit im Glau-

. s : Diese Ausgabe umfaBt
ben sei die gemeinsame Taufe. "Ich 9 .
bin mir nicht sicher", fuhr der Kar- l? regaktlonzlle gelten.h int
dinal fort, "ob wir uns der Bedeutung Die nac:‘/l'st.:e 93393 € erscheln
dieser Tatsache voll bewuBt sind. Die am 30. Mai 1973.

Anerkennung der gemeinsamen Taufe muB

oder sollte die volle Einheit im Glau-

ben und Gottesdienst zur logischen Folge haben." Kardinal Hume be-
tonte veiter die Notwendigkeit des Gebets in der okumenischen Ar-
beit. "Ich glaube, wir sprechen in unseren Skumenischen Bemiihungen
zu viel miteinander und zu wenig gemeinsam im Gebet", sagte er.
"Nur durch instdndiges, demiitiges, beharrliches Gebet werden wir
das Ziel erreichen, das der Herr selbst uns gesteckt hat: die Ein-
heit im Glauben." (KNA/OKI/21/484)



KNA - Okumenische Information Nr. 21, 23. Mai 1979

Sakramente und Kirche

Die Sakramentsmystik bei Nikolaos Kabasilas

Teil II und SchluB
Von Prof, Dr. Th. Nikolaou, Bonn

Will man mit wenigen Worten das Leben in Christus nach Kabasilas definieren,
so kann man es am besten mit dem von ihm gewdhlten kurzen Ausdruck: 'das Le-
ben in Christus ist das Verbundensein mit Christus" (078 18 guvrniRusy
{~yn¢3 ),Er fahrt fort: "Das Verbundensein mit Christus ist nun das Durch-
all-das-gehen, durch das der Heiland gegangen ist, das All-das-erleiden und
All-das-erfahren, was er erlitten und erfahren hat" (521 A). Gemeint ist in
groBen Ziigen die Verbindung der gottlichen mit der menschlichen Natur in
Christus, die Vergéttlichung der menschlichen Natur kraft ihrer Vereinigung
mit der gottlichen und der Tod und die Auferstehung Christi. Jedes der drei
Mysterien verbindet den Christen mit Christus auf eigene Weise und diesen
Heilstaten entsprechend. Dies erweist sich als eine dreifache Verbindung, als
eine dreifache Nachfolge Christi. Der Christ erlebt allerdings die drei Myste-
rien in entgegengesetzter Reihenfolge als Christus selbst. .

Christus ist herabgestiegen, damit wir hinaufsteigen. Vollendete er

sein Heilswerk mit seinem Tod und seiner Auferstehung, so kommt fir uns als
erstes die dieser Heilstat entsprechende Taufe. Der Vergdttlichung der mensch-
lichen Natur durch die Menschwerdung Christi steht die Heiligung des Menschen
durch die Salbung gegeniiber. In Analogie schlieBlich zu der Verbindung der
gottlichen mit der menschlichen Natur in Christus, verbinden wir uns mit ihm
in der hl. Eucharistie. "So ist also die Taufe eine Geburt, die Salbung (Myron)
ist der Grund in uns zu Energie und Bewegung und das Brot des Lebens und der
Kelch der Danksagung sind wahre Speise und wahrer Trank" (521 C). Insbeson-
dere kommt jedem dieser Sakramente fir das Leben in Christus folgende Bedeu-
tung zu:

a. Taufe

Die Taufe ist das erste Mysterion, in das wir eingeweiht werden. Es fiihrt

uns in das neue Leben hinein. Auf Grund dieses grundsdtzlichen Beitrages wird
die Taufe vom byzantinischen Mystiker als gleichbedeutend erklart "mit dem
Geborensein in Christus, mit dem Empfang des Seins und der Existenz derjeni-
gen, die noch nicht waren" (70 sivat nol vroTfivar pndév Bvtng, 524 AB)
Diesen besonderen Beitrag des Sakraments der Taufe fir das Leben in Uhristus
beweiseni nach Kabasilas erstens die Reihenfolge - die Taufe wird als erstes
Mysterion vollzogen -, zweitens die verschiedenen Bezeichnungen, die wir der
Taufe beilegen, und drittens das, was bei ihrem Vollzug verrichtet und gesun-
gen wird (524 B).

Die Tatsache, daB die Taufe Uberhaupt das erste Sakrament ist, das dem Men-
schen gespendet wird, h&lt unser Autor fiir einen offenkundigen Beweis dafir,

daB sie "Anfang des Lebens" (doyfijv f{ov) und "Fundament des Lebens"
(ré&dpov Cwfig) ist. Auch Christus selber hat sich zuerst taufen lassen
(524 B).

Die Bezeichnungen, mit denen die Taufe versehen wird, zeigen ebenfalls diesen
Beitrag: Geburt, Wiedergeburt, Neubildung ( &v&nAaoig), Siegel, Eintauchung,
Einkleidung, Salbung (xplope), Gnade (y&puopce), Erleuchtung (owTiopbdc)
und Bad. All diese Namen, die uns in der vorangegangenen Theologiegeschichte
begegnen - manche gehen sogar auf das Neue Testament zurlick - bieten Kabasilas
den Stoff fir seine interessanten, umfangreichen Ausfihrungen in diesem Buch
(524 C ff.). Zusammenfassend bemerkt er dazu: "Alle diese (sc. Bezeichnun-
gen) ermdglichen nun dieses eine Wort, daB diese Einrichtung der Anfang des

o/
-5 -



KNA - Okumenische Information Nr. 21, 23. Mai 1979

Seins fiir alle diejenigen ist, die gottgem#B sind und leben" (To0Tg uotTé& Ocbdv
obot ol Zdowv &pyhAv elvar tob elvar Thv Terethv, 524 C)
SchlieBlich ergibt sich diese Bedeutung der Taufe aus dem Studium der Riten
und der Texte des Mysterions der Taufe. Grundlegend ist hierbei die Anrufung
der hl. Dreieinigkeit. Sie ist Ausdruck der Tatsache, daB alle drei Personen
zu unserem Heil beigetragen haben: "So wurde der Vater verstchnt, der Sohn

aber hat die Versohnung gewirkt und der Hl. Geist wurde zum Geschenk fir die
schon zu Freunden Gewordenen. Der eine (sc. der Vater) hat uns in Freiheit
gesetzt, der Losepreis war der, durch den wir befreit wurden, und der Geist
ist die Freiheit" (532 C). Bei der Taufe wird auch das Heilswerk Gottes
(oluovopfa)., nicht so sehr mit Worten als durch Handlungen besungen. Mit

den Worten verkiinden wir die "Theologie (sc. Lehre iiber die Hl. Dreieinigkeit),
das Heilswerk dagegen zeigen wir schweigend durch die Handlungen". Es ist

das dreimalige Untertauchen und Auftauchen, das den Hohepunkt des Heilswer-
kes, den dreitdgigen Tod des Heilandes und seine Auferstehung darstellt

(533 B). Die Theologie verlangt von uns nur zu glauben und unseren Glauben

zu bekennen, "wdhrend man das Heilswerk unbedingt nachahmen und durch die
Werke zeigen muB" (533 C).

Dies darf nicht so verstanden werden, als ob Theologia und Oikonomia und spe-
zieller der Zustand des Menschen nach der Taufe vdllig erkannt werden konnen.
Das Leben in Christus lbersteigt bei weitem menschliches Begreifen. Und selbst
den Seligen ist es noch nicht vergdnnt, schon jetzt die Kraft dieses neuen
Lebens vollkommen zu erkennen. "Sie bekennen vielmehr, daB ihnen das meiste
verborgen bleibe und daB sie iiberhaupt nur im Ratselwort und im Spiegel und
zum Teil erkennen" (548 D).

Die Taufe verleiht dem Menschen eine pneumatische Kraft zum Erkennen und Lie-
ben, denn durch diese Kraft wirkt "der Geliebte selber formend und ordnend"
(553 D). Dies zeigte sich aufs deutlichste an den vielen Heiligen, die den
Martyrertod gestorben sind und deren Martyrium zum Taufbad wurde. Sowohl die-
ses Taufbad als auch das Sakrament der Taufe bereiten auf das kommende Leben
vor. Sie bedeuten Geburt in das neue Leben.

b. Salbung (Myron)

Nachdem der Mensch durch die Taufe ins Dasein getreten ist, empfangt er durch
die Salbung (uf)pov, xplopa) eine Energie und einen Antrieb, die der pneuma-
tischen Geburt entsprechen. Durch das gottliche Myron kommt, wie in der Zeit
der Apostel durch die Handauflegung auf die Getauften, auch jetzt der Hl.
Geist zu den Gesalbten. Bewirkt die Taufe dasselbe, was Kreuz und Tod Christi
fir die menschliche Natur bedeuten, némlich Teilnahme an der vergdttlichten
menschlichen Natur Christi, so ist das Myron Teilnahme an den Gnadengaben

des Hl. Geistes; es ist die Heiligung und Beféhigung der menschlichen Seele
durch den lebenspendenden Hl. Geist. Das durch die Taufe entstandene neue
Leben im Inneren des Menschen wird durch das Chrisma zur Vollkommenheit ange-
spornt und beféhigt.

Alle pneumatischen Gaben gehen auf das Myron zurilick: die Gnadengaben der From-
migkeit und des Gebetes, der Liebe und der Keuschheit; selbst der Glaube ist
ein pneumatisches Geschenk (573 B ff.). Kabasilas betont sehr nachdriicklich
diesen Sachverhalt. Fiir ihn ist selbst die Tatsache, daB sich bei manchen
Menschen die Gnadengaben nicht schon beim Vollzug des Sakramentes als wirk-
sam erweisen, kein Gegenargument. Und auch wenn sie erst viel spater wirksam
verden, so bleibt unbestritten, daB die Ursache und das Woher dieser Fahig-
keit das Mysterion des Myrons ist. Die grundlegende Uberzeugung des Autors
lautet: "Das Ergebnis also ist, daB der Spender all des Guten in uns die
Macht der Mysterien ist. Die Auswirkung der einzelnen Sakramente ist jeweils
eine andere. Die Teilnahme an dem Geist und seinen Gaben ist aber vom allhei-
ligen Myron abh@ngig" (577 C). /e

-6 -



KNA - Okumenische Information Nr. 21, 23. Mai 1979

Es stellt sich nun die Frage: Wie 148t sich die Meinung von Kabasilas, daB
die Gnadengaben eines Sakramentes, hier die des Myrons, auch erst viel spater’
virksam werden kénnen, mit jener anderen Aussage von ihm vereinbaren, daB

das Sakrament des Myrons, und zwar fir diejenigen, die sich von der Kirche
getrennt und Christus verleugnet haben, wiederholbar ist (545 B)? Wdre es
nicht méglich, auch in diesem Fall damit zu rechnen, daB die Gnadengaben des
Myrons nun ohne Wiederholung wirksam wiirden? Zundchst scheint es mir notig,
jene Meinung von Endre von Ivanka (Kabasilas vom Leben in Christus, S. 10

und S. 64, Anm.) zurlickzuweisen, daB Kabasilas an der Stelle, wo er ven der
Wiederholbarkeit des Myrons redet, eine "(dogmatisch irrige) Lehre" aus-
spricht. Man darf hier nicht Ubersehen, daB die Orthodoxe Kirche einer alten
Tradition folgt und in diesem Fall anders als die romisch-katholische Kirche
handelt. Wahrend beide grundsédtzlich die Unwiederholbarkeit des Myrons leh-
ren, gibt es fir die Orthodoxe Kirche F&dlle, in denen das Myron als Zeichen
der Aufnahme in den kirchlichen Organismus wiederholt wird. Diese Tradition
geht auf das Konzil von Karthago unter dem hl. Cyprian zurlick (Kan 1: Rallis
- Potlis, (B0vtayun t@v Celwv nal (epliv mavbvwv, Bd. 3, Athen 1853, S. 4:

[TIPNER

ot dbvatal yplowe 16 napdnov mapd TolTc abpetunole etval"); sie ist aber
besonders ausfihrlich durch den 95. Kanon von Trullanum beleat (val. weitere

Belege bei I. Kotsonis, ‘H wavovin? anodig mepltfic éninolvwviag peta TV
£1ep0d80Ewv, Athen 1957, S. 134 ff.). Nach diesem fiir die Orthodoxe Kirche
vollgiiltigen Kanon wird das Myron fir eine Reihe von Haretikern (Arianer,
Makedonianer, Katharer etc.) wiederholt. Es handelt sich also nicht um die
Wiederholbarkeit des Myrons schelchthin, sondern fiir diejenigen, die den
christlichen Glauben verleugnet bzw. dieses Sakrament nicht in der Kirche

empfangen haben und in die Kirche zurlickkehren bzw. eintreten.

c. Hl. Eucharistie

Unmittelbar nach der Taufe folgt in der Orthodoxen Kirche die Salbung - also
nicht wie im Westen, wo die Firmung bzw. die Konfirmation erst spdter voll-
zogen werden-, und in theologisch richtiger Weise tritt der neue Christ nach
der Salbung ar den Altar. Die drei Sakramente sind ein sozusagen fester Kreis.
So lehrt und danach lebt die Orthodoxe Kirche. Und Kabasilas ist ein wichti-
ger Zeuge dieser Lehre. "Nach dem Myron treten wir an den Altar. Und das ist
die hochste Erfiillung des Lebens. Wenn wir dies erreicht haben, fehlt uns
nichts mehr zur begehrten Glickseligkeit. Denn wir haben nicht mehr nur teil
an Tod und Begrabnis und einem besseren Leben, sondern hier empfangen wir

den Auferstandenen selbst, nicht mehr nur die Gaben des Geistes, die wir be-
kommen konnen, sondern den Wohltdter selbst, den Tempel selbst, in welchem
der ganze Zyklus der Gnaden niedergelegt ist. ... Darum ist dieses auch das
letzte Sakrament, denn dariiber nhinaus kann man nicht mehr weiter vordringen;
es kann nichts mehr hinzugefiigt werden. Denn das erste (sc. Sakrament) ver- -
langt offenbar das mittlere und dieses das letzte. Nach der Eucharistie aber
gibt es nichts mehr, dem wir nachzugehen hatten, als nur dort stehenzubleiben
und zu versuchen nach dem zu trachten, wie es méglich ist, den Schatz bis

ans Ende zu bewahren" (581 AB).

Die Lektiire des IV. Buches des Werkes von Kabasilas, das wir hier behandeln,
vermittelt den besonderen Eindruck,wie hoch er das hl. Abendmahl schatzt.
Wendungen, wie "hdchste Erfiillung des Lebens" (581 A), "Gipfel des Guten"

(585 B), "Brot des Lebens (597 B) etc., zeigen die tiefe theologische Bedeu-
tung der Eucharistie fir das Leben in Christus. Es ist wohl diese Schétzung
der Eucharistie der Grund gewesen, warum der byzantinische Theologe

eine fir die Liturgiegeschichte und die 6stliche Frémmigkeit Uberaus wich-
tige "Auslegung der Goéttlichen Liturgie'" verfaBt hat (Nicolas Cabasilas, Ex-
plication de la divine Liturgie, Sources Chrétiennes, 4 bis , Paris 21967).
Kurz kénnte man diese Bedeutung der Eucharistie mit seinen Worten wiedergeben:

-7 -



KNA - Okumenische Information Nr. 21, 23. Mai 1979

Beim Abendmahl "erlangen wir ja Gott selber und Gott elnt sich mit uns in

der vollkommensten Vereinigung (8ebc NuiTv evobtal TAvV Evwoiv Thv
TeAeLwtéTnV) . Welche genauere Verbindung kénnte es geben, als mit Gott ein
Pneuma zu werden?" (585 B).

Im Gegensatz zu der Taufe und der Salbung, die nur einmal vollzogen werden,
treten wir hdaufig an den Altar, weil der Leib Christi, den wir dort empfan-
gen, das Gesetz des Pneumas in uns wirksam macht und dadurch keinen Raum fir
das Leben des Fleisches entstehen 1&Bt (596 C). Durch den Empfang des Leibes
und Blutes Christi werden wir seine Glieder, seine Kinder (597 A, 600 A),
seine Hausgenossen (601 A). Christus schenkt uns in der Hl. Eucharlstle die
"wahre Gemeinschaft" (oc?xnﬁﬁg notvwvlo, 600 D). Er "wird zu unserem Kampf‘-
genossen , Schopfer, Beistand, der zum Kampfe salbt, und Mitstreiter""’

(608 A).

Menschliche Anstrengung zur Bewahrung der
durch die Sakramente empfangenen Gnade

Nun aber geniigt es nicht, daB wir an den Sakramenten teilnehmen. Es ist zwar
so, daB wir dadurch die Gnade Gottes empfangen, aber es kommt unbedingt hinzu,
daB wir die empfangene Gnade bewahren miissen. Das Leben in Christus bzw. das,
wvas uns mit Christus verbindet, ist zweierlei: einmal der Empfang der hoch-
heiligen Mysterien und zum zweiten das Lenken der Gesinnung durch Ubung zur
Vollkommenheit. Dieses zweite ist der menschliche Beitrag. Und diese mensch-
liche Anstrengung besteht darin, das Empfangene zu bewahren und den Reich-

tum nicht zu verschleudern (577 C). Wie dies méglich ist, zeigt Kabasilas,

vie bereits bemerkt wurde, in den beiden letzten-Biichern seines Werkes.

Hier behandelt Kabasilas praktisch die Frage der menschlichen Tugend, der
menschlichen Werke. Er betrachtet sie nicht im Gegensatz zu der gottlichen
Gnade und auch nicht als meritum. Indem er diesbeziiglich der langen theologi-
schen Tradition der Anthropologie der Ostkirche folgt, die den in Christus
erlosten Menschen in den Mittelpunkt stellt und auf die altkirchliche Theolo-
gie zurickgeht, gelingt es ihm, die Freiheit und Anstrengung des Menschen

zu wirdigen, ohne dabei ins Extrem zu gelangen. Er vertritt somit jene
synergistische Auffassung, nach der die menschliche Anstrengung nicht als
Hauptursache des Heils angerechnet wird; vielmehr ist die menschliche Frei-
heit und Anstrengung dieser Auffassung nach die richtige und wiirdige Antwort
bei der Annahme des Geschenkes des Heils in Christus. Es ist jene Antwort,
die in der Schrift in beispielhafter Einmaligkeit bezeugt ist: "mir geschehe
nach deinem Wort" (Lk 1,38). Es ist die willentliche Unterwerfung der eige-
nen Anstrengung-unter den Willen des Herrn. "Wer sich vorgenommen hat, in
Christus zu leben, der muB sich folgerichtig mit jenem Herzen und mit jenem
Haupte verbinden (denn von nirgendwo anders kommt uns das Leben). Dies ist
aber ganz unmdglich, wenn man nicht dasselbe will (sc. wie das Haupt). Man
muB demnach, soweit das Menschen miglich ist, die Gesinnung zur Ubereinstim-
mung mit dem Willen Christi Uben, mit Christus dasselbe begehren und sich

mit ihm Uber dasselbe freuen" (644 A).

Um eben diese Identit&dt der Gesinnung zwisechen Christus und dem Menschen zu
erreichen, muB der Mensch das Auge der Seele von den nichtigen Dingen: abwen-
den und stets das erwdgen, was dem Menschen in Christus geschenkt wurde. Im
Meditieren lber die Wohltaten, die wir in Christus erfahren haben, vollzieht
der Mensch einige: Schritte, die den Fortschritt des Lebens in Christus bedeu-
ten: "Wenn unsere Gedanken ‘(Aoytopofl) dies (sc. daB es nichts Erfreuli-
cheres und Heilsameres als das Heilswerk Christi gibt) betrachten und in der
Seele festhalten, so wird erstens nichts Bioses in uns Eingang finden. Wei-
terhin wird beim genaueren Kennenlernen der Wohltaten auch die Sehnsucht nach
dem Wohltdter hinzukommen. Indem wir so sehr stark (sc. ihn) lieben, werden

-8 -



KNA - Okumenische Information Nr. 21, 23. Mai 1979

wvir zu Tatern seiner Gebote und zu Teilhabern an seiner Gesinnung; wie er
sagt: 'wer mich liebt, der wird meine Gebote halten' (Joh. 14,21). AuBerdem
wiirden wir nicht leicht (sc. Christus) preisgeben, wenn wir den eigenen Wert
erkennen wirden, wie groB er ist; wenn wir das uns zugefallene Reich gut
kennen wirden, wirden wir es nicht ertragen, fir den entlaufenen Sklaven
(sc. Teufel) zu arbeiten" (648 BC).

Kabasilas geht nadher auf die Frage ein, was der Gegenstand unserer Be-
trachtungen zu sein hat: die Uberaus groBe Liebe des Herrn, die Wunden sei-
nes Leibes, seine Anteilnahme an der menschlichen Natur und auch die Selig-
preisungen, die er in diesem Zusammenhang eingehend erl&dutert (661 B ff.).
Diese Betrachtungen miissen von Ausdauer sein: "Denn wie das Feuer nicht zur
Wirkung kommt, wenn man es zwar an die Gegenstande heranbringt, doch ohne,
da es andauernd mit ihnen in Beriihrung bleibt, ebensowenig wird eine seltene
und immer wieder unterbrochene Betrachtung das Herz zu irgendeiner Leiden-

schaft (7&80¢ ) fihren. Es bedarf eben einer lingeren und zusammenhingen-
den Zeit" (653 D).

Wenn man diesen hier kurz beschriebenen Weg wandelt, bewahrt man die von den
Sakramenten empfangenen Gaben. Das Leben, welches somit gestaltet wird, ist
ein Beweis dafir, daB menschliche Tugend und gottliche Gnade zusammenpassen.
Denn was von uns verlangt wird, ist, daB wir das Gute wollen und daB unsere
Gesinnung recht sei (688 C). Gott fordert von uns nichts anderes als "Friichte
des Willens" (688 D: QgAfoewe zuxpiﬂaﬁq ); die von uns verlangte Befol-
gung der Gesetze Gottes ist durchaus Sache des Wollens (689 A: T8 HE& alioxt
tohg vdpove Thg yvdung &rav &otl ). Der Mensch muB in seiner Anstren-
gung stets bemiiht sein, das moralische Bose, die Siinde, zu vermeiden. Denn
die Siunde ist das, was ihn seiner Freiheit beraubt und Kummer verursacht. Es
gilt deshalb, das Gute zu betdtigen. Die Liebe zu Gott und die Freude, die
man hierbei erféhrt, sind fir Kabasilas die hodchsten Gliter des Lebens in
Christus. "In dieser Liebe und Freude besteht das selig Leben" (724 C). Die-
ses Leben ist hier auf Erden zum Teil verborgen. Es ist der Anfang und das
Pfandgeld des vollkommenen Lebens, das den Seligen erst im kommenden Aon ver-
sprochen wurde. -

Ich habe versucht, hier einige Gedanken von Nikolaos Kabasilas im Hinblick
auf das Leben in Christus in groBen Ziigen wiederzugeben. Hauptgegenstand
meiner Ausfiihrungen war das sakramentale Leben, welches nach Kabasilas uns
mit Gott verbindet. Diese Verbindung kann als eine mystische bezeichnet wer-
den. Doch hat dies nichts mit der Mystik zu tun, von der wir in der heuti-
gen Zeit viel horen und Uberflutet sind. Es ist die geheimnisvolle Vereini-
gung des Menschen mit Christus in den’ Gaben des Hl. Geistes, die wir in den
Sakramenten der -Taufe, der Salbung und der Hl. Eucharistie empfangen. Es

ist die sakramentale Vereinigung mit Gott, die von altersher in der Kirche
gelehrt wird. Diese Vereinigung ist eine Vorwegnahme jener Wirklichkeit,

die die Seligen und Heiligen nach dem Tode haben werden, wenn ihnen "die
klare Schau Gottes" geschenkt wird (724 B: ©gol noboo® Hewplo ). "Wir
sehen namlich jetzt durch einen Spiegel, ratselhaft, dann aber von Angesicht
zu Angesicht" (1 Kor. 13,12). (KNA/OK1/21/496)

Gefahr der Kirchenspaltung gebannt

Nev York, 23. Mai (KNA) Fast zwei Jahre nach der Abtrennung einiger Split-
tergruppen von der Episkopalkirche in den USA ist die anglikanische Kirchen-
leitung in New York liberzeugt, daB es nicht zu einer groBen Spaltung kommen
vird. Bisher haben sich nur etwa 25.000 der rund 2,8 Millionen Mitglieder

der "Anglikanischen Kirche von Nordamerika" oder anderen Sondergemeinschaf-
ten angeschlossen. Diese hatten sich aus Protest gegen den BeschluB der Ge-
neralsynode gebildet, auch Frauen zum Pfarramt zuzulassen und eine Reform

des anglikanischen Gebetbuchs: von 1928 vorzunehmen. (KNA/UOKI/21/497)

-9 -



