L3
Fehiende Seitsn

73 Werbung

e
%emndices

ORTHODOXES FORUM

Zeitschrift des Instituts
fiir Orthodoxe Theologie der Universitidt Miinchen

4. Jahrgang

1990

Heft 142




ORTHODOXES FORUM

Zeitschrift des Instituts
fiir Orthodoxe Theologie der Universitit Miinchen
Herausgegeben von o. Prof. Dr. phil., Dr.theol. Theodor Nikolaou

Schriftleitung:  Prof. Dr. Dr. Theodor Nikolaou
Kyriakos Savvidis

Manuskripte, redaktionelle Zuschriften und Besprechungsexemplare sind zu richten an:
»Orthodoxes Forum«
Institut fiir Orthodoxe Theologie der Universitit Miinchen
Ludwigstraie 29
D-8000 Miinchen 22

Nachdruck nur mit Genehmigung der Schriftleitung.

Biicher fiir Besprechungen werden direkt angefordert. Unverlangte Rezensionsexemplare kdnnen
nicht zurlickgesandt werden; sie werden der Institutsbibliothek zugefiihrt.

Bezugsbedingungen: Das »Orthodoxe Forum« erscheint zweimal im Jahr und kann beim Verlag oder
bei allen Buchhandlungen bestellt werden. Jahresabonnement 42,— DM zuziiglich Versandkosten.
Einzelheft 22,— DM.

Abbestellungen konnen mit dreimonatiger Kiindigungsfrist nur zum Jahresende angenommen
werden.

Gesamtherstellung: EOS Druckerei, D-8917 St. Ottilien

ISSN 0933-8586

gintiorthek
Munchen



328
JAHRESINHALTSVERZEICHNIS 1990

Johannes Karavidopoulos, Einige kiirzere Lesarten des kirchlichen NT-Textes 5
Wolfram Horandner, Textkritische Beobachtungen zu Georgios Lapithes und Ma-

nuel Chrysaphes . ........... ... it i 9
Johannes Modesto, Idee und Gestalt der Pentarchie in der frithen Kirche .... 23
Christo Temelski, Zur Frage der Verbannung des hl. Method in Schwaben ... 35
Wladimir Iwanow, Ikonenkunst und orthodoxe Spiritualitit ................ 47
Georgios Mantzaridis, Die kirchlichen Dogmen als Wegweiser christlichen
Lebens . ..ot e 57
Stephen Gero, The Experience of the Spirit in the Eastern Christianity ... ... 67
Vlassios Phidas, Die Gewissensfreiheit in der UdSSR (iibers.v. Dimitrios Mo-
SCROS) o 77
Theodor Nikolaou, Der Offizielle Orthodox-Lutherische Dialog. Geschichtlicher
Uberblick und gemeinsame Texte .............. ... i, 83
DOKUMENTE

a) Gemeinsame Texte des Offiziellen Orthodox-Lutherischen Dialogs ........ 99

b) Zweites Treffen der Gemischten Theologischen Kommission der Orthodoxen
Kirche und der Ostlichen Orthodoxen Kirche (iibers.v. Kyriakos Savvidis) .. 99

¢) Patriarchalschreiben zum kanonischen Gedéachtnis (iibers. v. Kyriakos Sawidis) . 105

REZENSIONEN

Maria Brun, Orthodoxe Stimmen zum II. Vatikanum. Ein Beitrag zur Uberwindung
der Trennung (K.B. Kallinikos) — G. Podskalsky, Griechische Theologie in der
Zeit der Tiirkenherrschaft (Th.Nikolaou) — J. Modesto, Gregor der Grofie
(K. Savvidis) — ANAITAAZIY. 'OplBddoéov ’Exkinaiactikov Ilepiodikov
"Opyavov 106 ‘Ouwviuov Zviloyou (K. Nikolakopoulos) — XPIZTIANOZ.

Tpiunviaia Nouokxavovikn Emifecdpnoic (K. Nikolakopoulos) ............ 109
CHRONIK .. e 119
EINGESANDTE SCHRIFTEN .. ........ ... ... iiiiiiiiaannnnnnnn. 129
AUTOREN ... e 131

ABKURZUNGSVERZEICHNIS . ...... ...ttt 132



GeleltWort . ... e e e

Damaskinos Papandreou, Die Bedeutung der Utrechter Union aus orthodoxer
SICR e e

Harald Rein, Der orthodox-altkatholische Dialog ist abgeschlossen. Folgerungen
und Perspektiven aus altkatholischer Sicht ..............................

Theodor Nikolaou, Der offizielle Orthodox-Altkatholische Dialog ..........

Wassilios Klein, Quellen und Anlage des Gnosis-Kapitels in den Panoplia des
Euthymios Zygadenos .............c..ouiiiinniiiiiiiiiniiinniinaen

Stanley Samuel Harakas, Icon and Ethics ..............................

Theodor Nikolaou, Perspektiven der griechisch-orthodoxen Jugend in der Bun-
desrepublik Deutschland ................ .. ... ... .. .. i

Alexis Kniazeff, Les Droits de I’'Homme dans la perspective chretienne . . ...

DOKUMENTE

A) Patriarchal- und Synodaltomos zur Anerkennung und Bestétigung der Autoke-
phalie der Heiligen Orthodoxen Kirche Georgiens .....................

B) Gemeinsame Texte der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen
Kommission .. ... ...

C) Gemeinsame Erkldrung der Internationalen Gemischten Kommission fiir den
Theologischen Dialog zwischen der Rdmisch-Katholischen Kirche und der
Orthodoxen Kirche (Sechste Vollversammlung, Freising) ..............

REZENSIONEN

Herbert Vorgrimler (Hg.), Karl Rahner. Sehnsucht nach dem geheimnisvollen Gott
(G.L. Miiller) — Maria Luisa Gatti, Massimo il Confessore (K. Savvidis) — Me-
tropolit Pitirim von Volokolamsk und Jurjev (Hg.), Die Russische Orthodoxe Kir-
che (G.Seide) — Dimitrios Salachas, Ta uvotiipia thc xpIGTIAVIKAC UVTEWS
(Bdnticua — Xpioua — Ebyapiotia) oto véo Kwdika Kavovikob Aikaiov
¢ PwuaioxabBorixric ExxkAnciac (Codex Iuris Canonici), (AidAoyog 2)
(Th. Nikolaou) — Byzantinische Mystik. Ein Textbuch aus der »Philokalia«. Band
I: Das Erbe der Mdnchsviter, ausgewahlt und iibersetzt von Klaus Dahme (Th. Ni-
kolaou) — Panayotis K. Christou, To “Ayiov "Opog. Abwvikn IMoliteia —
‘lotopia, Téxvn, Zwn (V.Istavridis) — Adrian Hastings, A History of English
Christianity 1920—1985 (V.Istavridis) — Christos Krikonis, IIpoAeyoueva €ig
mv ’Enavékdoanv tov Ilepiodikob » ’ExxAnoiactikn 'AArfeia Kwvatav-
rivovnélewg 1880—1923« kai tob IMapaptriuatoc Avtob » ‘O Néog IMTownv
1919—-1923« (V.Istavridis) — Stavros T. Anestidis, Mixpaoiatika Xpovika
(VoIstavridis) ....... ..ot e

139

151
173

185
195

215
229

235

238

293



330

CHRONIK ...ttt e e e 309
EINGESANDTE SCHRIFTEN ........ ... .. ... i, 324
ABKURZUNGSVERZEICHNIS . .........oiuittiiiiiiiiiiiiinannns 326

AUTOREN ... i i ettt 327



110 Rezensionen

Gerhard Podskalsky, Griechische Theologie in der Zeit der Tiirkenherrschaft (1453 —1821).
Die Orthodoxie im Spannungsfeld der nachreformatorischen Konfessionen des Westens,
Miinchen: Beck 1988, 439 S. (DM 194.—).

Das letzte (fiinfte) Kapitel des ersten Teiles »Aufrifl und Eingrenzung der Thematik —
Stand der Forschung (Vorarbeiten)« (S. 67—78) fiihrt in den eigentlichen Schwerpunkt die-
ses Buches ein, der den zweiten Teil »Historische Entwicklung« bildet und iiber 100 »grie-
chische« Theologen in der Zeit der Tiirkenherrschaft vorstellt. Man wird in diesem Zu-
sammenhang dem Jesuiten P. volles Verstindnis entgegenbringen miissen, dafl er die The-
matik des Buches eingrenzt und im zweiten Teil »vorrangig nur die Autoren dogmatischer
Traktate im eigentlichen Sinne« zu behandeln beabsichtigt. Gleichzeitig wird man jedoch
bedauern, dafl Abhandlungen aus der exegetischen, historischen und praktischen Theolo-
gie programmatisch »ausgelassen oder nur sekundidr zum Beleg dogmatischer Aussagen
herangezogen werden« (S. 67). Denn dadurch wird der Anspruch des Buches »als Gesamt-



Rezensionen 111

darstellung wie als Nachschlagwerk« (S. VII, vorgebracht von G. Hering im Geleitwort,
das sich auch gegen »Eiferer« richtet und darum selbst gegen gutgemeinte Kritik proble-
matisch macht) weitgehend eingeschrankt. Diese Einschrankung, derer der Autor sich be-
wuBt ist und wohl deretwegen er sein Buch eher »als lockende Anregung« fiir weiterfiih-
rende Studien »denn als abschlieBende Wertung« prasentiert (S. 391), erklirt sich von der
Fiille des Materials und der »verwirrenden Vielgestaltigkeit der Autoren« (S.387), aber
auch von der Tatsache her, daf§ die Zeit, iiber die das Buch sich erstreckt, insgesamt syste-
matisch wenig erforscht wurde. Die gleichen Griinde zwingen auch den Rezensenten, sich
zum einen auf eine knappe Vorstellung des Werkes, und zum anderen auf einige kritische
Bemerkungen zu beschrinken.

Im ersten, viel kiirzeren Teil des Werkes (S. 1-78) bespricht P.»die wichtigsten ge-
schichtlichen Vorbedingungen der nachbyzantinischen Theologie« (S. 67). Fiir solche hilt
er: 1. »Die politische und kirchliche Stellung der (griechischen) Orthodoxie unter der
Fremdherrschaft« (S. 1-16); 2. »Gemeinsamkeiten und Unterschiede im Vergleich zur
spitbyzantinischen Theologiegeschichte« (S. 16—36); 3. »Die Bedeutung des Palamismus
als Element der Beharrung« (S.36—46); 4. »Die neuen Schulen und Druckereien als Ele-
ment der Weiterentwicklung« (S.46—67).

Der zweite Teil des Buches (S. 79—385) umfaBt folgende Kapitel: 1. »Wahrung der Tra-
dition: die griechische Theologie 14511581« (S. 81—117); 2. »Der religiose Humanismus:
Versuch eines Ausgleichs zwischen Ost und West 1581—1629« (S. 117—180); 3. »Die Ortho-
doxie im Spannungsfeld der abendldndischen Konfessionen: Einfliisse der lateinischen
Scholastik 1629—1723/1729« (8. 181—329); 4. »Die Auseinandersetzung mit der Aufkla-
rung: Riickzug auf die eigenen Quellen 1727-1821« (S.329-385).

Ob die Periodisierung der Theologiegeschichte dieser Zeit in vier Abschnitte addquat
ist, mag dahingestellt werden. Die Lénge dieser Kapitel aber, welche zum Teil auf die an
sich bemerkenswerte Fiille des Materials, insbesondere der iiberaus quellen- und literatur-
reichen Anmerkungen zuriickzufiihren ist, erschwert meiner Meinung nach einen handli-
chen und leichten Gebrauch des Werkes. Das ausfiihrliche »Verzeichnis der Autoren,
Titel, Personen und Sachen« (S.409—430), in dem die behandelten Autoren kursiv ge-
druckt sind, ist ganz sicher eine wichtige Hilfe, gleicht aber diese Erschwernis nicht aus.
Vielleicht hitte eine deutlichere Anfithrung und Hervorhebung des Namens des jeweils
neuen Autors im Werk eine Erleichterung gebracht.

Es muBl vorweggeschickt werden, dafl die Verwendung des fiir das Buch so zentralen
Begriffes »griechisch« nicht deutlich genug ist und auch dem informierten Leser Schwie-
rigkeiten bereitet. Offensichtlich versteht P. unter »griechisch« »griechischsprachig« (vgl.
den Titel des Buches, aber auch S. VII, S. 1, passim). Wenn dies so ist, wie 148t sich dann
die Behandlung z. B. von Jurij KriZani¢ (S. 258 ff; vgl. Verzeichnis s. v.), Stefan Javorskij
(S. 308 ff; vgl. Verzeichnis, s. v.) und Feofan Prokopovi¢ (S. 324 ff; vgl. Verzeichnis, s.v.)
erkldren? Reicht etwa der erwihnte »Zusammenhang mit der griechischen Theologie« von
Prokopovié (S.324) als Begriindung fiir die Aufnahme in das Buch aus? LBt sich ein sol-
cher »Zusammenhang« nicht fast beliebig herstellen? Wie steht es z.B. mit Paisij
Veli¢kovskij und seinem Zusammenhang mit der griechischen Theologie? Warum wird er
nur beildufig erwdhnt (vgl. Verzeichnis, s.v.)?



112 Rezensionen

Einen wichtigen und stets wiederkehrenden Bezugspunkt der Ausfithrungen P’s. stellt
die Geschichte des lateinischen Einflusses in den verschiedenen Gebieten dar. Die lateini-
sche Kirchenpolitik wird sogar gelegentlich stirker beriicksichtigt und eingehender be-
handelt als der eigentliche Gegenstand der Abhandlung. So erfihrt der Leser z.B. iiber
die Rolle und die Geschichte der Lateiner auf Kreta, Peloponnes, Eubda und den »Joni-
schen« Inseln verhéltnisméBig mehr als iiber das Leben und die Situation der Orthodoxen
dort (S. 9ff). Der Vf. bedauert hierbei offensichtlich die Tatsache, daB der zwangsweisen
Einfiihrung der Florentiner Union der Erfolg »versagt« blieb und iibersieht wohl den Um-
stand, daB die Florentiner Union ob der fehlenden echten Ubereinkunft in Wahrheit fiir
die Orthodoxen nicht akzeptabel war und ist. Kann man iibrigens in diesem Kontext davon
sprechen, daf8 die lateinische Kirche in traditionell orthodoxen Gebieten (Kreta) »viele
Glédubige an die Orthodoxie verlor« (S. 10)? Wer warb eigentlich Gldubige von wem ab?
In welchem Sinne war der durch die »Bulla cypria« von Papst Alexander IV. (1260) »gefun-
dene KompromiB fiir die Griechen ertriglicher« (S.7), bedeutete diese Bulla doch fast
die Auflosung ihrer Kirche, wie auch aus der Darstellung von P. hervorgeht? Wie verein-
bart sich schlieBlich der 6kumenische Geist des Vfs. mit seiner von orthodoxer Sicht bis-
weilen unakzeptablen und problematischen Verwendung der Begriffe »Union« und
»uniert« (vgl. Verzeichnis, s.v.)?

Wird der Vf. dem »Palamismus« gerecht, wenn er ihn »als Element der Beharrung« be-
handelt (S. 36ff) und von der »Intransigenz des Palamismus« und seinem »einzigartigen
Autorititsanspruch« spricht (S.389)? Abgesehen davon, da der Begriff »Palamismus«
vollig unhaltbar ist, verkennt die Darstellung von P. die grundlegende Bedeutung der Un-
terscheidung zwischen Wesenheit und Energien Gottes sowohl fiir eine rechte Gotteser-
kenntnis als auch fiir eine echte Gemeinschaft des Menschen mit Gott. Wenn hier von der
grundlegenden Bedeutung dieser Unterscheidung die Rede ist, so ist sie selbstverstindlich
im Sinne der kirchlichen Lehre (Doktrin) und nicht des Dogmas eines kumenischen
Konzils zu verstehen. Darauf macht auch D. Dimitrievié in seinem Artikel (Ostk. Stud.
34, 1985, 325—330) aufmerksam, den der Vf. als einziges Beispiel eines orthodoxen
Theologen fiir die Infragestellung des »Palamismus« zitiert (S.389). Inhaltlich gibt der
kleine Aufsatz von Dimitrievié, der sich auf die Rolle des heiligen Sava konzentriert,
wenig her; seine Einwinde gegen die Entscheidung der Synode von 1351 im Hinblick auf
die Vereinigung des Menschen »mit den Energien Gottes, nicht mit seinem Wesen« blei-
ben unklar und erlauben nicht die Schluifolgerung, da8 er die Lehre der Kirche iiber das
Heil des Menschen der Gnade nach — was der oben genannten Unterscheidung zugrunde-
liegt — tatsdchlich verneint.

P. spricht gelegentlich von der »Polemik« der griechisch-orthodoxen Theologie dieser
Zeit (z.B. S.67) oder von »griechischen Polemisten (sic)« ( S.69). Dabei unternimmt er
aber nicht den Versuch, den Hintergrund fiir diese »Polemik« zu erldutern, und es bleibt
unerwihnt, da die heftigen Auseinandersetzungen oft die iiberlebensnotwendige Antwort
auf die Glaubenspropaganda lateinischer und protestantischer »Missionare« war. Die
Theologie der behandelten Epoche ist tief durch die vom Westen her eingefiihrte, z. T. vol-
lig fremdartige Problematik geprigt und beeinfluit. Diese Perspektive wird von P. wenig
beachtet. Und gerade dies ist wohl auch der Grund, warum er fiir den von Florovsky ge-



Rezensionen 113

pragten Begriff »Pseudomorphose« zur Bezeichnung der orthodoxen Theologie wihrend
der Tiirkenherrschaft so geringes Verstdndnis aufbringt. Es ist zunichst ganz gewif§ posi-
tiv zu bewerten, da8 P. durch die Ablehnung dieses Begriffes die Bedeutung der orthodo-
xen Theologie dieser Zeit aufzuwerten sucht (S. 67 ff, 387—391). Aber iibersicht er hierbei
nicht die Tatsache,.daB die orthodoxe Theologie in dieser Zeit weitgehend die eigene Wur-
zel, die griechisch-patristische Theologie, vernachlissigt hat und sich iiber weite Strecken
der fir sie fremden Argumentation der reformatorischen und gegenreformatorischen
Theologie bedient hat? Florovsky — der unabhéngig von diesem Begriff der Sache nach
in der modernen orthodoxen Theologie Zustimmung findet — hat mit seinem Lebenswerk
den Weg gezeigt, der die eigentliche Konstante in Theologie und Kirche schlechthin bil-
det: Zuriick zu den unverfilschten Quellen unseres christlichen Glaubens, zu dem
Glauben der Apostel und der Kirchenviiter. Demgegeniiber bildet die orthodoxe Theo-
logie der bearbeiteten Epoche in ihrer Anlehnung an die westliche Theologie eine »Pseu-
domorphose«. Vielleicht gilt diese Bezeichnung sogar fiir die Theologie aller Zeiten, inso-
fern sie nicht im Konsens mit der apostolischen Uberlieferung steht und eine »Neuerung«
darstellt. Von dem Begriff der »Pseudomorphose« werden iibrigens der Glaube der ortho-
doxen Volker und die »Neomartyrer« (S. 391) wihrend der politischen Wirren damals und
auch heute nicht tangiert.

Es ist ebenfalls nicht nur eine Frage des Blickwinkels, wenn es um die Beurteilung des
griechischen Kollegs (St. Athanasios) von Rom geht. Der orthodoxe Theologe wird P. in
seinem Urteil iiber diese Griindung von Papst Gregor XIII. im Jahr 1577, daB ihr »eine
kaum zu iiberschitzende Bedeutung zukommt«, schwer folgen konnen, war sie doch nach
den eigenen Worten des Vfs. »Mittel zur Férderung bzw. Wiederherstellung der Union mit
der Ostkirche« (S.33), was schlicht und einfach Mittel der vielféltigen Proselytismusbe-
miihungen bedeutet. Das Gleiche betrifft die Aktivititen der im Jahr 1622 durch Gregor
XV. gegriindeten »Sacra Congregatio de propaganda Fide« und die Rolle der verschiede-
nen Orden, insbesondere der Jesuiten.

Das Werk enthdlt auch zwei Exkurse: Im I. wird »Der Eucharistiestreit des
17. Jahrhunderts« (S. 392—396) iiber den scholastischen Begriff der »Transsubstantiation«
umrissen, den der Vf. iibertreibend zur »bedeutendsten theologischen Einzeldebatte in der
Turkokratie« deklariert. In »Exkurs Il« (S. 396—402) werden die Patriarchenlisten fiir die
Zeit von 1453 bis 1821 der Patriarchate von Konstantinopel, Alexandreia und Jerusalem
angefiihrt. Hierbei wird mit einer nicht ganz stichhaltigen kurzen Erklarung' die Patriar-

! Die Erklirung lautet: »das inzwischen arabischsprachige Antiocheia spielte in der Theologiegeschichte der
Turkokratie nur eine untergeordnete Rolle und wurde von der Forschung stiefmiitterlich behandelt« (S.396).
Dazu laft sich sagen: Das Patriarchat von Antiocheia schlo auch Provinzen (z. B. Adana) ein, die griechisch-
sprachig waren; auflerdem hat es viele Patriarchen [z.B. Euthymios II. (t1635), Euthymios III. aus Chios
(11647), Athanasios IV. (fum 1726) und Silvestros (1 1766)] gegeben, die entweder des Griechischen méchtig
waren oder deren »Zusammenhang mit der griechischen Theologie« leicht nachweisbar ist und die einige theolo-
gische Abhandlungen in griechischer bzw. in arabischer Sprache verfafit haben. Auch hier wire es von besonde-
rem Interesse, nach den Hintergriinden zu suchen, warum das Patriarchat von Antiocheia wihrend der Tiirken-
herrschaft theologiegeschichtlich eine weniger bedeutende Rolle gespielt hat. Hat dies vielleicht auch mit seinem

Uberlebenskampf gegen den lateinischen Proselytismus zu tun, der sich hier stirker als anderswo bemerkbar
machte?



114 Rezensionen

chenliste des Patriarchats von Antiocheia ausgelassen und eine Liste der Metropoliten von
Philadelpheia, die wihrend der Tiirkenherrschaft lange Zeit in Venedig wegen der dort
lebenden Griechen residierten, beigefiigt (S.402). In welchem inhaltlichen Zusammen-
hang zum Buch steht die anschlieend (S.403—405) gedruckte Liste der Pipste? Warum
umfaft diese im Gegensatz zu den anderen die Bischife von Rom von den Anfingen des
Christentums an? Kann man den Apostel Petrus zu den »Pipsten« zihlen?

Sieht man von einer konfessionellen (rémisch-katholischen) Grundtendenz des Buches
ab, auf die sich einige der vorgebrachten Kritikpunkte und Fragen bezogen, hinterlidft es
zweifelsohne einen positiven Gesamteindruck. Besondere Anerkennung verdienen der
Fleil und die Gelehrsamkeit des Autors. Lob gebiihrt ihm (aber auch dem Verlag) eben-
falls dafiir, daB trotz der angefiihrten unzihligen griechischen Literaturtitel die Zahl der
Rechtschreibfehler duBerst gering blieb. Wertvoll scheint mir das Buch nicht zuletzt auch
deshalb, weil es einige Liicken in der Forschung aufspiirt und dadurch viele brauchbare
Anregungen gibt (sei es z.B. eine zuverldssige Monographie iiber Patriarch Jeremias,
S. 114, oder die Edition bislang unveréffentlichter Werke). Alles in allem hat P. — trotz
der konfessionellen Ausrichtung des Buches — das Ziel erreicht, eine »erste Gesamt-
bilanz« (S.391) der behandelten Theologiegeschichte geliefert zu haben; dies gilt sicher-
lich nicht nur fiir den deutschsprachigen Raum.

Theodor Nikolaou, Miinchen



