
Uß 
Fehlende Seititì 
• Werbung 
r " kjer 

Heftindices 

ORTHODOXES FORUM 
Zeitschrift des Instituts 

für Orthodoxe Theologie der Universität München 

4. Jahrgang 1990 Heft 1+Z 



ORTHODOXES FORUM 
Zeitschrift des Instituts 

für Orthodoxe Theologie der Universität München 
Herausgegeben von o. Prof. Dr.phil., Dr.theol. Theodor Nikolaou 

Schriftleitung: Prof. Dr. Dr. Theodor Nikolaou 
Kyriakos Savvidis 

Manuskripte, redaktionelle Zuschriften und Besprechungsexemplare sind zu richten an: 
»Orthodoxes Forum« 
Institut für Orthodoxe Theologie der Universität München 
Ludwigstraße 29 
D-8000 München 22 

Nachdruck nur mit Genehmigung der Schriftleitung. 
Bücher für Besprechungen werden direkt angefordert. Unverlangte Rezensionsexemplare können 
nicht zurückgesandt werden; sie werden der Institutsbibliothek zugeführt. 

Bezugsbedingungen: Das »Orthodoxe Forum« erscheint zweimal im Jahr und kann beim Verlag oder 
bei allen Buchhandlungen bestellt werden. Jahresabonnement 42,— DM zuzüglich Versandkosten. 
Einzelheft 22— DM. 
Abbestellungen können mit dreimonatiger Kündigungsfrist nur zum Jahresende angenommen 
werden. 

Gesamtherstellung: EOS Druckerei, D-8917 St. Ottilien 

ISSN 0933-8586 



328 

JAHRESINHALTSVERZEICHNIS 1990 

Johannes Karavidopoulos, Einige kürzere Lesarten des kirchlichen NT-Textes 5 

Wolfram Hörandner, Textkritische Beobachtungen zu Georgios Lapithes und Ma­
nuel Chrysaphes 9 

Johannes Modesto, Idee und Gestalt der Pentarchie in der frühen Kirche 23 

Christo Temelski, Zur Frage der Verbannung des hl. Method in Schwaben . . . 35 

Wladimir Iwanow, Ikonenkunst und orthodoxe Spiritualität 47 

Georgios Mantzaridis, Die kirchlichen Dogmen als Wegweiser christlichen 
Lebens 57 

Stephen Gero, The Experience of the Spirit in the Eastern Christianity 67 

Vlassios Phidas, Die Gewissensfreiheit in der UdSSR (übers, v. Dimitrios Mo-
schos) 77 

Theodor Nikolaou, Der Offizielle Orthodox-Lutherische Dialog. Geschichtlicher 
Überblick und gemeinsame Texte 83 

D O K U M E N T E 

a) Gemeinsame Texte des Offiziellen Orthodox-Lutherischen Dialogs 99 

b) Zweites Treffen der Gemischten Theologischen Kommission der Orthodoxen 
Kirche und der Östlichen Orthodoxen Kirche (übers, v. Kyriakos Sawidis) . . 99 

c) Patriarchalschreiben zum kanonischen Gedächtnis (übers, v. Kyriakos Sawidis). 105 

R E Z E N S I O N E N 
Maria Brun, Orthodoxe Stimmen zum II. Vatikanum. Ein Beitrag zur Überwindung 
der Trennung (K. B . Kallinikos) — G. Podskalsky, Griechische Theologie in der 
Zeit der Türkenherrschaft (Th. Nikolaou) — J. Modesto, Gregor der Große 
(K . Sawidis) — ANATIAAZIZ. 'OpOoôoÇov "EKKkr\oiaoxiKÒv IJepiooiKÒv 
"Opyavov rov 'OJUCDVVJUOV Zvkkóyov (K. Nikolakopoulos) — XPIZTIANOZ. 
Tpipirjviaia NopoKavoviKr) 'EmOeœprfaiç (K . Nikolakopoulos) 109 

CHRONIK 119 

EINGESANDTE SCHRIFTEN 129 

A U T O R E N 131 

ABKÜRZUNGSVERZEICHNIS 132 



329 

Geleitwort 137 

Damaskinos Papandreou, Die Bedeutung der Utrechter Union aus orthodoxer 
Sicht : 139 

Harald Rein, Der orthodox-altkatholische Dialog ist abgeschlossen. Folgerungen 
und Perspektiven aus altkatholischer Sicht 151 

Theodor Nikolaou, Der offizielle Orthodox-Altkatholische Dialog 173 

Wassilios Kle in , Quellen und Anlage des Gnosis-Kapitels in den Panoplia des 
Euthymios Zygadenos 185 

Stanley Samuel Harakas, Icon and Ethics 195 

Theodor Nikolaou, Perspektiven der griechisch-orthodoxen Jugend in der Bun­
desrepublik Deutschland 215 

Alexis Kniazeff, Les Droits de l'Homme dans la perspective chrétienne 229 

D O K U M E N T E 

A) Patriarchal- und Synodaltomos zur Anerkennung und Bestätigung der Autoke-
phalie der Heiligen Orthodoxen Kirche Georgiens 235 

B) Gemeinsame Texte der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen 
Kommission 238 

C) Gemeinsame Erklärung der Internationalen Gemischten Kommission für den 
Theologischen Dialog zwischen der Römisch-Katholischen Kirche und der 
Orthodoxen Kirche (Sechste Vollversammlung, Freising) 293 

R E Z E N S I O N E N 

Herbert Vorgrimler (Hg.), Karl Rahner. Sehnsucht nach dem geheimnisvollen Gott 
(G. L . Müller) — Maria Luisa Gatti, Massimo i l Confessore (K. Sawidis) — Me­
tropolit Pitirim von Volokolamsk und Jurjev (Hg.), Die Russische Orthodoxe Kir ­
che (G.Seide) — Dimitrios Salachas, Tà pvGxrjpia rfjç x/Nor/av/AC/fe pvtjaecoç 
(Bànxiapa — Xpiapa — Evxapioxia) axò véo KœôiKa KavoviKOV Amaiov 
xfjç PajßaioKaöoXiKfjc EKKXnaiaç (Codex Iuris Canonici), (AiâXoyoç 2) 
(Th. Nikolaou) — Byzantinische Mystik. Ein Textbuch aus der »Philokalia«. Band 
I: Das Erbe der Mönchsväter, ausgewählt und übersetzt von Klaus Dahme (Th. N i ­
kolaou) — Panayotis K. Christou, To "Ayiov "Opoç. 'AOœviKrj IJoÀixeia — 
loxopia, Texvq, Zcof/ (V. Istavridis) — Adrian Hastings, A History of English 
Christianity 1920—1985 (V.Istavridis) — Christos Krikonis, IlpoXeyópeva eiç 
rf)v EnavéKÔoorjv TOO IJepiooiKoO »EKKArjaiaaxiKrj 'AkrjOeia Kœvoxav-
xivovnokeœç 1880-1923« Kai rov Tlapapxrtpaxoq AÙTOV »'0 Néoç IJoipifv 
1919-1923« (V. Istavridis) — Stavros T.Anestidis, MiKpaaiaxiKà XpoviKà 
(V. Istavridis) 297 



330 

CHRONIK 309 

E I N G E S A N D T E SCHRIFTEN 324 

ABKÜRZUNGSVERZEICHNIS 326 

A U T O R E N 327 



110 Rezensionen 

Gerhard Podskalsky, Griechische Theologie in der Zeit der Türkenherrschaft (1453—1821). 
Die Orthodoxie im Spannungsfeld der nachreformatorischen Konfessionen des Westens, 
München: Beck 1988, 439 S. ( D M 194.-). 

Das letzte (fünfte) Kapitel des ersten Teiles »Aufriß und Eingrenzung der Thematik — 
Stand der Forschung (Vorarbeiten)« (S. 67-78) führt in den eigentlichen Schwerpunkt die­
ses Buches ein, der den zweiten Teil »Historische Entwicklung« bildet und über 100 »grie­
chische« Theologen in der Zeit der Türkenherrschaft vorstellt. Man wird in diesem Zu­
sammenhang dem Jesuiten P. volles Verständnis entgegenbringen müssen, daß er die The­
matik des Buches eingrenzt und im zweiten Teil »vorrangig nur die Autoren dogmatischer 
Traktate im eigentlichen Sinne« zu behandeln beabsichtigt. Gleichzeitig wird man jedoch 
bedauern, daß Abhandlungen aus der exegetischen, historischen und praktischen Theolo­
gie programmatisch »ausgelassen oder nur sekundär zum Beleg dogmatischer Aussagen 
herangezogen werden« (S. 67). Denn dadurch wird der Anspruch des Buches »als Gesamt-



Rezensionen 111 

darstellung wie als Nachschlagwerk« (S. VII, vorgebracht von G. Hering im Geleitwort, 
das sich auch gegen »Eiferer« richtet und darum selbst gegen gutgemeinte Kritik proble­
matisch macht) weitgehend eingeschränkt. Diese Einschränkung, derer der Autor sich be­
wußt ist und wohl deretwegen er sein Buch eher »als lockende Anregung« für weiterfüh­
rende Studien »denn als abschließende Wertung« präsentiert (S. 391), erklärt sich von der 
Fülle des Materials und der »verwirrenden Vielgestaltigkeit der Autoren« (S.387), aber 
auch von der Tatsache her, daß die Zeit, über die das Buch sich erstreckt, insgesamt syste­
matisch wenig erforscht wurde. Die gleichen Gründe zwingen auch den Rezensenten, sich 
zum einen auf eine knappe Vorstellung des Werkes, und zum anderen auf einige kritische 
Bemerkungen zu beschränken. 

Im ersten, viel kürzeren Teil des Werkes (S. 1-78) bespricht P.»die wichtigsten ge­
schichtlichen Vorbedingungen der nachbyzantinischen Theologie« (S. 67). Für solche hält 
er: 1. »Die politische und kirchliche Stellung der (griechischen) Orthodoxie unter der 
Fremdherrschaft« (S. 1-16); 2. »Gemeinsamkeiten und Unterschiede im Vergleich zur 
spätbyzantinischen Theologiegeschichte« (S. 16—36); 3. »Die Bedeutung des Palamismus 
als Element der Beharrung« (S. 36-46); 4. »Die neuen Schulen und Druckereien als Ele­
ment der Weiterentwicklung« (S. 46—67). 

Der zweite Teil des Buches (S. 79 -385) umfaßt folgende Kapitel: 1. »Wahrung der Tra­
dition: die griechische Theologie 1451-1581« (S. 81-117); 2. »Der religiöse Humanismus: 
Versuch eines Ausgleichs zwischen Ost und West 1581-1629« (S. 117-180); 3. »Die Ortho­
doxie im Spannungsfeld der abendländischen Konfessionen: Einflüsse der lateinischen 
Scholastik 1629-1723/1729« (S. 181-329); 4. »Die Auseinandersetzung mit der Aufklä­
rung: Rückzug auf die eigenen Quellen 1727-1821« (S. 329-385). 

Ob die Periodisierung der Theologiegeschichte dieser Zeit in vier Abschnitte adäquat 
ist, mag dahingestellt werden. Die Länge dieser Kapitel aber, welche zum Teil auf die an 
sich bemerkenswerte Fülle des Materials, insbesondere der überaus quellen- und literatur­
reichen Anmerkungen zurückzuführen ist, erschwert meiner Meinung nach einen handli­
chen und leichten Gebrauch des Werkes. Das ausführliche »Verzeichnis der Autoren, 
Titel, Personen und Sachen« (S. 409—430), in dem die behandelten Autoren kursiv ge­
druckt sind, ist ganz sicher eine wichtige Hilfe, gleicht aber diese Erschwernis nicht aus. 
Vielleicht hätte eine deutlichere Anführung und Hervorhebung des Namens des jeweils 
neuen Autors im Werk eine Erleichterung gebracht. 

Es muß vorweggeschickt werden, daß die Verwendung des für das Buch so zentralen 
Begriffes »griechisch« nicht deutlich genug ist und auch dem informierten Leser Schwie­
rigkeiten bereitet. Offensichtlich versteht P. unter »griechisch« »griechischsprachig« (vgl. 
den Titel des Buches, aber auch S. VII, S. 1, passim). Wenn dies so ist, wie läßt sich dann 
die Behandlung z .B. von Jurij Krizanic (S. 258ff; vgl. Verzeichnis s.v.), Stefan Javorskij 
(S. 308ff; vgl. Verzeichnis, s.v.) und Feofan Prokopovié (S. 324ff; vgl. Verzeichnis, s.v.) 
erklären? Reicht etwa der erwähnte »Zusammenhang mit der griechischen Theologie« von 
Prokopovic (S. 324) als Begründung für die Aufnahme in das Buch aus? Läßt sich ein sol­
cher »Zusammenhang« nicht fast beliebig herstellen? Wie steht es z .B. mit Paisij 
Velickovskij und seinem Zusammenhang mit der griechischen Theologie? Warum wird er 
nur beiläufig erwähnt (vgl. Verzeichnis, s.v.)? 



112 Rezensionen 

Einen wichtigen und stets wiederkehrenden Bezugspunkt der Ausführungen P's. stellt 
die Geschichte des lateinischen Einflusses in den verschiedenen Gebieten dar. Die lateini­
sche Kirchenpolitik wird sogar gelegentlich stärker berücksichtigt und eingehender be­
handelt als der eigentliche Gegenstand der Abhandlung. So erfahrt der Leser z. B. über 
die Rolle und die Geschichte der Lateiner auf Kreta, Peloponnes, Euböa und den »Joni­
schen« Inseln verhältnismäßig mehr als über das Leben und die Situation der Orthodoxen 
dort (S. 9ff). Der Vf. bedauert hierbei offensichtlich die Tatsache, daß der zwangsweisen 
Einfuhrung der Florentiner Union der Erfolg »versagt« blieb und übersieht wohl den Um­
stand, daß die Florentiner Union ob der fehlenden echten Übereinkunft in Wahrheit für 
die Orthodoxen nicht akzeptabel war und ist. Kann man übrigens in diesem Kontext davon 
sprechen, daß die lateinische Kirche in traditionell orthodoxen Gebieten (Kreta) »viele 
Gläubige an die Orthodoxie verlor« (S. 10)? Wer warb eigentlich Gläubige von wem ab? 
In welchem Sinne war der durch die »Bulla cypria« von Papst Alexander IV. (1260) »gefun­
dene Kompromiß für die Griechen erträglicher« (S.7), bedeutete diese Bulla doch fast 
die Auflösung ihrer Kirche, wie auch aus der Darstellung von P. hervorgeht? Wie verein­
bart sich schließlich der ökumenische Geist des Vfs. mit seiner von orthodoxer Sicht bis­
weilen unakzeptablen und problematischen Verwendung der Begriffe »Union« und 
»uniert« (vgl. Verzeichnis, s.v.)? 

Wird der Vf. dem »Palamismus« gerecht, wenn er ihn »als Element der Beharrung« be­
handelt (S. 36 ff) und von der »Intransigenz des Palamismus« und seinem »einzigartigen 
Autoritätsanspruch« spricht (S.389)? Abgesehen davon, daß der Begriff »Palamismus« 
völlig unhaltbar ist, verkennt die Darstellung von P. die grundlegende Bedeutung der Un­
terscheidung zwischen Wesenheit und Energien Gottes sowohl für eine rechte Gotteser­
kenntnis als auch für eine echte Gemeinschaft des Menschen mit Gott. Wenn hier von der 
grundlegenden Bedeutung dieser Unterscheidung die Rede ist, so ist sie selbstverständlich 
im Sinne der kirchlichen Lehre (Doktrin) und nicht des Dogmas eines ökumenischen 
Konzils zu verstehen. Darauf macht auch D. Dimitrievic in seinem Artikel (Ostk. Stud. 
34, 1985, 325-330) aufmerksam, den der Vf. als einziges Beispiel eines orthodoxen 
Theologen für die Infragestellung des »Palamismus« zitiert (S.389). Inhaltlich gibt der 
kleine Aufsatz von Dimitrievic, der sich auf die Rolle des heiligen Sava konzentriert, 
wenig her; seine Einwände gegen die Entscheidung der Synode von 1351 im Hinblick auf 
die Vereinigung des Menschen »mit den Energien Gottes, nicht mit seinem Wesen« blei­
ben unklar und erlauben nicht die Schlußfolgerung, daß er die Lehre der Kirche über das 
Heil des Menschen der Gnade nach — was der oben genannten Unterscheidung zugrunde­
liegt — tatsächlich verneint. 

R spricht gelegentlich von der »Polemik« der griechisch-orthodoxen Theologie dieser 
Zeit (z.B. S.67) oder von »griechischen Polemisten (sie)« ( S.69). Dabei unternimmt er 
aber nicht den Versuch, den Hintergrund für diese »Polemik« zu erläutern, und es bleibt 
unerwähnt, daß die heftigen Auseinandersetzungen oft die überlebensnotwendige Antwort 
auf die Glaubenspropaganda lateinischer und protestantischer »Missionare« war. Die 
Theologie der behandelten Epoche ist tief durch die vom Westen her eingeführte, z. T. völ­
lig fremdartige Problematik geprägt und beeinflußt. Diese Perspektive wird von P. wenig 
beachtet. Und gerade dies ist wohl auch der Grund, warum er für den von Florovsky ge-



Rezensionen 113 

prägten Begriff »Pseudomorphose« zur Bezeichnung der orthodoxen Theologie während 
der Türkenherrschaft so geringes Verständnis aufbringt. Es ist zunächst ganz gewiß posi­
tiv zu bewerten, daß P. durch die Ablehnung dieses Begriffes die Bedeutung der orthodo­
xen Theologie dieser Zeit aufzuwerten sucht (S. 67 ff, 387-391). Aber übersieht er hierbei 
nicht die Tatsache, .daß die orthodoxe Theologie in dieser Zeit weitgehend die eigene Wur­
zel, die griechisch-patristische Theologie, vernachlässigt hat und sich über weite Strecken 
der für sie fremden Argumentation der reformatorischen und gegenreformatorischen 
Theologie bedient hat? Florovsky — der unabhängig von diesem Begriff der Sache nach 
in der modernen orthodoxen Theologie Zustimmung findet — hat mit seinem Lebenswerk 
den Weg gezeigt, der die eigentliche Konstante in Theologie und Kirche schlechthin bil­
det: Zurück zu den unverfälschten Quellen unseres christlichen Glaubens, zu dem 
Glauben der Apostel und der Kirchenväter. Demgegenüber bildet die orthodoxe Theo­
logie der bearbeiteten Epoche in ihrer Anlehnung an die westliche Theologie eine »Pseu­
domorphose«. Vielleicht gilt diese Bezeichnung sogar für die Theologie aller Zeiten, inso­
fern sie nicht im Konsens mit der apostolischen Überlieferung steht und eine »Neuerung« 
darstellt. Von dem Begriff der »Pseudomorphose« werden übrigens der Glaube der ortho­
doxen Völker und die »Neomartyrer« (S. 391) während der politischen Wirren damals und 
auch heute nicht tangiert. 

Es ist ebenfalls nicht nur eine Frage des Blickwinkels, wenn es um die Beurteilung des 
griechischen Kollegs (St. Athanasios) von Rom geht. Der orthodoxe Theologe wird P. in 
seinem Urteil über diese Gründung von Papst Gregor XIII. im Jahr 1577, daß ihr »eine 
kaum zu überschätzende Bedeutung zukommt«, schwer folgen können, war sie doch nach 
den eigenen Worten des Vfs. »Mittel zur Förderung bzw. Wiederherstellung der Union mit 
der Ostkirche« (S.33), was schlicht und einfach Mittel der vielfaltigen Proselytismusbe-
mühungen bedeutet. Das Gleiche betrifft die Aktivitäten der im Jahr 1622 durch Gregor 
X V . gegründeten »Sacra Congregatio de propaganda Fide« und die Rolle der verschiede­
nen Orden, insbesondere der Jesuiten. 

Das Werk enthält auch zwei Exkurse: Im I. wird »Der Eucharistiestreit des 
17. Jahrhunderts« (S. 392-396) über den scholastischen Begriff der »Transsubstantiation« 
umrissen, den der Vf. übertreibend zur »bedeutendsten theologischen Einzeldebatte in der 
TXirkokratie« deklariert. In »Exkurs II« (S. 396-402) werden die Patriarchenlisten für die 
Zeit von 1453 bis 1821 der Patriarchate von Konstantinopel, Alexandreia und Jerusalem 
angeführt. Hierbei wird mit einer nicht ganz stichhaltigen kurzen Erklärung 1 die Patriar-

1 Die Erklärung lautet: »das inzwischen arabischsprachige Antiocheia spielte in der Theologiegeschichte der 
1\irkokratie nur eine untergeordnete Rolle und wurde von der Forschung stiefmütterlich behandelt« (S.396). 
Dazu läßt sich sagen: Das Patriarchat von Antiocheia schloß auch Provinzen (z. B. Adana) ein, die griechisch-
sprachig waren; außerdem hat es viele Patriarchen [z.B. Euthymios II. (t 1635), Euthymios III. aus Chios 
(t 1647), Athanasios IV. (fum 1726) und Silvestros (t 1766)] gegeben, die entweder des Griechischen mächtig 
waren oder deren »Zusammenhang mit der griechischen Theologie« leicht nachweisbar ist und die einige theolo­
gische Abhandlungen in griechischer bzw. in arabischer Sprache verfaßt haben. Auch hier wäre es von besonde­
rem Interesse, nach den Hintergründen zu suchen, warum das Patriarchat von Antiocheia während der Türken­
herrschaft theologiegeschichtlich eine weniger bedeutende Rolle gespielt hat. Hat dies vielleicht auch mit seinem 
Überlebenskampf gegen den lateinischen Proselytismus zu tun, der sich hier stärker als anderswo bemerkbar 
machte? 



114 Rezensionen 

chenliste des Patriarchats von Antiocheia ausgelassen und eine Liste der Metropoliten von 
Philadelpheia, die während der Türkenherrschaft lange Zeit in Venedig wegen der dort 
lebenden Griechen residierten, beigefügt (S.402). In welchem inhaltlichen Zusammen­
hang zum Buch steht die anschließend (S. 403—405) gedruckte Liste der Päpste? Warum 
umfaßt diese im Gegensatz zu den anderen die Bischöfe von Rom von den Anfangen des 
Christentums an? Kann man den Apostel Petrus zu den »Päpsten« zählen? 

Sieht man von einer konfessionellen (römisch-katholischen) Grundtendenz des Buches 
ab, auf die sich einige der vorgebrachten Kritikpunkte und Fragen bezogen, hinterläßt es 
zweifelsohne einen positiven Gesamteindruck. Besondere Anerkennung verdienen der 
Fleiß und die Gelehrsamkeit des Autors. Lob gebührt ihm (aber auch dem Verlag) eben­
falls dafür, daß trotz der angeführten unzähligen griechischen Literaturtitel die Zahl der 
Rechtschreibfehler äußerst gering blieb. Wertvoll scheint mir das Buch nicht zuletzt auch 
deshalb, weil es einige Lücken in der Forschung aufspürt und dadurch viele brauchbare 
Anregungen gibt (sei es z .B. eine zuverlässige Monographie über Patriarch Jeremias, 
S. 114, oder die Edition bislang unveröffentlichter Werke). Alles in allem hat P. — trotz 
der konfessionellen Ausrichtung des Buches — das Ziel erreicht, eine »erste Gesamt­
bilanz« (S.391) der behandelten Theologiegeschichte geliefert zu haben; dies gilt sicher­
lich nicht nur für den deutschsprachigen Raum. 

Theodor Nikolaou, München 


