
	
 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
Münchener Beiträge  
zur Politikwissenschaft 
 
herausgegeben vom  
Geschwister-Scholl-Institut 
für Politikwissenschaft 

 
 

 
2018 
 
Judith Schrenk 

 
Ästhetik der Existenz 
Wege aus der Unfreiheit bei 
Adorno und Foucault. 
 

 
 

Bachelorarbeit bei  
PD Dr. Christian Schwaabe 
2017 

GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT 
FÜR POLITIKWISSENSCHAFT 



 

 

INHALTSVERZEICHNIS 

1 Einleitung ...................................................................................................................................... 3 

2 Das Subjekt in der kritischen Theorie Adornos und Horkheimers ............................................... 6 

2.1.Die Rolle des Subjekts in der Dialektik der Aufklärung ........................................................ 6 

2.2.Auswege aus dem Verblendungszusammenhang bei Adorno und Horkheimer .................. 13 

2.3.Befreiung durch Erkenntnis – Eingedenken als Rettung aus der Unfreiheit? ...................... 18 

3 Im Nexus von Macht und Wissen – Das Foucaultsche Subjekt und die Ethik des Selbst .......... 21 

3.1.Die Subjektkonzeption im Werk Michel Foucaults ............................................................. 21 

3.2.Das Foucault‘sche Subjekt – mehr als Effekt und Funktion von Macht .............................. 26 

3.3.Ästhetische Existenz – Techniken der Selbstsorge in Foucaults Spätwerk als Ausweg aus  

      der Fremdbestimmtheit? ....................................................................................................... 30 

4 Fazit ............................................................................................................................................. 32 

Quellenangaben .............................................................................................................................. 35 

Buchquellen ................................................................................................................................ 35 

Aufsätze ...................................................................................................................................... 38 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

 

1 EINLEITUNG 

Ist autonome Lebensführung und individuelle Freiheit eine schiere Illusion oder tatsächlich Realität 

geworden? Dieser Frage gehen Theodor W.  Adorno und Max Horkheimer sowie Michel Foucault 

in ihren Werken auf den Grund. Zentrales Thema ist das Subjekt moderner Gesellschaften und 

seine Rolle innerhalb dieser. Die Beschäftigung mit dem Subjekt ist eine Form der Philosophie, 

die uns als Individuen verschiedener Gemeinschaften direkt betrifft und sich nicht primär mit einer 

moralisch richtigen Form der Vergesellschaftung und des Zusammenlebens in Kollektiven befasst, 

sondern mit der Lebensrealität der Einzelnen. Vor diesem Hintergrund erscheint die Auseinander-

setzung mit Subjektkonzeptionen stets als Stoff für einen relevanten philosophischen Diskurs der 

politischen Theorie. 

Wo das Projekt der Aufklärung von ihren Advokaten als der Schritt des modernen Menschen aus 

Abhängigkeitsverhältnissen und Naturzwängen gesehen wird, da zeichnen Theodor W. Adorno 

und Max Horkheimer, Hauptvertreter der sogenannten 'Frankfurter Schule', in ihrer Dialektik der 

Aufklärung das Bild eines misslungenen Vorhabens. Anstatt durch die Abschaffung des Animis-

mus und die fortschreitende wissenschaftliche Rationalität das große Versprechen des aufkläreri-

schen Bestrebens, die individuelle Freiheit, zu erlangen, setzt sich das moderne Individuum selbst 

den Startpunkt einer neuen Form der Unfreiheit. Die schrittweise Objektivierung ihrer Umwelt 

zum Zwecke des Selbsterhaltes ist der erste Schritt einer misslungenen Emanzipation von der Über-

macht der Natur. Die Menschen beherrschen ihre Umgebung durch den instrumentellen Einsatz 

ihres Vernunftpotentials. Doch gerade diese instrumentell verwendete Vernunft wird einer radika-

len Kritik unterzogen, wird sie doch nach Adorno und Horkheimer selbst zum Herrschaftsmittel. 

Jegliche menschliche Triebe, die dem Genuss und nicht dem Telos des Selbsterhalts und Fort-

schritts dienen, werden ihrer Legitimität beraubt. Das Subjekt in der Gesellschaftsdiagnose der 

Dialektik der Aufklärung tritt in eine neue Form der Abhängigkeit von einem starren System der 

wissenschaftlichen Rationalität, dem alles unterworfen ist. Damit geht die Destruktion jeglicher 

intersubjektiver Wertsphären und Individualität einher. Getragen wird diese neue Form der Unfrei-

heit durch das System der Kulturindustrie. Die Institutionen, die kulturelle Güter hervorbringen, 

sind Träger des gesellschaftlichen Verblendungszusammenhangs. Indem die Konsumentenkreise 



4 

 

für die Massen geöffnet werden und Kunstwerke ihren Wert nur noch über die Nachfrage sowie 

den sich daraus ergebenden Marktwert erhalten, missen diese eine differenzierte Logik und ein 

gesellschaftskritisches Moment. Die Welt wird in ihrer Unabänderlichkeit angepriesen und die 

Subjekte können sich ihrer tatsächlichen Unfreiheit nicht bewusst werden. Adorno und Horkheimer 

präsentieren ein kopfloses Subjekt, das durch heteronome gesellschaftliche Zwänge beschädigt ist. 

Eine ähnlich dystopische anmutende Gesellschaftsdiagnose stellt der französische Philosoph Mi-

chel Foucault in seinem Werk. Das Foucaultsche Subjekt ist ein Produkt gesellschaftlicher Macht-

zusammenhänge, es existiert nur als Effekt und Funktion des von Foucault beschriebenen Nexus 

von Macht und Wissen. Michel Foucault  untersucht in seiner Gesellschaftsanalyse primär die Dis-

kurse der Humanwissenschaften auf historische Existenzbedingungen, die zu bestimmten wissen-

schaftlichen Diskurshoheiten führen. Diese Dynamiken sind historisch kontingent und beeinflus-

sen die Entstehung von Wissen in einer bestimmten geschichtlichen Epoche. Die zentrale Frage in 

Bezug auf diese programmatisch als archäologisch betitelte Untersuchung ist die nach der Konsti-

tution von Subjektivität. Die Unterwerfung des Subjekts unter gesellschaftliche Machtkämpfe um 

das Wissensmonopol lässt es nach Foucault schlicht als Epiphänomen des sogenannten Willens zur 

Macht erscheinen. Seine spezifische Form wird durch Machtzusammenhänge definiert; die Fähig-

keit als Protagonist im eigenen Schaffungsprozess zu agieren bleibt ihm verwehrt. Auch dem 

Foucaultschen Subjekt scheint ein selbstbestimmtes Leben nicht ferner liegen zu können. Das 

Werk Foucaults nimmt Abschied von der Vorstellung einer bestimmten Verfassung des Menschen 

und wendet sich hin zu einem Subjektbild, das den Menschen schlicht als Material ansieht, an dem 

sich Prozesse der Machtausübung und institutionelle Praktiken entfalten. Von dieser Vorstellung 

eines Subjekts, dem die Hände gänzlich gebunden sind, distanziert sich Foucault erst in seinem 

Spätwerk. 

Die vorliegende Arbeit hat es sich zur Aufgabe gemacht, die von den jeweiligen Denkern vorge-

schlagenen Auswege aus den vorgestellten Gesellschaftspathologien zu identifizieren, vorzustellen 

und einer kritischen Untersuchung zu unterziehen. Im ersten Schritt soll hierfür die Subjektkon-

zeption im Werk Adornos und Horkheimers herausgearbeitet werden, um die von den Autoren 

präsentierten Auswege aus den subjektiven Abhängigkeitsverhältnissen hin zu einer ästhetischen 

Form der Existenz kritisch zu prüfen. Die in der Dialektik der Aufklärung eher kryptisch formu-

lierten Handlungsanweisungen, etwa das im Zuge dieser Arbeit vor allem in den Fokus genommene 



5 

 

Erkennen über autonome Kunstwerke, werden in Theodor W. Adornos später verfasster Ästheti-

scher Theorie vertieft. Insofern bezieht sich die vorliegende Arbeit neben der Dialektik der Auf-

klärung konsequenterweise auch auf dieses Werk. Hier soll allerdings nicht die gesamte Ästhe-

tiktheorie Adornos analysiert und vorgestellt, sondern lediglich die für den Ausweg aus dem diag-

nostizierten Verblendungszusammenhang moderner Subjekte relevanten Aspekte miteinbezogen 

werden. In einem darauffolgenden Zwischenresümee werden die Handlungsanweisungen Adornos 

und Horkheimers und der daraus folgende emanzipatorische Anspruch an ihr Subjekt einer kriti-

schen Betrachtung unterzogen. 

Der zweite Teil der Arbeit befasst sich mit dem Werk Michel Foucaults, insbesondere seiner Sub-

jektkonzeption und den in seinem Spätwerk entwickelten Selbstsorgetechniken, die eine ästheti-

sche Existenz abseits des Nexus von Macht und Wissen ermöglichen sollen. Im ersten Schritt soll 

hierfür die Rolle des Subjekts im Denken Foucaults identifiziert werden, die laut dem Philosophen 

die zentrale Thematik und Problematik seines Schaffens darstellt. Bezug genommen wird hier auf 

mehrere Werke Foucaults, die einen repräsentativen Überblick schaffen sollen, etwa die Archäo-

logie des Wissens, Die Ordnung der Dinge, das Nachwort Michel Foucaults in Hubert L. Dreyfus 

und Paul Rabinows Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik oder Die 

Macht der Psychiatrie. Die genannte Primärliteratur kann zum Zwecke der Kohärenz der vorlie-

genden Arbeit nicht auf jeden Aspekt und jegliche Thematik ihres Textkörpers hin beschrieben und 

analysiert werden, vielmehr soll durch ihren Einbezug ein Überblick über die Subjektkonzeption 

im umfassenden Werk Michel Foucaults gegeben werden. Im nachfolgenden Kapitel stellen die 

Techniken der Ethik des Selbst, die im Foucaultschen Spätwerk in Bezug auf antike Praktiken der 

Selbstsorge vorgestellt werden das zentrale Thema dar. Diese sollen überblicksmäßig vorgestellt 

und in Folge dessen kritisch hinterfragt werden. Hier wird etwa Bezug genommen auf Foucaults 

Hermeneutik des Subjekts, Eine Ästhetik der Existenz oder Technologien des Selbst. In einem ab-

schließenden Gesamtfazit möchte die Arbeit die von Theodor W. Adorno und Max Horheimer 

sowie Michel Foucault vorgeschlagenen Auswege aus den gesellschaftlichen Abhängigkeitsver-

hältnissen ihrer jeweiligen Subjekte vergleichen und hinsichtlich ihrer praktischen Umsetzbarkeit 

und Sinnhaftigkeit untersuchen. 



6 

 

2 DAS SUBJEKT IN DER KRITISCHEN THEORIE ADORNOS UND 

HORKHEIMERS 

2.1. DIE ROLLE DES SUBJEKTS IN DER DIALEKTIK DER AUFKLÄRUNG 

Das Leitmotiv des Werkes stellt der Begriff der Aufklärung dar, der nicht im traditionell-histori-

schen Sinne verwendet wird, sondern vielmehr im Sinne der Weber'schen Entzauberung der Welt 

(vgl. Adorno/ Horkheimer 2016: S. 9). Gemeinhin lässt sich Aufklärung zweifach interpretieren; 

einerseits als Konstrukt gesellschaftlicher Emanzipation, gewissermaßen eine Kampfansage an au-

toritäre Gegenkonzepte zu aufklärerischen Leitgedanken, andererseits als Weg der Menschheit aus 

selbstverschuldeter Unmündigkeit, deren Ursprung in der Wissenschaft des modernen Europas 

liegt, wobei Unmündigkeit  als Unvermögen, sich seines eigenen Verstandes zu bedienen definiert 

wird. (vgl. Kant 1969, S. 1)  Die Dialektik der Aufklärung kann auch als Projekt der Autoren ge-

sehen werden, die beiden oben genannten Auslegungsarten des Aufklärungsbegriffs zu versöhnen. 

Die Grundlage für ihre spezifische Auffassung von Aufklärung stellen für Adorno und Horkheimer 

die Dekonstruktion mythischer Erklärungsversuche der Natur, deren Sublimation durch techni-

schen und wirtschaftlichen Fortschritt sowie die rationale Dekonstruktion des Animismus dar: 

„Seit je hat Aufklärung im umfassenden Sinn fortschreitenden Denkens das Ziel 

verfolgt, von den Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren einzusetzen. 

[…] Das Programm der Aufklärung war die Entzauberung der Welt. Sie wollte die 

Mythen auflösen und die Einbildung durch Wissen stürzen.“ 

(Adorno/ Horkheimer, 2016: S. 9) 

Der Verstand ersetzt den Mythos. Adorno und Horkheimer untersuchen die Geschichte und das 

Projekt der Aufklärung kritisch im Licht der gesellschaftlichen Entwicklungen des 20. Jahrhun-

derts. Einst selbst Advokaten des aufklärerischen Projekts, wollen die Autoren dessen den ambi-

valenten Charakter aufzeigen, indem sie die Geschichte der okzidentalen Zivilisation rekonstruie-

ren, die auch eine der destruierten Vernunft im ideellen und praktischen Sinne ist. Was in Form 

des Titelessays erst als antiaufklärerische Polemik anmuten mag, soll sich doch in Form einer De-

monstration der Dialektik von Aufklärung und Mythos um die Rettung ersterer bemühen. Die Di-

alektik der Aufklärung setzt mit der Leitthese ein, dass mit dem sozialen und ökonomischen Fort-

schritt moderner Zivilisationen die Entstehung einer neuen Form der Unfreiheit des Individuums 

einhergeht. Die Aufklärung hat den Pfad einer misslungenen Emanzipation von der Natur gewählt 



7 

 

(vgl. Adorno/ Horkheimer 2016: S. 9-23; Jäger 2004: S. 119-127; Knoll 2002: S. 78-83; Rosen 

1995: S. 121-131; Wiggershaus 2008: S. 365-381). 

Adorno und Horkheimer übertragen eine negative Auslegung des Dialektikbegriffes auf die zivili-

sationsgeschichtliche Entwicklung hin zum schlicht Rationellen und verleihen ihrem Werk eine 

universalgeschichtliche und phänomenologische Dimension. Die Autoren gehen von der verbrei-

teten anthropologischen Annahme aus, dass Individuen nach Selbsterhalt streben und ihr Handeln 

diesem Telos folge. So entspringt Rationalität nach Adorno und Horkheimer schon in prä-animis-

tischen Erklärungsversuchen, die eine Reaktion der Urmenschen auf die Angst vor der Übermacht 

und Unkontrollierbarkeit der Natur darstellen. Bereits mythische Deutungsversuche bedienen sich 

der Vernunft und setzen somit den Beginn eines Rationalisierungsprozesses. Was zu Anbeginn 

ihrer Geschichtsdarstellung noch reflexartiges Anpassen an die den Menschen umgebende Natur 

ist, wird durch die fortschreitende Trennung von Natur und Mensch stetig zur bewussteren Hand-

lung und bietet schließlich die Grundlage für eine Subjekt-Objekt-Dichotomie. An Stelle von mi-

metischen Praktiken tritt organisierte Arbeitsteilung von Individuen, die Natur wird nunmehr durch 

Arbeit beherrscht. Natur ist in der Dialektik der Aufklärung nicht nur Rohmaterial menschlicher 

Geschichte, sondern auch Grundlage für deren Selbstbehauptung. Für Adorno und Horkheimer 

besteht ein klarer – wenn auch nicht explizit dargelegter – Zusammenhang zwischen der Beherr-

schung der Natur und der Beherrschung von Menschen; die Unterwerfung der Natur agitiert dem-

nach auch zwischenmenschliche Verhältnisse. Hier erinnert die Semantik und Gesellschaftsdiag-

nose der Dialektik der Aufklärung an Das Kapital von Karl Marx. Die Entstehung eines Subjekts, 

das den Mythen der prä-aufklärerischen Gesellschaften entrinnen möchte, scheint ein Komplemen-

tärphänomen zum Umgang der Menschheit mit dem Außen, der Natur, zu sein. Die im Zuge des 

propagierten Siegeszuges der Aufklärung glorifizierte Vernunft wird zum Herrschaftsmittel. Die 

Aufklärung hat ihr Versprechen der Autonomie der Individuen nicht erfüllen können, diese unter-

stehen schlicht neuen Machtstrukturen. Adorno und Horkheimer exzerpieren die vermeintliche 

Wahrheit über moderne Gesellschaften im Hinblick auf Herrschaft als Schlüsselphänomen. Die 

Dialektik der Aufklärung will eine radikale Selbstkritik der Vernunft fundieren. Den Prozess des 

gesellschaftlichen Falls in eine neue Form der Barbarei soll durch Selbstbesinnung der Aufklärung 

Einhalt geboten werden. (vgl. Adorno/ Horkheimer 2016: S. 9-23; Jäger 2004: S. 119-127; Knoll 



8 

 

2002: S. 78-83; Rosen 1995: S. 121-131; Schweppenhäuser 1996: S. 27-49, Wiggershaus 2008: S. 

365-381; ebd. 2013: S. 143-161) 

Dem aufklärerischen Prozess wohnt ein ambivalentes Moment inne. Die Gesellschaft steht in der 

Verblendung einer zum Mythos gewordenen Aufklärung. Hat diese doch ihren Ursprung in eben 

diesem Mythos, so fällt sie doch dahin zurück, wo sie begann. Die Entwicklung der neuzeitlichen 

Wissenschaft geht einher mit einem Verschwinden des Sinns, die aufgeklärten Individuen ersetzen 

ihn durch Formel, Ursache und Regel. (vgl. Adorno/ Horkheimer 2016: S. 11) Der Motor der Auf-

klärung wirkt subversiv zersetzend auf intersubjektive Wertsphären. (vgl. Geyer 1997: S. 5) Die 

Aufklärung negiert die Relevanz von Jeglichem, das sich nicht der Nützlichkeit und Berechenbar-

keit fügt. Wissenschaftliche Rationalität wird zum starren System, dem alles unterworfen wird. 

Menschliche Triebregungen, die sich zu diesen Doktrinen konträr verhalten, müssen unterdrückt 

werden. Die Beendigung des vor-subjektiven Chaos durch die Entstehung eines vernunftbegabten 

Subjekts bezahlt dieses mit der Anerkennung von Macht als konstitutives Prinzip zwischenmensch-

licher Beziehungen. Das Subjekt tritt gewissermaßen in eine Abhängigkeit von einer zweiten Na-

tur, konkret einer durch Machtstrukturen formierten Gesellschaft, die dem Individuum als natur-

gegeben präsentiert wird und erscheint. Gleichzeitig findet eine Entfremdung zwischen den Sub-

jekten und der von  ihnen beherrschten Umgebung statt. Das Wesen der Dinge wird zum bloßen 

Substrat von Herrschaftszwängen. Doch Widerstand gegen diese diktatorisch anmutende Aufklä-

rung ist schwer, gewinnt sie doch durch geistige Opposition an Stärke. Auf welches Argument sich 

ihr Gegner auch berufen mag, der Gegenstand ihrer Kritik macht sie zu rationalen Argumenten, 

damit bekennt sich der Kritiker bereits zum kritisierten Prinzip der Rationalität: 

„Auf welche Mythen der Widerstand sich immer berufen mag, schon dadurch, daß 

[sic.] sie in solchem Gegensatz zu Argumenten werden, bekennen sie sich zum Prin-

zip der zersetzenden Rationalität, das sie der Aufklärung vorwerfen. Aufklärung ist 

totalitär.“ 

(Adorno/ Horkheimer, 2016: S. 12) 

Um den Moment des bürgerlichen Subjektwerdens zu identifizieren, wagen Adorno und Horkhei-

mer einen Exkurs in Homers Odyssee. Die Irrfahrten des Odysseus, speziell die Vorbeifahrt an den 

Sirenen, symbolisieren den Weg in die Zivilisation. Den Weggefährten des Odysseus werden die 

Ohren mit Wachs verstopft, so dass sie dem lockenden Gesang der Sirenen nicht lauschen müssen 



9 

 

und ungestört rudern können, während sich der Held selbst zum Zwecke der Handlungsfähigkeit 

und damit symbolisch zur Unterdrückung seiner Triebe an einen Mast ketten lässt. Für Adorno und 

Horkheimer ein Sinnbild des Paradigmas der Selbstbeherrschung, das modernen Gesellschaften 

auf solch hartnäckige Weise inhärent ist. Hier identifizieren die Autoren die dialektischen Zusam-

menhänge zwischen Naturbeherrschung und Naturverfallenheit. Das Werk Homers ist in Adornos 

und Horkheimers Interpretation in keiner Weise ein Ideal bürgerlicher Selbstoptimierung, vielmehr 

ein Zeugnis der Etablierung einer pathologischen Entwicklung. Das konstitutive Moment des Sub-

jekts findet sich im zweckgerichteten Gebrauch der Vernunft. Die Individuen in Homers Werk 

unterdrücken ihre physischen und psychischen Triebe zum Zwecke der Selbsterhaltung. Jedoch 

kann es auch nur als Subjekt Gebrauch von dieser machen. Dieser scheinbare Widerspruch wird 

wohl bewusst nicht aufgelöst, da es nicht um die Bestimmung eines definitiven, real-geschichtli-

chen Moments der Subjektwerdung geht, sondern vielmehr deren verschlungene Wege exzerpiert 

werden sollen. (vgl. Mettin/ Rabuza 2014: S. 63) In Odysseus List zeigt sich das Vermögen der 

Vernunft, die instrumentell eingesetzt wird. Ihr Gebrauch scheint historisch notwendiger Schritt 

zum Zwecke der menschlichen Selbsterhaltung. Er bezahlt diese jedoch mit der Aufgabe seines 

Traumes, indem er seinen Überlebenstrieb priorisiert. Doch der reine Gebrauch der Vernunft durch 

einzelne Individuen kann dem Selbstbehauptungswillen der Menschheit keine ausreichende 

Grundlage bieten, sie muss sich auch entsprechend gesellschaftlich organisieren. Odysseus ent-

kommt den Sirenen nur durch die Arbeit seiner rudernden Weggefährten. Im Zeichen der Aufrecht-

erhaltung ihrer Ordnung wird die Gesellschaft scheinbar unveränderlich. Die Aufklärung selbst 

fällt in den Mythos zurück. Auch die der bürgerlichen Aufklärung des 18. Jahrhunderts nachfol-

genden geschichtlichen Epochen verstricken sich immer weiter in die Abhängigkeit von dieser 

zweiten Natur. Die moderne Gesellschaft verlangt von ihren Mitgliedern Opfer; jegliches Element 

der Individualität, das nicht dem Telos des Selbsterhalts folgt, wird ignoriert und Qualitäten werden 

auf Quantitäten reduziert. Die kreative und humane Vernunft wird nach Adorno und Horkheimer 

zu einer instrumentellen und manipulativen. In letzter Konsequenz induziert eine derart durchstruk-

turierte Gesellschaft Homogenität und findet in der Fundierung moralischer Intuitionen ihre Gren-

zen, was auch in den Werken von De Sade oder Nietzsche problematisiert wird. Diese 'dunklen' 

Schriftsteller hätten nicht wie die unverbesserlichen Advokaten der Aufklärung die Konsequenzen 

des menschlichen Fortschritts bagatellisiert, sondern diese benannt. (vgl. Mettin/ Rabuza 2014: S. 



10 

 

59-67; Adorno/ Horkheimer 2016: S. 39-43/ 50 ff./ 97, Paetzel 2001: S. 25-35, Rosen 1995: S. 121-

131, Schweppenhäuser 1996: S. 27-49) 

Trägerin dieser neuen Form der Unfreiheit ist die Kulturindustrie – die Institutionen, die kulturelle 

Güter produzieren. In ihrem Kapitel „Kulturindustrie. Aufklärung als Massenbetrug“ zeichnen die 

Autoren vor allem in Bezugnahme auf die amerikanische Unterhaltungsindustrie ein dystopisches 

Bild einer Massenkultur. Dies sei der Grund dafür, dass sich die Subjekte ihrer Suppression durch 

die moderne Gesellschaft nicht bewusstwerden; sie ist gewissermaßen die Trägerin des Verblen-

dungszusammenhangs. Kulturindustrie verdrängt durch veranstalteten Frohsinn und erotische, spa-

ßige oder alltägliche Betriebsamkeit jene Erfahrung, die wahre Kunst ausmacht. Ursprünglich nur 

für einen elitären Anteil der Gesellschaft zugängliche Konsumentenkreise werden für die Massen 

geöffnet, eine gewisse Basis an kulturellen Gütern wird verbreitet. Diese Entwicklung schafft die 

Grundlage für eine kommerzialisierte Massenkultur, der ein reflexives und kritisches Moment 

fehlt. Wo traditionelle Kunst systemkritisch agiert, haben Produkte der Massenkultur stets eine 

system-protektive Rolle inne. Der Kunstwert eines Werkes wird durch einen ökonomischen 

Tauschwert und die differenzierte Logik durch straff organisierte, stereotypische Monotonie er-

setzt. Für die Autoren der Dialektik der Aufklärung verdienen die Erzeugnisse der Kulturindustrie 

schlicht den Titel der 'leichten' Kunst, nicht den der autonomen. Der Genuss von Kunst ist kein 

Selbstzweck mehr, er fügt sich ein in die differenzierte Logik des kapitalistischen Systems moder-

ner Gesellschaften: 

„Wenn die objektive gesellschaftliche Tendenz in diesem Weltalter sich in den sub-

jektiven dunklen Absichten der Generaldirektoren inkarniert, so sind es originär die 

der mächtigsten Sektoren der Industrie, Stahl, Petroleum, Elektrizität, Chemie. Die 

Kulturmonopole sind mit ihnen verglichen schwach und abhängig. Sie müssen sich 

sputen, es den wahren Machthabern recht zu machen, damit ihre Sphäre in der 

Massengesellschaft […] nicht einer Folge von Säuberungsaktionen unterworfen 

wird.“ 

(Adorno/ Horkheimer 2016: S. 130) 

Kulturindustrie rechtfertigt die Welt, indem sie diese in ihrer Unabänderlichkeit anpreist. Für A-

dorno ist die Massenkultur in all ihren Ausprägungen und in ihrer perfekten Organisation die ame-

rikanische Version des Totalitarismus. Das Subjekt ist auch als Rezipient nicht frei, ihm werden 



11 

 

durch die Massenkultur Schablonen zur Aufnahme vermittelt, die nur eine bestimmte system-pro-

tektive Verarbeitung der Kunstwerke erlauben. Individuelle Erfahrungswerte werden negiert, der 

Kunstbetrachter gewinnt seine Relevanz rein durch ökonomischen Wert. Die Wirkung von Kunst-

werken wird auf ihren Marktwert denunziert. Die Medien bedienen die Nachfrage eines egalisier-

ten, banalisierten Konsumentenkreises. Die Denunziation auf ökonomischen an Stelle von geisti-

gem Wert greift auch auf den Inhalt der Kulturerzeugnisse über. Der Gehalt wird über den ökono-

mischen Umsatz gerechtfertigt. Kulturinstitutionen, Lichtspiele oder Radiostationen, müssen nicht 

einmal mehr den Anschein wahren, autonome, reflexive oder kreative Kunst zu schaffen, sie sind 

vielmehr Teil eines Marktes der Unterhaltung, auf dem sie wirtschaftlich bestehen müssen. Ihre 

Standards werden durch die Bedürfnisse der Konsumenten festgelegt und dienen der Machtexpan-

sion der ökonomisch Überlegenen: 

„In der Tat ist es der Zirkel von Manipulation und rückwirkendem Bedürfnis, in 

dem die Einheit des Systems immer dichter zusammenschießt. Verschwiegen wird 

dabei, dass der Boden, auf dem die Technik Macht über die Gesellschaft gewinnt, 

die Macht der ökonomisch Stärksten über die Gesellschaft ist.“ 

(Adorno/ Horkheimer 2016: S. 129) 

Die Nachfrage unkritischer, durch das System determinierter Subjekte bestimmt zugleich das Pro-

gramm und wird durch dessen immerwährende Gleichheit wiederum beeinflusst: „Die Verfassung 

des Publikums, die vorgeblich und tatsächlich das System der Kulturindustrie begünstigt, ist ein 

Teil des Systems, nicht dessen Entschuldigung.“ (Adorno/ Horkheimer 2016: S. 130) Es findet 

keine reflektierte, kritische Rezeption und Verarbeitung gesellschaftlicher Entwicklungen durch 

Kunst statt, diese werden stattdessen durch die Kulturindustrie getragen. Vom Individuum der Ge-

sellschaft wird durch die Produktionen der Kulturindustrie keine Leistung gefordert, der Denkpro-

zess wird ihm scheinbar von der Industrie selbst abgenommen. Dieses System ist ein perfides In-

strument sozialer Kontrolle, in das jedes Individuum automatisch gedrängt wird. Von integrativen, 

produktiven Kräften wird die Wirklichkeit-Fiktions-Dichotomie, der ursprünglich ein ideologie-

kritisches Moment innewohnt negiert. Gesellschaftliche Realitäten werden zum starren Schein. Die 

Verdopplung der realen Umstände, getragen vom kulturindustriellen Komplex, verdeckt den realen 

Antagonismus von Schein und Sein und lässt kritisches Eingedenken somit nicht zu, woraus sich 

eine sich verabsolutierende Darstellungskunst entwickelt. Die verwaltete Welt konstituiert sich 

über einen kulturindustriellen Komplex, der verwaltete Güter hervorbringt und ausschließlich dem 



12 

 

Ziel der Profitmaximierung unterstellt ist. Das Subjekt spielt hier die system-konstitutive Rolle des 

passiv konsumierenden Rezipienten. (vgl. Adorno/ Horkheimer 2016: S. 166 ff., Geyer 1997: S. 4 

ff., Jäger 2004: S. 119-127, Rosen 1995: S. 121-131, Schweppenhäuser 1996: S. 148-161, Scholze 

2000: S. 67 ff., Steinert 2008: S. 25-32, Wiggershaus 2013: S. 143-161) 

Dem Subjekt kommt als diesen Herrschaftsdynamiken unterworfenes Individuum eine besondere 

Rolle zu. Adornos und Horkheimers Subjekttheorie zeichnet das Bild eines kopflosen, durch hete-

ronome gesellschaftliche Zwänge beschädigten Subjektes. In der Dialektik der Aufklärung spielt 

es gewissermaßen die Rolle einer historisch bedingten Instanz menschlicher Erkenntnis. Seinen 

eigenen Weg in eine neue Form der Unfreiheit setzend, führt sein Weg aus der Herrschaft der Natur 

in die Herrschaft einer Gesellschaft, die ihm als naturgegeben und alternativlos erscheint. Die Sub-

jekttheorie Adornos und Horkheimers in der Dialektik der Aufklärung ist eine Theorie der patho-

logischen Selbsterhaltung, die in Selbstvernichtung endet. Ihre Urgeschichte der Subjektivität ist 

die spekulative Erläuterung eines Selbsterzeugungsaktes, die die Distanz vom Subjekt zum Objekt 

erklären will. Die Menschen wollen von der Natur schlicht lernen, diese anzuwenden und somit zu 

beherrschen. Der Ursprung dieser zweckgerichteten Beziehung liegt in Opferritualen zu Ehren von 

Naturgöttern. Indem die Menschen den Akt des Opferns rein dazu missbrauchen, ihrem Selbster-

haltungstrieb gerecht zu werden, hier findet sich die erste Form des instrumentellen Gebrauchs von 

Vernunft. Der konstitutive Moment des Subjekts wird demnach durch die an der realen Übermacht 

der Natur zu vollziehende Selbsterhaltung bestimmt. Fortschritt ist somit die Folge des Zwangs zur 

Selbsterhaltung,. Das Denken ist dabei sein Instrument und Werkzeug. Die Freiheit des Subjekts 

wird restringiert auf die rationale Beziehung von Zweck und Mittel der Selbstbehauptung. (vgl. 

Weyand 2001: S. 33) Auch die Beziehung zu seiner Umgebung, die fluktuierende Konnexion zwi-

schen Mensch und Natur, wird in diesem Moment zerstört.  Doch allein der Überlebensdrang von 

Subjekten reicht nicht aus, sie müssen sich diesem Zweck untergeordnet vergesellschaften, um auf 

die Dauer zu bestehen. Die Strukturen dieser Sozietät sind teleologisch ausgerichtet. Das Subjekt 

ist in seinen Handlungen durch gesellschaftliche Strukturen determiniert, handelt allein nach den 

Kriterien einer instrumentellen Vernunft und wähnt sich tragischerweise im Besitz einer nicht vor-

handenen individuellen Freiheit. In einer durch-ökonomisierten Gesellschaft wird authentische und 

autonome Individualität von gleichmacherischen Strukturen destruiert. (vgl. Adorno/ Horkheimer 

2016: S. 19 ff./ 41-50, Geyer 2007: S. 4-6, Gosepath et al. 2008: S. 11-13/ 507-510, Mettin/ Rabuza 



13 

 

2014: S. 60-66, Weyand 2001: S. 31-35)  Das Subjekt ist nicht in der Lage, sich seiner pathologi-

schen Umstände bewusst zu werden: 

„Die Regression der Massen heute ist die Unfähigkeit, mit eigenen Ohren Unge-

hörtes zu hören, Unergriffenes mit eigenen Händen tasten zu können, die neue Ge-

stalt der Verblendung, die jede besiegte mythische ablöst. Durch die Vermittlung 

der totalen, alle Beziehungen und Regelungen erfassenden Gesellschaft hindurch 

werden die Menschen zu eben dem wieder gemacht, wogegen sich das Entwick-

lungsgesetz der Gesellschaft, das Prinzip des Selbst gekehrt hatte: zu bloßen Gat-

tungswesen, einander gleich durch Isolierung in der zwangshaft [sic.] gelenkten 

Kollektivität.“ 

(Adorno/ Horkheimer 2016: S. 43) 

2.2. AUSWEGE AUS DEM VERBLENDUNGSZUSAMMENHANG BEI ADORNO 

UND HORKHEIMER 

Die Dialektik der Aufklärung sieht sich häufig mit der Kritik konfrontiert, sie könne ihren eigenen 

Negativismus nicht rechtfertigen und würden keinen Ausweg aus der von ihr gestellten dystopi-

schen Gesellschaftsdiagnose bieten. So konstatieren Adorno und Horkheimer auch in den dem 

Haupttext des Werkes nachgestellten Aufzeichnungen und Entwürfen, dass jegliches Bemühen um 

Veränderung der gesellschaftlichen Umstände als Makulatur gesehen werden kann: 

„In der Gegenwart gibt es keine Wendung mehr. Wendung der Dinge ist immer die 

zum besseren [sic.]. Wenn aber in Zeiten wie den heutigen die Not am höchsten ist, 

öffnet sich der Himmel und schleudert sein Feuer auf die, die ohnehin verloren 

sind.“ 

(Adorno/ Horkheimer 2016: S. 232) 

Der geschlossene hierarchische Wirklichkeitszusammenhang, den Adorno und Horkheimer in der  

Dialektik der Aufklärung nachzeichnen, und das gesellschaftliche System, das als „zweite Na-

tur“ der Individualität so bedrohlich gegenübersteht, werden keines natürlichen Tod sterben. Der 

ideologische Schein ist kein Schein mehr, der sich über Realität legt; er ist mit dieser verbunden, 

wie Adorno auch in der Negativen Dialektik konstatiert: „Ideologie überlagert nicht das gesell-

schaftliche Sein als ablösbare Schicht, sondern wohnt ihm inne“ (Adorno 1995: S. 248). Jedoch 

belassen es die Autoren nicht bei dieser apodiktischen Diagnose. Im Denken Adornos und Hork-

heimers lässt sich durchaus ein provokatives, progressives Moment identifizieren. Ihre bewusst 



14 

 

genutzte Aporetik dient dazu, das Philosophieren als eine auf Wirkung ausgerichtete Tätigkeit dar-

zustellen. (vgl. Scholze 2004: S. 46-61) So verweisen Adorno und Horkheimer auf den Begriff des 

Nicht-Identischen. Dieses fügt sich nicht in die Gesellschaftsstrukturen ein und bietet einen Weg 

aus der mythischen Naturdialektik. Die mimetischen Potentiale im Subjekt sollen wiederentdeckt 

werden und einen Reflexionsprozess anstoßen. Das individuelle Leid soll als Antrieb für eine re-

flexive Auseinandersetzung mit dem Gebrauch der eigenen Vernunft dienen. Adorno und Hork-

heimer führen mehrere, zumeist unklar formulierte Hinweise auf Auswege aus dem Verblendungs-

zusammenhang an. Die Totalität der gesellschaftlichen Umstände, die das Subjekt gefangen halten, 

wird bereits im Haupttext von den Verfassern angezweifelt. Hier findet sich ein Sammelsurium an 

Gedanken zum sogenannten Eingedenken in die Natur, zur zweiten Reflexion des Denkens. Gegen 

das misslungene Programm der Aufklärung kann die sogenannte Selbstbesinnung helfen. Der not-

wendige Reflexionsprozess wird laut den Autoren der Dialektik der Aufklärung paradoxerweise 

von eben jenem menschlichen Potential induziert, das am Anfang ihrer eigenen Gesellschaftsdiag-

nose steht – dem Denken. Zum anderen führen Adorno und Horkheimer auch konkrete Formen 

dieses Eingedenkens an, etwa über autonome Kunstwerke, wie sie im Kapitel zur Kulturindustrie 

beschrieben werden. (vgl. Geyer 2007: S. 4-6, Scholze 2000: S. 55-72) In ihrem Kapitel „Elemente 

des Antisemitismus. Grenzen der Aufklärung“, in dem sie das idiosynkratische Verhalten der An-

tisemiten als Wut auf die Differenz identifizieren, stellen sie das Bilderverbot ins Zentrum ihrer 

Auseinandersetzung mit der jüdischen Religion (vgl. Adorno/ Horkheimer 2016: S. 217). Zusam-

menfassend stellt das Verbot für sie einen Moment der Versöhnung mit dem Eingedenken der Na-

tur dar. Es spiegelt eine passive Haltung wider, die für Adorno und Horkheimer Parallelen zu 

menschlichem Verhalten aus Zeiten aufweist, als die Natur noch als Schicksal angesehen wurde. 

Der Tradition wohnt eine ideologiekritische Funktion inne. Nicht in jedem Punkt ihrer Bezug-

nahme konkretisiert, wird doch klar, dass das Bilderverbot für Adorno und Horkheimer eine Form 

der zweiten Reflexion darstellt und somit als Beispiel dienen kann. 

Auch im Kapitel „Juliette  oder Aufklärung und Moral“ lässt sich eine Positivphilosophie finden. 

Hier beziehen sich Adorno und Horkheimer auf die Art des Denkens von Nietzsche und De Sade, 

da die beiden dunklen Schriftsteller darin die mythologische Komponente menschlicher Vernunft 

betonen. Mit ihren moralischen Werken hätten sie Licht auf das real existierende Grauen der fehl-



15 

 

geleiteten Aufklärung geworfen. Der ästhetische Blick Nietzsches und De Sades auf die Grausam-

keiten lässt laut den Autoren der Dialektik der Aufklärung eine Rezeption zu, die den Doppelcha-

rakter der Aufklärung erfassen kann. Die Schriften der beiden Autoren würden in ihrer tautologi-

schen Semantik eine reale Wirkung erzielen; in dieser Darstellungsform lasse sich Wahrheit erken-

nen: „Die dunklen Schriftsteller des Bürgertums haben nicht wie seine Apologeten die Konsequen-

zen der Aufklärung durch harmonistische Doktrinen abzubiegen getrachtet.“ (Adorno/ Horkheimer 

2016: S. 126) 

Das Prinzip der Fähigkeit zur innerweltlichen Transparenz weiten Adorno und Horkheimer auf 

Kunstwerke aller Art aus. In ihrem Kapitel zur Kulturindustrie versuchen sie, zwischen Produkten 

dieser und wahren autonomen Kunstwerken zu differenzieren. (vgl. Adorno/ Horkheimer 2016: S. 

128-177, Scholze 2000: S. 55-73) Das Ende authentischer Kunst zugunsten von Kultur erfüllt für 

die Verfasser der Dialektik der Aufklärung ironischerweise die Träume früherer idealistischer Äs-

thetiken, zugleich scheint sie einst als Utopien betrachtete und entwickelte Gesellschaftsentwürfe 

zu verwirklichen. Gemeinsam induzieren diese Umstände allerdings die Delegitmitation ästheti-

schen Einspruchs seitens der wahren Kunst. So führen Adorno und Horkheimer das Element der 

Tragik als Exempel für den Niedergang kritischer Kulturmomente an. Identifizierte Tragik ur-

sprünglich den Konflikt zwischen Gesellschaft und Einzelperson, so dient sie in Zeiten der Mas-

senkultur schlicht dazu, jene zu bedrohen, die sich der Homogenität nicht beugen wollen. Die Li-

quidation der Individualität wird durch den Niedergang der Tragik in ihrem eigentlichen Sinne 

bestätigt und gestärkt. (vgl. Adorno/ Horkheimer 2016: S. 160 f.). Die Rolle des Kunstwerks als 

gesellschaftliches Korrektiv wurde durch seine Instrumentalisierung destruiert. Trotz ihrer dysto-

pischen Diagnose eines Niedergangs der authentischen Kunst beziehen Adorno und Horkheimer 

ihre Hoffnung auf einen Erkenntnismoment aus ebendieser. (vgl. Scholze 2000: S. 63-69) Hier 

spielt der Stil eines Kunstwerkes, in der Kulturindustrie „ästhetisches Äquivalent der Herr-

schaft“ (Adorno/ Horkheimer 2016: S. 138), eine zentrale Rolle. Der Stil ist ein Katalysator, durch 

den Wahrheit in der Kunst in allgemeine, künstlerische Sprache eingeht: „In der Einheit des Stils 

nicht nur des christlichen Mittelalters sondern auch der Renaissance drückt die je verschiedene 

Struktur der sozialen Gewalt sich aus, nicht die dunkle Erfahrung der Beherrschten, in der das 

Allgemeine verschlossen war.“ (Adorno/ Horkheimer 2016: S. 138) Das Kunstwerk soll ebendiese 

Tradition, die den Stil begründet, hinterfragen. 



16 

 

Vertieft werden die Ausführungen zu autonomen Kunstwerken als Ausweg aus dem Verblendungs-

zusammenhang in Theodor W. Adornos Ästhetischer Theorie. Gesellschaft und Kunst stehen in 

einem engen reziproken Zusammenhang. Kunst spiegelt einerseits die Gesellschaft und Tradition 

wider, in und aus der sie entsteht, andererseits wohnt ihr auch gesellschaftskritisches Potential inne. 

Kunst ist die primäre Plattform für eine kritische Auseinandersetzung mit dem Zustand einer So-

zietät. Adornos Werk kann als ein Versuch der Rettung des Nicht-Identischen vor dem gleichma-

cherischen, diskursiven Denken seiner Zeit gesehen werden. In der Ästhetischen Theorie spielt der 

Terminus der Negativität eine zentrale Rolle. Er bezeichnet die negative Beziehung von Kunst zu 

anderen Bereichen der empirischen Wirklichkeit (vgl. Scholze 2000: S. 97). Kunst bildet innerhalb 

einer empirischen Welt einen eigenen Mikrokosmos, in dem die kapitalistischen Gesetzmäßigkei-

ten einer verwalteten Welt höchstens eingeschränkt Geltung finden. Diese Negativdefinition von 

Kunst, ihre Konstitution über das Andere, lässt sie historisch kontingent werden: 

„Das spezifisch Kunsthafte an ihr ist aus ihrem Anderen: inhaltlich abzuleiten; […] 

Sie spezifiziert sich an dem, wodurch sie von dem sich scheidet, woraus sie wurde; 

ihr Bewegungsgesetz ist ihr eigenes Formgesetz. Sie ist nur im Verhältnis zu ihrem 

Anderen, ist der Prozeß [sic.] damit.“ 

(Adorno  1997: S. 12) 

Für Adorno ist Kunst auch das Zusammenspiel von Seiendem und Nicht-Seiendem, sie bewegt 

sich im Spannungsfeld von Wirklichem und Möglichem. Ihr Bereich kann das mimetische Poten-

tial im Subjekt wiederbeleben. Diese dem System der instrumentellen Vernunft völlig fremde mi-

metische Beleuchtung eines Anderen birgt das Potential, dem Subjekt seine eigene Verblendung 

aufzuzeigen. Diese Leistung können wiederum nur authentische Kunstwerke erbringen; Produkte 

der Kulturindustrie sind hierzu nicht in der Lage. Diese Aufgabe kann Kunst vollbringen, indem 

sie Wahrheit aufzeigt. Der Begriff der Wahrheit spielt eine zentrale Rolle in Adornos Auseinan-

dersetzung mit authentischen Kunstwerken. Zeigt Kunst Wahrheit auf, so muss sich diese gegen-

über anderen Wahrheitsansprüchen außerhalb der eigenen Sphäre durchsetzen. Adornos Wahr-

heitsbegriff mag hyperbolisch anmuten, soll das autonome Kunstwerk doch den total gewordenen 

Verblendungszusammenhang einer Gesellschaft aufzeigen. Jedoch ist Kunst, sofern sie an Wahr-

heit gebunden ist, in der Lage, einen Erkenntniszweck zu erfüllen. Kunst existiert außerhalb des 

totalitären gesellschaftlichen Zusammenhangs. Diese Autonomie ist allerdings keine naturgege-



17 

 

bene und muss geschützt werden. Kunst hat für Adorno einen Doppelcharakter; einerseits ihr his-

torischer Gehalt, andererseits ihre ästhetische Form und ihr gesellschaftskritisches Moment. Sie 

soll in der Lage sein, reflexive Prozesse bezüglich einer Gesellschaft, aus der sie entsteht, zu indu-

zieren, aus der sie entsteht. Kunst steht nicht völlig unabhängig von der Gesellschaft, deren Deter-

minanten und Prinzipien sie kritisch hinterfragen soll und deren Subjekte sie erkennen lassen soll. 

An diesem Punkt wird die vorliegende Arbeit im Folgenden noch mit ihrer Kritik ansetzen. 

Kunst zeigt einen Problemzusammenhang auf, der erst als solcher identifiziert werden muss. Ihre 

Leistung ist immer eine indirekte, sie kann das Wesen der Wirklichkeit erfassen und damit Sub-

jekten zu Erkenntnismomenten verhelfen. Im konkreten Fall der modernen verwalteten Welt kann 

Kunst die fundamentalen Mechanismen aufdecken, die der neuen Unfreiheit des Individuums der 

Moderne zugrunde liegen. Kunst wirkt nicht in gesellschaftliche Prozesse ein, jedoch kann sie Er-

kenntnis bewirken und eine mittelbare Einsicht in die Negativität der Welt geben.  (vgl. Adorno 

1997: S. 124-131, Baumeister/ Kulenkampff 1994: S. 3-20, Koch/ Razumovsky 2010: S. 451-455, 

Naumann 2005: S. 126-135, Scholze 2000: S. 97-106, Wiehl 2005: S. 152-158) 

Dem Subjekt kommt innerhalb dieser Logik die Rolle des erkennenden Parts zu. Die Kunst kann 

die Pathologien einer verwalteten Welt aufzeigen, das Individuum eine Idee davon gewinnen, dass 

es Teil einer barbarischen Maschinerie der instrumentellen Naturbeherrschung ist. Hier liefert die 

Kunst eine Einsicht in die Negativität der Welt, sie kann Erkenntnis bewirken. Diese kann sie je-

doch nur induzieren, treffen muss sie darüber hinaus das Adorno'sche Subjekt. Die eigentliche 

Aufgabe der Einsicht liegt also bei dem Individuum, das sich zu dem betreffenden Kunstwerk als 

Rezipient verhält. Die Möglichkeiten zur Erkenntnis sind demnach durch dessen innere Beschaf-

fenheit determiniert, die wiederum geprägt ist durch seine lebensweltlichen Umstände. Sein Poten-

tial zur Einsicht und eventuelle Handlungsmöglichkeiten werden insofern durch das Umfeld, auch 

und womöglich vor allem durch die gesellschaftlichen Umstände, in denen sich sein Selbst konsti-

tuiert, geprägt. Das Subjekt des Adorno'schen und Horkheimer'schen Denkens ist, wie in dem vo-

rangegangen Kapitel dargelegt, jedoch von einer Gesellschaft geprägt, die sich zum Zwecke ihres 

Selbsterhalts autonome Kunst und eventuelle kritische Reflexion der Lebensverhältnisse ablehnt 

und abzuwenden sucht. Die Unfreiheit ihrer Subjekte und deren Unwissen über die eigenen Ketten 

dienen gewissermaßen als Träger einer scheinbaren Unabänderlichkeit von Realitäten. Das Rezep-



18 

 

tionsvermögen der Subjekte ist somit beeinflusst von einer Sozietät, die den Individuen, unter an-

derem durch ihren kulturindustriellen Komplex, Denkschablonen auferlegt, die der Konservierung 

des Gegenwärtigen dienen sollen. Da die Erkenntnis im Sinne Adornos und Horkheimers aber eine 

Folge eines Prozesses der Rezeption seitens ebendieser Individuen ist, scheint sich hier ein Wider-

spruch zwischen dem emanzipatorischen Anspruch, den die Autoren der Dialektik der Aufklärung 

formulieren und dem Verblendungszusammenhang, in dem die Subjekte der verwalteten Welt ste-

hen hervorzutun. Ein Subjekt, das durch jene gesellschaftliche Verhältnisse geprägt ist, in denen 

seine Sozialisation stattgefunden hat, wird auf einmal mit dem emanzipatorischen Anspruch einer 

Erkenntnis durch Rezeption, die seine lebensweltliche Realität transzendiert konfrontiert. Jedoch 

wird genau diese Realität getragen von einem gesamtgesellschaftlichen Verblendungszusammen-

hang. Hier setzt der erste Teil der vorliegenden Arbeit mit seiner Kritik an, da ebendieser Konflikt 

nicht zufriedenstellend aufgelöst werden kann. 

2.3. BEFREIUNG DURCH ERKENNTNIS – EINGEDENKEN ALS RETTUNG AUS 

DER UNFREIHEIT? 

Die vorliegende Arbeit wollte im ersten Teil die Rolle des Subjekts in der Dialektik der Aufklärung 

identifizieren und die im Werk Adornos und Horkheimers vorgeschlagenen Auswege aus Abhän-

gigkeitsverhältnissen moderner Gesellschaften einer kritischen Untersuchung unterziehen. Adorno 

und Horkheimer werfen in ihrer Dialektik der Aufklärung anhand einer Rekonstruktion der okzi-

dentalen Zivilisation und gleichsam auch der Vernunft einen kritischen Blick auf das Projekt der 

Aufklärung. Es entsteht das dystopische Bild eines misslungenen Unternehmens, dem ein ambiva-

lentes Moment innewohnt; die Aufklärung selbst, die den Animismus und mythische Deutungs-

versuche der Natur abgeschafft hat ist selbst in den Mythos zurückgefallen. Sie negiert die Rele-

vanz von allem, dass sich nicht dem rationalen Telos des Selbsterhaltes und damit einhergehenden 

Fortschritts unterordnet. Die Aufklärung ersetzt jeglichen Sinn oder intersubjektive Wertsphären 

durch wissenschaftliche Rationalität. So schafft sich das Individuum, das sich durch das aufkläre-

rische Projekt von der Naturabhängigkeit emanzipieren wollte selbst den Startpunkt einer neuen 

Form der Unfreiheit. Es steht in einer Abhängigkeit von einer durch Machtstrukturen formierten, 

starren Gesellschaft, die ihm als naturgegeben präsentiert wird. Widerstand gegen diese dem reinen 

Zwecke der Selbstbehauptung ausgerichtete Gesellschaft, die hierfür systematisch die Natur ob-

jektiviert, scheint nahezu zwecklos. Das Subjekt Adornos und Horkheimers ist ein kopfloses, durch 



19 

 

heteronome Gesellschaftszwänge beschädigtes Individuum. Sein konstitutives Moment liegt in der 

Selbsterhaltung, deren Motor die instrumentelle Vernunft ist. Adorno und Horkheimer zeichnen 

das Bild einer pathologischen Selbsterhaltung, die in Selbstvernichtung endet. Die Beziehung des 

Menschen zur Natur wird rein auf zweckgerichtete Aspekte reduziert. Auch die Strukturen moder-

ner Gesellschaften sind rein dem Telos des Selbsterhaltes unterstellt. In diesen durch-ökonomisier-

ten Gesellschaften wird jegliche Individualität, die dem Zwecke nicht dient von gleichmacheri-

schen Strukturen destruiert. Diese Unfreiheit wird getragen durch ein System der Kulturindustrie. 

Kunst und Kultur wird nicht mehr durch ihren ästhetischen oder kritischen Wert legitimiert, son-

dern rein durch ihren ökonomischen. Sie wird auf ihren Marktwert denunziert. Gerechtfertigt wer-

den kulturelle Erzeugnisse durch die Nachfrage eines egalisierten, banalisierten Konsumentenkrei-

ses verblendeter Subjekte, denen auch als Rezipienten Schablonen zur Aufnahme auferlegt werden. 

Der gesellschaftskritische Aspekt autonomer Kunst geht verloren zu Gunsten des Machterhaltes 

und der Machtexpansion der ökonomisch Stärksten. Das Subjekt kann sich in diesem System seiner 

eigenen Verblendung nicht bewusst werden und wähnt sich tragischerweise in der Vorstellung ei-

ner nicht vorhandene Freiheit. 

Einen Ausweg aus dieser mit ideologischem Schein verbundenen Realität kann laut Theodor W. 

Adorno und Max Horkheimer das sogenannte Nicht-Identische bieten. Mimetische Potentiale im 

Subjekt sollen wiederentdeckt werden und eine reflexive Auseinandersetzung mit dem eigenen 

Gebrauch der Vernunft induzieren. Die zumeist kryptisch formulierten Anregungen zu möglichen 

Auswegen aus dem gesamtgesellschaftlichen Verblendungszusammenhang in der Dialektik der 

Aufklärung beziehen sich auf einen Akt der Selbstbesinnung, etwa das Erkennen über autonome 

Kunstwerke, wie es im Kapitel zur Kulturindustrie thematisiert wird. Vertieft werden diese Gedan-

ken in Theodor W. Adornos Ästhetischer Theorie Kunst dient trotz der ihr inhärenten Rolle als 

Spiegel der Gesellschaft als primäre Plattform für eine kritische Auseinandersetzung mit bestehen-

den Verhältnissen ebendieser. Adorno unternimmt den Versuch einer Rettung des Nicht-Identi-

schen vor dem gleichmacherischen Denken seiner Zeit. Kunst findet innerhalb der verwalteten 

Welt einen eigenen Existenzbereich, in dem kapitalistische Gesetzmäßigkeiten höchsten einge-

schränkt Geltung finden. Die mimetische Konstitution über 'das Andere', durch die sich wahre 

Kunst im Sinne Adornos auszeichnet, kann Subjekte ihre eigene Verblendung erkennen lassen. 



20 

 

Ihre Leistung bleibt dabei allerdings eine indirekte; durch die Erfassung und Darstellung von Wirk-

lichkeiten kann sie Subjekten bei der Erkenntnis behilflich sein. Die Erkenntnisleistung selbst liegt 

somit beim Subjekt. Damit konstituiert sich das Potential eines solchen Aktes allerdings über den 

Zustand und die Verfassung der Individuen, die durch lebensweltliche Umstände einer rein auf 

Zweckmäßigkeit ausgerichteten Umgebung determiniert sind. Durch ein System formiert, das ge-

rade die Existenz kritischer und autonomer Kunstwerke, die sich nicht dem Schema ökonomischer 

Mehrwertproduktion unterordnen abzuwenden sucht und seinen Individuen Rezeptionsvarianten 

auferlegt, soll das Subjekt trotzdem zur Identifikation seiner eigenen Verblendung in der Lage sein. 

Diese Arbeit setzt an diesem Widerspruch zwischen emanzipatorischem Anspruch und Verblen-

dungszusammenhang der Rezipienten mit ihrer Kritik an. 

Da dieser scheinbare Widerspruch im Werk Adornos und Horkheimers nicht zufriedenstellend auf-

gelöst wird, will sich die Arbeit im zweiten Teil mit dem von Michel Foucault vorgeschlagenen 

Weg aus gesellschaftlichen Abhängigkeitsverhältnissen hin zu einer ästhetischen Form der Exis-

tenz befassen. Hierzu soll im Folgenden zuerst die Subjektkonzeption im Werk Foucaults identifi-

ziert werden, um nachfolgend die sogenannten Technologien des Selbst seines Spätwerkes einer 

kritischen Untersuchung zu unterziehen.    



21 

 

 

3 IM NEXUS VON MACHT UND WISSEN – DAS FOUCAULTSCHE 

SUBJEKT UND DIE ETHIK DES SELBST 

3.1.  DIE SUBJEKTKONZEPTION IM WERK MICHEL FOUCAULTS 

Michel Foucault unterzieht in seinem Denken Staatlichkeit einer Prüfung hinsichtlich ihrer sozialen 

Reglementierungsmaßnahmen. Das Foucaultsche Individuum ist Produkt gesellschaftlicher 

Machtzusammenhänge und Disziplinierungspraktiken. Im Folgenden soll ein Überblick über sei-

nen methodischen Ansatz und die Grundgedanken des daraus resultierenden Werkes gegeben wer-

den. Der Fokus von Michel Foucaults Gesellschaftsanalyse liegt auf der Genese von Kontrolldis-

positiven, die Machtzusammenhänge moderner Staaten erklären. Untersuchungsgegenstand hier-

für stellen wissenschaftliche Diskurse und deren Auswirkungen auf eine Gesellschaft dar, im Fokus 

stehen insbesondere die Humanwissenschaften. Die Diskurspraktiken definieren die Untersu-

chungsebene, so dass ein Objektbereich abgegrenzt wird, der sich nicht etwa auf linguistische oder 

logistische Systematiken bezieht. Vielmehr werden historische Existenzbedingungen identifiziert, 

die Diskurshoheiten bestimmter wissenschaftlicher Erkenntnisse induzieren. Das Foucaultsche 

Projekt zeichnet sich per Selbstdefinition durch einen eigenen methodischen Ansatz aus. Seine 

programmatisch betitelte Methode der Archäologie ist nicht im klassischen Sinne zu verstehen. Sie 

versucht nicht, anhand von Ursachen zu erklären, vielmehr bricht sie mit den klassischen Hypo-

thesen traditioneller Geschichtskonzeptionen und negiert die Existenz eines homogenen Bezie-

hungsnetzes von historischen Kausalitäten, Abhängigkeiten und Analogien. Die immer gleichen 

Konstanten und Transformationen einer globalen Geschichte aller menschlicher Lebensbereiche 

werden ersetzt durch den Versuch, geschichtlichen Stoff in seiner 'Oberflächlichkeit' und 'Positivi-

tät' zu beschreiben. Anstatt Bezug zu einer hermeneutischen Tiefenebene zu schaffen, soll eine 

Form der 'allgemeinen Geschichte' präsentiert werden. All das stellt jedoch umgekehrt auch keine 

Negation oder Abschaffung jeglicher Synthesis verschiedener Geschichtsformen dar. Stattdessen 

will Michel Foucault eine Neudefinition einer bestimmten Form des Bezuges auf vertikaler Ebene 

finden. (vgl. Dahlmanns 2008: S. 24-30, Foucault 1990: S. 19 f., Lemke 1997: S. 41 f., Löhr 2006: 

S. 275-280) 



22 

 

Die von Foucault exzerpierten Diskursregeln und -dynamiken sind historisch kontingent und kon-

stituieren sich im konnexiven Moment diskursiver Elemente und Praktiken. Einerseits begründen 

sie die Möglichkeit zur Schaffung eines Wissens einer geschichtlichen Epoche, andererseits negie-

ren sie auch die Möglichkeit der Erzeugung von Wissen außerhalb der Ordnung des Diskurses. 

Diese Formationsregeln von Diskurspraktiken bezeichnet Foucault als Episteme: 

„Die Episteme ist keine Form von Erkenntnis und kein Typ von Rationalität, die, 

indem sie die verschiedenen Wissenschaften durchdringt, die souveräne Einheit ei-

nes Subjekts, eines Geistes oder eines Zeitalters manifestiere; es ist die Gesamtheit 

der Beziehungen, die man in einer gegebenen Zeit innerhalb der Wissenschaften 

entdecken kann, wenn man sie auf der Ebene der diskursiven Regelmäßigkeiten 

analysiert.“ 

(Foucault 1990: S. 273) 

Im Zentrum der Auseinandersetzung mit diskursiven Praktiken steht für Foucault die Frage nach 

der Konstitution von Subjektivität. Dem Vorwurf, Foucault habe das Subjekt in seinem Denken 

eliminiert, lässt sich entgegensetzen, Subjektivität sei gar das zentrale Thema des Foucaultschen 

Werkes. Das Subjekt im Denken Michel Foucaults wird nicht eliminiert, es misst lediglich auto-

nomen Willen und damit die Möglichkeit, einer Stifterfunktion gerecht zu werden. Die Kritik eines 

Subjekts, das in einem bewussten Entscheidungsprozess seine Identität definiert, stellt einen radi-

kalen Bruch mit gängigen Subjektkonzeptionen dar und nimmt eine Dezentrierung vor. Das Sub-

jekt ist schlicht Epiphänomen des Willens zur Macht. Das unterworfene Subjekt ist Schnittstelle 

gesellschaftlicher Machtkämpfe, denen es jedoch nicht als aktiver Protagonist beiwohnen kann. 

Vielmehr spielt es die Rolle eines unterworfenen Souveräns, der um seine Unterwerfung weiß. 

(vgl. Kammler et al.  2008: S. 294) Das konstitutive Moment des Foucaultschen Subjekts liegt im 

wechselseitigen Spiel von Macht, ihrer Wirkung und Kräfteverhältnissen. Der Machtbegriff bei 

Foucault dient als Analysekategorie, wo gegebene Umstände natürlich anmuten und ihre histori-

sche Beschaffenheit aus dem Blick gerät. Hiermit macht er es sich zur Aufgabe, die kulturell und 

historisch kontingenten Konstitutionsprozesse von Subjektivität zu rekonstruieren. Die spezifisch 

historische Form eines Subjektes kann erst durch die Machtverhältnisse entstehen und durch die 

Analyse dieser verstanden werden. Es ist demnach Funktion zeitgenössischer Verhältnisse und 

Sinnstiftungsprozesse. Damit wird Abschied genommen von der humanistischen Vorstellung des 

Menschen an sich, der seine bestimmte Form gewissen anthropologischen Konstanten verdankt. 



23 

 

Hier setzt einer der Hauptaspekte Foucaultscher Subjektkonzeptionen an. (vgl. Dahlmanns 2008: 

S. 25-30, Foucault. 1980: S. 413 ff., ebd. 1987: S. 243-265, Kammler et al. 2008: S. 273 f./ 293- 

296, Ruoff 2009: S. 196-199) 

In Die Ordnung der Dinge stellt Foucault eben dieses konstitutive Moment in Bezug auf die Be-

ziehung von Subjekt und Wissen dar. In seinem Denken ist das Subjekt durch Wissenssysteme 

geformt und damit so kontingent wie die der Menschheitsgeschichte selbst. Historisch bedingte 

Feldeinflüsse kreieren ein Subjekt, das der humanistischen Vorstellung einer dezidierten Verfas-

sung des Menschen entgegensteht. Subjektivität definiert sich im Gegensatz prozessual in einer 

infiniten Serie von Subjektivitäten. (vgl. Foucault 1980: S. 413 ff.) Wissen bildet sich nach 

Foucault aus Regeln der diskursiven Praxis, die wiederum zu einem wissenschaftlichen Diskurs 

führen können. Bereits in der Archäologie des Wissens findet der Zusammenhang nach der Kate-

gorie der Macht Erwähnung. (vgl. Foucault 1990: S. 175) Den Komplex von Macht und Wissen 

führt Michel Foucault in Die Macht der Psychiatrie quasi zwischen Subjekt und Objekt ein. Im 

reziproken Zusammenhang üben diese Kernkonzepte Foucaultscher Philosophie Einfluss auf Indi-

viduen aus, indem Disziplinarmacht ausgeübt wird. Der das Subjekt formende Diskurs ist verbun-

den mit nicht-diskursiven Praktiken, die über den durch Machtzusammenhänge formierten Körper 

der Individuen ihre Wirkung entfalten. Diese sind Strategien der Mikrophysik der Macht. Diese 

bezeichnet das Loslösen des Machtphänomens von einer Person oder Institution. Vielmehr wird 

sie in Beziehungen und Handlungen sichtbar und zeigt sich an Institutionen wie psychiatrischen 

Anstalten schlichtweg auf. (vgl. Foucault 2005: S. 91 f.) Die Wahrheit über den Menschen rekur-

riert bei Foucault auf einen komplexen Nexus von Macht und Wissen, dessen Objekt der Mensch 

niemals sein wird. Die Geburt moderner Subjekte findet in einem Geflecht von Zeichensystemen, 

Machtverhältnissen sowie diskursiven und institutionellen Praktiken statt, die den Prozess der Sub-

jektwerdung an Macht ketten. Der Mensch ist hier schlicht das Material, an dem sich dieser Prozess 

vollzieht. Dies geschieht anhand der Unterscheidung von Norm und Abweichung: 

„So bilden Körper und Selbstdisziplin ein Amalgam, in dem sich Wissen und Macht 

zu einer schier bodenlosen Machtarchitektur verbinden. In ihrem Sog bildet sich 

Subjektivität als dichtes Gewebe von Selbstbeziehungen heraus, das den so produ-

zierten Raum der Innerlichkeit einem permanenten Selbsterforschungs- und Ge-

ständniszwang unterstellt.“ 

(Kammler et al. 2008: S. 294) 



24 

 

Das Subjekt wird zum Produkt einer Gesellschaft, die es durch den Willen zum Wissen, dessen 

Objekte das Individuum und seine Umgebung sind, formiert. Rückblickend systematisiert Foucault 

sein eigenes Werk in Bezug auf drei Achsen der stets in gesellschaftliche Machtprozesse einge-

gliederten Subjektivierung. Einerseits spielt die Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Wahr-

heitspraktiken als Regelungen zur Klassifizierung von Wahr und Falsch und inwiefern sich diese 

Kategorien konstitutiv auf die Subjektwerdung auswirken, indem sie etwa über vermeintlich wis-

senschaftliche Fakten der Humanwissenschaften arbeiten, eine zentrale Rolle. Andererseits will 

Foucault Machtpraktiken identifizieren, die Subjekte an eine bestimmte Form von Individualität 

binden, indem sie sich etwa erlauben, zwischen gesund und krank zu unterscheiden. 

Auch seine Analyse von Staatlichkeit steht daher in keinem republikanisch-normativen Bezug zu 

moralischer Rechtfertigbarkeit von Regierungssystemen. Vielmehr sollen die dem Staat inhärenten 

sozialen Reglementierungsmaßnahmen, über die Kontrolldispositive des Staates ausgeübt werden, 

identifiziert werden. Die Staatsmacht vereinnahmt Körper und Geist ihrer Subjekte unter dem Vor-

wand des Schutzes von körperlicher und geistiger Unversehrtheit. Soziale Normativität in 

Foucaultschen Gesellschaften konstituiert sich demnach nicht über kollektiven Konsens von Indi-

viduen, sondern formiert diese vielmehr im Sinne ihrer politischen Ordnung. Das Individuum soll 

Arbeit leisten, sich fortpflanzen, konsumieren und produzieren. Es wird zum Objekt staatlicher 

Verwaltungspraxis und Ordnungsmacht degradiert. (vgl. Löhr 2006: S. 280 f.) Der Auftrag post-

moderner Ethik liegt für Michel Foucault daher in der Identifikation von Widerstandsmöglichkei-

ten gegen die Destruktion jeglicher Form von Individualität. Im Spätwerk will Foucault eben sol-

che Praktiken identifizieren, die es Individuen moderner Gesellschaften zumindest teilweise er-

möglichen, sich zu authentischen und selbstbestimmten Subjekten zu formieren. Auf diese Unter-

suchungen, die auf antike Taktiken der Selbstsorge basieren, werde ich in Kapitel 3. 2 der vorlie-

genden Arbeit näher eingehen. (vgl. Foucault 1987: S. 243-261, Kahl 2004: S. 154 ff., Kammler et 

al. (Hrsg.) 2008: S. 293-296, Löhr 2006: S. 275-283, Ruoff 2013: S. 196-202) 

In seinem Nachwerk zu Hubert L. Dreyfus' und Paul Rabinows Werk Michel Foucault. Jenseits 

von Strukturalismus und Hermeneutik bezeichnet Michel Foucault Subjektivierungsprozesse als 

das zentrale Thema seines Werkes: 



25 

 

„Zunächst möchte ich darlegen, was das Ziel meiner Arbeit während der letzten 20 

Jahre war. Es war nicht die Analyse der Machtphänomene und auch nicht die Aus-

arbeitung der Grundlagen einer solchen Analyse. Meine Absicht war es vielmehr, 

eine Geschichte der verschiedenen Verfahren zu entwerfen, durch die in unserer 

Kultur Menschen zu Subjekten gemacht werden. Meine Arbeit befaßte [sic.] sich 

darum mit drei Weisen der Objektivierung, die Menschen in Subjekte verwandeln.“ 

(Foucault 1987: S. 243) 

Das Subjekt ist das zentrale Thema seines Schaffens, jedoch ist eine Analyse der Macht unum-

gänglich. Das Subjekt steht für Foucault neben den Produktions- und Sinnzusammenhängen, die 

es beeinflussen, auch in komplexen Machtzusammenhängen. Zur Analyse der Kategorie Macht 

scheint es jedoch kein passendes Werkzeug zu geben. Macht wird lediglich in Bezug auf juristische 

Legitimationsstränge oder institutionelle Manifestationen ihrer gedacht. Foucault schlägt daher 

vor, Macht durch die Formen des Widerstands gegen diese zu untersuchen. Durch die ihr opposi-

tionellen Strategien sollen Machtverhältnisse ans Licht gebracht werden. Vor dem Hintergrund des 

Zusammenspiels von Macht und Wissen analysiert Foucault etwa die 'antiautoritären' Bewegungen 

der 1970er und 1980er Jahre. Ihre Relevanz gewinnen sie durch ihr kritisches Moment, in dem sie 

den Status des Individuums ins Frage stellen und damit einen reflexiven Prozess induzieren. 

Das Subjekt steht bei Foucault also in einem stetigen Spannungsverhältnis zwischen externem Ein-

fluss durch Machtverhältnisse sowie deren Wahrheitsansprüchen und der individuellen Fähigkeit 

zur Selbstreflexion.  (vgl. Foucault 1987: S. 243-251, Kahl 2004: S. 19/ 186-192 ff.) Die Foucault-

schen Subjekte sind tatsächlich in der Lage, durch Techniken des Selbst eine Art Gegenverhalten 

zur Macht zu entwickeln. Hier werden Formen des Widerstandes thematisiert, die Subjekte gegen-

über spezieller Machtarchitekturen in der Gesellschaft leisten können. Auf diese Selbsttechnolo-

gien wird im nachfolgenden Kapitel eingegangen. 



26 

 

 

3.2. DAS FOUCAULT‘SCHE SUBJEKT – MEHR ALS EFFEKT UND FUNKTION 

VON MACHT 

Wo frühere Schriften Michel Foucaults die Freiheit moderner Subjekte als Illusion erscheinen lie-

ßen, präsentiert sich in seinem Spätwerk, etwa in der Hermeneutik des Subjekts oder der Ästhetik 

der Existenz eine Subjektkonzeption, der ein souveränes und selbstbestimmtes Moment innewohnt. 

Indem die Möglichkeit einer ethischen Selbsterschaffung von Individuen aufgezeigt wird, scheint 

das Foucaultsche Subjekt sich von seiner reinen Existenz als Effekt und Funktion von Macht zu 

emanzipieren. Das den Machtdispositiven moderner Gesellschaften unterworfene Subjekt wird er-

setzt durch eine zumindest zur Autonomie fähige Subjektkonzeption. Die Hinwendung Foucaults 

Werk zu Technologien der ästhetischen Lebensführung geht einher mit der Erkenntnis, dass mo-

derne Subjekte in der Lage sind, ihr Selbstverständnis und ihr Leben aktiv und individuell zu ge-

stalten. Das eigene Leben soll als Kunstwerk geformt werden. Anstelle von Machtdispositiven 

rückt die Rolle eines autonomen, gestalterisch tätigen Subjekts ins Zentrum von Michel Foucaults 

Analysen. Das selbstbestimmte Individuum, das seine eigene Subjektwerdung formen kann, stellt 

den neuen Fokus des Foucaultschen Werkes dar. Es kann sich nicht mehr nur über Praktiken der 

Unterwerfung konstituieren, sondern hat das Potential zur Freiheit. Das bedeutet nicht nur das Aus-

bleiben von Unterwerfung unter Machtverhältnissen, sondern vielmehr ein bewusstes Verhalten 

gegenüber diesen. Es ist dem Nexus von Macht und Wissen nicht hilflos ausgeliefert, sondern kann 

durch bewusstes Handeln Widerstand gegen seine Unfreiheit leisten. Das ursprüngliche Vermögen 

zur Freiheit macht Befreiung möglich. Hier liegt auch der Auftrag postmoderner Ethik: Sie soll 

mögliche Widerstandsformen gegen die Destruktion jeglicher Individualität in Gesellschaften auf-

zeigen. 

Auch die Konzeption von Macht ändert sich mit der Hinwendung zur Beschäftigung mit den Tech-

nologien des Selbst. Sie ist nicht mehr das monistische Prinzip, sondern schlicht eine von multiplen 

sozialen Beziehungsweisen. In Michel Foucaults Spätwerk wird primär die Beziehung zwischen 

Selbst und Machttechnologien beleuchtet, da die Subjekte in Michel Foucaults Denken immer noch 

stark durch Machtmechanismen geprägt sind.  Gleichzeitig sind Subjekte eben auch in der Lage, 

diese Machtverhältnisse über Selbstbezug zu beeinflussen. (vgl. Dahlmanns 2008: S. 108 f.) 

Foucault entdeckt eine neue Form der Macht: die Macht, die das Subjekt gegenüber sich selbst zu 



27 

 

äußern vermag. Dieses Machtpotential äußert sich in Technologien des Selbst, die es dem Einzel-

nen ermöglichen 

 „(…) aus eigener Kraft oder mithilfe anderer eine Reihe von Operationen an sei-

nem Körper oder seiner Seele, seinem Denken, seinem Verhalten und seiner Exis-

tenzweise vorzunehmen, mit dem Ziel sich so zu verändern, dass er einen gewissen 

Zustand des Glücks der Reinheit der Weisheit der Vollkommenheit und der Unsterb-

lichkeit erlangt.“ 

(Foucault 2005d: S. 968) 

Somit ist durch eine selbstbestimmte Konstitution der Individuen zu Subjekten eine Existenz au-

ßerhalb von repressiven Machtzusammenhängen denkbar. Der Widerstand gegen moderne Macht-

dispositive setzt also genau da an, wo die Macht ihren primären Angriffspunkt am Subjekt findet: 

bei dem Prozess der Subjektwerdung. Dieser Prozess hat also insofern einen Doppelcharakter, als 

dass ihm sowohl ein autonomes, als auch ein heteronomes Moment innewohnt. Der Schwerpunkt 

des Spätwerkes von Michel Foucault findet sich demnach auf der Konstitution von Subjekten. 

Michel Foucaults Ethik differenziert zwischen drei Ebenen. Einerseits die der Moralcodes, die In-

dividuen gewisse Lebensentwürfe auferlegen wollen. Andererseits das Moralverhalten. Individuen 

können diesen Codes Folge leisten oder sich widerständig verhalten. Die dritte Ebene stellen die 

Selbstpraktiken dar, die eine autonome Selbstkonstitution von Subjekten ermöglichen. Mit Blick 

auf die Geschichte unterscheidet Foucault zwischen einer code-orientierten und einer zur Ethik hin 

orientierten Moral. Erstere straft Subjekte ab, die sich nicht im Sinne ihrer Moralcodes verhalten, 

während Zweitere die Herausbildung von Selbstpraktiken im Sinne der dritten Ebene erlaubt. Die 

erste Form der Ethik herrscht nach Foucault im Christentum vor, während die zweite in der Antike 

anzusiedeln ist. 

Der Untersuchungszeitraum der späteren Arbeiten Michel Foucaults wird daher bis in die Antike 

zurückversetzt. Als Grundlage für seine Beschäftigung mit Technologien des Selbst und ästheti-

scher Lebensführung dienen antike Formen der Selbstkultur, die das menschliche Selbstverständ-

nis als schöpferischen Prozess ansehen, fernab von gesellschaftlichen Moralkodizes oder Rechts-

systemen. Hier findet sich für ihn der Ursprung der menschlichen Fähigkeit zur Selbstbeobachtung 

sowie die Möglichkeit der Beschäftigung mit einer für ihn neuen Form der Unterwerfung, nämlich 

die Unterwerfung unter eine selbst bestimmte innere Verfassung, die an eine sogenannte Ethik der 



28 

 

Konversion geknüpft ist. Diese wird im späteren Verlauf dieses Kapitels näher beleuchtet. (vgl. 

Burkard 2004: S. 167-173, Dahlmanns 2008: S. 107-116, Foucault 1987: S. 243-265, Foucault 

2005b: S. 269-294, Foucault 2005c: S. 904 f., Kahl 2004: S. 186-193, Lemke 2007: S. 47-75, Löhr 

2006: S. 275-283, Ruoff 2013: S. 213-234, Sarasin 2006: S. 190-200) In seiner Beschäftigung mit 

der Antike betont Michel Foucault nochmals die Non-Existenz eines universellen, unabänderlichen 

Subjekts. Die Selbstsorgetechniken der Antike arbeiten ebenso wenig wie das Werk Foucaults un-

ter der Annahme eines solchen transzendenten Subjekts, sondern sehen den Menschen als „Stoff 

subjektiver Möglichkeiten“ (Dahlmanns 2008: S. 114) an. Mithilfe eines Vergleichs der Subjekt-

konzeptionen der Antike und Moderne zeigt Michel Foucault auf, dass das moderne Subjekt stets 

der Frage nach einer objektiv-wissenschaftlichen Wahrheit über den Menschen nachgeht, während 

das der Antike anstrebt, aus sich selbst ein wahrhaft rechtes Subjekt des ethischen Handelns zu 

machen. Selbst-gestalterische Aspekte der guten Lebensführung sollen wieder im Selbstverständ-

nis moderner Individuen verankert werden. Ein aktiver Individualismus soll ein verbindendes Mo-

ment zwischen Moral als Steigerung der Ästhetik und dem künstlerischen Umgang mit dem eige-

nen Leben induzieren. Das Foucaultsche Denken soll hier nicht mehr rein als deskriptives Analy-

seinstrument verstanden werden, sondern subversive und oppositionelle Handlungsanweisungen 

geben. Diese könnte der Leser sowohl in Hinblick auf moderne Gesellschaften interpretieren, aber 

auch als Kritik aufklärerischer Autonomiekonzepte auffassen. Kernprinzip dieser Handlungsan-

weisungen ist die Sorge um Sich. Hierauf soll im weiteren Verlauf des Kapitels nochmals einge-

gangen werden. Ziel der antiken Beschäftigung mit sich ist allerdings auch nicht der völlige Rück-

zug ins Private. Für das antike Selbst, auf das sich Michel Foucault bezieht, spielt die Sorge um 

sich selbst eine konstitutive Rolle im Prozess der Bewusstwerdung über gewisse gesellschaftliche 

oder soziale Pflichten. Im Sinne antiker Ethik fand die besagte Lebensgestaltung nach Foucault 

durchaus im Kontext der Polis statt. Unter dem gemeinsamen Telos eines schönen und erfüllten 

Lebens war Unterwerfung innerhalb eines gesellschaftlichen, reglementierten Systems ein freiwil-

liger Akt. Im Gegensatz dazu ist sie in der Moderne schlicht ein juridischer, der von den Subjekten 

als zwanghaft und repressiv aufgefasst werden muss. Die Vereinigung der Gestaltung des eigenen 

Lebens und der freiwilligen Unterwerfung unter gesellschaftliche Strukturen und Regeln gelingt 



29 

 

den antiken Subjekten durch Askese1. Eine Polis, beziehungsweise auf die heutige Zeit übertragen 

eine Gesellschaft, ist demnach dann 'gut', wenn sich ihre Subjekte parallel zu ihrer Rolle in der 

Gesellschaft einer ästhetischen Selbstsorge unterziehen. Die Lebenskunst als Möglichkeit der 

Flucht aus den Zwängen des Bio-Staates soll Michel Foucaults Aktualisierungsversuch antiker 

Ethik sein und dem (post)modernen Subjekt eine qualitativ hochwertigere Selbstkonstitution er-

möglichen. (vgl. Dahlmanns 2008: S. 106-117, Foucault 1987: S. 243-251, Foucault 2005d: S. 

25ff., Löhr 2006: S. 275-283) 

Ursprünglich wollte Michel Foucault in seinem Spätwerk eine Geschichte der Sexualität im Rah-

men der angebrochenen Werke Der Gebrauch der Lüste sowie Die Sorge um sich abschließen. In 

diesen beiden Werken steht jedoch der sexuelle Aspekt im Vordergrund, weniger die tatsächliche 

lebenspraktische Sorge um Sich. Die Hermeneutik des Subjekts zeigt auf, was Foucault selbst als 

die Krönung seines Lebenswerkes bezeichnete. Zentral für das Werk ist das Verhältnis von Subjekt 

und Wahrheit, konkret die Frage nach einem Verhältnis der beiden Konzepte. Die Moderne hat für 

Foucault die Konversion des Subjekts hin zur Wahrheit abgeschafft. Der Spruch des Delphischen 

Orakels wird als fehlgedeutet dargestellt; „Erkenne dich Selbst“ sei als reiner Prozess der Erkennt-

nis zwischen Soll und Ist der eigenen Person aufgefasst worden. Hingegen sei der Prozess der 

Wandlung des Selbst in der griechischen und römischen Kultur notwendig gewesen um Zugang 

zur Wahrheit zu erhalten. Konkret handelt es sich bei diesen von Foucault auch als Spiritualität 

bezeichneten Praktiken um das Einnehmen einer bestimmten geistigen Haltung verbunden mit kör-

perlichen Übungen, Reinigungspraktiken oder asketischen Prüfungen. All diese Wandlungsprakti-

ken sollen zu einer individuellen Sucherfahrung führen, an deren Ende eine Haltung steht, die 

Foucault 'Ethik des Selbst' nennt. Ein solcher Selbstbezug stellt für ihn auch den einzig möglichen 

Widerstand gegen die Machtdispositive moderner Gesellschaften dar. Hieraus ergibt sich die Not-

wendigkeit der Ethik des Selbst. Konkret nennt Foucault in der Hermeneutik des Subjekts zwei 

Formen antiker Selbstkultur, die es zu betrachten gilt; einerseits Technologien des Selbst und an-

dererseits die bereits angeführte Sorge um Sich. Die Technologien des Selbst sind teleologische, 

strategische Praktiken, während die Sorge um Sich alle Bereiche umschließt: 

                                                 
1Askese bezeichnet im Werk Michel Foucaults in einem weiten Sinne die Arbeit an sich. Gemeint sind alle Praktiken 

einer Kultur des Selbst. Sie ist Vorbereitung auf das soziale und politische Dasein des Individuums. (Schmid 

2000: S. 260-269) 



30 

 

„Sich um sich selbst zu sorgen, ist nicht einfach eine zeitlich begrenzte Vorbereitung 

auf das Leben; es ist eine Lebensform. […] Man muss für sich selbst und sein ganzes 

Leben lang sich selbst Gegenstand sein. Daher die Idee der Konversion […], die 

Vorstellung einer die Existenz erfassenden Bewegung, durch die man sich zu sich 

selbst umwendet [...]“ 

(Foucault 2005b: S. 427) 

Diese beiden Formen vereinigen sich zu einer alle Bereiche umfassenden Lebenskunst. Das antike 

Subjekt, das er in die Gegenwart transportieren will, vermag in Foucaults später Philosophie seinen 

Platz im Universum zu erkennen, die Wahrheit auszusprechen und ist demnach auf keine Instanz 

angewiesen, die ihm eine allgemeine Wahrheit vermittelt. Dadurch ist das Subjekt außerhalb von 

Machtverhältnissen zu denken. (vgl. Foucault 2005b: S. 423-439, Sarasin 2006: S. 190-200) 

3.3. ÄSTHETISCHE EXISTENZ – TECHNIKEN DER SELBSTSORGE IN 

FOUCAULTS SPÄTWERK ALS AUSWEG AUS DER FREMDBESTIMMTHEIT? 

Michel Foucault nimmt also in seinem Spätwerk Abstand nimmt von einem Subjekt, das rein als 

Effekt und Funktion von Macht existiert. Er wendet sich hin zu einer Subjektkonzeption, die durch 

bestimmte Techniken der Selbstsorge Autonomie erlangen kann, und daher zu einer ästhetischen 

Existenz fähig ist. Im Gegensatz zu Horkheimers und Adornos Vorstellung einer Ästhetik der Exis-

tenz liegt der ästhetische Moment bei Michel Foucault in der Handlung. So mag sein Denken pra-

xisorientierter und umsetzbarer anmuten als das Adornos und Horkheimers. Jedoch möchte die 

vorliegende Arbeit auch Kritik am Denken Foucaults üben. So scheint die Vorstellung einer auf 

die eigene Person und Lebensgestaltung fokussierten Existenz schwer vereinbar mit modernen Ge-

sellschaften. Die vorgestellten Techniken der Selbstsorge sollen wie bereits erwähnt zwar Grund-

lage für das soziale Leben der Individuen darstellen, jedoch scheint eine Vereinbarkeit dieser indi-

vidualistisch anmutenden Idee von Lebensführung mit einer politischen Kultur des Konsens, wie 

sie in demokratischen Systemen notwendig ist, schwer vereinbar oder zumindest von Foucault 

nicht konkret verteidigt. Vor allem jedoch mutet die Idee der Entwicklung einer besseren Form der 

Gesellschaft, die von Subjekten getragen wird, welche innerhalb eines von Foucault selbst als 

durch Machtzusammenhänge starren Systems einen Wandlungsprozess durchleben, doch wiede-

rum als schwer umsetzbar an. Die Wandlungsprozesse der Foucaultschen Subjekte finden einer-

seits immer in einem Umfeld statt, dass von eben diesen Machtzusammenhängen geprägt ist und 

begründen andererseits, ähnlich wie Adornos Erkenntnis über autonome Kunstwerke, ihren Erfolg 



31 

 

oder Misserfolg über eine Leistung der Individuen. Die Fähigkeit der einzelnen Subjekte zur Ethik 

des Selbst bestimmt das Gelingen oder Misslingen der Konversion des Selbst. Insofern scheint sich 

trotz einer Konkretion der Handlungsanweisungen das Problem Foucaults nicht allzu weit entfernt 

von dem Adornos und Horkheimers. Der emanzipatorische Anspruch einer ästhetischen Existenz 

außerhalb von ökonomischen oder gesellschaftlichen Zwängen sowie Machtzusammenhängen 

wird an ein Individuum gestellt, das durch seine Sozialisation in ebendiesen Zwängen und starren 

Zusammenhängen aufwächst und dessen innere Beschaffenheit sich innerhalb der Zwangssysteme 

konstituiert. Das Potential der Subjekte, den emanzipatorischen Schritt aus ihren jeweiligen Ab-

hängigkeitsverhältnissen zu tätigen scheint in beiden Fällen unzureichend begründet oder erscheint 

dem Leser zumindest als schwer vorstellbar. 



32 

 

 

4 FAZIT 

Im Zuge der Betrachtung der Gesellschaftsdiagnosen, Subjektkonzeptionen und vermeintlichen 

Auswegen aus Unfreiheiten bei Adorno und Horkheimer sowie Foucault erscheint die angebliche 

Freiheit und Autonomie von Individuen moderner Gesellschaften als Illusion. Das Subjekt A-

dornos und Horkheimers unterwirft sich einem System, das rein dem Telos des Selbsterhalts und 

Fortschritts dient und jegliche menschliche Regung, die diesem Zweck nicht dienlich ist unter-

drückt. Tragischerweise kann es sich seiner eigenen Unfreiheit nicht bewusst werden, da sein Ver-

blendungszusammenhang getragen wird von einem profitorientierten kulturindustriellen Komplex, 

der die gegenwärtigen Zustände rechtfertigt, indem er sie in seinen kulturellen Erzeugnissen in 

ihrer Unabänderlichkeit anpreist. Das Subjekt Foucaults ist durchaus in der Lage, seine Abhängig-

keit zu erkennen. Als reines Material, an dem sich Machtarchitekturen und Kontrolldispositive 

einer durch Macht- und Wissensverhältnisse geprägten Gesellschaft vollziehen, kann es jedoch 

schwerlich Widerstand leisten. Im eigenen Subjektivierungsprozess vermag es nicht, eigenständi-

ger Protagonist zu sein, ist es doch rein nicht mehr als das Objekt staatlicher Verwaltungspraxis 

und Ordnungsmacht. 

Adorno und Horkheimer geben in ihrer Dialektik der Aufklärung nicht mehr als kryptische Hin-

weise auf eine mögliche Rettung der Individuen aus dem Verblendungszusammenhang. Sie führen 

hierzu den Begriff des 'Nicht-Identischen' ein. Das 'Nicht-Identische' fügt sich nicht in die Gesell-

schaftsstrukturen ein und kann daher als Ausweg dienen. Ein Prozess der Selbstbesinnung, des 

Eingedenkens soll angeregt werden. Möglich ist das etwa über autonome Kunstwerke, die einen 

Erkenntnisprozess im Subjekt induzieren sollen. Die Ausführungen zu der Rolle autonomer Kunst-

werke bei der Reflexion des eigenen Gebrauchs der Vernunft und einem möglichen Heraustreten 

aus dem Verblendungszusammenhang werden in Theodor W. Adornos Ästhetischer Theorie ver-

tieft. Authentische Kunst kann nach Adorno ihren eigenen Existenzbereich außerhalb der durch-

ökonomisierten Strukturen der Gesellschaft finden. Bei der Betrachtung solcher Werke soll das 

Subjekt in Adornos Werk das Ziel des Eingedenkens in sich erreichen. Dem Kunstwerk kommt 

dabei der passive Part zu, die aktive Leistung liegt bei dem verblendeten Subjekt. Die Möglichkei-



33 

 

ten dieses Erkenntnisvorgangs konstituieren sich demnach über die Beschaffenheit des Rezipien-

ten, die wiederum durch die gesellschaftlichen Umstände, in denen jener aufwächst, determiniert 

werden. Doch die von Adorno und Horkheimer gezeichnete Gesellschaft legt ihren Individuen Re-

zeptionsvarianten vor, die keinen system- kritischen, sondern vielmehr einen system- protektiven 

Zweck erfüllen sollen. Unklar bleibt hier, inwiefern sich der emanzipatorische Anspruch einer Er-

kenntnis durch Rezeption eines autonomen Kunstwerkes mit dem Bild eines kopflosen, verblende-

ten Subjekts, das seine eigene Lebensrealität als naturgegeben wahrnimmt, vereinbar ist. 

Auch die von Michel Foucault vorgestellten Möglichkeiten einer ästhetischen Existenz stoßen auf 

ein ähnliches Problem. In seinem Spätwerk nimmt er Abstand von einer Vorstellung des Subjekts 

als vollkommen fremdbestimmtes, handlungsunfähiges Objekt der Machtverhältnisse moderner 

Gesellschaften. Eine ästhetische Existenz abseits von Macht- und Kontrolldispositiven wird durch 

die Anwendung antiker Selbstsorgetechniken, die Foucault in die Gegenwart holt, möglich. Das 

ästhetische Moment im Foucaultschen Werk liegt also in der Handlung, nicht wie bei Adorno und 

Horkheimer in der Erkenntnis. Die Techniken der Lebensführung, mit denen sich Foucault ausei-

nandersetzt, erlauben dem Subjekt eine aktive Rolle im Prozess der eigenen Subjektivierung ein-

zunehmen und selbstbestimmt zu leben. Es wird durch das Eintreten in einen Wandlungsprozess, 

getragen etwa durch Selbstsorgetechniken oder bestimmte Einstellungen, fähig zur Autonomie. 

Am Ende des Prozesses steht ein Zustand, den Foucault als 'Ethik des Selbst' bezeichnet. Dem 

Individuum ist hier durch aktive Gestaltung seiner Subjektwerdung eine Existenz außerhalb von 

Machtarchitekturen möglich. Jedoch wird auch in Foucaults Denken eine Handlungsaufforderung 

an ein Subjekt gestellt, das innerhalb einer repressiven Gesellschaft aufwächst und durch diese 

geformt wird. Ähnlich wie bei Adorno und Horkheimer hier liegt der aktive Part der Handlung 

beim Subjekt. Das Gelingen dieser Wandlung des Selbst hängt also von der Verfassung des jewei-

ligen Individuums ab, die wiederum maßgeblich von gesellschaftlichen Umständen beeinflusst ist. 

Insofern erscheinen die Grenzen, an die Michel Foucaults Handlungsanweisungen zur Rettung aus 

der Unfreiheit seiner Subjekte stößt, nicht allzu weit von den Problematiken des Auswegs bei A-

dorno und Foucault entfernt. Es wird jeweils ein emanzipatorischer Anspruch an Subjekte gestellt, 

ohne deren Potential, die Möglichkeit einer ästhetischen Existenz durch aktives Handeln zu ergrei-

fen, ausreichend zu begründen. Zusammenfassend kann also gesagt werden, dass weder Theodor 

W. Adorno und Max Horkheimer, noch Michel Foucault einen widerspruchsfreien, in der Praxis 



34 

 

problemlos umsetzbaren Weg aus den jeweils diagnostizierten Unfreiheiten ihrer Subjekte bieten 

können. Hier stellt sich für die weitere Beschäftigung mit dieser Problematik innerhalb der politi-

schen Theorie die Frage, ob und inwiefern eine Rettung aus gesellschaftlich entstandenen und ge-

tragenen Abhängigkeiten innerhalb dieser Gesellschaften möglich ist oder ein emanzipatorischer 

Anspruch an Subjekte vermeintlich totalisierender Gemeinschaften gestellt werden kann. Man 

kann es aber auch mit Theodor W. Adornos berühmtem Satz halten: „Es gibt kein richtiges Leben 

im Falschen.“ (Adorno 1997: S. 49) 



35 

 

 

QUELLENANGABEN 

BUCHQUELLEN 

Adorno, Theodor W. [1966/5] 1975: Negative Dialektik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Taschen-

buch Verlag. 

Adorno, Theodor W. 1997: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, Frank-

furt a. M.: Frankfurt a. M.: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 

Adorno, Theodor W. 1998: Ästhetische Theorie, in: Tiedemann, Rolf: Theodor W. Adorno. Ge-

sammelte Schriften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 

Adorno, Theodor W./ Horkheimer, Max [1944/22] 2016: Dialektik der Aufklärung. Philosophi-

sche Fragmente, Frankfurt a. M.: Fischer Taschenbuch Verlag. 

Baumeister/ Kulenkampff 1994: Geschichtsphilosophie und philosophische Ästhetik: Zu A-

dornos 'Ästhetischer Theorie', in: Bernstein, Jay: The Frankfurt School. Critical Assessments, 

London: Routledge. 

Burkard, Franz-Peter 2004: Karl Jaspers und die Technologien des Selbst, in: Weidmann, Bernd: 

Existenz in Kommunikation: zur philosophischen Ethik von Karl Jaspers, Würzburg: Verlag Kö-

nigshausen & Neumann. 

Dahlmanns, Claus 2008: Die Geschichte des modernen Subjekts. Michel Foucault und Norbert 

Elias im Vergleich, Münster: Waxmann Verlag. 

Dreyfus, Hubert L./ Rabinow, Paul 1987: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Her-

meneutik, Frankfurt a. M.: Athenäum Verlag. 

Foucault, Michel 1987: Das Subjekt und die Macht (= Nachwort), in Dreyfus, Hubert L./ Rabi-

now, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt a. M.: 

Athenäum Verlag. 

Foucault, Michel [1971/3] 1980: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Taschen-

buch Verlag. 

Foucault, Michel 1989a: Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit Zweiter Band, Frank-

furt a. M.: Suhrkamp Taschenbuch Verlag. 

Foucault, Michel 1989b: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit Dritter Band, Frankfurt a. 

M.: Suhrkamp Taschenbuch Verlag. 

Foucault, Michel [1973/4] 1990: Archäologie des Wissens, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Taschen-

buch Verlag. 



36 

 

Foucault, Michel 2005: Die Macht der Psychiatrie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Taschenbuch Wis-

senschaft. 

Foucault, Michel [1994/12] 2005a: Subjekt und Macht, in: Defert, Daniel/ Ewald, Francois/ Lag-

range, Jacques: Michel Foucault. Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 4. 1980-1988, 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag. 

Foucault, Michel [1994/12] 2005b: Hermeneutik des Subjekts, in: Defert, Daniel/ Ewald, Fran-

cois/ Lagrange, Jacques: Michel Foucault. Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 4. 1980-

1988, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag. 

Foucault, Michel [1994/12] 2005c: Eine Ästhetik der Existenz, in: Defert, Daniel/ Ewald, Fran-

cois/ Lagrange, Jacques: Michel Foucault. Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 4. 1980-

1988, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag. 

Foucault, Michel [1994/12] 2005d: Technologien des Selbst, in: Defert, Daniel/ Ewald, Francois/ 

Lagrange, Jacques: Michel Foucault. Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 4. 1980-1988, 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag. 

Gosepath/ Hinsch/ Rössler 2008: Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie. 

Band 1. A-M, Berlin: Walter de Gruyter. 

Jäger, Lorenz 2004: Adorno. A Political Biography, München: Deutsche Verlags-Anstalt GmbH. 

Kahl, Stefan 2004: Michel Foucaults politische Analytik. Studien zum Verhältnis von Wissen 

und Macht, Hamburg: Verlag Dr. Kovac. 

Kammler/ Parr/ Schneider (Hrsg.) 2008: Foucault Handbuch. Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart: 

Metzler'sche Verlagsbuchhandlung. 

Kant, Immanuel 1969: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, in Immanuel Kant. Ausge-

wählte kleine Schriften. Taschenausgaben der philosophischen Bibliothek. Heft 24, Hamburg: 

Felix Meiner Verlag. 

Knapp, Gerhard P. 1980: Theodor W. Adorno, Berlin: Colloquium-Verlag. 

Knoll, Manuel 2002: Theodor W. Adorno. Ethik als erste Philosophie, München: Wilhelm Fink 

Verlag. 

Lemke, Thomas 1997: Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analyse der modernen 

Gouvernementalität, Hamburg: Argument Verlag. 

Lemke, Thomas 2007: Eine unverdauliche Mahlzeit? Staatlichkeit, Wissen und die Analytik der 

Regierung, in: Krasmann/ Volkmer (Hrsg.): Michel Foucaults 'Geschichte der Gouvernementali-

tät' in den Sozialwissenschaften. Internationale Beiträge, Bielefeld: transcript Verlag. 

Löhr, Michael 2006: Die Geschichte des Selbst. Personale Identität als philosophisches Problem, 

Neuried: ars una Verlag. 



37 

 

Marx, Karl/ Buchenberg, Wal (Hrsg.) 2005: Das Kapital : Kurzfassung aller drei Bände, Berlin: 

VWF Verlag für Wissenschaft und Forschung. 

Mettin, Martin/ Rabuza, Nina 2014: Die Dialektik des Subjektes in der Kritischen Theorie, in: 

Lang, K, Karen/ Köppl, Susann: Spannungsverhältnis Subjekt? Tagung des internationalen inter-

disziplinären Arbeitskreises für philosophische Reflexion, Berlin: Universitätsverlag der TU Ber-

lin. 

Paetzel, Ulrich 2001: Kunst und Kulturindustrie bei Adorno und Habermas, Wiesbaden: Deut-

scher Universitäts-Verlag. 

Pradler, Andreas 2003: Das monadische Kunstwerk: Adornos Monadenkonzeption und ihr ideen-

geschichtlicher Hintergrund, Würzburg: Verlag Königshausen & Neumann. 

Rosen, Zvi 1995: Max Horkheimer, München: C.H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung. 

Ruoff, Michael [2007/3] 2013: Foucault-Lexikon, Paderborn: Wilhelm Fink Verlag. 

Sarasin, Philipp [2005/2] 2006: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius Verlag. 

Schmid, Wilhelm 2000: Auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst. Die Frage nach dem 

Grund und die Neubegründung der Ethik bei Foucault, Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag. 

Scholze, Britta 2000: Kunst als Kritik. Adornos Weg aus der Dialektik, Würzburg: Verlag Kö-

nigshausen & Neumann. 

Scholze, Britta 2004: Die Kunst der Provokation. Adornos philosophischer Optimismus, in Zuck-

ermann, Moshe: Theodor W. Adorno. Philosoph des beschädigten Lebens, Göttingen: Wallstein 

Verlag. 

Schweppenhäuser, Gerhard 1996: Theodor W. Adorno zur Einführung, Hamburg: Junius Verlag. 

Steinert, Heinz 2008: Kulturindustrie, Münster: Verlag Westfälisches Dampfboot. 

Trebbin, Anja 2007: Michel Foucaults Weg in die Antike. Zur Bedeutung von Selbsttechniken 

für den Widerstand gegen die moderne Macht, Berlin: Logos Verlag. 

Weyand, Jan 2001: Adornos Kritische Theorie des Subjekts, Lüneburg: zu Klampen Verlag. 

Wiehl, Reiner 2005: Philosophische Ästhetik zwischen Immanuel Kant und Arthur C. Danto, 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Wiggershaus, Rolf 1987: Theodor W. Adorno, München: C.H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung. 

Wiggershaus, Rolf 2008: Frankfurter Schule. Geschichte. Theoretische Entwicklung. Politische 

Bedeutung, München: Deutscher Taschenbuch Verlag. 

Wiggershaus, Rolf 2013: Max Horkheimer. Unternehmer in Sachen „Kritische Theorie”, Frank-

furt a. M.: Fischer Taschenbuch Verlag. 



38 

 

AUFSÄTZE 

Razumovsky, Katharina/ Koch, Anton Friedrich 2010: Wahrheit und Versöhnung: Bermerkungen 

zum Begriff der Kunst, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 64:4, S. 451-473. 

Teichert, Dieter 1993: Zwischen Wissenschaftskritk und Hermeneutik: Foucaults Humanwissen-

schaften, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 47:1, S. 204-222. 

 


	Deckblatt Schrenk, Judith
	Schrenk, Judith

