
	
 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
Münchener Beiträge  
zur Politikwissenschaft 
 
herausgegeben vom  
Geschwister-Scholl-Institut 
für Politikwissenschaft 

 
 

 
2018 
 
Simon Sturm 

 
Unmöglichkeit des 
Wünschenswerten? 
Eine spieltheoretische 
Rekonstruktion der politischen 
Philosophie des Thomas 
Hobbes. 
 

 
 

Bachelorarbeit bei  
PD Dr. Christian Schwaabe 
2018  

GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT 
FÜR POLITIKWISSENSCHAFT 



concordia fortes, virtute beati 



Inhaltsverzeichnis A 

Inhaltsverzeichnis

Einleitung ................................................................................................................................ 1 

A. Von der Logik des politischen Kontraktualismus ....................................................... 5 

B. Die politische Philosophie des Thomas Hobbes ........................................................ 8 
I. Der Naturzustand als Krieg aller gegen alle ........................................................ 8 
II. Natürliches Gesetz und Gesellschaftsvertrag ................................................... 15 

C. Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis ................................................. 18 
I. Die Theorie rationaler Entscheidung .................................................................. 19 
II. Naturzustand und Spieltheorie ........................................................................... 19 

1. Der Naturzustand als „Gefangenendilemma“ ......................................................... 23 
a) Spielsituation ...................................................................................................... 23 
b) Die Naturzustandsbewohner als „Trittbrettfahrer“ .............................................. 26 
c) Zwischenergebnis ............................................................................................... 28 

2. Einwände gegen das Rekonstruktionsmodell ......................................................... 29 
a) Die Antwort an den Toren ................................................................................... 29 
b) Die Lösegeldverpflichtung .................................................................................. 31 

3. Der Naturzustand als „Vertrauensspiel“ ................................................................. 33 
III. Zwischenergebnis ................................................................................................ 34 

Schluss: Von der Unmöglichkeit des Wünschenswerten ................................................ 36 

Literaturverzeichnis .............................................................................................................. B 



Einleitung 1 

Einleitung 
„For Fame had rumour'd, that a Fleet at Sea, 

Wou'd cause our Nations Catastrophe; 
And hereupon it was my Mother Dear 

Did bring forth Twins at once, both Me, and Fear.“ 

Diese Zeilen finden sich auf den ersten Seiten der Autobiographie des englischen 

Staatsphilosophen Thomas Hobbes.1 Sie veranschaulichen nicht nur, welche 

persönliche Bedeutung der Gründervater der neuzeitlichen politischen Philosophie 

dem gescheiterten Invasionsversuch der spanischen Armada gibt. Sie zeigen vor 

allem, welch gewaltige Kraft Hobbes der leidenschaftlichen Regung zuschreibt, die 

zum Leitmotiv seiner wirkmächtigen politischen Philosophie avancieren sollte: der 

Furcht vor kriegerischem Konflikt. 

Die politische Philosophie der Neuzeit im Allgemeinen und die des Thomas Hobbes 

im Speziellen sind Kinder einer „Denkrevolution“, die Grundlagen und Denkstil 

traditioneller politischer Philosophie zerstört, der politischen Reflexion ein neues 

Fundament gibt und die „Wahrnehmung der politischen Dinge in gänzlich veränderte 

Begriffsformen gießt“.2 In der Geschichte der politischen Philosophie beschreiben sie 

nicht weniger als einen radikalen Paradigmenwechsel, der dem politischen 

Aristotelismus ein jähes Ende bereiten sollte. 

Ihren logischen Ursprung finden die Umwälzungen der neuzeitlichen politischen 

Philosophie in einem umfassenden und axiomatisch verstandenen Begriff individueller 

Freiheit.3 Der Einzelne gilt demnach als prinzipiell unbeschränkt handlungs- und 

willkürfrei und alle Maßnahmen, die ihn hierin potentiell beeinträchtigen, sind darum 

rechtfertigungsbedürftig.4 Da jede herrschaftlich organisierte Form des menschlichen 

Zusammenlebens zwangsläufig mit einer Beschränkung individueller Freiheit 

einhergeht, können gesellschaftliche und politische Einrichtungen von diesem 

Rechtfertigungsbedürfnis nicht ausgenommen werden. Erstmalig fragt die politische 

Philosophie der Neuzeit nicht bloß nach der Qualität, sondern der Legitimität 

                                            
1  Hobbes, The life of Mr. Thomas Hobbes of Malmesbury, S. 2. 
2  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 8. 
3  Vgl. Höffe, Widersprüche im Leviathan: Zum Gelingen und Versagen der Hobbesschen 

Staatsbegründung, in: Thomas Hobbes, S. 119; Höffe, Zur vertragstheoretischen Begründung 
politischer Gerechtigkeit, in: Ethik und Politik, S. 197; Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, 
S. 105; Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 15; Kersting, Vertrag — 
Gesellschaftsvertrag — Herrschaftsvertrag, in: Geschichtliche Grundbegriffe, S. 921. 

4  Vgl. Höffe, in: Ethik und Politik, S. 197. 



Einleitung 2 

politischer Herrschaft.5 Der Philosophie ist folglich nicht bloß aufgegeben, zu erklären, 

wie ein mit Sanktionsgewalt ausgestattetes politisches Gemeinwesen zustande 

kommt. Zusätzlich hat sie die Bedingungen anzugeben, unter denen politische 

Herrschaft ausgeübt werden kann, ohne die individuelle Handlungs- und Willkürfreiheit 

zu entkernen. Die Philosophie hat, in anderen Worten, die Legitimitätsbedingungen 

politischer Herrschaft zu bestimmen. 

Es sind vor allem die Lehren des Thomas Hobbes, die gänzlich neue Lösungsansätze 

zur Legitimation staatlicher Herrschaft entwickeln. In seiner politischen Philosophie tritt 

das bloß seinen eigenen Zwecken verpflichtete Individuum zum ersten Mal als 

„Protagonist der modernen praktischen Begründungstheorie auf“ und wird dessen 

„rationaler und vernünftiger Wille“ zur ausschließlichen „Geltungsgrundlage“ 

politischer Ordnung erhoben.6 An Stelle natürlicher Anlagen und des göttlichen 

Schöpfungswillens fungiert fortan die allgemeine Zustimmungsfähigkeit als 

legitimitätsstiftende Instanz. Das politische Gemeinwesen wird nicht länger als 

Ausprägung einer natürlichen Wesensanlage verstanden, sondern als ein aus „dem 

Willen und der Klugheit der Menschen geborenes Machwerk, eine Maschine“.7 Die 

Rechtfertigung staatlicher Herrschaft kann demnach nur gelingen, wenn sich die 

politischen Einrichtungen als geeignete Instrumente erweisen, um die Zwecke zu 

realisieren, zu deren Verwirklichung sie gestiftet wurden.8 

Der Mensch entwickelt solche Instrumente im hobbesschen Verständnis ganz 

allgemein dazu, um das, „was gut“ ist zu erlangen und das, „was übel“ ist, zu 

vermeiden.9 Dabei ist die 

„[…] Wurzel aller Nachteile und alles Unglücks, die durch menschliche 
Erfindungen vermieden werden können, […] der Krieg, vornehmlich der 
Bürgerkrieg; aus ihm entspringen Mord, Verwüstung und Mangel an allen 
Dingen.“ 

(De Corpore, S. 9) 

                                            
5  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 20;  

Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 11. 
6  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 11. 
7  Ebd., S. 34. 
8  Vgl. Ebd. 
9  De Cive, S. 84. 



Einleitung 3 

Dass die Möglichkeit eines Bürgerkrieges besteht, sei nicht darauf zurückzuführen, 

„[…] daß die Menschen den Krieg wollen, denn der Wille geht immer auf 
das Gute oder auf das, was als solches erscheint; auch ihre Unkenntnis, 
daß die Folgen des Krieges Übel sind, ist nicht der Grund; denn wer spürt 
nicht, daß Tod und Armut große Übel seien? Der Bürgerkrieg ist daher nur 
möglich, weil man die Ursachen weder von Krieg noch von Frieden kennt; 
denn nur sehr wenige gibt es, die die Pflichten, durch welche der Friede 
Festigkeit gewinnt und erhalten wird, d.h. die wahren Gesetze des 
bürgerlichen Lebens studiert haben.“ 

(De Corpore, S. 9) 

Politische Philosophie kann demnach nie zum Selbstzweck betrieben werden, sondern 

folgt einem bedeutenden praktischen Auftrag: sie dient dazu, die Ursachen des 

Bürgerkrieges zu ermitteln und die Bedingungen anzugeben, unter denen eine 

friedliche Koexistenz gefestigt werden kann. Darin „sehen wir, wie groß der Nutzen der 

Philosophie ist, zu schweigen von dem Ruhme und sonstigen Annehmlichkeiten, die 

sie mit sich bringt“.10 Um diese „politischen Prinzipien“ zu ermitteln,11 entlehnt Hobbes 

Begründungs- und Demonstrationsweisen der Mathematik,12 namentlich die resolutiv-

kompositive Methode des Galileo.13 Erkenntnis wird demnach gewonnen, indem der 

Untersuchungsgegenstand — tatsächlich oder gedankenexperimentell — in seine 

elementaren Bestandteile zerlegt und wieder zusammengesetzt wird.14 Denn  

„[…] die Elemente, aus denen eine Sache sich bildet, dienen auch am 
besten zu ihrer Erkenntnis. Schon bei einer Uhr, die sich selbst bewegt, und 
bei jeder etwas verwickelten Maschine kann man die Wirksamkeit der 
einzelnen Teile und Räder nicht verstehen, wenn sie nicht 
auseinandergenommen werden und die Materie, die Gestalt und die 
Bewegung jedes Teiles für sich betrachtet wird. Ebenso muß bei den 
Rechten des Staates und bei Ermittelung der Pflichten der Bürger der Staat 
zwar nicht aufgelöst, aber doch wie ein aufgelöster betrachtet werden, d. h. 
es muß die menschliche Natur untersucht werden, wieweit sie zur Bildung 
des Staates geeignet ist oder nicht, und wie die Menschen sich 
zusammentun sollen, wenn sie eine Einheit werden wollen; denn nur so 
kann hier die rechte Einsicht gewonnen werden.“ 

(De Cive, S. 71-72; Hervorh. durch den Verfasser) 

                                            
10  De Corpore, S. 9. 
11  Cassirer, Vom Mythus des Staates, S. 228. 
12  Kersting, StL 1988, S. 127. 
13  Watkins, Philosophy and Politics in Hobbes, in: Hobbes studies, S. 243. 
14  Watkins, Hobbes's system of ideas, S. 52. 



Einleitung 4 

Auf Grundlage dieser methodischen Überlegungen formt Hobbes ein 

legitimationstheoretisches Modell, das noch in der modernen politischen Philosophie 

vorherrschende Stellung einnimmt.15 Die politische „Reflexionsform“,16 um die Hobbes 

die politische Philosophie bereichert hat, folgt diesem Schema: 

„Man beschreibt eine vereinfachte Situation, in der vernünftige Menschen 
mit bestimmten Zielen und bestimmten Beziehungen zueinander im Lichte 
ihrer Kenntnis der Umstände unter verschiedenen Handlungsweise wählen 
müssen. Was sie tun werden, wird streng deduktiv abgeleitet aus den 
Voraussetzungen über ihre Ansichten und Interessen, ihre Lage und ihre 
Möglichkeiten.“ 

(Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, S. 141) 

Anhand dieses Modells kann überprüft werden, ob und unter welchen Bedingungen 

sich politische Herrschaft auf die „vernünftige Zustimmung“ der 

Herrschaftsunterworfenen zurückführen lässt.17 

Es ist mehrfach bezweifelt worden, dass es dem Gründervater des politischen 

Kontraktualismus gelungen ist, seine eigenes Rechtfertigungsmodell widerspruchsfrei 

zur Anwendung zu bringen und seinen Staatsbeweis auf einen Akt individueller 

Selbstbeschränkung zu gründen; neuerlich belebt wurde die Kontroverse durch 

Impulse der modernen Entscheidungstheorie.18 Die vorliegende Arbeit nimmt dies zum 

Anlass, die Ansatzpunkte der jüngst angebotenen Interpretationsmodelle 

nachzuzeichnen und auf mögliche Stärken und Schwächen zu diskutieren. Die hieraus 

gewonnenen Erkenntnisse werden genutzt, um Implikationen abzuleiten, die 

spezifische Rekonstruktionsmodelle für die Rechtfertigungsleistung des hobbesschen 

Staatsbeweises bergen. 

Hierfür wird in einem vorbereitenden Schritt die Logik des politischen Kontraktualismus 

entfaltet (A). Sodann wird besprochen, wie Hobbes die einzelnen Argumentphasen 

                                            
15  Vgl. Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 10. 
16  Ebd. 
17  Ebd. 
18  Siehe beispielsweise: Gauthier, The logic of Leviathan, S. 76f.; Hampton, Hobbes and the social 

contract tradition, S. 58f.; Hampton, PPR 1991, S. 603f.; Ullmann-Margalit, The emergence of 
norms, S. 62f.; Haji, Dialogue 1990, S. 189f.; Haji, PPR 1991, S. 589f.; Kavka, Monist 1983, S. 
120f.; Kavka, Hobbesian moral and political theory, S. 107f.; Barry, Political argument, S. 63f.; 
Taylor, The possibility of cooperation, S. 13f.; Braybrooke, Dialogue 1976, S. 14f.; Alexandra, 
South. J. Philos. 1992, S. 3f.; Hüttemann, ZPhF 2004, S. 29f.; Bittner, ZPhF 1983, S. 389f.; 
Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 118f.; Kersting, Die politische Philosophie des 
Gesellschaftsvertrags, S. 69f.; Nida-Rümelin, Bellum omnium contra omnes, in: Thomas Hobbes, 
S. 118f.; Ryan, Hobbes’s political philosophy, in: The Cambridge companion to Hobbes, S. 223f.; 
Helbling, SZfS 2009, S. 107f. 



Von der Logik des politischen Kontraktualismus 5 

ausgestaltet (B). Ob die Harmonisierung der Argumentphasen gelingt, wird 

anschließend mithilfe der Methoden moderner Entscheidungstheorie überprüft (C), 

ehe die Ergebnisse abschließend diskutiert werden. 

A. Von der Logik des politischen Kontraktualismus 
Wie einleitend geschildert, besteht der Gegenstand des politischen Kontraktualismus 

im Verhältnis individueller Freiheit und zwangsbewehrter, kollektiv verbindlicher 

Entscheidungsgewalt. Der politische Kontraktualismus fragt nach den 

Legitimitätsbedingungen politischer Herrschaft.19 Das einheitliche Theorieziel besteht 

darin, die restriktive, aber als notwendig erachtete,20 politische Ordnungsgewalt auf 

die vorherige Einwilligung und die freiwillige Selbstverpflichtung der 

„Herrschaftsunterworfenen“ zurückzuführen.21 Dabei verlangt das Prinzip souveräner 

Gleichheit, dass die Errichtung einer politischen Ordnungsgewalt unter der 

„Rationalitätsbedingung der Wechselseitigkeit“ erfolgt;22 das geeignete Mittel zu 

freiwilliger und wechselseitiger Selbstbeschränkung ist der Vertrag.23 

Hieraus ergibt sich für alle Varianten politischer Vertragstheorie, spezifischer 

Eigenschaften ungeachtet, ein gemeinsamer Begründungsauftrag. Es ist 

nachzuweisen, weshalb es im vernünftigen individuellen Eigeninteresse liegt, den 

natürlichen Zustand souveräner Gleichheit zu verlassen und durch wechselseitige 

Selbstbeschränkung in einen künstlichen Ordnungszustand „abstrakte[r] 

Vergesellschaftung“24 einzutreten.25 Die Angabe entsprechender „guter Gründe“ ist 

eine notwendige Bedingung, um das Theorieziel zu erreichen. Naturgemäß benennen 

verschiedene Varianten des politischen Kontraktualismus auch unterschiedliche „gute 

Gründe“, aus denen nutzenmaximierende Individuen den natürlichen Zustand 

souveräner Gleichheit verlassen. Alle „guten Gründe“ werden aber in einem 

einheitlichen Argumentationsverfahren entwickelt, das einer bestimmten logischen 

Figur folgt.26 Dieses Argumentationsverfahren, das gewissermaßen das Rückgrat der 

                                            
19  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 105. 
20  Höffe, in: Ethik und Politik, S. 197-198. 
21  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 106. 
22  Ebd. 
23  Vgl. Höffe, in: Ethik und Politik, S. 198; Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 106. 
24  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 106. 
25  Vgl. Höffe, in: Ethik und Politik, S. 198. 
26  Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 49;  

Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 106-107; Höffe, in: Ethik und Politik, S. 198. 



Von der Logik des politischen Kontraktualismus 6 

politischen Vertragstheorie bildet,27 wird nachfolgend als das „kontraktualistische 

Argument“ bezeichnet.28 

Dem allgemeinen Theorieziel — Ordnungsgewalt auf die Selbstverpflichtung der 

Herrschaftsunterworfenen zurückzuführen — entsprechend, versucht das 

kontraktualistische Argument ein bestimmtes Vertragsergebnis 

„gedankenexperimentell“ aus einem vorvertraglichen Ausgangszustand abzuleiten.29 

Etwas technischer gewendet: das kontraktualistische Argument (!) dient dazu, 

zwischen Ausgangszustand (") und Vertragsergebnis (#) die Beziehung logischer 

Folge herzustellen. Typischerweise beruht das kontraktualistische Argument auf 

einem komplexen Konditionalsatz,30 der von zwei Prämissen getragen wird: es wird 

angenommen, dass die vertragliche Übereinkunft $ logisch aus dem vorvertraglichen 

Ausgangszustand " folgt und es wird angenommen, dass das Vertragsergebnis # 

logisch aus der vertraglichen Übereinkunft $ folgt. In hier vertretener Lesart beruht das 

kontraktualistische Argument also auf einem syllogistischen Schluss.31 

Der logische Grundstock zeichnet das vertragstheoretische Begründungsprogramm in 

wesentlichen Zügen vor: die Argumentphasen von Ausgangszustand, vertraglicher 

Übereinkunft und Vertragsergebnis sind so zu harmonisieren, dass ein konsistentes 

Gesamtargument gegeben ist.32 Der größte Begründungsaufwand ist darin zu 

vermuten, der Beschaffenheit eines wie auch immer gearteten Naturzustandes 

zwingende Gründe abzugewinnen, die seine Bewohner zum Abschluss eines 

bestimmten Vertrages veranlassen.33 So ist nämlich darzulegen, was den vernünftigen 

Nutzenmaximierer überhaupt dazu bewegt, den vorvertraglichen Naturzustand zu 

verlassen und einen „Alternativzustand“34 einzurichten. Es ist zu besprechen, weshalb 

                                            
27  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 106;  

Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 49. 
28  Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 50. 
29  Ebd. 
30  Ebd. 
31  Der Verfasser nimmt dies zum Anlass, im weiteren Verlauf an geeigneter Stelle und in gebotener 

Kürze prädikatenlogische Kommentierungen vorzunehmen. Die fortlaufenden Randbemerkungen 
legen das argumentative Grundgerüst der Arbeit frei. Dies dient vordergründig der Bebilderung des 
Entwickelten, versteht sich aber auch als Angebot an den geneigten Leser, seinerseits eine 
Gültigkeitsprüfung vorzunehmen. Grundstein der vorliegenden Arbeit ist damit: Kersting, Die 
politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 50f. 
Das kontraktualistische Argument	! lässt sich prädikatenlogisch wie folgt repräsentieren: 
∀!'"(!) ⊨ 	$(!)+, ∀!($(!) 	⊨ 	#(!)) 	 ∴ 	∀!("(!) 	⊨ 	#(!)). 

32  Ebd., S. 49. 
33  Vgl. Ebd., S. 50. 
34  Ebd. 



Von der Logik des politischen Kontraktualismus 7 

die vertragliche Übereinkunft ein geeignetes Mittel ist, um diesen Alternativzustand 

herbeizuführen und schließlich ist zu erläutern, weshalb sich die 

Naturzustandsbewohner nicht auch anderweitig behelfen können.35 

Da sie einen Großteil des Begründungsprogrammes stiftet, ist die Beschreibung des 

Naturzustandes ein zentraler Bestandteil des politischen Kontraktualismus. So wie 

politische Vertragstheorien insgesamt nach dem logischen, nicht dem historischen 

Ursprung politischer Ordnung fragen,36 ist auch die Naturzustandsbeschreibung 

weniger historischer Tatsachenbericht denn analytisches Abstraktionsprodukt.37 Im 

Naturzustand finden sich menschliche Versuchspersonen in eine mögliche Welt 

versetzt,38 die jeder politisch-sozialen Ordnung entbehrt.39 Der Philosoph beobachtet, 

wie die mit gewissen Wesenseigenschaften und Verhaltensweisen ausgestatteten 

Naturzustandsbewohner agieren; das Augenmerk liegt dabei auf ihrem Verhalten 

untereinander.40 Vordergründig interessiert, ob ihre Interaktion stabiler 

Ordnungsverhältnisse trächtig, die menschliche Natur also „unmittelbar und aus 

eigenen Mitteln“ 41 zur Gesellschaft geeignet und fähig ist.42 

In allen Interpretationen scheitert die Errichtung einer stabilen Ordnung an der 

Beschaffenheit des Naturzustandes selbst — der natürlichen Gleichheit seiner 

Bewohner oder des allgemeinen Misstrauens —, sodass die Möglichkeit unmittelbarer 

Vergesellschaftung im Ergebnis verneint wird.43 Trotz alledem bedürfen die 

selbsterhaltungsinteressierten Naturzustandsbewohner der Errichtung einer politisch-

sozialen Ordnung: denn schon ihre physische Existenz ist im natürlichen Zustand 

unbeschränkter Handlungs- und Willkürfreiheit nicht gesichert.44 Hieraus sehen sie 

sich veranlasst, die strukturellen „Sozialitätsdefizite“45 ihres natürlichen Lebensraumes 

                                            
35  Technisch gewendet: Es ist zu begründen, weshalb der Vertragsabschluss eine notwendige 

Bedingung zur Einrichtung eines Alternativzustandes ist. 
36  Cassirer, Vom Mythus des Staates, S. 229. 
37  Vgl. Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 107; Höffe, in: Ethik und Politik, S. 197. 
38  Zum Begriff „möglicher Welten“ unter anderem: Kripke, Naming and necessity, S. 15f. 
39  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 107;  

Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 50. 
40  Vgl. Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 64;  

Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 107. 
41  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 108. 
42  Vgl. Hobbes, Lehre vom Bürger, S. 79. 
43  Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 64;  

Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 108. 
44  Kersting, Zur Logik des kontraktualistischen Arguments, in: Der Begriff der Politik, S. 223;  

Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 108. 
45  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 108;  

Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 65. 



Die politische Philosophie des Thomas Hobbes 8 

mit künstlichen Mitteln zu beheben46 und einen Alternativzustand einzurichten, der 

„jedermann gestattet, seine Interessen im Rahmen einer friedlichen, nicht mehr 

selbsterhaltungsriskanten Konkurrenz zu verfolgen“.47 Die Naturzustandsbewohner 

beheben diese Defizite, indem sie wechselseitig in die Beschränkung ihrer natürlichen 

Handlungs- und Willkürfreiheit einwilligen.48 Eine Übereinkunft aber, durch die jeder 

einem jeden das Recht überträgt, von ihm ein bestimmtes Verhalten zu verlangen, 

heißt Vertrag.49 

Wenn es gelingt, eine vertragliche Übereinkunft Freier und Gleicher als logischen 

Ursprung politischer Ordnung auszuweisen, ist das kontraktualistische Theorieziel 

erreicht. 

B. Die politische Philosophie des Thomas Hobbes 
Fraglich ist, wie Thomas Hobbes die Argumentphasen von Naturzustand, vertraglicher 

Übereinkunft und Vertragsergebnis ausgestaltet. 

I. Der Naturzustand als Krieg aller gegen alle 

Wie einleitend dargestellt, ist der Mensch im hobbesschen Verständnis kein Wesen, 

das sich von Natur aus „zur Gesellschaft“ eignet.50 Die griechische Vorstellung des 

zôon politikon gründet für Hobbes auf einer „allzu oberflächlichen Betrachtung der 

menschlichen Natur“.51 Die aufmerksame Betrachtung menschlicher Verhältnisse 

lehre, dass die Menschen von Natur aus „keine Gesellschaft um der Gesellschaft 

willen“ suchen, sondern „um von ihr Ehre und Vorteil zu erlangen“;52 sie kommen also 

genau dann aus „freien Stücken“ zusammen, wenn „gemeinsam[e] Bedürfnisse oder 

die Ehrsucht sie dazu treiben“.53 

Ein solches Bedürfnis besteht in dem Verlangen nach dem, „was gut“ und der 

Vermeidung dessen, „was übel“ ist.54 Ein jeder ist maximal bemüht, „seine Glieder zu 

schützen und gesund zu erhalten“, um seinen Körper vor peinlicher Einwirkung und 

                                            
46  Höffe, in: Ethik und Politik, S. 198. 
47  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 109;  

Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 65. 
48  Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 50;  

Höffe, in: Ethik und Politik, S. 198. 
49  Vgl. Leviathan, Kap. 14, S. 121. 
50  De Cive, S. 78. 
51  De Cive, S. 79. 
52  De Cive, S. 79. 
53  De Cive, S. 81. 
54  De Cive, S. 84. 



Die politische Philosophie des Thomas Hobbes 9 

dem größten natürlichen Übel, dem „Tod“, zu bewahren.55 Im hobbesschen 

Verständnis ist menschliche Praxis durch zwei zentrale Motive bestimmt: dem Streben 

nach Selbsterhaltung und dem Verlangen nach Glück.56 Da die Erhaltung des eigenen 

Lebens notwendige Bedingung für ein glückliches und erfülltes Leben ist, gilt das 

zentrale Bestreben der Selbsterhaltung.57 

Das Streben nach Selbsterhaltung und einem glücklichen Leben konkretisiert sich in 

bestimmten Wünschen und Bedürfnissen, nach deren Erfüllung die 

Naturzustandsbewohner trachten.58 Zwar genießen sie in der Frage, worin geeignete 

Mittel zur Befriedigung ihrer subjektiven Wünsche bestehen, eine 

Einschätzungsprärogative.59 Da sie jedoch an ihrem langfristigen Wohlergehen 

interessiert sind, kann ihr Begehr weder einem bloß augenblicklichen Genuss, noch 

vorübergehendem Schutz gelten.60 Alles, was sich die Naturzustandsbewohner zu 

ihren Zwecken verschaffen, eignen sie sich nämlich in der Absicht an, „sich dasselbe 

auch auf immer zu sichern“.61 

Der Lebenswelt und dem von Thomas Hobbes entworfenen Lebensraum ist gemein, 

dass die Befriedigung menschlicher Bedürfnisse unter der steten Bedingung 

„doppelter Knappheit“ stattfindet:62 begehrte Güter und die zu ihrem Erwerb 

erforderlichen Mittel sind nur begrenzt verfügbar.63 Bereits das bloße Vorhandensein 

anderer Menschen verhindert, dass sich jeder alles zu eigen machen kann, was er 

begehrt.64 Da außerdem nicht alles gemeinsam benutzt oder geteilt werden kann,65 ist 

                                            
55  De Cive S. 84. 
56  Höffe, in: Thomas Hobbes, S. 117, 123; Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 14. 
57  Gauthier, Hobbes Social Contract, in: Perspectives on Thomas Hobbes, S. 126;  

Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 109. 
58  Höffe, in: Thomas Hobbes, S. 123. 
59  De Cive, S. 84. 
60  Vgl. Leviathan, Kap. 11, S. 97. 
61  Vgl. Leviathan, Kap. 11, S. 97. 
62  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 109;  

Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 65. 
63  Höffe, in: Thomas Hobbes, S. 123; Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 109; Hampton, 

Topoi 1985, S. 50; Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 65. 
64  Vgl. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, S. 141; Hampton, Topoi 1985, S. 50;  

Kavka, Ethics 1983, S. 293. 
 Hier kann offenbleiben, ob der natürliche Konflikt in der Hauptsache auf die Ressourcenknappheit 

(Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 112) oder die individuelle Aneignungsabsicht (Helbling, 
SZfS 2009, S. 101-102) zurückzuführen ist.  

65  Vgl. De Cive, S. 83. 



Die politische Philosophie des Thomas Hobbes 10 

eine Interessenkollision unumgänglich — unter den Naturzustandsbewohnern 

schwelen „Uneinigkeit und Streit“.66 

Gilt den konfligierenden Parteien ein streitiger Gegenstand als unverzichtbar für die 

Selbsterhaltung oder das persönliche Glück, verschärfen sich gegenseitige 

Wahrnehmung und entsprechendes Verhalten:67 

„Sooft daher zwei ein und dasselbe wünschen, dessen sie aber nicht beide 
zugleich teilhaftig werden können, so wird einer des anderen Feind und um 
das gesetzte Ziel, welches mit der Selbsterhaltung immer verbunden ist, zu 
erreichen, werden beide danach trachten, sich den anderen entweder 
unterwürfig zu machen oder ihn zu töten.“ 

(Leviathan, Kap. 13, S. 113-114) 

Ob ein Gut für das eigene Leben und das persönliche Glück unverzichtbar ist, wird 

subjektiv und einseitig bestimmt.68 Daher müssen alle Naturzustandsbewohner mit der 

Unsicherheit leben, jedem anderen zu jeder Zeit als existenzielle Bedrohung gelten zu 

können. Das Leben im Naturzustand wirft den Schatten universeller „Furcht, von einem 

anderen Schaden zu erleiden“.69 Entsprechend hegen die hobbesschen 

Langzeitstrategen offenes Misstrauen untereinander.70 Aus „Besorgnis für die 

Zukunft“71 antizipieren sie das Verhalten ihres Konterparts und leiten vorbeugende 

Gegenmaßnahmen ein.72 Bei der großen Furcht, 

„[…] welche die Menschen allgemein gegeneinander hegen, können sie 
sich nicht besser sichern, als dadurch, daß einer dem anderen zuvorkommt 
oder so lange fortfährt, durch List und Gewalt sich alle anderen zu 
unterwerfen, als noch andere da sind, vor denen er sich zu fürchten hat.“ 

(Leviathan, Kap. 13, S. 114)73 

Dieser Vorsatz findet seinen Ursprung weniger in einem Moment triebhafter 

Aggression, denn in vernünftiger Selbsterhaltungsabsicht:74 

„Wenn diejenigen, welche mit mäßigem Besitz zufrieden sind, nur sich und 
das ihrige zu verteidigen, nicht aber ihre Macht dadurch zu vermehren 

                                            
66  De Cive, S. 83. 
67  Vgl. Höffe, in: Thomas Hobbes, S. 123. 
68  Vgl. Ebd. 
69  Leviathan, Kap. 11, S. 93. 
70  Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 16;  

Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 110. 
71  Leviathan, Kap. 11, S. 97. 
72  Kavka, Ethics 1983, S. 293. 
73  Siehe außerdem: Leviathan, Kap. 11, S. 93. 
74  Vgl. Höffe, in: Thomas Hobbes, S. 124; Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 111; 

Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 60. 



Die politische Philosophie des Thomas Hobbes 11 

suchten, daß sie andere selbst angreifen, so würden sie nicht lange 
bestehen können, weil es Menschen gibt, die sich entweder aus 
Machtgefühl oder aus Ruhmsucht die ganze Erde untertan machen 
möchten. Deshalb muß jedem auch die gewaltsame Vermehrung seiner 
Besitzungen um der nötigen Selbsterhaltung willen zugestanden werden.“ 

(Leviathan, Kap. 13, S. 114) 

Spezifischer Handlungsmotive — dem Wunsch, Machtmittel weiter zu mehren 

(„Mitbewerbung“),75 bloßer „Verteidigung“ des bereits angeeigneten,76 oder dem 

Verlangen nach Steigerung des persönlichen Ansehens („Ruhm“)77 — ungeachtet, 

verlangt eine rationale Wahrnehmung des Selbsterhaltungsinteresses von den 

Naturzustandsbewohnern,78 „ihr ganzes Leben hindurch beständig und unausgesetzt 

eine Macht nach der anderen sich zu verschaffen bemüht [zu sein]“.79 Die 

Konfiguration des Naturzustandes nötigt also selbst das friedliebendste Individuum, 

als „hemmungsloser Aggressor“ aufzutreten.80 In dieser Lesart81 ist es gerade keine 

unwiderstehliche, nach dem Zugewinn von Macht lechzende,82 Triebnatur, die den 

Menschen zum „Wolf für den Menschen“ macht.83 Sein räuberisches Gebaren ist 

vielmehr Ausdruck einer instrumentell-vernünftigen Präventionsstrategie, durch die 

der Mensch auf die universelle Ungewissheit seines Lebensumfeldes reagiert und sich 

um seiner Selbsterhaltung willen in offensivem Misstrauen übt.84 

Doch auch wenn man der hier vertretenen Interpretation folgt und die präventive 

Gewaltanwendung als allgemeine Überlebensstrategie ausweist, kann daraus nicht 

                                            
75  Leviathan, Kap. 13, S. 115; Hervorh. im Original. 
76  Ebd. 
77  Ebd. 
78  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 112. 
79  Leviathan, Kap. 11, S. 91. 
80  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 112. 
81  Die unterstellte Lesart ist selbstredend nicht die einzige, die der hobbesschen Philosophie 

abgewonnen werden kann. Andere Kommentatoren sehen in irrational-leidenschaftlicher Praxis 
sehr wohl die Hauptursache für den universellen Konflikt der Naturzustandsbewohner (siehe hierzu 
insbesondere: Gauthier, The logic of Leviathan, S. 83f.; eine Gegenüberstellung der Paradigmen 
leistet Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 58-79). 

 Um eine kohärente Gesamtdarstellung zu leisten, müssen verschiedene Konflikttheorien auch zu 
unterschiedlichen Interpretationen anderer wesentlicher Elemente der politischen Philosophie des 
Thomas Hobbes gelangen. Zentrale Bestandteile des hobbesschen Argumentes, wie Inhalt und 
Bedeutung der natürlichen Gesetze (siehe hierzu: Leviathan, Kap. 14, S. 118f.; Kap. 15, S. 129f.), 
sind zum gegenwärtigen Zeitpunkt aber gänzlich unbesprochen. Um eine Gegenüberstellung der 
Konflikttheorien zu leisten, müssten wesentliche Aspekte also entweder als bekannt vorausgesetzt, 
oder inzident entwickelt werden; beides wäre einer stringenten Gedankenführung unzuträglich. 

 Daher wird hier bloß auf das Spannungsverhältnis der Konflikttheorien hingewiesen, während eine 
systematische Gegenüberstellung aus argumentationsstrategischen Erwägungen ausbleibt. 

82  Vgl. Kersting, StL 1988, S. 137; Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 111. 
83  De Cive, S. 62. 
84  Kersting, StL 1988, S. 137; Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 111, 114-115. 



Die politische Philosophie des Thomas Hobbes 12 

geschlossen werden, dass der hobbessche Naturzustand keinerlei 

Vergesellschaftungsressourcen birgt. Wie gezeigt, ist der Nachweis über die 

Unmöglichkeit unmittelbarer Vergesellschaftung aber notwendige Bedingung, um die 

Erforderlichkeit staatlicher Gewalt zu begründen. Erst der Mangel an natürlichen 

Vergesellschaftungsressourcen kann die Naturzustandsbewohner nämlich motivieren, 

mithilfe künstlicher Mittel einen Alternativzustand einzurichten. Konkret muss also eine 

weitere Voraussetzung hinzutreten, durch die es den Naturzustandsbewohnern 

unmöglich wird, zu verwirklichen, wonach sie streben: allen anderen zuvorzukommen 

und sie „durch List und Gewalt“ dauerhaft zu unterwerfen.85 

Diese besteht in der Annahme, dass die Menschen im Verhältnis natürlicher Gleichheit 

stehen.86 Demnach hat die Natur alle Menschen 

„[…] sowohl hinsichtlich der Körperkräfte wie der Geistesfähigkeiten 
untereinander gleichmäßig begabt; und wenngleich einige mehr Kraft und 
Verstand als andere besitzen, so ist der hieraus entstehende Unterschied 
im ganzen betrachtet doch nicht so groß, daß der eine sich diesen oder 
jenen Vorteil versprechen könnte, welchen der andere nicht auch zu 
erhoffen berechtigt sei.“ 

(Leviathan, Kap. 13, S. 112-113) 

Damit ist nicht gesagt, dass sich einzelne Menschen überhaupt nicht in körperlichem 

oder geistigem Vermögen unterscheiden.87 Allerdings erlauben die bestehenden 

Differenzen nicht, dass bestimmte Individuen eine dauerhafte Vorteilsposition 

erlangen:88 man wird nämlich bezüglich „der körperlichen Kraft […] gewiß selten einen 

so schwachen Menschen finden, der nicht durch List oder in Verbindung mit anderen, 

die mit ihm in gleicher Gefahr sind, auch den stärksten töten könnte“.89 Bei den 

„Geistesfähigkeiten“ ist eine noch „größere Gleichheit“ zu finden;90 etwaige 

Unterschiede bestehen bloß vermeintlich und sind darauf zurückzuführen, „daß einige 

eine ungebührlich hohe Meinung von sich haben“.91 Das individuelle 

Kräfteungleichgewicht ist demnach schlicht zu gering, als dass sich darauf eine stabile 

                                            
85  Leviathan, Kap. 13, S. 114. 
86  Vgl. Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 112. 
87  Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 25. 
88  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 112; Kavka, Ethics 1983, S. 292-293;  

Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 116; 
Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 25. 

89  Leviathan, Kap. 13, S. 113; siehe außerdem: De Cive, S. 82. 
90  Leviathan, Kap. 13, S. 113. 
91  Ebd. 



Die politische Philosophie des Thomas Hobbes 13 

politische Ordnung gründen ließe.92 Die Vorstellung, dass Herrschaftsverhältnisse von 

Natur aus bestehen — für Aristoteles beispielsweise zwischen Herrscher und Sklave, 

Mann und Frau, Vater und Sohn —,93 ist mit dem hobbesschen „Gleichheitspostulat“ 

schlechterdings unvereinbar.94 

Wie im Kontext des körperlichen Vermögens angeklungen ist, birgt das Verhältnis 

natürlicher Gleichheit eine gewichtige selbsterhaltungsrelevante Implikation. Wenn es 

nämlich selbst dem Stärksten unmöglich ist, sein eigenes Leben zu schützen, indem 

er alle anderen dauerhaft unterwirft, kann sich im Naturzustand keiner seines eigenen 

Lebens sicher sein; es gelten symmetrische Bedrohungsverhältnisse.95 Wenn die 

Naturzustandsbewohner dieses symmetrische Bedrohungsverhältnis erkennen und 

um die Rationalität präventiver Gewaltanwendung wissen,96 müssen sie im Interesse 

der Selbsterhaltung noch angestrengter übergriffig werden.97 In Abwesenheit einer 

einschränkenden (staatlichen) Gewalt gilt der allgemeine Vorsatz, „Gewalt mit Gewalt 

zu vertreiben“98 — dessen Gültigkeit wiederum ist das wesentliche Merkmal eines 

Ordnungszustandes, den Hobbes als den „Krieg aller gegen alle“ 99 bezeichnet.100 

Das heißt nicht, dass der Naturzustand als „Krieg aller gegen alle“ auch voll des 

Schlägerklanges ist.101 Es sind nämlich weniger sich fortwährend aktualisierende 

Formen der Gewalt, die den „Krieg aller gegen alle“ kennzeichnen, als vielmehr die 

allgemeine Ungewissheit über des Verhalten der Konkurrenten und die Furcht davor, 

zum Opfer präventiver Gewalthandlungen zu werden;102 „wie Fechter“ stehen die 

Kontrahenten „gegeneinander, beobachten sich genau und halten ihre Waffen in 

Bereitschaft“.103 

                                            
92  Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 25;  

Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 116. 
93  Siehe hierzu: Aristoteles, Pol. 1253b 1f. 
94  Hobbes, Leviathan, Kap. 15, S. 137; Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 112. 
95  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 116;  

Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 68. 
96  Einzelne Kommentatoren identifizieren in der Publizität der Rationalität vorbeugender 

Gewaltanwendung eine weitere, ungeäußerte, Prämisse des hobbesschen Argumentes.  
Hierzu beispielsweise: Kavka, Ethics 1983, S. 294. 

97  Vgl. Gauthier, in: Perspectives on Thomas Hobbes, S. 126. 
98  Leviathan, Kap. 13, S. 115. 
99  Ebd. 
100  Dass im Naturzustand ein latenter Krieg aller gegen alle herrscht, lässt sich prädikatenlogisch für 

/ ≥ 2 mit 2(") = 4567/85/	97:ℎ	7/	<=>5/>5?	@A/6<7!> wie folgt repräsentieren: 
∀BC,… , ∀BE"(BC, … , BE). 

101  Vgl. Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 65. 
102  Ebd. 
103  Leviathan, Kap. 13, S. 117. 



Die politische Philosophie des Thomas Hobbes 14 

Die Furcht vor dem gewaltsamen Vorstoß eines Kontrahenten ist jedenfalls so groß, 

dass alle verfügbaren Ressourcen darauf verwendet werden, sich bestmöglich auf 

einen solchen „Ernstfall“ vorzubereiten. Darum mangelt es dem Naturzustand an der 

Grundvoraussetzung zivilisatorischer Entwicklung:104 

„Da findet sich kein Fleiß, weil kein Vorteil davon zu erwarten ist; es gibt 
keinen Ackerbau, keine Schifffahrt, keine bequemen Wohnungen, keine 
Werkzeuge höherer Art, keine Länderkenntnis, keine Zeitrechnung, keine 
Künste, keine gesellschaftlichen Verbindungen; statt dessen ein 
tausendfaches Elend; Furcht, gemordet zu werden, stündliche Gefahr, ein 
einsames, kümmerliches, rohes und kurzes Leben.“ 

(Leviathan, Kap. 13, S. 115-116) 

Darin liegt das Sozialitätsdefizit des hobbesschen Naturzustandes: weder ist die bloße 

physische Existenz seiner Bewohner garantiert, noch steht die Befriedigung ihres 

Verlangens nach einem glücklichen und erfüllten Leben in Aussicht. Ihre 

Handlungsmotive machen die Naturzustandsbewohner also „zum Frieden unter sich 

geneigt“, ohne diesen wünschenswerten Zustand hervorzubringen zu können.105 Die 

Vernunft aber kann den natürlichen Kriegszustand analysieren und „einige zum 

Frieden führende“ Verhaltensgrundsätze formulieren,106  die das natürliche 

Sozialitätsdefizit beheben und der Menschheit einen Weg aus ihrer kümmerlichen 

Existenz weisen.107 

Diese Grundsätze zu ermitteln — also die Menge der Bedingungen anzugeben, die für 

sich genommen notwendig und zusammengenommen hinreichend sind, um den 

allgemein begehrten Aufgang aus dem unerträglichen Naturzustand zu realisieren — 

ist Aufgabe des Philosophen.108 

                                            
104  Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 65. 
105  Leviathan, Kap. 13, S. 118. 
106  Ebd. 
107  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 131. 
108  Vgl. Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 47. 



Die politische Philosophie des Thomas Hobbes 15 

II. Natürliches Gesetz und Gesellschaftsvertrag 

Der Leviathan enthält einen Katalog von neunzehn solcher Verhaltensgrundsätze, die 

Hobbes als „natürliche Gesetze“ bezeichnet.109 Wenngleich prima facie zu vermuten, 

stehen diese „natürlichen Gesetze“ nicht in der Tradition klassischer 

Naturrechtskonzeptionen, sondern sind hierauf in gänzlich negativer Weise 

bezogen.110 

Das „Naturrecht“ gilt im hobbesschen Verständnis als die „Freiheit, nach welcher ein 

jeder zur Erhaltung seiner selbst seine Kräfte beliebig gebrauchen und folglich alles, 

was dazu etwas beizutragen scheint, tun kann“.111 Wie ihm Rahmen der 

Rekonstruktion des Naturzustandes gezeigt, ist dieses natürliche „Recht auf alles“ 

keinem von Nutzen:112 „[d]enn die Wirkungen eines solchen Rechts sind so ziemlich 

dieselben, als wenn überhaupt kein Recht bestände“.113 So kann jeder „mit gleichem 

Rechte und mit gleicher Macht“ behaupten, dass eine bestimmte Sache „sein sei“.114 

In dieser Gemengelage ist es schlicht unmöglich, individuelle Rechtspositionen zu 

begründen. Konsequenterweise ist das natürliche Recht „auf alles“ als bloße 

menschliche Verhaltensbeschreibung unter den Bedingungen eines „reinen 

Naturzustande[s]“ zu lesen.115 Der fundamentale Unterschied zu klassisch-

naturrechtlichen Konzeption besteht darin, dass der hobbessche Naturzustand in 

seiner Reinform gerade kein rechtsgeordneter ist und weder Freiheits- noch 

Eigentumsrechte kennt.116 

Die neunzehn „natürlichen Gesetze“ genießen dann den logischen Charakter 

hypothetischer Imperative:117 sie geben Auskunft darüber, wie die faktisch 

unbeschränkte Handlungs- und Willkürfreiheit der Naturzustandsbewohner 

einzuhegen ist, damit der natürliche Kriegszustand in eine verbesserte Ordnung 

überführt werden kann, die ihren Bewohnern gestattet, individuelle Interessen in 

                                            
109  Entwickelt werden diese in: Hobbes, Leviathan, Kap. 14-15. 
110  Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 47;  

Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 128. 
111  Leviathan, Kap. 15, S. 118. 
112  De Cive, S. 84. 
113  Ebd., S. 85. 
114  Ebd., S. 86. 
115  Vgl. Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 130. 
116  Ebd. 
117  Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 47; Watkins, in: Hobbes studies, S. 249f.; 

Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 136-137, 128. 
 Zum Begriff des hypothetischen Imperativs: Kant, KpV, AA V: 20.08f. 



Die politische Philosophie des Thomas Hobbes 16 

selbsterhaltungsfreundlicher Umgebung zu verfolgen. Konkret benennen sie, „welche 

Rechte […] welchen Personen“ zugestanden werden müssen, um eine befestigte 

Friedensordnung einzurichten.118 Alles was die natürlichen Gesetze fordern, zielt auf 

die Einrichtung eines Zustandes, in dem es möglich ist, „andern das zu tun, was wir 

wünschen, daß es uns von andern geschehe“.119 

Es bedarf keiner Rekonstruktion aller neunzehn Einzelbestimmungen, um zu 

erkennen, dass zwischen ihrer Befolgung und dem natürlichen 

Selbsterhaltungsinteresse ein intensives Spannungsverhältnis besteht. Rechtliche 

Zugeständnisse, wie sie die Errichtung einer befestigten Friedensordnung voraussetzt, 

können im hobbesschen Naturzustand nämlich nur in Form des einseitigen 

Freiheitsverzichts erbracht werden.120 Da der einseitige Freiheitsverzicht unter 

Naturzustandsbedingungen aber immer selbsterhaltungsriskant wirkt, sind rechtliche 

Zugeständnisse nur unter der Bedingung der Wechselseitigkeit möglich: „Entsagt 

jemand seines Rechtes oder überträgt er es einem anderen, so nimmt man an: er tue 

es, um von jenem wieder ein anderweitiges Recht oder irgendeinen Vorteil zu 

erhalten“.121 Nur wenn gesichert ist, dass eine wechselseitige Übertragung — die 

„Vertrag“ genannt wird122 — tatsächlich zustande kommt, kann auch erwartet werden, 

dass die selbsterhaltungsinteressierten Individuen den natürlichen „Klugheitsregeln“ 

Folge leisten.123 Daher kann selbst die vorteilhafteste Vereinbarung keinen wirklichen 

Beitrag zur Überwindung des Naturzustandes leisten, solange keine „zwingende 

Gewalt“ besteht,124 die vertragstreues Verhalten sicherstellt: 

„Gesetze und Verträge können an und für sich den Zustand des Krieges 
aller gegen alle nicht aufheben; denn sie bestehen in Worten und bloße 
Worte können keine Furcht erregen; daher fördern sie die Sicherheit der 
Menschen allein und ohne Hilfe der Waffen nicht.“ 

(Leviathan, Kap. 17, S. 151) 

                                            
118  De Cive, S. 73. 
119  Leviathan, Kap. 17, S. 151, Hervorh. im Original; siehe außerdem: Kap. 14, S. 119-120. 
120  Leviathan, Kap. 14, S. 120. 
121  Leviathan, Kap. 14, S. 121. 
122  Ebd. 
123  Vgl. Kersting, StL 1988, S. 138; Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 140, 133, 138. 
 Im Unterschied zu klassisch-naturrechtlichen Konzeptionen besitzen die „natürlichen Gesetze“ 

keinen unbedingten Verpflichtungscharakter. Hobbes unterscheidet zwischen der Anerkennung 
(„forum internum“) und dem Vollzug („forum externum“) von Vernunftvorschriften. Die Anerkennung 
einer Vorschrift verpflichtet nicht, ihr kategorisch Folge zu leisten und ihre Bestimmungen ohne 
Ansehung der Einzelfallumstände zu vollziehen (Leviathan, Kap. 15, S. 140). 

124  Leviathan, Kap. 14, S. 124. 



Die politische Philosophie des Thomas Hobbes 17 

Demzufolge liegt der Schlüssel zur Überwindung des natürlichen Kriegszustandes in 

der Einrichtung einer Institution, die über die entsprechenden Mittel verfügt, eine 

Vertragstreue nötigenfalls gewaltsam herbeizuführen. Um diesen Garanten 

einzusetzen, muss jeder alle seine „Macht oder Kraft einem oder mehreren Personen 

übertragen“ und sich deren „Willen und Urteil“ unterwerfen.125 Wenn sich ein jeder vor 

demselben Schwert beugt und die Hand, die es führt, als seine eigene betrachtet, ist 

ein Leben in friedlicher Koexistenz möglich.126 Der Ausgang aus dem Naturzustand 

beruht 

„[…] auf dem Vertrage eines jeden mit jedem, wie wenn einer zu einem 
jeden sagte: »Ich übergebe mein Recht, mich selbst zu beherrschen, 
diesem Menschen oder dieser Gesellschaft unter der Bedingung, daß du 
ebenfalls dein Recht über dich ihm oder ihr abtrittst.« Auf diese Weise 
werden alle einzelnen eine Person und heißen Staat oder Gemeinwesen. 
So entsteht der große Leviathan oder, wenn man lieber will, der sterbliche 
Gott, dem wir unter dem ewigen Gott allein Frieden und Schutz zu 
verdanken haben.“ 

(Leviathan, Kap. 17, S. 155; Hervorh. im Original) 

Dass aber ausgerechnet die vertragliche Übereinkunft der „einzig mögliche Weg“ aus 

dem Naturzustand ist,127 stellt jede Rekonstruktion der hobbesschen Philosophie vor 

ein fundamentales Problem:128 auch wenn angenommen wird, dass die Abtretung 

individueller Gewaltmittel die einzig geeignete Maßnahme ist, um eine befestigte 

Friedensordnung einzurichten, ist unklar, wie eine solche Vereinbarung unter 

Naturzustandsbedingungen zustande kommen kann. Schließlich herrscht im 

natürlichen Krieg aller gegen alle das Primat offensiven Misstrauens und selbst der 

mächtigste Leviathan kann die Gültigkeit einer Vereinbarung nicht garantieren, die ihn 

erst konstituiert. 

Die Interpretation des Gesamtargumentes wird maßgeblich dadurch bestimmt, ob das 

Spannungsverhältnis zwischen der vertraglichen Etablierung des Leviathan und dem 

natürlichen Krieg aller gegen alle aufgelöst werden kann.129 Gelingt dies nicht, stehen 

                                            
125  Leviathan, Kap. 17, S. 155. 
126  Für / ≥ 2 mit 2(") = 4567/85/	97:ℎ	7/	<=>5/>5?	@A/6<7!>, 2($) = F=>767G75H5/	57/5/	$5H>H=I und  

2(#) = 4567/85/	97:ℎ	7/	6H758<7:ℎ5H	@A5B79>5/G kann nun das Gesamtargument dargestellt 
werden: 

 ∀BC,… , ∀BE"(BC, … , BE) ⊨ ∀BC,… , ∀BE$(BC, … , BE), 
∀BC,… , ∀BE$(BC, … , BE) ⊨ ∀BC,… , ∀BE#(BC, … , BE) 

 ∴ ∀BC,… , ∀BE"(BC, … , BE) ⊨ ∀BC,… , ∀BE#(BC, … , BE). 
127  Leviathan, Kap. 17, S. 155. 
128  Vgl. Haji, PPR 1991, S. 589; Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 118. 
129  Vgl. Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 118. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 18 

Ausgangszustand und vertragliche Übereinkunft nicht in der Beziehung logischer 

Folge130 und das Argument ist insgesamt inkonsistent.131 

Um zu beantworten, ob dieses zentrale Kooperationsproblem gelöst werden kann — 

eine Ratifizierung des Gesellschaftsvertrages also tatsächlich möglich ist oder am 

allseitigen Misstrauen scheitern muss —, ist die Theorie praktischer Rationalität zu 

rekonstruieren, die dem Verhalten der hobbesschen Naturzustandsbewohner 

zugrunde liegt.132 

C. Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 
Ein Blick auf den Forschungsstand zeigt,133 dass diese Rekonstruktion vor allem auf 

eine Konzeption gestützt wird, deren Ursprung in der theoretischen Ökonomie liegt: 

der Theorie rationaler Entscheidung (rational choice).134 Auch wenn Thomas Hobbes 

das rational choice-Paradigma und die Methoden moderner Entscheidungstheorie 

unbekannt waren, sind entsprechende Rekonstruktionen deshalb weder unzulässig 

noch weniger aufschlussreich.135 Dass rational choice-geleitete Rekonstruktionen 

sogar vielfach Früchte tragen, scheint daran zu liegen, dass die hobbessche 

                                            
130  Allgemein gilt: $ folgt logisch aus " (2J'∀BC, … , ∀BE"(BC, … , BE) ⊨ ∀BC,… , ∀BE$(BC, … , BE)+ = K=ℎH) 

genau dann, wenn für alle Interpretationen ℑ = 〈N, 2〉 und alle Variablenbelegungen P von ℑ gilt: 
wenn 2J'∀BC, … , ∀BE"(BC, … , BE)+ = K=ℎH, dann 2J'∀BC, … , ∀BE$(BC, … , BE)+ = K=ℎH. 
Jeder Rekonstruktion der hobbesschen Philosophie ist daher aufgegeben, zu überprüfen, ob die 
Denotate BC, … , BE tatsächlich in der Extension der /-stelligen Prädikate " und $ liegen. Kann eine 
Interpretation gewählt werden, in der zumindest ein Objekt im Gegenstandsbereich in 2(") liegt, 
ohne dass dieses Objekt zugleich in 2($) zu liegen kommt, kann die behauptete Beziehung 
logischer Folge offensichtlich nicht bestehen. 

131  Der syllogistische Schluss ist nämlich genau dann gültig (2J(∀BC, … , ∀BE"(BC, … , BE) ⊨
∀BC,… , ∀BE#(BC, … , BE)	) = K=ℎH), wenn für alle Interpretationen ℑ = 〈N, 2〉 und alle 
Variablenbelegungen P von ℑ gilt: 2J'∀BC, … , ∀BE"(BC, … , BE) ⊨ ∀BC,… , ∀BE$(BC, … , BE)+ = K=ℎH 
und 2J(∀BC, … , ∀BE$(BC, … , BE) ⊨ ∀BC,… , ∀BE#(BC, … , BE)	) = K=ℎH. 

132  Vgl. Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 117. 
133  Siehe hierzu beispielsweise: Gauthier, The logic of Leviathan, S. 76f.; Hampton, Hobbes and the 

social contract tradition, S. 58f.; Hampton, PPR 1991, S. 603f.; Ullmann-Margalit, The emergence 
of norms, S. 62f.; Haji, Dialogue 1990, S. 189f.; Haji, PPR 1991, S. 589f.; Kavka, Monist 1983, S. 
120f.; Kavka, Hobbesian moral and political theory, S. 107f.; Barry, Political argument, S. 63f.; 
Taylor, The possibility of cooperation, S. 13f.; Braybrooke, Dialogue 1976, S. 14f.; Alexandra, 
South. J. Philos. 1992, S. 3f.; Hüttemann, ZPhF 2004, S. 29f.; Bittner, ZPhF 1983, S. 389f.; 
Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 118f.; Kersting, Die politische Philosophie des 
Gesellschaftsvertrags, S. 69f.; Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 118f.; Ryan, in: The 
Cambridge companion to Hobbes, S. 223f.; Helbling, SZfS 2009, S. 107f. 

134  Nida-Rümelin, Das rational choice-Paradigma: Extensionen und Revisionen, in: Praktische 
Rationalität: Grundlagenprobleme und ethische Anwendung des rational-choice Paradigmas, S. 4. 

135  Vgl. Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 110-111;  
Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 119-120. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 19 

Naturzustandskonzeption auf einer rudimentären Entscheidungstheorie „avant la 

lettre“ beruht,136 der moderne Kooperationsdilemmata bereits eingeschrieben sind.137 

I. Die Theorie rationaler Entscheidung 

Die Theorie rationaler Entscheidung beruht auf zwei zentralen Sätzen: eine Person 

handelt genau dann rational, „wenn ihre Handlungen im Hinblick auf die Ziele dieser 

Person sinnvoll erscheinen“.138 Handlungen sind „im Hinblick auf die Ziele einer 

Person“ genau dann sinnvoll, wenn „sie als ein gutes Mittel gelten können, diese Ziele 

zu erreichen“.139 Im entscheidungstheoretischen Verständnis handeln rationale 

Akteure nutzenoptimierend: aus zwei Handlungsalternativen wählen sie diejenige, von 

der sie sich den größeren Nutzen versprechen.140 

Was ein geeignetes Mittel ist, um individuelle Handlungsziele zu verwirklichen, 

bestimmt die Entscheidungstheorie „relativ zu der gegebenen subjektiven 

Bewertungsfunktion der Konsequenzen und der subjektiven bedingten 

Wahrscheinlichkeitsfunktion der Umstände“.141 Da zunächst nicht entscheidend ist, 

von welcher Art diese Umstände sind,142 kann das rational choice-Paradigma auch auf 

Situationen übertragen werden, in denen diese Umstände in Entscheidungen anderer 

Akteure bestehen, solange sie unabhängig voneinander getroffen werden.143 Der 

Teilbereich der Theorie rationaler Entscheidung, der sich mit diesen 

„Interaktionssituationen“ befasst,144 wird nachfolgend als „Entscheidungstheorie im 

engeren Sinne“ bezeichnet; der Begriff der „Spieltheorie“ wird synonym verwendet.145 

II. Naturzustand und Spieltheorie 

Wie gezeigt leben die hobbesschen Naturzustandsbewohner in universeller „Furcht, 

von einem anderen Schaden zu erleiden“146 und befinden sich damit offensichtlich in 

                                            
136  Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 120. 
137  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 111. 
138  Nida-Rümelin, in: Praktische Rationalität: Grundlagenprobleme und ethische Anwendung des 

rational-choice Paradigmas, S. 3. 
139  Ebd. 
140  Vgl. Luce/Raiffa, Games and decisions: Introduction and critical survey, S. 55. 
141  Nida-Rümelin, in: Praktische Rationalität: Grundlagenprobleme und ethische Anwendung des 

rational-choice Paradigmas, S. 4. 
142  Ebd., S. 10. 
143  Ebd.; Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 3. 
144  Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 3; Nida-Rümelin, in: Praktische Rationalität: 

Grundlagenprobleme und ethische Anwendung des rational-choice Paradigmas, S. 9. 
145  Im Anschluss an Nida-Rümelin, in: Praktische Rationalität: Grundlagenprobleme und ethische 

Anwendung des rational-choice Paradigmas, S. 9. 
146  Leviathan, Kap. 11, S. 93. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 20 

einem Verhältnis wechselseitiger Abhängigkeit.147 Da sich die Menge aller 

Handlungsstrategien, die ihnen offen steht, außerdem auf zwei Elemente abbilden 

lässt,148 ohne aussagenrelevante Informationen zu verlieren,149 kann die 

Naturzustandskonzeption ohne größere Schwierigkeiten unter den Begriff der 

Interaktionssituation gefasst und im spieltheoretischen „Begriffsrahmen“ analysiert 

werden.150 

Um eine spieltheoretische Analyse durchzuführen, ist der Untersuchungsgegenstand 

durch eine geeignete Spielsituation zu repräsentieren. Worin geeignete 

Spielsituationen bestehen, hängt von der Entscheidungsstruktur der abzubildenden 

Interaktionssituation ab: der Anzahl beteiligter Akteure („Spieler“), möglicher 

Verhaltensweisen („Handlungsalternativen“), potentieller Spielausgänge („Outcomes“) 

und der Rangfolge ihres Nutzens zur Verwirklichung individueller Handlungsziele 

(„Präferenzordnung“).151 

Im spieltheoretischen Begriffsrahmen gilt der Krieg „aller gegen alle“ zunächst als 

Interaktionssituation mit / beteiligten Personen.152 Erneut kann die Menge aller am 

universellen Konflikt Beteiligter auf zwei Elemente abgebildet werden, ohne dass 

aussagenrelevante Informationen verloren gingen.153 Der Naturzustand gilt dann als 

Interaktionssituation zweier Spieler " und 4, wobei " sinnvollerweise als eine Person 

und 4 als alle anderen verstanden wird,154 die über zwei Handlungsalternativen 

verfügen: ihr Verhalten kann einen Ausgang aus dem natürlichen Kriegszustand 

begünstigen („Kooperation“), oder eben nicht („Nicht-Kooperation“).155 Bei zwei 

Spielern (", 4) und den Handlungsalternativen Kooperation (@)	und Nicht-Kooperation 

                                            
147  Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 3. 
148  Uneinigkeit herrscht darüber, auf welche Elemente sich die Menge aller Handlungsstrategien 

abbilden lässt; welche „Grundstrategien“ (Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 119) den 
Naturzustandsbewohnern in anderen Worten offenstehen. Angeboten werden unter anderem: 
„Adherence“ und „Violation“ (Ullmann-Margalit, The emergence of norms, S. 68), „Invade“ und „Not 
Invade“ (Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 62), „Kooperation“ und „Nicht-
Kooperation“ (Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 119), „retaining the right to judge for oneself 
which actions are most to one’s advantage“ und „not retaining that right“ (Alexandra, South. J. 
Philos. 1992, S. 3), „Naturzustandsstrategie“ und „Alternativstrategie“ (Kersting, Die politische 
Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 70; Kersting, Thomas Hobbes zur Einführung, S. 120). 

149  Vgl. Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 3; Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 119. 
150  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 111. 
151  Diekmann, Empirische Sozialforschung, S. 294-296, 350-355. 
152  Der Vollständigkeit halber sei erwähnt, dass ∀/: / ∈ ℕ ∧ / ≥ 2. 
153  Braybrooke, Dialogue 1976, S. 21 Fn. 22. 
154  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 121; Alexandra, South. J. Philos. 1992, Fn. 22. 
155  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 121; Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 3. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 21 

(¬@), von denen genau eine gewählt werden muss,156 beinhaltet die Menge möglicher 

Outcomes V vier Elemente: 

V = {(@, @), (@,¬@), (¬@,@), (¬@,¬@)} 

Wie gezeigt sind die hobbesschen Naturzustandsbewohner möglichen 

Handlungsergebnissen gegenüber nicht indifferent, sondern bewerten sie nach ihrem 

Selbsterhaltungsnutzen. Dem Leben unter Naturzustandsbedingungen, das nicht 

einmal die bloße physische Existenz garantiert, wird ein geringerer Nutzenwert 

zugeschrieben als einem Leben unter Friedensbedingungen, in dem die eigene 

Existenz gesichert ist und die Befriedigung persönlicher Bedürfnisse in Aussicht steht. 

Den Entscheidungsergebnissen (@, @)	und (¬@,@) ist daher ein höherer Nutzenwert 

zuzuordnen als (@,¬@) und (¬@,¬@).157 Da in selbsterhaltungsfeindlicher Umgebung 

das Primat offensiven Misstrauens gilt, genießt das Entscheidungsergebnis (¬@,¬@) 

außerdem einen höheren Nutzenwert als das Ergebnis (@,¬@).  

Sei /K	eine Funktion, die den Nutzenwert möglicher Entscheidungsergebnisse 

quantifizierbar darstellt, ergibt sich: 

/K((@, @)) = /K((¬@,@)) > /K((¬@,¬@)) > /K((@,¬@)) 

Je nachdem, ob dem Entscheidungsergebnis (@, @) oder (¬@,@) ein höherer 

Nutzenwert zugeordnet wird, ergeben sich zwei mögliche Nutzrangfolgen, die sich in 

einer Interaktionssituation zwischen den Spielern ", 4 als Präferenzordnungen ZC und 

Z[ abbilden lassen:158 

 ZC Z[ 

 " 4 " 4 

1. ¬@ @ @ @ 

2. @ @ ¬@ @ 

3. ¬@ ¬@ ¬@ ¬@ 

4. @ ¬@ @ ¬@ 

                                            
156  Vgl. Sen, QJE 1967, S. 112. 
157  Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 4. 
158  Vgl. Ebd., S. 4-5. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 22 

Die hobbessche Naturzustandskonzeption kann folglich in zwei verschiedene 

Spielsituationen übersetzt werden. In der ersten sind die Präferenzen der Spieler nach 

ZC geordnet; auch wenn alle anderen Spieler kooperieren, verhält sich der einzelne 

Spieler bevorzugt nicht-kooperativ („Gefangenendilemma“).159 In der zweiten 

Spielsituation sind die Präferenzen nach Z[ geordnet; wenn alle anderen Spieler 

kooperieren, verhält sich der einzelne Spieler ebenfalls kooperativ 

(„Vertrauensspiel“).160 

Welche Spielsituation besser zur Repräsentation des hobbesschen Naturzustandes 

geeignet ist, ist umstritten.161 Im Zentrum der Auseinandersetzung steht die Frage, 

welche Präferenzordnung das Entscheidungsverhalten der Naturzustandsbewohner 

adäquat wiedergibt. Streitig ist in anderen Worten, ob die Naturzustandsbewohner 

rational im Sinne des „Gefangenendilemmas“ oder rational im Sinne des 

„Vertrauensspiels“ handeln. Die Rationalitätskonzeptionen unterscheiden sich darin, 

dass das „Gefangendilemma“ eine streng nutzenmaximierende 

Handlungsorientierung der Spieler annimmt, während im „Vertrauensspiel“ „subjektiv-

moralische Zielorientierungen“ hinzutreten.162 Die Kontroverse ist keineswegs 

nebensächlich, sondern wiegt im argumentativen Gesamtzusammenhang im 

Gegenteil schwer. Wie ein Blick auf die Präferenzordnungen ZC und Z[ erahnen lässt, 

hängt von der jeweils zugrundegelegten Rationalitätskonzeption entscheidend ab, ob 

es den Naturzustandsbewohnern gelingt, den Ausgang aus ihrem ursprünglichen 

Lebensraum zu realisieren. Je nachdem, auf welches spieltheoretische Modell eine 

Rekonstruktion also gestützt wird, ergeben sich fundamental verschiedene Lesarten 

der hobbesschen Philosophie. 

                                            
159  Vgl. Ebd., S. 5. 
160  Vgl. Ebd.; Sen, Choice, Orderings and Morality, in: Practical reason, S. 59-60. 
161  Für das „Gefangendilemma“ streiten zum Beispiel: Braybrooke, Dialogue 1976, S. 14f.;  

Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, S. 302; Gauthier, The logic of Leviathan, S. 76f.; 
Hüttemann, ZPhF 2004, S. 50f.; Haji, PPR 1991, S. 589f.; Haji, Dialogue 1990, S. 189f.; Für das 
„Vertrauensspiel“ votieren unter anderem: Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 
135f.; Hampton, PPR 1991, S. 603f.; Kavka, Hobbesian moral and political theory, S. 126f.; 
Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 13f.; vermittelnd: Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 129.  

162  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 124. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 23 

1. Der Naturzustand als „Gefangenendilemma“ 

Das gemeinhin als „Gefangenendilemma“ bezeichnete Entscheidungsmodell wird dem 

Mathematiker Tucker zugeschrieben.163 Das Modell untersucht das Verhältnis 

isolierter, für sich genommen vernünftiger Einzelentscheidungen und des insgesamt 

günstigsten Entscheidungsergebnisses. 

a) Spielsituation 

Die Spielsituation wird zumeist anekdotisch präsentiert: 

„Man stelle sich zwei Häftlinge vor, die vom Staatsanwalt getrennt verhört 
werden. Beide wissen: wenn sie nicht gestehen, bekommen sie lediglich für 
ein kleineres Vergehen ein Jahr Gefängnis; doch wenn einer gesteht und 
den anderen überführt, kommt er frei und der andere bekommt zehn Jahre; 
wenn beide gestehen, bekommen sie fünf Jahre.“ 

(Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, S. 302, Fn. 8)164 

Wie besprochen unterstellt das „Gefangendilemma“, dass die beteiligten Akteure 

rational im klassisch-entscheidungstheoretischen Sinne handeln: aus zwei 

Handlungsalternativen wählen sie diejenige, von der sie sich den größeren Nutzen 

versprechen.165 Im vorliegenden Fall werden die Häftlinge also genau dann ein 

Geständnis ablegen, wenn sie sich davon eine geringere Haftstrafe versprechen. Bei 

zwei Akteuren (Häftling ", Häftling 4) und den Handlungsalternativen „nicht gestehen“ 

(@)	und „gestehen“ (¬@), von denen genau eine gewählt werden muss,166 sind vier 

Entscheidungskombinationen möglich, deren „payoffs“167 wie folgt abgetragen werden 

können: 

Häftling " Häftling 4 

 @ ¬@ 

@ (1, 1) (0, 10) 

¬@ (10, 0) (5, 5) 

                                            
163  Vgl. Tucker, The Two-Year College Mathematics Journal 1983, S. 228. 
164  Identische oder unwesentlich verschiedene Darstellungen finden sich bei: Kersting, Die politische 

Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 69-70, Fn. 9; Ullmann-Margalit, The emergence of 
norms, S. 18; Hüttemann, ZPhF 2004, S. 31-32. 

165  Vgl. Luce/Raiffa, Games and decisions: Introduction and critical survey, S. 55;  
Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 5. 

166  Vgl. Sen, QJE 1967, S. 112. 
167  Tucker, The Two-Year College Mathematics Journal 1983, S. 228. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 24 

Wenn Häftling 4 nicht gesteht (@), steht Häftling " zweierlei offen: er kann ein 

Geständnis ablegen und die eigene Haftstrafe vollständig abwenden (¬@,@), oder das 

eigene Geständnis ebenfalls verweigern und eine einjährige Haftstrafe auf sich 

nehmen (@, @). Wenn Häftling 4 gesteht (¬@), kann " ebenfalls gestehen (¬@,¬@). 

In diesem Fall würde eine Haftstrafe zwar nicht vollständig abgewendet, das Strafmaß 

jedoch von zehn auf fünf Jahre reduziert. Legt " hingegen kein Geständnis ab (@,¬@), 

wird er mit voller Strafe belegt, während Häftling 4 von sämtlicher Strafe frei bleibt. 

Häftling "	kann das eigene Strafmaß also gänzlich unabhängig vom Verhalten seines 

Komplizen reduzieren, wenn er das Verbrechen gesteht. 

Sei /K	eine Funktion, die den Nutzenwert möglicher Entscheidungsergebnisse für 

Häftling " darstellt, ergibt sich: 

/K((¬@,@)) > /K((@, @)) > /K((¬@,¬@)) > /K((@,¬@)) 

Da der Staatsanwalt beiden Häftlingen dasselbe Angebot unterbreitet, gilt all dies 

gleichermaßen für Häftling 4. Eine Grundeigenschaft der Spielsituation besteht gerade 

darin, dass Entscheidungsstruktur und Auszahlungsmatrix symmetrisch konzipiert 

sind.168 

Die beteiligten Akteure sind außerdem von der Entscheidung des anderen abhängig, 

ohne dessen Handlungsabsichten zu kennen und sein Entscheidungsverhalten 

beeinflussen können:169 die Häftlinge werden getrennt voneinander gefangen 

gehalten, sodass sie keine Möglichkeit haben, ihre Aussagen abzustimmen.170 Selbst 

wenn eine Absprache möglich, könnte sich jedenfalls keiner der beiden sicher sein, 

dass der Komplize Wort hält und sich im getrennten Verhör nicht doch von den 

Angeboten des Staatsanwaltes erweichen und zum Geständnis des schwereren 

Vergehens hinreißen lässt.171 

Den Häftlingen ist also bewusst, dass ein Geständnis unabhängig vom Verhalten ihres 

Komplizen strafmildernd wirkt.172 Beiden ist bekannt, dass der Staatsanwalt ihrem 

Komplizen dasselbe Angebot unterbreitet hat. Sie wissen, dass wenn sie das 

                                            
168  Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 6; Lohmann, Kuhhandel oder Rechte in Verhandlungen, in: 

Anomalien in Handlungs- und Entscheidungstheorien, S. 232. 
169  Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 6. 
170  Ebd. 
171  Vgl. Ebd. 
172  Schließlich ist /K((¬@,@)) > /K((@,@)) ∧ /K((¬@,¬@)) > /K((@,¬@)).  



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 25 

schwerere Verbrechen selbst nicht gestehen, das eigene Strafmaß von der Aussage 

eines Komplizen abhängt, dessen Absichten sie nicht kennen und dessen 

Entscheidungsverhalten sie nicht beeinflussen können. Rational handelnde Häftlinge 

werden das schwerere Verbrechen daher jeweils gestehen,173 sodass im Ergebnis 

beide eine fünfjährige Haftstrafe erhalten. Die Pointe der Spielsituation liegt darin, dass 

die Akteure nutzenoptimierend handeln und genau deshalb das für sie insgesamt 

günstigste Entscheidungsergebnis verfehlen.174 Hätten beide Häftlinge das 

Geständnis verweigert, wären sie nämlich nur mit einjähriger Freiheitsstrafe belegt 

worden (@, @). Wenngleich insgesamt günstiger, ist diese Strategiekombination nicht 

stabil.175 Allgemeiner Geständnisverweigerung steht nämlich entgegen, dass die 

Häftlinge das Geständnis gleichermaßen fürchten wie begehren: sie fürchten das 

Geständnis ihres Komplizen, wenn sie selbst das Geständnis verweigern und hoffen 

auf sein Schweigen, wenn sie selbst geständig sind.176 Da dieses 

„Trittbrettfahrerproblem“177 unter den geltenden Spielbedingungen schlicht nicht gelöst 

werden kann,178 ist die defektive Strategie (¬@) der kooperativen (@) gegenüber 

dominant179 und das entsprechende Entscheidungsergebnis (¬@,¬@) pareto-

inferior.180 

Das „Gefangenendilemma“ zeigt mithin, dass die für alle Beteiligten günstigste 

Entscheidung nicht zwingend das Ergebnis einer an erwartbarer Nutzenmaximierung 

orientierten Praxis ist.181 Das „Gefangendilemma“ benennt Bedingungen, unter denen 

das „Ergebnis vieler isolierter Einzelentscheidungen“ sogar „für jeden schlechter als 

das einer anderen Handlungsweise“ ist, obwohl die getroffenen Entscheidungen für 

                                            
173  Vgl. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, S. 302-303, Fn. 8. 
174  Tucker, The Two-Year College Mathematics Journal 1983, S. 228; Ryan, in: The Cambridge 

companion to Hobbes, S. 224; Hüttemann, ZPhF 2004, S. 32; Kersting, Thomas Hobbes zur 
Einführung, S. 123; Sen, QJE 1967, S. 113; Kersting, Die politische Philosophie des 
Gesellschaftsvertrags, S. 71. 

175  Zu stabilen Strategiekombinationen: Nash, PNAS 1949, S. 49. 
176  Vgl. Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 11; Sen, QJE 1967, S. 113. 
177  Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 11; ergebnisgleich außerdem: Kersting, Die politische 

Philosophie des Gesellschaftsvertrags, S. 71. 
178  Tucker, The Two-Year College Mathematics Journal 1983, S. 228; Hüttemann, ZPhF 2004, S. 32, 

Fn. 11; Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 11. 
179  Tucker, The Two-Year College Mathematics Journal 1983, S. 228; Ryan, in: The Cambridge 

companion to Hobbes, S. 224; Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 6; Sen, QJE 1967, S. 113. 
180  Sen, QJE 1967, S. 113; Ryan, in: The Cambridge companion to Hobbes, S. 224;  

Tucker, The Two-Year College Mathematics Journal 1983, S. 228;  
schließlich ist /K((¬@,¬@)) < /K((@,@)). 

181  Vgl. Hüttemann, ZPhF 2004, S. 32, Fn. 11. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 26 

sich genommen vernünftig sind.182 Genau deshalb wird die Spielsituation zur 

Rekonstruktion des hobbesschen Naturzustandes genutzt.183 

b) Die Naturzustandsbewohner als „Trittbrettfahrer“ 

Wird angenommen, dass die hobbesschen Naturzustandsbewohner nach der Maxime 

individueller Nutzenoptimierung handeln, müssen sie das für sie günstigste 

Entscheidungsergebnis — die vertragliche Etablierung des Leviathan — ebenfalls 

verfehlen. Die Realisierung des Ergebnisses scheitert, weil die 

Naturzustandsbewohner die erforderlichen Maßnahmen — Befolgung natürlicher 

Gesetze und Abtretung persönlicher Gewaltmittel — gleichermaßen fürchten wie 

begehren.184 Prinzipiell kann dieses „Trittbrettfahrerproblem“ an allen zur Errichtung 

des Leviathan erforderlichen Maßnahmen nachgewiesen werden; die Abtretung 

persönlicher Gewaltmittel liefert allerdings ein besonders anschauliches Beispiel. 

So wie die Häftlinge aus zwei Handlungsalternativen diejenige wählen, von der sie sich 

eine geringe Freiheitstrafe erwarten, wählen die Naturzustandsbewohner jene, von der 

sie sich den größeren Selbsterhaltungsnutzen versprechen. Ihre Gewaltmittel werden 

die Naturzustandsbewohner daher genau dann abtreten, wenn dies einen 

selbsterhaltungsrelevanten Vorteil verspricht.  

Wenn alle anderen Naturzustandsbewohner (4) ihre Gewaltmittel an eine 

Zentralinstanz abtreten (@), steht dem verbleibenden Naturzustandsbewohner (") 

zweierlei offen: er kann seine Gewaltmittel ebenfalls abtreten (@,@) und fortan mit allen 

anderen in friedlicher Koexistenz leben. Er kann aber auch die Gunst der Stunde 

nutzen, die wehrlosen Konkurrenten dauerhaft unterwerfen, sich Weib, Knecht, Magd, 

Vieh und noch alles, was deren ist, aneignen und ein Leben in ruhiger Gewissheit 

führen, dass keine mehr „da sind, vor denen er sich zu fürchten hat“ (¬@,@).185 Treten 

die anderen Naturzustandsbewohner (4) ihre Gewaltmittel nicht ab (¬@), stehen dem 

einzelnen erneut zwei Optionen offen. Er kann seine Gewaltmittel ebenfalls nicht 

abtreten (¬@,¬@); ihm ist zwar nicht mehr möglich, die Konkurrenten zu unterwerfen, 

aber er minimiert das Risiko, selbst gewaltsam unterworfen zu werden. Der einzelne 

                                            
182  Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, S. 302. 
183  Vgl. Hüttemann, ZPhF 2004, S. 32-33. 
184  Ebd., S. 33. 
185  Hobbes, Leviathan, Kap. 13, S. 114. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 27 

kann seine Gewaltmittel außerdem an eine Zentralinstanz abtreten (@,¬@) und darauf 

hoffen, dass es ihm alle anderen gleichtun; allerdings riskiert er, von den Übrigen 

unterworfen und im schlimmsten Fall getötet zu werden.186 

Sei der Auszahlungswert eines Entscheidungsergebnisses äquivalent zu seinem Rang 

in der Präferenzordnung der Naturzustandsbewohner (", 4), lässt sich die Situation 

wie folgt abtragen:187 

Naturzustandsbewohner " Naturzustandsbewohner 4 

 @ ¬@ 

@ (2, 2) (4, 1) 

¬@ (1, 4) (3, 3) 

Aus dem Präferenzschema folgt, dass die Praxis rationaler Naturzustandsbewohner 

zwangsläufig das Entscheidungsergebnis (¬@,¬@) hervorbringt und das für alle 

günstigste Ergebnis (@, @) verfehlt.188 Wie im vorangegangenen Fall kann das 

optimale Ergebnis nicht realisiert werden, weil die entsprechende 

Strategiekombination nicht stabil ist: für die Naturzustandsbewohner ist es schlicht 

nicht rational, miteinander zu kooperieren und die eigenen Gewaltmittel an eine 

Zentralinstanz abzutreten.189 An die Stelle der Gefängnismauern tritt das 

unüberwindbare Misstrauen der Naturzustandsbewohner untereinander,190 so dass 

jeder um des eigenen Schutzes willen hinreichenden Grund hat, Herr seiner Waffen 

zu bleiben; gleichgültig was alle anderen tun.191 

Selbst wenn die simultane Abtretung aller Gewaltmittel an eine Zentralinstanz also 

empirisch realisierbar wäre,192 bleibt die eigene Beteiligung irrational — der „Akt der 

Abtretung aller Gewaltmittel ist […] ein Gefangenendilemma“.193 Gleiches gilt im 

                                            
186  Erneut ist /K((¬@,@)) > /K((@,@)) > /K((¬@,¬@)) > /K((@,¬@)). 
187  Vgl. Hüttemann, ZPhF 2004, S. 33; Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 119. 
188  Vgl. Hüttemann, ZPhF 2004, S. 33. 
189  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 123. 
190 Hüttemann, ZPhF 2004, S. 42-43. 
191  Vgl. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, S. 302-303, Fn. 8; Hüttemann, ZPhF 2004, S. 33; 
 Denn /K((¬@,@)) > /K((@,@)) ∧ /K((¬@,¬@)) > /K((@,¬@)). 
192  Dagegen Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 78;  

Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 123. 
193  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 123. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 28 

Ergebnis für alle anderen Maßnahmen, die zur vertraglichen Etablierung des Leviathan 

notwendig sind.194 

c) Zwischenergebnis 

Wird also angenommen, dass sich die Naturzustandsbewohner wie rationale Egoisten 

verhalten, kann die Umsetzung eines Gesellschaftsvertrages nicht gelingen.195 Weder 

werden die Naturzustandsbewohner den natürlichen Gesetzen nämlich Folge leisten 

noch werden sie ihre Gewaltmittel an eine Zentralinstanz abtreten. Ihr natürlicher 

Lebensraum birgt kein Moment der Sicherheit, das sie veranlassen könnte, eine 

selbsterhaltungsriskante Handlungsalternative zu wählen; auch wenn das für alle 

günstigste Entscheidungsergebnis zwangsläufig verfehlt wird. Der Naturzustand führt 

in dieser Lesart notwendig und unausweichlich zum „Krieg aller gegen alle“,196 aus 

dem es für rational handelnde Individuen keinen Ausweg gibt.197 Es gelingt nicht, die 

Argumentphasen von Ausgangszustand und vertraglicher Übereinkunft in die 

Beziehung logischer Folge zu setzen — das hobbessche Argument ist inkonsistent.198 

                                            
194 Auf Grundlage der spieltheoretischen Überlegungen kann der Wahrheitswert der Aussage 

∀BC,… , ∀BE"(BC, … , BE) ⊨ ∀BC,… , ∀BE$(BC, … , BE) bestimmt werden. Es gilt: 
 ] = ^5/I5	85H	]=>_HG_9>=/89`5KAℎ/5H, 2(") = 4567/85/	97:ℎ	7/	<=>5/>5?	@A/6<7!>,	

2($) = F=>767G75H5/	57/5/	$5H>H=I 
 ]a = {B	|	B ∈ ]}, ]c = ] ∖ ]a 
 2(BC) = ]a, 2(B[) = ]c 
 P = ]a,]c 
 Daraus folgt: 2J'∀BC∀B["(BC, B[)+ = K=ℎH, 2J'∀BC∀B[$(BC, B[)+ = 6=<9:ℎ. 
 Da die in Frage stehende Aussage genau dann wahr ist, wenn für alle Interpretationen ℑ = 〈N, 2〉 

und alle Variablenbelegungen P von ℑ gilt: 
 wenn 2J'∀BC, … , ∀BE"(BC, … , BE)+ = K=ℎH, dann 2J'∀BC, … , ∀BE$(BC, … , BE)+ = K=ℎH,  
 folgt schließlich: 2J'∀BC, … , ∀BE"(BC, … , BE) ⊨ ∀BC,… , ∀BE$(BC, … , BE)+ = 6=<9:ℎ. 
195 Vgl. Hüttemann, ZPhF 2004, S. 33. 
196  Leviathan, Kap. 13, S. 115. 
197  Vgl. Hüttemann, ZPhF 2004, S. 52. 
198  Der syllogistische Schluss ist genau dann gültig (2J(∀BC, … , ∀BE"(BC, … , BE) ⊨

∀BC,… , ∀BE#(BC, … , BE)	) = K=ℎH), wenn für alle Interpretationen ℑ = 〈N, 2〉 und alle 
Variablenbelegungen P von ℑ gilt: 2J'∀BC, … , ∀BE"(BC, … , BE) ⊨ ∀BC,… , ∀BE$(BC, … , BE)+ = K=ℎH 
und 2J(∀BC, … , ∀BE$(BC, … , BE) ⊨ ∀BC,… , ∀BE#(BC, … , BE)	) = K=ℎH. 

 Da schon die erste Prämisse falsch ist (2J'∀BC, … , ∀BE"(BC, … , BE) ⊨ ∀BC,… , ∀BE$(BC, … , BE)+ =
6=<9:ℎ), gelingt die Ableitung nicht. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 29 

2. Einwände gegen das Rekonstruktionsmodell 

Nach gegenteiliger Auffassung ist dieser Befund zurückzuweisen, weil das 

„Gefangenendilemma“ keine adäquate Rekonstruktion des hobbesschen 

Naturzustandes leistet.199 

Die Einwände, die gegen das Rekonstruktionsmodell ins Feld geführt werden, zielen 

typischerweise darauf, zu zeigen, dass die Naturzustandsbewohner nicht immer 

rational im Sinne erwartbarer Gewinnmaximierung handeln.200 Sollten nämlich neben 

dem Nutzen für die Selbsterhaltung und das eigene Wohlergehen weitere Kriterien 

bestehen, die den Wert einer Handlung bestimmen201 und könnten Fälle angegeben 

werden, in denen eine individuell-optimierende Praxis nicht geboten ist, wären die 

„Applikationsbedingungen“ des „Gefangenendilemmas“ nicht erfüllt.202 Dass die 

Naturzustandsbewohner ihr Handeln ausschließlich nach erwartbaren Folgen für das 

eigene Wohlergehen ausrichten, ist vor allem mit Blick auf zwei Textstellen bezweifelt 

worden, die sich auf die Pflicht zur Einhaltung nachteiliger Verträge beziehen.203 

a) Die Antwort an den Toren 

Die erste „irritierende“204 Textstelle wird in der Antwort auf den „Toren“ identifiziert,205 

der glaubt, der Grundsatz pacta sunt servanda besäße selbst im Friedenszustand 

keinen unbedingten Verpflichtungscharakter. Selbst wo „eine solche Gewalt da ist, 

durch die man zur Erfüllung jeden Versprechens angehalten wird“206 pflegen Toren 

nach Hobbes  

„[…] wohl zu sagen: es gibt keine Gerechtigkeit, jeder sorgt für seine eigene 
Einhaltung; deswegen ist es vernünftig, daß ein jeder Abkommen erfülle 
oder nicht erfülle; sich daran halte oder nicht, wie er es selbst für vorteilhaft 
findet. Sie sagen zwar: Abkommen sind erlaubt, aber ihre Erfüllung ist 
ebensowenig Gerechtigkeit wie die Nichterfüllung Ungerechtigkeit.“ 

(Leviathan, Kap. 15, S. 130) 

                                            
199  Siehe zum Beispiel: Ryan, in: The Cambridge companion to Hobbes, S. 224f.; Bittner, ZPhF 1983, 

S. 399f.; Hampton, Hobbes and the social contract tradition, S. 74f.; Hampton, PPR 1991, S. 603f. 
200 Hüttemann, ZPhF 2004, S. 36. 
201 Ebd., S. 37; Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 117. 
202  Hüttemann, ZPhF 2004, S. 34. 
203  Vgl. Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 115f; Hüttemann, ZPhF 2004, S. 37. 
204  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 116. 
205  Leviathan, Kap. 15, S. 130. 
206  Leviathan, Kap. 15, S. 131. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 30 

Hobbes entgegnet dem Toren, diese Schlüsse seien trotz des „äußeren Scheins 

falsch“.207 Vernünftige und kluge Handlungen zeichneten sich nicht dadurch aus, dass 

sie „durch Zufall einen glücklichen Ausgang“208 nehmen und sich ex post als vorteilhaft 

erweisen.209 Eine kluge Handlung sei vielmehr dadurch zu kennzeichnen, dass ihr 

Erfolg „vorauszusehen“ ist.210 Wer es „für vernünftig hält, Abkommen zu brechen“, 

riskiere, aus der bürgerlichen Gemeinschaft „verstoßen“ und „seinem Schicksal 

überlassen“ zu werden.211 Selbst wenn das treulose Verhalten zunächst nicht bemerkt 

würde, sei der Verbleib in der Rechtsgemeinschaft „nur der Unwissenheit anderer zu 

verdanken, was aber gleichenfalls nicht der Gang der gesunden Vernunft ist“.212 Die 

Erfüllung „jeden Abkommens“ sei folglich „eine Vorschrift der Vernunft“.213 

Es wird vertreten, dass in dieser Antwort „eine moralische Pflicht“ begründet wird, 

Verträge „auch in den Fällen“ einzuhalten, „in denen die Vertragseinhaltung nicht im 

eigenen Interesse ist“.214 Trifft diese Einschätzung zu, dann werden an dieser Stelle 

weitere „handlungsmotivierende Kategorien“ eingeführt,215 was der Applikation des 

„Gefangenendilemmas“ möglicherweise entgegensteht. Hierzu ist zunächst zu 

bemerken, dass die unterstellte Lesart nicht unstreitig ist. Andere Kommentatoren 

sehen in der Treulosigkeit des Toren weniger die Verletzung einer „moralischen 

Pflicht“, denn irrationale Praxis: schließlich riskiere der Vertragsbrüchige den 

Ausschluss aus der bürgerlichen Gemeinschaft und begebe sich somit um „eines 

kleinen Vorteils willen in Lebensgefahr“.216 Der Tor irre nicht, „weil er Selbsterhaltung 

bzw. Gewinnmaximierung mit Pflicht fälschlicherweise ineins setzt, sondern vielmehr, 

weil er sich bei der Abschätzung dessen, was seiner Selbsterhaltung dient, täuscht“.217 

Welche Ansicht vorzugswürdig ist, muss hier nicht entschieden werden. Wie nämlich 

zugegeben wird,218 bezieht sich die Antwort an den Toren auf treuloses Verhalten im 

Friedenszustand und nicht auf den Bruch „gegenseitige[r] Versprechungen im 

                                            
207  Ebd. 
208  Ebd. 
209  Vgl. Hüttemann, ZPhF 2004, S. 38. 
210  Leviathan, Kap. 15, S. 131. 
211  Ebd. 
212  Leviathan, Kap. 15, S. 132. 
213  Ebd.  
214  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 116. 
215  Hüttemann, ZPhF 2004, S. 38-39. 
216  Ebd., S. 38. 
217  Ebd., S. 39. 
218  Vgl. Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 116. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 31 

Naturzustande“.219 Selbst wenn die Antwort an den Toren also eine moralische Pflicht 

zur Einhaltung nachteiliger Verträge begründet, werden die Naturzustandsbewohner 

davon nicht erfasst. Der Applikation des „Gefangenendilemmas“ steht eine moralische 

Pflicht, die erst im Friedenszustand Gültigkeit besitzt, jedenfalls nicht entgegen. 

Größere Schwierigkeiten bereitet eine zweite Textstelle, die sich auf nachteilige, im 

Naturzustand geschlossene, Verträge bezieht. 

b) Die Lösegeldverpflichtung 

So gibt Hobbes im vierzehnten Kapitel des Leviathan Fälle an, in denen unter Zwang 

geschlossene Verträge auch im Naturzustand Gültigkeit besitzen. Ist ein Abkommen  

„[…] durch Furcht erpreßt worden, so ist es dennoch im Naturzustande 
gültig; wenn ich mich z.B. zur Erhaltung meines Lebens verpflichte, dem 
Feinde eine Summe Geldes zu geben, so muß ich die Zahlung leisten. Denn 
dies ist ein wahrer Vertrag, bei welchem jener dem Rechte auf mein Leben 
entsagt, ich aber mich des Rechtes auf mein Leben begebe. Solange kein 
anderes Gesetz, wie es im Naturzustande der Fall ist, die Erfüllung hindert, 
bleibt das Abkommen in Kraft.“ 

(Leviathan, Kap. 14, S. 126) 

Bloß weil die entsprechenden Willenserklärungen also unter Zwang abgegeben 

werden, sind im Naturzustand geschlossene Rechtsgeschäfte nicht von vornherein 

nichtig. Denn „was jemandem, ohne dazu verpflichtet zu sein, frei steht, dazu kann 

man sich erlaubtermaßen auch aus Furcht verpflichten“.220 Unerlaubt ist hingegen, 

„etwas nicht zu erfüllen, wozu man sich erlaubtermaßen verpflichtet hat“.221 

Es ist nicht leicht zu erkennen, wie die Schlussfolgerung vermieden werden kann, dass 

an dieser Stelle eine weitere handlungsmotivierende Kategorie eingeführt wird und 

sich der „so eindeutig erscheinend[e] Befund“,222 moralische Pflichten bestünden „erst 

innerhalb einer staatlichen Friedensordnung“,223 aufrechterhalten lässt. 

Zugunsten der Aufrechterhaltung des Befundes wird angeführt, dass der Vertrag 

zwischen Erpresser und Erpresstem zwar im Naturzustand geschlossen, damit aber 

zumindest im Verhältnis der Vertragsparteien „überwunden“ wird.224 Mit Abschluss des 

                                            
219  Leviathan, Kap. 15, S. 131. 
220  Leviathan, Kap. 14, S. 126. 
221  Ebd. 
222  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 115. 
223  Ebd., S. 115-116. 
224  Hüttemann, ZPhF 2004, S. 42. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 32 

Vertrages werde „eine Zwangsgewalt anerkannt“, die den „Lösegeldversprecher“ zur 

Vertragstreue zwingt.225 Dabei handle es sich „gewissermaßen um den Fall einer 

Aneignung von Souveränität im Grenzfall zweier Personen“, durch die Erpresser und 

Erpresster miteinander in den „bürgerlichen Zustand“ eintreten.226 Dass der Erpresste 

seine Versprechungen einhält, sei keiner moralischen Verpflichtung, sondern seinem 

Nutzenkalkül geschuldet; im bürgerlichen Zustand sei es schließlich vorteilhaft, 

geschlossene Vereinbarungen einzuhalten.227 

Dem Verfasser scheint allerdings fraglich, ob dieses bilaterale Verhältnis, in dem ein 

Dritter erkennbar fehlt, überhaupt ermöglicht, einen bürgerlichen Zustand einzurichten. 

Schließlich wurde obenstehend ausführlich besprochen, dass stabile 

Herrschaftsverhältnisse im hobbesschen Verständnis nur genau dann eingerichtet 

werden können, wenn ein Dritter hinzutritt, der als Garant für die Gültigkeit der 

getroffenen Vereinbarung fungiert. Das Erpressen eines Lösegeldversprechens 

scheint eher Variante eines eigennützigen Unterwerfungsaktes und muss somit 

Spielart des Naturzustandes bleiben. Warum der Erpresste das geleistete 

Lösegeldversprechen auch dann erfüllen sollte, wenn die Zwangslage nicht mehr 

besteht, kann schlechterdings nicht erklärt werden, wenn keine moralische Pflicht zur 

Vertragstreue angenommen wird. 

Bei der Rekonstruktion der Theorie praktischer Rationalität, die dem Verhalten der 

Naturzustandsbewohner zugrunde liegt, bereitet also vor allem der Fall des 

„Lösegeldversprechens“ größere Schwierigkeiten. Dass unter Zwang geschlossene, 

nachteilige Verträge auch dann zu erfüllen sind, wenn die Zwangslage entfallen ist, 

lässt zweifeln, ob die „instrumentell optimale Wahl einer Handlung angesichts zu 

erwartender Folgen für das eigene Wohlergehen und die Selbsterhaltung“ ausreichend 

ist, „um zu bestimmen, welche Handlung richtig ist“.228 Nimmt man an, dass die 

Naturzustandsbewohner ihre Handlungen nicht allein nach der erwartbaren Mehrung 

des eigenen Nutzens wählen, sondern eine moralisch motivierte 

„Kooperationsbereitschaft“ hinzutritt,229 sind die Applikationsbedingungen des 

„Gefangenendilemmas“ nicht erfüllt. Der hobbessche Naturzustand wäre sodann 

                                            
225  Ebd. 
226  Ebd. 
227  Ebd. 
228  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 117. 
229  Ebd., S. 127. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 33 

durch eine Spielsituation zu repräsentieren, die weiter oben als „Vertrauensspiel“230 

eingeführt worden ist. 

3. Der Naturzustand als „Vertrauensspiel“ 

Im Gegensatz zur Interaktionssituation vom Typ „Gefangenendilemma“ kennt das 

„Vertrauensspiel“ mit allgemeiner Defektion (¬@,¬@) und allgemeiner Kooperation 

(@,@) zwei stabile Strategiekombinationen, während es an einer dominanten 

Handlungsstrategie fehlt.231 Sei der Auszahlungswert eines 

Entscheidungsergebnisses äquivalent zu seinem Rang in der Präferenzordnung der 

Spieler (", 4), lässt sich die Spielsituation wie folgt darstellen: 

Spieler " Spieler 4 

 @ ¬@ 

@ (1, 1) (4, 2) 

¬@ (2, 4) (3, 3) 

Welche Handlungsstrategie die Spieler ", 4 verfolgen, hängt nicht mehr bloß von ihren 

„hedonistische[n] Gratifikationserwartungen“ ab,232 sondern zusätzlich von dem, was 

die Spieler über das Entscheidungsverhalten ihres Gegenübers wissen:233 wenn sie 

erwarten, dass sich ihr Gegenspieler kooperativ verhält, werden die Spieler ", 4 

ebenfalls kooperieren; umgekehrt werden sie nicht kooperieren, wenn sie nicht mit der 

Kooperation ihres Gegenübers rechnen.234 Die Spieler bringen also genau dann 

Kooperationsbereitschaft zum Ausdruck, „wenn sie Kooperationsbereitschaft 

erwarten“.235 Dies hat zur Folge, dass das für alle günstigste Entscheidungsergebnis 

(@,@)236 — anders als in einer Interaktionssituation vom Typ „Gefangenendilemma“ — 

nicht zwangsläufig verfehlt wird. Seine Realisierung hängt vielmehr davon ab, ob die 

Spieler hinreichenden Grund zur Annahme haben, dass sich ihr Gegenüber kooperativ 

verhält.237  

                                            
230  Sen, in: Practical reason, S. 59-60; Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 5. 
231  Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 10. 
232  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 126. 
233  Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 10. 
234  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 125; Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 10. 
235  Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 126. 
236  Sei /K	eine Funktion, die den Nutzenwert möglicher Entscheidungsergebnisse quantifizierbar 

darstellt, ergibt sich: /K((@,@)) > /K((¬@,@)) > /K((¬@,¬@)) > /K((@,¬@)). 
237  Vgl. Alexandra, South. J. Philos. 1992, S. 11. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 34 

Die Stärke eines Interpretationsansatzes, der den hobbesschen Naturzustand als 

„Vertrauensspiels“ versteht, liegt auf der Hand: die vertragliche Etablierung des 

Leviathan ist nicht länger unmöglich, sodass der Übergang zwischen Natur- und 

Friedenszustand eine Erklärung findet.238 In der Logik dieses Modells ist nämlich 

schon die allgemeine Erkenntnis dessen, dass die wechselseitige Selbstbeschränkung 

„der einzig mögliche Weg“ zur Errichtung der ersehnten Friedensordnung ist,239 

hinreichend, um das allgemeine Misstrauen, das die Naturzustandsbewohner 

gegeneinander hegen, zu überbrücken und den Vertragsschluss zu realisieren.240 

Wird also entgegen der herrschenden Meinung angenommen,241 dass die 

hobbesschen Naturzustandsbewohner mit einem moralischen Naturell242 ausgestattet 

sind und wird der Naturzustand als Interaktionssituation vom Typ „Vertrauensspiel“ 

begriffen, kehrt sich der zuvor geschilderte Befund gewissermaßen um. Da eine 

Kooperation zwischen den Naturzustandsbewohnern nicht länger irrational ist, kann 

die Umsetzung des Gesellschaftsvertrages gelingen. Rationale Akteure werden den 

natürlichen Gesetzen nämlich Folge leisten und ihre Gewaltmittel an eine 

Zentralinstanz abtreten. Der Naturzustand führt in dieser Lesart nicht mehr notwendig 

und unausweichlich zum „Krieg aller gegen alle“,243 sondern ermöglicht rational 

handelnden Individuen, eine befestigte Friedensordnung einzurichten. 

III. Zwischenergebnis 

Die Methoden moderner Entscheidungstheorie sind zur Anwendung geführt worden, 

um zu untersuchen, ob und wie das fundamentale Spannungsverhältnis zwischen 

Konflikt und Kooperation — dem natürlichen „Krieg aller gegen alle“ und der 

vertraglichen Etablierung des Leviathan — aufgelöst werden kann. 

Es hat sich ergeben, dass dieses Spannungsverhältnis zumindest nicht aufgelöst 

werden kann, wenn die hobbesschen Naturzustandsbewohner als rationale Egoisten 

gelten: wird der Naturzustand als Interaktionssituation vom Typ „Gefangenendilemma“ 

                                            
238  Vgl. Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 126. 
239  Leviathan, Kap. 17, S. 155. 
240  Vgl. Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 126-127. 
241  Zur herrschenden Meinung siehe beispielweise: Braybrooke, Dialogue 1976, S. 14f.; Rawls, Eine 

Theorie der Gerechtigkeit, S. 302; Gauthier, The logic of Leviathan, S. 76f.; Hüttemann, ZPhF 
2004, S. 50f.; Haji, PPR 1991, S. 589f.; Haji, Dialogue 1990, S. 189f. 

242  Es sei darauf hingewiesen, dass moralische Praxis dennoch von der „empirischen Bedingung der 
Kooperationserwartung“ abhängig ist (Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes, S. 125). 

243  Leviathan, Kap. 13, S. 115. 



Konflikt und Kooperation im Spannungsverhältnis 35 

verstanden, ist er Austragungsort eines sich perpetuierenden Krieges „aller gegen 

alle“. Er birgt kein Moment der Sicherheit, das das allseitige Misstrauen seiner 

Bewohner überbrücken und ihnen den Weg in eine friedliche Gesellschaftsordnung 

ebnen kann; das Spannungsverhältnis wird zulasten der vertraglichen Etablierung des 

Leviathan entschieden. 

Demgegenüber gelingt die vertragliche Etablierung des Leviathan, wenn dem 

Verhalten der Naturzustandsbewohner die Rationalitätskonzeption des 

„Vertrauensspiels“ zugrunde gelegt wird. Sie agieren dann nicht bloß als rationale 

Egoisten, sondern bringen Kooperationsbereitschaft zum Ausdruck, wenn sie 

Kooperationsbereitschaft erwarten. Kooperative Praxis gilt nicht länger als irrational, 

sodass ein Gesellschaftsvertrag umgesetzt und das Spannungsverhältnis zwischen 

Konflikt und Kooperation scheinbar aufgelöst werden kann. Tatsächlich aber ist 

fraglich, ob der hier überwundene Naturzustand identisch ist mit demjenigen, den 

Hobbes ursprünglich als Bühne eines sich perpetuierenden Krieges „aller gegen alle“ 

entworfen hat. Die Konfliktstruktur eines Naturzustandes nämlich, der seinen 

Bewohnern das kooperative Verhalten als rationale Handlungsstrategie offeriert, ist 

notwendigerweise weniger radikal als die eines solchen, in dem offensives Misstrauen 

geübt werden muss. Sind der im „Vertrauensspiel“ überwundene und der von Hobbes 

ursprünglich entworfene Naturzustand nicht identisch, zeigt der Ausgang aus ersterem 

nicht, dass auch letzterer überwunden werden kann. Dass das Spannungsverhältnis 

von Konflikt und Kooperation mithilfe des Rekonstruktionsmodells „Vertrauensspiel“ 

aufgelöst werden kann, ist mithin auf eine veränderte Problemstellung 

zurückzuführen.244 

Im Ergebnis kann also auch die Anwendung der Methoden moderner 

Entscheidungstheorie das Spannungsverhältnis zwischen Konflikt und Kooperation 

nicht aufheben. Das spieltheoretische Alphabet erlaubt lediglich, das bestehende 

Problem feinkörniger zu beschreiben. Die Auflösung des inhärenten 

Spannungsverhältnisses zwischen dem natürlichen „Krieg aller gegen alle“ und der 

vertraglichen Etablierung des Leviathan scheint, obgleich wünschenswert, unmöglich. 

                                            
244 Vgl. Braybrooke, Dialogue 1976, S. 26f. 



Schluss: Von der Unmöglichkeit des Wünschenswerten 36 

Schluss: Von der Unmöglichkeit des Wünschenswerten 
Abschließend stellt sich die Frage, ob es für die hobbessche Philosophie insgesamt 

ein Problem darstellt, dass letztlich rätselhaft bleibt, wie die vertragliche Etablierung 

des Leviathan unter Naturzustandsbedingungen gelingen soll. 

Wie einleitend bemerkt kann politische Philosophie im hobbesschen Verständnis nie 

zum Selbstzweck betrieben werden, sondern ist dem praktischen Ziel verpflichtet, die 

„Wurzel allen Übels“ — den Bürgerkrieg — zu verhüten.245 So ist ihr aufgegeben, die 

Ursachen des Bürgerkrieges zu ermitteln und die Bedingungen („d.h. die wahren 

Gesetze des bürgerlichen Lebens“) anzugeben,246 unter denen eine dauerhaft 

friedliche Koexistenz gesichert ist. Wie gezeigt kommt Hobbes zu dem Ergebnis, dass 

ein Bürgerkrieg letztlich nur dann verhindert werden kann, wenn sich jeder dem „Willen 

und Urteil“ eines „Gemeinwesens“ unterwirft.247 Dass es Hobbes nicht gelingt, die 

Entstehung dieses Gemeinwesens überdies more geometrico aus der menschlichen 

Natur abzuleiten, schmälert die praktische Bedeutung des Befundes nicht. Denn in der 

Lebenswelt, in der es Bürgerkriege tatsächlich zu verhindern gilt, existiert das 

politische Gemeinwesen („Staat“)248 bereits.249 Folglich können Bürgerkriege effektiv 

verhindert werden, wenn es gelingt, die Herrschaftsunterworfenen darüber zu 

belehren, dass es in ihrem Eigeninteresse liegt, den bürgerlichen Ordnungszustand 

aufrechtzuerhalten.250 

Dazu passt, dass sich Hobbes in De Cive direkt an den Leser wendet und erklärt: 

„[…] ich habe das Buch Ihretwegen, der Leser wegen geschrieben. Wenn 
Sie die von mir aufgestellte Lehre erfaßt und begriffen haben werden, so 
hoffe ich, daß Sie lieber einige Unbequemlichkeiten im Privatleben, da die 
menschlichen Dinge nicht frei von aller Unbequemlichkeit sein können, mit 
Geduld ertragen werden, als daß Sie den Staat in Verwirrung bringen; […] 
Ich hoffe, daß Sie es vielmehr vorziehen werden, unter den gegenwärtigen 
Staatszuständen, auch wenn sie nicht die besten sind, Ihr Leben zu 
genießen, als Krieg zu beginnen, damit, nachdem Sie selbst getötet worden 

                                            
245  Siehe hierzu: De Corpore, S. 9. 
246  Ebd. 
247  Leviathan, Kap. 17, S. 155; Hervorh. im Original. 
248  Ebd. 
249  Schließlich kann ein Bürgerkrieg sinnvollerweise nur dann verhindert werden, wenn eine 

bürgerliche Ordnung besteht (Vgl. Hüttemann, ZPhF 2004, S. 45.). 
250  Vgl. Ebd. 



Schluss: Von der Unmöglichkeit des Wünschenswerten 37 

oder das Alter Sie verzehrt hat, andere in einem spätern Jahrhundert eine 
verbesserte Verfassung besitzen.“ 

(De Cive, S. 75) 

All dies lässt das inhärente Spannungsverhältnis, auf dem der hobbessche 

Staatsbeweis gründet, in verändertem Licht erscheinen: liefe es einer 

„Untertanenbelehrung“251 vielleicht sogar entgegen, wenn die Naturzustandsbewohner 

zur Kooperation fähig und eine vertragliche Etablierung des Leviathan möglich wäre? 

Unweigerlich schließt sich die Frage an, warum „wer vernünftig genug ist, um zum 

Zweck des Friedens eine überlegene staatliche Gewalt einzurichten“ nicht auch 

vernünftig genug sein soll, „um gleich ohne staatliche Gewalt Frieden zu halten“.252 

Dass sich ein jeder dem „Willen und Urteil“ eines „Gemeinwesens“ unterwirft, ist dann 

nur noch ein möglicher, nicht mehr „der einzig mögliche Weg“ um ein Leben in 

friedlicher Koexistenz zu organisieren.253 Aber warum sollten sich rational handelnde 

Naturzustandsbewohner einer staatlichen Herrschaftsgewalt unterwerfen und die 

Einschränkung ihrer Handlungs- und Willkürfreiheit hinnehmen, wenn dies nicht 

erforderlich ist? Wozu sollten bestehende bürgerliche Ordnungen dann noch 

aufrechterhalten werden? Der hobbessche Staatsbeweis implodiert. 

Soll vermieden werden, dass die Beseitigung bestehender Herrschaftsverhältnisse zur 

rationalen Handlungsstrategie avanciert, „den Staat in Verwirrung“ bringendes 

Verhalten nachgerade geboten ist,254 darf der hobbessche Naturzustand folglich 

keinerlei Vergesellschaftungsressourcen bergen. Dem Zweck der 

„Untertanenbelehrung“255 ist vielmehr nur dann Genüge getan, wenn der Naturzustand 

ein Ort bleibt, den seine Bewohner nicht aus eigener Anstrengung verlassen können 

und der ihnen nichts als ein „tausendfaches Elend; Furcht, gemordet zu werden, 

stündliche Gefahr, ein einsames, kümmerliches, rohes und kurz dauerndes Leben“ 

bietet.256 Der hobbessche Naturzustand muss, in anderen Worten, als ein Ort gelten, 

den zu verlassen wünschenswert, aber tatsächlich unmöglich ist.257 

                                            
251  Ebd., S. 45; Hervorh. im Original. 
252  Bittner, ZPhF 1983, S. 399. 
253  Leviathan, Kap. 17, S. 155; Hervorh. im Original. 
254  De Cive, S. 75. 
255  Hüttemann, ZPhF 2004, S. 45; Hervorh. im Original. 
256  Leviathan, Kap. 13, S. 115-116. 
257  Der Verfasser schließt sich der Ansicht an, dass das unauflösbare Spannungsverhältnis zwischen 

Konflikt und Kooperation eine notwendige Bedingung „für die Begründung des 
Untertanenverhältnisses“ ist (Hüttemann, ZPhF 2004, S. 52). 



Schluss: Von der Unmöglichkeit des Wünschenswerten 38 

Dass das von Thomas Hobbes skizzierte Problem auch heute nicht gelöst werden 

kann, liegt daran, dass es letztlich auf der Kollision gänzlich unvereinbarer Prinzipien 

beruht, die in verschiedene Begriffspaare gegossen werden kann. Je nachdem, 

welche Lesart unterstellt wird, spiegelt die hobbessche Konzeption das 

Spannungsverhältnis von „Freiheit“ und „Sicherheit“, „öffentlicher“ und „privater 

Autonomie“, „Partikularinteresse“ und „Gemeinwohl“ und so fort. Dass diese 

Prinzipienkollision nicht befriedigend gelöst werden kann, scheint schlussendlich eine 

bedeutende Lehre der hobbesschen Philosophie. 

Das Spannungsverhältnis zulasten eines der widerstreitenden Prinzipien aufzulösen, 

ist möglich, aber nichts wünschenswert. Beide Prinzipien gänzlich zu verwirklichen ist 

wünschenswert, aber nicht möglich. Es folgt der Auftrag an die politische Praxis, die 

widerstreitenden Prinzipien stets neu in Einklang zu bringen und das zu verwirklichen, 

was wünschenswert und zugleich möglich ist. 



Literaturverzeichnis B 

Literaturverzeichnis 

Primärliteratur 

Aristoteles, Politik, Stuttgart 2017  
(= Reclams Universal-Bibliothek Nr. 8522).  
 
Hobbes, Thomas, Lehre vom Körper,  
in: Thomas Hobbes: Grundzüge der Philosophie, Berlin 2014. 
(zitiert: De Corpore) 
 
Hobbes, Thomas, Lehre vom Bürger,  
in: Thomas Hobbes: Grundzüge der Philosophie, Berlin 2014. 
(zitiert: De Cive) 
 
Hobbes, Thomas, Leviathan, Stuttgart 1651/2017  
(= Reclams Universal-Bibliothek Nr. 8348). 
(zitiert: Leviathan) 
 
Hobbes, Thomas, The life of Mr. Thomas Hobbes of Malmesbury, London 1680. 
 
Kant, Immanuel, Gesammelte Schriften. Hrsg.: Bd. 1-22 Preussische Akademie der 
Wissenschaften; Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin; ab Bd. 24 
Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Berlin 1900ff. 
 

Sekundärliteratur 

Alexandra, Andrew, Should Hobbes's State of Nature Be Represented as a 
Prisoner's Dilemma?, The Southern Journal of Philosophy (30): S. 1-16, 1992. 
(zitiert: Alexandra, South. J. Philos. 1992) 
 
Barry, Brian M., Political argument, London 1970. 
 
Bittner, Rüdiger, Thomas Hobbes’ Staatskonstruktion — Vernunft und Gewalt, 
Zeitschrift für philosophische Forschung (37): S. 389-403, 1983. 
(zitiert: Bittner, ZPhF 1983) 
 
Braybrooke, David, The Insoluble Problem of the Social Contract,  
Dialogue (15): S. 3-37, 1976. 
(zitiert: Braybrooke, Dialogue 1976) 
 
Cassirer, Ernst, Vom Mythus des Staates, Zürich 1949. 
 
Diekmann, Andreas, Empirische Sozialforschung, Reinbek bei Hamburg 2004. 
 
Gauthier, David P., Hobbes Social Contract, in: Rogers, Graham A. J. (Hrsg.), 
Perspectives on Thomas Hobbes, S. 125-152, Oxford 1990. 
(zitiert: Gauthier, in: Perspectives on Thomas Hobbes) 
 
Gauthier, David P., The logic of Leviathan, Oxford 1969. 



Literaturverzeichnis C 

 
Haji, Ishtiyaque, Hampton on Hobbes on State-of-Nature Cooperation, Philosophy 
and Phenomenological Research (51): S. 589-601, 1991. 
(zitiert: Haji, PPR 1991) 
 
Haji, Ishtiyaque, The Symmetry Enigma in Hobbes, Dialogue (29): S. 189-204, 1990. 
(zitiert: Haji, Dialogue 1990) 
 
Hampton, Jean, Cooperating and Contracting: A Reply to I. Haji's "Hampton on 
Hobbes on State-of-Nature Cooperation", Philosophy and Phenomenological 
Research (51): S. 603-609, 1991. 
(zitiert: Hampton, PPR 1991) 
 
Hampton, Jean, Hobbes and the social contract tradition, Cambridge 1986. 
 
Hampton, Jean, Hobbes's state of war, Topoi (4): S. 47-60, 1985. 
(zitiert: Hampton, Topoi 1985) 
 
Helbling, Hürg, Hobbes und seine Theorie des tribalen Krieges, Schweizerische 
Zeitschrift für Soziologie (35): S. 97-116, 2009. 
(zitiert: Helbling, SZfS 2009) 
 
Höffe, Otfried, Widersprüche im Leviathan: Zum Gelingen und Versagen der 
Hobbesschen Staatsbegründung, in: Höffe, Otfried (Hrsg.), Thomas Hobbes, S. 113-
142, Freiburg 1981. 
(zitiert: Höffe, in: Thomas Hobbes) 
 
Höffe, Otfried, Zur vertragstheoretischen Begründung politischer Gerechtigkeit, in: 
Höffe, Otfried (Hrsg.), Ethik und Politik, S. 195-226, Frankfurt am Main 1979. 
(zitiert: Höffe, in: Ethik und Politik) 
 
Hüttemann, Andreas, Naturzustand und Staatsvertrag bei Hobbes, Zeitschrift für 
philosophische Forschung (58): S. 29-53, 2004. 
(zitiert: Hüttemann, ZPhF 2004) 
 
Kavka, Gregory S., Hobbes's War of All Against All, Ethics (93): S. 291-310, 1983. 
(zitiert: Kavka, Ethics 1983) 
 
Kavka, Gregory S., Hobbesian moral and political theory, Princeton 1986. 
 
Kavka, Gregory S., Right Reason and Natural Law in Hobbes's Ethics,  
The Monist (66): S. 120-133, 1983. 
(zitiert: Kavka, Monist 1983) 
 
Kersting, Wolfgang, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, Darmstadt 
1994. 
 
Kersting, Wolfgang, Erkenntnis und Methode in Thomas Hobbes' Philosophie,  
Studia Leibnitiana (20): S. 126-139, 1988. 
(zitiert: Kersting, StL 1988) 
 



Literaturverzeichnis D 

Kersting, Wolfgang, Thomas Hobbes zur Einführung, Hamburg 1992. 
 
Kersting, Wolfgang, Vertrag — Gesellschaftsvertrag — Herrschaftsvertrag, in: 
Brunner/Conze/Koselleck (Hrsg.), Geschichtliche Grundbegriffe, S. 901-945, 
Stuttgart 1990. 
(zitiert: Kersting, in: Geschichtliche Grundbegriffe) 
 
Kersting, Wolfgang, Zur Logik des kontraktualistischen Arguments, in: Gerhardt, 
Volker (Hrsg.), Der Begriff der Politik, S. 216f., Stuttgart 1990. 
(zitiert: Kersting, in: Der Begriff der Politik) 
 
Kripke, Saul A., Naming and necessity, Cambridge 1980. 
 
Lohmann, Karl, Kuhhandel oder Rechte in Verhandlungen, in: Druwe, Ulrich/Kunz, 
Volker (Hrsg.), Anomalien in Handlungs- und Entscheidungstheorien, S. 219f., 
Opladen 1998. 
(zitiert: Lohmann, in: Anomalien in Handlungs- und Entscheidungstheorien) 
 
Luce, R. Duncan; Raiffa, Howard, Games and decisions: Introduction and critical 
survey, Oxford 1957. 
 
Nash, John F., Equilibrium points in n-person games, Proceedings of the National 
Academy of Sciences (36): S. 48-49, 1949. 
(zitiert: Nash, PNAS 1949) 
 
Nida-Rümelin, Julian, Bellum omnium contra omnes, in: Kersting, Wolfgang (Hrsg.), 
Thomas Hobbes, S. 109-130, Berlin 1996. 
(zitiert: Nida-Rümelin, in: Thomas Hobbes) 
 
Nida-Rümelin, Julian, Das rational choice-Paradigma: Extensionen und Revisionen, 
in: Nida-Rümelin, Julian (Hrsg.), Praktische Rationalität: Grundlagenprobleme und 
ethische Anwendung des rational-choice Paradigmas, S. 3-30, Berlin 1994. 
(zitiert: Nida-Rümelin, in: Praktische Rationalität: Grundlagenprobleme und ethische 
Anwendung des rational-choice Paradigmas) 
 
Rawls, John, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1979. 
 
Ryan, Alan, Hobbes’s political philosophy, in: Sorell, Tom (Hrsg.), The Cambridge 
companion to Hobbes, S. 208-245, Cambridge 1999. 
(zitiert: Ryan, in: The Cambridge companion to Hobbes) 
 
Sen, Amartya K., Choice, Orderings and Morality, in: Körner, Stephan (Hrsg.), 
Practical reason, S. VIII, 264 S., Oxford 1974. 
(zitiert: Sen, in: Practical reason) 
 
Sen, Amartya K., Isolation, Assurance and the Social Rate of Discount,  
The Quarterly Journal of Economics (81): S. 112-124, 1967. 
(zitiert: Sen, QJE 1967) 
 
Taylor, Michael, The possibility of cooperation, Cambridge 1987. 
 



Literaturverzeichnis E 

Tucker, A. W., The Mathematics of Tucker: A Sampler, The Two-Year College 
Mathematics Journal (14): S. 228-232, 1983. 
(zitiert: Tucker, The Two-Year College Mathematics Journal 1983) 
 
Ullmann-Margalit, Edna, The emergence of norms, Oxford 1977. 
 
Watkins, John, Hobbes's system of ideas, London 1965. 
 
Watkins, John, Philosophy and Politics in Hobbes, in: Strauss, Leo (Hrsg.), Hobbes 
studies, S. 237-262, Oxford 1965. 
(zitiert: Watkins, in: Hobbes studies) 
 


	Deckblatt_Sturm, Simon
	Sturm, Simon

