
Studienabschlussarbeiten
Faculty of History and the Arts

UNSPECIFIED

Hamed, Sherin:

Die Unsichtbare Farbe

Der Gebrauch und die Funktion der Titel in dem

frühen Werk von Marcel Duchamp

Master of Arts, UNSPECIFIED 2004

Faculty of History and the Arts
Department Kunstwissenschaften
UNSPECIFIED

Ludwig-Maximilians-Universität München

https://doi.org/10.5282/ubm/epub.648



 2

 
 

 
 
INHALTSVERZEICHNIS 

 
 

         
                     - Seite - 

 

I. EINLEITUNG 

 
1.1 Marcel Duchamp, die Worte und die Titel      1 

1.2. Ansatz und Ziele der vorliegenden Arbeit      2 

 

II. DER TITEL ALS PARATEXT – EINE THEORETISCHE GRUNDLEGUNG 
 

2.1. Die Form, der Inhalt und die Funktion des Titels nach Gérard Genette  6 

2.2. Titel in der Kunstgeschichte – Aspekte der Paratextualität              10 

 

III. DER TITEL IM WERK UND DANEBEN 
 

3.1. Der Titel und sein Bezugsobjekt                                      16 

3.2. Der Akt der Inskription                                                                       19 

3.3. Ergebnisse                     25 

 

IV. BEDEUTUNGSSCHICHTEN - DIE POLYSEMIE DER TITEL 
 

4.1. Die Wörter auf den Dingen. Der Titel, die Inschrift                                    29 

4.2. Wortspiele als Stilmittel                  39 

4.3. Ergebnisse                    45 

 

V. DER TITEL ALS GENERIERENDES ELEMENT EINES ‘IMPLIZITEN BETRACHTERS‘ ? 
 

5.1. Der Betrachter und das Kunstwerk. Der rezeptionsästhetische Ansatz            51    

5.2. Paratextuelle Strategien der Betrachterbeteiligung                           57     

5.3. Ergebnisse                    65  

 

VI. ZUSAMMENFASSUNG                   68 

 
VII. Anhang 
 

1. Bibliographie                     82 

2. Abbildungsverzeichnis                   88 



 3

 

  

 

 

 

I. EINLEITUNG 

 

 

 

 „There is a tension set up between my titles and the 
pictures. The titles are not the pictures nor vice versa, 
but they work on each other. The titles add a new 
dimension; they are like new or added colors“1

 

 

 

1.1. Marcel Duchamp, die Worte und die Titel 

 

Der Titel ist ein heute kaum mehr wegzudenkender Begleiter eines Kunstwerks. Ob er nun 

beschreibend, poetisch oder schlicht ist – es ist zur Gewohnheit geworden bei der Befragung und 

Interpretation eines Bildes ganz selbstverständlich auch den Titel zu Rate zu ziehen. So hilft er 

nicht nur, ein Bildwerk zu identifizieren, sondern beeinflusst in einem erheblichen Maße auch die 

Einstellung des Betrachters zum Kunstwerk, seine Rezeption. 

Marcel Duchamp hat seinen Titeln eine besondere Bedeutung zugeteilt, denn er will, dass sie 

wirken wie eine ‘unsichtbare Farbe‘. Mit diesem Verweis auf eine nicht-sichtbare Komponente, 

die seine Werke begleiten, ist es nicht mehr möglich diese allein durch den Akt des Sehens zu 

erfassen. Sie benötigen eine Anbindung an intertextuelle außerbildliche Bezüge. Dieses 

Auseinandertreten von Konzeption und Erscheinung, das zu einer prinzipiellen Änderung des 

Kunstbegriffs in der Moderne führt, bestimmt die Kommentarbedürftigkeit der Kunst des 20. 

Jahrhunderts.2 Vor diesem Hintergrund sind auch der Gebrauch und die Funktion des Titels in 

den frühen Werken von Marcel Duchamp zu betrachten. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 4

 

 

 

1.2. Ansatz und Ziele der vorliegenden Arbeit 

 

 

Es wird nicht Aufgabe und Ziel dieser Studie sein, einen neuen Deutungsansatz für die Kunst 

von Marcel Duchamp zu entwerfen, denn die unzähligen Veröffentlichungen zu seinem Werk 

habe sich „nach Plan totgelaufen“, wie es Hans Belting in seiner Abhandlung über Duchamp 

treffend formuliert.3  

Es wird also auf eine weitere Interpretation des Werkes Marcel Duchamps verzichtet werden, 

wenn überhaupt noch eine weitere möglich ist, und sich stattdessen der Untersuchung des 

Gebrauchs und der Funktion eines Instrumentariums zugewandt, das für Duchamp von 

außerordentlicher Bedeutung ist – seine Titel. 

 

Titel, wie im folgenden aufgezeigt werden soll, suchen im Werk Marcel Duchamps und in der 

Avantgarde eine eigenständige Kommunikation mit dem Betrachter. Bilder und Kunstwerke sind 

in der Kunstgeschichte im Laufe ihrer Emanzipation in unterschiedlichem Maße durch Texte und 

Titel besetzt worden. Bereits im 19. Jahrhundert und besonders in der Avantgarde verlassen sie 

ihren angestammten Platz der Denotation und werden zu Bedeutungsträgern, die untrennbar mit 

dem Werk verbunden sind. Durch ihre Sprachlichkeit verfügen sie über eine eminent 

kommunikative Aufgabe zwischen Werk und Rezipient, wobei das hauptsächliche Anliegen 

dieser Texte zu den Bildern darin besteht, eine Kommunikation zwischen dem Bild und seinem 

Betrachter herzustellen und zu steuern. 

Für die Einzeltafel eines Retabels ist der durch das Attribut bestätigte Name des Heiligen der 

Titel, der im Katalog erscheint. Die bewusste Auswahl des Titels durch den Künstler verweist 

dagegen auf eine erweiterte darstellerische Dimension. Diese wird vom Künstler eingesetzt, um 

Aspekte zu transportieren und Gedanken in eine bestimmte Richtung zu lenken. Der Titel 

übernimmt damit eine sinnstiftende Funktion. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5

 

 

 

Zur Bezeichnung der hier untersuchten spezifischen Kategorie der Textualität und dem 

Verhältnis von Titel und Werk soll der aus der literaturwissenschaftlichen Texttheorie entlehnte 

und von Gérard Genette geprägte Begriff ‘Paratext‘ verwendet werden.  

In seinem 1987 erschienenen gleichnamigen Werk bezeichnet Genette die um den Haupttext in 

Erscheinung tretenden subsidiären Texte, wie den Titel, das Vor- und Nachwort, Widmungen, 

Motti, Kommentare und Briefe als Paratexte.4  

 

Der Paratext bildet einen Kommentar zum eigentlichen Text, indem er ihm Informationen 

hinzufügt, die die Lektüre des Hauptwerkes steuern. Durch ihre Materialisation haben die 

Paratexte eine festgelegte Grenze sowohl nach innen zum Bild hin als nach außen zum Diskurs 

über das Bild. Sie bilden also durchaus so etwas wie einen Ort, den man metaphorisch 

gesprochen als ‘Vestibül‘ bezeichnen könnte. Als wichtigstes Wesensmerkmal des paratextuellen 

Titels gilt damit sein funktionaler Status als ein subsidiärer Teil des Werkes, der zum Betrachter 

über das Werk spricht, bevor oder während sich der Rezipient dem Werk zuwendet.  

 

Das an dieser Stelle nur kurz skizzierte Feld der Paratextualität gilt als Ansatz der folgenden 

Studie, wobei von der Annahme ausgegangen werden muss, dass eine Übertragung dieses 

literaturwissenschaftlichen Ansatzes auf die Texte zu Kunstwerken möglich und sinnvoll ist, weil 

er eine präzise Beschreibung der Aufgaben bestimmter Paratexte, in unserem Fall der Titel, zu 

Bildern erlaubt.  

Im Unterschied zu dem Verhältnis zwischen Paratext und literarischen Texten müssen wir uns 

der Tatsache bewusst sein, dass die Paratexte zu Bildern nicht nur zwischen einem Werk und 

seiner diskursiven Aneignung vermitteln, sondern auch zwischen zwei unterschiedlichen 

Systemen – dem Text und einer visuellen Präsentation. Die Komponenten der Paratexte 

beeinflussen die visuelle Transformation des Werkes in einen Werk-Diskurs. Sie agieren als 

Vermittler zwischen dem Bild/Objekt und dem Diskurs der Welt, den der  Betrachter über das 

Werk vornimmt. 

 

 

 

 

 

 

 



 6

 

 

 

Legitimiert wird dieser Ansatz durch die Tatsache, dass die Werke bei Marcel Duchamp 

ausschließlich in Kombination mit Textbestandteilen auftreten und sich die Relevanz einer 

Untersuchung der Titel auf und neben den Bildern und Objekten allein aus dieser Tatsache 

ergibt, dass kein Werk ohne einen eingefügten Paratext auftritt. Damit kann es der Behauptung 

standhalten, dass das Werk nach der Ansicht des Künstlers auf die Präsentationshilfe des Titels 

angewiesen ist und diese von Duchamp intentional eingesetzt werden. Die Titel sind somit als 

eine unabdingbare Komponente für das Verständnis seiner Arbeit zu betrachten.5

 

Ich werde in dieser Studie zu Marcel Duchamp von Beginn an bemüht sein, den Blickpunkt auf 

den Gebrauch und die Funktion seiner Werktitel zu legen, die wohl die eindeutigste paratextuelle 

Verbindung zwischen Wort und Bild/Objekt darstellt. Notwendigerweiser wird die Thematik 

jedoch auch mit anderen paratextuellen Verbindungen korrelieren, denn wie sich zeigen wird, 

verwendet Marcel Duchamp sein bevorzugtes künstlerisches Medium der Sprache auf 

vielfätigste und außergewöhnlichste Weise. Darin findet sich die Präsenz von Wörtern auf seinen 

Objekten, den sogenannten Ready-mades, die unter Umständen überhaupt keine Titel sind, 

genauso wie seine Notizen in Form der Grünen Schachtel, die er seinem Hauptwerk, dem 

Großen Glas beistellt. Auch dieses wird unter dem Aspekt der Paratextualität zu untersuchen 

sein.6  

 

Der vorbereitende Charakter der Arbeit zeigt sich in dem, was sie versucht, und in dem, was sie 

aufgrund ihrer Kürze vernachlässigen muss: Versucht wird eine theoretische Grundlegung, die 

das Phänomen des Titels als Paratext begrifflich fasst und die Voraussetzung einer Anwendung 

auf die Titelgebung der Werke von Marcel Duchamp schafft.7 Zeitlich behandelt unsere Studie 

die Paratexte in Form der Titel zu ausgewählten Werken aus der Schaffensperiode von 1907 bis 

1923, als Duchamp sein Großes Glas für „definitiv unvollendet“ erklärt.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7

 

 

 

Aus dem paratextuellen Zusammenhang zwischen Titel und Werk lassen sich drei 

Untersuchungsschwerpunkte extrahieren, die als weitgefasste Gliederung dieser Studie 

verstanden werden dürfen und die den drei klassischen Komplexen von Form, Inhalt und 

Funktion entsprechen.  

Der Komplex der Form des Titels umfasst im wesentlichen die Frage nach der semiotischen 

Substanz des Titels und nach seiner Positionierung im Werk, d.h. nach der formalen Relation 

des Titels zu seinem Bezugsobjekt.  

Der Komplex des Inhalts behandelt die Paratextualität, d.h. die Frage nach dem spezifischen 

Status des Paratextes als Text, der den Text seines Bezugsobjektes, also des Kunstwerkes, 

inkorporiert.  

Zur Funktion des Titels stellt sich die Frage nach den Aufgaben, die der Paratext als 

rezeptionslenkender Vermittler zwischen den Interessen der Größen Künstler, Werk, Kontext und 

Betrachter begleitet.  

 

Zugeschnitten auf die Dreiteilung von Form, Inhalt und Funktion wird das frühe Werk von Marcel 

Duchamp in drei Werkgruppen eingeteilt und jeweils mit der Gewichtung auf einen der drei 

Aspekte untersucht werden: Seine frühen Zeichnungen und seine Malerei bis 1912, seine 

Ready-mades und als letzten Punkt sein Hauptwerk Das Große Glas.  

Im Zuge dieser Studie wird es auch ein Anliegen sein, die Frage zu klären, was geschieht, wenn 

nach Duschampscher Manier Titel in das Bild und auf das Objekt eingeschrieben werden und 

damit zu einem untrennbaren semantischen Bestandteil des Bildes avancieren. Werden damit 

die Grenzen der Paratextualität überschritten?  

Die Untersuchung dieser vielfältigen kommunikativen Aufgaben des Titels und seiner Interaktion 

mit der Botschaft des Werkes soll im Zentrum dieser Arbeit stehen. 

 

Die Funktion und der Gebrauch der Titel in dem frühen Werk von Marcel Duchamp ist das 

Thema dieser Studie. Es soll sich nun dem Werk eines Künstlers zugewandt werden, der zu den 

wichtigsten Vertretern der Kunst des 20. Jahrhunderts gezählt wird und dessen vielfältiger 

Umgang mit seinen Titeln eine einzigartige Position in der Kunst der Moderne einnimmt. 

 

 

 

 

 



 8

 

 

 

II.  DER TITEL ALS PARATEXT - EINE THEORETISCHE GRUNDLEGUNG 

 

 

2.1.  Die Form, der Inhalt und die Funktion des Titels nach Gérard Genette 

 

Für die nachfolgende Untersuchung werden wir von einer Konzeption ausgehen, die dem 

Kunstwerk einen autonomen Status, und zwar den Status eines Textes zuspricht. Das bedeutet, 

wir postulieren für das bildnerische Werk grundsätzlich die gleiche Autonomie als primärer 

Erzeuger von Bedeutung wie für den Sprachtext.8  

Der Paratext bildet einen Kommentar zum eigentlichen Text, indem er ihm Informationen 

hinzufügt, die die Lektüre steuern können. Hinsichtlich seiner räumlichen Nähe zum Buch 

gliedert sich der Paratext für Gérard Genette zum einen in den ‘Peritext‘, der – wie 

Schutzumschlag, Titel, Gattungsangabe, Vor- und Nachwort oder auch verschiedene Motti – 

relativ fest mit dem Buch verbunden ist. Zum anderen gibt es den ‘Epitext‘, der Mitteilungen über 

das Buch enthält, die in der Regel an einem anderen Ort plaziert sind – wie Interviews, 

Briefwechsel oder Tagebücher. 

Die Botschaft des Textes erscheint dem Leser also einerseits in einer bestimmten materiellen 

Gestalt (Buchgestaltung, Typographie, usw.) und wird von subsidiären Texten (Titel, Vorwort, 

Nachwort etc.) flankierend begleitet. Andererseits wird sie von einer unendlichen Anzahl von 

Diskursen kommentiert (Kritiken, Kommentaren, Interviews usw.) und durch eine Reihe von 

Fakten (Autor, Ort, Zeit, Thema, Stil usw.) mit der umgebenden Welt verbunden, die den Kontext 

für sie herstellt, der wiederum Eingang in die Diskurse über die Botschaft findet. 

Nach diesem Modell ist die Paratextualität als gemeinsames Merkmal der angeführten 

Phänomene die Tatsache, dass zwischen der Botschaft eines Textes und der Art und Weise 

ihrer Präsentation, ihrer Kommentierung und ihres Kontextes ein Informationsfluss besteht. Der 

Botschaft wird eine Information beigefügt, die den Diskurs des Rezipienten mit dem Werk 

beeinflusst.  

 

 

 

 

 

 

 



 9

 

 

 

Bezüglich der Erscheinungsform des Paratextes und seiner übergeordneten Funktion als 

Vermittler zwischen ‘Sender‘ und ‘Empfänger‘ besteht das Werk folglich aus einem Paratext und 

seinem eigentlichen Kern (dem Kunstwerk), den wir in dieser Untersuchung als Bezugsobjekt 

des Paratextes bezeichnen.  

 

Der Titel, den Genette unter der peritextuellen Kategorie  einordnet, unterhält sowohl besondere 

formale wie inhaltliche Eigenschaften, die sich auf die rezeptionssteuernde Funktion des Titels zu 

seinem Bezugsobjekt beziehen.9 Die Positionierung des Paratextes im Werk kann damit nicht 

völlig losgelöst von seinem Inhalt, d.h. von der mittels seiner Textgestalt transportierten 

Botschaften und seiner Funktion betrachtet werden, wie unsere spätere Analyse in Punkt III. zur 

semiotischen Substanz des Titels und seiner formalen Relation im Werk von Marcel Duchamp 

zeigen wird.  

 

Genettes Ausführungen zur materiellen Form und Stellung des Titels gehen selbstverständlich 

von der Erscheinungsform eines Buches aus. In diesem Sinne erwähnt er die redundante 

Stellung des Titels auf der ersten Umschlagseite, dem Umschlagrücken, auf dem Titelblatt und 

den Schmutztitel.10

Würde sich unsere Untersuchung mit der Kunstform des Buches beschäftigen, könnten wir uns 

Genettes Definition der Örtlichkeit des Titels uneingeschränkt bedienen.  

Da wir jedoch von anderen Gegebenheiten ausgehen,  ist es wichtig für den Fortgang unserer 

Arbeit herauszustellen, dass die Bestimmung der Erscheinungsform des Paratextes nach 

Genette als werkimmanenter, aber räumlich getrennter Peritext und beigestellter Epitext nicht 

vollständig übernommen werden kann. 

 

Als Voraussetzung für die Untersuchung der peritextuellen Komponente der Werke nach Genette 

setzen wir im Gegensatz zu ihm voraus, dass der Paratext ein Teil des Werkes sein muss, indem 

wir für unsere Studie festlegen, dass der Paratext als Titel räumlich mit seinem Bezugsobjekt 

verbunden sein muss, ‘stofflich‘ jedoch aus einer anderen semiotischen Substanz als dieser 

besteht. In der bildenden Kunst entsprechen dieser Definition in erster Linie alle Arten der Titel, 

Legenden und Beschriftungen, die im Bild/Objekt, am Bild/Objekt oder direkt neben diesem 

angebracht sind. 

 

 

 



 10

 

 

 

Aus der räumlichen Gebundenheit und seiner stofflichen Andersartigkeit bleibt das Formkonzept 

der Paratextualität damit werkgebunden und werkorientiert, denn die Einheit von Paratext und 

Bezugsobjekt bildet das Gesamtwerk. 

 

Über die Funktion der Titel herrscht in der Literaturwissenschaft weitgehend Einigkeit darüber, 

dass der Titel drei Funktionen begleitet, die Genette spezifiziert: Die Aufgabe des Titels 

gegenüber dem Werk als eine Bezeichnungs- oder Identifizierungsfunktion, eine deskriptive 

Funktion mit zwangsläufig angeschlossenen Konnotationswerten und eine 

Verführungsfunktion.11  

 

Bezüglich der inhaltlichen Aspekte unterscheidet Genette zwei Klassen von Titeln: ‘Thematisch‘ 

bezeichnet er diejenige, die ihre Ausrichtung auf den Inhalt des Werkes einnehmen. Darunter 

fasst er die wörtlichen Titel, die symbolischen Titel und Antiphrasen und Ironietitel zusammen. 

Bezeichnet der Titel hingegen eine Gattung, wie beispielsweise Oden, Elegien oder Novellen, 

handelt es sich bei den Titeln um ‘rhematische Titel‘, die das Kunstwerk in seinem Objektstatus 

betrachten und nach seinen Gattungen bezeichen.12

Die Gegenüberstellung der zwei Typen bedingt keine Opposition zwischen den Funktionen. Das 

Ziel des Paratextes ist es eine Interaktion mit dem Betrachter zu etablieren, die innerhalb eines 

Kontextes die materielle und symbolische Aneignung des Werkes und seine Integration in diesen 

Kontext vorbereitet.  

 

Der Paratext ruft das im Rezipienten vorhandene kulturelle Wissen auf, in dessen 

Zusammenhang das Werk integrierbar ist, und erweitert dieses Wissen durch seine Aussage 

über das Werk. Er schafft damit als funktionaler Hilfsdiskurs einen semantischen Raum, in dem 

das Werk, bzw. ein Teil davon, sich in Form seiner paratextuellen Vertretung sprechen und sich 

dem Betrachter präsentieren kann.  

Genette weist dem Paratext die allgemeine Funktion zu, als Vertreter des Produzenten im Akt 

der Vermittlung zwischen einem Wertobjekt (Werk) und seinem Konsumenten (Betrachter) zu 

transferieren.13

Das Ziel des Paratextes ist es also eine Interaktion mit dem Betrachter zu etablieren, die 

innerhalb eines Kontextes die materielle und symbolische Aneignung des Werkes und seine 

Integration in diesen Kontext vorbereitet.  

 

 

 



 11

 

 

 

 

 

2.2. DER TITEL IN DER KUNSTGESCHICHTE  - ASPEKTE DER PARATEXTUALITÄT 

 

Obwohl der Buchtitel im Gegensatz zu dem Bildtitel seit seinen Anfängen als Aufschrift auf 

Schriftrollen und Inkunabeln vorrangig Kopisten und Bibliothekaren als Ordnungshilfen diente, 

spiegelt seine stilistische Entwicklung herrschende literarische Strömungen und künstlerische 

Auffassungen von Literatur wieder. Die gleiche Beobachtung trifft auf die Gattung der Titel für 

Kunstwerke zu, wenngleich sich wesentliche Unterschiede zwischen den beiden Titelsystemen 

ergeben. Allein Herkunft und Tradition weichen voneinander ab. Aufschriften und Schriftrollen 

sind bereits in vorchristlicher Zeit zu finden, und die ersten mit einem Titel versehenen 

Inkunabeln wurden bereits Ende des fünfzehnten Jahrhunderts verbreitet14, während der Bildtitel, 

seinerseits hervorgegangen aus der belehrenden mittelalterlichen ‘Inschrift‘ und dem höfischen 

‘Widmungstitel‘ erst mit der vermehrten Verbreitung der Druckgrafik im achtzehnten Jahrhundert 

von Bedeutung wird.15

Dennoch sind die funktionalen Parallelen der beiden Titelsysteme mit ihrer Identifizierungs- und 

Appellfunktion nicht von der Hand zu weisen: Titel haben schon immer einen notwendigen 

Bestandteil für das Kunstwerk gebildet. Blickt man auf die Geschichte und Entwicklung der Titel 

im Laufe der Jahrhunderte findet sich diese Behauptung bestätigt. 

 

Der Ursprung der Notwendigkeit für die Bennenung eines Kunstwerks hängt eng mit dessen 

Vereinzelung, dem Herauslösen aus dem ursprünglichen Kontext zusammen. Im Zuge der 

Säkularisierung waren seit dem Mittelalter das Herauslösen des Werkes aus seinem 

architektonischen Umfeld, die Entdeckung der Ölmalerei und die Verwendung von Leinwand 

wichtige Stimulanten für die Generierung der Titel. Noch in der Kirche benötigt das 

mittelalterliche Altarbild keinen offiziellen Titel, erschloß sich doch die Bedeutung seiner Motive 

aus einem allgemein bekannten Kanon – der Bibel und seinem architekturalen Kontext. Eine 

Deskription des Bildinhaltes war damit nicht nötig. „Der ‘Blick hinter die Bilder‘ ist der Blick auf die 

Texte“ hat es treffend Martin Kemp in seiner Untersuchung zum Verhältnis von Text und Kunst in 

der italienischen Renaissance formuliert und es erscheint klar, dass die Benennung der Bilder 

aus der ikonographischen Entschlüsselung erfolgt.16  

 

 

 

 



 12

 

 

 

 

So zeigt sich beispielsweise in dem Bildtitel des bekannten Werkes von Massacio „Trinità“ in 

dem architekturalen Umfeld der florentinischen Kirche Santa Maria Novella der referenzielle und 

identifikatorische Verweis der visuellen Repräsentation auf seine ikonographische Quelle, die 

Bibel.17  

Der Inhalt des Bildes und damit der Name ist allgemein bekannt, denn die Bezeichnung des 

Heiligen oder die dargestellte Szene und damit der Titel wird aus seinem Umfeld oder aus den 

Attributen der dargestellten Person erschlossen. Jeder Heiliger ist schliesslich durch ein oder 

mehrere Objekte charakterisiert: die heilige Barbara durch einen Turm, häufig auch ergänzt mit 

einem Palmwedel, Petrus durch einen Schlüssel, Hieronymus durch ein Buch und einen Löwen. 

Bei den Märtyrern wird häufig das Marterinstrument oder der gemarterte Körperteil hinzugefügt.18  

Die Grafik der Renaissance, die mit ganz neuen mythologischen und humanistischen 

Bildinhalten aufwartet und diese Themen bildwürdig macht, arbeitet nicht nur mit dem 

referenziellen Verweis auf religiöse Schriften oder Legenden. Ungebunden an ein strenges 

religiöses Bildprogramm, lassen die Künstler nach dem Prinzip von Alberti der ‘inventio‘ in dem 

Medium der Grafik freien Lauf. Die Druckgrafik, die nicht mehr in einen architektonischen 

Rahmen eingefügt ist, vielmehr völlig ihrem Kontext enthoben und häufig an private Sammler 

verkauft wird, integriert zunehmend erklärende Inschriften; diese sind zwar meist keine Titel, 

werden aber oft – wie bei Albrecht Dürers Melancolia I – als solche geläufig.19  

Titel werden also umso wichtiger, je mehr sich die Kunst einem breiten Publikum gegenüber 

sieht, sich neue Themen erobert und in die Autonomie strebt. Je mehr nun über ein Werk 

geschrieben wird, je mehr sich ein Kunstwerk allein behaupten muss – als transportables, gar für 

den freien Markt oder für die Ausstellung hergestelltes Einzelstück –, desto dringender wird ein 

Titel zur Identifizierung und als Anregung zum Kauf benötigt. Die Entwicklung der Druckgrafik als 

eigenständiges Medium der Bilderzählung und die dadurch rege Verbreitung und Verfügbarkeit 

generieren eine Notwendigkeit der Titelgebung als Unterscheidungs- und 

Identifizierungsmerkmal. 

 

 

 

 

 

 

 



 13

 

 

 

Zur Form des Titels ist zu bemerken, dass er, von Ausnahmen abgesehen, nie im Werk selbst 

steht. Ein Titulus, eine Devise, ein Lemma, eine Legende oder eine Inschrift auf einem Rahmen 

oder in einem Kupferstich sind in der Regel keine Titel.20  

Die Überlieferung des Titels bedarf in der Regel externen Quellen. Dies können Nachlass- und 

Sammlungsinventare oder Werkverzeichnisse sein. Hier finden sich, ebenso wie in den 

Listenkatalogen der früheren Akademieausstellungen, eher lapidare Kurzbeschreibungen als 

pointierte Titel, wie man sie heute kennt. Dennoch waren Ausstellung und Kataloge, Kunstmarkt 

und Kunstkritik, vor allem aber das Museum mit seiner Objektbeschilderung und die 

kunstgeschichtliche Forschung ebenfalls entscheidenden Auslöser für die Betitelung eines 

Werkes. 

 

Die Inhalte der Titel und damit die Thematik des Dargestellten wandeln sich mit dem Puls der 

Zeit. Treten im Bereich der Genremalerei im 17. Jahrhundert oft noch ironisch gefärbte, 

aperçuhafte Titel auf, in der der Titel die Möglichkeit hat Pointe zum Bild zu werden21, so kann im 

19. Jahrhundert die Benennung eines Bildes zum symbolischen Ausdruck eines bestimmten 

Weltgefühls werden. Der Mönch am Meer oder Das Kreuz im Gebirge von Caspar David 

Friedrich spiegeln in ihrer Thematik und ihrem Empfindungsgehalt Symbole romantischer 

Welterfahrung wieder. 

  

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts lassen sich zwei Hauptströme in der Titelgebung 

unterscheiden. Der französische Impressionismus brachte in seinem Bestreben, ein optisches 

Erlebnis wiederzugeben und das Bild auf das rein Malerische zu beschränken, den Fortfall 

literarischen Sujets. Die Impressionisten hielten sich an einfache landschaftliche Motive, die sie 

in der freien Natur malten, und fügten der topographischen Benennung gelegentlich Angaben 

über die Tageszeit oder die Beleuchtung hinzu, z.B. Claude Monet: Impression – Soleil levant, 

Alfred Sisley: Tagesanbruch in Paris oder Camille Pissarro: Apfelbäume und Pappeln bei 

Sonnenuntergang.22

 

 

 

 

 

 

 



 14

 

 

 

Im Spätwerk Monets finden sich mit dem Titel Bassin aux nymphéas – harmonie rose von 1900 

zum erstenmal Versuche, den bildnerischen Vorgang zugleich mit dem Motiv, das ihn auslöst, zu 

bezeichnen. 

Daneben werden die symbolistischen Titel immer verschlüsselter. Der Symbolgehalt in Edvard 

Munchs Asche 1894 oder Odilon Redons Sumpfblume von 1885 ist nicht mehr allgemein 

verbindlich, sondern nur noch individuell erfahrbar. 

Um die Jahrhundertwende erfolgt jedoch ein Umschlag ins hintergründig Groteske, der sich in 

entsprechenden Titeln ausdrückt, wie beispielsweise James Ensors: Skelette spielen Billard oder 

Th. Th. Heines: Entführung durch den Teufel. 

 

Die Konnotation, die für unsere Studie im Zeitbereich der Avantgarde eine ausschlaggebende 

Rolle spielen wird, findet ihre Anklänge bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Mit den Salons 

werden sich die Künstler ihrer Macht über die rezeptionslenkende Wirkung ihrer Titel bewusst 

und  beschränken sich nicht mehr nur auf eine sprachliche Wiederholung dessen, was das Bild 

zeigt. Vielmehr verwendeten sie den Titel zunehmend als Instrument, die Wahrnehmung und 

Einstellung des Publikums und damit die Interpretation und die Rezeption eines Werkes gezielt 

zu beeinflussen.23  

 

So zeigt Théodore Géricault sein Floß der Medusa im Salon von 1819 als bloßen ‘Schiffsbruch‘, 

da der konkretere Titel die antiroyalistische Tendenz des Bildes unterstrichen und dessen 

Ausschluss aus dem Salon provoziert hätte. 

1865 dagegen erhöht Édouard Manet seinen Skandalerfolg noch, indem er das Aktbild einer 

Halbweltdame mit dem hehren mythologischen Titel Olympia versieht. 

James Abbott McNeil Whistler legte zeitgleich mit Titeln wie Symphonie in Weiß Nr.1“: Das 

weiße Mädchen den Schwerpunkt zunächst auf den abstrakten Farb-klang, dann erst auf das 

Motiv.24 Auch die Impressionisten wählen betont einfache Titel wie Landschaftsstudie, um nicht 

vom formalen Experiment ihrer Werke abzulenken. Wenig später jedoch tendiert der 

Symbolismus dazu, einfache Motive mit einer universalen Bedeutung zu versehen: Aus einem 

Mädchenreigen wird bei Edvard Munch Der Tanz des Lebens oder bei Henri Matisse Le Bonheur 

de Vivre. Poetische oder metaphorische Titel sollen nun synästhetische Erfahrung auslösen oder 

zumindest beflügeln.  

 

 

 



 15

 

 

 

Festzuhalten gilt: die Titelgebung war bis zu Beginn des 19. Jahrhunderts kein bewusst 

künstlerischer Akt. Die meisten Bilder tragen heute keinen vom Künstler gewählten Titel. Das 

Thema wurde vom Auftraggeber vorgeschrieben und das Bild nach seiner Fertigstellung so 

genannt. Dies kann sich auch aus der abgebildeten Szene oder den mit Attributen versehenen 

Heiligen ergeben. Fast alle Titel sind nur eine Wiedergabe des tatsächlich im Bild Dargestellten 

in sprachlicher Form. Daraus ergibt sich eine völlige Identität von Bild und Titel.  

Damit dient der Gebrauch der Titel bis zu Beginn des 19. Jahrhunderts entweder als 

Bezeichnung des Inhaltlichen, oder er ist reines Unterscheidungsmerkmal. Bilder sind nach 

rhematischen Komponenten, d.h. nach ihrer Gattung als Landschaft, Bildnis oder Stilleben 

benannt. Sie lassen sich nach ihrem Typus bezeichnen, beispielsweise als Pietà. Bei häufig 

vorkommenden Bildgegenständen fügt man ein charakter-istisches Merkmal hinzu, in 

mittelalterlichen Bildern handelt es sich dabei meist um ein äußerliches Attribut, beispielsweise 

Madonna mit den Nelken oder ein stilistisches Kennzeichen im Manierismus (Madonna mit dem 

langen Hals von Parmigianino).25 In der Renaissance tritt dem religiösen Bildprogramm die 

antike Mythologie zur Seite. Historische und literarische Themen nehmen im 19. Jahrhundert 

eine vorrangige Stellung ein.  

 

Auch wenn der Titel sich auf einen gedanklichen, allegorischen oder symbolischen Gehalt 

bezieht, wie es beispielsweise bei Albrecht Dürers Melancolia I der Fall ist, ist die deskriptive 

Funktion von Dargestelltem und Bezeichnetem nicht aufgehoben, obwohl sie nicht mehr 

vordergründig ist. Der ‘Totentanz‘ des Spätmittelalters ist ein Gleichnis der Vergänglichkeit und 

der Gleichheit aller Menschen vor dem Tode. Raffaels Schule von Athen gehört in den 

Sinnzusammenhang eines humanistischen Programms. Die Titel manieristischer und barocker 

Allegorien wie Giovanni da Bolognas: Der Sieg der Tugend über das Laster oder Bartholomäus 

Spranger: Der Sieg der Wissenschaft über die Unwissenheit bezeichnen den abstrakten Begriff, 

den das Bild veranschaulichen soll. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 16

 

 

 

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass der Titel in der älteren Kunstgeschichte den 

gegenständlichen oder einen intendiert gedanklichen Inhalt des Bildes auf sprachlicher Ebene 

wiederholt. Er dient dem Betrachter als klärender Hinweis zur schnelleren Erfassung des 

Dargestellten oder als Unterscheidungs-merkmal. Die bildliche Darstellung ist in sich 

geschlossen. Dem Titel kommt keine eigene Bedeutung zu und demnach keine erweiterte 

Funktion für das Bild. Erst in der zweiten Hälfte und gegen Ende des 19. Jahrhunderts beginnen 

die Titel von der Identität mit dem Bild abzurücken. Sie akzentuieren eine Ebene, die jenseits von 

Thema und Motiv liegt und damit die Titelgebung der Moderne einleiten. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 17

 

 

 

III. DER TITEL IM WERK UND DANEBEN: DIE ZEICHNUNGEN UND DIE MALEREI 

 

 

3.1. Der Titel und sein Bezugsobjekt 

 

Das wichtigste Wesensmerkmal des Paratextes als Titel ist sein funktionaler Status als der Teil 

des Werkes, der die Kommunikation mit dem Betrachter evoziert, die der Rezeption des 

Bezugsobjekts im Regelfall vorangeht. Die semiotische Substanz eines Paratextes und ihre 

Formulierung, Gestalt und Positionierung im Werk wird von seinem Funktionalitätsanspruch 

gegenüber dem Betrachter bestimmt.  

Wenn man das Werk als eine Kombination aus dem Paratext und seinem Bezugsobjekt versteht 

und ihre Interaktionen aus der Perspektive einer werkorientierten Rezeptionslenkung untersucht, 

dann muss man sich insbesondere mit der Frage nach der semiotischen Substanz, der 

Erscheinungsform und dem Anbringungsort des Paratextes im Werkzusammenhang befassen. 

Grundsätzlich stellt sich in diesem Punkt die Frage, ob der Paratext in Form des Titels vom Werk 

formal und inhaltlich ablösbar ist oder zum immanenten Teil des Werkes gehört. 

 

Betrachten wir die Erscheinungsformen und -orte des klassischen Paratextes in der bildenden 

Kunst: Titel des Werkes, Signatur, Entstehungsjahr u.s.w. Nach unseren bisherigen 

Ausführungen der formalen Aspekte des Buchtitels nach Gérard Genette müsste die semiotische 

Substanz dieses Paratextes schriftsprachlich sein und das Bezugsobjekt als Hülle umgeben, 

ohne es direkt zu berühren oder in es integriert zu sein.  

Diesen Standartfall finden wir bei den Werken, auf denen der Paratext (Titel, Name des 

Künstlers, Entstehungsdatum) auf einem Schild auf dem Rahmen des Gemäldes angebracht 

oder der Titel in den, meist kunstvollen Rahmen, eingeschnitzt ist, wie es sich beispielsweise bei 

Franz von Stucks Die Sünde von 1893 vorfinden lässt. Die bemalte Leinwand ist das 

Bezugsobjekt, der Rahmen mit dem darauf vom Künstler angebrachten Paratext ist die zwischen 

Werk und Kontext vermittelnde Instanz, und gemeinsam bilden sie das Kunstwerk.26  

 

 

 

 

 

 

 



 18

 

 

 

Befindet sich der Paratext dagegen auf einer Tafel an der Wand neben dem Bild platziert, findet 

eine Öffnung zum Museumskontext statt. Das Werk strahlt in diesem Fall mittels seines 

Paratextes auf doppelte Weise in den Kontext aus: Zum einen bekommt der Paratext durch seine 

Anbringung auf die Museumswand, die als kontextloser, reiner und objektiver Raum fungieren 

soll, einen im übertragenen Sinne wissenschaftlichen Status einer objektiven Information und 

zum anderen stellt er zwischen seinem Bezugsobjekt und den benachbarten Werken, bzw. in der 

Sammlung eines Museums kontextuelle Bezüge her. Diese Integration des Werkes in den 

musealen Kontext kann im Paratext selbst verankert sein, beispielsweise wenn der Raum, in der 

sich das Werk befindet, als „Niederländische Schule“ bezeichnet ist. 

 

Diese deutliche räumliche Trennung von Paratext und Bezugsobjekt wird jedoch durchbrochen, 

wenn sich der Titel nicht auf einem kleinen Täfelchen neben dem Bild befindet oder auf dessen 

Rahmen, sondern in das Bild eingeschrieben wird, wie es bei Marcel Duchamps Akt, eine Treppe 

hinabsteigend, No.2 [Abb. 1] von 1912 der Fall ist, was zu einer Verwischung der Grenzen von 

Text und Bild führt.  

Dies ist ein für die weitere Studie wichtiger Punkt und erfordert an dieser Stelle besondere 

Aufmerksamkeit, denn es lassen sich hierbei zwei Fälle einer Grenzverwischung unterscheiden. 

Der Paratext kann ins Bezugsobjekt integriert, aber semantisch kein Teil von ihm sein, sondern 

als aufgetragenes und gestalterisches Element fungieren oder aber er kann semantisch ein Teil 

des Bezugsobjektes sein.  

 

Betrachten wir beide Möglichkeiten getrennt voneinander und wählen für diese formale 

Betrachtung der Inskription als Beispiel die Position der Signatur, die vornehmlich in der linken 

oder rechten unteren Ecke eines Gemäldes angebracht ist und nur aus dem Entstehungsjahr 

und den Initialen des Künstlers besteht. Die Signatur wird vom Betrachter in der Regel nicht als 

Teil der Malerei wahrgenommen, sondern als ein applizierter Bestandteil, eine semantische 

Enklave, die mit der Darstellung nichts zu tun hat.  

 

 

 

 

 

 

 



 19

 

 

 

Doch lassen sich bereits im 15. Jahrhundert Signaturen vorfinden, die nicht nur die 

Urheberschaft bekunden, sondern als integraler Bestandteil der Komposition des Bildes zu 

bezeichnen sind. In Carravagios Enthauptung des Täufers27 bildet sich die Signatur aus dem 

Blutstrom, der aus dem abgeschlagenen Haupt des Täufers rinnt und wird damit gestalterisch in 

das Werk eingebettet.28

 

Findet sich die Signatur über diese gestalterischen Prinzipien hinausgehend in einer sprachlich 

außergewöhnlichen Form und wird sie mitten in das Bild platziert, dann wird sie als Teil einer 

Bedeutung der Darstellung verstanden. Ein prominentes Beispiel einer derartigen semantischen 

Verknüpfung von Paratext und Bezugsobjekt ist beispielsweise der Satz „Johannes de Eyck fuit 

hic“, den van Eyck in seinem bekannten Arnolfini-Bildnis in kunstvoller Schrift unterhalb des 

Spiegels mitten im Bild anbringt.29  

Svetlana Alpers weist in ihrer Abhandlung „Kunst als Beschreibung“ in dem Kapitel über die 

Darstellung von Texten in der holländischen Kunst darauf hin, dass die ungewöhnliche Signatur 

von van Eyck aus einer künstlerischen Motivation erfolgte, die mittels der präzisen 

kalligraphierten Schrift eine „Steigerung des ikonischen und bildmäßigen Charakters der 

Darstellung“ zu erreichen versuchte.30 Diesen Akt wählte er zudem, „um damit zu belegen, daß 

er bei der Vermählung des Paares als Zeuge zugegen war“.31 Die Signatur ist also neben 

gestalterischen Gesichtspunkten auch durch ihren Verweis auf die Präsenz des Künstlers in die 

Darstellung verankert worden und hat die Semantik des Bildes auf diese Weise ‘unsichtbar‘ 

erweitert. 

 

In gleicher Weise verankert Marcel Duchamp häufig seine Titel direkt in die Bedeutung der 

Darstellung, womit die Grenzen der Paratextualität und deren Status der reinen Inkorporation von 

Text auf sein Bezugsobjekt überschritten werden: die Titel werden semantisch direkt mit der 

Darstellung verknüpft und sind nicht nur räumlich, sondern auch für den Inhalt des Bildes von 

entscheidender Bedeutung. 

 

 

 

 

 

 

 



 20

 

 

 

Mit diesen allgemeinen vorbereitenden Überlegungen über das formale und semantische 

Verhältnis von Paratext und Bezugsobjekt soll sich nun dem ersten Untersuchungsschwerpunkt 

über Form und Position des Titels in der ersten Werkgruppe des frühen Œuvres von Marcel 

Duchamp zugewandt werden. 

 

 

 

 

3.2. Der Akt der Inskription 

 

Die Titel im Werk von Marcel Duchamp sind von ihrer ikonischen Darstellung untrennbar. Sie 

sind nicht, wie im klassischen Sinn, neben dem Werk als Titelschild angebracht, sondern sie 

parasitieren die Werke, die gleichzeitig die Grundlage ihrer Legitimation bilden.  

 

Zieht man die frühe zeichnerische und malerische Werkgruppe von Marcel Duchamp heran, 

seine Zeichnungen und seine Münchner Bilder, dann lässt sich interessantes in Bezug auf die 

Form seiner Inschriften und seiner Titel feststellen.  

Die Witzzeichnung Femme Cocher [Abb. 2] von 1907 ist eine der frühesten mit Legenden 

versehenen Zeichnungen Duchamps. Die Droschken-Frau, um die es hier dem Titel zufolge 

geht, ist nicht zu sehen, die Droschke steht leer vor ihrem Hotel. Dem heruntergeklappten Schild 

des Zählapparates nach zu urteilen ist die Kuscherin bzw. die Droschke auch nicht mehr frei. Die 

örtlichen Umstände des Witzes – durch den Hinweis der eingeschriebenen Legende – der völlig 

abwesenden Person, macht die ‘femme cocher’ durch die Klangähnlichkeit der Worte zur ‘femme 

coucher avec’. 

 

In den frühen Zeichnungen von Marcel Duchamp ist mit wenigen Ausnahmen die Situation im 

Bild nicht karikierend wiedergegeben, sondern der Moment des Witzes, der Unsinn, der Einfall ist 

in der Legende rein sprachlich zu finden. Die Legende stellt also bereits in seinen frühen 

Zeichnungen das entscheidende Element dar, das vom Betrachter durch die Positionierung am 

unteren Bildrand aufgenommen wird.32

 

 

 

 



 21

 

 

 

Handelt es sich bei den Zeichnungen noch um die paratextuelle Legendenform, die als 

beigefügter Text den Einfall und den Witz des Bildes steuert, werden diese in der formalen Praxis 

der Positionierung sprachlicher Elemente durch das Einschreiben des Titels in das Werk ersetzt. 

Dadurch überträgt Duchamp das rezeptionslenkende Prinzip der „Zeichnungen“ auch auf seine 

Malerei. Wie gezeigt werden soll, wird dies jedoch nicht durch rein inhaltliche Elemente erreicht, 

sondern durch die besondere formale Verbindung, die das Verhältnis von Titel und Bezugsobjekt 

betrifft. 

Instrument dafür ist nicht die Legende, die Duchamp seinen Zeichnungen als erklärenden Text 

zufügt, sondern, wie er es selbst sagt, die „non-descriptive titles“, die er in das Werk 

einzuschreiben pflegt. Ab 1911, mit seiner ersten Fassung Akt, eine Treppe hinabsteigend33, 

beginnen die Titel Einzug auf die Bildfäche zu halten und Duchamp gesteht diesen 

eingeschriebenen Titeln von nun an eine wichtige gestalterische Rolle zu, sie sollen wirken ‘wie 

eine nicht sichtbare Farbe‘.  

Ähnlich wie bei den Witzzeichnungen, bei denen sich der wichtige sprachliche Einfall an der 

Situation im Bild erst entzündet und dann der Situation eine besondere Färbung gibt, fügt er als 

dominierende „Farbe“ dem Gemälde oder der Zeichnung ein sprachliches Element hinzu. Es 

handelt sich also bei den „nicht-beschreibenden Titeln“ um ein zusätzliches aber wesentliches, 

ein Thema anschlagendes Assoziationselement für die Rezeption der Bilder. 

 

Betrachten wir das bereits erwähnte Bild Akt, eine Treppe hinabsteigend, No.2 von 1912 

genauer. Das Gefüge aus winkligen und senkrecht verlaufenden Linien-zeichnungen verdeutlicht 

eine aufragende, sich in Bewegung befindliche Figur. Die verschiedenen Bewegungsmomente 

sind nacheinander abgebildet und ineinander verschmolzen. Die dadurch entstehende Dynamik 

wird durch die maschinell wirkenden und auf ihre Grundformen reduzierten Elemente verstärkt. 

Am unteren linken Bildrand ist der Titel mit Druckbuchstaben auf das Bild eingeschrieben: AKT, 

EINE TREPPE HINABSTEIGEND. 

Bild und eingeschriebener Titel scheinen sich nicht in einer annähernd gleichen Sinnebene 

aufeinander zu beziehen, sondern ihre Bezogenheit zerfällt bei der Rezeption. Dass, was der 

Betrachter, durch den Titel angewiesen, sehen soll, ist ganz deutlich in dieser Weise im Bild nicht 

vorhanden. Ein Akt ist nicht erkennbar. 

 

 

 

 



 22

 

 

 

Vergleicht man das frühe Münchner Bild von Marcel Duchamp mit einem kubistischen Werk von 

Pablo Picasso aus demselben Jahr, dann lassen sich mit den einleitenden Vorgaben von Punkt 

3.1. interessante Gesichtspunkte für die besondere formale Stellung der Duchampschen Titel 

herauskristallisieren. 

 

Pablo Picasso schreibt im Winter 1911 die Worte des gleichnamigen Bildtitels „Ma Jolie“ auf das 

Gemälde Ma Jolie (Frau mit Gitarre) [Abb.3].34 Die Schrift, die den einen Teil des Titels auf der 

Bildoberfläche wiederholt, wird in der Mitte des unteren Bildrandes eingefügt. Offensichtlich 

verwendet Picasso die Buchstaben in seinem Werk aus kompositorischen Gründen, als 

abstrakte Formelemente, denn der Schrifttypus erinnert an eine schwere Groteskschrift, die zu 

dieser Zeit das gängige Schriftbild des Massendesigns von Werbeanzeigen bildet. 

Tatsächlich ist die Botschaft des Textes in mehrfacher Hinsicht Bestandteil des Bildes. Es ist 

nicht nur als Material, als Form oder als Farbfeld eines druckzeilenweise geschwärzten 

abstrakten Tonwertes gemeint, sondern auch als Text. Entscheidend für die Bedeutung der 

Wortfragmente in den Werken von Picasso und Braque ist nach 1910 ihre Plurivalenz, d.h. ihr 

kompositorisches Auftreten als Farbwert und als Ausriß oder Ausschnitt der realen 

Alltagswirklichkeit und ihre Austrahlung auf eine Bedeutung hin im Sinne der mit der in der 

Collagentechnik entwickelten „papiers collés“.35  

Der Deutungsspielraum der Sprachelemente und des Titels bei Picasso besitzt damit zwei 

Schwerpunkte: Zum einen wird auf die grafische Qualität aufmerksam gemacht, zum anderen auf 

die referenzielle Funktion des Sprachzeichens als Verweis auf die Realität.36 Indem die Wörter in 

das Bild eingeschrieben sind, weisen sie im Kubismus auf die mediale Eigenständigkeit von 

Sprache im Bild. Der Bezug zur Schrift innerhalb der Gebrauchskunst, insbesonders zu Plakaten 

ist deutlich.37  

Doch während Sprache in der Gebrauchskunst in einer benennbaren Zweckrelation sowohl zu 

den Bildelementen wie zur Außenwelt steht, bezieht sich die Sprache im kubistischen Bild auf 

sich selbst zurück. Durch die Einfügung von Sprache ins Bild wird das sukzessive „Lesen“ des 

Bildes als visuell-verbale Einheit erfahrbar.  

 

 

 

 

 

 



 23

 

 

 

Die Aufforderung zum „Lesen“ des Bildes wird durch das sprachliche Element der kubistischen 

Werke verstärkt, dass sich weiterhin außerhalb der Bildfläche befindet, den Titel. Zum Titel 

kubistischer Bilder merkt Henry Kahnweiler 1920 in seiner Schrift „Der Weg zum Kubismus“ an, 

dass die Titel stets beschreibend sein sollen, „da dadurch der von H.G. Lewes „Preperception“ 

genannte Zustand hervorgerufen wird und die mit dem Titel zusammenhängenden 

Erinnerungsbilder sich auf die Reize im Gemälde viel leichter einstellen“.38

Überprüfen wir diese Feststellung an einem direkten Vergleich des Aktes von Duchamp mit 

Picassos Werk Ma Jolie (Frau mit Gitarre). 

Bei diesem Werk von Picasso handelt es sich dem Titel nach zu urteilen um eine musizierende 

Frauenfigur. Im Hochformat wird diese durch ein Gefüge aus winkligen, durch Linienzeichnung 

umgrenzten und durch Tonwechsel differenzierten Flächen dargestellt. Ihre Form und Anordnung 

vermitteln Einsicht zur Statur und Haltung der Figur und verdeutlichen durch die im Bild 

senkrecht verlaufenden Flächen das Aufragen der wohl sitzenden Figur. In diagonalen Plänen 

drückt sich dagegen eine durch den Körper gehende Bewegung aus. An ihnen zeigt sich die 

Wendung der Figur sowie des Kopfes nach links und, in Verbindung mit bestimmten grafischen 

Details, beispielsweise dem Notenschlüssel, auch ihre Aktion.  

 

Durchqueren bei Picasso die zersplitterten Flächenkompartimente die Leinwand mit einer 

gewissen Rasanz, ist Duchamps maschinelle Figuration die Kehrseite der Geschwindigkeit. 

Gebündelt bewegt sich Duchamps Figur im Raum, nimmt Gestalt an und widerlegt die Bewegung 

mit der Verlangsamung, die Verlangsamung mit der Ironie. 

Auf den ersten Blick scheint der Titel ‘Akt, eine Treppe hinabsteigend‘ das Ergebnis gedanklicher 

Beschäftigung, das eher der der Futuristen gleicht [Abb.4]39, das Streben, die Bewegung 

darzustellen, die segmentäre Sicht des Raumes, das Maschinen-Zeitalter. Die Chronologie 

gestattet es jedoch nicht, an einen solchen Einfluss zu denken: Die erste Ausstellung der 

Futuristen in Paris fand 1912 statt, und schon ein Jahr vorher hatte Duchamp eine erste Fassung 

mit eingeschriebenem Titel des Aktes angefertigt.  

 

 

 

 

 

 

 



 24

 

 

 

Bei genauerer Betrachtung ist die Ähnlichkeit zudem oberflächlich: Die Futuristen wollen die 

Bewegung mittels einer dynamischen Malerei suggerieren; Duchamp wendet auf die Bewegung 

den Begriff der Verlangsamung – d.h. die Analyse an. Dazu bedient er sich der statischen 

Formzerlegung des Kubismus und dynamisiert diese durch die Bewegungsimpulse. 

Duchamps Vorhaben erscheint zudem objektiver: Er will nicht die Illusion der Bewegung geben – 

wie es die Futuristen versuchen – sondern sie aufgliedern und die statische Darstellung eines 

sich verändernden Gegenstandes bieten. Zwar ist auch der Futurismus gegen die Konzeption 

des unbeweglichen Gegenstandes, aber Duchamp geht über die Unbeweglichkeit und 

Bewegung hinaus, er verschmelzt sie, um sie besser aufzulösen. 

Auch benutzen sie verschiedene Farben: Die Futuristen gefallen sich in einer leuchtenden 

Malerei, überschwenglich und fast immer knallig; in Duchamps Farbwahl ist der Einfluss vom 

Kubismus spürbar. Seine Farben sind weniger lyrisch, sind nüchterner und kompakter: nicht 

Glanz, sondern Strenge herrscht in seinen Bildern vor. Der Futurismus ist in das Gefühl verliebt; 

Duchamp in die Idee. 

Akt, die Treppe hinabsteigend ist ein Antimechanismus. Dieser ist auch in dem Titel aufgegriffen. 

Die Ironie der Benennung eines Aktes, der die Treppe hinabsteigt, besteht in erster Linie darin, 

dass wir nicht einmal wissen, ob es sich um einen nackten menschlichen Körper handelt. 

 

In den formalen Aspekten des Titels und der damit verknüpften funktionalen Bedeutung steht 

Duchamp einem Zeitgenossen aus seinem direkten künstlerischen Umfeld wesentlich näher. 

Francis Picabia, ein enger Freund Duchamps in seinen New Yorker Jahren, verwendet 

eingeschriebene Bildtitel, die bewusst sehr weit von dem entfernt sind, was das Bild zeigt. 

Hier erscheint es nicht wichtig, dass der Titel in Bezug zur Leinwand steht, um einem verlorenen 

Erscheinungsbild nachzuspüren, vielmehr liegt der Weg in der Benennung selbst. So wie zwei 

aus unterschiedlichen Sprachbereichen entnommene Wörter in einem Gedicht, so entzündet sich 

der Funke einer neuen Bedeutung beim Zusammenstoß eines Bildes und eines auf den ersten 

Blick etwas ganz anderes bezeichnenden Titels. 

 

 

 

 

 

 

 



 25

 

 

 

Keinerlei Weg einer zunehmenden Entfernung von den konventionellen Vorstellungen eines 

Modells verbindet die Maschine, die das Aquarell von 1915 Voilà la Femme [Abb.5] zeigt, mit 

dem auf den oberen Teil eingeschriebenen Titel.  

Liest man den Titel Voilà la Femme, tauchen in der Vorstellung die unterschiedlichsten 

bildnerischen Darstellungen auf, die die Einbildungskraft versucht, mit der visuellen Darstellung 

und dem Begriff einer Maschine in Einklang zu bringen.  

Das Gelingen ist jedoch zum Scheitern verurteilt, denn dem Betrachter ist es nicht möglich den 

Titel mit der Darstellung einer Maschine zu verbinden oder ihn als erweiterte sprachliche 

Funktion, im Sinne einer erweiternden Legende zu begreifen. Der eingeschriebene Titel verleiht 

dem Bild also einen Darstellungswert, der nie gemalt worden ist, selbst wenn die 

Maschinendarstellung zweifelsfrei ein vertrautes Objekt zeigt.  

Diese Kontiguität von Bild und eingeschriebenem Titel ist offensichtlich eine Metapher, die auf 

die untrennbare semantische Einheit von Sprache und Bild bezogen ist. Wie bei Duchamp 

verweist die Inskription des Titels auf eine übergeordnete Ebene und als letzten Verweis auf die 

Einbildungskraft des Rezipienten. Würde der Paratext das Bild nicht besetzen und sich der Titel 

an einem Schild neben dem Werk befinden, würde der Betrachter die Verbindung von Titel und 

Bild nicht direkt wahrnehmen, das Schild oder den Katalog nicht beachten, vielleicht sogar an 

einen Irrtum glauben, und es würde sich weiter nichts ereignen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 26

 

 

 

3.3. Ergebnisse 

 

In den Werken des Kubismus ist der Abstand zwischen dem gewohnten Aspekt des als Modell 

gewählten Objekts und dem rezeptiven Ergebnis der Titelgebung gerade deshalb so bedeutsam, 

weil dadurch die Spur des zurückgelegten Weges bewahrt wird. In diesem Fall ist nicht die 

Ähnlichkeit zwischen dem dargestellten Objekt und dem beschreibenden Titel interessant, 

sondern gerade die Unähnlichkeit. Der Titel wird damit zum Zeugen eines verlorenen 

Erscheinungsbildes.  

Die eingeschriebenen Wörter und Zeitungsfragmente werden von den Kubisten als rein formale 

Gestaltungselemente zur Strukturierung der Oberfläche genutzt und sind keine Titel oder 

eingefügte Kommentare. Das plan aufgetragene Textelement verweist auf die von den Kubisten 

explizit herausgestellte Zweidimensionalität der Fläche.  

Während die Kubisten die Integration von Schrift vor allem noch als Möglichkeit nutzen, um damit 

auf das Trägermaterial zu verweisen, bedient sich Marcel Duchamp der sprachlichen 

Begrifflichkeit des Titels, um über das formal-ästhetische Arrangement hinaus die 

Bildkomposition durch eine inhaltliche Bedeutungsebene zu ergänzen.40 Bei Duchamp werden 

die Wörter auf der Bildfläche nicht als grafisches Element, sehr wohl aber aus gestalterischen 

Mitteln eingesetzt, denn der Titel soll wirken wie eine ‘unsichtbare Farbe‘.  

 

Dem Ausfall der „natürlichen“ Begründung des Kunstwerks im Abbild steht damit ein Paratext 

beiseite, der dem Ausfall einer klassischen Begründung der Kunst im Sehen mithilfe des 

erklärenden Titels entgegenwirkt. Der Betrachter kann das Werk im Akt der Reflexion durch den 

Zusammenhang von Bild und Titel erschließen. Steht der Titel im Kubismus nicht im 

Bezugsobjekt selbst, scheint Duchamp durch die Inskription seines Paratextes auf die 

Notwendigkeit der Positionierung der Titel zu verweisen, den er als integralen Teil in die 

Bedeutung der Darstellung verankert. Die Rezeption wird durch den Titel gelenkt, der durch 

seine Positionierung auf der Bildoberfläche gewährleistet ist.  

Der Titel fungiert in der frühen Malerei Marcel Duchamps damit weder als grafisches Element 

oder als reine Applikation im Sinne einer einfachen Signatur, sondern verweist durch seine Form 

und Positionierung auf die Aktivierung des Betrachters, denn wie Marcel Duchamp es zu seiner 

Prämisse macht, „wird das Bild erst von demjenigen gemacht, der es betrachtet“.41

 

 

 



 27

 

 

 

IV. BEDEUTUNGSSCHICHTEN - DIE POLYSEMIE DER TITEL  

 

 

„Die etymologische Erklärung eines Wortes 
vermeiden und sich seinem gegenwärtigen 
Sinn nähern“42  
 

 

 

Der besondere inhaltliche Textstatus des Paratextes besteht darin, dass er als Text von dem 

Text, in unserem Fall des Werkes, dem er in dienender Funktion zugeordnet ist, handelt. Der 

Titel ist ein Text, der in direkter Nähe zu seinem Bezugsobjekt steht und gleichzeitig von diesem 

Bezugsobjekt zu dem Betrachter spricht. Damit steht er sowohl in einer materiellen Nähe zu 

seinem Werk, aber in einer inhaltlichen Kontiguität zu seinem Bezugsobjekt, mit dem er das 

Werk bildet. 

Der Paratext und das Bezugsobjekt existieren als semiotische Substanz und symbolisch als 

voneinander abgegrenzte manifeste Texte. Er macht in der Regel sprachliche bzw. sprachlich 

paraphrasierte Aussagen über den Text seines Bezugsobjekts. Man kann den Paratext folglich 

als einen Text beschreiben, der die Repräsentation seines Bezugstextes inhaltlich inkorporiert.43  

 

Der Titel erzeugt durch seine Aussage über das Bezugsobjekt eine Erwartungshaltung des 

Rezipienten, die dieser im Aneignungsvorgang in eine Übereinstimmung mit seiner 

Wahrnehmung des Bezugsobjekts und seinem kulturellen Wissen zu bringen versucht. Der 

klassische Paratext nach Genette begleitet inhaltlich die Aufgaben der Werbung für das Werk, 

das den Konsumenten zum Kauf anregen soll, die Benennung eines Werkes, um es zu 

identifizieren und diskursiv handhabbar zu machen und letztendlich beinhaltet es die Aufgabe 

eine inhaltliche Beschreibung zu liefern, die dem Rezipienten ermöglicht in einen Diskurs über 

das Werk einzutreten.44  

 

 

 

 

 

 

 

 



 28

 

 

 

Diese grundsätzliche Konvention lässt den Leser oder Betrachter erwarten, dass der Titel eine in 

ihrer Richtigkeit später durch das Werk bestätigte Aussage über den Inhalt und den Aufbau des 

Werkes macht. Er wird eine Übereinstimmung zwischen der Ankündigung des Titels und dem 

Werk erwarten. Diese klassische Aufgabe des Titels, das Werk zu bezeichnen, und die Aufgabe, 

es zu beschreiben, koexistieren bekanntermaßen in den meisten Fällen der älteren 

Kunstgeschichte. Für den Betrachter ist eine Identität von Bild und Titel feststellbar. 

 

Ob der Inhalt der untersuchten Paratexte bei Marcel Duchamp diese Kongruenzerwartung erfüllt 

und in welchem Maße es ihm gelingt mit unterschiedlichen Mitteln den Inhalt des Paratextes für 

sein Vorhaben zu funktionalisieren, um genau mit dieser Erwartungshaltung des Betrachters zu 

spielen soll im folgenden untersucht werden. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 29

 

 

 

4.1. Die Wörter auf den Dingen. Der Titel, die Inschrift 

 

 

Die Praxis des in die Bilder eingeschriebenen Titels setzt Marcel Duchamp in seinen Ready-

mades weiter fort. Diesbezüglich kann eine deutliche Kontiguität der Werke Duchamps zwischen 

den Jahren 1910/1911 und 1923 festgestellt werden. Es ist eine Werkkontiguität, die die 

einheitliche Behandlung der Relation von Bild und Titel bzw. Gegenstand und Inschrift als 

gemeinsamen Nenner hat. 

 

1914 schreibt Duchamp in das Bild einer Winterlandschaft mit zwei farbigen Punkten den Titel 

Pharmacie [Abb.6] hinein. Die Entstehungsgeschichte dieses Werkes legt offen, in welchem 

Maße sich das Werk von den vorhergehenden seiner malerischen Phase unterscheidet und gibt 

Auskunft über die neuen Elemente. 

Duchamp greift auf einen kommerziellen Druck einer bereits gemalten Landschaft zurück, den er 

sich auf einer seiner Reisen nach Rouen in einem Künstlerbedarfsladen gekauft hat.45 Er fügt 

zwei kleine Farbflecken in rot und blau, den Titel und schliesslich seinen Namen und das Datum 

hinzu. In einem Interview gibt Duchamp später an, dass die Farbflecken als Flaschen zu 

identifizieren seien, nämlich als solche, die in den Schaufenstern von Apotheken stehen. Die 

Farbflecken und der Titel sollen „aus dem Bild eine Apotheke machen“.46  

Bei diesem Werk von 1914 kommt eine neue Komponente in das Werk Duchamps. Er greift das 

erste Mal auf einen bereits vorfabrizierten Gegenstand, auf die Reproduktion eines angebotenen 

Motivs und fügt dem wenige farbliche Veränderungen und einen Titel hinzu. Dieses Ready-made 

ist Duchamps erstes dieser Werkgruppe.47 Es entspricht dem Kriterium, dass das gekaufte 

bereits fertige Objekt ein ‘manufactured object‘ sei.  

 

Die Objektkunst, die Bezeichnung für diese am Anfang des 20. Jahrhunderts entwickelte 

Kunstform, findet mit Duchamp einen ihrer wichtigsten Protagonisten. Sie ist darauf angelegt 

statt des Abbilds eines Gegenstandes diesen selbst in veränderter oder unveränderter Form, im 

Sinne eines ‘objet trouvé‘, in ein Kunstwerk miteinzubeziehen oder es selbst als Kunstwerk zu 

proklamieren.  

 

 

 

 



 30

 

 

 

Der Beginn der Objektkunst mit der in Collage- oder Assemblagetechnik ausgeführten 

Objektbilder und -plastiken ist sicherlich im Kubismus und Futurismus vorzufinden und hat sich 

im Dadaismus und Konstruktivismus weiterentwickelt.  

Indem Marcel Duchamp jedoch vorgefertigte, gezielt ausgewählte Gegenstände zu Ready-

mades erklärt und mit dem Einsatz von Sprache in Form der Paratexte Titel und Inschrift 

scheinbar inhaltlich erweitert, gewinnt die Objektkunst mit Duchamp eine neue und einzigartige 

Dimension. 

 

Mit Duchamp und Picabia im Geiste des Dada in New York stehend, schafft Man Ray 1921 das 

wohl bekannteste Objekt der Dada-Bewegung. Er macht ein Bügeleisen nutzlos, indem er auf 

dessen Sohle eine Nagelreihe befestigt, es signiert und es mit dem Namen Cadeau betitelt 

[Abb.7]. Mit diesem Akt ist der Einfluss Duchamps nicht von der Hand zu weisen. Man Rays 

Objekte zeigen deutlich die geistige Handschrift seines Freundes.48

Im Zusammenhang mit einem früheren Objekt, der 1918 gefertigten Skulptur durch sich selbst49 

spiegelt für Man Ray der Titel „die Tatsache wider, daß diese [...] Assemblage sich fast 

buchstäblich ‘von selbst‘ geschaffen hatte“50. Mit diesem Titel wird deutlich, dass der Akt der 

Fertigung deutlich hinter der Eigenfaszination der Dingfragmente zurücktritt, die auch Duchamp 

für seine Werke in Anspruch nimmt. 

Was Man Ray aber zugleich von seinem Vorbild unterscheidet sind seine dadaistischen 

Zurichtungen und ausdrücklichen Verfremdungen. Aus dem normalen Bügeleisen wird durch das 

Aufkleben einer Reihe von Nägeln an der Unterseite ein nutzloser, absurder und zugleich 

poetisch verrätselter Gegenstand geschaffen, dessen aufrauende Wirkung der glättenden 

Funktion eines Bügeleisens in grotesker Weise widerspricht.  

Bei dem dadaistischen Geschenk (für den Komponisten Eric Satie) handelt es sich um eine 

Sinnkonstitution, die dem von Lautréaumont formulierten Beispiel „der zufälligen Begegnung 

einer Nähmaschine und eines Regenschirms auf einem Operationstisch“ entspricht.51

Erreicht Man Ray diese Sinnveränderung indem er Objekte in einen ungewöhnlichen 

Zusammenhang stellt, benutzt Duchamp vornehmlich das Medium der Sprache um mit 

rätselhaften und anzüglichen Titeln solche ‘Begegnungen‘ zu inszenieren. 

 

 

 

 

 



 31

 

 

 

Mittelpunkt der Inszenierung seines wohl umstrittensten Ready-mades Fountain von 1917 ist die 

Ironie, einen alltäglichen Gegenstand auf eine Weise zu präsentieren als ob es sich um ein objet 

d’art handele. Das Pissoir ist seitlich gekippt, wie ein Springbrunnen an die Wand montiert, 

betitelt und signiert – wenn auch mit dem Pseudonym R. Mutt [Abb.8].52

Duchamp erklärt dazu später: „Ob Mr. Mutt die Fontäne mit eigenen Händen gemacht hat oder 

nicht, ist unwichtig. Er WÄHLTE sie aus. Er nahm einen gewöhnlichen Artikel des Lebens, stellte 

ihn so auf, daß seine nützliche Bedeutung hinter dem neuen Titel und dem Standpunkt 

verschwand – er schuf einen neuen Gedanken für dieses Objekt.“53 Der neue Titel, d.h. die neue 

Bezeichnung des Alltagsgegenstandes bedeutet, dem Gegenstand gegenüber auch einen neuen 

Gesichtspunkt ins Spiel zu bringen.54  

 

Eine solche Bedeutungsveränderung durch Kontextwechsel mittels der Paratexte des Titels kann 

man mit Claude Lévi-Strauss als „semantische Spaltung“ bezeichnen.55 Die Herausnahme des 

Gegenstandes aus seinem ursprünglichen Kontext und die Integration in den Kunstkontext ist 

gleichbedeutend mit einer Veränderung der Beziehung von Bezeichnetem und Bezeichnendem 

(Signifikat und Signifikant). Der „semantischen Spaltung“ folgt die „semantische Fusion“, die 

Verbindung des Zeichens mit einem neuen Bezeichneten.56  

 

Neben den evidenten, kunstimmanenten Bezügen solcher Akte der Betitelung57, wird zugleich 

eine werkimmanente Ambivalenz erzeugt, die zwischen dem reinen Wiedererkennen des 

Gegenstandes und der durch den Titel ausgelösten Bildhaftigkeit eines Springbrunnes hin- und 

herschwingt.58 Da beide Ebenen nicht deckungsgleich sein können, aber weiterhin gleichzeitig 

nebeneinander stehen, wird eine Spaltung der Semantik hervorgerufen, die ihre Dynamik im 

Betrachter entwickelt. Die spezifische Relation von Text und Gebrauchsgegenstand erzeugt beim 

Betrachter einen interpretatorischen Leerlauf. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 32

 

 

 

Wie es besonders bei den Dadaisten und in den folgenden Jahren bei den Surrealisten der Fall 

ist, spielt Duchamp mit zwei Repräsentationen (einer visuellen und einer textuellen), die inhaltlich 

in keinem Verhältnis zueinander zu stehen scheinen.59

Paul Nougé, ein belgischer Dichter mit engen Verbindungen zu René Magritte, dachte ebenfalls 

darüber nach, wie Begriffe mit Dingen in Verbindung stehen.60

Magritte selbst greift ab 1927 sowohl Duchamps und Man Rays Faszination für das Objekt als 

auch ihre Frage erneut auf, wie Sprache die Bedeutung eines Objekts verändern kann. Seine 

Bilder sind Rätsel, die die Beziehung zwischen dem Erscheinungsbild eines Gegenstandes und 

dessen poetischer Bedeutung untersuchen. Neben eingefügten Wörtern, die er in seine Bilder 

einschreibt, um zu testen, wie Sprache das Denken vernebelt, verwendet er rätselhafte Titel, die 

auf andere Realitäten verweisen und Gedankenbilder willkürlich heraufzubeschwören vermögen. 

Sein Werk La Trahison des images (Ceci n’est pas une pipe) von 1928-1929 ist dabei der Dreh- 

und Angelpunkt seiner visuell-verbalen Rätsel.61

Eine Begleiterschienung von Magrittes Art der Verwendung ist das „mysteriöse“ Denken, das an 

sich eine Funktion des Erschauens angesichts unterschiedlicher Zeichensysteme ist.62

Das Mysteriöse entsteht sowohl bei Magritte wie auch bei Duchamp im Moment des 

Aufeinanderprallens von Bedeutungen am Schnittpunkt unterschiedlicher Codes. Vor allem durch 

den visuell wahrgenommenen und den präziser definierten Sprachcode, dem Paratext als Titel. 

Der Bruch zwischen den Sinnebenen, geht über die klassische deskriptive Funktion des Titels 

hinaus. Es ist die Darbietung eines sichtbaren, in den Bildern materialisierten Bruchs der 

Dingwelt.  

In diesem Jonglieren des Austausches wird „Denken“ zum unverzichtbaren Moment. So spricht 

Magritte davon, seine Titel seien ‘Wort-Bilder‘63, die er über seine Gemälde stülpt: „Le titre ‘La 

Durée Poignardée‘ est lui-même une image (avec) le mots réunie à une image peinte“64 [Abb.9]. 

hDurch den Topos der „verkehrten Welt“, die sowohl über die rhetorischen Konventionen 

(Metonymie, d.h. Namensvertauschung und schwache Metapher) als auch über die 

Bildkomposition hinausreichen, kommt durch die Korrelation von Titel und Bild unentwegt das 

zustande, was die Surrealisten „image-collision“, Bildzusammenstoß nennen: die erste 

Bedeutung eines Wortes verschwindet, wird von dem visuellen Bild überlagert und bringt die 

kausale Wortverbindung zum Entgleisen. Der Titel führt über die Bilder, und die Bilder über den 

Titel hinaus. Es kommt nie zu einer illustrativen Abhängigkeit des Bildes vom Titel oder vice 

versa.65  

 

 



 33

 

 

 

Vielmehr entreißt der Diskurs, den der Surrealismus liefert, den Dingen ihre ursprüngliche 

sachliche Bedeutung und beide, Titel und Bezugsobjekt, sind als selbstständige, komplementäre 

Teile der surrealistischen Argumentation zu betrachten. Zusammen ergeben sie den 

surrealistischen Übertext, der an die Stelle der verachteten, diskursiven Narration tritt.  

Dank dieser Operation stellt sich plötzlich das ein, was der entscheidende ästhetische Begriff 

André Bretons „konvulsivistische Schönheit“ nennt. Diese Wirkung beruht auf dem 

Zusammenstoß unerwarteter Zustände. Das Wort sucht seine Transgression im Bild und das Bild 

im Wort. Beide laufen ohne offensichtlichen Bezug nebeneinander her.66

Tritt dies auch in der inhaltlichen Verbindung von Paratext und Objekt bei Marcel Duchamp zu 

Tage? Dies scheint der Fall zu sein. Titel und Inschrift formulieren in den Ready-mades keinen 

Sinnzusammenhang, sie destruieren vielmehr jede Bedeutungsebene.67 In dieser Form der 

Rätsel sind visuelles Bild und sprachliche Referenz ebenfalls völlig getrennt.  

Dennoch, vergegenwärtigen wir nochmals das Ready-made Fountain. Titel und Bezugsobjekt 

laufen nicht völlig getrennt nebeneinander her. Vielmehr versucht Duchamp dem Objekt mittels 

des Titels seine Funktion zu entrauben und dem Betrachter aufzuerlegen das Urinoir als 

Springbrunnen zu imaginieren. Nun wird deutlich, dass Duchamp sehr wohl und dazu noch 

einige Jahre früher als die Surrealisten, einen bildhaften Titel wählt, ihn aber dahingehend 

funktionalisiert, dass er den Begriff des visuell wahrgenommenen Alltagsgegenstandes in 

frappierender und ironischer Weise zu überlagern scheint.68

Ähnlich wie bei dem Ready-made von 1917 entsteht ein semantisches Umfeld, etwa, um ein 

weiteres Beispiel zu nennen, wenn Duchamp eine Schneeschaufel an der Decke aufgehängt und 

mit dem Titel In Advance of a Broken Arm versieht [Abb. 10]. Der Paratext erweitert nicht nur den 

ursprünglichen Kontext – Schneeschaufel –, sondern löst darüber hinaus eine Assoziationskette 

aus, die sich einer eindeutigen Festlegung entzieht. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 34

 

 

 

Die Titel sind sowohl bei Magritte als auch bei Duchamp an die geistige Haltung des Betrachters 

gebunden. Dennoch gibt es wichtige formale Abweichungen von Magrittes Ausrichtung der 

Bedeutung seiner Titel auf das ‘Denken‘ des Betrachters gegenüber Marcel Duchamp. 

Als außerhalb des Bildes stehendes Pendant des Visuellen besitzen die Titel bei Magritte eine 

beschwörend poetische Kraft, die diejenige des Bildes ergänzen.69 Im Unterschied zu Duchamps 

Titel, die oft in das Werk eingeschrieben sind, bleiben diejenigen Magrittes außerhalb des 

Werkes. Dies erlaubt den verbalen Bildelementen ein selbständiges und gleichwertiges 

Existieren neben dem Visuellen. Sie können nicht als später eingefügter Titel oder Kommentar 

missverstanden werden. 

Ziel der Titelgebung ist nach Magritte nicht eine erhellende Benennung des Dargestellten, das 

Liefern eines Schlüssels für die Bilder, sondern ein zusätzlicher poetischer Impuls, ein aus 

Worten gemachtes Bild, das nicht erklären, sondern die Irritation des Visuellen verlängern soll. 

 

Duchamps Leistung hingegen besteht darin, dass er in seiner Kunst die Möglichkeiten zur 

Herstellung sprachlicher Mehrdeutigkeiten einbringt und hierzu mittels des Inhalts und der 

formalen Erscheinung des Paratextes Formen erfindet, Alltagsgegenstände in den Kontext von 

Kunst integrieren. Er schafft sich das Ziel Kunst aus Nicht-Kunst zu schaffen und er thematisiert 

als ‘Werk‘ mit den (schon hergestellten) Dingen seine Überlegung zur Produktion innerhalb des 

Kunstkontextes: „Kann man Werke schaffen, die keine Kunstwerke sind?“70 Im Ready-made wird 

das Ding seinen alltäglichen Beziehungen entnommen und gerade durch den Akt der Betitelung 

und Signierung in den Kontext von Kunst integriert. 

Marcel Duchamp betont mit diesem Kunstgriff den Vorgang des Denkens in seinen Werken. 

Dafür verwendet er nicht nur den Paratext als Titel, um sich auf Vorstellungen zu beziehen oder 

diese zu untergraben. Er geht in seinen Experimenten noch weiter und fügt nicht irgendwann nur 

eine Signatur oder einen Titel hinzu, sondern setzt den Einfall ab 1914 in die Tat um, ‘Inschriften 

an Objekten anzubringen‘. 

Anders als bei Gemälden und Zeichnungen, bei denen der Betrachter von einem Titel nicht 

überrascht ist, ist allein das Vorhandensein einer Inschrift auf einem Gebrauchsgegenstand 

irritierend. Dies umso mehr, da bei einem Gebrauchs-gegenstand dessen Gebrauch und 

Bedeutung allgemein bekannt und festgelegt ist, die quasi-erklärenden, in den meisten Fällen 

dazu noch absurden bis sinnlosen, in anderen Fällen zum Gebrauchsgegenstand völlig 

beziehungslosen Texte und Inschriften für den Verstand wie für die betrachtende 

Auseinandersetzung abwegig erscheinen.  

 



 35

 

 

 

In einer später in der Grünen Schachtel veröffentlichten Arbeitsnotiz formuliert Duchamp erste 

und wichtige Gedanken zum Moment der Inschrift. Darin nimmt er sich vor, die Ready-mades zu 

einem auf die Minute genau festgelegten Zeitpunkt auszusuchen, den er sich wie ein 

‘Rendezvous‘ vormerkt.71

Die Idee einer eingeschriebenen ‘Auskunft‘ über das Datum des „Rendevouz“ von Gegenstand 

und Inschrift führt Duchamp 1916 mit dem Ready-made Kamm [Abb. 11] tatsächlich aus. Er 

schreibt auf die Kante eines grauen Hundekamms aus Stahl den Satz : „3 OU 4 GOUTTES DE 

HAUTEUR N’ONT RIEN A FAIRE AVEC LA SAUVAGERIE“ – in Deutsch etwa: ‚3 oder 4 Tropfen 

Höhe haben nichts zu tun mit der Wildheit’. Dann setzt er seine Initialen und das Datum: „FEB 17 

1916 11 A.M.“. 

Weder die Worte noch die Inschrift und der Gegenstand gehen miteinander eine Verbindung ein. 

Dieser Satz, wie Duchamp selbst sagt, ist ‘nonsensical‘, er besitzt und bezweckt keinen Sinn. Auf 

diese Art der Bedeutung der Gegenstandsbeschriftung weist Duchamp in seinem „Apropos of 

Ready-mades“ ausdrücklich hin: „Ein wichtiges Charakteristikum war der kurze Satz, den ich 

gelegentlich auf ein Ready-made aufschrieb. Dieser Satz sollte das Objekt nicht wie ein Titel 

beschreiben, sondern die Gedanken des Betrachters in die Region des Verbalen führen“.72

Duchamp besteht darauf, dass die Aufschrift keinen eindeutigen semantischen Bezug zwischen 

Gegenstand und Text herstellt. Das heißt aber, dass die Beschriftung dem Gegenstand zum 

einen die Eindeutigkeit seiner Gebrauchsfunktion entzieht, zum anderen aber keine neue, 

eindeutige Bedeutung zuweist.  

Die Inschrift löst damit den ursprünglichen Funktionszusammenhang auf und verleiht dem 

Gegenstand eine neue Bildhaftigkeit. Wichtig ist dabei nicht die Betrachtung des Gegenstandes, 

des Titels oder der Inschrift als einzelner Elemente, sondern die Interaktion, die der Paratext mit 

seinem Bezugsobjekt eingeht.  

 

In dieser Zeit beschäftigt sich Duchamp viel mit der Sprache, und die kryptographischen 

Versuche seines New Yorker Mäzens Arensberg über Dante und Shakespeare scheinen bei 

diesem Ready-made ihr Echo gefunden zu haben, als „lighthanded comments not only on 

Arensberg’s technique, but also on the elaborate meaning he derived from it“, wie Francis 

Naumann in seinem Artikel über den Kreis um Walter Arensberg in New York schreibt.73

Interessanterweise äußert sich Duchamp später ablehnend über Arensbergs Versuche: „Sein 

System bestand darin, im Text spätestens in jeder dritten Zeile Anspielungen auf alles Mögliche 

zu entdecken.“74 Duchamps Anliegen besteht vielmehr darin den Sätzen und ihren 

Bezugsobjekten ihre Bedeutung zu entrauben.75  



 36

 

 

 

Dies gelingt ihm, nachdem er sich auf dem Weg über die Erfindung eines unkonventionellen 

Bilderrätsels mit Sprache und ihrer Bedeutung befasst. Das Ergebnis ist ein Text, der zwar auf 

den ersten Blick verständlich erscheint, aber inhaltlich völlig absurd ist. Der nicht zu 

überbrückende visuell-sprachliche Gegensatz verlangt vom Betrachter den Inhalt zu erfassen. In 

diesem Text, der den Titel The trägt [Abb. 12], ist jeder bestimmte Artikel durch ein Sternchen 

ersetzt. Der Text ist grammatikalisch korrekt, aber ohne sinnvollen Inhalt. Die Vermeidung von 

Sinn sah Duchamp als Möglichkeit, dass der Text „frei von jedem Echo der physischen Welt“ 

gelesen werden kann.76

 

Duchamps differenzierte Art, Inschriften in seine Ready-mades einzusetzen, ist das Ergebnis 

dieses Experimentierens.  

Ein weiteres dieser Ready-mades besteht aus zwei Stahlplatten, zwischen denen sich ein 

Garnknäuel befindet, in dem ein kleiner Gegenstand verborgen ist, der ein Geräusch erzeugt, 

sobald man das montierte Werk bewegt. Das Ready-made trägt den Titel A Bruit secret [Abb. 

13]. 

Ist die Funktion des Objekts durch diese Aufschrift des Titels nur allzu offensichtlich, führt ein 

weiterer eingeschriebener Text wieder zu Verwirrung. Dieser lautet: 

 

P.G. . ECIDES DEBARRASSE. 

LE D.SERT F. URNIS.ENT 

AS HOW.V.R. COR.ESPONDS 

Convenablement choisie dans la même colonne 

 

.IR CAR. ELONGSEA 

F.NE, HEA., O.SQUE 

TE.U S. ARP BAR RAIN 

Remplacer chaque point par une lettre 

 

 

Duchamp schreibt dazu, dies seien „drei kurze Sätze, in denen gelegentlich Buchstaben fehlen, 

so wie bei einer Neonschrift das Wort unleserlich wird, wenn ein Buchstabe nicht aufleuchtet.“77 

Die Bedeutung dieser Sätze bleibt im Dunkeln, auch wenn man die Wörter vervollständigt und 

die fertigen Sätze nicht nur von links nach rechts, sondern auch vertikal liest. Duchamp, in den 



 37

sechziger Jahren nach der Aufschrift befragt, behauptet, man könne den Text als eine Fusion 

aus Englisch und Französisch lesen.78

 

 

Die Inschrift ist jedoch praktisch nicht zu entziffern und dazu absurd. Sie scheint inhaltlich für das 

Kunstwerk irrelevant. Sie demonstriert, wie in Duchamps Werk fassbare Bezüge absichtlich von 

ihm verschleiert werden. Von den Ready-mades soll offen bleiben, wodurch sie zum 

Kunstkontext gehören. Diese Offenheit musste sich Duchamp durch die Verhinderung eines 

benennbaren Sinns für das Ready-made durch die Beschriftung erkaufen.79

 

Für andere vor 1920 geschaffene Ready-mades wählt Duchamp eine direktere Sprache. Sein 

Traveler’s Folding Item von 1916 [Abb. 14] besteht aus der Staubabdeckung der 

Schreibmaschinenfirma Underwood, die auf einem Pfosten steht. Die Versuchung, die Duchamp 

hier noch verstärken will, ist die des Voyeurs: der Wunsch das Verborgene zu sehen. 

Underwood, der Name der Schreibmaschinenfirma ist Teil des Werkes. Ob sich Underwood auf 

„under wood“ (unter Holz)80 bezieht oder mit den unterschiedlichen Konotationen von „unter“ 

spielt, wie ein Blick unter die rockähnliche Schreibmaschinenabdeckung, hat Duchamp jedoch 

nie erläutert.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 38

 

 

 

 

4.2. Wortspiele als Stilmittel 

 

 

Das Spiel mit der Sprache, wie es zeitgleich den Dadaismus in Europa bestimmt, ist ein 

integraler Bestandteil des gesamten künstlerischen Schaffens von Marcel Duchamp. In der 

„Privatheit des Spielerischen“ wirkt eine intensive Lektüre neuer Bezugsysteme, denn diskursive 

Elemente spielen in Marcel Duchamps Ready-mades eine große Rolle, die ihre Titel und 

Inschriften brauchen, um die vom Künstler intendierte Ironie zu vermitteln.  

Dabei nimmt das Sprachrätsel im Werk Marcel Duchamps eine zentrale Stellung ein.81 Es 

gewährt eine Unbeschwertheit, die durch die ontologische Bedingung des Spiels – Ambivalenz 

und offene Determination – unterstützt wird. In diesem Freiraum findet die Auseinandersetzung 

mit Kunst eine neue, schöpferische Form. Wie es Robert Lebel hervorhebt macht sich bei 

Duchamp seit Anfang der zehner Jahre des 20. Jahrhunderts der zunehmende Wille bemerkbar, 

„à faire des mots la source de ses nouvelles expériences picturales“.82  

Augehend von den Sprachexperimenten Brissets und Raymond Roussels, interessieren 

Duchamp Möglichkeiten einer Entleerung der Zeichen, die, einmal ihrer festgelegten Bedeutung 

entledigt, in einen neuen Sinnzusammenhang gestellt werden können.83  

Roussel, mit dem sich Duchamp besonders in den Entstehungsjahren seiner Ready-mades 

eingehend beschäftigt, entwickelt eine literarische Technik, die aus dem Prinzip besteht Anfang 

und Ende einer Erzählung aus Sätzen mit gleichlautenden oder sich ähnelnden Wörter zu bilden. 

Diese sollen möglichst einen völlig neuen Sinn heraufbeschwören zwischen dem die Geschichte 

mittels des ausgebildeten Assoziationsverfahren ausgelegt wird. 

In einem seiner Romane „Locus Solus“ spielt Roussel mit der Doppeldeutigkeit des Wortes 

„demoiselle“ (junges Mädchen), à prétendant (Freier, der um seine Hand anhält). Daraus wird: 

„demoiselle (Handdramme der Pflasterer) und à reître en dents (Haudegen aus Zähnen).84

 

Der Rebus, Calembourg und insbesondere Schüttelreime sind Sprachspiele, die tabuisierte 

Themen geistreich anzudeuten vermögen.85 Der Calembourg, wörtlich ‘Wortwitz‘, ist dabei das 

Wortspiel mit ähnlich – oder gleichlautenden Wörtern, dessen einzige Regel darin besteht, ein 

Wort durch ein gleiches oder gleichklingendes Wort unterschiedlicher Bedeutung zu ersetzen86: 

Duchamps weibliches Synonym ‘Rrose Sélavy‘ wird so zu eR-rose = Eros ist das Leben.87  



 39

Die Contrepèterie besteht aus einer willentlichen Vertauschung einzelner Buchstaben oder 

Silben in einem Wort oder einer Gruppe von Wörtern. Sie beruht ausschließlich auf dem 

phonetischen Lapsus, wobei allein der Klang, nicht die Orthographie sinngebend ist. 

 

 

 

Unter dem Anschein des Harmlosen dienen die Inhalte der Wortspiele dazu, jene Dinge zu 

thematisieren, die nicht direkt ausgesprochen werden dürfen. Indem der Humor das behandelte 

Thema scheinbar nicht ernst nimmt, grenzt er es aus den Dingen des ‘ernsten‘ Lebensvollzugs 

aus. Der dadurch gewonnene Freiraum ähnelt dem des Spiels, auch wenn der Humor sich nicht 

notwendig zum Spiel gesellt, so sind beide doch miteinander insofern verwandt, als sich ihnen 

eine primordiale Lebensfreude äußert.88  

 

Eines dieser Ready-mades, das zugleich den Auftakt für Duchamps „Rectified Ready-mades“ 

bildet, ist das Werk Belle Haleine: Eau de Voilette von 1921 [Abb. 15]. 

Dabei handelt es sich um eine Fotografie, die Man Ray von seinem Freund herstellte und die 

dieser zu einem Ready-made weiterverarbeitete. 

Auf Anhieb erscheint dieser Gegenstand oder schon allein das Etikett dem Betrachter als 

Parodie eines Flakons, das aus den zwanziger Jahren stammen könnte. Das Etikett und die 

Bezeichnung „Eau de“, möglicherweise auch das Markenzeichen „RS“, scheinen den 

Gegenstand als kosmetisches Erzeugnis zu identifizieren. Die etwas altmodische Fotografie im 

Medaillon und das, was sie darstellt (ein mit einem Augenschleier („voilette“) bedecktes Gesicht), 

sowie Typografie und Erscheinungsbild des Werbetextes scheinen dem Betrachter Zuordnung, 

Identifikation und Datierung erleichtern zu wollen. 

Auf den ersten Blick passen Produktbezeichnung und Titel allerdings nicht zusammen. Handelt 

es sich doch weder um „Eau de Violette“ („Veilchenwasser“), noch um „Eau de Toilette“ 

(„Gesichtswasser“), sondern um „Eau de Voilette“ („Augenschleierwasser“), auch nicht um „Belle 

Hélène“ („Schöne Helene“), sondern um „Belle Haleine“ („Schöner Atem“).89

Diese irreführenden Wortkombinationen lassen vermuten, dass wir es mit einer Parodie zu tun 

haben. Produktbezeichnung und Titel sind offensichtlich abwegig, werden nicht im üblichen Sinn 

gebraucht, sondern spielen mit ihrer Homophonie (Klangähnlichkeit). 

 

Nur auf Grund der Wortform, ihres fast identischen Klangs, oder ihrer fast identischen 

Konotationen. Mit „Belle Haleine/Belle Hélène“ und „Eau de Voilette/Toilette“ werden so Wörter 

von höchst unterschiedlicher, ja sogar gegensätzlicher Bedeutung in einen Zusammenhang 

gebracht. 



 40

Seine Spracherfahrung lässt den Betrachter den bekannten festen Begriff „Eau de ...“ denken 

und ihn im Geist in einem Sprachraum ansiedeln, wo er sich zwangsläufig mit „Violette“ und 

„Toilette“ verbindet. Der Betrachter kann sich weder seinen gewohnheitsmäßigen 

Gedankenverbindungen noch seinen sprachlichen Wertmaßstäben, noch den zahlreichen in 

seinem Gedächnis als Formen verankerten Assoziationen entziehen.  

 

 

Dieser Hinweis ist wichtig, findet sich doch vielleicht hier der Schlüssel zu einer möglichen 

Dechiffrierung des Gegenstandes. „Voilette“ ist ein Hinweis, und dies umso mehr, als eine 

andere Irreführung auf dem Etikett den Hinweis noch verstärkt. Statt der erwarteten „Belle 

Hélène“ ist dort von „Belle Haleine“ die Rede.  

 

Es ist ein Spiel mit der Wortähnlichkeit zwischen „Haleine/Hélène“ einerseits und der von 

„Voilette/Violette/Toilette“ andererseits. In seiner homophonen Verkleidung tritt sozusagen der 

Vorgang des Ver- und Enthüllens hervor.  

Wir haben zwar den Vorgang vor Augen, er liegt klar zutage, aber wir nehmen ihn nicht 

unbedingt wahr. Genau diese Funktion aber hat der Gesichtsschleier, der verbirgt, aber doch 

sehen lässt, und vor allem Aufmerksamkeit erregt. Dieselbe Funktion hat das Wort „Voilette“ auf 

dem Etikett: Das scheinbar unangebrachte Wort erweckt Aufmerksamkeit. Es wurde also nicht 

ganz so unangebracht verwendet, da es im wörtlichen Sinne seine Definition verwirklicht: Es 

findet in seiner besonderen Verwendung auf dem Etikett eines kosmetischen Erzeugnisses wie 

zu seiner eigentlichen Bedeutung als Unterscheidungsmerkmal zurück. 

„Voilette“ verhüllt hier „Violette“ ebenso wie „Toilette“, trotzdem wird der linguistische Prozess 

nicht abgebrochen, weil der Ausdruck „Eau de ...“ den Betrachter zwangsläufig auf die „wörtliche 

Bedeutung“ und die Begriffe „Eau de Violette“ und „Eau de Toilette“ verweist. Sollte immer noch 

ein Zweifel bestehen, kann der Betrachter sich auf die Bedeutung des Begriffs „Voilette“ 

verlassen: Denn im Medaillon trägt die Dame auf der Fotografie ein leichtes Tüllgebilde, einen 

Gesichtsschleier. Der verbale Hinweis wird durch die visuelle Anspielung verstärkt.  

 

Ebenso wie ein Wortspiel dem Adressaten entgehen kann, manchmal auch einer Erklärung 

bedarf oder aber auf Anhieb verstanden werden muss, kann es auch passieren, dass der 

zufällige Betrachter eines Duchampschen Werkes dieses nicht wahrnimmt, d.h., dass er es nicht 

versteht. Er mag in seiner Verwirrung dann nach einem dahinterliegendem Witz suchen. In 

diesem Fall wird er dem Werk mehr Aufmerksamkeit widmen, ja versuchen, es zu entschlüsseln: 

er macht sich also zum Beobachter und beginnt vielleicht zu begreifen, dass er damit in die 

Poesie des Gegenstandes eindringt. 

 



 41

 

 

 

 

 

 

 

Ein weiteres treffendes Beispiel eines Werkes, dessen Sprachspiel im Titel explizit mit der 

Erwartungshaltung des Betrachters spielt, ist Marcel Duchamps Ready-made Fresh Widow von 

1920 [Abb. 16]. 

Die visuelle Präsentation des Französischen Fensters und die Kraft der Suggestion verleitet den 

Betrachter dazu den Titel als ‘French Window‘ anstelle von ‘Fresh Widow‘ zu lesen. In der reinen 

Anschauung deckt sich die visuell wahrgenommene Form eines Fensters in unserer Vorstellung 

mit dem Begriff, den wir mit der dargestellten From verbinden, nämlich Fenster. Der gedachte 

Titel ‘French Window‘ erscheint dem Betrachter auch gleich viel logischer, schließlich zeigt das 

Dargestellte ganz deutlich alle Merkmale auf, die ein Fenster besitzt. Doch ist es der Titel, der 

den Betrachter in die Irre führen möchte.90

 

Die bei Brisset und Roussel vorgefundene Technik des Sprachspiels macht Duchamp die 

Möglichkeit der Bedeutungsveränderung eines scheinbar in seiner Bedeutung eindeutig 

festgelegten Materials, der Sprache, klar. Die Reflexion auf die Mehrdeutigkeit sprachlicher 

Elemente führt Duchamp von einer „normalen“ Sprachverwendung zur mehrdeutigen 

Verwendung in Sprachspielen. Seine Sprachspiele thematisieren dabei ein aufschlüsselbares 

Verfahren, das an die Stelle konventioneller semantischer Beziehungen neue phonetische 

Beziehungen setzt.91  

 

Diese Beispiele der Schaffung einer neuen Welt durch Sprache und die Zerstörung alter 

Wahrnehmungsraster in der Demontage abgegriffener Sprachbilder ist Grundlage sowohl 

dadaistischer wie auch surrealistischer Sprachspiele.  

Die sprachliche Logik wird aus den surrealistischen Werken verbannt und die konventionelle 

Syntax ist tabu mit der Absicht, dass Wörter niemals zwingend das bedeuten, was sie 

normalerweise aussagen. Das Unbewusste, das automatische Schreiben und die Träume sollen 

die Oberhand gewinnen.92 Max Ernst als ein weiterer ihrer Protagonisten war ein Meister der 

verdeckten Anspielungen, der ebenfalls die Polysemie sprachlicher Klanggebilde zur Erweiterung 

des semantischen Gehalts seiner Bildschöpfung auszunutzen verstand.  

 

 



 42

 

 

 

 

 

 

 

Neben dem Titel Der Kaiser von Wahaua für ein Ölbild von 1920, der einen prächtig gekleideten 

Negerfürsten zeigt, lässt Max Ernst anspielungsreich die Silben für kindliche Schmerzensrufe 

„Aua“ und ein Morphem von „hauen“ zu einem Wort verschmelzen, der den Klang eines 

afrikanischen Namens imitiert. 

Für eine andere Homonymie bietet Werner Spies gleich vier Interpretationsmöglichkeiten. Sie 

betrifft den Titel des Collagen-Romans La Femme 100 Tête von 1929: la femme cent têtes = die 

hundertköpfige Frau; la femme sans tête = die kopflose Frau; la femme s’entête = die Frau, die 

ihren Kopf hat, also die Starrsinnige. Die Homonymie von 100 und sang = Blut, in Verbindung mit 

der Auslegung von tête als 3. Pers. Sgl. des Verbs téter = saugen, die femme-sang-tête = die 

blutsaugende Frau, der Vampir.93

 

Marcel Duchamps Faszination an der Sprache ist vornehmlich intellektueller Art: Die Sprache ist 

das vollkommenste Instrument, um Bedeutungen zu schaffen, wie auch, um diese zu zerstören. 

Das Spiel mit Worten ist ein wunderbarer Mechanismus, weil wir in ein und demselben Satz das 

Bedeutungsvermögen der Sprache preisen, nur um es gleich darauf in Frage zu stellen. 

Duchamp veröffentlicht 1934 in der Grünen Schachtel zahlreiche Notizen, die sich bereits in der 

Schaffensphase seiner Ready-mades mit den Möglichkeiten der Erfindung einer neuen Sprache 

auseinandersetzen. Mittelpunkt der Überlegungen ist die Umwandlung der Sprache von Wörtern 

in Zeichen, „in einen visuellen Ausdruck des Wortes, ähnlich den Idiogrammen der chinesischen 

Sprache“.94 Duchamps Notizen beschäftigen sich mit der Erfindung eines Alphabets (Notiz 26), 

mit der Suche nach „Primwörtern, die nur durch sich selbst teilbar sind“ (Notiz 22), den 

Bedingungen einer Syntax (Notiz 25) usw.95 Besonderes Gewicht wird auf die Bildung eines 

Wörterbuchs der neuen Sprache gelegt.  

 

Für Duchamp gehorchen seine Ready-mades dem gleichen Gesetz: Die Meta-Ironie, die ihre 

eigene Negation negiert und auf diese Weise affirmativ wird. So liegen „zunächst fast alle 

sprachlichen Verhaltensweisen auf der Ebene des unbewußten Denkens“96, sie sind also einer 

regulierenden Bewusstheit nicht zugänglich.  

Marcel Duchamp steht wie seine literarischen Vorbilder Raymond Roussel, wie Brisset – und 

was Werner Spies auch für Max Ernst geltend macht –, „in einer weiteren literarischen 



 43

Tradition“.97 Sie alle arbeiten mit einer wesentlichen Tendenz ihrer Sprache, mit 

„Homonymketten, die von den verschiedensten etymologischen Herkünften absehend, 

sinngemäß Auseinanderliegendes durch eine ‘Logik des Klangs‘ koppeln“.98

 

 

 

 

4.3. Ergebnisse 

 

Das Gemeinsame, das hinter den unterschiedlichen inhaltlichen paratextuellen Ausformungen 

steht, lässt sich als Verfremdung und Verrätselung des Realgegenstands bezeichnen. Die 

verschiedenen Formen der Paratexte als Titel und Inschrift können dabei miteinander kombiniert 

sein, so dass sich eine Vielzahl unterschiedlicher Variationen ergibt. Diese sprachlichen 

Modifikationen stellen jedoch keine Vernichtung des realen Objektes dar; der Gegenstand bleibt 

stets als solcher erkennbar.  

Bei den Ready-mades reichen die Veränderungen von der quasi-reinen Dingpräsentation und 

deskriptiven Beschreibung durch den Titel z.B. Kamm bis zum Aufbau komplexer 

Objektakkumulationen, in denen, wie z.B. A Bruit Secret, die Verrätselung durch ein Sprachspiel 

auf dem Gegenstand vollzogen wird. 

In den Wortspielen und theoretischen Überlegungen geht es Duchamp hauptsächlich um die 

Schaffung neuer Zeichen durch die Auflösung tradierter Zuordnungen von Signifikat und 

Signifikant. Duchamp thematisiert dabei, dass die Bedeutung durch den kontextuellen Gebrauch 

entsteht und die sich wandelnde Wirklichkeit nicht durch ein System fixierter Zeichen 

ausreichend erfasst werden kann. 

Der außerordentlich feine und geistreiche schwarze Humor, den Marcel Duchamp an den Tag 

legt, erhebt das Wortspiel auf die Höhe des poetischen Bildes, wobei er zugleich die 

Fundamente von Sprache und ästhetischen Konventionen untergräbt. 

An der Lingualisierung des Ready-mades wird deutlich, dass es Duchamp nicht primär darauf 

ankommt, einen Gegenstand der alltäglichen Umgebung im tradierten Kontext von Kunst zu 

akzeptieren, sondern darauf, die Möglichkeiten einer Bedeutungsveränderung von 

Gegenständen zu thematisieren. Dies erreicht er durch die teilweise rätselhaften und absurden 

Inhalte der Paratexte, die seinen Ready-mades angehören.  

Die Reflexion aus der Mehrdeutigkeit sprachlicher Elemente führt Duchamp von einer ‚normalen‘ 

Sprachverwendung zur mehrdeutigen Verwendung in Sprachspielen und setzt an konventionelle 

semantische Beziehungen neue phonetische Anschlüsse. Nutzt das Sprachspiel phonetische 

und semantische Mehrdeutigkeiten aus, so thematisiert Duchamp auch das Verhältnis von 

„langue“ et „parole“ durch das Spiel der Semantiken.  



 44

 

 

 

 

 

 

 

Solche Möglichkeiten der Bedeutungsverschiebungen durch Transformation von Worten zu 

einem neuen Sinn gehören grundsätzlich zu den experimentellen Voraussetzungen in der Kunst, 

die Marcel Duchamp seinerseits angetroffen und wahrgenommen hat.  

Die formalen und inhaltlichen Vorgaben gelten ebenso für die Entwicklung der Kunst der Dada-

Bewegung wie auch für den Surrealismus. Im Dadaismus tritt an die Stelle der visuellen und 

textuellen, im kubistischen Porträt noch lesbaren „Erkennungs-Sememe“99 eine disperate 

Sammlung von Text- und Bildfunktionen.100  

Auch René Magritte, der als Beispiel genannt wurde, löst die Gegenstände und sprachlichen 

Begriffe aus ihrer eben nur scheinbar zwanghaften Einheit, fügt sie neu zusammen und evoziert 

so eine geheimnisvolle, rätselhafte Atmosphäre.  

Die Surrealisten und Dadaisten wollen Bedeutungen erweitern – häufig auch völlig vernichten, 

indem sie künstlerische Konventionen manipulieren oder verletzen. Sie wollen die traditionellen 

Methoden der Titelgebung und der Integration von Sprache in ein Kunstwerk in Frage stellen. 

Duchamp begründet mit seinen Ready-mades eine Möglichkeit der Verbindung von Gegenstand 

und Sprache, die insbesondere von den surrealistischen Dichtern aufgenommen und zur Form 

des ‘poème-objet‘umgebildet wurde.101

Allerdings beziehen sich die Surrealisten auf eine fest umrissene Konzeption, das Surrealistische 

Manifest, die Theorie des ‘objet trouvé‘ und der ‘écriture automatique‘.  

Bei Duchamp dagegen fehlt eine benennbare Konzeption. Dadurch wird der Rezipient auf sich 

selbst verwiesen als derjenige, der die Offenheit des Symbolmodus selbst legitimieren muss. 

Indem Duchamp erklärt: ‘Es sind immer die Betrachter, die das Kunstwerk machen‘, bestimmt er 

den Anteil des Rezipienten aus der Formulierung des Kunstkontextes. Das für die Kunst der 

Moderne charakteristische Auseinandertreten von Konzeption und Erscheinung wird bei 

Duchamp dahingehend akzentuiert, dass auch die sprachliche paratextuelle Konzeption neben 

dem Werk den Charakter der Offenheit erhält. 

 

Dabei sind Duchamps Titel durchaus literarisch. Duchamp hat sich zeitlebens und nicht nur bei 

Wortspielen als Autor betätigt. Es sind von ihm erfundene Titel, keine Themen der klassischen 

Ikonographie oder deskriptive Beschreibungen des Inhaltlichen. Auch begreift Duchamp die 

Literatur als wichtige Inspirationsquelle für seine Werke.102



 45

Interessant ist die Widersprüchlichkeit zwischen der Auswahl des Paratextes und des 

Gegenstandes der Ready-mades. Während Duchamp die Kunstproduktion auf die Auswahl eines 

fertigen Gebrauchsgegenstandes reduziert, das Objekt also allein durch den Akt des Wählens 

zum Kunstwerk macht, bleibt er bei der Titelerfindung, die ja komplementär erst das Werk 

mitvollendet, traditionell schöpferisch. 

 

 

Er erfindet den Titel In advance of a Broken Arm. Anders ausgedrückt, der Objektauswahl beim 

Ready-made müßte eigentlich konsequent eine entsprechende, bereits fertige Titelauswahl 

folgen, also beispielsweise das Durchblättern einer Zeitung und die Festlegung einer Überschrift 

als passenden Titel für das Ready-made.  

Picabia und auch den Surrealisten dient das Petit Larousse als bevorzugte Quelle für ihre Titel, 

das sie an unbestimmter Stelle aufschlagen und damit den Zufall entscheiden lassen. Bei 

Inschriften und Titeln bleibt Duchamp aber immer traditionell schöpferisch und wortverliebt. 

 

Man kann also die inhaltliche Bedeutung des Titels und damit seine Funktion nicht ohne weiteres 

auf einen Erklärungsschlüssel subsumieren. Duchamp verwehrt dem Titel und der Inschrift die 

traditionelle paratextuelle Funktion des Bennenens oder Erklärens und unterläuft mit seinen 

Wortspielen die konventionellen Lesarten und Erwartungshaltungen des Betrachters. 

Für Duchamp ist es die wichtigste Prämisse, die Kunst in den Dienst des Geistes zu stellen. 

Dabei kommt es ihm besonders darauf an zu ergründen, was sich bei der ersten Begegnung 

zwischen Betrachter und Werk ereignet. Es geht also darum sich über die Art seiner Erkenntnis 

Rechenschaft abzulegen. Um diese Haltung des Rezipienten zu erreichen, aktiviert Duchamp die 

Erwartung des Betrachters durch die rätselhafte Verbindung zwischen Paratext und 

Bezugsobjekt. 

Homophonien und Mehrschichtigkeit der Bedeutungsebenen finden sich in allen Sprachspielen 

und Rätseln, die sich nicht eindeutig lesen bzw. raten lassen. Immer jedoch verfügt es über die 

für das Spiel charakteristische offene Determination, die wesentliches Merkmal jener ‘modernen 

Rätselhaftigkeit‘ zu sein scheint, die den Betrachter beschäftigt.  

Es wird deutlich, dass Wortspiel und ‘jeux d’esprit‘ durch ihre strukturelle Ambivalenz befähigt 

sind, auf mehreren Ebenen zugleich zu wirken. Sie vermögen eine unausgesprochene Botschaft 

zu formulieren, den Betrachter zum Komplizen oder Kontrahenten zu machen und ein 

Lösungsbegehren auszulösen, das sich in einer aktiven Auseinandersetzung äußert. 

 

 

 

 



 46

 

 

 

 

 

 

 

V. DER TITEL ALS GENERIERENDES ELEMENT EINES ‘IMPLIZITEN BETRACHTERS‘? 

 

 

„Jedes Kunstwerk ist ein zwei-poliges Produkt, 
wobei der eine Pol derjenige ist, der es macht 
und der andere, der es betrachtet“103

 
 

 

 

In der Kunstbetrachtung des 20. Jahrhunderts sind für diese ‚moderne Rätselhaftigkeit‘ zwei 

Begriffe geprägt worden, die dem Freiraum, dem ‘potential space‘ des Spiels verwandt sind: Zum 

einen Wolfgang Kemps Ausführungen über die Leerstelle, die den Bildraum in den 

Betrachterraum öffnet104, und zum anderen Umberto Ecos Terminus des offenen Kunstwerks, 

das durch seine Ambivalenz einer offenen Determination bestimmt ist.105  

Die Berücksichtigung des Rezipienten und eine Abgrenzung zur darstellungs- oder 

produktionsästhetischen Theorie in kunsttheoretischen Modellen hat sich zuerst die 

Literaturwissenschaft zu eigen gemacht. Der Grundstein hierfür wurde in Konstanz gelegt. Dort 

stellt Robert Jauß 1967 erstmals sein neues literaturwissenschaftliches Konzept vor. Dieses 

konzentriert sich ganz auf das „dialogische Verhältnis von Werk und Publikum“.106  

Wolfgang Iser, der diesen Ansatz drei Jahre später weiterentwickelt und den Begriff des 

‘impliziten Lesers‘ einführt, verweist auf die Funktion des Lesers im Werk. Einen Transfer dieses 

rezeptionsästhetischen Ansatzes auf die Kunstgeschichte übernimmt Wolfgang Kemp in seinen 

Büchern „Der Anteil des Betrachters“ und „Der Betrachter ist im Bild“ von 1983 bzw. 1985.107

 

Dieser letztgenannte Ansatz stellt – und darin liegt auch der Grund dafür, dass diese 

rezeptionsästhetischen Ausführungen von Wolfgang Kemp in diesem Zusammen-hang 

beleuchtet werden – eine Möglichkeit dar, den Titel in einem werkorientierten 

Sinnzusammenhang auf seine Funktion zu überprüfen. Dieser vermag auf Duchamps immer 

wieder betonte Prämisse einzugehen, dass es der Anteil des Betrachters sei, ‘der das Bild 

mache‘ und damit deutlich auf die Betrachterfunktion im Werk referiert. 

In diesem letzten Punkt der Studie wird also nach dem Komplex gefragt, der sowohl die 

Ergebnisse der Untersuchung über die Form wie auch über den Inhalt des Titels in Marcel 



 47

Duchamps Werken subsumieren und abschließen wird. Es ist die entscheidende Frage nach der 

Funktion des Titels und anderer paratextueller Formen, die Duchamp dem Großen Glas zur Seite 

stellt.  

 

 

 

 

Welche Funktion kann ein Titel begleiten, der auf den ersten Blick für den Betrachter aus 

scheinbar unabschließbaren Sinnzusammenhängen besteht und mit Entstehungs- und 

Wiederherstellungsdatum erst mehr als zehn Jahre später auf das Werk angebracht wird?  

Und welche Funktion erfüllt die Grüne Schachtel, die mit ihren zahlreichen Notizen zum Großen 

Glas ebenfalls als ein Paratext verstanden werden muss und offensichtlich als eine Art 

Kommentar oder Bebilderung des Handlungsablaufs des Glases zu verstehen ist. Generieren 

diese paratextuellen Komponenten die Funktion eines ‘impliziten Betrachters‘? 

Diese Frage und die Untersuchung, inwieweit der Titel als Paratext dem Projekt einer 

rezeptionsästhetischen Theorie im Sinne von Wolfgang Kemp zugeordnet werden kann, wird nun 

im folgenden aufgezeigt werden. Dabei kann die Theoriebildung des Paratextes im Sinne einer 

‘kunstgeschichtlichen Hermeneutik‘ nicht völlig ohne Ausschluss der Praxis des Interpretierens 

vorgenommen werden.108 Aus diesem Grund wird zuerst eine Darstellung des 

rezeptionsästhetischen Ansatzes von Wolfgang Kemp erfolgen, der im Anschluss unter dem 

Gesichtspunkt unserer Fragestellung am Großen Glas überprüft wird.  

 

 

 

5.1.  Der Betrachter und das Kunstwerk. Der rezeptionsästhetische Ansatz  

 

 

Wolfgang Iser versuchte 1970 mit dem Konzept einer literaturwissenschaftlichen 

Rezeptionsästhetik der Frage nach der Funktion des Lesers zu begegnen, die er in den 

‘Konstanzer Universitätsreden‘ unter dem Titel „Die Appellstruktur des Textes“ vorstellte.109  

Isers Ausführungen gelten den Kommunikationsstrukturen, welche sich an der Vermittlung des 

Subjekts zwischen Fiktion und Wirklichkeit ergeben. Iser scheint es wenig hilfreich, bei der 

Aufdeckung dieser Bedingungen die Untersuchungen auf die realen, sozial definierten Leser zu 

konzentrieren. Der Schlüssel für den Rezeptionsvorgang liegt für ihn vielmehr im Werk selbst, so 

dass sich sein Ansatz einer werkimmanenten Betrachtung nähert. Eine solchermaßen 

werkorientierte Rezeptionsästhetik analysiert zuerst die Elemente des zu untersuchenden 

Werkes und konzentriert sich dabei auf die Strukturen, die der Einleitung und Gestaltung des 



 48

Rezeptionsaktes dienen. Der theoretischen Fassung dieser Elemente dient das Konstrukt des 

‘impliziten Lesers‘, der „den im Text vorgezeichneten Aktcharakter des Lesens“110 bezeichnet. 

 

 

 

 

 

Der implizite Leser ist damit als jene Instanz definiert, über welche jegliche Vermittlung zwischen 

werkinternem und externem Bereich verläuft. Er stellt die Umschlagsstelle zwischen im Werk 

Dargestelltem und die Betrachterrealität zwischen Text und Leser her. Ziel des Interesses ist die 

Erforschung jener Appellstruktur, die für die Steuerung der Leseraktion verantwortlich ist. 

 

Diese wesentlichen Elemente des literaturwissenschaftlichen Ansatzes übernehmend, stellt 

Wolfgang Kemp bei seiner Untersuchung des wechselseitigen Vorgangs zwischen Werk und 

Rezipient die Frage nach der Funktion des Betrachters im Kunstwerk. Der Gegenstand der von 

Wolfgang Kemp für die Kunstwissenschaft zugänglich gemachten literaturwissenschaftlichen 

Methode, die sich von „herkömmlicher Produktions- und Darstellungsästhetik“111, welche auf den 

Künstler beziehungsweise „auf das Werk“112 konzentriert ist, abheben will, ist „der Ort des 

Rezipienten im Werk, der ins Werk einkomponierte Betrachterbezug“.113

 

Wenngleich in der Vergangenheit dazu tendiert wurde, Betrachter und Kunstwerke zu 

polarisieren, so stehen diese beiden in der rezeptionsästhetischen Theorie nicht mehr isoliert 

zueinander. Für den Funktionszusammenhang setzt Kemp vielmehr eine grundsätzliche 

Kommunikationsituation voraus, in der sich Künstler und Betrachter gegenüberstehen. 

Die Rezeptionsästhetik will feststellen, wie sich das Werk auf den Betrachter bezieht, also wie 

der Künstler das Werk unter Berücksichtigung des Rezeptionsverhaltens konzipiert hat. Ihr 

zufolge ist der Rezipient „Konstitutionsfaktor des Kunstwerks“114, weil „das Werk auf Rezeption 

hin angelegt“115 ist. Für diese Werkposition wird der Begriff des „impliziten Betrachters“116 

eingesetzt; dessen Konzept bezeichnet „eine Werkstruktur, durch die der Betrachter immer 

schon vorgedacht ist“.117 Das methodische Interesse besteht darin, die Wirkstrukturen des 

Werkes herauszuarbeiten, „durch die der Empfänger zum Werk situiert und mit diesem durch die 

von ihm ausgelösten Erfassungsakte verbunden wird“.118

 

Die Rezeptionsästhetik analysiert diese Wirkstrukturen unter Berücksichtigung der „(inneren) 

Rezeptionsvorgaben“ sowie der „(äußeren) Zugangsbedingungen“119 eines Kunstwerks. So 

werden die Bildelemente zunächst ihrer zugedachten Funktion nach innerhalb des 

Rezeptionsvorganges definiert. Die „Wand“, der „Tote“ und der „Zurückblickende“ des von 



 49

Wolfgang Kemp besprochenen Gemäldes „Der Tod des Marshall Ney“ (1868) von Léon Gérôme 

werden zum Beispiel – in der Reihenfolge ihrer Erwähnung – rezeptionsästhetisch als 

„Leerstelle“, als „Handlungsträger, genauer ein Objekt der Handlung“, und als 

„Perspektivträger“120 umschrieben. 

 

 

 

Die inneren Rezeptionsvorgaben betreffen damit alle Aspekte, welche die Bedingungen der 

Erscheinung eines Kunstwerkes ausmachen. Wolfgang Kemp wirft damit konkret die Frage auf, 

inwiefern der Künstler den Betrachter aufgrund allgemeiner ästhetischer Regeln in das Werk 

einbezieht und welche Mittel er dazu anwendet. Es kann demnach von Kommunikationslinien 

gesprochen werden, die im Kunstwerk angelegt sind und vom Betrachter genutzt werden.121

Zudem muss davon ausgegangen werden, dass der Künstler darauf aus ist, sich durch und in 

seinem Kunstwerk auszudrücken und das bedeutet ebenfalls einen Kommunikationsversuch.  

Hier zeigt sich die Grundannahme des rezeptionsästethischen Denkens, nämlich dass der 

Künstler in der ästhetischen Kommunikation eine „Abstraktionsleistung“ erbringt und dem Werk 

eine vom Betrachter diskursiv zu erschließende Künstlerintention zugrunde liegt. Er setzt folglich 

Mittel und Zeichen ein, um sein Kunstwerk für den möglichen Betrachter zu formen. Auf diesem 

indirekten Weg wird eine Kommunikation zwischen Betrachter und Kunstwerk in Gang gesetzt 

und „die inneren Rezeptionsvorgaben sind in die Macht des Kunstwerks gelegt“. „Durch 

Perspektive, Komposition und inhaltliche Elemente wie Identifikationsträger nimmt das 

Kunstwerk den Kontakt zum Betrachter auf“.122  

Äußere Zugangsbedingungen hingegen sind jene Rezeptionsvorgaben, die nicht von vornherein 

im Kunstwerk angelegt sind, sondern in ihrer Bewegungsrichtung von außen an das Kunstwerk 

herangetragen werden. Die äußeren Zugangsbedingungen korrespondieren mit der Position des 

Betrachters und dem institutionellen Rahmen, in dem sich das Werk befindet.123

Wie innere Rezeptionsbedingungen und äußere Zugangsbedingungen sich im 

Gegenseitigkeitsverhältnis bedingen, so verfahren auch der Betrachter und das Kunstwerk. Der 

Rezipient bildet die Grenze und die Übergangsform zwischen den inneren und äußeren 

Rezeptionsbedingungen aus. Betrachter und Kunstwerk ergänzen sich damit in einer bestimmten 

Weise, die darin besteht, im Zusammenhang Vollständigkeit zu erzeugen. Fehlende, bzw. „leere 

oder unbestimmte Stellen“ auf der Seite des Werkes werden durch den Betrachter ergänzt.  

Diesem Ergänzungsakt liegt die wohl vieldeutigste sprachliche Figur, die zur Beschreibung 

innerer Rezeptionsvorgaben und äußerer Zugangsbedingungen herangezogen wird zugrunde: 

die ‘Leerstelle‘ oder ‘Unbestimmtheitsstelle‘. 



 50

Hiermit sind innertextliche Schnittstellen gemeint, die zwischen den einzelnen 

aneinandergereihten Ansichten liegen, „den Gegenstand schrittweise hervorbringen und ihn 

gleichzeitig für die Anschauung des Lesers konkret machen“. 124

 

 

 

 

 

 

Leerstellen, die sich an der konkreten Bestimmtheit mehrerer aufeinander folgender Ansichten 

ergeben, sind für die weite Fächerung des Auslegespektrums innerhalb des Leseakts 

verantwortlich. Sie „gewähren einen Anteil aus der Sinnkonstitution des Geschehens“ und 

erweisen sich als „elementare Bedingungen für den Mitvollzug“125 eines Textes. Im 

kunstwissenschaftlichen Kontext kann die Leerstelle als ‘Nahtlinie‘ zwischen Betrachter und 

Kunstwerk gelten.126
  

Die gegenseitige Bedingtheit von äußeren Zugangsbedingungen und inneren 

Rezeptionsvorgaben lassen dabei eine je für sich stehende exakte Definition unmöglich werden. 

Die Unschärfe jeder möglichen Definition mag einer der Hauptgründe dafür sein, dass die 

Literatur- und Kunstwissenschaft gleichermaßen einen Begriff der „Leerstelle“ benutzt, um damit 

auszudrücken „[...] daß Kunstwerke punktuell unvollendet sind, um sich im Betrachter zu 

vollenden. Diese Unvollendentheit ist eine konstruktive, intendierte [...]. Das Kunstwerk erhebt 

den Anspruch auf Kohärenz – das macht seine ‘Leerstellen‘ zur wichtigen Gelenkstellen oder 

Auslösern der Sinnkonstitution.“127

Es geht damit bei der Funktion der Leerstelle für den Betrachter um den Appell zur 

Vervollständigung eines Teilsinnes zu einem in sich geschlossenen und verständlichen 

Sinnzusammenhang.  

Dabei liegt gerade in der Unterlassung von Information die strukturelle Möglichkeit der 

Rezeptionssteuerung. Das bewusst angestrebte Informationsdefizit regt die Fantasie des 

Rezipienten zur eigenen Komplettierung an. Der temporäre Informationsentzug steigert die 

Suggestivwirkung anderer Details und mobilisiert die kreative Vorstellungskraft des Betrachters. 

Ein solches Modell überführt den im Werk bestimmenden Anteil der Darstellung entschieden von 

der Seite des Werkes in den Verantwortungsbereich des Rezipienten.128

 

 

 

 

 



 51

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Was im Zusammenhang der Paratextualität daran interessiert, sind die funktionalen 

Eigenschaften der Leerstellen als innere Rezeptionsvorgaben, die denen der 

rezeptionsauslösenden Funktion des Paratextes im Hauptwerk Marcel Duchamps gleichen. Wie 

wir es bereits in unserem Ansatz zu dieser Studie festgehalten haben, ist der Paratext in seiner 

Funktion als „Vestibül“ ebenfalls als ein Mittler zwischen dem Werk und seinem Betrachter 

anzusehen.  

 

Es muss sich also bewusst gemacht werden, und dieser Punkt ist für Duchamp zu postulieren: 

Der Künstler arbeitet aus einer Kenntnis des Rezeptionsverhaltens heraus. Er weiß, wie er den 

Betrachter lenken muss.129 Der Künstler, der – im Fall von Gérôme – zum Beispiel als 

Regiekünstler „eingefahrenen Erwartungshaltungen mit gezielten Schocks und dosierten 

Diskontinuitäten begegnet“130, formuliert sein Werk so, dass der Betrachter zunächst disponiert, 

dann stimuliert und aktiviert und schließlich am Aufbau des Werkes beteiligt wird.131  

Die konstruktive Rolle des Betrachters in einer Ästhetik und einer Kunst, der es um Wirkung geht 

– Wirkungen, die von der Kunst „tangential“ ausgehen132, so Duchamp, ist selbstverständlich 

immer schon gesehen und formuliert worden. Neu ist jetzt, dass der Betrachter in Duchamps 

Werk in einer Weise einbezogen ist, dass es zu einer Rekursivität zwischen den Aktionen des 

Künstlers und der Rezeption des Betrachters kommt. Beide reagieren zirkulär aufeinander und 

bringen das Werk geradezu hermeneutisch hervor.133

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 52

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Marcel Duchamp hat sich mehrmals selbst explizit zur Funktion des Betrachters in seinen 

Werken geäußert. Sowohl in seinen vielen Interviews, wie exklusiv in einer kurzen Rede in 

Houston im Jahr 1957134, wie auch während eines Symposions in San Francisco im Jahr 1949135 

hat Duchamp selbst auf die stetige konstitutionelle Rolle des Betrachters im „schöpferischen 

Prozess“ hingewiesen. Er spricht von einer „Dreieinigkeit“136, also einem notwendigen 

Zusammenspiel der drei Entitäten von Künstler, Kunstwerk und Betrachter. Seit seiner ersten 

öffentlichen Äußerung im Jahr 1915 fasst Duchamp diese dritte Position in immer neue 

Definitionen und versucht immer wieder auf die entscheidende Funktion hinzuweisen, die dem 

Betrachter in seinem Werk zukommt.137

 

Mit diesem Vorwissen ist es nun an der Zeit in das Beziehungsgeflecht zwischen 

Rezeptionsästhetik und dem Großen Glas von Marcel Duchamp einzusteigen, um den 

Kommunikationslinien nachzuspüren, die Duchamp mittels des Paratextes in sein Hauptwerk 

eingewoben hat.  

Es sollen die Strukturen herausgearbeitet werden, die für eine intendierte Betrachterfunktion im 

Werk Marcel Duchamps sprechen und eine Antwort auf die eingangs gestellte Frage geben, ob 

der Paratext in Form des Titels und Die Grüne Schachtel die Funktion eines ‘impliziten 

Betrachters‘ generieren. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 53

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5.2. Paratextuelle Strategien der Betrachterbeteiligung 

 

 

Zweifellos stellt sich das Große Glas [Abb. 17] weit eher als ein Ready-made als ein originäres, 

einmaliges Werk dar, auch wenn es, wie Octavio Paz feststellt, „die Negation des modernen 

Begriffs von Werk“ sein mag.138  

Die Ausarbeitung des Großen Glas nimmt Marcel Duchamp mehr als zehn Jahre in Anspruch. 

Sie beginnt 1912 und findet ihr vorläufiges Ende in dem 1923 gefassten Entschluss, das auf zwei 

Glasplatten entstandene Werk ‘definitiv unvollendet‘ zu lassen.  

Die ersten Skizzen und das Ölbild La Mariée [Abb. 18], das später zu einem Bestandteil des 

Großen Glas wird, entstehen 1912 während seines mehrmonatigen Aufenthalts in München.139  

Zurück in Paris folgen weitere Studien und die ersten Arbeiten auf Glas, die einzelne Motive des 

Objekts bereits detailliert vorwegnehmen: Broyeuse de Chocolat (1914), Neuf Moules Mâlic 

(1914) und Glissiére contenant un Moulin à Eau (en métaux voisins) (1913-15) [Abb. 19-21]. 

Nach seinem Umzug nach New York beginnt Duchamp 1915 auf der Grundlage der in Paris 

entstandenen Vorstudien die Arbeit an den beiden großen Scheiben zitathaft aufzunehmen und 

Uniformen, Zylinder und Kaffemühlen miteinander in Beziehung zu setzen.140

 

Dass der Betrachter es als Werk identifiziert, liegt einerseits daran, dass es Elemente 

herkömmlicher Malerei aufweist (Rahmen, Bestandteile mit perspektivisch darstellendem 

Charakter) und dass es andererseits gegenständlich identifizierbare und nicht-identifizierbare 

Elemente in einer neuen, nur in ihm vorzufindenden Art und Weise miteinander kombiniert. 

Das Große Glas, das sich heute als feste Installation im Museum of Art in Philadelphia befindet, 

erhebt sich als vertikal gerahmtes Gebilde und ragt aus der begehbaren, realen Umgebung 

heraus. Zugleich hebt es sich von den an den Wänden hängenden Kunstwerken ab.  

 

Das insgesamt 227,5 cm hohe und 178,8 cm breite Glasbild präsentiert sich heute ca. 10 cm 

über dem Fußbodenniveau installiert auf weiß lackierten Metallträgern. Ein Rahmen aus 



 54

Stahlleisten hält die beiden in Metallrahmen gefassten Einzelplatten, die wiederum im Sandwich-

Verfahren zwischen jeweils zwei Platten eingespannt sind.  

Der heutige Rahmen überschneidet den Glasträger oben etwas stärker als es der von offizieller 

Seite für die Ausstellung von 1926/27 errichtete Holzrahmen141 tat. Dennoch endet die 

Aufhängung der „pendu femelle“ unterhalb der oberen Bildabgrenzung; der „weibliche Gehängte“ 

schwebt also frei im Raum und wird nur noch durch die drei Ösen gehalten, die der Befestigung 

der drei „Pistons de courant d’air“ in der „Milchstraße“ dienen.142

 

 

Dem Betrachter sind weiter die zitathafte Apparenz des „Fresh Widows“ gegeben: also die 

verschiedenen Figuren, Formen und Maschinen aus Duchamps zeitgleich entstandenen Werken. 

Die Junggesellen sind in Gestalt einfacher, maschinenhafter Formen, ähnlich der 

Schokoladenreibe, im unteren Bereich des Glases angesiedelt. Über den Junggesellen schwebt 

die Braut, dargestellt durch amorphe gebündelte Wellenlinien. Duchamp teilt das Große Glas in 

der Mitte durch ein Scharnier, das die „bioplastische Darlegung“ der unberührten Braut in der 

oberen Hälfte von der „mechanischen Manie“ der frustrierten Junggesellen trennt. Wie Richard 

Hamilton in seinem Ausatz „The Large Glas“ vermerkt, ist es Duchamps Absicht, dass die „Braut 

entblößt und doch unberührt in ihrem Glaskäfig sitzt, während die Junggesellen unten ihre 

Schokolade mahlen“.143  

 

Besonders plakativ ist die auf der Rückseite der Broyeuse aufgelötete Bleifolie, deren raue 

Oberfläche die präzise, in Man Rays Staubzüchtung von 1920 plastisch festgehaltene Struktur 

der rückseitig aufgelegten Drähte der Schokoladenreibe verdeckt.144 Hier befindet sich, entgegen 

der ironisch-skeptischen Stellungnahme Duchamps gegenüber Serge Stauffer die siebenzeilige 

Inschrift, die den Titel, Signatur, Datierung und Angabe zur Werkgenese umfasst:145 „La Mariée 

mise à nu par ses célibataires, même“, gefolgt von der Signatur und der Datierung „1915-1923“, 

erweitert um die Bemerkung „inacheré, cassé 1931, réparé 1936“, also „unvollendet, zerbrochen 

und repariert“146 [Abb. 22]. 

 

Die Idee des Titels lässt sich ebenfalls nach München zurückverfolgen. Während seines 

mehrmonatigen Aufenthaltes entsteht, neben den Zeichnungen und dem Öl-gemälde der La 

Mariée auch die Zeichnung, La Mariée mise à nu par les célibataires [Abb. 23], die dem Großen 

Glas später seinen Namen gibt.147

Der Inhalt des Titels des Großen Glases, La Mariée mise à nu par les célibataires, même, 

erscheint wie die algebraische Beschreibung eines Vorgangs. Das hinter das Komma gesetzte 

‘même‘ ist eine grammatikalische Anomalie. Dieses ‘même‘ klingt darüber hinaus noch gleich wie 

‘m’aime‘, ist damit eine Homonymie. Das Wortspiel im Titel ist ein höchst ungewisse Anleitung, 



 55

um das angebliche Thema zu verstehen. Er bezieht sich aufgrund von keinerlei Indizien auf die 

visuelle Darstellung auf der Glasscheibe, auf das Figuren- und Maschineninventar.148

Dass es sich, wie behauptet wurde, um eine „Leidensmaschine“149 oder eine „erotischere 

Maschinerie“150 handeln soll, wie es der Titel verspricht, ist den mechanisch wirkenden Figuren 

der unteren Hälfte wohl ebensowenig anzusehen wie den teils rund-harmonischen, teils bizarr-

grotesken Formen des oberen Bereichs. Der Titel des Werkes kündigt seine Handlung an, aber 

die Komposition bildet die Handlung nicht ab, sondern simuliert einen maschinellen Vorgang.151

 

 

Duchamps Werk besteht neben einem visuellem Teil, dem Glasbild auch aus einem 

konzeptuellen, den Notizen zum Bild. Diese stellt er dem Werk erst elf Jahre nachdem er das 

Glas 1923 für unvollendet erklärt, hinzu. In der Grünen Schachtel, die ebenfalls den Titel La 

Mariée mise à nu par les célibataires, même trägt, hat Duchamp seine Aufzeichnungen sowohl 

zum Großen Glas wie zum Ready-made versammelt152 [Abb. 24 A u. B]. 

Laut Duchamp sind die „vorbereitenden Notizen für das Große Glas nicht in der endgültigen 

Form entstanden, „die ich mir ähnlich wie einen Sears-Roebuck Katalog vorgestellt hatte, der das 

Glas begleitet und ebenso wichtig wie das visuelle Material ist“.153  

Vielmehr hat Duchamp sich letzlich entschieden, statt des ursprünglich ambitionierten Katalogs 

die Entstehung des Großen Glases und der Ready-mades begleitenden Notizen in Faksimile zu 

reproduzieren: Zettel und Zettelchen in verschiedensten Formen, auf unterschiedlichen 

Papierqualitäten, mal auf dem Briefpapier einer Brasserie oder der Rückseite einer Rechnung, 

mit Streichungen, Ergänzungen, unleserlichen Kritzeleien, Skizzen, farbigen Hervorhebungen, 

geschrieben in verschiedenen Tinten oder mit Bleistift, manche datiert, die meisten nicht. All 

diese marginalen Details der Originalnotizen sind in der Faksimileedition der Grünen Schachtel 

minuziös reproduziert.154 [Abb. 25]. 

Die genaue Übertragung der Form des Manuskriptfaksimiles ist der Beweis dafür, dass hier nicht 

eine nachträgliche Deutung geliefert wird, sondern es sich um die authentischen Gedanken 

handelt, die zu der Enstehung des Werkes geführt haben. 

 

Die Notizen zum Glas belegen seine komplizierte bildnerische Konstruktion und den 

Hermetismus seiner Bedeutung.155 Die Elemente des Großen Glases werden in Planskizzen, 

Konstruktionszeichnungen und Erklärungen vorgestellt: die „Neuvermählte“, die 

„Junggesellenmaschine“, die „Augenzeugen“ und die „elektrische Entkleidung“ sind zu 

identifizieren. Auch der Umriss der Geschichte, die Darstellung einer Liebesmaschine, ist 

benannt und doch verborgen.  

 



 56

Obwohl die Grüne Schachtel und der Titel die Elemente deuten und eine Geschichte zu erzählen 

scheinen, die im Glas zu sehen ist, ergibt sich kein aufschlüsselbares, allgemeines 

Beziehungssystem, wie etwa eine ikonographische Erklärung. Alle Elemente des Glases 

besitzen mehrere Bedeutungen. Sie sind polyvalent, oft antithetisch und damit nicht fixierbar. Die 

Mitteilung der Konzeption neben dem Werk verstärkt eher seine individuelle Metaphorik, als dass 

sie hierdurch aufgeklärt würde.  

 

 

 

 

Die Spannung zwischen dem Objekt, dem Titel und den Notizen zieht den Betrachter an, gibt ihm 

jedoch keinen befriedigenden ästhetischen Genuß, denn jede Lesart des Werkes zeigt sich als 

Verengung. 156

 

Die Schriftstücke der Grünen Schachtel und der Titel sind insofern ‘poetisch‘ zu nennen, als sie 

den Betrachter in eine produktive Haltung zwingen, statt einen rezeptiven Nachvollzug zu 

erlauben. Damit wird zwar das Sinnbedürfnis des Betrachters permanent düpiert, dennoch 

erfährt dieser in der Reflexion über dieses Scheitern eine Positivität, die seine Beschäftigung 

weiter anregt. 

Der angeregte Aktivierungszirkel erzeugt mit den verschiedenartigen Diskrepanz-erfahrungen 

zwischen Paratexten und Bezugsobjekt eine Spannungssteigerung, die als Anregungspotential 

für den Betrachter dient. Dazu zählen Überraschung, Verwickeltheit oder Konflikt, denn die 

Mechanik des Großen Glases funktioniert nicht: Weder zündet der Motor, noch werden die Freier 

der Braut je habhaft. 

 

Die Verwickeltheit bezeichnet dabei jegliche Art von problemlösender Beschäftigung, die 

insbesondere durch die Rätselhaftigkeit der Paratexte ausgelöst wird. Das Rätsel als 

Denkaufgabe ist eine Stimulierung des Aktivierungszirkels par exellence, die nach einer Lösung 

verlangt. 

Durch die Unabschließbarkeit der Logik des Titels entsteht ein Informationsentzug, der den 

Rezipienten dazu veranlasst eine Beziehung zwischen Dargestelltem und dem Inhalt des Titels 

zu suchen. Er erwartet die Informationslücke mit Hilfe des Paratextes schließen zu können und 

appelliert an sein eigenes Wissen, um ein kohärentes Bild vom Ganzen zu bekommen.157 Das 

bringt ihn dazu, die Anschlüsse selbst produzieren zu wollen. Dabei dringt er in die Strukturen 

des Glases ein, um das Werk zu entschlüsseln. 

 



 57

Duchamp, der für sein gesamtes Werk immer wieder die besondere Rolle des Betrachters 

hervorhebt, hat hier ein Objekt geschaffen, das den Betrachter durch die Paratexte in eine 

Verflechtung unentschlüsselbarer Zusammenhänge hineinzuziehen vermag. Wenn, wie 

Duchamp erklärt, ‘ein Werk vollständig von denjenigen gemacht wird, die es betrachten‘, dann 

findet eine Veränderung in der Kunst nicht dadurch statt, dass Künstler neue, andere Werke 

schaffen, sondern dadurch, dass diejenigen, die die Werke betrachten, dies auf eine neue Weise 

tun.158

 

 

 

 

Und eben dazu veranlasst Duchamps Objekt. Die im Großen Glas geforderte Modifikation 

rezeptiver Bezugsnahme durch den Einsatz von Paratexten und Selbstzitaten159 verlangt erstens 

die Einbeziehung einer Reflexion auf die werkkonstitutive Funktion der Paratexte und zweitens 

die Erkenntnis und die Wahrnehmung der eigenen Partizipation, die durch diese Funktion 

eingeleitet werden. 

Die von Kemp übernommene literaturwissenschaftliche Definition der Leerstelle eines Werkes 

als „Besetzbarkeit einer unbestimmten Systemstelle im Text durch die Vorstellung des 

Lesers“160, exemplifiziert diese Partizipation des Betrachters am Kunstprodukt.  

 

Duchamp fordert den Betrachter ebenfalls mittels des Paratextes auf, mit seiner eigenen 

Vorstellung und aus seinem eigenen Vorwissen heraus am Werk mitzuarbeiten, das heißt die 

Leerstellen des Kommunikationsangebots, die das Werk offeriert, selbstständig zu schließen. Je 

größer die Leerstelle, die Informationslücke oder der Mangel an Zeichen, desto stärker die 

Imaginationsleistung, die freie Ergänzung der Information, der ‘kreative Prozess‘ zwischen Werk 

und Publikum, wie Duchamp es formuliert.161

Letzlich ist eine befriedigende Auflösung dennoch nicht möglich. Das Werk ist voller offener 

Anschlüsse und kann von seinem Betrachter auf unendlich viele Weisen in der Vorstellung 

ergänzt oder komplementiert werden. 

 

Doch die Offenheit des Großen Glases, das sei hier betont, betrifft keineswegs nur die inneren 

Rezeptionsvorgaben allein. 

Vielmehr bezieht diese Offenheit die Braut, die Junggesellen, die Schokoladenmühle und die 

übrigen Teile der komplizierten Maschinerie im Kontext ihrer Umgebung mit ein: Nicht nur ihre 

Bedeutung und ihr Sinn hängen vom jeweiligen Rezipienten ab, sondern auch die perzeptive 

Gestalt baut sich im Wechselspiel mit der Umgebung, im aktuellen Wahrnehmungserlebnis 

immer wieder neu, immer wieder anders auf. 



 58

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Der materielle Werkcharakter, den es gleichwohl besitzt, setzt der Offenheit gewisse Grenzen. 

Die gegebene Präsentation und Realisation des Glases ergibt sich durch die wechselnden 

Betrachter, durch die sich immer wieder neue Ansichten des Ortes ergeben. Das kann ebenfalls 

als ein deutlicher Hinweis auf die Funktion des Rezipienten bei der Konstitution des 

künstlerischen Werkes gedeutet werden.162

Gerade im Zusammenspiel der während der Betrachtung des Werkes erlebbaren Plastizität 

offenbart sich der für jede Rezeption von Kunst zu konstatierende produktiv-konstitutive Anteil 

des Betrachers.163

 

Dass der Betrachter einen aktiven Anteil an der Bildung und Umbildung von Bedeutung hat, 

indem er ein künstlerisches Artefakt immer wieder neu zum ästhetischen Objekt konkretisiert, 

gehört zu den Grundlagen der Rezeptionsästhetik. In der Moderne ist diese allgemeine 

Voraussetzung eines produktiven Verstehens von ‘offenen‘ Kunstwerken jedoch mehr und mehr 

explizit geworden. Vom Rezipienten werden poetische Eigenleistungen erwartet, die über eine 

kontemplative Passivität hinausgehen.164
 Der Betrachter wird zum kreativen Teilnehmer und 

Mitgestalter des Werkes. Er muss seinen Zuschauerstatus aufgeben, um in eine Interaktion mit 

dem Kunstwerk zu treten. Dieser Ansatz beruft sich auf ein Hervorrufen der Erfahrungen des 

Rezipienten.165

 

Oskar Bätschmann räumt in seinem Aufsatz „Der Künstler als Erfahrungsgestalter“ ein, dass das 

rezeptionsästhetische Dreieck zwischen Künstler, Werk und Betrachter einen neuen fruchtbaren 

Ansatz für die Kunstgeschichte darstellt, aber gleichzeitig treten neue Relationen zwischen den 

Protagonisten hervor, die für ihn im Werk Marcel Duchamps ihren Anfang finden.166  

Es handelt sich also nicht mehr nur um die hegelianische These, dass Kunstwerke des 

Betrachters bedürfen, um ‘zu leben oder Selbstbewusstsein‘ zu erhalten.167 Vielmehr wird von 

dem Rezipienten erwartet, dass er den genussvollen kontemplativen Betrachterstatus aufgibt 



 59

zugunsten einer Interaktion mit den Installationen oder Objekten. Wagen die Betrachter diesen 

Schritt werden sie durch die inneren und äußeren Rezeptionsvorgaben in einem neuen 

Erfahrungsgehalt beeinflusst.168

 

 

 

 

 

 

 

 

Als Beispiel nennt Bätschmann das kleine Glasbild von 1918 [Abb. 26], das nicht nur durch seine 

Materialität in direkter Nähe zur Genese des Großen Glases angesiedelt werden kann. Diese 

Arbeit auf durchsichtigem Glas versieht Marcel Duchamp während eines mehrmonatigen 

Aufenthalts in Buenos Aires mit der auf einem metallenen Streifen geschriebenen 

Betrachteranweisung, die den Rezipienten dazu auffordert: „À regarder (l’autre côté du verre) 

d’un oeil, de près, pendant presque une heure“. Duchamp macht den Betrachter durch die 

Aufforderung des eingeschriebenen Titels darauf aufmerksam, dass das Werk erst durch dessen 

aktives Teilnehmen entsteht. Zugleich appelliert der Paratext an den Voyerismus des 

Rezipienten.169

 

Lässt man die vielen Interviews und Gespräche Duchamps noch einmal Revue passieren, 

entdeckt man darunter einen bemerkenswerten Komplex von Äußerungen, in denen Duchamp 

das Verstehen seiner selbst sowie das Verstehen dessen, ‘was der Geist eigentlich macht‘, an 

den Horizont seiner Untersuchungen und Interessen stellt.170 Richtet der Künstler seine 

Zielsetzung auf eine Kunst im ‘Dienste des Geistes‘, dann können seine Kunstwerke als Träger 

für Gedanken oder als Indikatoren mentaler Prozesse angesehen werden. 

Die Äußerungen vermitteln darüber hinaus, dass für Duchamp nicht nur das Machen von 

Kunstwerken, sondern auch das Spielen von Schach die exponierten Mittel sind, den Geist zu 

verstehen. Das Schachspiel ist für ihn die sichtbare Mechanik des eigenen Geistes und vor allem 

dessen des Gegners.171 Er spricht von der Unbegrenztheit des menschlichen Geistes, die er mit 

seinen Werken aufzeigen will und die sich jenseits von Verstand und Logik erstrecke. 172

 

In der Manier gesprochen lässt sich zweierlei feststellen, um den Geist arbeiten zu sehen. Zum 

einen die Konstruktion173 des Künstlers und zum anderen die Reaktionen und Interpretationen 

des Betrachters. Ein zentrales Thema des Großen Glases ist demnach das Verhältnis zwischen 

Kunst und Rezipienten, das Verhalten des Betrachters zur Kunst. 



 60

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5.3. Ergebnisse 

 

 

Das Prinzip des Paratextes als Rezeptionslenker des Betrachters, das bereits für Duchamps 

Malerei und seine Ready-mades festgestellt werden konnte und deren Sinn sich zunächst nicht 

mit Hilfe des Titels aufdecken lässt, führt zu einem Bedürfnis der Entschlüsselung durch den 

Betrachter. 

Diese Tatsache ist bereits in den vorangegangenen Untersuchungen zu Tage getreten. Der Titel 

des Werkes Pharmacie verweist zwar ohne Zweifel auf eine Apotheke, im Bild ist jedoch nichts 

davon zu erkennen. Es gibt nichts zu entziffern, die Darstellung nähert sich, wie Duchamp sagt, 

einem Diagramm.174

 

Wenn sich die Ready-mades als besonders geeignet erweisen, die inhaltlichen Komponenten 

des Paratextes und die daran angebundene Funktion im Sinne einer ‘Offenheit‘ des Kunstwerks 

zu erläutern, so ist es möglich, beim Großen Glas noch einen Schritt weiterzugehen und sowohl 

die formalen Aspekte des Titels wie auch seine inhaltlichen unter dem Komplex der 

Betrachterfunktion zusammenzuführen. 

Ausgehend von Erkenntnissen über das Zusammengehen oder Nicht-Zusammengehen von 

Werk und Titel, beginnt Duchamp auf die kategoriale Fremdheit zwischen Schrift und Bild 

bestimmte Strategien in Bezug auf die Arbeit des Betrachters aufzubauen.  

Im Großen Glas ergibt sich dazu ein ganzes Geflecht möglicher Verbindungen, deren Reiz darin 

besteht, dass der Betrachter die nicht ausformulierten Anschlüsse selbst herzustellen beginnt. 

Angesichts des temporären logischen Informationsentzugs steigern sich die Suggestionswirkung 

des Titels und die Details der Grünen Schachtel. Diese mobilisieren wiederum die Vorstellung 

von möglichen Lösungen und die Paratexte bewirken dann, „dass der Betrachter die 

Lebendigkeit der erzählenden Geschichte nahezu selbst zu produzieren [...]“175 versucht.  



 61

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Doch die Sinnfixierung durch logische Anschlüsse entzieht sich ihm permanent – ohne jedoch 

den Rezipienten der bloßen Negativität zu überlassen. Viemehr wirkt dieses Wechselspiel 

zwischen beiden Seiten produktiv – geben doch die Paratexte Sinnmomente an die Hand, die 

dazu ermutigen, weiter zu suchen und andere Zugangsformen zu wählen. 

Letztlich gelingt es jedoch nicht mittels der inneren Vorgaben von Titel und Schachtel einen 

befriedigenden narrativen Anschluss an die Darstellung des Großen Glases zu finden. Die 

Geschichte lässt sich nicht stringent erzählen und nach einigen Mühen steht der Betrachter vor 

einer unabschließbaren Erzählung.176  

Der Titel und die Grüne Schachtel lenken damit nicht nur die Kommunikation im und mit dem 

Werk fehl, sondern sparen „nicht nur die Anschließbarkeit im Text, sondern die Anschließbarkeit 

des Textes an die Erfahrungsgeschichte des Betrachters“ aus.177 Damit herrscht nach den 

Gesetzen der Verständlichkeit und der Spannung ein Bruch.  

 

Im Gegensatz zur Ausdeutung der Leerstelle nach Wolfgang Kemp, die dem Betrachter 

ermöglicht, die Geschichte letztendlich aufzulösen und einen Sinn zu filtrieren, läuft dies bei dem 

Versuch an das kulturelle Wissen des Betrachters anzuschließen und die Paratexte im Werk 

Marcel Duchamps als Lückenschließer zu verwenden, fehl. 178

Statt gläubiger Kontemplation öffnet sich vielmehr ein weites Feld zum „freien Spiel“ mit 

verschiedenen Interpretationen und Assoziation und es scheint Duchamps Anspruch zu erfüllen, 

eine ‘Kunst im Dienste des Geistes‘ zu schaffen. Dies gleicht der Aktivität des Geistes im Spiel, 

auf die auch Ingeborg Heidemann in ihrer Bestimmung der offenen Determination verweist, denn 

„die Bestimmtheit eröffnet ‘Sprünge‘ für das Denken und Handeln, die verständlich werden am 

Beispiel des Kindes, das vor- und zurückläuft: das Ziel ist nicht das Ankommen, sondern das 

‘Unterwegssein‘“.179 In der Tat zeigt sich hier, dass die Neigung zu einer zyklischen Bewegung 

„das Aufsuchen eines Wechsels von Spannung und Lösung [darstellt], der in vielen 

Wiederholungen abrollt“.180



 62

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dadurch entsteht eine Vielzahl von Brüchen. Umberto Eco hat aus semiotischer Perspektive 

Kunstwerke mit einer Vielzahl an Leerstellen unter dem Begriff des „offenen Kunstwerks“ 

subsumiert und sie „als Vorschlag eines Feldes interpretativer Möglichkeiten“ verstanden.181  

Die Begriffe Leerstelle und Offenheit scheinen hier aus unterschiedlichen Perspektiven ein 

durchaus ähnliches Phänomen im Großen Glas zu umschreiben: Während „Leerstelle“ oder 

„Unbestimmtheitsstelle“ das Problem aus der Sicht des Künstlers zu fassen versuchen, welcher 

eine Position gezielt unvollendet belässt, beschreibt hingegen „Offenheit“ dasselbe seitens der 

Rezeption, wenn der Betrachter einem Feld interpretativer Möglichkeiten gegenüber steht. 

Eben durch die Spannung zwischen Titel und Darstellung ergeben sich eine Vielzahl von 

Deutungsmöglichkeiten. Die naheliegenste ist sicherlich, die Elemente des Glases zu 

identifizieren, sie über ihre Funktionen mit Hilfe der Grünen Schachtel zu verketten und auf 

dieser Suche quasi als Bebilderung einer Geschichte zu verstehen.182 Mit diesen Überlegungen 

ist der Rezipient in das Werk eingestiegen und hat die strukturellen Analogien zwischen der 

ästhetischen Reflexion und einer möglichen erotischen Bezugsnahme selbst hergestellt. 

 

Hier haben sich nun die Grenzen der inneren Rezeptionsvorgaben der Kempschen These von 

Leerstelle, Identifikationsträger und Perspektive auf die paratextuelle Funktion des Titels 

erweitert.183 Der Titel ist im Gegensatz zu seinen klassischen Vorläufern sehr wohl als eine 

bildimmanente Determinante im Werk Marcel Duchamps zu betrachten, welche die 

Werkintention im Rezeptionsbewusstsein des Empfängers aktualisiert.184  

 

Es ist nicht von der Hand zu weisen und Duchamps eigenen Aussagen sind unmissverständlich, 

dass das Große Glas auf den Betrachter angelegt ist, seine Haltung und geistige Aktivität fordert. 

Dazu tragen sowohl der Titel als auch die Grüne Schachtel bei. Der Titel ist damit als eine 

Rezeptionsvorgabe zu betrachten, der in seinem Status als Paratext als eingefügte Form in dem 



 63

Werk und durch seinen unentschlüsselbaren Inhalt eine implizite Betrachterfunktion im Werk 

generiert. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VI. Zusammenfassung 

 

 

Insgesamt ergibt die Analyse des Paratextes in Form des Titels und sein Gebrauch wichtige 

rezeptionssteuernde Funktionen, die einer bloßen Etikettierung des Werkes zugunsten einer 

komplexen dynamischen Verbindung zwischen Titel und Werk weichen.  

Dieser Befund bestätigt unsere Ausgangsthese: Die subsidiären Titel in den Werken Marcel 

Duchamps haben die Aufgabe, eine der Rezeption der Bilder vorangehende Kommunikation 

zwischen dem Werk und dem Betrachter herzustellen und zu steuern, um den Darstellungen zu 

einer den Intentionen seines Senders entsprechenden Aufnahme in die Welt des Diskurses zu 

verhelfen.  

Das Ziel des Paratextes, die Interaktion mit dem Rezipienten des Werkes, ist damit erreicht. Der 

Titel schafft einen semantischen Raum, in dem das Werk, bzw. ein Teil davon in seiner 

paratextuellen Vertretung sprechen und sich dem Rezipienten präsentieren kann. 

Der von Marcel Duchamp konsequenterweise als ‘unsichtbare Farbe‘ verstandene, den 

Gegenstand zwar bedeutende, aber auch wieder verstellende Titel der Bilder und Objekte, ist ein 

Anzeichen für die Bindung des Werkes an die Erfahrung und das Wissen des Betrachters. Er ist 

damit Vorbote der Deutungsarbeit des Rezipienten, die Duchamp in seinen Werken fordert. 

 

Trotz seiner Kürze und Rätselhaftigkeit agiert der Titel als ein perfider Verführer, der unsere 

Wahrnehmung und Deutung in bestimmte Bahnen lenkt, ohne dass wir uns dessen bewusst sein 

müssen. Duchamp hat den Titel und die Beschriftung, und damit die Einwirkungsmöglichkeiten 

des Paratextes als Überwölbung und Manipulation seiner Werke funktionalisiert. 

 



 64

Duchamps Werke sind Denkfiguren und Außerkraftsetzungen des alltäglichen Funktionalismus. 

Dem Ziel der Störung und der Lähmung des funktionalen Denkens dient ebenso die verkehrte 

Lage der Gegenstände im Raum – die Schneeschaufel schwebt von der Decke, die 

Schreibmaschinenabdeckung steht auf einem Pfosten – wie die funktionale Entfremdung durch 

die Hinzufügung ‘falscher Titel‘, die in Form von Wortspielen und Widersinnigem die 

Wahrnehmung der Gegenstände in ein neues Assoziationsfeld führen. 

In den Ready-mades löst Duchamp den praktisch-industriellen Sinn der Gegenstände in Unsinn 

auf und belässt es bei der so geschaffenen Unentschiedenheit. „Stets spielt Magie hinein“, so 

erläutert er seine Objekte, „die Verfremdung des Gegenstandes erzeugt immer einen 

rätselhaften Zauber“.185

 

 

In seinem fragmentarisch gebliebenen Großen Glas hebt er die Beigesellung von Werk und 

Paratext auf den höchsten Sockel – nicht zuletzt auch, um das ihm so unsympathische 

‘Netzhaut-Moment‘, den ausschließlich optischen Zugang in der Rezeption, zu unterwandern. 

Nur über die Nutzbarmachung von Gesetzen in der Beziehung von Werk und Titel und über den 

Blick für Gesetze der Rezeption führt der Weg zu seinem Werkbegriff ‘im Dienste des Geistes‘. 

Neben dem Untergraben der Vorstellung, was ein Titel ist, versucht Duchamp als Autor seiner 

Werke durch die Dissoziation von Titel und Werk die geistige Haltung des Rezipienten in seiner 

Kunst zu simulieren und verweist auf die Notwendigkeit einer impliziten Betrachterfunktion.  

 

Die Grundlegung des Paratextes mithilfe der Definition von Gérard Genette bietet die Möglichkeit 

den Titel theoretisch auf seine formale und inhaltliche Ausformung zu untersuchen. Der 

Übergang zur Kempschen Rezeptionsästhetik und die Frage nach einer impliziten 

Betrachterfunktion ergibt sich daraus als logische Konsequenz, denn in der von Genette 

festgelegten Relation von Paratext und Bezugsobjekt ergibt sich eine rezeptionssteuernde und 

appelierende Funktion durch den Titel. Dennoch reichen Gennettes Untersuchungen nicht aus, 

den Titel aus kunstwissenschaftlicher Sicht auf seine Funktion hin zu überprüfen, die der 

Prämisse standhalten den konstitutiven Anteil des Betrachters am Kunstwerk zu überprüfen. 

 

Duchamp, der mit dem formalen und inhaltlichen Einsatz des Titels auf den 

erkenntniskonstituierenden Prozess des Betrachters verweist, markiert mit dieser Haltung eine 

einzigartige Stellung in der Kunst der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Zeitgleiche 

Kunstrichtungen, Kunstströmungen und Gruppierungen rücken vornehmlich das Interesse an 

bildimmanenten Problemen in den Vordergrund.  

Ein solches Spiel mit der Titelgebung eines Kunstwerks wie es Marcel Duchamp betreibt, ist eine 

gezielte Kritik an der Abhängigkeit der klassischen Ordnung vom ‘Herrschaftsakt des 



 65

Bennenens.‘ Den Namen und damit den Titel eines Werkes in Frage zu stellen, bedeutet auch, 

die Passivität der Beziehung zwischen Wort und Bild in Frage zu stellen, die bis zur Moderne die 

Malerei und Bildhauerei prägte. 

Es ist in dieser Studie deutlich geworden, dass der Paratext mit seiner Form, seinem Inhalt und 

seiner rezeptionslenkenden Funktion als unabdingbare Komponente für die Bedeutung der 

Werke von Marcel Duchamp zu betrachten ist und übergreifend auch in die Rezeptionsforschung 

zur „Macht des Bildes über den Betrachter“186 miteinbezogen werden muss. 

 

 

 

 

 

                                                           
1 Marcel Duchamp zit. in Laurence S. Gold, A Discussion of Marcel Duchamp’s View on the Nature of Reality and 
Their Relation to the Course of His Artistic Career“. Senior Thesis, Princeton University, 1958, S.viii-ix.  
2 Arnold Gehlen hat als einer der ersten auf die „Kommentarbedürftigkeit“ der modernen Kunst aufmerksam gemacht 
und auf die spezifische Funktion der Kommentarliteratur hingewiesen. Gehlen stellt die Kommentarliteratur ins 
Bezugsfeld der Legitimationsproblematik neuer Kunstformen. Die Akzeptierung des Kommentars als Bestandteil der 
innovativen Kunst fordert einen neuen Kunstbegriff, der sowohl die Erscheinung des Werks und seine Konzeption als 
auch Produktion und Rezeption als kontextuelle Einheit versteht. Vgl. Gehlen, Arnold, Zeit-Bilder. Zur Soziologie und 
Ästhetik der modernen Malerei, Frankfurt am Main, 1960. 
3 Belting, H., Das Kleid der Braut. Marcel Duchamps „Großes Glas“ als Travestie des Meisterwerks, in: Nach der 
Destruktion des ästhetischen Scheins. Van Gogh, Malewitsch, Duchamp. Hrsg. v. M. Bachmeyer, u.a., München 1992, 
S. 70-91. 
4„Paratextualität ist die im allgemeinen weniger explizite und weniger enge Beziehung, die der eigentliche Text im 
Rahmen des von einem literarischen gebildeten Ganzen mit seinem Paratext unterhält: Titel, Untertitel, Zwischentitel, 
Vorworte, Nachworte, Hinweise an den Leser, Einleitungen usw.; Marginalien, Fußnoten, Anmerkungen, Motti; 
Illustrationen; Waschzettel, Schleifen, Umschlag und viele andere Arten.“ Vgl. Genette, G., Paratexte. Das Buch vom 
Beiwerk des Buches, Frankfurt, New York 1989; Originalausgabe: Seuils, Paris 1987, S. 11. 
In seinem Bemühen um texttheoretische Allgemeingültigkeit unterscheidet Genette nicht deutlich zwischen der enger 
gefassten Konzeption der Paratextualität und der weiter gefassten Konzeption der Intertextualität. Bereits in seiner 
Arbeit „Palimpseste“ von 1982 nimmt Genette eine Kategorisierung des Feldes der Intertextualität vor, die in seiner 
Terminologie Transtextualität heißt. Darunter fasst Genette „alles, was einen Text in eine manifeste oder geheime 
Beziehung zu anderen Texten bringt“. Vgl. Genette, 1982-1993, S. 9. – Vgl. zur Intertextualität allgemein Stierle, K., 
Werk und Intertextualität, in: ders. [Hrsg.], Das Gespräch. Poetik und Hermeneutik 11, München 1984. – Vgl. Broich, 
U. [Hrsg.], Intertextualität. Formen, Funktionen, anglistische Fallstudien, Tübingen 1985. – Zur Anwendung des 
Konzepts in der Kunstwissenschaft: Vgl. u.a. Kemp, W.: Masaccios Trinität im Kontext, in: Marburger Jahrbuch für 
Kunstwissenschaft  Bd. 21. Marburg (Verlag d. kunstgeschichtlichen Seminars d. Philipps Universität) 1986, S. 45f. – 
Vgl. dazu auch Fn. 183 meiner Studie. 
5 Die Bedeutung des Titels für das Werk von Duchamp ist in dem weiten Feld der Duchamp-Literatur nur unzureichend 
untersucht. Zur allgemeinen Thematik der Titel-Werk-Beziehung und der Geschichte der modernen Titel vgl. Yoos, 
Georg E., Die metamorphorische Funktion von Titeln. In: Zeitschrift für Ästhetik und  allgemeine Kunstwissenschaft 
1971, Bd. 16. – Bann, Stephan, The Mythical Conception Is the Name: Titles and Names in Modern and Post-Modern 
Painting, In: Word and Image: A journal of Verbal and Visual Enquiry Nr. 2, April/Juni 1985. – Welchmann, John, 
Invisible Colors. A visual history of titles, Yale University Press, New Haven and London 1997. 
6 In meiner Studie beziehe ich mich vornehmlich auf folgende Literatur: Duchamp, M., Notes and Projects for the Large 
Glass, selected, ordered and with an introduction by Arturo Schwarz. Translated by George H. Hamilton, London 1969. 
– Duchamp, M., The essential Writings, hrsg. v. Sanouillet, M., London 1975. – Marcel Duchamp. Interviews und 
Statements. Gesammelt, übersetzt und annotiert von Serge Stauffer, Stuttgart 1992. – Cabanne, P., Gespräche mit 
Marcel Duchamp, Köln 1972. – Lebel, R., Sur Marcel Duchamp, Paris 1959. – Schwarz, A., The Complete Works of 
Marcel Duchamp, New York 1997. – Daniels, D., Duchamp und die anderen. Der Modellfall einer künstlerischen 
Wirkungsgeschichte der Moderne, Köln 1992. 
7 Diese Untersuchungen lassen sich jedoch nicht nur auf die unterschiedlichen Formen von Text-Bild-Verbindungen in 
der Avantgarde beschränken. Das theoretische Konzept des Paratextes lässt sich auch auf andere Wort-Bild 
Verbindung in der Kunstgeschichte anwenden. Ich denke dabei beispielsweise an deutsche graphische Folgen und 
Zyklen, die aus mehreren Blättern und Bildkompartimenten bestehen und in ihrer Komplexität interferieren. Vgl. dazu 
die Zyklen von Peter von Cornelius Zwölf Bilder zu Göthe’s Faust von 1816, Max Klingers bekannte graphische Zyklen 
der 1880er Jahre oder Moritz Schwinds Märchenzyklen. 



 66

                                                                                                                                                                                             
8 Zur Auffassung des Bildtextes als autonome Bedeutungsgröße Vgl. Thürman, F., in: Der Text des Bildes, Hrsg.v. W. 
Kemp und M. Muckenhaupt, Text und Bild. Grundfragen der Beschreibung von Text-Bild-Kommunikationen aus 
sprachwissenschaftlicher Sicht, Tübingen 1986, S. 5ff. – Vgl. Belting, H., Das Bild als Text. Wandmalerei und Literatur 
im Zeitalter Dantes, in: H. Belting, und D. Blume [Hrsg.], Malerei und Stadtkultur in der Dantezeit. Die Argumentation 
der Bilder, München 1989. 
9 Genette, 1987, S. 12f.  
10 Ebd., S. 67. Der Titel von Kunstwerken ist an das selbe Sprachsystem gebunden wie der Buchtitel und erweist sich 
wie dieser als ein kulturelles Phänomen mit vielfältigen Traditionssträngen und individuellen Ausformungen. Die 
literaturwissenschaftlichen Studien von Arnold Rothe, Der literarische Titel, Funktionen, Formen, Geschichte, Frankfurt 
a. Main 1986 und Leo H. Hoek, Le marque du titre. Dispositifs sémiotiques d’une pratique textuelle, Mouton 1981 
bilden die theoretische Grundlage für die Thematik des Buchtitels und seiner Funktionen. Die Ergebnisse von Hoek 
zieht auch Gérard Genette für seine Untersuchung heran, Vgl. Genette, 1987, S. 79. 
11 Ebd., S. 93. 
12 Ebd., S. 79. 
13 „Das hauptsächliche Anliegen des Paratextes, welche ästhetische Absicht auch immer hinzutreten mag, besteht 
nicht darin, im Umfeld des Textes ‘hübsch zu wirken‘, sondern ihm ein Los zu sichern, das sich mit dem Vorhaben des 
Autors deckt. Zu diesem Zweck richtet er zwischen der idealen und relativ unwandelbaren Identität des Textes und der 
empirischen (soziohistorischen) Realität seines Publikums eine [...] Art Schleuse ein, durch der sie ‘auf gleicher Höhe‘ 
bleiben können, oder wenn man lieber will, eine Luftkammer, die dem Leser hilft, ohne allzu große Atemnot von einer 
Welt in die andere zu gelangen.“ Ebd., S. 388f. 
14 Rothe, 1986, S. 11-12. 
15 Ebd., S. 41. 
16 Vgl. Kemp, M., Der Blick hinter die Bilder. Text und Kunst in der italienischen Renaissance, Köln 1997. 
17 Vgl. Kemp, 1986, S. 45-72. Zur Thematik der Kontextualität vgl. auch Bryson, N., Das Sehen und die Malerei. Die 
Logik des Blickes, München 2001 und Belting, H., Das Werk im Kontext, in: ders., Kunstgeschichte. Eine Einführung, 
6. Aufl., 2003, S. 229-246. 
18 Oft werden auch beide Sprachen, die attributive und die textuelle nebeneinander benutzt: der Heilige ist mit seinem 
Attribut versehen und doch wird sein Name oder ein biblischer Text auf das Bild geschrieben. Diese ‘inscriptio‘, die in 
der Grafik des 15. Jahrhunderts häufig für die Benennung eines Kunstwerks von entscheidender Bedeutung ist, 
unterliegt im frühen Mittelalter einer kontemplativ-religiösen Funktionalisierung. 
19 Dieses Bestreben der Druckgrafik als eigenständiges Medium akzeptiert zu werden, betont auch Frank Büttner in 
seinem Beitrag „Thesen zu Bedeutung der Druckgraphik in der italienischen Renaissance“. Vgl. Büttner, F., Thesen 
zur Bedeutung der Druckgraphik in der italienischen Renaissance. In: R. Stella [Hrsg.]: Druckgraphik – Funktion und 
Form, München / Berlin 2001, S. 13.  
20 Denkt man beispielsweise an das Emblem, wird deutlich, dass es sich bei dem mit der Pictura verbundenen Texten 
der Inscriptio und Subscriptio nicht um Titel handelt. Die Inscriptio gibt eine aus dem Bild abgeleitete Devise an, eine 
knappe Sentenz, eine sprichworthafte Feststellung oder ein lakonisches Postulat als Reflex auf das Abgebildete. Die 
unter dem Bild stehende Subscriptio erklärt das im Bild Dargestellte und filtriert aus dieser Bilddeutung häufig eine 
allgemeine Lebensweisheit oder Verhaltensregel. Dennoch, und das ist ein durchaus interessanter Punkt, sollen beide 
so etwas wie eine Rätsellösung des im Bilde Dargestellten mittels des Mediums der Sprache leisten. Damit wird das 
durch die Pictura visuell Dargestellte durch die Inschriften semantisch erweitert. Dem Bild wohnt mit anderen Worten 
neben seiner reinen Darstellungsfunktion ein rätselhafter, enigmatischer Charakter inne, welche eine Deutung durch 
das Wort verlangt. Das Bild bedeutet, pointiert gesagt, immer mehr, als es zeigt. Eine Feststellung, die auch für unsere 
weitere Studie zu Marcel Duchamp von Bedeutung sein wird. – Vgl. dazu Polyvalenz und Multifunktionalität der 
Emblematik. Akten des 5. Internationalen Kongress der Society for Emblem Studies, hrsg. v. W. Harms, Franfurt am 
Main, 2002 und besonders darin „Das Emblem als offenes Kunstwerk“ v. R. Zymner, S. 9-25. 
21 Die niederländische Malerei des 17. Jahrhunderts bietet dafür zahlreiche Beispiele: Hendrik van der Burch: Das 
zurückgewiesene Glas Wein; Gerard Dou: Der Quacksalber. Der Rokokokünstler versieht seine Darstellungen aus der 
galanten Gesellschaft gelegentlich mit einer leicht frivolen Randbemerkung. Titel wie Die Dorfpolitiker von Leibl 
enthalten einen toleranten Blick auf Spießigkeit und geistige Enge.  
22 Vgl. Welchman, J., Titles and the History of Art: Beginnings, in: ders., Invisible Colors. A Visual History of Titles, 
London 1997, S. 1-13. 
23 Vgl. ebd., S. 3f.; – Vgl. Bätschmann, O., Ausstellungskünstler. Zu einer Geschichte des modernen Künstlers, in: 
Kultfigur und Mythenbildung. Das Bild vom Künstler und sein Werk in der zeitgenössischen Kunst, hrsg.v. M. 
Groblewski u. O. Bätschmann, Berlin 1993, S. 13. 
24 Welchman, 1997, S. 121. 
25 Eine weitere Form der Unterscheidung sind äußere Beziehungen, mit denen man ein Werk identifizieren kann: Der 
Auftraggeber, z.B. Albrecht Dürers Heller Altar oder Tizians Madonna des Hauses Pesaro, der Ort, für den das Werk 
geschaffen wurde: Tizians Venus von Urbino oder der Aufbewahrungsort: Apoll von Belvedere oder Michelangelos 
Pietà Rondanini. Bilder, die auf ein breites Publikum besonders ansprechend wirkten, erhielten im Laufe der Zeit 
volkstümliche Namen: Raffaels La Velata, Parmigianinos La Bella oder Tizians Der Mann mit den seegrünen Augen.  
26 Viele Künstler haben in der Vergangenheit Bild und Rahmen als Einheit verstanden. Häufig sind die klassischen 
Paratexte mit einem Schild auf dem Rahmen befestigt oder als integraler Teil in ihn eingeschnitzt. Die 
Rahmengestaltung und damit auch der Position des Paratextes war von den Künstlern intendiert, was sich daran zeigt, 
dass die Künstler Bild und Rahmen zu einem Werk verbanden. Die Künstler betrachten den Rahmen als 
unabdingbares Element der Bildpräsentation: Vgl. dazu Mendgen, E., In Perfect Harmony. Bild und Rahmen 1850 – 
1920, Ausst.-Kat. Van Gogh Museum/Kunstforum Wien, 31. März – 25. Juni 1995, Amsterdam 1995. 



 67

                                                                                                                                                                                             
27 Carravagio, Enthauptung des Täufers, 1608, Öl auf Leinwand, 207 x 147 cm, Valetta, Johannes-Kathedrale.  
28 Weitere Beispiele für diese Art der Signatur finden sich beispielsweise bei Antonio Pollaiuolos Kupferstich Kampf der 
nackten Männer (1470-75) oder Albrecht Dürers Adam und Eva (1507). In beiden ist die Signatur auf einer Tafel in die 
Komposition eingearbeitet. Vgl. Chastel, A., L’art de la Signature, Revue de l’art 26, 1974. 
29 Svetlana Alpers widmet dem Thema der Schrift in ihrem Werk „Kunst als Beschreibung“ ein ganzes Kapitel. Vgl. 
„Der Blick auf die Wörter: Die Darstellung von Texten in der holländischen Kunst", in: dies., Kunst als Beschreibung: 
holländische Malerei des 17. Jahrhunderts, Köln 1985, S. 287-365. 
30 Ebd. S. 304. 
31 Ebd. S. 302. 
32 Vgl. Dörstel, W., Augenpunkt, Lichtquelle und Scheidewand. Die symbolische Form im Werk Marcel Duchamps 
unter besonderer Berücksichtigung der Witzzeichnungen von 1907 bis 1910 und der Radierungen von 1967/68, Köln 
1989.  
33 Marcel Duchamp, Akt, eine Treppe hinabsteigend, 1911, Öl auf Leinwand, 96,7 x 60,5 cm. Philadelphia Museum of 
Art. The Louise and Walter Arensberg Collection. Schwarz Abb. 239. 
34 Der Titel Ma Jolie (Frau mit Gitarre) mit dem in Klammern stehenden Zusatz lässt sich in der Picasso-Literatur 
zurückverfolgen. Es ist also davon auszugehen, dass der Zusatz, der letzlich zur Identifizierung der Frauenfigur führt, 
nicht nachträglich hinzugefügt wurde, sondern von Picasso intentional gewählt wurde. 
35 Zur Entwicklung der Technik des papiers collés vgl. Wescher, H., Die Geschichte der Collage, 1974. – Vgl. 
Waldman, D., Collage und Objektkunst vom Kubismus bis heute, Köln 1993. 
36 Auch Kurt Schwitters benutzt die Sprache um auf die Realitätsfragmentarität in seinen Werken zu verweisen. 
Nutzen die Kubisten eingefügte Buchstaben um im ästhetischen Raum des Bildes einen bestimmten formalen 
Anspruch zu erfüllen, benutzt Schwitters seine collagierten Elemente um soziale und politische Kritik zu üben. – Vgl. 
zur Thematik der Integration von Realitätsfragmenten in Kunstwerken: Wissmann, J., Collagen oder die Integration von 
Realität im Kunstwerk, in: Immanente Ästhetik – Ästhetische Reflexion. Lyrik als Paradigma der Moderne. Hrsg.v. W. 
Iser, München 1966, S. 327-360. 
37 Vgl. zur Plakatkunst und ihre Rezeptionswirkung: Henatsch, M., Die Entstehung des Plakates. Eine 
rezeptionsästhetische Untersuchung, Hildesheim 1994. Der Autor untersucht in dieser Abhandlung die Strukturen und 
Wirkungsweisen des Plakates, die den Betrachter aktivieren. 
38 Kahnweiler, H., Der Weg zum Kubismus [1920], Stuttgart 1958, S. 62. 
39 Als Beispiel soll das 1912/13 entstandene Bild Dynamismus eines Automobils von Luigi Russolo dienen. 
40 Vgl. dazu auch Meseure, Anna, In Other Words. Wort und Schrift in Bildern. Ausst.-Kat. Museum am Ostwall 
Dortmund, 10.9 – 15.10.1989, Stuttgart 1989. 
41  Marcel Duchamp 1954, zit. n. Pierre Cabanne, S. 105. 
42 Marcel Duchamp 1915, Notiz aus der Grünen Schachtel. 
43 Diesen inkorporierten Text habe wir bereits als den ‘Text des Bezugsobjekts‘ charakterisiert. Siehe Punkt 3.1. dieser 
Studie. 
44 Festzuhalten gilt, dass auf der pragmatischen Ebene alle drei Aufgaben in jeder paratextuellen Botschaft 
koexistieren. Die drei Hauptaufgaben des Paratextes, die sich auf seinen Inhalt beziehen, Bezeichnung, Beschreibung 
und Werbung sind nicht voneinander abtrennbar, sondern bilden ein verschachteltes Konglomerat. 
45 Duchamp äußert dazu: „I bought a cheap reproduction of a winter evening landscape, which I called Pharmacy after 
adding two small dots, one red and one yellow, in the horizon. [...] It was around that time that the word „Readymade“ 
came to my mind to designate this form of manifestation. The choice was based on a reaction of visual indifference 
with at the same time a total absence of good or bad taste.“ Vgl. Marcel Duchamp. Die Schweriner Sammlung, hrsg.v. 
K.v. Berswordt-Wallrabe, Stuttgart 2003, S. 54. 
46 Schwarz, 1997, S. 597. 
47 Die Objekt-Montage Bicycle Wheel wird im allgemeinen als erstes Ready-made geführt. Dieses Werk trägt jedoch 
keine Inschrift und war über längeren Zeitraum hinweg als Inspirationsquelle in Duchamp Studio plaziert. Duchamp 
sagt selbst: „It still had little to do with the idea of the Ready-made.” Vgl. Schwarz, 1997, S. 588. Vielmehr gehört diese 
Montage von einem Fahrradrad auf einem Holzschemel nach Ulf Linde direkt in den Konstruktionszusammenhang des 
Großen Glases und dient damit als Modell für einen der Apparate. Vgl. Linde,U., Le Roue de Bicyclette, in: L’Oeuvre 
de Marcel Duchamp. Ausst. Kat. Musée National d’Art Moderne, Paris 1977, S. 35-42. 
48 Ruft man sich beispielsweise Duchamps Ready-made Fountain ins Gedächnis, ist die Übereinstimmung des Aktes 
der Betitelung nicht von der Hand zu weisen. Zu der Einflussnahme Duchamps auf die dadaistische Objektkunst Man 
Rays vgl. Ausst.Kat. New York Dada. Duchamp. Man Ray. Picabia, Städtische Galerie im Lenbachhaus; München; 15. 
Dezember 1973 – 27. Januar 1974; hrsg. v. A. Zweite, M. Petzet und G. Adriani. München 1973. 
49 Abb. In: Franze, A., Skulpturen und Objekte von Malern des 20. Jh., S. 106. 
50 Schwarz, A., Man Ray. The Rigour of Imagination, London 1977. 
51 Comte de Lautréamont, Les Chants de Maldoror, Paris/Brüssel 1874, S. 290. Auch die Surrealisten entdecken in 
dieser Formulierung ihr schöpferisches Prinzip der ungewohnten, verblüffenden Kombination alltäglicher, trivialer 
Gegenstände mit rätselhaften Titeln. 
52 Zur Ausstellungsgeschichte und Werkgenese des Ready-mades Fountain vgl. Mann, H., Marcel Duchamp: 1917, 
München 1999. 
53 1917 kann Duchamp eine Reihe von Ready-mades überlicken und schreibt über den ‘Richard Mutt Case‘: „He (the 
artist) took an ordinary article of life, placed it so that its useful significance disappeared under the new title and point of 
view – created a new thought for that object.“ Marcel Duchamp, zit.n. Marcel Duchamp, The Richard Mutt Case. The 
Blind Man 2, Mai 1917, in: Stauffer, S. [Hrsg.], Marcel Duchamp, Die Schriften, Bd. 1, Zürich 1981, S. 228 



 68

                                                                                                                                                                                             
54 Von da an mißt Duchamp neben anderen Aspekten des Ready-mades diesem Punkt immer wieder großen Wert zu. 
Er verweist wiederholt auf die besondere Verbindung von Gebrauchsgegenstand und Titel. So berichtet Arturo 
Schwarz, Duchamp habe ihm erzählt, „that the practice of naming a Ready-made derived from his desire to add a 
verbal color to the object“. Vgl. Duchamp, M. Apropos of Ready-Mades, in: The essential Writings, hrsg. v. Sanouillet, 
M., London 1975, S. 141-143. 
55 Claude Lévi-Strauss, zit.n. Charbonnier, G., Entretiens avec Claude Lévi-Strauss, Paris 1961, S. 97-101. 
56 Ausgehend von der Vorstellung der Bedeutungskonstituierung durch den Kontext sieht Lévi-Strauss das Ready-
made in Analogie zu den Wörtern einer Sprache. „Für sich genommen sind Wörter schwach an Bedeutung, fast leer 
von Bedeutung. Sie bekommen nur eine wirkliche Bedeutung innerhalb eines Kontextes [...] Bei dem Ready-made [...] 
sind es die Sätze, die mit den Objekten gebildet werden, die eine Bedeutung haben und nicht die Objekte selbst – was 
auch immer der Erfinder zu tun intendierte oder sagte.“ Claude Lévi-Strauss, zit.n. Charbonnier, G., ebd. 
57 Vgl. Daniels, D., Duchamp und die anderen. Der Modellfall einer künstlerischen Wirkungsgeschichte der Moderne, 
Köln 1992, S. 177-181. 
58 Darauf hat Duchamp auch selbst verwiesen, als er in einem Interview 1958 sagt: „There is a tension set up between 
my titles and the pictures [...]. The titles add a new dimension, they may be compared to varnish through which the 
picture may be seen and amplified.“ Marcel Duchamp, zit. n. Gold,1958, S. XVIII-IX.  
59 Dada und Surrealismus sind eingehend erforscht, wobei der Rolle der Sprache in der Kunst dieser 
Kunstströmungen besondere Aufmerksamkeit zuteil geworden ist. Siehe u.a. Rubin, W., Dada, Surrealism, and Their 
Heritage, Ausst.-Kat. New York, Museum of Modern Art, 1968. – Gombrich, H., The Image and the Eye: Further 
Studies in the Psychology of Pictorial Representation, Ithaca 1982; ders., Image and Word in Twentieth Century Art, 
In: Word and Image: A journal of Verbal and Visual Enquiry Nr. 3, Juli/September 1985, S. 213-241. Die neuere 
Literatur zu diesem Thema ist überwiegend semiotisch, strukturalistisch oder poststrukturalistisch ausgerichtet und 
einem Verständnis von Sprache und Diskurs verpflichtet. Vgl. u.a. Foucault, M., Dies ist keine Pfeife, hrsg. und mit 
einem Nachwort von Walter Seitter, München 1974 und Bryson, N., Das Sehen und die Malerei. Die Logik des Blickes, 
München 2001. 
60 „Es genügt nicht einen Gegenstand zu schaffen, es genügt nicht, daß er ist. Wir müssen beweisen, daß er durch 
irgendeinen Kunstgriff, im Zuschauer den Wunsch, ja die Notwendigkeit zu erwecken vermag, ihn zu sehen.“ Paul 
Nougé zit.n. Balakin, A., Literary Origins of Surrealism, New York 1947, S. 175. 
61 Für die in diesen Bildern praktizierte Konfrontation von Dingen und Wörtern muss man meiner Ansicht nach 
beachten, dass Magritte in seiner künstlerischen Tätigkeit jahrelang als Werbegrafiker tätig war [in der Werbegrafik hat 
die Zusammenstellung von bildlichem Gegenstand und Schrift ihren natürlichen Ort], wo er für viele seiner Aufträge ein 
aussagekräftiges Wort-Bild entwerfen musste. Hier hat Magritte sicherlich erkannt, dass die Aufmerksamkeit des 
Betrachters am besten durch paradoxe Korrelationen ausgelöst wird. Vgl. zu Magrittes langjähriger Arbeit für 
Plakatentwürfe und die Illustration von Notenheften, Roque, G., Ceci n’est pas un Magritte: Essai sur Magritte et la 
publicité, Paris 1983. 
62 Der Begriff des Mysterium, das Rätselhafte wird für Magritte Mitte der 20er Jahre zum Schlüsselbegriff seiner Kunst, 
den er wiederholt auch zur Deutung der Sprachbilder benutzt. Vgl. Magritte, R., Sämtliche Schriften. Hrsg. v. A. 
Blavier. Übers. v. Chr. Müller und R. Schiebler, München 1981, S. 101. 
63 Das Wort-Bild wird zum Mittel, mit dem sich die bildenden Künstler des Dadaismus und Surrealismus der Sprache 
nähern konnten. Sie fanden in der Literatur eine Tradition des Visuellen, der sie nachspüren konnten. Zu den 
Sprachbildern im Dadaismus und Surrealismus und im speziellen bei Magritte siehe Schreier, C., René Magritte, 
Sprachbilder 1927-1930, Hildesheim 1985. 
64 „Der Titel La Durée Poignarde ist selbst ein Bild (aus Wörtern), das mit einem gemalten Bild vereint ist“. René 
Magritte zit. n.: Sämtliche Schriften, hrsg. v. André Blavier, 1981, S. 310. Explizit zur seiner Titelgebung siehe 
Schreier, 1985, S. 29. 
65 Darauf verweisst auch Schreier: „Der Titel im Werk Magrittes [...] soll keine Identität des Dargestellten mit einer 
Bezeichnung erzielen, sondern als dem Bild kongruente poetische Ausdrucksform wirken. Dies läßt Bild und Titel als 
autonome Entitäten mit eigener Bedeutung weiterbestehen.“ Schreier, 1985, S. 52.  
66 Vgl. dazu Steinhauser, M., Konvulsivische Schönheit und subversive Gewalt im Surrealismus der 1930er Jahre, in: 
Psychische Energien in der bildenden Kunst, hrsg. v. H. Keaszor, Stuttgart 1994, S. 138-184. 
67 Zur Inschrift siehe Punkt 4.2. 
68 Die Übereinstimmungen mit dem Vorhaben Picabias sind deutlich. Vgl. Punkt 3.2., S. 24, dieser Studie. 
69 Titel, merkt Magritte an, sollen poetisch sein: „Der poetische Titel hat uns nichts mitzuteilen, sondern er soll uns 
überraschen und entzücken.“ Vgl. Magritte, 1981, S. 211. 
70 Marcel Duchamp zit.n. Sanouillet, M. [Hrsg.], Duchamp du signe – Écrits, Paris 1975, S. 105. 
71 „Die ‘Ready-mades‘ genau bestimmen / durch Planung für einen kommenden / Augenblick (an einem solchen Tag), 
solchem / Datum solch einer Minute um ein Ready-made / zu beschriften. Die wichtigste Sache ist dann / gerade die 
Sache des Zeitpunktes, diese Momentaufnahme, wie / eine Rede, die gehalten wird / nicht zu irgendeiner Gelegenheit, 
sondern zu einer bestimmten Stunde / Es ist eine Art Rendezvouz / Dieses Datum, Stunde, Minute / wird natürlich auf 
das Ready-made eingeschrieben, als Auskunft / auch die exemplarische Seite des Ready-mades.“ Notiz 54 in der 
Grünen Schachtel. Vgl. Schwarz /Hamilton, 1969. 
72 Duchamp in dem Gespräch „ A propos of ‘Readymades‘, veranstaltet vom Museum of Modern Art, New York 1961. 
Veröffentlicht in: Art and Artists, No. 4 (July 1966), S. 47. 
73 Nauman, F., Cryptograhy and the Arensberg Circle. In: Arts Magazin (Special Issue), May 1977, S. 129. 
74 Schwarz, 1997, S. 73. 
75 „Meaning in these sentences was a thing I had to avoid.“ Marcel Duchamp zit. n. Schwarz, 1997, S. 457. 



 69

                                                                                                                                                                                             
76 Jahre später erzählt Duchamp seinem ehemaligen Galeristen Arturo Schwarz von diesen Sprachexperimenten: „es 
soll ein Verb geben, ein Subjekt, ein Objekt, Adverbien und alles sollte vollkommen korrekt sein, für sich genommen 
als Wortmaterial, aber Bedeutung in diesen Sätzen mußte vermieden werden [...] das Verb sollte ein abstraktes Wort 
sein bezogen auf ein Subjekt das konkret war; dadurch würde das Verb dem Satz eine abstrakte Bedeutung 
verleihen.“ Vgl. dazu Schwarz, 1997, S. 457. 
77 Marcel Duchamp, A propos of Myself, unveröffentlichter Lichtbildvortrag, gehalten am 24. November 1964 am City 
Art Museum of St. Louis, Missouri; zit. n. Stauffer, S., Marcel Duchamp. Die Schriften, S. 245. [Dort werden die Zeilen 
folgendermaßen übersetzt: Feuer Quadrat langer See/ Holzpflock entscheidet entledigt/ fein, billig als/die Wüsten 
liefern/gehalten scharfen Handel/ wie jedoch übereinstimmt]. 
78 Die Worte des Textes sind nach Duchamp „an exercise in comparative orthography [English-French]. The periods 
must be replaced (with one exeption: débarrasse(e)) by one of the two letters of the other two lines, but in the same 
vertical as the period – French and Englisch are mixed and make no ‘sense‘. The three arrows indicate the continuity 
of the line from the lower plate to the (upper) still without meaning.“ Schwarz, 1997, S. 644. 
79 Die Offenheit des Ready-made-Konzepts wird aber schließlich auch durch die Vielgestaltigkeit der Objekte bestätigt. 
Betrachtet man eine Aufstellung aller Ready-mades, wie sie in Schwarz‘ Oeuvre-Verzeichnis aufgeführt sind, so kann 
man feststellen, dass nur wenige von den bis 1920 entstandenen Ready-mades die einfache Bezeichnung „Ready-
made“ besitzen. Die anderen Ready-mades werden von Duchamp durch Zusätze, die ihre spezifische Modifikation 
kennzeichnen, charakterisiert. So gibt es die Gruppen „Assisted Ready-made“, „Rectified Ready-made“, „Semi-Ready-
Made“, „Imitated Rectified Ready-made“, „Imitated Ready-made“, „Provoked Ready-made“ und „Bred Ready-made“. 
Gemeinsam ist allen jedoch der eingeschriebene Paratext. Faust, W., Bilder werden Worte. Zum Verhältnis von 
bildender Kunst und Literatur im 20. Jahrhundert oder Vom Anfang der Kunst im Ende der Künste, München 1977, S. 
135f. 
80 Ulf Linde, in: Arturo Schwarz, Marcel Duchamp / Ready-mades, etc. (1913-1964), Ausst.-Kat. Mailand, Galleria 
Schwarz, Paris 1964, S. 60. 
81 „Ich liebe Wörter in einem poetischen Sinn. Wortspiele sind für mich wie Reime. Daß ‘Thaïs‘ sich auf ‘nice‘ reimt, ist 
zwar nicht gerade ein Wortspiel [engl. Pun], aber es ist ein Spiel mit Wörtern [engl. Play with words], das eine ganze 
Reihe von Betrachtungen, Nebenbedeutungen und Untersuchungen einleiten kann. Allein der Klang dieser Wörter löst 
eine Kettenreaktion aus. Für mich ist das ein unendliches Feld des Vergnügens – und ist stets richtig zur Hand. 
Manchmal kommen vier oder fünf verschiedene Bedeutungsebenen durch. Wenn sie ein vertrautes Wort in eine 
fremde Atmosphäre verlegen, so haben sie etwas, das mit der Distorsion in der Malerei vergleichbar ist, etwas 
Überraschendes und Neues.“ Duchamp zit. n. Kuh, K., Marcel Duchamp. BBC – Programm „Monitor“ am 29. März 
1961. Druckfassung in Kuh, K., The Artist’s Voice – Talks with seventeen artists, New York 1962, S. 92. Deutsche 
Fassung in: Stauffer, S. [Hrsg.], Marcel Duchamp. Interviews und Statements. Gesammelt, übersetzt und annotiert von 
Serge Stauffer, Stuttgart 1992. 
82 Lebel, R., Sur Marcel Duchamp, Paris 1959, S. 7. 
83 Vgl. Schwarz, 1997, S. 84f. – Auf solcherart entleerte Zeichen verweist auch Michel Sanouillet in „Duchamp du 
signe“, „Les vocables une fois vides et disponibles livreront d’eux-mêmes, soit par l’étrangeté soudain visible de leur 
structure interne, soit par leur baroque association avec d’autres mots, des trésors insoupςonnés d’images ou d’idées.“ 
Michel Sanouillet, in: Marcel Duchamp, Duchamp du signe. Écrits, hrsg.v. M. Sanouillet, Paris 1975, S. 16. 
84 Siehe Vorwort von Olivier de Magny, in: Roussel, R., Locus Solus, S. 17. Besonders fasziniert ist Duchamp 
allerdings von Raymond Roussels „Impressions d‘ Afrique“ aus dem Werk „Comment j’ait écrit de mes livres“. 
Duchamp hat das Stück mit Guillaume Apollinaire und Francis Picabia im Mai 1912 in Paris gesehen. Vgl. Camfield, 
W., Francis Picabia, Princeton 1979, S. 30. Auch Duchamp selbst verweist auf die große Bedeutung Roussels für 
seine Entwicklung, vgl. Daniels, 1992, S. 39 und Brief an Suquet in Stauffer, 1973, S. 24. 
85 Vgl. Varenne, M., L’esprit des jeux, Paris 1990, S. 233f. u. Kapitel IX: Jeux de mots, jeux d’esprit. 
86 Der bezeichende Begriff hierfür ist Homophonie. Darunter verstehen man ein Verfahren, das, ausgehend von einer 
formalen Ähnlichkeit, Elemente unterschiedlicher Bedeutung einander annähert. 
87 Arturo Schwarz spinnt diese Homophonie in einer Kette unterschiedlicher Deutungen weiter. Siehe Schwarz, 1997, 
S. 214f. 
88 André Breton zeigt sich begeistert über Duchamps Aktivitäten, die er als alchemistische, esoterische und 
psychoanalytische Experimente deutet. Es ist zu bemerken, dass Breton seine Deutungsansätze vor dem 
surrealistischen Hintergrund äußerte, in der gegenwärtigen Duchamp-Literatur jedoch bedauerlicherweise häufig für 
die Interpretation der offenen Kunstwerke Duchamps herangezogen wird. Vgl. dazu Schwarz, S. 213; de Duve, S. 7f. 
hier besonders das Kapitel „Kunst und Psychoanalyse“. 
89 Ulf Linde will den Titel dieser Arbeit in den Zusammenhang mit der Offenbach-Oper La Belle Hélène bestätigt 
wissen, der auf Hélène als schöne und anbetungswürdige Frau Troias verweist. Vgl. Ulf Linde, MARiée CELibataire, 
in: Arturo Schwarz, Marcel Duchamp. Ready-mades etc. (1913-1964), Mailand 1964, S. 58. 
90 Vgl. dazu auch Laurie Edson, Confronting the Signs. Word, Images and the Reader-Spectator, in Dada und 
Surrealist Art, 1984, S. 83-94. 
91 Vgl. Marcel Duchamp, The essential Writings, hrsg. v. Sanouillet, Michel [Hrsg.], London 1975, S. 106/108. 
92 Die Maler des Surrealismus orientieren sich an den wortführenden Dichtern. André Breton, Paul Eluard, Louis 
Aragon, Benjamin Péret und Philipp Soupault. Vgl. Nadeau, M., The History of Surrealism, London 1987, S. 49f. 
93 Spies, W., Max Ernst. Collagen. Inventar und Widerspruch, Köln 1974, S. 186 u. Anm. 747 und Leffin, G., Bildtitel 
und Legenden bei Max Ernst. Ein interdisziplinärer Beitrag zur Kunst des zwanzigsten Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 
1988.  
94 Vgl. dazu Schwarz, 1997, S. 29. 



 70

                                                                                                                                                                                             
95 Zählung der Notizen erfolgt nach der Numerierung in Marcel Duchamp, Notes and Projects for the Large Glass, 
selected, ordered and with an introduction by Arturo Schwarz. Translated by George H. Hamilton, 1969. 
96 Lévi-Strauss, C., Strukturale Anthropologie, Frankfurt 1971, S. 69 f. 
97 Spies, W., Max Ernst, Collagen, Inventar und Widerspruch, Köln 1975, S. 197. 
98 Ebd. 
99 Umberto Eco, zit. in: Victor Burgin, Modernism in the Work of Art, Twentieth-Century Studies 15/16, Sondernummer 
„Visual Poetics“, Dezember 1976, S. 46. 
100 Mit den einfachen, aber treffenden Worten des Petit Larousse von 1924: „Dada kann als die äußerste Grenze einer 
möglichen Trennung von Wörtern und ihrer Bedeutung erachtet werden.“ Zit. in: Sanouillet, M., Dada: A Definition, in: 
Dada Spectrum: The Dialectics of Revolt, hrsg. v. S. Forster und Rudolf Kuenzli, Iowa City 1979, S. 18. 
101 Im Surrealismus begegnet man dem ‘objet trouvé‘, das sich auf die Auswahl unveränderter Realgegenstände 
bezieht und mit den manipulierten Ready-mades in Beziehung steht. Der Wortführer der Surrealisten André Breton hat 
darüber genau Auskunft gegeben und sich dabei wiederholt auf das Ready-made berufen. Vgl. Merkert, J., Dada und 
das Ding, in: Metamorphose des Dinges: Kunst und Anti-Kunst; 1910 – 1970, Brüssel 1971, S. 64f. – Vgl. Rotzler, W., 
Objekt-Kunst. Von Duchamp bis Kienholz, Köln 1975. 
102 "Ich hatte das Gefühl, dass es für einen Maler sehr viel besser war, sich von einem Schriftsteller beeinflussen zu 
lassen als von einem anderen Maler". Zit. n. Tomkins, C., Marcel Duchamp. Eine Biographie, München 1999, S. 112. 
103 Marcel Duchamp in einer Äußerung 1954 zit. n. Pierre Cabanne, S. 105. 
104 Kemp, W., Kunstwerk und Betrachter: Der rezeptionsästhetische Ansatz, in: Belting, H., Kunstgeschichte. Eine 
Einführung, Berlin 1988, S. 203-222. 
105 Eco, U., Das offene Kunstwerk (1961), Frankfurt am Main 1977, S. 178f. 
106 Vgl. Jauß, R., Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft, Konstanz 1967 (Konstanzer 
Universitätsreden Nr. 3; 2. Auflage 1969), in: Rezeptionsästhetik. Theorie und Praxis, R. Warning [Hrsg.], München 
1975.  
107 Kemp, W., Der Anteil des Betrachters. Rezeptionsästhetische Studien zur Malerei des 19. Jahrhunderts, München 
1983; – Kemp, W., 1988, S. 203-222. Vergleichbare Ansätze innerhalb des Faches – allerdings mit einer anderer 
Schwerpunktsetzung – sind in den Arbeiten von Alois Riegel, Das Holländische Gruppenportrait, in: Kemp, W., Der 
Betrachter ist im Bild. Kunstwissenschaft und Rezeptionsästhetik, Köln 1985; – Ernst Michalski, Die Bedeutung der 
ästhetischen Grenze für die Methode der Kunstgeschichte, Berlin 1932 oder – Ernst H. Gombrich, Das symbolische 
Bild, in: Zur Kunst der Renaissance, Stuttgart 1986 zu finden. 
108 Zur kunstgeschichtlichen Hermeneutik vgl. Bätschmann, O., Einführung in die kunstgeschichtliche Hermeneutik. 
Die Auslegung von Bildern, 4. Aufl., Darmstadt 1992. 
109 Bei Isers Ansatz handelt es sich um die grundlegende Theorie, die Kemp in seinen Ausführungen über die 
Betrachterfunktion übernimmt; sie bildet somit auch die Grundlage für diese Untersuchung. Iser, W., Die Appellstruktur 
des Textes, Konstanzer Universitätsreden, Konstanz 1970. 
110 Iser, W., Der implizite Leser, München 1972, S. 8f. 
111 Kemp, W., 1983, S. 27f. 
112 Kemp, W., Kunstwissenschaft und Rezeptionsästhetik, in ders., Der Betrachter ist im Bild. Kunstwissenschaft und 
Rezeptionsästhetik, Berlin 1985, S. 24. 
113 Kemp, 1983, S. 32. 
114 Ebd., S. 29. 
115 Ebd., S. 28 
116 Kemp, 1985, S. 22. 
117 Kemp, 1983, S. 32. 
118 Ebd. Indem gezeigt wird, wie sich der Betrachterbezug am Werk festmacht und welche Formen der 
Rezeptionssteuerung dort angewendet werden, bleibt die Rezeptionsästhetik „werkorientiert“. Vgl. Kemp, 1983, S. 31, 
sowie Kemp 1985, S. 22 u. Kemp, 1988, S. 206. 
119 Kemp, 1988, S. 206. 
120 Kemp, W., Verständlichkeit und Spannung, in: ders., 1985, S. 264. 
121 „Das Werk ist auf Rezeption hin angelegt; es verfügt über bestimmte Mittel, den Bezug zum Rezipienten 
aufzunehmen, zu gestalten und wachzuhalten.“ Zit. n. Kemp, 1983, S. 28 
122 Kemp, 1983, S. 34. Den Literaturwissenschaftler Wolfgang Iser zitierend, stellt Kemp die Spezifika künstlerischer 
Kommunikation fest: „Autor und Rezipient verkehren nicht miteinander, so wie es der alltägliche Vorgang einer face-to-
face-Kommunikation mit sich bringt. Autor und Leser (und Betrachter –w.k.) kennen sich nicht, sie müssen sich den 
anderen jeweils nur denken. Beide vollziehen dabei eine Abstraktion von der realen Individualität, wie sie im faktischen 
Dialog gegenwärtig ist.“ Kemp 1985, S. 23, sowie Kemp 1988, S. 206. 
123 Kemp, 1988, S. 244. 
124 Iser, 1972, S. 14. 
125 Ebd., S. 16. 
126 „[Leere Stellen, Anm.d.V.] werden unter den Bezeichnungen Unbstimmtheitsstelle (R. Ingarden) oder Leerstelle (W. 
Iser) geführt. In der Ästhetik des Films ist seit einigen Jahren ein verwandtes Kriterium geläufig, das französisch wie 
englisch `suture´ heißt, was soviel bedeutet wie: Naht, Nahtlinie zwischen Werk und Zuschauer oder aktiv: das 
Zusammennähen von Betrachtern und Werk.“ Zit. n. Kemp, 1988, S. 259. 
127 Kemp, 1988, S. 247. 
128 Iser, 1988, S. 253. 
129 Das Wissen um die Rezeptionslenkung des Betrachters mittels des Paratextes hat Duchamp bereits durch die 
formale Relation des Paratextes und seines Bezugsobjekts in den Witzzeichnungen und seiner Malerei verdeutlicht 



 71

                                                                                                                                                                                             

und mit seinen Wortspielen aufgezeigt, die die Erwartungshaltung des Betrachters mokieren. Vgl. dazu Punkt III. und 
IV. dieser Studie. 
130 Kemp, 1988, S. 269. 
131 Kemp, 1988, S. 208f. 
132 So Duchamp in einem Interview mit G. Charbonnier, in: Marcel Duchamp. Interviews und Statements. Gesammelt, 
übersetzt und annotiert von Serge Stauffer, Ostfildern-Ruit 1992, S. 112. 
133 Edson, 1984, S. 84. 
134 Duchamp, Marcel, The Creative Act. Houston, April 1957, in: Robert Lebel, Marcel Duchamp, Köln 1962. 
135 Über dieses Symposium mit dem Titel Western Round Table, mit den Statements Duchamps siehe: West Coast 
Duchamp. Edited by Bonnie Clearwater, Miami Beach 1991. 
136 Ebd. S. 111. Im gleichen Zusammenhang bemerkt Duchamp die Dialektik des Enstehungsprozesses seiner Werke: 
er bezeichnet den Künstler im schöpferischen Prozess metaphorisch als ‘Mutter‘ und den Rezipienten als Vater, die 
das Werk gemeinsam hervorbringen, ebd. S. 113. 
137 Man hat sich gefragt, wer das denn ist, den Duchamp als den „Betrachter“ bezeichnet. Der Sachverständige? Der 
Laie? Der sensus communis? Der kenntnisreiche und interessierte Betrachter der Moderne und Postmoderne? Diese 
dritte Position hat bei Duchamp auch verschiedene Namen, die auf den ersten Blick sehr viel allgemeiner und 
unschärfer klingende Bezeichnungen, als die aus der Literatur über Duchamp zitierten: bei ihm heißt sie 
„Interpretation“ [z.B. im Interview mit Charbonnier, 1960, in: Marcel Duchamp. Interviews und Statements. Gesammelt, 
übersetzt und annotiert von Serge Stauffer, Ostfildern-Ruit 1992, S. 112], „Beobachter“ [aus einem Interview mit 
Duchamp 1924, abgedruckt in The New York Tribune, 24.10.1915, zit. n. Stauffer, 1992, S. 17], „Anschauer“ [Aus 
Interview mit Schuster, Januar 1955, zit. n. Stauffer, 1992, S. 52], auch „Zuschauer“ [Aus Interview mit MacAgy, April 
1949, zit. n. Stauffer, 1992, S. 39], schließlich, und das sehr dezidiert, die „Nachwelt“ [Aus Interview The New York 
Tribune, 1924, Interview mit Eglington, 1933, und Léger/Vallier, 1952, zit. n. Stauffer, 1992, S. 16, 26, 48.]. Kurz: mit 
regardeur ist sowohl der kenntnisreiche „Mit-Täter“ gemeint, wie die „Autoritäten“ der Nachwelt. 
138 Paz, O., 1991, S. 9. 
139 Marcel Duchamps Aufenthalt in München ist vom Juni – Oktober 1912 zu datieren. Die Zeit lässt spekulieren, dass 
er Kontakte zu den ansässigen Künstlern des Blauen Reiters unterhalten haben könnte. Auf die Frage von M. Jean, ob 
er in München Künstlern begegnet sei, die damals dort arbeiteten, antwortet Duchamp: „Nein, aber man sah viele 
Abbildungen von Kandinsky und der französischen Kubistengruppe in den Schaufenstern, und Kandinsky war ja auch 
in München“. Vgl. Stauffer, 1981, S. 12. 
140 Duchamp zitiert im oberen Bereich seine Braut von 1912 [Abb. 18], und im unteren Teil des Glases den 
Junggesellenapparat u.a. mit den Neuf Mâlic Moules [Abb. 20], der Broyeuse de Chocolat [Abb. 19] und dem Glissiere 
contentant un Moulin à Eau (en métaux voisins) 1913-1915 [Abb. 21]. 
141 Zur ersten Ausstellung des Großen Glases im Brooklyn Museum of Art siehe Bohan, R., The Société Anonyme’s 
Brooklyn Exhibition, Ann Harbour, Michigan 1982, S. 56. 
142 Ein Schema zur Identifizierung der Einzelmotive des Großen Glases mit Hilfe der Grünen Schachtel versucht Serge 
Stauffer in Schwarz, S. 163. – Vgl. auch Eckl, A., Marcel Duchamps „Großes Glas“: Beiträge aus Kunstgeschichte und 
philosophischer Ästhetik, Köln 2000. Frontspitz. 
143 Hamilton Richard, The Large Glas, in: Harnoncourt, Anne d‘, Marcel Duchamp, Ausst.-Kat. The Museum of Modern 
Art, New York 1973, S. 57. 
144 Abb. in Schwarz, 1997, 382. 
145 Obwohl sich Duchamp in dem Interview mit Stauffer scheinheilig unwissend stellt, gibt ein Vergleich der 
Schrifttypen mit der vielfach in seinen Notizen und übrigen Beschriftungen überlieferten Handschrift Duchamps die 
Erkenntnis an die Hand, dass diese Inschrift auf dem Großen Glas von Duchamp selbst stammt. Vgl. dazu auch 
Kemper, D., Inachevé – cassé 1931 – réparé 1936. Die Wiederherstellung des Großen Glases, in: Eckl, 2000, S. 37. 
146 Die überlieferten Beschreibungen des Glases vor seinem Bruch und die Tatsache, dass der Titel des Glases im 
Katalog der Brooklyn Ausstellung lediglich mit „Glas“ angegeben wird, erlauben, wie es Jean Suquet andeutet, den 
Schluss, dass die heute zu lesende Inschrift mit dem kompletten Titel erst seit seiner Reperatur 1936 unmittelbar auf 
dem Werk selbst angebracht ist. Vor der Reparatur trug das Glas nur an einer Stelle eine virtuelle „Inschrift“ in der 
auch als „Milky Way“ betitelten oberen Zone der „Top Inscription“ [Abb. 22]. Vgl. Jean Suquet, Le Guéridon et la 
virgule, Paris 1976, S. 84; Daniels, 1992, S. 97; Stauffer, 1992, S. 190.  
Daniels weist auf die Erstpublikation des kompletten Titels 1928 bei Amedée Ozenfant hin: Daniels, 1992, S. 98; zur 
Titulierung 1934 in der Grünen Schachtel siehe Stauffer, 1992, S. 101, Note 106. Erst jetzt, mit der Übertragung des 
Titels und der Signatur, kann die Arbeit am Glas im Sinne Duchamps als vorläufig abgeschlossen oder besser: definitiv 
unvollendet gelten, denn im Gesamtkontext der Werke Duchamps nehmen Titel, Inschrift und Signatur bekanntlich 
eine konstituierende Stellung ein. Auch die übrigen sekundären Eingriffe der Reparatur müssen als Hinweis für die 
definitive Entscheidung Duchamps gewertet werden, das reparierte Glas in der jetzigen Gestalt als abgeschlossenen 
Komplex zu betrachten, denn erst mit der Einfassung der zersplitterten Glasplatte zwischen zwei Schutzscheiben ist 
jeder weitere Eingriff ausgeschlossen. Duchamp hat das Glas, wie es heute zu sehen ist, im Philadelphia Museum of 
Art nach der Wiederherstellung selbst installiert. 
147 Schwarz schreibt dazu: „The caption in ink informs us that this sketch is ‘the first search for: The bride stripped bare 
by her bachelors‘. Thus in July 1912 both the title for The Bride Stripped Bare by her Bachelors, Even (The Large 
Glass), and the fundamental aspect of the blushing Bride were determined“. Zit. n. Schwarz 1997, S. 567 [Abb. 249] 
148 Die Faszination für Maschinen ziehen sich durch Duchamps Werke. Er bezeichnet das Glas auch als „Apparatus 
instrument for farming“. Vgl. Duchamp, Marcel, Notes and Projects for the Large Glass, selected, ordered and with an 
introduction by Arturo Schwarz. Translated by George H. Hamilton, London 1969, S. 2. 
149 Mink, J., Marcel Duchamp (1887 – 1968). Kunst als Gegenkunst, Köln 1994, S. 76. 



 72

                                                                                                                                                                                             
150 Pierre Cabanne, Duchamp & Co., Paris 1917, S. 132; ebenso Paz, O., Nackte Erscheinung. Das Werk von Marcel 
Duchamp, Frankfurt a. M. 1991, S. 69. 
151 Le Bot nennt das Große Glas „ein haltloses Konstrukt von Berechnungen und schematischen Angaben als 
Grundlage für die Inszenierung eines masturbatorischen Phantasmas [...], das nicht zu erkennen wäre, gebe der Text 
nicht darüber Aufschluß“. Zit. n. Le Bot, M., Der Künstler und der Dandy, in: Bachmeyer, u.a., Nach der Destruktion 
des ästhetischen Scheins. Van Gogh, Malewitsch, Duchamp, München 1992, S. 63f. 
Das Werk wurde bei einer Ausstellung 1926 erstmals der amerikanischen Öffentlichkeit präsentiert. Amédée Ozenfant, 
der diese Ausstellung fotografisch dokumentierte, nahm es in sein Buch „Leben und Gestaltung“ auf, das er 1928 
veröfentlicht. Seine Übersetzung erscheint drei Jahre später und bewirkt, dass das Werk auch in Europa bekannt wird. 
In diesem Buch ist auch erstmals der Titel bekanntgegeben, den Ozenfant im Glauben daran folgendermaßen 
wiedergibt: „Die Braut, die von ihren keuschen Freunden entschleiert wurde“, als sei hier das vollzogen, was sich eben 
nicht vollziehen lässt. 
152 Obwohl die Grüne Schachtel erst 1934 erscheint, nachdem Duchamp vom Zerbrechen des Großen Glases 
erfahren hat, ist die Vermutung auszuschließen, dass darin ein Zusammenhang besteht. 1932, ein Jahr vor dem Bruch 
wurde bereits ein Teil der Notizen mit einem Vorwort von Andrè Breton veröffentlicht. Vgl. Duchamp, M., The Bride 
stripped bare by her own Bachelors, in: This Quarter, September 1932, Paris, Bd. V, Nr. 1. 
153 Kuh, K., The Artist’s Voice, New York 1962, S. 83. Es sei angemerkt, dass es sich bei Sears-Roebuck um eine 
große amerikanische Kaufhauskette handelt. Duchamp geht sogar davon aus, dass die Ideen zum Großen Glas 
wichtiger sind als seine tatsächliche visuelle Realisierung. Hans Belting stellt dazu fest, dass Duchamp die 
Konzeptkunst der sechziger Jahre vorweggenommen hätte, wäre es nicht zu einer Ausführung des Großen Glases 
gekommen. Vgl. Belting, 1998, S. 363. 
154 Duchamp berichtet dazu: „Zwölf Jahre, nachdem ich mein Glas vollendet oder vielmehr zum alten Eisen geworfen 
habe, habe ich meine Arbeitsnotiz wiedergefunden, aufs Geratewohl auf etwa 100 Zettel geschmiert. Ich wollte sie so 
exakt wie möglich wiedergeben. Ich habe also all diese Gedanken in derselben Tinte wie im Original lithographieren 
lassem. Um die Papiere von absolut gleicher Qualität zu finden, mußte ich in den unwahrscheinlichsten Ecken von 
Paris herumstöbern. Anschließend mußten 300 Exemplare aus jeder Lithographie unter Zuhilfenahme von 
Zinkschablonen ausgeschnitten werden, die ich entsprechend dem Umriß der Originale zugeschnitten hatte.“ Zit. n. 
Sanouillet, Michel, Dans l’Atelier de Marcel Duchamp übers. i. Daniels 1992. 
155 Die Themen der Notizen decken ein breites Spektrum ab. Sie reichen von handwerklichen Details der Ausführung 
des Großen Glases bis zu weitreichenden theoretischen Überlegungen. Manches wird erst bei sehr genauer Kenntnis 
der konkreten Werke verständlich, anderes stellt sich als Entwurf für eine nie ausgeführte Idee heraus, vieles ist bloße 
Spekulation.  
156 André Breton, der Duchamp noch 1930 im zweiten Surrealistischen Manifest kritisiert hat, reagiert begeistert auf die 
Veröffentlichung der Grünen Schachtel. Durch eine Beschreibung der „Anzahl von ungefähr fünfunddreißig Eingriffen 
im Bereich der Kunst“, die Marcel Duchamp ihm angibt, will Breton zunächst die nötige Sachinformation liefern. Hierzu 
gehört auch eine aus den Dokumenten der Grünen Schachtel abgeleitete Darstellung des metaphorischen Prozesses, 
der im Großen Glas die Mechanik des Kreislaufes der Begierden in Gang hält. Darin zeigt sich die Unverfügbarkeit und 
Unintegrierbarkeit des Großen Glases und, dass jeder Fixierungswunsch immer nur auf sich selbst trifft. Breton, A., 
Phare de la Mariée, in: Minotaure, Nr. 6, Winter 1934-1935, S. 45-49. Englische Übersetzung in: View, the modern 
Magazine, Marcel Duchamp Number, Reihe V, Nr. 1, New York 1945. 
157 Die Leerstelle wird in der Literatur der Moderne als gezielte Strategie des Erzählens eingesetzt, welche dem Leser 
zwar die freie Imagination erlauben, aber auch die Anschlussmöglichkeiten an die jeweils folgenden Textsegmente 
erschweren. Duchamp beschäftigte sich eingehend mit Literatur und ist besonders den konzeptuellen Aspekten von 
Mallarmé und Lautréamont verbunden. Vgl. Faust, 1977, S. 136. 
158 Octavio Paz erklärt im Gegenzug: „Das Werk schafft das Auge, das es betrachtet [...]“ (S. 88). Dieses das 
„Wiedererschaffen durch den Betrachter“ ermöglichende Werk bleibt ein ein notwendiges Element. 
159 Jedes Zitat ist eine Form der Intertextualität und genaugenommen ist das Zitat ebenfalls als Paratext zu 
klassifizieren, da es dem Werk als weiterer Text direkt zugeordnet ist. Diese paratextuelle Verbindung von Zitat und 
Bezugsobjekt kann in dieser Studie leider keine nähere Betrachtung erfahren. Als weitere Lektüre empfielt sich: 
Instrument Zitat. Über den literarhistorischen und institutionellen Nutzen von Zitat und Zitieren, hrsg. v. K. Beekman, R. 
Grüttemeier, Amsterdam 2002. 
160 Iser, W., Der Akt des Lesens, München 1976, S. 257f. 
161 Vgl. Marcel Duchamp, The Creative Act, in: Art News, 56 (1957), S. 28-29. 
162 „Als ich im Brooklyn-Museum zu erstenmal das Große Glas sah, war ich fasziniert – nicht nur von dem Werk selbst, 
sondern auch von den zahlreichen Umwandlungen, die sich an der Komposition je nach ihrem zufälligen Hintergrund 
vollzogen, durch die Betrachter, die durch das Museum gingen, hinter dem Glas, das ich ansah. Die Mariée mise à nu 
schien sie alle teilweise in ihre eigene Kosmogonie zu absorbieren, während sie ihnen zugleich etwas von ihrer 
eigenen Form verlieh.“ Julien Levy, Duchampiana, in: View, New York, Reihe V, Nr. 1, März 1945, S. 34; zit. n. 
Daniels, 1992, S. 98. – Die Einbeziehung des Umgebungsraumes in die rezeptionslenkende Theorie von Wolgang 
Kemp wird in diesem Beitrag deutlich.  
Ulrich Rehm hebt ebenfalls die aus der Bezugsnahme auf die Umgebung resultierende Stimulation des 
„Rezeptionsverhaltens“ hervor. Vgl. Rehm, U., Das „Große Glas“ ist tot [Es lebe das „Große Glas“!]. Duchamps 
moderner Mythos im Spiegel seiner ‚ikonoklastischen‘ Rezeption, in: Eckl, 2000, S. 127-147. 
163 Die „ständige Bereitschaft zur Aktion“ und seine Kommunikation mit der Umgebung sieht Hans Belting durch die 
besondere Materialität des Glases gegeben. Vgl. Belting, H., Absolute Kunst als Fiktion, in: Das unsichtbare 
Meisterwerk. Die modernen Mythen der Kunst, München 1998, S. 356.  



 73

                                                                                                                                                                                             
164 Ihr hermeneutisches Diktum, dass das Werk nicht ohne seine Wirkung verstanden werden kann, steigert sich in 
den siebziger und achtziger Jahren in neuen Formen ästhetischer Erfahrung zur inszenierten Steuerung des 
Betrachters. „Erfahrungsgestalt“ nennt Oskar Bätschmann diese relativ neue Variante künstlerischer Produktion, in der 
die ‘alten Positionen Künstler, Werk und Betrachter‘ nicht mehr uneingeschränkt zu verwenden sind und an die 
Grenzen der Rezeptionsästhetik stoßen. Vgl. Bätschmann, O., Der Künstler als Erfahrungsgestalter, in: Ästhetische 
Erfahrung heute, hrsg. v. Jürgen Stöhr, Köln 1996, S. 248f. 
Zu den Grenzen der Rezeptionsästhetik siehe neben den kritischen Ausführungen von Oskar Bätschmann auch 
Kemp, W., Zeitgenössische Kunst und ihre Betrachter: Positionen und Positions-zuschreibungen, in: Jahresring, Vol. 
43 (1996), S. 13-43. 
165 Erfahrungsgestaltung, die besonders im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts in den Vordergrund von 
Kunstschaffenden und Kunstbetrieb rückt, weisen auf zwei historische Hauptstränge zurück: die surrealistische 
Aktivierung der Ausstellungsbesucher mit der Exposition International du Surréalism, Paris 1938 und die Erneuerung 
des Sublimen in der amerikanischen Malerei nach 1945. Vgl. Bätschmann, in: Stöhr 1996, S. 257f. – Vgl. dazu auch 
Gerhard Graulich, Die leibliche Selbsterfahrung des Rezipienten – eine Thema transmodernen Kunstwollens (Kunst, 
Geschichte und Theorie, Bd. 13), Essen 1989 und Daniels, D., Vom Readymade zum Cyberspace, Stuttgart 2003. 
Darin besonders das Kapitel „Strategien der Interaktivität. Rezeption als Partizipation – Ein Leitmotiv der Moderne, S. 
58f. 
166 Auf die wegweisende Position Duchamps in diesem Kontext verweist Bätschmann in seinem Aufsatz „Der Künstler 
als Erfahrungsgestalter“ von 1993 unter dem Punkt 3: ‘Surrealistische Aktivierung‘. Mit der Inschrift auf dem kleinen 
Glasbild fordert Duchamp den Betrachter auf, seinen angestammten Platz als Betrachter zu verlassen und mittels 
seiner Aktion an der Genese des Werkes teilzuhaben. Vgl. Bätschmann, in: Stöhr 1996, S. 259. 
167 Vgl. dazu Bätschmann, O., Pygmalion als Betrachter. Zur Rezeption von Malerei und Skulptur in der zweiten Hälfte 
des 18. Jahrhunderts, in: Der Betrachter ist im Bild. Kunstwissenschaft und Rezeptionsästhetik, hrsg. v. Wolfgang 
Kemp, Köln 1985, S. 183-224; Hegel, G. W. F, Vorlesung über die Philosophie der Religion, Bd. 1: Begriff der Religion, 
hrsg. v. G. Lasson, Hamburg 2. Aufl. 1966, S. 282-283. 
168 In den sechziger Jahren wird der Aspekt der Betrachterbeteiligung durch den kunsttheoretischen Begriff der 
Partizipation hervorgehoben. Man hat endlich die, durch Duchamp eingeleitete, veränderte Rolle des Betrachters 
fokussiert. Unbedingt zu erwähnen ist, dass auch die theoretischen Überlegungen Duchamps zu seiner Kunstform 
vorwiegend aus dieser Zeit stammen. So hat Duchamp erst zu Beginn der sechziger Jahre die Funktionsweise seiner 
Ready-mades zu fassen versucht und entspricht darin dem zeitgenössischen Diskurs. Vgl. dazu Marcel Duchamps 
Vorträge [Vgl. Fn. 134-137 ] und seine zahlreichen Interviews, in: Stauffer, 1992. Zur allgemeinen theoretischen 
Formulierung der Betrachterbeteiligung ab den sechziger Jahren vgl. Daniels, 2003, S. 9f. 
169 Die paradigmatische Stelle hinsichtlich der zirkulären Interaktion zwischen Betrachter und Kunstwerk ist mit dem 
Voyeur-Status des Betrachters in Duchamps Werk „Etant donnés“ [Abb. 27 A, B ] von 1946-66 auf seine extremste 
Stufe getrieben worden. Der Betrachter wird aufgefordert durch die Löcher einer Holztür auf einen dahinterliegenden 
nackten Frauenkörper zu blicken. Dadurch nimmt der Betrachter eine durch das Werk vorbestimmte Rolle und Position 
ein. Er ist im Werk definiert und steht dem Werk nicht nur gegenüber, sondern begibt sich mitten hinein. An dieser 
Stelle werden wiederum die hermeneutischen und rezeptionsästhetischen Implikationen in Duchamps Ansatz deutlich, 
denn nicht das Werk allein steht im Mittelpunkt der Betrachtung, sondern der Betrachter mit seinen verschiedenen 
Rollen, Positionen und geistigen Aktivitäten wird in das Gesamtwerk mit eingeschlossen. Duchamp selbst bezeichnet 
den Betrachter von ED in seinem Handbuch von 1966 mit den Anweisungen zum Aufbau des Werkes als „Voyeur“. 
Vgl. „Approximation démontable. Marcel Duchamp 1966. Philadelphia Museum of Art 1987“. Abb. Schwarz 1997, Nr. 
633, 634.  
170 „Ich war an Ideen interessiert – nicht bloß an visuellen Produkten. Einmal mehr wollte ich die Malerei in den Dienst 
des Geistes stellen [...].“ Mit dieser Formulierung umreißt Marcel Duchamp seine seit 1911 betriebene Opposition zur 
tradierten, bildenden Kunst. Marcel Duchamp. In: Dokumentationen über Marcel Duchamp. Hrsg. v. Hans Fischli, 
Zürich 1960, S. 27. 
171 Duchamp führt oft die Verwandtschaft von Kunst und Schach an. Für Duchamp zeigt Schach seine künstlerische 
Methode, Wissen um die Arbeit des Geistes zu erlangen: nicht nur, dass Schach, wie Duchamp erklärt, Beherrschtheit 
und Beobachtung lehrt, man ist auch gut beraten den Gegner zu studieren: „Ich verliere oft die erste Partie“, so 
Duchamp, „ich versuche das Spiel des anderen zu verstehen“. Zit. n. Lebel, 1972, S. 176. 
172 Denn wie Duchamp 1958 in einem Interview mit Gold bemerkt, will er „dem Menschen den beschränkten Platz 
seines Verstandes aufzeigen“, zit. n. einem Interview mit Gold, in Stauffer, 1992, S. 68. 
173 Duchamp merkt an, dass logische Äußerungen und Geometrie Konstruktionen des Geistes seien. Siehe Interview 
mit Gold, 1958, in: Stauffer, 1992, S. 69. 
174 Ein Diagramm repräsentiert für Duchamp so etwas wie den äußeren Realismus. Ein beschriftetes Diagramm ist 
auch ein Modell der höchsten Ordnung eines denotativen Eins-zu-eins-Austausches zwischen Wort und Bild in 
Repräsentationssystemen. In ihm verbinden sich Text und Maschinen / Geometrie in ein Spektrum von Funktionen. 
Der Text benennt, klärt und fixiert das Diagramm also für den Betrachter/Leser.  
175 Iser, W., Der Akt des Lesens, München 1976, zit. n. W. Kemp, 1988, S. 267f. 
176 Darauf hat auch Rehm verweisen und stellt fest, dass Duchamp sich zwar mit dem Titel und den Notizen der 
Grünen Schachtel literarischer Strategien bedient, die den Betrachter mit „Einzelbausteinen“ zu möglichen Mythen 
versorgen und sogar bestimmte „Funktionsweisen“ nahelegen; dass er aber letzlich die Erzählung „verweigert“. Als 
„Zwischending“ oder „Zwischenereignis“, als Vergegenständlichung der zwischen Kunst und Lebenswelt, Künstler und 
Betrachter, kreativem Akt und vollendetem Werk sich vollziehender Prozeß. Vgl. Rehm, in Eckl, 2002, S. 127f. 
177 Iser zit. n. Kemp,1988, S. 300. 



 74

                                                                                                                                                                                             
178 Für Kemp bietet das historische und kulturelle Wissen und die subjektive Erlebniswelt des Rezipienten die 
Möglichkeit die innerbildliche Distanz (Leerstelle) zwischen den zwei Handlungsgruppen zu überwinden. Siehe Kemp, 
1985, S. 210. 
179 Heidemann, I., Der Begriff des Spiels und das ästhetische Weltbild in der Philosophie der Gegenwart, Berlin 1968, 
S. 10. 
180 Heckhausen, H., Entwurf einer Psychologie des Spielens, in: Andreas Flint [Hrsg.], Das Kinderspiel, München 
1973, S. 135. 
181 Siehe Eco, U., 1977, S. 154.  
182 Beim Großen Glas übernehmen alleine die Sprache, das heißt die schriftlichen Notizen Duchamps, die ursprünglich 
als ‘Gebrauchsanweisung‘ für den Betrachter geplant waren, sowie die Titel die Aufgabe, die Ereignisse, die Spannung 
und Bewegung im Glasbild nahe zu bringen. Die Figuren, Gestalten, Geräte im Glas sind als ‘Figurenpark‘, als 
abgebildetet Teile eines ‘visuellen Katalogs‘ nur optische Assoziationsgrundlage für Duchamp und den Betrachter. 
Man scheint also davon auszugehen, dass das Bild selbst einer Bedeutung gar nicht fähig ist, sondern dies allein die 
Sprache leisten kann. Man mag daher, wie Suquet, über das Große Glas sagen: „The machine runs only on words.“ 
Suquet, „Possible“, S. 86. 
183 Die Methode der Rezeptionsästhetik hat, mit Rücksicht auf ihr jeweiliges Forschungsinteresse, die Wahrnehmung 
auf bestimmte Verläufe und innere Rezeptionsvorgaben reduziert, anhand derer die Werke dann beschrieben und 
ausgedeutet werden. Der Paratext als innere Rezeptionsvorgabe wird in dieser These nicht beachtet. Dennoch 
erwähnt W. Kemp in seinem Aufsatz „Masaccios ‘Trinität‘ im Kontext“ den Gebrauch des Paratextes und anderer 
Konzepte der Intertextualität vor dem Hintergrund seiner Untersuchung zum Verhältnis zwischen inneren 
Rezeptionsstrukturen, äußerem Kontext und Rezeption durch den Betrachter. Vgl. Kemp, W., 1986, S. 45. 
184 Kemp, 1983, S. 32. 
185 Zit. n. H. Th. Fleming, Immer spielt Magie hinein. Interview mit Marcel Duchamp. Die Welt, 18.Okt. 1968, S. 7. 
186 Vgl. Büttner, Frank, Die Macht des Bildes über den Betrachter. Thesen zu Bildwahrnehmung, Optik und 
Perspektive im Übergang vom Mittelalter zur Frühen Neuzeit, in: Oesterreicher, Wulf/Regn, Gerhard/Schulze, Winfried 
(Hrsg.) (2003): Autorität der Form — Autorisierung — Institutionelle Autorität  (= Pluralisierung und Autorität, Bd. 1)., 
Münster: LIT 2003, S. 17-36  
 
 
 

1. Bibliographie  

 

 

Ackermann, Philipp, Textfunktion und Bild in Genreszenen der niederländischen Graphik des 17. Jahrhunderts, 

Hochschulschrift: Zugl.: Bonn, Univ., Diss., 1993. 

Alpers, Svetlana: Kunst als Beschreibung. Holländische Malerei des 17. Jahrhunderts, Köln 1985. 

Antin, David, Duchamp and Language, In: Marcel Duchamp, hrsg. v. Anne d’Harnoncourt, New York 1973, S. 95-115.  

Art and Artists, No. 4 (July 1966). 

Art in Amerika, Marcel Duchamp 1887 – 1968, Sondernr. 57, Nr. 4, Juli-Aug. 1969. 

Bann, Stephan, The Mythical Conception Is the Name: Titles and Names in Modern and Post – Modern Painting, in: 

Word and Image: A journal of Verbal and Visual Enquiry Nr. 2, April/Juni 1985, S. 176-190. 

Balakin, Anna, Literary Origins of Surrealism, New York 1947. 

Baruchello, Gianfranco, Henry, Martin, Why Duchamp: An Essay on Aesthetic Impact, New Paltz, New York 1983. 

Battock, Gregory, Idea Art, New York 1973. 

Belting, Hans, Das Bild als Text. Wandmalerei und Literatur im Zeitalter Dantes, in: Hans Belting; Dieter Blume 

(Hrsg.): Malerei und Stadtkultur in der Dantezeit. Die Argumentation der Bilder, München 1989, S. 23-64. 

Belting, Hans, Das Kleid der Braut. Marcel Duchamps „Großes Glas“ als Travestie des Meisterwerks, in: Nach der 

Destruktion des ästhetischen Scheins. Van Gogh, Malewitsch, Duchamp. Hrsg. v. Hans Matthäus Bachmeyer, Dietmar 

Kamper, Florian Rötzer, München 1992, S. 70-91. 

Bachmeyer, Kamper, Rötzer [Hrsg.], Nach der Destruktion des ästhetischen Scheins. Van Gogh, Malewitsch, 

Duchamp, München 1992. 

Bal, Mieke / Bryson, Norman, Semiotics and Art History, in: Art bulletin 73/2 (1991), S. 174-208. 



 75

                                                                                                                                                                                             

Bätschmann, Oskar, Ausstellungskünstler. Zu einer Geschichte des modernen Künstlers, in: Kultfigur und 

Mythenbildung. Das Bild vom Künstler und sein Werk in der zeitgenössischen Kunst, hrsg. v. Michael Groblewski u. 

Oskar Bätschmann, Berlin 1993, S. 1-37. 

Bätschmann, Oskar, Einführung in die kunstgeschichtliche Hermeneutik. Die Auslegung von Bilden, 4. Verb. Aufl., 

Darmstadt 1992. 

Bätschmann, Oskar, Pygmalion als Betrachter. Zur Rezeption von Malerei und Skulptur in der zweiten Hälfte des 18. 

Jahrhunderts, in: Der Betrachter ist im Bild. Kunstwissenschaft und Rezeptionsästhetik, hrsg. v. Wolfgang Kemp, Köln 

1985, S. 183-224.  

Beekman, Klaus, Ralf Grüttemeier [Hrsg.], Instrument Zitat. Über den literarhistorischen und institutionellen Nutzen 

von Zitat und Zitieren, Amsterdam 2002. 

Blavier, André [Hrsg.], René Magritte. Sämtliche Schriften. Übers. v. Chr. Müller und R. Schiebler, München 1981. 

Bohan, Ruth, The Société Anonyme’s Brooklyn Exhibition, Ann Harbour, Michigan 1982. 

Böhme, Hartmut, Albrecht Dürer. Melancolia I. Im Labyrinth der Deutung, Frankfurt 1989. 

Bonk, Ecke, Marcel Duchamp. Die Grosse Schachtel: de ou par Marcel Duchamp ou Rrose Sélavy. Inventar einer 

Edition, München 1989. 

Borràs, Maria, Picabia, München 1985. 

Breton, André, Phare de la Mariée, in: Minotaure, Nr. 6, Winter 1934-1935, S. 45-49. 

Broich, Ulrich; Manfred Pfister [Hrsg.], Intertextualität. Formen, Funktionen, anglistische Fallstudien, Tübingen 1985. 

Brunner, Hellmut [Hrsg.], Wort und Bild: Symposion des Fachbereichs für Altertums – und Kulturwissenschaft zum 

500 jährigen Jubiläum der Eberhard-Karls-Universität Tübingen 1977, München 1979. 

Bryson, Norman, Das Sehen und die Malerei. Die Logik des Blickes, München 2001. 

Bürger, Peter, Duchamp 1987, in: Kunstforum International 100, April/Mai 1989. 

Büttner, Frank, Thesen zur Bedeutung der Druckgraphik in der italienischen Renaissance. In: Robert Stella (Hrsg.): 

Druckgraphik – Funktion und Form, München / Berlin 2001, S. 7-15. 

Büttner, Frank, Die Macht des Bildes über den Betrachter. Thesen zu Bildwahrnehmung, Optik und Perspektive im 

Übergang vom Mittelalter zur Frühen Neuzeit, in: Oesterreicher, Wulf/Regn, Gerhard/Schulze, Winfried (Hrsg.) (2003): 

Autorität der Form — Autorisierung — Institutionelle Autorität  (= Pluralisierung und Autorität, Bd. 1)., Münster: LIT 

2003, S. 17-36. 

Cabanne, Pierre, Gespräche mit Marcel Duchamp, Köln 1972. 

Camfield, William, Tabu Dada: Jean Crotti et Suzanne Duchamp, 1915-1922, Ausst.-Kat. Bern, Kunsthalle 1983. 

Camfield, William, Marcel Duchamp, Fountain, Houston 1989. 

Chastel, A., L’art de la Signature, Revue de l’art 26, 1974. 

Clair, Jean, Duchamp at the Classical Perspectivists, In. Artforum 16, März 1978, S. 40-49. 

Clearwater, Bonnie, West Coast Duchamp, Miami Beach 1991. 

Comte de Lautréamont, Les Chants de Maldoror, Paris/Brüssel 1874. 

Daniels, Dieter, Duchamp und die anderen. Der Modellfall einer künstlerischen Wirkungsgeschichte der Moderne, 

Köln 1992. 

Dirschel, Klaus, Bild und Text im Dialog. Passauer Interdisziplinäre Kolloquien, Passau 1993. 

Dörstel, Wilfried, Augenpunkt, Lichtquelle und Scheidewand. Die symbolische Form im Werk Marcel Duchamps unter 

besonderer Berücksichtigung der Witzzeichnungen von 1907 bis 1910 und der Radierungen von 1967/68, Köln 1989. 

Dörstel, Wilfried, Die Signatur entwertet. Marcel Duchamp, der ‘homöopathische Leonardo‘, in: Wert Wechsel. Zum 

Wert des Kunstwerks, hrsg. v. Susanne Anna König, Köln 2001. 

Duchamp, Marcel, Apropos of Readymades, in: The essential Writings, hrsg. v. Sanouillet, Michel [Hrsg.], London 

1975. 



 76

                                                                                                                                                                                             

Duchamp, Marcel, The Bride stripped bare by her own Bachelors, in: This Quarter, September 1932, Paris, Bd. V, Nr. 

1. 

Duchamp, Marcel, Notes and Projects for the Large Glass, selected, ordered and with an introduction by Arturo 

Schwarz. Translated by George H. Hamilton, London 1969. 

Duve, Thierry de, Pictorial Nominalism: On Marcel Duchamp’s Passage from Painting to Readymade, Minneapolis 

1991. 

Düchting, Hajo [Hrsg.], Apollinaire zur Kunst. Texte und Kritiken 1905-1918, Köln 1989. 

Eckl, Andreas, Marcel Duchamps „Großes Glas“: Beiträge aus Kunstgeschichte und philosophischer Ästhetik, Köln 

2000. 

Edson, Laurie, Das Durchbrechen der Konventionen. Sprachliche und bildliche Darstellung von Alltagsobjekten bei 

Francis Ponge und Renè Magritte, in: Volker Bohn [Hrsg.], Bildlichkeit. Internationale Beiträge zur Poetik Bd. 3, 

Frankfurt 1990. 

Edson, Laurie, Confronting the Signs. Word, Images and the Reader-Spectator, in Dada und Surrealist Art, 1984, S. 

83-94. 

Erfurth, Eric, Marcel Duchamp – Flaschentrockner: Doxographie, Obernburg am Main, 1997. 

Faust, Wolfgang Max, Bilder werden Worte. Zum Verhältnis von bildender Kunst und Literatur im 20. Jahrhundert oder 

Vom Anfang der Kunst im Ende der Künste, München 1977. 

Fleming, H. Th., Immer spielt Magie hinein. Interview mit Marcel Duchamp. Die Welt, 18.Okt. 1968. 

Foucault, Michel, Ceci n’est pas une pipe, Chiers du chemin (1968) Januar, Paris 1968. 

Franze, Andreas, Skulpturen und Objekte von Malern des 20. Jh., Köln 1982. 

Frey, Dagobert, Der Realitätscharakter des Kunstwerkes. In: Ders., Kunstwissenschaftliche Grundfragen, Baden 1946 

(Nachdruck, Darmstadt 1972). 

Fry, Edward, der Kubismus, Köln 1966. 

Gehlen, Arnold, Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Ästhetik der modernen Malerei, Frankfurt am Main, 1960. 

Genette, Gérard, Paratexte. Das Buch vom Beiwerk des Buches, Frankfurt, New York 1989; Originalausgabe: Seuils, 

Paris 1987. 

Gombrich, Ernst, Image and Word in Twentieth Century Art, In: Word and Image: A journal of Verbal and Visual 

Enquiry Nr. 3, Juli/September 1985, S. 213-241. 

Gray, Cleve, Retrospective for Marcel Duchamp [53], Jan 1965, S. 102-105. 

Gray, Cleve, The Great Spectator [57], Nr. 1, Juli-Aug. 1968, S. 20-27. 

Greschat, Isabel, Max Ernst. Text – Bild Kombinationen 1919-1925, Diss., Münster 1995. 

Graulich, Gerhard, Die leibliche Selbsterfahrung des Rezipienten – ein Thema transmodernen Kunstwollens (Kunst, 

Geschichte und Theorie, Bd. 13), Essen 1989. 

Hamilton, Richard, The Almost complete works of Marcel Duchamp, Ausst.-Kat. Tate London, 1966. 

Hammer, Dirk, Untersuchungen von Bildbenennungen, Diss. Köln 1922. 

Harms, Wolfgang [Hrsg.], Text und Bild, Bild und Text. DFG-Symposion 1988, Stuttgart 1990. 

Harnoncourt, Anne d‘, Marcel Duchamp, Ausst.-Kat. The Museum of Modern Art, New York 1973. 

Hegel, G. W. F, Vorlesung über die Philosophie der Religion, Bd. 1: Begriff der Religion, hrsg. v. G. Lasson, Hamburg 

2. Aufl. 1966, S. 282-283. 

Heidemann, Ingeborg, Der Begriff des Spiels und das ästhetische Weltbild in der Philosophie der Gegenwart, Berlin 

1968. 

Hendersohn, Linda: The Forth Dimension and Non-Euclidian Geometry in Modern Art, Princeton New York 1983. 

Henatsch, Martin, Die Enstehung des Plakates. Eine rezeptionsästhetische Untersuchung, Hildesheim 1994. 

Hilscher, Elke, Der Bilderbogen im 19. Jahrhundert, in: Oberbeirisches Archiv 99, München 1974. 



 77

                                                                                                                                                                                             

Hoek, Leo H., La Marque du titre. Dispositifs sémiotiques d’une pratique textuelle (Approaches to Semiotics, 60), 

Mouton 1981. 

Holländer, Hans, Bilder als Texte, Texte und Bilder. In: Sprache und Welterfahrung. Hrsg. v. Jörg Zimmermann, 

München 1978. 

Hopps, Walter, Marcel Duchamp: Ready-mades (1913 - 1964) etc., Paris 1964. 

Jakobson, Roman, Linguistik und Poetik, in: Heinz Blumensath (Hrsg.), Linguistik und Literaturwissenschaft, Köln 

1972. 

Iser, Wolfgang, Die Appellstruktur des Textes, Konstanzer Universitätsreden, Konstanz 1970. 

Iser, Wolfgang: Der implizite Leser, München (Fink Verlag) 1972. 

Iser, Wolfgang, Der Akt des Lesens; dt. Fassung v.: The Reading Process: A Phenomenological Approach, in: New 

Literary History, 1972, in: Rainer Warning [Hrsg.], Rezeptionsästhetik, München 1988, S. 253ff. 

Jauß, Hans Robert, Die Theorie der Rezeption – Rückschau auf ihre Unerkannte Vorgeschichte, Konstanz 

(Universitätsverlag) 1987. 

Judovitz, Dalia, Unpacking Duchamp: Art in Transit, Berkeley, Los Angeles 1995. 

Kahnweiler, Daniel-Henry, Der Weg zum Kubismus [1920], Stuttgart 1958. 

Kauffmann, Georg, Zum Verhältnis von Bild und Text in der Renaissance, Opladen 1980. 

Kemp, Martin, Der Blick hinter die Bilder. Text und Kunst in der italienischen Renaissance, Köln 1997. 

Kemp, Martin, Der Text der Bildes. Möglichkeiten und Mittel eigenständiger Bilderzählung (Literatur und andere 

Künste Bd. 4), München 1989. 

Kemp, Wolfgang: Der Anteil des Betrachters. Rezeptionsästhetische Studien zur Malerei des 19. Jahrhunderts, 

München (Mäander Verlag) 1983. 

Kemp, Wolfgang (Hrsg.): Der Betrachter ist im Bild, Kunstwissenschaft und Rezeptionsästhetik, Berlin 1992. 

Kemp, Wolfgang: Kunstwerk und Betrachter: Der rezeptionsästhetische Ansatz, in: Belting, Hans: Kunstgeschichte. 

Eine Einführung, Berlin 1988. 

Kemp, Wolfgang: Zeitgenössische Kunst und ihre Betrachter, Jahresring 43, Köln 1996. 

Kemp, Wolfgang: Die Räume der Maler: Zur Bilderzählung seit Giotto, München 1996. 

Kemp, Wolfgang: Masaccios Trinität im Kontext, in: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 21 Bd. Marburg 

(Verlag d. kunstgeschichtlichen Seminars d. Philipps Universität) 1986. 

Kemp, Wolfgang, Masaccios „Trinität“ im Kontext, in: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 21, 1986. 

Kemp, Wolfgang, Zeitgenössische Kunst und ihre Betrachter. Jahrbuch für moderne Kunst Bd. 43, Köln 1996. 

Kuh, Katrin, The Artist’s Voice, New York 1962. 

Kuh, Katrin, Marcel Duchamp, In: 20th Century Art: From the Louise and Walter Arensberg Collection, Chicago 1949. 

L’art de la Signature, Titel des gesamten Heftes der Revue de l’Art, Nr. 26 (1974). 

Le Bot, Marc, Der Künstler und der Dandy, in: Bachmeyer, Kamper, Rötzer [Hrsg.], Nach der Destruktion des 

ästhetischen Scheins. Van Gogh, Malewitsch, Duchamp, München 1992, S. 60-70. 

Lebel, Robert, Sur Marcel Duchamp, Paris 1959. 

Lebel, Robert, Marcel Duchamp, 2nd Edition, New York 1967. 

Lebel, Robert, Marcel Duchamp, Köln 1972. 

Leffin, Gudrun, Bildtitel und Legenden bei Max Ernst. Ein interdisziplinärer Beitrag zur Kunst des zwanzigsten 

Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 1988. 

Linde, Ulf, Le Roue de Bicyclette, in: L’Ouvre de Marcel Duchamp. Ausst. Kat. Musée National d’Art Moderne, Paris 

1977, 35-42. 

Link, Hannelore: Rezeptionsforschung. Eine Einführung in Methoden und Probleme, Stuttgart 1976. 

Louis, Eleonora, Stoss, Toni [Hrsg.], Die Sprachen der Kunst. Die Beziehung von Bild und Text in der Kunst des 20. 

Jahrhunderts, Wien 1993. 



 78

                                                                                                                                                                                             

Maenz, P. und G. Fries [Hrsg.], Art & Language. Texte zum Phänomen Kunst und Sprache. Köln, DuMont Schauberg 

1972. 

Mann, Heinz Herbert, Wörter und Texte in den Bildkünsten. Vier Studien zum Verhältnis von Sprache und bildender 

Kunst, München 1999. 

Mann, Heinz Herbert, Marcel Duchamp: 1917, München 1999. 

Marcel Duchamp. In: Dokumentationen über Marcel Duchamp. Hrsg. v. Hans Fischli, Zürich 1960. 

Marcel Duchamp und die Avantgarde seit 1950. Ausst.-Kat. Museum Ludwig, Köln, hrsg. v. Alfred M. Fischer/ Dieter 

Daniels, Köln 1988. 

Martin, Jean-Hubert, Man Ray: Objets de mon affection, Paris 1983. 

Meier, Christel und Uwe Ruberg [Hrsg], Text und Bild. Aspekte des Zusammenwirkens zweier Künste in Mittelalter und 

früher Neuzeit, Wiesbaden 1982. 

Mendgen, Eva, In Perfect Harmony. Bild und Rahmen 1850 – 1920, Ausst.-Kat. Van Gogh Museum/Kunstforum Wien 

[Hrsg.], 31. März – 25. Juni 1995, Amsterdam 1995. 

Merkert, Jörn, Dada und das Ding, in: Metamorphose des Dinges,: Kunst und Anti-Kunst ; 1910 – 1970, Brüssel 1971. 

Meseure, Anna, In Other Words. Wort und Schrift in Bildern. Ausst.-Kat. Museum am Ostwall Dortmund, 10.9 – 

15.10.1989, Stuttgart 1989. 

Mink, Janis, Marcel Duchamp (1887 - 1968). Kunst als Gegenkunst, Köln 1994. 

Mitchell, W. J. T., Iconology, Image, Text, Ideology, The University of Chicago Press, 1987. 

Moncelet, Christian, Essai sur le titre en littérature et dans les arts, Le Cendre 1972. 

Muckenhaupt, Manfred, Text und Bild. Grundfragen der Beschreibung von Text-Bild-Kommunikation aus 

sprachwissenschaftlicher Sicht, Tübingen 1986. 

Nadeau, Maurice, The History of Surrealismus, London 1987. 

Nauman, Francis, Cryptography and the Arensberg Circle. In: Arts Magazin (Special Issue), May 1977. 

New York Dada. Duchamp. Man Ray. Picabia. Städtische Galerie im Lenbachhaus ; München ; 15. Dezember 1973 

- 27. Januar 1974 ; hrsg. v. Armin Zweite, Michael Petzet und Götz Adriani. München 1973. 

Ozenfant, Amédée, Leben und Gestaltung, Postdam 1931. 

Paz, Octavio, Nackte Erscheinung. Das Werk von Marcel Duchamp, Frankfurt am Main 1991. 

Panofsky, Erwin und Fritz Saxl, Dürers „Melencolia I“. Eine quellen- und typengeschichtliche Untersuchung. Leipzig 

1923. 

Polyvalenz und Multifunktionalität der Emblematik. Akten des 5. Internationalen Kongress der Society for Emblem 

Studies, hrsg. v. W. Harms, Frankfurt am Main, 2002. 

Reff, Theodore, Duchamp and Leonardo L.H.O.O.Q – Alikes, In: Art in Amerika 65 (Jan 1977), S. 83-93. 

Roque, Georges, Ceci n’est pas un Magritte: Essai sur Magritte et la publicité, Paris 1983. 

Rolle, Dieter, Titel und Überschrift. Zur Funktion eines literarischen Elements, in: Gutenberg Jahrbuch 1986. 

Rosenblum, Robert, Cubism and the 20th Century Art, New York 1976. 

Rothe, Arnold, Der literarische Titel. Funktionen, Formen, Geschichte, Frankfurt a. Main 1986. 

Rotzler, Willy, Objekt-Kunst. Von Duchamp bis Kienholz, Köln 1975. 

Duchamp, Marcel, The essential Writings, hrsg. v. Sanouillet, Michel [Hrsg.], London 1975. 

Sanouillet, M., Dada: A Definition, in: Dada Spectrum: The Dialectics of Revolt, hrsg. v. Stephan C. Forster und 

Rudolf Kuenzli, Iowa City 1979. 

Sauerbier, Samson Dietrich, Wörter, Bilder und Sachen: Grundlegung einer Bildersprachenlehre, Heidelberg 1985. 

Sauerbier, Samson, Wörter bildlich/ Bilder wörtlich. Schrift und Bild als Text – Probleme der Wort/Bild Korrelation, in: 

Arbeitsgruppe Semiotik [Hrsg.], Die Einheit der semiotischen Dimension, Tübingen 1978. 

Schreier, Christoph, René Magritte, Sprachbilder 1927-1930, Hildesheim 1985. 

Schuster, Peter-Klaus, Melencolia I. Dürers Denkbild, Diss., 2 Bd.e, Berlin 1991. 



 79

                                                                                                                                                                                             

Schwarz, Arturo, Man Ray. The Rigour of Imagination, London 1977. 

Schwarz, Arturo, The Complete Works of Marcel Duchamp, New York 1997. 

Seylaz, Paul, Die Schrift als Thema und Formelement im Bild. In: Schrift en beeld. Art and Writing. L’art et l’écriture. 

Schrift und Bild. Ausst.-Kat. zur Ausstellung in Amsterdam, Stedelijk Museum 3.5. – 10.6.1963 und Baden-Baden 14.6. 

– 4.8.1966. 

Spies, Werner, Max Ernst. Collagen. Inventar und Widerspruch, Köln 1974. 

Stauffer, Serge [Hrsg.], Marcel Duchamp. Interviews und Statements. Gesammelt, übersetzt und annotiert von Serge 

Stauffer, Stuttgart 1992. 

Stauffer, Serge [Hrsg.], Marcel Duchamp, Schriften I, Zürich 1981. 

Steinhauser, Monika, Konvulsivische Schönheit und subversive Gewalt im Surrealismus der 1930 Jahre, in: 

Psychische Energien in der bildenden Kunst, hrsg. v. Keaszor, H., Stuttgart 1994. 

Stierle, Karlheinz, Werk und Intertextualität, in: ders., Das Gespräch. Poetik und Hermeneutik 11, München 1984. 

Tomkins, Calvin, Marcel Duchamp. Eine Biographie, München 1999. 

Träger, Jörg, Duchamp, Malewitsch und die Tradition des Bildes, In: Zeitschrift für Ästhetik und allg. 

Kunstwissenschaft 17, 1972, S. 131-138. 

Waldman, Diane, Collage und Objektkunst vom Kubismus bis heute, Köln 1993. 

Warncke, Carsten Peter, Sprechende Bilder – sichtbare Worte. Das Bildverständnis der frühen Neuzeit, Wiesbaden 

1987. 

Warning, Rainer, Rezeptionsästhetik. Theorie und Praxis, München 1975. 

Wedewer, Rolf, Die Sprachlichkeit von Bildern. Ein Beitrag zur Analogie von Sprache und Kunst, Köln 1984. 

Welchmann, John, After the Wagnerian Bouillabaisse: Critical Theory and the Dada and Surrealist Word-Image, In: 

Judi Freemann, John Welchmann: The Dada and Surrealist Word Image, Ausst.-Kat. L.A. Country Museum of Art, MIT 

Press 1989. 

Welchmann, John, Image and Language: Syllables and Charisma, In: Individuals: A Selected History of Contemporary 

Art, 1945-86, Ausst.-Kat. MOMA Los Angeles. 

Welchmann, John, In and Around the Second Frame, chapter II of Rhetoric of the Frame: Articulating Distinction in the 

Visual Arts, ed. By Paul Duro, N.y. Cambridge University Press 1996. 

Welchmann, John, Invisible Colors. A visual history of titles, Yale University Press, New Haven and London 1997. 

Welchmann, John, Word, Image and Modernism: An analysis of the orders of relation between visuality and textuality 

in the modern period, Ph.D. Thesis, Courtauld Institut, London University 1991. 

Wendt, Wolf Rainer, Ready-made. Das Problem und der philosophische Begriff des ästhetischen Verhaltens 

dargestellt an Marcel Duchamp – Metamorphose des Dinges. Kunst und Antikunst 1910-1970 (Katalog Berlin 1971), 

Meisenheim am Glan 1970. 

Wescher, Herta, Die Geschichte der Collage, Köln 1974. 

Wissmann, Jürgen, Collagen oder die Integration von Realität im Kunstwerk, in: Immanente Ästhetik – Ästhetische 

Reflexion. Lyrik als Paradigma der Moderne. Hrsg. v. W. Iser, München 1966, S. 327-360. 

Word & Image, A Journal of Verbal / Visual Enquiry, Vol. 4, No. 1, 1988: Conference Proceedings, First International 

Conference on Word & Image. 

Word & Image, A Journal of Verbal / Visual Enquiry, Vol. 7, No. 2, April – June 1991: Texts on / in Images. 

Wort und Bild, Buchkunst und Druckgraphik in den Niederlanden im 16. und 17. Jahrhundert. (Konzept Hans-Joachim 

Raupp). Ausstellung Köln, Belgisches Haus 1.10.-31.10.1981. 

Yoos, Georg E., Die Metamorphorische Funktion von Titeln. In: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine 

Kunstwissenschaft 1971, Bd. 16, S. 5-10. 

Varenne, Jean-Michel, L’esprit des jeux, Paris 1990. 



 80

                                                                                                                                                                                             

Zweite, Armin, Michael, Petzet und Götz Adriani [Hrsg.], New York Dada. Duchamp, Man Ray, Picabia, Kat. Ausst. 

Städtische Galerie im Lenbachhaus, München 15. Dez. 1973 – 27. Jan. 1974, München 1973. 

 

 

 

 

2. Abbildungsverzeichnis 

 

 

1. Marcel Duchamp, Akt eine Treppe hinabsteigend No.2. Inschrift: Akt eine Treppe hinabsteigend No.2. 1912. 

Öl auf Leinwand, 146 x 89 cm, Philadelphia Museum of Art. The Louise and Walter Arensberg Collection, 

Philadelphia. 

 

2. Marcel Duchamp, Femme Cocher. Inschrift: Femme Cocher / Tarif horo-kilométrique. Tinte auf Papier. 1907. 

31,7 x 24,5 cm, Metropolitan Museum of Art, New York. 

 

3. Pablo Picasso, Ma Jolie (Frau mit Gitarre). Inschrift: Ma Jolie. 1911. Öl auf Leinwand. 100 x 65,4 cm. 

Museum of Modern Art, New York. 

 

4. Luigi Russolo, Dynamismus eines Automobils, 1912/13. Öl auf Leinwand, 106 x 140 cm, Musée National d’Art 

Moderne, Centre Georges Pompidou, Paris. 

 

5. Francis Picabia, Voilà la Femme. Inschrift: Voilá la Femme. 1915. Aquarell auf Papier, 73 x 48,7 cm, 

Aufbewahrungsort unbekannt. 

 

6. Marcel Duchamp, Pharmacie. Inschrift: Pharmacie. 1914. Handkolorierter Druck und Öl, 1914, 26,2 x 19,2 

cm, Arakawa Kollektion, New York. 

 

7. Man Ray, Cadeau. Inschrift: Cadeau. 1921. 17,7 cm, Bügeleisen mit Polsternägeln und Inschrift „Cadeau“, 

Kollektion Juliet Man Ray. 

 

8. Marcel Duchamp, Fountain, gekipptes Porzellan Pissoir. 1917. Original verschollen. Maße unbekannt. 

 

9. René Magritte, La Durée Poignarde, 1938. Öl auf Leinwand. 147 x 98,7 cm. Joseph Winterbotham Collection.  

 

10. Marcel Duchamp, In Advance of a Broken Arm. Inschrift: In Advance of a Broken Arm. 1915. Original 

verschollen. Replik einer Schneeschaufel, Holz, galvanisiertes Metall und Eisen, 132 x 35 x 11 cm. 

Philadelphia Museum of Art. The Louise and Walter Arensberg Collection, Philadelphia. 

 

11. Marcel Duchamp, Kamm. Inschrift: 3 OU 4 GOUTTES DE HAUTEUR N’ONT RIEN A FAIRE AVEC LA 

SAUVAGERIE. 1913-15. Grauer Hundekamm aus Stahl. 16,6 x 3 x 0,3 cm, Philadelphia Museum of Art. The 

Louise and Walter Arensberg Collection, Philadelphia. 

 

12. Marcel Duchamp, The, Manuskript in Tinte auf Papier, 1915, 22,2 x 14,3 cm, Philadelphia Museum of Art. The 

Louise and Walter Arensberg Collection, Philadelphia. 



 81

                                                                                                                                                                                             

 

 

13. Marcel Duchamp, A Bruit Secret. Inschrift: P.G. . ECIDES DEBARRASSE./LE D.SERT F. URNIS.ENT/AS 

HOW.V.R. COR.ESPONDS/Convenablement choisie dans la même colonne/.IR CAR. ELONGSEA/F.NE, 

HEA., O.SQUETE.U S. ARP BAR RAIN/Remplacer chaque point par une lettre. 1916. Garnäuel (mit 

integriertem unbekanntem Objekt), eingeklemmt zwischen zwei Stahlplatten, 11,4 x 12,9 x 13 cm, 

Philadelphia Museum of Art. The Louise and Walter Arensberg Collection, Philadelphia. 

 

14. Marcel Duchamp, Traveler’s Folding Item,1916. Schreibmaschinenabdeckung der Firma Underwood, 

Holzstock. Original verschollen, Maße unbekannt. 

 

15. Marcel Duchamp, Belle Haleine, 1921, Glasflakon mit Fotografie von Man Ray, 16,3 x 11,2 cm, 

Privatkollektion Paris. 

 

16. Marcel Duchamp, Fresh Widow, 1920. Modell eines französischen Fensters. Holzrahmen mit Scheiben aus 

poliertem Leder. Auf dem Sockel in schwarzer Tusche: FRESH WIDOW COPY-RIGHT ROSE Sélavy, 79,5 x 

53 x 10 cm. Philadelphia Museum of Art. The Louise and Walter Arensberg Collection, Philadelphia. 

 

17. Marcel Duchamp, Das Große Glas / La Mariée mise à nu par ses Célibataires, même, 1915-1923. Glas, Öl, 

Bleifolie, Aluminiumfolie, Holz und Stahlrahmen. Auf der Rückseite die Inschrift: La Mariée mise à nu par ses 

célibataires, même, Marcel Duchamp 1915-1923, inacheré, cassé 1931, réparé 1936. 277,5 x 175,8 cm. 

Philadelphia Museum of Art. The Louise and Walter Arensberg Collection, Philadelphia. 

 

18. Marcel Duchamp, La Mariée, 1912. Öl auf Leinwand. Inschrift: Mariée / Marcel Duchamp/ august 12. 89,5 x 

55 cm. Philadelphia Museum of Art. The Louise and Walter Arensberg Collection, Philadelphia. 

 

19. Marcel Duchamp, Broyeuse de Chocolat No.2, 1914. Öl und Leder auf Leinwand. Inschrift auf Leder in 

Goldbuchstaben: BROYEUSE DE CHOCOLAT – 1914. 65 x 54. Philadelphia Museum of Art. The Louise and 

Walter Arensberg Collection, Philadelphia. 

 

20. Marcel Duchamp, Neuf Moules Mâlic, 1914 -15. Öl, Draht auf Glas. Inschrift auf der Rückseite: 1913-14-15 / 9 

Moules Mâlic. 66 x 101,2 cm. Philadelphia Museum of Art. The Louise and Walter Arensberg Collection, 

Philadelphia. 

 

21. Marcel Duchamp, Glissiere contentant un Moulin à Eau (en métaux voisins), 1913-15. Draht auf Glas. 

Inschrift auf der Rückseite: Glissiere contentant un Moulin à Eau (en métaux voisins), appartentent à Marcel 

Duchamp 1913-14-15. Philadelphia Museum of Art. The Louise and Walter Arensberg Collection, 

Philadelphia. 

 

22. Marcel Duchamp, Ausschnitt Rückseite der Broyeuse de Chocolat des Großen Glases, vgl. 17. 

 

23. Marcel Duchamp, La Mariée mise à nu par ses Célibataires. Inschrift: La Mariée mise à nu par ses 

Célibataires. 1912. Bleistift auf Papier. 23,8 x 32,1 cm. Musée National d’Art Moderne Centre National d’Art et 

de Culture Georges Pompidou, Paris. 

 



 82

                                                                                                                                                                                             

24. A. Marcel Duchamp, Die Grüne Schachtel / La Mariée mise à nu par ses célibataires, même, 1934. 

[Aussenansicht Front]. Inschrift auf der Oberseite der Schachtel: LA MARIEE MISE A NU PAR SES 

CELIBATAIRES, MEME. 93 Notizen, Zeichnungen und Fotografien in einer grünen Schachtel aus Karton. 

33,2 x 28 x 2,5 cm. Philadelphia Museum of Art. The Louise and Walter Arensberg Collection, Philadelphia. 

 

24       B. Marcel Duchamp, Die Grüne Schachtel / La Mariée mise à nu par ses célibataires, même,   

            1934. [Schachtel mit Notizen]. Papier. Verschiedene Größen. 

 

25. Marcel Duchamp, Konstruktionszeichnung der Neuf Moules Mâlic aus der Grünen Schachtel. 1914 (1934). 

Philadelphia Museum of Art. The Louise and Walter Arensberg Collection, Philadelphia. 

 

26. Marcel Duchamp, À regarder (l’autre côté du verre) d’un oeil, de près, pendant presque une heure, 1918. 

Inschrift auf Metallsteifen: À regarder (l’autre côté du verre) d’un oeil, de près, pendant presque une heure. 

Marcel Duchamp 1918. Glas, Folie, Bleidraht. 51,1 x 40,6 x 3,5 cm. The Museum of Modern Art, New York. 

 

27. A. Marcel Duchamp, Etant donnés. 1° la chute d’eau, 2° le gaz d’élairage. [Außenansicht mit Betrachter]. 

1946-66. Holztür in die Wand eingelassen. 300 x 146 cm.  

 

27        B. Marcel Duchamp, Etant donnés. 1° la chute d’eau, 2° le gaz d’élairage  

[Innenansicht]. Inschrift auf dem rechten Arm der Puppe: Etant donnés. 1° la chute d’eau, 2° le gaz d’élairage. 

Marcel Duchamp 1966. Assemblage aus Holz, Metal, Schaufensterpuppe, Menschenhaar, Gaslampe, Eisen, 

Glas, Linolium, Baumwolle, Glühlampe, elektischer Motor. 177x 124 cm. Philadelphia Museum of Art. The 

Louise and Walter Arensberg Collection, Philadelphia. 

 

 

Abbildungsnachweis: 

 

Reproduktionen aus Bücher: 

 

Abb.   1, 2, 6, 8, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24 A, 24 B, 26, 27 B aus Schwarz, New York 

1997.  

Abb.  3 aus Rubin, New York, 1980. 

Abb.  4 aus Walther, Köln, 2000. 

Abb.  5 aus Borràs, München 1985. 

Abb.  7 aus Martin, Paris 1983. 

Abb.  27 A aus Eckl, München, 2000. 

 

Aus dem Internet: 

Abb.  9 aus www.artchive.com. 

 
 

 

 

 

 



 83

                                                                                                                                                                                             

 

 

 

 

 


	INHALTSVERZEICHNIS
	I. EINLEITUNG
	1.1. Marcel Duchamp, die Worte und die Titel
	1.2. Ansatz und Ziele der vorliegenden Arbeit

	II. DER TITEL ALS PARATEXT - EINE THEORETISCHE GRUNDLEGUNG
	2.1. Die Form, der Inhalt und die Funktion des Titels nach Gérard Genette
	2.2. DER TITEL IN DER KUNSTGESCHICHTE - ASPEKTE DER PARATEXTUALITÄT

	III. DER TITEL IM WERK UND DANEBEN: DIE ZEICHNUNGEN UND DIE MALEREI
	3.1. Der Titel und sein Bezugsobjekt
	3.2. Der Akt der Inskription
	3.3. Ergebnisse

	IV. BEDEUTUNGSSCHICHTEN - DIE POLYSEMIE DER TITEL
	4.1. Die Wörter auf den Dingen. Der Titel, die Inschrift
	4.2. Wortspiele als Stilmittel
	4.3. Ergebnisse

	V. DER TITEL ALS GENERIERENDES ELEMENT EINES ‘IMPLIZITEN BETRACHTERS‘?
	5.1. Der Betrachter und das Kunstwerk. Der rezeptionsästhetische Ansatz
	5.2. Paratextuelle Strategien der Betrachterbeteiligung
	5.3. Ergebnisse

	VI. Zusammenfassung
	1. Bibliographie
	2. Abbildungsverzeichnis
	Abbildungsnachweis

