Michael Rdssner:

PIRANDELLO MYTHENSTURZER

Fort vom Mythos
Mit Hilfe des Mythos
Hin zum Mythos

Y

1980
HERMANN BOHLAUS NACHF. WIEN—KOLN—GRAZ



Universltats-
Bibliothek
Minchen

21 ‘ ASTH

ISBN 3-205-06035-0

Copyright © 1980 by Hermann Bohlaus Nachf.Ges.m.b.H., Graz
Alle Rechte vorbehalten

Herstellung: Hain-Druck, Meisenheim



ZUM GELEIT

Mit dieser Reihe soll jungen osterreichischen Romanisten die Moglichkeit geboten werden.
erstmals uber den Kreis der eigenen Universitat hinaus reprasentative Arbeiten und For-
schungsergebnisse vorzustellen. Es besteht in Osterreich kein Druckzwang fiir Dissertatio-
nen. so dafd in den letzten Jahrzehnten wirklich gute Arbeiten nur in wenigen Manuskripten
vorhanden und schwer beziehbar geblieben sind. Dem soll mit der neuen Reihe abgeholfen
werden. Fiirs erste ist ein Rhytmus von zwei Titeln im Jahre geplant. Dem traditionellen Um-
fang der Romanistik im deutschsprachigen Raum entsprechend werden Untersuchungen iber
den franzosischen. italienischen, spanischen und hispanoamerikanischen Kulturbereich mit-
einander abwechseln, vermutlich bei einem leichten Uebergewicht des franzosischen.

So scheint gewihrleistet, dafs das Licht unserer nicht wenigen und erfreulichen Talente nicht
linger unter dem sprichwortlichen Scheffel stehen wird: dafs auch wir mit unseren Arbeiten
uns in den Fortgang unserer Disziplin einstimmen konnen.

Wien, im Februar 1980 Hans Hinterhauser






MEINEM VATER
MEINER MUTTER






INHALT

Seite
Vorwort zur Aufgabenstellung X1
I. DAS MYTHISCHE ELEMENT IN DER MODERNE 1
1.1. Der vielfaltige Begriff. Historischer Ueberblick 6
1.2. Das mythische Bewufdtsein 21
1.3. Das neue mythische Zeitalter 32
1.4. Die Notwendigkeit des Mythos oder der mythische Charakter des Logos 40
II. PIRANDELLO MYTHENSTUERZER — FORT VOM MYTHOS 4. 53
2.1. Pirandello fillt die weilen Statuen 59
2.1.1. Die hohlen Ideale (Die weiflen Statuen) 2
2.1.2. Die doppelziingige Wahrheit 95
2.1.3. Die Auflehnung von Pirandellos Figuren gegen die ihnen
aufgezwungenen Mythen - die Zersplitterung des Ich 116
2.2. Was bleibt nach dem Mythenstiirzen? 135
2.2.1. Voriibergehende Schneckenhiuser-Unterschliipfe 137
2 ¥.2.2.1.1. Die ..hohere Wirklichkeit* der Kunst 140
2.2.1.2. L’amore 145
2.2.1.3. Die hohere Wirklichkeit der ,,pazzia” (des Wahns) 150
S 222 Die totale Desillusion (L’abisso nero) 157
R 22
1II. PIRANDELLO MYTHENSTUERZER — MIT HILFE DES,MYTHOS 167
3.1. Mythen im friilhen Pirandello 170
3.2. Mythen im spiten Pirandello 196
3.3. Der mythenstiirzerische Mythos (Die Miti Pirandellos als mythische
Erzihlungen und ihr Bestand an mythischen Traditionen) 211
3.3.1. Il mito sociale: ,,.La nuova colonia* 220
3.3.2. Il mito religioso: ..Lazzaro* 235
3.3.3. Il mito dell’arte: ..l giganti della montagna* 250
3.3.3.1. Der Mythos vom vertauschten Sohn 253

3.3.3.2. La Scalogna - Der Konflikt zwischen Poesie und
K Riesen - Eine Abrechnung mit dem Denken der
Neuzeit 259



IV. PIRANDELLO MYTHENSTUERZER - HIN ZUM MYTHOS

4.1. Bleibende Mythen in den Miti - trotz der Miti

4.2, La Scalogna als antirationale Gegenwelt

4.3. La Scalogna als dauernde Epiphanie. Das Theater als ritueller
Ausdruck des Mythos

V. CONCLUSIO. PIRANDELLOS LIEBENSWERTE INKONSEQUENZ.

FUER EINE NEUWERTUNG DER MITI

Bibliographie

274

277
296

306



X1

VORWORT ZUR AUFGABENSTELLUNG

"Pa-gliac-cia-te" (Hanswurstiaden),

hat Pirandello unermiidlich mit einem Finger
auf ein leeres Blatt getippt, wdhrend er als frischgebackener
Nobelpreistrdger fiir die Journalisten in seinem Arbeitszimmer
in der romischen Via Antonio Bosio posierte. Ich kénnte mir,
trotz der Filille weiser, ergreifender, avantguardistischer oder
provokanter Pirandello-Zitate keinen besseren Beginn fiir eine
Untersuchung iiber den groBen italienischen Autor vorstellen.
Man konnte jetzt zu einer umfassenden Erkldrung der pirandellia-
nischen Gemiitsverfassung im Augenblick des Niederschreibens be-
sagten Wortes ansetzen, wiirde aber vom "Maestro" hdchstens wie-
derum dasselbe Wort als Kommentar aus der Schattenwelt der
groBen Toten zu hdren bekommen. Oder einen &hnlichen Kommentar,
den der 19jdhrige an seine Schwester Lina schrieb: "Oh come
tutto &€ sciocchezza! E com'é sciocchezza dire che tutto é
sciocchezza!"

Aber genug des anfdnglichen Ausrittes in allzu pirandellia-
nische vanitas-Gefiihle; er erkldrt sich vielleicht aus der
Uberdriissigkeit, die den Pirandello-Forscher nach der Lektiire
von etwa dreiBigtausend Seiten Sekund&drliteratur wohl zwangs-
ldufig Uberf&llt, und die er besser im Vorwort ablddt als in
Form von seitenfilillenden FuBnoten im Verlauf der eigentlichen
Untersuchung.

Warum aber, stellt sich nun die berechtigte Frage, ein wei-
terer Beitrag zu dieser Sekunddrliteraturlawine, wenn schon der
bisherige Bestand kaum mehr iiberschaubar geworden ist? Nun, es
war mir ein Bedlirfnis, das Urteil der Kritik in einem der weni-
gen Punkte, in dem sich die meisten Autoren, Crocianer wie Mar-
xisten, Progressive, Liberale oder Katholiken, einig sind, zu
erschiittern. Es ist dieser Punkt die einhellige Verurteilung
der drei "Miti" genannten Stiicke Pirandellos, in denen man ent-
weder den vergeblichen, ein wenig ldcherlich-pathetischen Ver-
such des alternden nihilistischen Skeptikers sieht, sich doch
noch rasch ein Schneckenhaus positiver Werte unter dem nacht-



X1

schwarzen Himmel zu schaffen, oder gar, in allzu kleinlicher
Zeitbezogenheit, teils eine Glorifizierung der Werte des
Faschismus (Muttermythos, Ubermenschentum), teils eine Aus-
einandersetzung mit diesen ("Die Riesen vom Berge") zu er-
kennen vermeint. Sicherlich, es gibt, vor allem auf das letzt-
genannte Stlick bezogen, auch jene Autoren, die pathetisch vom
Untergang der Poesie sprechen, oder die katholische Kritik,
angefihrt von Mignosi, die seit dem "Lazzaro" Pirandello fir
die katholische Sache reklamiert; aber meines Wissens hat bis-

lggﬂ_g&ﬁmand—vefsaeher—Pirandgllgs "Mythen als elren Beltrag

zur Entw1cklung des _europdischen Denkens lm Gesamtkontext des

20 Jahrhunderts zu sehen. (Der bisher einzige Ansatz zu einer
Uﬁz:;zz:ung des Mythischen bei Pirandello stammt von Roberto
Alonge und versucht lediglich mythische Archetypen, wie sie
Eliade beschreibt, in Pirandellos Werk ausfindig zu machen.)
Diese gesamteuropdische Bedeutung gerade der letzten Dramen,
diese Vorwegnahme eines sich stdndig, wenn auch langsam, voll-
ziehenden Wandels im europdischen Denken des 20. Jahrhunderts
will die vorliegende Untersuchung, sozusagen als Hintergrund
fir die Lektire der Werke Luigi Pirandellos, aufzuzeichnen
versuchen. Und damit stellt sich gleich die Frage nach der
Methode, die aber wohl untrennbar verbunden ist mit der Zweck-
bestimmung literaturwissenschaftlichen Arbeitens. Man kann
diese Zweckbestimmung darin sehen, wissenschaftlich zu erfor-
schen, wie "es wirklich gewesen ist", das heift, wie der Dich-
ter es "wirklich gemeint hat", etwa durch Gesprédche mit sei-
nen noch lebenden Bekannten, durch Lektilire von Tageblichern,
Briefen, autobiographischen Stellen in den Werken und der-
gleichen mehr;abgesehen freilich von der Unmoglichkeit, mit
letzter Sicherheit die "historische Wahrheit" zu erforschen,
abgesehen davon, daB eine solche Vorgangsweise bei einem
Dichter wie Pirandello im Vorhinein zum Scheitern verurteilt
sein muB (man denke nur an den Brief an Crémieux, in dem der

Autor meint, er miisse erst die Perscnen seiner Werke fragen,



X1

wie denn das alles gemeint sei, was sie tdten), stellt sich
die Frage nach dem Wert eines solchen Vorgehens. Analog zum
Mythos ndmlich, den man auch nur wirklich erfassen kann, wenn
man ihn lebend, im Ritus oder einer anderen Form, unmittelbar
nachvollzieht, kann wohl auch das literarische Kunstwerk nur
im Nachvollziehen des Lesers oder Zuschauers Leben erlangen
(was im lUbrigen auch schon bei Pirandello steht). Gibt es
aber nur eine einzige, autorisierte Sinndeutung (durch den
Dichter selbst), so verliert das Kunstwerk jeden Sinn, ver-
liert seine potentielle Lebensenergie und erstarrt zur reinen
Form (um bei dem Tilgherschen Pirandello-Vokabular zu bleiben).

Man konnte daher auf die Erforschung der dichterischen Sinn-
gebung verzichten und stattdessen eine eigene Analyse mit den
Methoden der modernen Literaturwissenschaft versuchen, das
Werk bis ins Detail in seiner Sinngebung festlegend und inter-
pretierend. Aber auch das ist nicht der Zweck der vorliegenden
Untersuchung;es kdme dem ersten Fehler gleich, auch hier wiirde
dem Mythos die Nachvollziehbarkeit fiir jeden anderen genommen,
mit dem einzigen Unterschied, daB man hieflir nicht einmal die
Autoritdt des Mythen- bzw. Kunstschdpfers selbst in Anspruch
nehmen diirfte.

Deshalb kann hier lediglich, wie schon zu Beginn angedeutet
der Versuch gemacht werden, die "Mythen" Pirandellos vor einen
breiteren Assoziationshorizont zu stellen; und zudem will ich
versuchen, die These zu widerlegen, Pirandellos Spdtwerk stelle
einen Bruch mit allen fritheren Schaffensprinzipien dar - indem
die mythische Entwicklung von den ersten Gedichtb&dnden an bis
zu den letzten auf dem Totenbett diktierten S&dtzen verfolgt
wird. Die Bezeichnungen fiir die drei Positionen des Autors zum
Mythos (fort vom Mythos - mit Hilfe des Mythos - hin zum My-
thos) sind Umschreibungen, die in einer Flexionssprache wie
dem Lateinischen bedeutend weniger unbeholfen klédngen (etwa
Teil II und III:MYTHO MYTHUM); wir miissen uns mangels besserer
MBglichkeiten im Deutschen mit ihnen behelfen.



X1v

Fir das Zustandekommer der vorliegenden Arbeit bin <ch
zu Dank verpflichtet :

Meinen Eltern, die mich in die Welt gesetzt, mir mein Studium er—
moglicht und stets Verstdndnis fir meine Arbeit aufgebracht haben;

Meinem verehrtern Lehrer, Herrn Prof. Dr. Hans Hinterhduser, Wien;

Frau Marta Abba, Fauglia (Pisa), fir Ihre freundlichen Informatione:
und die liebenswiirdige Aufnahme im Pirandello-Zentrum;

Herrn Professor Alfredo Barbina, Rom, fiir die freundliche Betreuung
im Pirandello—Zentrum Rom;

Avv. Pler Luigi Pirandello fiir seine wertvollen Informationen, vor
allem aber fiir seine persiénliche Freundschaft;

Herrn Professor Nicola Ciurletta fiir ein aufschlulreiches Gesprdck;

Herrn Prof. Enzo Lauretta, Agrigento, fir die Forderung meiner Arbeizn
im Rahmen des Centro Nazionale di Studi Pirandelliani und dessen Corzgni;

Herrn Prof. Ermesto Grassti, Miinchen, fiir seine wertvollen Anregunge:
Herrn Hans Weigel, Wien, fiir seine freundliche Hilfe;

Herrn Dr. Peter Warta und Interlingua Translations fir die Moglich-
keit, die Arbeit abzuschreiben und zu vervielfdltigen;

Fraulein Birgit Amlinger und Herrn Joseph J.Dengler fiir die Hilfe
bet der Niederschrift, beim Kopieren und bei der Durchsicht des
Manuskriptes;

Herrn Charles Ling, Wien, fir seine Hilfe beim Auffinden eines
englischen Titels;

Sowie all den anderen Bibliothekaren, Professoren, Studiosi etc.,

die ich aus Geddchtnisschwiche und Platzmangel hier nicht namentlic
erwihnen kann.

Wien 1978 Michael Rdssner.



I. DAS MYTHISCHE ELEMENT IN DER MODERNE




"Les mythes nous pressent de toutes parts,ils servent a tout, ils

expliquent tout." (Balzac, La vieille fille)

Les mythes (....) attendent que nous les incarnions. Qu'un seul
.iomme au monde réponde a leur appel et ils nous offrent leur réve

intacte."” (Camus, L'été)

In voller Absicht habe ich die beiden dieser Arbeit vorangsa-
scellten Zitate aus dem Buch von Pierre Albouy1) sozusagen
"entwendet": Sie zeugen ndmlich besser als so manche theoreti-

sche Abhandlung von der Tatsache, daB seit dem 19. Jahrhunder:

eine Neubewertung des dythischen, wenigstens in der Literatur,
iin Gange ist; und daB diese Neubewertung, die im vergangenen
Janrnundert inren Ausgang nimmt, sich in dem unsrigen nicht

2) meinen, sondern da3l

etwa totgelaufen hat, wie manche Autoren
sie wenigstens noch ebenso stark, wenn auch anders geartet ist
als zur Zeit des Aufkommens von Romantik, Décadence und Symbo-
lismus. Ja, sie greift in unserer Zeit sogar erstmals Uber dis
Grenzen der Kunst hinaus und erfaft auch das ursoriinglich strang
logisch organisierte Gebiet der Wissenschaft, wie wir spiter
sehen werden. Eine iberblicksweise Einfilihrung in den Bereich
des Mythischen an sich und speziell in die Manifestationen des
Msthischen in den letzten beiden Jahrhunderten diesen Ausfiihrungen
Uver "Pirandello Mythenstirzer" voranzustellen, scheint mir im
Sinne der im Vorwort umrissenen Zweckbestimmung der Arbeit ur-
erldBlich. Hier sollen eben nicht Definitionen vorgegeben unc
apodiktische Feststellungen getroffen werden, hier soll ledig-
lich der Versuch gemacht werden, den Assoziationshorizont zu
Pirandello um den Bereich des Mythiscnen zu erweitern. Wir wcl-
len uns daher auch nicht mit einer vorgegebenen Mythos-Defini-
tion zufriedengeben, sondern uns lieber allm&hlich an den viel-

filtigen Begriff herantasten.

1 . . e .
). Pierre ALBOUY, Mythes et Mythologies dans la littérature frangaise,
Paris 41969, ».5

2 A
' so etwa Jan KOTT, Mitologia i realizm, Warschau



..3_

DaBl eine Neubewertung des Mythischen schon seit der deut-

schen Romantik im Gange ist, darf als unbestritten geltenf)

”"MythOS'ist zu einem der meistgebrauchten Topoi unserer Zeit

geworden, bisweilen mit pejorativem Beigeschmack als Synonym

)

bisweilen als

5)

Basis fir die neue Kunst und Wissenschaft gepriesen”’, einmal

fir riktion oder gar Volksverdummung verwendet?

sogar als l&cherlich-grauenhafte Rechtfertigung des Rassenkul-
6)

tes midbraucht. Selbstverstédndlich wurden durch eine so hdu-
fige und verschiedenartige Verwendung Begriff und Begriffsin-
halt problematisch; sie verschwimmen immer mehr, was deutlich
in #dircea Eliades Feststellung zum Ausdruck kommt:

"Ce mot est utilisé aujourd'hui aussi bien dans le sens de"fiction"
ou d'"illusion" que dans le sens, familier surtout aux ethnologues,
aux sociologues et aux historiens des religions, de "tradition
sacrée, révélation primordiale, modéle exemplaire“."7)

Ein noch anschaulicheres Bild der Begriffszersplitterung und
-verwirrung gibt uns der StoBseufzer, mit dem Anton Anwander

seine Betrachtungen "Zum Problem des Mythos" beginnt:

3 siehe dazu u.a.: Beda ALLEMANN, Rilke und der Mythos, in: Rilke heute 2,
Frankfurt (suhrkamp taschenbucher 355) 1976, pp. 7-26; Ernst CASSIRER, Vom
Mythos des Staates, 2Zlirich 1949; Georges GUSDORF, Mythe et métaphysique.
Introduction & la philosophie, Paris 1953; Michael HOCHGESANG, Mythos und
Logik im 20. Jahrhundert. Eine Auseinandersetzung mit der neuen Naturwis-
senschaft, Literatur, Kunst, Philosophie. Minchen 1965; Leszek KOLAKOWSKI,
Die Gegenwértigkeit des Mythos, Minchen 1973; Walter F. OTTO, Mythos und
Welt, Stuttgart 1962; die Neubewertung gibt sogar Emmanuele GENNARO, Culto
dei miti e realtd dell'uomo (Mitopoiési e filosofia), Genova 1962, zu, der
diese Entwicklung freilich verurteilt; ferner Jean GEBSER, Ursprung und Ge-
genwart, Band 1: Die Fundamente der aperspektivischen Welt, Minchen (dtv)
1973, der allerdings in dieser Entwicklung die Ausformung eines neuen, "in-
tegral" genannten BewuBtseins sieht.

4)— so bei Carl EINSTEIN, Die Fabrikation der Fiktionen. Eine Verteidigung
des Wirklichen, ed. Sibylle PENKERT, Hamburg (Rowohlt), 1973.

3 z.B. bei HOCHGESANG, l.c.

& bei dem NS-Ideologen Alfred ROSENBERG, "Der Mythus des 20.Jahrhunderts",
Berlin, 1930 (l.Auflage)

D Mircea ELIADE, Aspects du mythe, Paris 1963, p.9.



-4~

"Unmdgliches Unterfangen, die Arbeit mit einer Definition des
Mythos zu beginnen. Jeder versteht unter Mythos etwas anderes
oder doch zum Teil anderes, seien es Philosophen oder Theologen,
Ethnologen oder Psychologen, Literaten oder Propheten. Eben das
offenbart schon die Proteusnatur und Sphynxgestalt des Mythos."

tine Bestdtigung dieser Feststellung finden wir, wenn wir

ein Lexikon unter dem Stichwort "mito" aufschlagen:

"1.Narrazione fantastica tradizionale di particolari gesta com-
piute da figure divine o antenati (ragione sacrale di fenome-
ni naturali ecc.)

2.

a)

b)

a)

b)

c)

Idealizzazione d'un evento o personaggio storico (Cesare,
Roma, idee o formule che nella coscienza di un popeclo, di
una societd, delle masse, assumono un valore quasi religio-
so di simbolo e guida, traducendosi in aspirazione costante,
in ideale d'azione, in un'idea-forza. - p.e.: ragione /sic!/,
uguaglianza sociale, dittatura del proletariato, razza ecc.
Idoleggiamento d'una persona o d'un momento storico in cui
si riflettono il gusto e la sensibilitd di un'epoca (Medio
Evo nel Romanticismo) .

Qualunque cosa nella quale si creda o della quale si parli
come veramente esistente ma che nella realtd non esiste o

€ molto diversa;

Desiderio o speranza ritenuta irrealizzabile; sogno, utopia.
Soggettivamente e polemicamente possono essere definite come
mito in questo senso alcune di quelle idee o formule che per
altri hanno un valore simbolico-religioso, in quanto si neghi
ad esse carattere razionale e pratico.

Piu genericamente, prodotto della fantasia, alterazione piu
o meno involontaria della realtd per opera d'immaginazione,
anche come fatto patologico."g)

8)

~ Anton ANWANDER, Zum Problem des Mythos, Wirzburg 1964, p. 11

9)

- LESSICO UNIVERSALE ITALIANO di lingua lettere arti scienze e tecnica,
Roma 1974. Hier wurde bewuBt der italienische Begriff "mito" statt Mythos
oder Mythus gewdhlt, da wir die feinen, doch sicherlich vorhandenen Unter-
schiede zwischen "mito" in Pirandellos Idiom und dem deutschen Begriff
nicht auBer Acht lassen dirfen; so kann etwa "Lui é un mito" im Italieni-
schen "Er ist unverldBlich" heiBen - eine Degradierung des Mythos-Be-
griffes zum Synonym fir Unwahrheit, wie sie im Deutschen in diesem AusmafB
noch nicht vollzogen wurde.



Von Gottersagen lber die modernen Mythen (man beachte die
Anfﬁhrung>de;‘hrégidne" als Mfﬁhos —léiémHinweis auf die
Aufklédrung) bis zuaﬂal{gginationen10) spannt sich also der
Mytb9§-Begr£E£,:Qéniggﬁeﬁs iﬁ'iﬁgliénisghgnmSprachrédm. Es
v scheint daher notwendig, daB wir in der Folge den Versuch un-
ternehmen, diesen Begriff zumindest ein wenig einzugrenzen.
Wir wollen daher zundchst einmal in der Literatur zum Mythos
und in der geschichtlichen Entwicklung des Begriffes nach

Anhaltspunkten dafir suchen.

10} _ Beinahe zwangsldufig dréngt sich hier der Gedanke an Pirandellos No-

velle "Effetti di un sogno interrotto" auf (in dem posthum erschienenen
Band "Una giornata", 1937), die bekanntlich mit der Feststellung schlieBt:

"Quanto sono cari questi uomini sodi che, davanti a un
fatto che non si spiega, trovano subito una parola che
non dice nulla e in cul facilmente s'acquetano.

- Allucinazioni."

(PIRANDELLO, NA II, p. 823.)



1.1. DER VIELFALTIGE BEGRIFF. HISTORISCHER UBERBLICK.

Vor dhnlichen Schwierigkeiten der Begriffsbestimmung
stehend, stellt Beda Allemann in seinem Artikel "Rilke und
der Mythos" zu Beginn gleichfalls fest:

"Der Begriff des Mythos ist ziemlich ungekldrt im
deutschen Sprachraum."

Und er bekennt schlieBlich ein:

"Ich selber muB wohl darauf verzichten, einleitend den
Begriff des Mythos absolut dingfest machen zu wollen."

11)
Wenngleich mir nun flir ein solches Unterfangen mehr Raum
zur Verfligung stiinde (Allemanns genannter Aufsatz umfagt
insgesamt nur zwanzig Seiten), muB auch ich ein &hnliches Ge-
stdndnis ablegen: Auch im Rahmen unseres Uberblicks uber_gig*_

Entwicklung des mythischen Elementes.in der Moderne wird es

uns nicht gelingen, den Begriff selbst "absolut dingfest zu
machen". Dieses "Absolut-Dingfest-Machen-Wollen" von Begrif-
fen wie dem unsrigen wdre heutzutage auch eine Vermessenheit
und Uberdies von vornherein zum Scheitern verurteilt - aber
das ist wahrscheinlich bereits die erste Auswirkung jener
neuen Stellung des Mythischen, auf die wir sp&dter noch zu
sprechen kommen wollen. Gleich, wie man zu Walter F. Ottos
Behauptung steht, die Sprache wdre grundsdtzlich mythisch12),
es wird mehr und mehr klar, daB die Begriffe selbst, das Fun-
dament unser logischen Uberlegungen, fahnenfliichtig werden,
sich nicht ldnger brav am Gdngelband der jeweiligen Definition
fliihren lassen, sondern als Wort Eigeninhalt gewinnen; sie wir-

3) als durch den - variabel gewordenen

ken mehr durch den Namen1
- Inhalt; mehr durch das Connotatum als durch das Denotatum,
vor allem dann, wenn es sich - wie beim Mythos - um ideologisch

und/oder wissenschaftlich umkdmpfte Begriffe handelt. Es wird

11
). ALLEMANN, l.c., p. 7.

12)_ OTTO, l.c., pp.231ss. meint, es gédbe gar kein Denken ohne den Mythos;

denn Denken wédre Sprechen und die Sprache selbst wdre Mythos.

1
3N daB das Wort als Name mythischen Charakter tr&gt, ist wohl unbestritten -
- siehe Ernst CASSIRER, Language and Myth, New York 1946, OTTO, l.c.,etc.ntc.



daher auch unsere Begriffsumschreibung - vermeiden wir das
Wort Definition, das zuviel vom Dingfest-Machen an sich hat -
dhnlich vage aussehen miissen wie jene, die Beda Allemann
schlieBlich doch noch seinen Lesern mitgibt:

"Das Mythische hat es mit dem Heiligen, mit dem Go&ttlichen

zu tun. Nichterner ausgedriickt: mit den Instanzen, die das Mensch-
liche und Nur-Menschliche und Allzu-Menschliche lbersteigen.
(....) Alles Mythische gehdrt in den Ursprung, fihrt zu ihm
zurlck, in eine Tiefendimension, die vor der Entfaltung des lo-
gischen und historischen Denkens im modernen Sinne liegt. Aus
neuzeitlicher Sicht ist deshalb immer der Gegensatz von Mythos
und Logos betont worden."14)

Und tatsdchlich haben wir mit dieser Feststellung Allemanns
einen der wesentlichsten Punkte fir den Versuch einer ratio-
nalen Umfassung des Begriffes gewonnen: den Gegensatz, den
Allemann Logos nennt. Wenn wir also zwar noch immer nicht sa-
gen koénnen, was der Mythos eigentlich ist, so wissen wir doch
immerhin, was er nicht ist: ndmlich all das, was wir der Sphdre
des Logos zuordnen. Dieses Gegensatzpaar ist in der Tat uralt.
Ernst Cassirer meint in seiner "Philosophie der symbolischen
Formen", beide wdren in einem fernen Ursprung, in der &gxq,
vereinigt gewesen. Durch die Ausbildung und die vermehrte An-
wendung kritischer Fadhigkeiten habe sich dann die Welt des Lo-
gos von der Welt des Mythos geschieden.‘s)

Tatsdchlich hat der Konflikt Mythos - Logos bereits in
der Antike die Denker beschdftigt. Die Sophisten, von David
Bidney in diesem Zusammenhang treffend als"Greek Enlighten-
ment" bezeichnet}6&istanzierten sich als erste vom Mythos,
der ihrer Ansicht nach keine wahre Geschichte erz&dhlte, sondern
nur allegorisch interpretiert werden durfte.Plao hat diese Auffas-
sung selbst zwar nidit geteilt, wohl aber viele der Neoplatoniker

19 ALLEMANN, 1.c., p. 7.

-
15)_ Ernst CASSIRER, Die Philosophie der symbolischen Formen, Band II:
Das mythische Denken, Berlin 1925, p. 4.

16)_ David BIDNEY, Myth, Symbolism and Truth, in: Myth. A Symposium.
ed. Thomas A. SEBEOK, Bloamington 1958, p. 1.



und Stoiker. Hier entspringt also die groBe Linie der alle-
gorischen Mytheninteroretation, die in der Mythenforschung
bis zur Gegenwart immer wieder vertreten wurde. Eine zweite
Ricntung - noch heute als Euhemerismus bezeichnet - beginnt
mit Euhemerus im 3. Jahrhundert vor Christus, der als erster
die Behauptung aufstellte, Mythen wédren

"...fabrications which concealed purely naturalistic and hi-
storical events at best, but were introduced grimarily to bolster
the authority of the priests and the rulers." 7

Flir Plato selbst war der Mythos hingegen eine Form und
Stufe des Wissens, und zwar "diejenige Begriffssprache, in der
sich die Welt des Werdens aussprechen léBt“lg). Plato hat ja auch
selbst ganz bewuBt ythen geschaffen - wobei die Frage, ob
die bewulte Schopfung einer Einzelperson iliberhaupt einen
Mythos darstellen kann, bis zu einer weiteren Kldrung unseres
Mythos-Begriffes dahingestellt bleiben muBd. Das aufkommende
Christentum jedenfalls ibcrnahm die euhemeristischen Vorwilirfe
gegen die heidnischen Mythen, ohne sie freilich auf den my-
thischen Charakter mancher Teile der Bibel zu beziehen; man
unterschied eben deutlich zwischen (heidnischer) Mythologie
und Religiorn. Bei den Erzdhlungen des Alten Testaments neigte
der Heilige Augustinus freilich bisweilen doch zur allegorischen
Interpretation. Im Mittelalter beschdftigte man sich an und
fir sich nicht mit den Mythen als Erz&dhlungen; dennoch blihte
das mythische BewuBtsein, das in einer auf mythischen Ein-
richtungen fuB8enden Gesellschaftsordnung (Lehenswesen), in
der vollstdndigen Abhédngigkeit des mittelalterlichen Menschen
von Gott, in der vorbehaltslosen Hingabe an ein nicht selbst
bestimmtes Schicksal, in dem unpersvektivischen Erleben eines

unkritisch akzeptierten Geschehnisablaufes zum Ausdruck

17

). BIDNEY, l.c., p.l - siehe dazu in unserem Jahrhundert Carl EINSTEINS
"Fabrikation der Fiktionen"(l.c.), von der noch die Rede sein wird.
18)

- CASSIRER, Symbolische Formen, l.c., p. 5.



kommt.19)

Zu Beginn der Neuzeit, mit dem Erwachen des Rationalismus,
beginnt wieder die Distanz zum Mythos. Flir diese ZzZeit gilt,

ebenso wie fiir die Antike, Cassirers Satz:

"Die Philosophie sieht sich i{iberall, wo sie sich als theoretische
Weltbetrachtung und Welterkl&rung zu konstituieren sucht,

nicht sowohl der unmittelbaren Erscheinungswirklichkeit selbst
als vielmehr der mythischen Auffassung und Umpragung dieser
Welt gegenﬁbergestellt."zo)

Als einer der ersten beschdftigte sich Francis Bacon wieder
mit der - antiken - Mythologie. In seinem Buch "The Wisdom

of the Ancients" spricht er sich fir eine rein allegorische
Mythenerkldrung aus. Die nun einsetzende Aufkldrung huldigt
weitestgehend dem Euhemerismus, indem sie die Mythen als Ge-
schichten abtut, die die Autoritdt von Priestern und Schamanen
festigen sollten und die Unwissenheit des Volkes ausnﬁtzten%1)
Als einzige Stimme erhob sich dagegen die Giambattista Vicos,
dessen "Scienza nuova" vielleicht den vollstdndigsten Versuch
seiner Zeit zur Erfassung des Phdnomenes ilythos darstellt.
Vico, der Mythenschopfung mit Poesie gleichsetzt, lehnt sowohl
die allegorische als auch die historisch-euhemeristische Deu-
tungsweise ab, wenn er schreibt:

"I primi uomini delle nazioni gentili, come fanciulli del nascente
gener umano, (....) dalla lor idea criavan essi le cose, ma con

19 .
). siehe zu diesem mittelalterlichen BewuBtsein und seinem Wandel an der

Schwelle zur Neuzeit GEBSER, l.c., sowie iosé ORTEGA Y GASSET, En torno

a Galileo.Esquema de las crisis. Madrid, “1959. Zudem findet sich bei

ELIADE, Aspects du mythe, l.c., eine umfassende Darstellung des Mythenka-
taloges, der im Mittelalter entwickelt wurde: Das reicht von den Gralssagen
Uber die "Mythologies de la Femme et de 1'Amour" bis zu den (Kinder)Kreuz-
ziigen, den verschiedenen Flagellanten- und Millenniumsbewegungen und schliefB-
lich den messianischen Sagen, die sich um verstorbene Herrschergestalten ran-
ken (Friedrich II., spdter Uubertragen auf Barbarossa, D.Sebastido, Demetrius,
etc.)

2 _ CASSIRER, Symbolische Formen, l.c., p. 3.

20 _ siehe vor allem dazu VOLTAIRES AuBerungen im "Dictionnaire philosophique"

und im "Essai sur les maeurs".



-10-

infinita differenza perd dal criare che fa Iddioc: perocché
Iddio, nel suoc purissimo intendimentc, conosce e , conoscendo,
cria le cose; essi, per la loro robusta ignoranza, il facevano,
in corpo di una corpolentissima fantasia, e perché era corpo-
lentissima, il facevano con una maravigliosa sublimita, tal e
tanta che perturbava all'eccesso essi medesimi che fingendo

le si creavano. (....) E di questa natura di cose umane restd
eterna proprietd, spiegata con nobil espressione da Tacito:

che vanamente gli uomini "“fingunt simul creduntque"."

Daraus wird xlar: Die Mythen sind f£Ur Vico nicht als Alle-
gorien geschaffen, denn sonst hdtten ihre Schépfer ja selbst
nicnt an den Wortlaut des Mythos, sondern bestenfalls an die
dahinterstehende philosophische Wahrheit glauben diirfen. Ganz
in diesem Sinne &duBert sich auch Benedetto Croce in seinem
Kommentarband "La filosofia di Giambattista Vico":

"Il mito, insomma, ncn é favola, non é storia, quale possono
formarsela gli spiriti primitivi, e da questi severamente te-
nuta come racconto di cose reali. I filosofi che sorsero
posteriormente, servendosi dei miti per esporre in modo alle-
gorico le loro dottrine, ovvero illudendosi di ritrovarvele
per quel senso di riverenza che si porta all'antichitd tanto
piu venerabile quanto pii é oscura, ovvero stimando comodo

di giovarsi di tale espediente per i loro fini politici
(....) resero i miti favole, quali in origine non erano e
intrinsecamente non sono."23)

S5ie sind aber auch nicht aus der Geschichte entstanden,
sondern, wie Vico ausdriicklich betont, durcih den Menschen
mit Hilfe der Phantasie geschaffen; und endlich wurden sie
nicht mit einer vorgegebenen Zweckbestimmung ersonnen, sondern
unmittelpar fir wahr gehalten, als Wanrheit "erkannt". Frei-
lich entspricht ebendiese Wahrheit Vico zufolge einer nied-
rigeren, fiir seine Zeitgenossen kaum mehr vorstellbaren Be-
wuBtseinsstufe, die allerdings zugleich in gewisser Hinsicht
reicher als der gegenwdrtige BewufBtseinsstand der Menschheit
ist:

"Ma, siccome ora (....) ci é naturalmente niegato di poter
entrare nelle vaste immaginative di questi primi uomini,

22) Giambattista VICO, Scienza nuova, II, IV, in: OPERE II, ed. Roberto
Parenti, Napoli 1972, p.122.Das Tacitus-Zitat stammt aus Annales V, 10.

2
3 Benedetto CROCE, La filosofia di Giambattista Vico, Bari (Laterza),
1973, p. 65. (Die Hervorhebung entstammt dem Original.)



-11-

le menti de' quali di nulla erano astratte, di nulla

erano assottigliate, di nulla spiritualezzate, tutte se-
pellite ne' corpi: onde dicemmo sopra ch'or appena intender
si pud, come pensassero i primi uomini che fondarono
1'umana qentilesca."24)

Vicos Feststellung, der Akt mythischen BewufBtseins sei fir
die Gegenwart ( seine Gegenwart, d.h. die Zeit der Auf-
kldrung) nicht nachvollziehbar, trifft sichnerlich auch fir
unsere Zeit zu, insofern auch fir uns der alte Mythos im
Sinne der GOtter- oder Heldensage griechischen, germanischen,
semitischen oder welchen Ursorunges auch immer, nicht leben-
dig ist, nicht lebendig sein kann; der Struktur mythischen
BewuBtseins als solcher freilich sind wir um ein gehdriges
Stiick ndher gekommen.

Wdhrend also die Aufkldrung den Mythos verdammte, akzep-
tierte ihn die Klassik als Allegorie; was freilich akzeptiert
wird, sind nur die alten, toten Mythen, die man zu "favole"
macht, wie Croce schriepb, zu Lehrerzdhlungen; das dahinter-
stehende mythische BewuBtsein bleibt ausgeschlossen. Die
Romantik endlich bringt eine Neubewertung des Mythischen.
Deutlich wird diese gewandelte Haltung in Friedrich Schlegels
"Gesprédch iber die Poesie", wo der Gespréchspartner Ludoviko

in einer Rede iliber die Mythologie seinen Freunden, die sich
dichterisch versucht haben , unter anderem folgendes vor-
trdgt:

"Ihr mift es oft im Dichten gefihlt haben, daB es Euch an
einem festen Halt flir Euer Wirken gebrach, an einem mitter-
lichen Boden, einem Himmel, einer lebendigen Luft.

Aus dem Inneren herausarbeiten das alles muB der moderne
Dichter, und viele haben es herrlich getan, aber bis jetzt
nur jeder allein, jedes Werk wie eine neue Schépfung von vorn
an aus dem Nichts.

24)
- VICO, l.c., p. 123.



-12-

Ich gehe gleich zum Ziel. Es fehlt, behaupte ich, unserer

Poesie an einem Mittelpunkt; wie es die Mythologie fir die

der Alten war, und alles Wesentliche, worin die moderne

Dichtkunst der alten nachstefit, 1&Bt sich in die Worte zu-

sammenfassen: Wir haben keine Mythologie. Aber ich setze

hinzu, wir sind nahe daran, eine zu erhalten, oder viel-

mehr, es wird Zeit, daB _wir €rnsthaft dazu mitwirken sollen,

eine hervorzubringen."?2>)

Schlegel fordert also, in der richtigen Erkenntnis, daf
die alte Mythologie tot ist, eine neue, fiir seine Zeit
giltige; allerdings dirfen wir wohl die Frage stellen, ob
er damit eine Riickkehr zum Denken in mythischen Strukturen
oder blof das Ersinnen neuer "favole" im Sinne Vicos und
Croces meint.

Inwieweit die Romantik nun tatsdchlich neue Mythen
entwickelt hat%G%ollen wir zu einem spdteren Zeitpunkt
(1.3.) ndher untersuchen; sicherlich sind die Ansé&tze
hiezu bei Novalis am st&drksten.

Einen wesentlichen AnstoB erhielt die Beschdftigung
mit dem Mythos in dieser Zeit schlieBlich noch durch die
Arbeiten Schellings, der den Mythos als eine vO6llig eigen-
stdndige Sphdre anerkennt, als:

"...selbststidndige, in sich geschlossene "Welt", die

nicht an fremden, von aufen herangebrachten Wert- und

WirklichkeitsmaBstében gemessen werden darf." 28)

25)_ Friedrich SCHLEGEL, Kriltische Ausgabe in 35 Bdnden. Unter der
Mitwirkung von J.J.Anstatt u.a. herausgegeben von Ernst BEHLER.
Paderborn-Minchen-Wien 1958ss. - Bd. II: Charakteristiken und
Kritiken I (1796-1801),herausgegeben und eingeleitet von Hans
EICHNER, 1967, p. 312.

26) _ vgl. dazu J.C.BRANDT CORSTIUS: De mythe in de tijd van de romantiek,
in: VAN GRONINGEN u.a., De mythe in de literatuur, Den Haag 1964,
p. 59.

27)

- vor allem im "Heinrich von Ofterdingen” und in den "Lehrlingen von Sais

28) _ CASSIRER, Symbolische Formen, l.c., pp. 6s.



-13-

Dabei ist der mythologische Prozef fiir ihn grundsdtzlich ein
Vorgang, in dem Gott oder das Apsolute sich offenbart, ein
Prozef der Theogonie. Flr Schelling’“war der Mythos zu einer
zweiten Natur geworden, weil s¥ch ihm zuvor die Natur selbst
in eine Art Mythos verwandelt hatte"29), schreibt der Neo-
kantianer Ernst Cassirer, der An unserem Jahrhundert eine
der dominierenden Figuren in der Mythos-Forschung darstellt.
Er, der den Mythos ein "friihes und allgemeinstes Erzeugnis
dsthetischer Phantasie" nennt, stellt ihn in seiner "Philo-
sophie der symbolischen Formen" als,;utonome symbolische
Form neben Sprache, Kunst und Wissenschaft. Er bezeichnet ihn
als:

'....eigene Weise der Notwendigkeit, und damit, gemaB dem
Gegenstandsbegriff der idealistischen Philosophie, eine eige-
ne Weise der Realitat."30)

Von einem anderen bedeutenden Mythenforscher unserer Zeit,
Bronislaw Malinowski, iUbernimmt Cassirer den Gedanken, der
Mythos habe die soziale Aufgabe, das Einheitsgefiihl einer be-
stimmten sozialen Gruppe (Clan, Stamm, Gesellschaft, Klasse,
etc.) zu stdrken. In diesem Sinne ist wohl seine Erkl&rung
der"symbolischen Form" Mythos zu verstehen:

"Der Mensch hat eine neue Form des Ausdrucks entwickelt:

den symbolischen Ausdruck. Dies ist die gemeinsame Natur

all seiner kultureller Tatigkeiten. (....) Diese Betatigungen
sind unterschiedlich, aber sie erfillen alle ein und die-
selbe Aufgabe: die Aufgabe der Objektivierung. Mythos ist3”
eine Objektivierung der sozialen Erfahrung des Menschen."
Auch Mircea Eliade sieit,wenigsens'in der Auffassung archaischer
Gesellschaften", in dem Mythos den "Ausdruck absoluter Wahr-

heit", "weil er eine heilige Geschichte erzéhlt."32)

An ande-
rer Stelle berichtet er sogar vom Niederschlag dieser Auf-

fassung bei der Benennung uUberlieferter Erzdhlungen:

29 _ CASSIRER, Symbolische Fermen, l.c., p. 14.

30)_ CASSIRER, l.c., p. 7.

3 _ CASSIRER, Vom Mythus des Staates, l.c., pp. 63 bzw. 66.
32)

- Mircea ELIADE, Mythen, Trdume und Mysterien, Ubs. Benedikt/Vereno,
Salzburg 1961, pp.19s.



-14-

"Dans les sociétés ou le mythe est encore vivant, les indigénes

distinguent soigneusement les mythes - "histoires vraies" - 3
. . . w33

des fables ou contes qu'ils appellent "histoires fausses"."

Auch der bedeutende Mythenforscher Karl Kérenyi, Brief-
partner Thomas Manns in einem Gedankenaustausch iiber den Mythos
in der Moderne, billigt dem Mythischen eine Realitdt fir sich
zu:

"Zum Wesen des Mythischen gelangen wir, wenn wir wissen, daf
der Mythos eben die ihm eigene, abgeschlossene Bearbeitung
der Wirklichkeit ist."

Gegen all diese Stimmen, die dem Mythos durchaus eine
eigene Form der Wahrheit und Existenzberechtigung auch in un-
serer Zeit zuerkennen - Eliade meint etwa: "Auf der Ebene indi-
vidueller Erfahrung ist der Mythos nie véllig verschwunden."si} tritt
nun eine ganze Reihe von Autoren an, die in Fortsetzung teils
aufkldrerischen, teils euhemeristischen Mythenstiirzens die
Mythen als schddliche Fiktion abtun, die lediglich Autorité&t
und Stellung einer gesellschaftlichen Gruppe sichern soll.
Besonders klar kommt diese Ansicht in Carl Einsteins, von
Sibylle Penkert neu herausgegebenen Buch "Die Fabrikation
der Fiktionen. Eine Verteidigung des Wirklichen" zum Ausdruck.
Flir Einstein ist es die mythenschopferische Klasse der In-
tellektuellen, die unaufhodrlich Fiktionen aufrichtet, um die
Macht einer Minderheit zu stiitzen:

"Die Intellektuellen hatten fir die Minderheit eine aristokra-
tische oder utopische Realitat gebildet..."

"Die idealistischen Philosophen lieferten die Fiktionen, welche
die Macht der Minoritdt stitzten."-©

2

33 ELIADE, Aspects, l.c., p. 30. - Die gleiche Angabe findet sich bei:
Raffaele PETTAZZONI, Die Wahrheit des Mythos, in: ed. Karl KERENYI, Die
Eréffnung des Zugangs zum Mythos. Ein Lesebuch, Darmstadt 1967, pp. 253-20i.
Dort sind die Pawnee-Indianer als Quelle angefihrt.

34)_ Karl KERENYI, Wesen und Gegenwdrtigkeit des Mythos, Minchen/Zirich
1965, p. 133.

33 ELIADE, Mythen, Trdume und Mysterien, l.c., p. 25.

36) Carl EINSTEIN, Die Fabrikation der Fiktionen. Eine Verteidigung des Wirk-
lichen", ed. Sibylle PENKERT, Reinbek b. Hamburg (Rowohlt), 1973, p. 199.



-15-

Auch der Ursprung der Mythen ist bei Einstein ein anderer.

Sie sind ihm nicht mehr Versuch der Erkl&rung von Ereignissen,
die fir die jeweilige BewuBtseinsstufe mit anderen Mitteln
nicht faBbar wdren, sondern:

"Die Mythe ist Ausdruck eines Konfliktes zwischen Mensch und
Sein .... "

"Zahllose Mythen entwuchsgg)der Unzufriedenheit des Menschen
mit der Wirklichkeit....”

Aber damit sind wir auch schon dem fundamentalen Widerspruch
in Einsteins Uberlegungen auf der Spur: Ein erseits postu-
liert er, wie erwdhnt, daf durch die Mythenbildung - wie
schon Euhemerus meinte -~ die Autoritdt der herrschenden
und/oder mythenbildenden Schichten gestdrkt wiirde; dafir ist
aber doch wohl eine gldubige Ubernahme ebendieser Mythologie
durch das Kollektiv, durch die Beherrschten, Voraussetzung.
Gerade dies aber bestreitet Einstein, denn wdhrend flir ihn
friher "die Gesellschaft mythisch geartet und basiert" war,
wird heute " die mythische Abtrennung von den einzelnen In-
dividuen vollzogen."38)

"Die Avantgarde arbeitete anarchisch abgetrennt. Sie war un-
fédhig, eine zwingende Anschauung zu bilden, welche eine
Kollektive beeinflussen konnte."

Somit ist also die machtstiitzende Wirkung der Mythenschdpfung
die Hebung des Selbstgefiihls "regierender Parvenus":

"Die Intellektuellen lieferten die Materialien zur Herstellung
einer auBerordentlichen individuellen Fassade."40)

Neben Einstein, den Helmut HeiBenbiittel in seinem Vorwort
zur "Fabrikation" auf die Entwicklungslinie der Aufkl&rung
stellt ("iIntellektuelle sind bei Einstein alle Vertreter des sogenann-
ten Geistigen. Dieses Geistige sieht er als das entscheidende Hindernis
auf dem Weg zur Vollendung der Aufklarung und, was fiir ihn dasselbe be-

deutet, zur endlichen Einsetzung der kollektiven Verhaltensweise und der

o
IN_ pinstEIN, 1.c., p. 175.
38 ., p. 24.

39)- l.c., p. 38.

40) _

l.c., p. 39.



-16-

"
kolld&ivenimrrsdmftﬁﬂlh, finden sich noch viele andere, die,

teils von einer rein vernunftbetont-aufkldrerischen, teils

42) aus die Mythen als

von einer marxistischen Position
séhédliche Fiktionen brandmarken; aber eben die Tatsache, daB
sie die Notwendigkeit zu einer solchefi Kritik an der Aus-
breitung des Mythos fiihlen, beweist doch schon, daB in unse-
rer Zeit tatsdchlich eine Neubewertung des Mythischen im Gange
ist.

Und das kobnnen wir eigentlich als Ergebnis dieses kurzen
Streifzuges durch die Geschichte des Mythos-Begriffes festhal-
ten: Die Entwertung des - toten - Mythos als arbitrédre, zur
Festigung der Herrschaft gewisser Schichten in magischer Vor-
zeit erfundene Erzdhlung, wie sie vom Christentum gegeniiber

dem heidnischen Mythos verfochten wurde, ist vorbei. Elne Neu-

sung 1st selt der Romant

nicht "auf das, was w1r herkommllcherwelse unter Mythen ver-

stehén, 'waauf dle uberkommenen-Gottersagen, Reste elner ab~
gestorbenen Mythologle, sondern hat selbststandlg Ansatze zu
" einer’ neuen, lebendlgen Mythologle entwickelt.

Dennoch aber missen wir uns die Frage vorlegen, ob durch
diesen historischen Uberblick wirklich auch der Begriff klarer
geworden ist. Und das scheint mir nur in sehr geringem MaRBe
der Fall zu sein. Wir haben zwar den Gegensatz Mythos-Logos
erkannt, der sich durch die ganze Geschichte unseres Begriffes
zieht; aber immer noch sind fiir uns unter "Mythos" so verschie-
dene Dinge zusammengefaRt wie Géttergeschichten, heroisiertes
Geschichtsbild, mythische Naturauffassung, rituelle, Gemein-
schaftsgefiihl entwickelnde und f6rdernde Brduche, ja sogar
intellektuelle Sophismen, wie sie Einstein unter den Begriff

41 .
)— Helmut HEISSENBUTTEL, Zusdtze zur"Fabrikation der Fiktionen", in:
EINSTEIN, l.c. (pp. 7 - 10), p. 9.

42)_ obwohl Eliade in einer seiner Studien (ELIADE, Aspects, l.c.,
pp. 219 ss.) den mythischen Aspekt gerade des Marxismus uberzeugend nach-
gewiesen hat.



17~

einordnet,und Klischees der Werbung, wie sie uns in Roland
Barthes' "Mythologies" entgegentreten. Dieser Wust muBS erst
entwirrt werden. Einen sehr brauchbaren Ansatz hiefiir finden
wir in André Jolles' Artikel iliber die Mythe, enthalten in
seinen "Einfachen Formen" . Jolles stellt dort zwei Auffassun-—
gen des Mythos einander gegeniiber: zuerst die aus dem Worter-
buch der Briider Grimm, wo Mythe mit "Sage" und allgemeiner
mit "unbeglaubigter Erzdhlung" gleichgesetzt wird; dann die
aus Eislers Handwdrterbuch der Philosophie, die den Mythos
als eine "Lebens- und Naturauffassung“charakterisiert.43)

Und hier sind wir vielleicht am entscheidenden Punkt angelangt:
ger Trennung in Mythe (Erzahlung), Mythologle (Uberlieferter
sagenkomplex) und Mythos im Slnne von lebendlg wirkendem my-
thlschen BewuBtsgln* Selbstverstdndlich gehdren all diese Be-
grlffe in der Wurzel zusammen und sind ja auf den vorhergehen-
den Seiten auch gehdrig durcheinander geworfen worden; in Zu-
kunft aber sollten wir uns vor unachtsamer Verquickung hiiten.
Viele falsche Auffassungen vom Mythos, etwa die Gleichsetzung
des Mythos mit einer Allegorie, gehen nimlich darauf zuriick,

daB diese Unterscheidung nicht klar genug durchgefiihrt wurde;
denn selbstverstdndlich kann uns, die wir nicht mehr in ihrer
mythischen Welt leben, die tote, lberlieferte Mythe nur als

eine Allegorie, als ein "Fir-Etwas-Stehendes" oder bestenfalls
als Symbol erscheinen, jedoch ohne unmittelbare eigene Realité&t.
Johannes Kleinstiick kleidet diese Erkenntnis in die Feststel-
lung:

"Der Mythos spricht eine symbollsche S?rache, nicht f4r den
archaischen Menschen, aber fir uns.

Mit dieser Formulierung schlieBt Kleinstiick implizit sogar die
Allegorie, also das bewuBte Eins-filirs-andere-Setzen,

43, . . k]
- André JOLLES, Einfache Formen. Tibingen ~1965. pp. 9l1s.

44, .
- Johannes KLEINSTUCK, Mythos und Symbol in englischer Dichtung,
Stuttgart (Kohlhammer) 1964, p. 14.



-13-

aus.45) Flir den im mythischen BewuBtsein verhafteten Menschen
aber ist der Mythos nicht einmal Symbol, das "die Bedeutung

46), ist "nicht sym-

47)

in sich trdgt, nicht auf sie hinweist"
bolisch, sondern direkter Ausdruck des Gegenstandes"
es Malinowski formuliert. Die mythische Bilderwelt erschlieft

wie

also nur dem kritischen BewuBtsein ihren "Bild"-Charakter,
£ir das mythische stimmen Bilder und Wirklichkeit unmittel-
bar Uberein.

Bevor wir uns nun aber ganz dem mythischen BewuBtsein wid-
men, noch ein paar Worte zur Mythe als Form und iberlieferte
Erzdhlung: Sie war vor allem ein Lieblingsgegenstand der struk-
turalistischen Forschung; ja, man konnte beinahe sagen, daf
Claude Lévi-Strauss seine strukturalistischen Methoden gerade
im Umgang mit dem Mythos entwickelt und verfeinert hat.48)
Roland Barthes definiert den Mythos sogar als linguistisch-
-strukturales System ("Le mythe, c'est une parole ") und er-
ldutert das wie folgt:

"Naturellement, ce n'est »Has n'importe quelle parole: il
faut au langage des conditions particuliéres pour devenir

45)- vgl. zur Problematik des Feldes Symbol - Allegorie die Abgrenzung,
die Albert Mockel, ein fihrender Theoretiker des belgischen Symbolismus
entwickelt hat:

"Je voudrais appeler allégorie 1'ceuvre de l'esprit humain,

ou l'analogie est artificielle et extrinséque, et j'appelerais

symbole celle ou 1'analogie apparait naturelle et intrinseque."
(Albert MOCKEL, Esthétique du symbolisme, Bruxelles <1962, p. 85.)

a6) _ KLEINSTUCK, l.c., p. 14.

47)— MALINOWSKI, The Role of Myth in Life, in: Myth and Primitive Psycho-

logy, London 1926, p. 23. (Deutsche Ubersetzung von J.Oehler in ed. KERENYI,
Eré6ffnung des Zugangs zum Mythos, l.c., p. 182.)

48 _ vgl. u.a.: Claude LEVI-STRAUSS, Mythologica (Bd. I, Das Rohe und das
Gekochte, 1971; Bd. II, Vom Honig zur Asche, 1972; Bd. III, Der Ursprung
der Tischsitten, 1973; B8d. 1V, Der nackte Mensch, 1975), Frankfurt a.M.
(Suhrkamp)



-10-

mythe: on va les voir & l'instant. Mais ce qu'il faut poser
fortement dés le début, c'est que le mythe est un systéme de
communication, c'est un message. On voit par 1ld que le mythe
ne saurait &tre un objet, un concept ou une idée, c'est un
mode de signification, c'est une forme."

Dabei stellt sich ihm der "mythe" als eine Art "méta-langage"
dar (er nennt ihn auch "systéme sémiologique second"), wobei
gilt:

"La signification, c'est le mythe méme, tout comme le signe
saussurien est le mot.">9

So gelangt Barthes schlieBlich zu einem System moderner "Mythen
des Alltags", zu denen er etwa "l'ouvrier sympathique", "la
grande famille des Hommes", aber auch "le visage de Garbo",

51 Auf diese Weise entwickelt

"le cerveau de Einstein" z&hlt.
er eine ganze Reihe solcher "Alltagsmythen", wie sie von Wer-
bung, Ideologien und politischer Propaganda vermarktet werden;
freilich sollte man hier mit der Etikettierung "Mythos" viel-
leicht doch ein biBchen vorsichtiger umgehen. "Le visage de
Garbo" war vielleicht fir Barthes und seine (oder die vorher-
gehende) Generation ein (Pseudo-)Mythos, ist heute aber nicht
einmal mehr Symbol oder Allegorie; das deutet darauf hin, das
der sogenannte "Garbo-Mythos" nichts anderes darstellt als eine
voriibergehende Aktualisierung und Inkarnation tatsdchlicher
archetypischer Mythen wie der von Schénheit, Jugend, idealer

Frau, femme fatale oder dergleichen. Dennoch zeigt auch dieses

49

) Roland BARTHES, Mythologies. Paris 1957, p. 215.
50

)- l.c., pp. 221 Zew. 228.
51)

- Nicht ganz verstédndlich erscheint allerdings angesichts dieser Aus-
wahl von Beispielen, warum Barthes den politischen Mythos prinzipiell
"4 droite" ansiedelt: Gerade "La grande famille des hommes" ist doch ein
Leib-Mythos kommunistischer und sonstiger“fortschrittlicher”Staatsminner
geworden. Und einen Satz wie: "La bourgeoisie se masque comme bourgeoisie
et par la-méme produit le mythe; la révolution s'affiche comme révolution
et par ld-méme abolit le mythe." (BARTHES, l.c., p. 255) kann man allen-
falls unter Anwendung der Maxime "Der 2weck heiligt die Mittel" akzeptieren,
wenn man Barthes' politische Zweckbestimmung teilt. Wissenschaftlich scheint
er mir nicht diskutabel, denn die Revolution, deren Rolle als vielleicht
bedeutendster und jedenfalls durchschlagskraftigster Mythos der Neuzeit
bei Eliade und anderen Mythenforschern nachgewiesen wurde, als implizit
mythenbeseitigend hinstellen zu wollen, ist absurd.



-22-

4)

den Sommer.5 Welches sind aber nun die Einzelkategorien
mythischen Denkens? Ernst Cassirer meint dazu:

"Nicht die Beschaffenheit, die Qualitdt dieser Kategorien
sondern ihre Modalitdt ist es, worin der Mythos und die emgs)
pirisch-wissenschaftliche Erkenntnis sich unterscheiden."

Beide streben zur Einheit, der Mythos insbesondere "nach der

56) Dabei wird

Hierarchie der Krdfte und Gottergestalten”.
Einheit, was sich berilihrt (analog dem "iuxta hoc, ergo propter
hoc") . Cassirer nennt dies "das Gesetz der Konkreszenz oder
Koinzidenz der Relationsglieder im mythischen Denken" 7
und leitet daraus etwa die mythisch fundierten Wissenschaften
Alchimie und Astrologie ab.

Auf Grund dieser Berilihrungs-Einheit kann in der mythischen
Welt jederzeit pars pro toto oder auch totum pro parte stehen;
ja, das pro verliert dabei sogar seine Funktion: die Dinge ste-
hen nicht mehr fir einander, in der mythischen Anschauung ist
vollige Identitdt gegeben.ss)

Ein weiteres Charakteristikum ist die Unabhdngigkeit der
mythisch angeschauten Objekte von allgemeinen Schemata und
Regeln, wie sie die Logik hervorbringt:

"Statt in das Schema einer Regel, eines notwendigen Gesetzes
eingebaut zu sein, erscheint jedes Objekt, soferne es das
mythische BewuBtsein ergreift und erfillt, wie etwas nur
sich selbg&)Angehériges, wie etwas Unvergleichliches und
Eigenes."

54 _ CASSIRER, Symbolische Formen, l.c., p. 60.
9 _ 1., p. 8.
56) l.c., p. 80.
57 _ l.c., p. 83.

-
38 _ Auf den Menschen als Teil des Kosmos bezogen, ergibt dieses Prinzip
die vbllige Einheit, ja Identitdt des Individuums mit dem Universum,

ein Lebensgefiihl, wie wir es bei Pirandello héufig finden; von der bis-
herigen Kritik als "unio mystica"” bezeichnet, scheint es mir eher seine
Verbundenheit mit dem mythischen BewuBtsein zu demonstrieren.

59
) CASSIRER, Symbolische Formen, l.c., p. 96.



-23-

Cassirer nennt diese Eigenschaft auch den "Zug zur Absonderung"
oder den "Charakter des 'Ungemeinen'". Ein solcher Zug zur
Absonderung verkdrpert sich vielleicht am deutlichsten in der
Vorstellung vom sogenannten "Mana", das eine Art religidse
Urkategorie, das Herausgehobene an sich ("sacer") bezeichnet.
Wie aber auch in dem lateinischen Wort "sacer", wird hier

noch nicht zwischen eigentlich Heiligem und Verfluchtem unter-
schieden - beides ist herausgehoben, ist "tabu". Lévi-Strauss
etwa charakterisiert Mana als "signifiant flottant qui est la
servitude de toute pensée finie".GO)

Im mythischen BewuBtsein wird der echte Mythos gegenwdrtig,
er wird in jedem Augenblick gelebt. Sehen wir uns zur Verdeut-
lichung dieser Behauptung das Fiinf-Punkte-Schema an, mit dem
Eliade den Mythos charakterisiert:

"1) histoire des actes des Etres Surnaturels
2) considerée absolument vraie (....) et sacrée
3) se rapporte toujours 4 une'création"

4) en le connaissant on connait l'origine des choses et,
par suite, on arrive & les maitriser

S) on "vit" le mythe dans le sens qu'on est saisi par la
puissance sacrée, exaltante des événements qu'on remémore
et qu'on reéactualise."

Der erste Punkt beschrdnkt den Kreis der handelnden Personen
in den Mythen. Tatsdchlich hat sich dieser in der Folge immer
mehr, auf zundchst vergdttlichte, dann nur mehr vergdtterte
Heroen ausgeweitet; zu letzteren kdnnte man durchaus auch Ge-
stalten der neueren Geschichte wie Napoleon, Lenin, Mao und,
als Antimythos, auch Hitler z&dhlen. Die Aussage des zweiten
Punktes ("....ist absolut wahr und heilig") hat Eliade in einem
anderen Werk durch die Folgerung ergdnzt:

60 | ) . .
) Claude LEVI-STRAUSS, Préface a: MAUSS, Sociologie et Anthropologie,

Paris 1950, p. L.

61)_ ELIADE, Aspects, l.c., pp. 30/31.



-24-

"Da er wirklich und heilig ist, wird der Mythos vorbildlich
und folglich wiederholbar."62)

Und mit dieser Feststellung, die zugleich das ein wenig
dunkle "réactualiser"des fiinften Punktes erlidutern mag, sind
wir zugleich zu einem Kernpunkt mythischen BewuBtseins sowie
des mythischen Zeitbegriffes vorgedrungen. José Ortega y
Gasset hat dieses Vorbild-Nachvollziehen des mythischen Men-
schen mit dem einprdgsamen Bild des Toreros beim rituellen
TodesstoB im Stierkampf illustriert, der,wie der archaische
Mensch, ehe er handelt, einen Schritt zurlcktritt, in der
Vergangenheit nach Vorbildern sucht.63)

Somit sind wir also beim mythischen Zeitbegriff angelangt.
Schelling hat ihn im vorigen Jahrhundert wie folgt definiert:

"...eine ihrer Natur nach unteilbare, absolut identische
Zeit, die daher, welche Déuer %2? ihr zuschreibe, doch nur
als Moment zu betrachten ist."

Auch Georges Gusdorfs "Grand Temps Mythique" ist unbestimm-
bar und allumfassend; auch fir ihn ist der rituelle Nachvoll-
zug eine "actualisation de l'Urzeit".ss) Vergangenheit und
Zukunft schlieBen sich mit der Gegenwart zu einer Art uni-
verseller Gleichzeitigkeit zusammen, in der jede Handlung zu-
gleich Wiederholung ist. Eliade berichtet von dieser Lebens-
einstellung in seinem Buch "Der Mythos der ewigen Wiederkehr":

"Alles, was der Mensch tut, ist schon getan worden."
Die Wirklichkeit ist daher "die Funktion der Nachahmung eines
himmlischen Urbildes".66) Freilich wiederholen menschliche
Handlungen die g&ttlichen nicht nur, sie fallen geradezu mit

ihnen zusammen, im "gleichen mythischen Augenblick des Anfangs"§7)

62)

63)_ so berichtet KERENYI, Was ist Mythologie?, in: Europdische Revue,
13.6.1939, (pp. 3 - 18), p. 9.

- ELIADE, Mythen, Tr&ume und Mysterien, l.c., p. 20.

4

64) _ SCHELLING, Einleitung in die Philosophie der Mythologie, 2.Abteilung,
I, p. 182.

63) GUSDORF, l.c., p. 77.

66) _ ELIADE, Mythos der ewigen Wiederkehr, l.c., pp. l4s.

67)

- l.c., p. 57.



-25-

Dieses vergegenwdrtigende Nachvollziehen der Gotterhandlungen
erfolgt im Ritus; so wird zum Beispiel die Kosmogonie in ge-
wissen Konstruktionsriten wiederholt, von denen sich die
Grundsteinlegung noch bis in unsere Tage erhalten hat. Eliade
gelangt somit zu dem Prinzip:

"Die archaische Welt kennt 'profane' Handlungen lberhaupt
nicht."

Fassen wir also kurz cusammen: Jede Handlung ist vorgegeben;
jede Handlung ist zugleich sakraler Nachvollzug im Ritus.
Das heiBt weiters: Der Mythos wird im Ritus gelebt. Daraus er-
gibt sich natiirlich auch ein ganz eigenes Verhdltnis des mythi-
schen Menschen zu seiner Umwelt. Das &uBert sich zundchst ein-
mal im mythischen Raumbegriff. Cassirer stellt drei Raumauf-
fassungen einander gegeniiber: 1. den Raum der reinen Erkenntnis,
der sinnlich wahrnehmbar ist; 2. den Raum der geometrischen
Anschauung (stetig, unendlich, gleichférmig), und schlieBlich
3. den Raum des mythischen BewuBtseins, einen Strukturraum, in
dem der Mensch selbst gegen den unter (1.) genannten Raum
Schranken aufrichtet, Bezirke des Seins (gewdhnliche und
heilige) unterscheidet, die freilich untereinander doch durch
die urspriingliche Identitdt verbunden sind.69)
ker kommt dieses Verhdltnis zur Umwelt im Selbstgefiihl des
mythischen Menschen zum Ausdruck, das Eliade so treffend als
Paradoxon beschreibt:

Noch viel stdr-

"Paradox: Der Mensch hdlt sich in dem MaBe fir wirklich, als
er aufhért, er selbst zu sein ( in den Augen eines modernen
Beobachters ) und sich damit zufrieden g%g;, Handlungen eines
anderen zu wiederholen und nachzuahmen."

Aber wie gesagt - die Titigkeiten des mythisch agierenden Men-
schen sind nicht nur Wiederholung, sie fallen auch mit der
urspriinglichen Handlung zusammen, in diesem mythisch-zeitlichen
"Augenblick des Ursprungs’, in dem der Mensch "wahrhaft er selbst"

68) ELIADE, Mythos der ewigen Wiederkehr, l.c., p. 46.

69) _ CASSIRER, Symbolische Formen, l.c., pp. 109ss., meint in der Folge,
die Entfaltung mythischen Raumgefiihls ginge grunds&tzlich von der dualisti-
schen Scheidung in Tag und Nacht, Licht und Dunkel, Heilig und Unheilig aus.

70)_ ELIADE, Mythos der ewigen Wiederkehr, l.c., p. S56.



-24-

"Da er wirklich und heilig ist, wird der Mythos vorbildlich
und folglich wiederholbar."62)

Und mit dieser Feststellung, die zugleich das ein wenig
dunkle "réactualiser"des filinften Punktes erldutern mag, sind
wir zugleich zu einem Kernpunkt mythischen BewuBtseins sowie
des mythischen Zeitbegriffes vorgedrungen. José Ortega y
Gasset hat dieses Vorbild-Nachvollziehen des mythischen Men-
schen mit dem einprdgsamen Bild des Toreros beim rituellen
TodesstoB8 im Stierkampf illustriert, der,wie der archaische
Mensch, ehe er handelt, einen Schritt zurlicktritt, in der
Vergangenheit nach Vorbildern sucht.63)

Somit sind wir also beim mythischen Zeitbegriff angelangt.
Schelling hat ihn im vorigen Jahrhundert wie folgt definiert:

"...eine ihrer Natur nach unteilbare, absolut identische
Zeit, die daher, welche Dauer 22? ihr zuschreibe, doch nur
als Moment zu betrachten ist."

Auch Georges Gusdorfs "Grand Temps Mythique" ist unbestimm-
bar und allumfassend; auch fir ihn ist der rituelle Nachvoll-

65) Vergangenheit und

zug eine "actualisation de 1'Urzeit".
Zukunft schlieBen sich mit der Gegenwart zu einer Art uni-
verseller Gleichzeitigkeit zusammen, in der jede Handlung zu-
gleich Wiederholung ist. Eliade berichtet von dieser Lebens-
einstellung in seinem Buch "Der Mythos der ewigen Wiederkehr":
"Alles, was der Mensch tut, ist schon getan worden."
Die Wirklichkeit ist daher "die Funktion der Nachahmung eines
himmlischen Urbildes".66) Freilich wiederholen menschliche
Handlungen die g&dttlichen nicht nur, sie fallen geradezu mit 67)
"

ihnen zusammen, im "gleichen mythischen Augenblick des Anfangs".

62
)- ELIADE, Mythen, Tr&ume und Mysterien, l.c., p. 20.

63)_ so berichtet KERENYI, Was ist Mytholecgie?, in: Europdische Revue,
12.6.1939, (pp. 3 - 18), p. 9.

4

64)_ SCHELLING, Einleitung in die Philosophie der Mythologie, 2.Abteilung,
I, p. 182.

65 _ GUSDORF, l.c., p. 77.

66) _ ELIADE, Mythos der ewigen Wiederkehr, l.c., pp. l4s.

67)

- l.c., p. 57.



-25-

Dieses vergegenwdrtigende Nachvollziehen der GOtterhandlungen
erfolgt im Ritus; so wird zum Beispiel die Kosmogonie in ge-
wissen Konstruktionsriten wiederholt, von denen sich die
Grundsteinlegung noch bis in unsere Tage erhalten hat. Eliade
gelangt somit zu dem Prinzip:

"Die archaische Welt kennt 'profane'’ Handlungen Uberhaupt
nicht."

Fassen wir also kurz czusammen: Jede Handlung ist vorgegeben;
jede Handlung ist zugleich sakraler Nachvollzug im Ritus.
Das heiBt weiters: Der Mythos wird im Ritus gelebt. Daraus er-
gibt sich natilirlich auch ein ganz eigenes Verhdltnis des mythi-
schen Menschen zu seiner Umwelt. Das &uBert sich zundchst ein-
mal im mythischen Raumbegriff. Cassirer stellt drei Raumauf-
fassungen einander gegeniiber: 1. den Raum der reinen Erkenntnis,
der sinnlich wahrnehmbar ist; 2. den Raum der geometrischen
Anschauung (stetig, unendlich, gleichférmig), und schlieBlich
3. den Raum des mythischen BewuBtseins, einen Strukturraum, in
dem der Mensch selbst gegen den unter (1.) genannten Raum
Schranken aufrichtet, Bezirke des Seins (gewdhnliche und
heilige) unterscheidet, die freilich untereinander doch durch
die urspriingliche Identitdt verbunden sind.69) Noch viel sté&r-
ker kommt dieses Verh&dltnis zur Umwelt im Selbstgefiihl des
mythischen Menschen zum Ausdruck, das Eliade so treffend als
Paradoxon beschreibt:

"Paradox: Der Mensch hdlt sich in dem MaBe fir wirklich, als
er aufhért, er selbst zu sein ( in den Augen eines modernen
Beobachters ) und sich damit zufrieden gibt, Handlungen eines
anderen zu wiederholen und nachzuahmen."

Aber wie gesagt - die T&tigkeiten des mythisch agierenden Men-
schen sind nicht nur Wiederholung, sie fallen auch mit der
urspringlichen Handlung zusammen, in diesem mythisch-zeitlichen
"Augenblick des Ursprungs’, in dem der Mensch "wahrhaft er selbst"

8) _ ELIADE, Mythos der ewigen Wiederkehr, l.c., p. 46.

69) _ CASSIRER, Symbolische Formen, l.c., pp. 109ss., meint in der Folge,

die Entfaltung mythischen Raumgefiihls ginge grundsétzlich von der dualisti-
schen Scheidung in Tag und Nacht, Licht und Dunkel, Heilig und Unheilig aus.

70 ELIADE, Mythos der ewigen Wiederkehr, l.c., p. 56.



_26_

ist. Denn, so meint Eliade, die "profane Zeit ist nur ein
’Werden'".71)

Selbstverstdndlich ist in einem solchen Weltbild kein
Raum fir die Ausbildung eines individuellen Ich-BewuBtseins;
es gibt ja doch keine individuellen Handlungen, es gibt kein
individuelles Schicksal, keine Geschichte, die ja perspek-
tivische Betrachtung von einem 2zwangsl&dufig individualisti-
schen Standpunkt aus voraussetzt. Diese (zeitliche) Perspek-
tive fehlt v6llig, denn "wie der Mystikér und im allgemeinen
der religitse Mensch, so lebt auch der Primitive /= im mythi-
schen BewuBtsein Verharrende/ in einer dauernden Gegenwart“.72)
Im Gegenteil, der im Mythos lebende will sogar "die abgelaufe-
ne Zeit annullieren, die Geschichte vernichten durch die an-
dauernde Riickkehr in illud tempus, durch die Wiederholung des
kosmogonischen Aktes".73) Daher die Zeitaltertheorie, die Idee
vom zyklischen Werden und Vergehen, in dem unaufhdrlich eine
Neuschépfung erfolgt. Eliade erkldrt dieses Verhalten wie
folgt:

"Das Verlangen des Menschen der archaischen Gemeinschaften,
die Geschichte abzuweisen und sich an eine unendliche
Wiederholung der Archetypen zu halten" verrate "seinen
Durst nach dem Wirklichen und zugleich seine Furcht, es koénne
sich verlieren, wenn er sich von der Bedeutungslosigkeit

der profanen Welt Uberkommen lieBe."

Das bedeutet also: Der Raum- und Zeitbegriff des im Mythos
lebenden Menschen entspricht nicht unserem logisch-rationalen.
Der mythisch lebende Mensch empfindet sich immer als Teil ei-
nes Ganzen, seine Handlungen sind nicht bewuBte Manifestationen
eines ichsetzenden Individuums, sondern ritenerfiillender Nach-
vollzug eines im Anfang gesetzten gdttlichen Verhaltensmusters.

1)
- ELIADE, Mythos der ewigen Wiederkehr, l.c., p. 58.

72

) l.c., p. 127.
4

3 l.c., p. 119.
74)

- l.c., p. 135.



-27-

Man konnte beinahe sagen, dieser Mensch flieht aus seiner
abgesonderten, verantwortlichen, aber auch Willensfreiheit
bewahrenden Subjektstellung in die kosmische, Geborgenheit
verheiBende Einheit, in der nichts ohne fnythischen) Grund
geschieht. Georges Gusdorf formt aus diesem Bestreben sogar
seine Definition mythischen Lebensgefiihles:

"L'étre dans le monde est donc vécu réellement comme un
dans le monde, sans domiciliation précise, sans inhérence
obligatoire 4 un corps qui en fixerait une détermination
absolue."’5)

Nachdem wir bislang versucht haben, die mythische Bilder-
welt zu erfassen, mag es nun von Interesse sein, zu verfolgen,
wie sich aus diesem mythischen BewuBtsein das logische heraus-
16st. Cassirer meint die Wurzel hiefiir schon in einer Art inne-
rer "Dialektik des mythischen BewuBtseins" zu finden:

"Dem stetigen Aufbau der mythischen Bilderwelt entspricht das
stetige Hinausdrdngen Uber sie: derart jedoch, daB beides,
die Position wie die Negation, der Form des mythisch-reli-
gidsen BewuBtseins angehdren und sich in ihr zu einem ein-
zigen, unteilbaren Akt zusammenschlieBen." )

Im Fortgang zu einem rein religi®sen BewuBtsein erfolgt aber
dann seiner Meinung nach die Trennung in Bild- und Sachwelt,
deren extremsten Ausdruck wir im vdlligen Verbot des Bilder-
dienstes bei Calvin finden. Solcherart stellt fir ihn die Re-
ligion die Uberwindung des Mythos dar, die mit der Entwicklung
des Protestantismus vollendet wurde. Dieser Ubergang von der
magisch-mythischen zur religitsen Weltansicht ist fiir Cassirer
durch die folgende Entwicklung bedingt:

"...daB der Geist sich zu der Welt der 'Bilder' und 'Zeichen'
in ein neues freies Verhdltnis setzt, daB er sie, indem er

73 _ GUSDORF, l.c., p. 85 (Hervorhebung im Original). - Alle Pirandello-Ken-

ner, denen sich bei der Lektiire des zitierten Satzes ebensc wie mir selbst
der Gedanke an Pirandellos Fremdheit und Abneigung gegeniiber seinem eige-
nen Koérper férmlich aufdrdngt, seien um ein wenig Geduld gebeten; ich werde
noch mehrmals, vor allem in Teil IV, auf diesen Aspekt zu sprechen kommen.

76 _ CASSIRER, Symbolische Formen, l.c., pp. 291s.



-28-

noch unmittelbar in ihnen lebt und sie gebraucht, doch zu-
gleich in einer anderern Weise als zuvor durchschaut und
sich damit idber sie erhebt."77)

Da uns das Spannungsfeld Mythos-Religion bei Pirandello
immer wieder, vor allem natirlich im Rahmen der Besprechung
seines "mito religioso" (des Stickes "Lazzaro") besch&dftigen
wird, seien hier nur noch ein paar Worte zu einer aktuellen
Tendenz in diesem Bereich angefiihrt: der Moglichkeit
einer mythenlosen, einer "entmythologisierten"Religion, wie
sie die Entmythologisierungsbewegung um Rudolf Bultmann an-
gestrebt hat. Bultmann meinte einfach, Religion habe dem Be-
wuBtseinsstand der jeweiligen Epoche zu entsprechen. In unse-
rer Zeit wdre das mythische Denken iliberwunden. Ergo miisse die
Religion von allen mythischen Residuen gereinigt werden. Karl
Jaspers stellte in einem im Rahmen eines Briefwechsels ausge-
fochtenen Streit mit Bultmann bereits diese Primisse in Frage,
indem er - wie Eliade - schrieb, das mythische Denken wéare
"nicht vergangen, sondern uns jederzeit gegenwértig".78) Spater
meint er sogar:

"Wir alle leben in Bildern, auch wenn wir in philosophischer
Spekulation sie Uberschreiten.”

Der Begriff der Entmythologisierung sei daher "fast ein
blasphemisches Wort", entristet sich Jaspers und fahrt fort:

"Es ist nicht Aufklarung, §8?dern Aufkléaricht, die das Wort
Mythos so entwerten kann!"

Ohne nun gleichfalls in Entriistung verfallen zu wollen, mu3
doch klargestellt werden, da8 der mythische Urgrund der Religion
wirklich nicht zu bestreiten ist - und wir werden dieser Auf-

fassung auch im "Lazzaro" begegnen. Die ganze Konzeption eines

77)- CASSIRER, Symbolische Formen, l.c., p. 33. - Interessanterweise
meint auch GEBSER, l.c., die Uberwindung des mythischen Denkens geschehe
durch die Religion.

78)— JASPERS in Karl JASPERS - Rudolf BULTMANN, Die Frage der Entmythologi-
sierung, Minchen 1954, p. 18.

79)

80)

- l.c., p. 21.
- l.c., p. 19.



_29..

allwissenden, allmdchtigen Wesens, ohne dessen Willen "kein
Blatt vom Baume f&1llt", ist reinster Ausdruck des eben geschil-
derten mythischen Kausalitdtsbegriffes. Nichts geschieht

ohne Grund, alles Leiden wird sinnvoll und somit leichter er-
trdglich - eine der wesentlichsten Methoden der Religion als
Trostspenderin. Selbstverstdndlich ist die Haltung des mo-
dernen Menschen gegeniiber der Religion nicht mehr die eines
willenlosen Werkzeugs in der Hand Gottes, wie sie fiir das
Mittelalter bestimmend war, aber wer religids denkt, wer
glaubt, tut dies doch zu einem Gutteil auf mythischer Basis;
sdmtliche logisch-rationalen Gottesbeweise sind in der Philo-
sophie immer wieder, zuletzt von Kant und Schopenhauer, wider-
legt worden.

Nun aber zur Entwicklung des eigentlichen logischen Be-
wuBtseins: Zu Beginn habe ich bereits Cassirers Ausspruch zi-
tiert, die Welt des Logos habe sich durch die Kritik von der
des Mythos geschieden. Auch Gusdorf sieht die (kritische) Re-
flexion als Totengrédberin des Mythos:

"La réflexion consacre la fin de l'innocence mythique."SI)
Gleichzeitig mit der Ich-Besinnung, die der Kritik zwangs-
ldufig vorangeht, tritt natiirlich auch eine Trennung von der
urspriinglichen Einheit mit der Umwelt, mit dem Kosmos auf,
einer Einheit, wie sie noch in einem Spruch Dschelalladin Rumis
(eines Dichters des persischen Siebengestirns um Hafis) zum
Ausdruck kommt:

"Ich bin nicht Ich, Du bist nicht Du, auch bist Du nicht ICh'BZ)

Ich bin zugleich Ich und Du. Du bist zugleich Du und Ich."
Nun lokalisiert sich das Individuum selbst in einem K&rper

und in einer Gegenwart, es findet sich eine - zeitliche und

rdumliche Perspektive, aus der es den Rest der Welt als eine

1
81 _ Gusporr, l.c., p. 133.

82) o
- zitiert nach CASSIRER, Symbolische Formen, l.c., p. 285.



_30_

Summe von Objekten betrachtet:

"Le mythe, en effet, était participation, implication. La
conscience réfléchie substitue & ce régime de confusion un
régime nouveau de disjonction et d'opposition. L'homme se
sépare de l'environnement, avec lequel, jusque-la, il
faisait corps."

Gusdorf fihrt zur Untermauerung dieser seiner These auch ein
Gesprdch eines franzdsischen Missionars mit einem kaledoni-
schen Eingeborenen, also einem noch im mythischen BewuBtsein
lebenden Menschen, an: Der Missionar hdtte den Eingeborenen
gefragt, was die Europder seinem Volk gebracht hdtten, wobei

er als Antwort in etwa "le sens et l'esprit" erwartet habe. Der
Eingeborene hdtte jedoch erwidert: "Ce que vous nous avez

apporté, c'est le corps."84)

Die oben gebrauchte Formulierung,
das Individuum "lokalisiere sich selbst in einem Kdrper",

scheint also durchaus fir den Ubergang vom mythischen zum
logischen BewuBtsein zuzutreffen. Wdhrend der mythische Mensch
danach trachtete, sich selbst im Ganzen, im Kosmos, zu verlieren,
sucht der auf der Stufe logischen BewuBtseins stehende Mensch
nach sich selbst, ja, er schafft sich selbst als abgesonderte
Entitdt und versucht nun von diesem Ich als "centre autonome

w85)

de 1'expérience aus die Welt zu ordnen. Ausdruck filir dieses

gewandelte Verhdltnis des Menschen zu seiner Umwelt mag nun tat-

sdchlich, wie Jean Gebser meintae)

, die Entwicklung der Perspek-
tive gerade in der Ubergangszeit der Renaissance sein, denn
perspektivisch darstellen heiBt ja nichts anderes als alles
Gesehene auf das eine Sehzentrum des Betrachter-Subjektes

zu beziehen. Dieser von der Welt abgespaltene und zum Bezugs-
punkt gewordene Betrachter hat zwar seine Freiheit gewonnen

(er handelt nicht mehr nachvollziehend wie im Ritus, sondern

83)_ GUSDORF, l.c., p. 135.
84)- l.c., p. 139.

85)_ l.c., p. 138.

86)

- GEBSER, l.c., unterscheidet mythisch-unperspektivisches, logisch-per-
spektivisches und integral-aperspektivisches BewuBtsein in der Menschheits-
entwicklung (dazu noch zwei Vorstufen).



-31-

frei, aus eigener Entscheidungsvollmacht); er ist jedoch
gleichzeitig in die Isolation getreten und hat die Geborgen-
heit der mythischen Welt verlassen. In seiner neuen, logischen
Welt herrscht zwar auch noch das Kausalgesetz, aber jetzt gibt
es den Zufall, gibt es fir ihn unerklédrliche Ereignisse: Er
kann zwar vielleicht ihre unmittelbare Ursache mit logischen
Mitteln erkennen, nicht aber den wahren Grund, den Sinn. So-
ferne dieser moderne, rational denkende Mensch nun nicht auf
den Uberrest mythischen BewuBtseins, der in der Religion ent-
halten ist, zurilickgreifen will oder kann, muf er ganz allein
mit einem manchmal blind erscheinenden, absurden Schicksal fer-
tig werden. Aber in diesem Augenblick, da man Gottes Tod ver-
kiindet hat, da der Mensch nun tatsdchlich ganz allein die Last
dieser absurden Welt tragen miiBte, da beginnt sich als letzte

Stilitze sein schlafendes mythisches BewuBStsein wieder zu regen.



-32-

1.3. DAS NEUE MYTHISCHE ZEITALTER.

Bereits in den 30er-Jahren unseres Jahrhunderts schrieb
der spanische Philosoph und Kulturkritiker José& Ortega y
Gasset in seinem Werk "En torno a Galileo":

“"Pero se dice, y tal vez con no escaso fundamento,

que todos estos principios constitutivos de la Edad
Moderna se hallan hoy en grave crisis. Existen, en
efecto, no pocos motivos para presumir que el hombre
europeo levanta sus tiendas de este suelo moderno donde
ha acampado durante tres siglos y comienza un nuevo
éxodo hacia otro ambito histdébrico, hacia otro modo de
existencia. Esto querria decir: la tierra de la Edad
Moderna que comienza bajo los pies de Galileo tegg}na
bajo nuestros pies. Estos la han abandonado ya."

In &hnlicher Weise postuliert auch Jean Gebser eine
Zeitalterwende durch seine "BewuBtseins-Mutation" hin zum
"integralen BewuBtsein":

"Dieses Mutationsgeschehen, sein In-Erscheinung-Treten

ist nicht etwa als bloBe Aufeinanderfolge oder als Fort
schritt oder historisierend als Ablauf aufzufassen, sondern
als Uber und durch die Zeiten und Kulturen ausgeteiltes
Sichtbarwerden anlagemdfig vorgegebener BewuBtseinsmog-
lichkeiten, welche teils mindernd, teils bereichernd,

die jeweilige Wirklichkeitserfassung des Menschen be-
stimmen." - - - "Der Sprung,der §ich in uns vorbereitet

- ihn missen wir realisieren."®~’

Wie immer man zu Gebsers Vier (Fiinf-)BewuBtseinsstrukturen-
Theorie auch stehen mag89), eines ist klar: sollte es tat-
sdchlich ein neues Zeitalter, ein neues BewuBtsein geben,
so kann diese Verdnderung nicht rein &duBerlich, durch Ver-
schiebung gesellschaftlicher Strukturen etwa oder durch die
Entwicklung neuer Technologien, vor sich gehen, sondern muB

im Menschen selbst, in seinem Verhdltnis zum eigenen Ich und

7 . "

8 )— José ORTEGA Y GASSET, l.c., pp. 2s,ibersetzung des Zitats siehe Enge R

a8) des Abschnitts I,5.52
- GEBSER, l.c., Vol.1, pp. 79 bzw. 80.

89)

- GEBSER,l.c., entwickelt (siehe Anm. 86) in seinem Werk die Theorie
einer Aufeinanderfolge von funf einander durch BewuBtseinsmutationen
abwechselnden Zeitaltem (archaisch-magisch-mythisch-rational-integral).

Da er darin aber eine ansteigende Linie sieht, erliegt exr, obwohl er solche
Vorstellungen von sich schieben will, doch dem Mythos vom linearen Fort-
schritt der Menschheitsentwicklung.



-33-

zu der ihn umgebenden Welt einsetzen; analog etwa jenem
wWandel von mythischem zu logisch-kritischem BewuBtsein, wie
er sich teils in der Antike, teils auch erst im Wandel vom
Mittelalter zur Renaissance vollzogen hat. Wdhrend Gebser
nun von einem Sprung in ein neues, "diaphanes" (durchschei-
nendes) ,integrales, vierdimensional-aperspektivisches, die

Welt wahrendes BewuBtsein sprichth)

und hiefilir auch Erschei-
nungen aus Kunst, Literatur und Philosophie als Beweise an-
fiihrt, hdufen sich meiner Ansicht nach in allen Bereichen

des geistigen Lebens die Anzeichen fiir eine Neubewertung

des Mythischen, von denen der Autor nur einige wenige fiir
sein Konzept des "Aperspektivischen" auswdhlt. Georges Gus-
dorf wird dem Phidnomen eher gerecht: Fir ihn folgt auf die
"conscience mythique"” die "conscience logique" und schlieB8-
lich die "conscience existentielle", wobei der Autor gleich
das erste Kapitel des sich mit der "conscience existentielle"
befassenden Abschnittes "Le retour de la conscience mythique
refoulée" iberschreibt:

"Il faut donc renoncer & toute ambiglit& en reconnaissant
dans la conscience mythique une structure inalinéable de
1'8tre humain. Elle apporte avec soi le sens premier de
1l'existence et ses orientations originaires."91)

Aber diese unverduBerliche Struktur menschlichen Wesens
gibt nicht erst in der Stromung des Existentialismus neue
Lebenszeichen von sich: Dle ersten Manlfestatlonen elnes neuen

mythlschen BewuBtseins flnden 51ch, wie w1r berelts gesehen
; 92)

in der deutschen Romantik”™"’, vor allen Dlngen bei

- dieses integral-aperspektivische BewuBtsein Gebsers, das alle fri-
heren in sich schlieBt, ndhert sich gefdhrlich dem Mythos der idealen End-
zeit: Eine Weiterentwicklung wdre hier nicht mehr denkbar.

91)
- GUSDORF, l.c., p. 188.

92)_ vgl. Erich RUPRECHT, Der Aufbruch der romantischen Bewegung, Minchen
1948, pp. 473s.: "Das Mythosproblem ist das Grundproblem der Romantik im
realen Sinne des begrindenden Impulses." - "In der Mythos-Erfahrung ist
also auch die Grenze des romantischen Erkennens gegeben. Die Unmittel-
barkeit zum Mythos ist die romantische Unmittelbarkeit zur wirkenden Wirk-
lichkeit Gottes. Es gibt fiur den Romantiker keine andere."”



-34-~

93)

Novalis. Danach erfolgt wieder ein Ubergang zu bestimm-

ten Mythenkatalogen bzw. Mythologien. So formt sich in der
Strémung des "L'Art pour 1'Art" der Mythos des Schénen, dar-
gestellt in Théophile Gautiers Vorwort zu seiner "Mademoi-
selle de Maupin":

"Il n'y a de vraiment beau que ce qui ne peut servir &

rien; tout ce qui est utile est laid, car c'est 1l'ex-

pression de quelque besoin, et ceux de l'homme sont ignobles
et dégolitants, comme sa pauvre et infirme nature. - 94)
L'endroit le plus utile d'une maison, ce sont les latrines."

Eine c¢anz eigene, umfassende Mythologle entwickelt dann

die Decadence - zu ndherer Inrormatlon sei auf die belden

umfassenden Studien von Mario PrazgS)

und Hans Hinterhéuserge)

hingewiesen, in denen einzelne Elemente dieses Mythenkata-
loges untersucht werden. Tatsdchlich finden wir solche auch
_bei Pirandello: etwa den Typus der.femme.fatale, der ddmo-
nlschen, todbrlngenden Schonhelt (am deutllchsté;~;;;§5pragt
in der valeria Nestoroff der "Quaderni di Serafino Gubbio
operatore") oder gar den Mythos vom Liebestod, der die No-
velle "Il viaggio" pré&dgt: Dort gibt sich die todkranke Adriana
erst, nachdem sie erfahren hat, daB sie sterben muB, ihrem
Schwager hin, den sie immer schon ge}iebt hat. Die Reise mit
ihm iiber das Meer auf das italienischeFestland ist fir sie
eine Reise ohne Wiederkehr, und sie ist sich dessen voll und
ganz bewuBt. Die beiden fahren von Ort zu Ort, immer weiter,
wie in einem Rausch, sie k&nnen und diirfen nirgendwo verweilen.

93)- man vergleiche vor allem sein Fragment Nr. 31, das die Wahrheit der
(mythischen) Poesie i{iber die gewdhnliche Wahrheit stellt: "Das Poetische
ist das echt absolut Reelle (....) je poetischer, je wahrer." - Auch
ein pirandellianisches Motiv!Zu den Verbindungen Pirandello-deutsche Ro-
mantik im allgemeinen vgl. Bonaventura TECCHI, Pirandello e i romantici
tedeschi, Roma 1962 (leider ohne Hinweis auf Novalis).

94) _ Théophile GAUTIER, Mademoiselle de Maupin, Texte de 1835,ed. Adolphe
Boschot, Paris 1966.

9 .
5)- Mario PRAZ, Liebe, Tod und Teufel. Die Schwarze Romantik, Ubs. Lisa
Ridiger, Minchen (dtv) 1970.

96 .
) Hans HINTERHAUSER, Fin de siécle, Gestalten und Mythen, Minchen 1977.



-35-

Eines Tages erreichen sie Wenedig; und sofort weiB Adriana,
daB sie hier sterben muB:

"Quando, dopo il viaggio notturno, le si apri nel silenzio
dell'alba la visione di sogno, superba e malinconica,
della cittd emergente dalle acque, comprese che era giunta
al suo destino; che 1i il suo viaggio doveva aver fine."

97)

So verbringt sie eine letzte Liebesnacht mit ihrem Gefdhrten
und trinkt am Morgen darauf Gift. Mit dem Schauplatz dieses
Liebestodes sind wir noch auf einen weiteren Mythos des Fin
de siécle gestoBen: auf die Tote Stadt. Hans Hinterhduser
nennt in seinem Essay zu diesem Thema an realen Stddten die
drei Namen Venedig, Briigge und Toledo. Es erscheint nun fiir
den mythologisch Interessierten nicht unwichtig, daB8 zwei
dieser Stddte, Venedig und Briigge, von Wasseradern durch-
zogen sind. Hugues, der Held von Georges Rodenbachs Roman
"Bruges-la-Morte" beschreibt auch tats&dchlich die "Tote Stadt"
mit Bildern der Wassersymbolik:

‘C'était Bruges-la-Morte, 2lle-méme mise au tombeau de ses
quais de pierre, avec les artéres froidies de ses canaux,
quand avait cessé d'y battre la grande pulsation de la mer...

Auch in dem Pirandello-Zitat ist ja die Nd&he des Wassers in

298)

der todbringenden Stadt gleich in der ersten Formulierung
("cittd emergente dalle acque") zum Ausdruck gekommen. Die
Ndhe von Wasser und Tod (im lbrigen finden bei Pirandello die
meisten Selbstmorde durch Sich-Ertrénken statt - sogar der
des Phantoms Adriano Meis im "Fu Mattia Pascal") ist natiir-
lich keine Erfindung unseres Autors oder des Fin de siécle,
noch bleibt sie auf den Mythos der Toten Stadt beschridnkt.
Die Flisse Styx und Lethe in der antiken Todesmythologie zei-
gen, daB diese Verwandtschaft vom mythisch denkenden Menschen
aller Zeiten empfunden worden ist.

mn_ "Il viaggio", NA II, p. 453.

98 _ Georges RODENBACH, Bruges-la-Morte, Paris 1947, p. 20. - Zum
besseren Verstdndnis des Zitates ist zu beachten, daB in Hugues'Ein-
bildung eine Identifikation seiner toten, Uber alles geliebten Gattin
mit der "Toten Stadt" Brigge vor sich gegangen ist.



-36-

Neben dlesen fixen Mythologlen gibt es aber auch Ansdtze
zZu elnem frelen mythlschen BewuBtsein: das beginnt mit Georg
”Buchner, setzt 51ch fort bei Rilke, Trakl, Hofmannsthal und
Stefan George (Eine umfassende Untersuchung dieser Erscheinung
kénnte die Liste sicherlich noch betrdchtlich erweitern.).
Eines der vollkommensten Spiegelbilder mythischen BewuBtseins
ist sicher in St.John-Perses "Anabase" zu sehen; dort ver-
liert sich ndmlich "der eigentliche Handlungskern in einer
dunklen, dennoch nicht chaotischen oder ungeordneten Reihung
von Bildchiffren einer imagindr ins Grenzenlose erweiterten
Welt".gg)

In unserem Jahrhundert sind also die Ans&dtze zum mythi-
schen BewuBtsein vielf&dltig; eine der Ursachen hiefiir liegt
sicher im Verlust der gemeinsamen Logik als Grundlage der
rationalen Welt: Wo diese gemeinsame Logik fehlt, wird jede
Kommunikation unm&glich; jedes Gesprédch entartet zum Geschwdtz,
wie uns das Ionescos "Cantatrice chauve" so eindrucksvoll
vor Augen fiihrt. Michael Hochgesang sieht in der Darstellung
der menschlichen Rede als Geschwdtz liberhaupt ein Charakte-
ristikum der modernen Literatur:

"Von Hemingway bis Beckett und Ionesco wird Geschwdtz als
Grundcharakteristik der menschlichen Daseinsbeziehung ge-
zeigt, nicht, weil diese neue Literatur realistischer wa-
re als alle friheren, sondern weil die Dichter in einem
mythischen Zeitalter mit einer ganz neuen Empfindlichkeit
fir die Nichtigkeit und Vergeblichkeit menschlichen Ge-
schwdtzes ausgestattet sind. Diese modernen, einsamen
Menschen sind aber immer auch auf der Suche nach "Epipha-
nien", also nach Erscheinungen, die Wesentliches aussagen
kdnnen, weil Uber das bloB Tats&dchliche hinaus Urbildliches,
immer Wahres in ihnen sichtbar wird."

Der Autor h&tte getrost den Namen Pirandello hinzufligen k&nnen:
Gerade bei ihm tritt die Hohlhelt von Geschwatz und gesell—

et s o 7 LS U st A

99
) Artikel "Anabase" in Kindlers Literatur Lexikon, Minchen (dtv) 1974,

Bd.III, p. 1006 (gezeichnet mit H.H.H.)

109)_ yocugesanG, 1.c., p. 46.



-37-

_schaftlichen Konventionen ebenso klar zu Tage wie auch die

Im philosophisch-literarischen Bereich schlieBlich
drickt sich die Hinwendung zum mythischen BewuBtsein, wie

bereits angedeutet, vor allem in der Strdmung des Exi

tialismus aus: Betrachten wir ‘noch einmal die Drei-BewuBé-
“Seins-Theorie Gusdorfs, deren dritte Stufe "conscience existen-
tielle" heiBt: Gusdorf stellt zundchst fest, daB das Ver-
hdltnis von vrai und réel sich umgekehrt hat - nachdem die
beiden unter der Herrschaft der "conscience logique" aus-
einandergefallen waren, hatte zundchst das Konzept des "vrai"
die Vorherrschaft inne; diese Vorherrschaft wird nun gebro-

chen, der Kontakt mit dem "réel" wird aufgenommen.101)

Das
existentielle BewuBtsein tut dariber hinaus einen groSen
Schritt weg vom Intellektualismus, der zu wenig praxisnahe
erscheint. Merleau-Ponty etwa tritt fiir den Primat der
"conscience perspective" vor der "conscience intellectuelle"
ein. Flir dieses neue BewuBtsein gilt nach Gusdorf auch nicht
mehr der ideale, unterschiedslose Raum des Rationalismus,

der "espace vital" ist eben mythisch-emotional gegliedert.

In gleicher Weise unterscheidet sich fir ihn (was aller-

dings auch schon Bergson behauptet hatte) "temps vécu" als
unmathematische GréB8e grundlegend vom "temps de réflexion".102)
In der Stellung des Menschen liegt allerdings eine fundamen-
tale Differenz zwischen Existentialismus und mythischem Be-
wuBtsein: Wdhrend der mythische Mensch, eingebunden in seine
Umwelt, immer nur nachvollzieht, liegt die Tragik des existen-
tiell denkenden Menschen eben darin,-daB er zu volliger Frei-
heit verdammt ist. Da diese Freiheit aber der schon unter 1.2.

angesprochenen Un-Geborgenheit entspricht, da sie zugleich

loh) zu dem Konflikt vero-reale vgl. vor allem das Pirandello-Interview

vom 7.10.1934 in "L'illustrazione italiana" (M.MISSIROLI,Colloguio con L.P.),

wo P. selbst sagt:"..non € mai possibile far coincidere (..) la realtd con
la veritd..."
102)

- GUSDORF, l.c., pp. 212ss.



ein Ausgeliefertsein an das absurd-unbegriindete, blinde
Schicksal bedeutet, kann sie nur insNichts miinden, und

so muf der Mensch, will er nicht in seinen eigenen Fuf-
stapfen zurlickwandern, versuchen, zu einer Art von gewandel-
tem mythischen BewuBtsein zu gelangen, ausgehend von jener
im Raumzeitlichen wurzelnden Charakteristik, wie sie Gusdorf
andeutet:

"L'homme du mythe a des prolongements dans son horizomn.
Il existe hors de 88}, en participation avec le monde,
avec les autres."?

Daher kann Hochgesang schlieflich bezliglich des Existentia-
lismus feststellen:

"In der Philosophie bringt (....) der Existentialismus
die Wendung vom logischen zum mythischen Denken. (....)

In der neuen Unmittelbarkeit des denkenden Menschen zu
seiner raumzeitlichen, kérperlichen Existenz und zu den
realen Objekten, in dem Wiederaufdecken seines vorlogi-
schen Einbegriffenseins in Welt und Mitwelt, die nicht erst
durch nachtrdgliches Verknipfen von Subjekt und Objekt

auf logischem (urteilendem) Wege zustande kommt, auch in
der Erfahrung von sinnlich-geistigen Grundbefindlichkei-
ten wie Angst, Sorge in ihrer elementaren Bedeutung,
liegt die entscheidende Leistung des Existentialismus.

.104)
Der wesentlichste Schlag gegen das Monopol der Ratio wird
aber schlieBlich in ihrer eigenen Domdne gefiihrt: in der exak-

ten Naturwissenschaft. Wie weit hier ein Einbruch in das
Zentrum logischer Denkweise gelungen ist, zeigt Hochgesang

in seinem Buch "Mythos und Logik im 20. Jahrhundert". Auf-
fallend ist dabei vor allem die Diskrepanz zwischen dem natur-
wissenschaftlichen Verstdndnis des Durchschnittsmenschen, der
sich fiir berechtigt hdlt, im Namen der Wissenschaft Uber alles
Mythische abschdtzig zu l&cheln, und der Anndherung der Wissen-
schaftler selbst an den Mythos. Denn, so meint Hochgesang,

wdhrend es im Zeichen der Herrschaft logischen BewuBtseins

103)_ GUSDORF, 1l.c., p. 240.

4
104)_ HOCHGESANG, l.c., p. 83.



-39-

"auBerhalb der Gruppe der kindlich Gl&ubigem nur dem Dichter
und Trdumer erlaubt blieb, das Uberirdische, Ewige, Gott-
liche oder Teuflische gestalthaft zu denken, ein Verhalten,
dem gegeniiber jeder aufgekldrte Durchschnittsmensch sich
flir berechtigt h&lt, ilberlegen zu l&cheln", sei gerade die
Naturwissenschaft oft "zu einer unfreiwilligen Wiederein-
setzung des mythischen Denkens in seine urspriinglichen Rech-
te gelangt".los)
Nachdem wir nun eine solche Filille von Anzeichen fir eine
Neubewertung des Mythischen in den verschiedensten Bereichen
des geistigen Lebens gefunden haben, mlissen wir uns wohl
oder libel noch die Frage vorlegen, ob es denn iberhaupt
je ein nichtmythisches Zeitalter gegeben hat, ja, ob denn
der Logos selbst rein logisch fundiert ist oder nicht auch
im Mythischen wurzelt, einen weiteren, vielleicht den be-
deutendsten lebenden Mythos der Gegenwart darstellt; ein

Weg, den vor uns auch schon Pirandello gegangen ist.

105y _ HOCHGESANG, l.c., pp. 13 bzw. 14. - Hochgesang erwdhnt in dem

zugehdrigen Kapitel vor allem die Durchbrechung des Kausalprinzips

im physikalischen Mikrokosmos, dem Elementarteilchenbereich sowie

die Heisenberg'sche Unschdrferelation, die besagt, daB man bei klei-

nen Teilchen nicht gleichzeitig genau Ort und Impuls angeben kann:
"Ubersetzt man diese Einsicht in andere Worte, so bedeutet
auch sie nichts anderes, als daB die Weltsituation im Grun-
de mythisch ist. Es gibt kein v6llig abgelSstes Beobach-
tungs-Ich. Es gibt Tdter und Leidende, Beriihrte und Berih-
rende, einbezogen in jeweils bestimmte gestalthafte Ort-
liche und zeitliche Situationen."

(HOCHGESANG, l.c., p. 21.)



~40-

1.4. DIE NOTWENDIGKEIT DES MYTHOS ODER DER MYTHISCHE
CHARAKTER DES LOGOS.

Kann es uberhaupt ein mythenfreies, rein logisches Be-

wuBtseln geben° Schon zu Beginn des vorhergehenden Abschnit-
’teé“Qﬁfde Eaéaorfs Ausspruch zitiert, das mythische BewuBt-

sein sei "une structure inalinéable de l1'@tre humain". Auch

Walter F. Otto ist bereits zu Wort gekommen, der die Ansicht
vertritt, Denken wdre 2zwangsldufig mythisch, da die Sprache

mythisch sei und das Denken sprachgebunden wdre. SchlieBlich
meint auch Eliade, der Mythos sei im logischen Zeitalter

nie ganz ausgerottet wcrden:

"Man kann nicht sagen, daB die moderne Welt die mythische Ver-
fassung wirklich beseitigt habe; sie hat nur deren Wir-
kungsfeld ausgetauscht: der Mythos herrscht nicht mehr

in den wesentlichen Bereichen des Lebens, er ist einer-

seits in die dunklen Bereiche der Psyche, andererseits in

die zweitrangigen, ja unverantwort}lchen T&tigkeiten der
Gesellschaft verdréngt worden.

Aber wir merken es wohl: Alle diese S&tze bringen im Grun-
de nichts Neues; sie untermauern nur das Bild von dem in
rationalen Zeiten schlummernden mythischen BewuBtsein, das
allenfalls in fir die Vernunftmenschen unwesentlichen Lebens-
bereichen wie Dichtung und Kiinsten ein Schattendasein fristet,
wie es sich in den vorhergehenden Abschnitten vor uns ausge-
breitet hat. Wir suchen jedoch diesmal nach einem Anhalts-
punkt daflir, daB der Logos nicht ohne den Mythos existieren
kénnte, daB er am Ende gar selbst mythisch fundiert sei.

Eine in dieser Richtung gehende Theorie vertritt Leszek
Kolakowski in seinem Buch "Die Gegenwdrtigkeit des Mythos".
Sein Mythosbegriff ist, wie der unsere, keineswegs deckungs-

gleich mit der Mythe-Gottersage:

106
)— ELIADE, Mythen, Tr&ume und Mysterien, l.c., p. 39.



-41-

"Er umfaBt einen elementaren, wenn auch quantitativ ge-
ringfligigen Teil der religiésen Mythen, namentlich die
sogenannten Ursprungsmythen, und erstreckt sich daruber
hinaus auf gewisse Konstruktionen, die (verborgen oder
explizit) in unserem intellektuellen oder affektiven Le-
ben gegenwdrtig sind, und zwag auf diejenige/n/, die es
uns gestatten, die bedingten und verédnderlichen Bestand-
teile der Erfahrung teleologisch miteinander in Zusammen-
hang zu bringen, indem man sie auf unbedingte Realité&ten
hezieht (auf solche wie "Sein","Wahrheit“,“Wert")."107)

Das Bediirfnis nach metaphysischer Fragestellung und damit
- so der Autor - implizit auch nach dem Mythos ist fir
Kolakowski zu jeder Zeit gegenwdrtig. Dieses Bediirfnis hat
drei Wurzeln, die gleichfalls Bediirfnischarakter tragen:
1. das Bediixrfnis, die Erfahrungswelt als sinnvolle zu er-
leben, 2. das Bediirfnis, an die Bestdndigkeit der menschli-
chen Werte zu glauben und 3. das Verlangen, die Welt als kon-

tinuierliche zu sehen.103)

Alle drei Wurzeln lassen sich auf

einen gemeinsamen Nenner bringen, der sich auch mit dem

deckt, was wir selbst als Grund der Suche nach dem schlafen-

den Mythos geortet haben: dem Ausgeliefertsein an den Zufall.
"So wird also bei fliuchtigster Betrachtung sichtbar, daB

es in allen F&allen um dasselbe geht: das Einverstédndnis mit
der Welt des Zufalls zu vermeiden, die sich bei jedem Mal
in ihrer unbestdndigen Situaton erschépft, die das ist,

was sie jetzt ist, und auf nichts mehr verweist."109)

An Hand der Erkenntnisfrage, die in eine Sackgasse miin-
det, will man sie im Descartes'schen Sinne als Subjekt-Objekt-
-Relation formulieren (was sich im librigen schon bei Kant er-
weist) gelangt Kolakowski schlieBlich zur Notwendigkeit des
Mythischen als Grundlage der Philosophie, ja der menschlichen
Selbstfindung lberhaupt. Er weist ndmlich auf Husserl, den
marxistischen Philosophen Brzuzowski, Avenarius und endlich
Merleau-Ponty hin, deren Forschungen letztlich alle in die

5
10 )— KOLAKOWSKI, l.c., p. 7.
108) l.c., pp. 14 - 16.
109) _

l.c., p. 17.



_42..

Erkenntnis miinden, daB der Mensch "keinen auBermenschlichen
Boden besitzen" kénne, "von dem er zugleich wiiBte, daB er
110) Die Sinngebung der Welt sei nur "ein

mn Der Drang

auf ihm steht".
Werk des praktischen menschlichen Entwurfes".
nach einer ibermenschlichen, unbedingten sinngebenden Instanz
aber bleibt bestehen:

"Wenn die philosophische Kritik somit die traditionelle
Frage nach dem Gegebensein des Dinges "auBerhalb" der
Wahrnehmung als eine Frage annulliert, die sich nicht
entscheiden oder eigentlich nicht korrekt formulieren
la3t, so kann sie doch nicht das B??Effnis abschaffen,
das in dieser Frage lebendig ist."

Da ndmlich der Mensch mit dieser Freiheit der Sinngebung nicht
zu Rande kommt, greift er zwangsldufig nach einem Akt des
Zlaubens - den mythischen Charakter solcher Glaubensakte haben
w1y ja bereits unter 1.2. postuliert. Kolakowski teilt des-
nalb der Philoscphie eine andere Aufgabe zu als allgemein
dslich:

"Die Philosophie ist, als Denken uber die Kultur, mit der
Sorge um die Ug;ersuchung des Sinns eines jeden Glaubens
beauftragt." 1

Jas heidt also, kurz gesagt: Der Mythos ist notwendig, ist
85 Menschen; die (logisch-ratio-

unabdingbares Grundbediirfnis’g
"nale) Phiioéo?ﬁiévﬁirdvlediglich als regelnde Kontrollinstanz,
als eine Art Uber-Ich.im Sinne der. Psychoanalyse, ;ﬁtig.

Unser mythisches Grundbediirfnis ist freilich, wie.kdla—
xowskl feststellt, "bis zu einem gewissen Grad der Freiheit
entgegengesetzt".114) Der Mythos verlangt ja zwangsl&dufig die
Unterwerfung nicht nur des Einzelnen, sondern der ganzen Ge-
meinschaft, der das mythisch denkende Individuum angehdrt,

10
) KOLAKOWSKI, l.c., p. 25.

1i1;

- l.c., p. 28.
112

' l.c., p. 30.
113)

- ibidem.
114)

- l.c., p. 33.



_43_

und er ist zugleich ein "Verzicht auf die absolute Anfdng-

lichkeit des Menschseins“115),

indem er zum Austritt aus
der Geschichte, aus der Zeitlichkeit schlechthin, auffor-
dert. Andererseits wdre der Mythos aber notwendig, meint
Kolakowski, und zwar nicht bloB deshalb, weil ein Bediirfnis
nach ihm vorhanden ist, sondern weil das Zusammenleben der
Menschen ohne Ethik, ohne regelnde Werte unmdglich ist. Der
Wert aber - sagt der polnische Philosoph - "ist ein Mythos:

Er ist ein Transzendierendes“.116)

Die sich aus diesem An-
satz ergebende Verschiedenheit der Werte von Gesellschaft zu
Gesellschaft, von Gemeinwesen zu Gemeinwesen versucht Kola-
kowski an Hand der verschiedenen Rechtsordnungen zu belegen,
die einem verschiedenen Rechtsempfinden entsprungen sind. Als
Beispiel dafiir lieBe sich etwa das traditionelle sizilianische
Rechtsempfinden anfiihren, durch das der Bauer Tarard in Piran-
dellos Novelle "La veritd" férmlich gezwungen wird, seine
Frau zu ermorden, weil er sie beim Ehebruch ertappt ha€ﬂ7\im
Vergleich zu dem unseren oder dem des Autors, die das Leben
als hochstes Gut selbstverstédndlich lber die verletzte Ehre
stellen.

Auch mit dem rationalen Geschichtsverstdndnis rdumt Kola-
kowski auf, wenn er meint, es wdre "jeder meiner Apelle, jeder
der Geschichte gegeniiber erhobene Anspruch, jedes Werten von
Ereignissen, entweder unbegriindet oder aber im Mythos begrin-

det, d.h. in dem der Geschichte vorangegangenen Menschen".11°)
115

' KOLAKOWSKI, l.c., p. 33.
116) . . . . X

- l.c., p. 41. - Zuvor erlautert er, wie die Wertbildung in einer

(unvorstellbaren) Gesellschaft vor sich gehen mifte, die auf jegliche
(mythische) Autoritdt verzichtet hat: "Wisset, daB nichts weder gut noch
bdse ist, doch ich lehre euch, daB das eine gut und das andere bése ist,
um in euch bedingte Reflexe herauszubilden, die nutzlich sind fir die Er-
haltung der Solidaritdt im Leben, Jdie weder gut noch bése ist, die jedoch
als gut zu gelten hat." (KOLAKOWSKI, l.c., p. 40) - Der letzte Halbsatz
ist freilich schon wieder ein mythisches Urteil.

117
- Dabei wird Tarard im Grunde dafir bestraft, daB er langst von der

Untreue seiner Frau wufite und nicht gleich gehandelt hat! (siehe "La
veritd, (in "L'uomo solo"),NA I, pp. 655-662 und Teil 2.1. dieser Arbeit)

118)- KOLAKOWSKI, l.c., p. 4%,



-44-

Natirlich ist fir ihn der Mythos auch in der Kunst gegen-
widrtig:

"Die Kunst ist ein Modus, der Welt ihr B&ses und ihr
Chaos zu verzeihen."

Was heiBt nun hier verzeihen?

"Die Kunst organisiert die Wahrnehmungen des B&sen und
Chaotischen in einer Weise, nimmt sie in einer Weise in das
Lebensverstdndnis auf, daB die Gegenwartigkeit des Bésen und
Chaotischen zur Méglichkeit meiner Initiative gegeniber 119)
der Welt wird, die ihr eigenes Gut und Bdse in sich tragt." =

Kunstverstdndnis und Kunstschaffen miissen sich also "auf die
mythenbildende Kraft berufen, die ich in mir trage, denn nur
dank dieser Kraft nehme ich mir den Mut, die eigene Sicht
der Welt als eine aus inkongruenten und zerstrittenen Welt-
qualitdten zusammengesetzte auszusprechen".120)
Somit hat auch Kolakowski auf die Notwendigkeit und das
Auftreten des Mythos in fast allen Bereichen des geistigen
Lebens hingewiesen. Noch fehlt aber der Ansturm auf die letzte
Festung des Rationalismus, auf die Logik schlechthin und ihre
Grundlage, die "objektive Wahrheit". Die Problemstellung liegt
auf der Hand: Jedes logische System muB letztendlich auf Axio-
men basieren; diese kdnnen nun willkiirlich festgesetzt sein,
dann ist die Annahme dieses Systems eben doch ein Glaubensakt,
somit ein Akt mythischen BewuBltseins; oder sie kdnnen empirisch
fundiert sein, ihr Dasein auf Daten der "objektiven Wahrheit"
griinden - dann aber steht und f&llt das System mit der Gliltig-
keit und Erkennbarkeit ebendieser Wahrheit. In diesem Zusam-
menhang ist wohl auch Gusdorfs AuBerung iliber die "Selbster-

schaffung der Vernunft" zu lesen:
"La Raison (....) se définit elle-méme par un passage & la
limite, comme un objet en soi, fondement de tous les fonde-
ments, accessible grdce & la réalisation des dynamismes
qu'elle inspire. Il y avait une eschatologie du mythe,

119
1'1 KOLAKOWSKI, l.c., p. 49.

- ibidem.



—45-

garante du monde primitif, qui le renvoyait & un Espace et
un Temps primordiaux. La Raison inaugure une eschatologie
nouvelle, une nouvelle dimension de référence. C'est elle,

qui, se répétant et s'actualisant dans le temps, fait la
verité du reel."121)

Hochgesang hingegen, der so vehement die These eines moder-
nen mythischen Zeitalters vertreten hat, macht sich zum An-
walt der Logik: Zwar zeigt er in seinem "Uber die Gililtigkeit
der einen Logik" iiberschriebenen Kapitel auch deren Verfalls-
erscheinungen auf:

"Der scheinbare AufldsungsprozeB der Logik setzt ein mit
Hegel. Hegel postulierte die Selbstbewegung des Begriffs,
die bei Gleichsetzung von Sein und Denken die geschichtliche
Welt hervorbringe. Dieser lebendige Begriff (....) ist ein
Fremdkdérper in der Logik (der logische Begriff ist statisch),

eine Usurpation mythischer und geschichtlicher Metaphorik
fir das reine Denken."!22)

Dann aber verteidigt er die Logik als im Menschen begriin-
dete Struktur, ja, er erkldrt sie fiur die einzig mégliche,
wobei er alle Ansdtze zu neuen, nichtklassischen Logiken123)
als nicht zielfihrend verwirft:

"Diese Verwurzelung des menschlichen Denkens in den nattirli-
chen Grundstrukturen des Menschenwesens 148t auch den 124)
SchluB zu, daB es nur eine menschliche Logik geben kann."

Aber trotz dieser "angeborenen logischen Struktur", die
nur bei Geisteskranken auBer Kraft treten solle, muB er zugeben,
daB sein Logos etwas Irreales, in dieser Form nicht zu Ver-
wirklichendes ist:
"Vom Mythischen her gesehen hat alles Logische stets die
Bedeutung eines Geforderten. Es hat den Charakter einer
Idealitdt, die im Grunde unerreichbar ist, weil die ab-

solute Identitdt oder Zeitlosigkeit in e}agf rdumlich-zeit-
lich gerichteten Welt eine Fiktion ist."

121)_ GUSDORF, l.c., p. 136. Zum Problemkreis vrai-réel vgl. Anm.101(p.37)
122)_ HOCHGESANG, l.c., p. 91.
123) _

so etwa die Logik von Brouwer-Heyting, die auf der Dreiwertigkeit
(wahr-falsch-unbestimmt) aufbaut.

124)
125)

HOCHGESANG, l.c., p. 112.
l.c., p. 117,



_46_

tnd so fordert er abschlieBend eine "Neubesinnung auf Sinn
und Bedeutung des logischen Denkens"126), um aus den Wirr-
nissen des modernen mythischen Zeitalters herauszufinden.

Kolakowski hingegen postuliert gerade einen mythischen Ur-
grund im Logos:

"Am stdrksten verletzt uns vielleicht die Annahme, dafB
die mythischenInt::itinoien 2zu unserem Verstdndnis der l1o-
gischen Regeln, in denen die Souverdnitat der Vernunft

auf die zwingenste Weise erfahreTﬂ%y werden pflegt, gegen-
wdrtig und unausweichlich sind." <

Zwar meint auch er, aus den Lehren der Psychologisten des
19. Jahrhunderts ergdbe sich der SchluB, die Strukturen der
einen menschlichen Logik wdren in unseren Gehirnen verankert,
aber:

"Sie lassen (....) die Vermutung zu, daBl ein anders kon-
struiertes Gehirn gemdf einer anderen Logik denken wirde
und daf unsere Logik in eben diesem Sinne "zufdllig" sei,
daB sie auf die gattungsmé&Bigen Qualitéten unseres Kdr-
persystems bezogen ist.n!

Sicher ist ferner, daf die Logik in den Formulierungsm&g-
lichkeiten der Sprache wurzelt. Um daraus aber auf eine abso-
lute Verbindlichkeit der einen Logik schlieBen zu k&nnen, miB-
te man die Frage: "Gibt es in der Natur des Denkens eine
Qualitédt, die jegliche Umgangssprache zu Konstrukten nétigt,
aus denen sich eben diese, stets dieselbe Logik ergeben mupz"
bejahen k&nnen. Gerade sie aber ist unbeantwortbar, "iliber-
schreitet den Bereich mdglicher Erfahrung.“129)

Und so meint Kolakowski, auch Husserl koénne die Logik als

reine Verbindlichkeit " nur dank des Mythos" retten: "des

Mythos des transzendentalen BewuBtseins"13o) Freilich ist der
126)_ HOCHGESANG, l.c., p. 118.

127 _ KOLAKOWSKI, l.c., p. 50.

128)_ l.c., p. 51.

129)_ l.c., p. S6.

130) _

ibidem.



-47-

Mythos filir die Anwendbarkeit der Logik nicht vonndten; wohl
aber fiir das tastende Suchen des radikal ungebundenen Men-
schen nach einem festen Grund, auf den er seine FiliBe setzen
kénnte. Und daraus schlieBt Kolakowski:

"Die Wahrheit ist ein Wert, der sich von der wirksamen
Anwendbarkeit unterscheidet, ist somit Teil des Mythos,
der die bedingten Erfahrungsrealitdten auf eine unbe-
dingte Welt bezieht. Sie ist ein Teil der Mythologie der
Vernunft, die (....) es ablehnt, die Vernunft als ein
Organ des Koérpers anzucrkennen. Wenn das Gehirn ein Teil
des Korpers ist und die Vernunft ein Teil des Gehirnver-
haltens, 1&Bt sich das erkenntnistheoretische Werten nicht,
148t sich weder die Wahrheit als Qualitdt des Wissens,
die sich von der technologischen Anwendbarkeit unter-
scheidet, noch lassen sich die Regeln der Logik als Kodex
retten, den der Denkende in der Natur des Denkens vorge-
funden hat.

Der Mythos der Vernunft ist notwendig, damit der Glaube ge-
geben sei, daf unsere Logik nicht nur ein Teil des
Savoir-vivre von Sozietdten sei, die im Denken koope-
rieren, und nicht nur eine faktische Qualitdt unseres
kérperlichen Systems oder unserer Ausdrucksweise in der
Sprache.

Der Mythos der Vernunft ist weder wahr noch falsch, denn
kein Mythos ist der Dichotomie von Wahrheit und Falsch-
heit unterstellt. Wahr oder falsch kann etwas nur im Hin-
blick auf den Mythos der Vernunft sein.

Der Mythos der Vernunft wird eben nicht aufhéren, Mythos
zu sein, nur in illusorischer Verblendunglgifd er in einen
Teil des Wissens verkehrt werden kénnen."

Wenig spdter fligt Kolakowski noch eine Ergdnzung zur
Zweckbestimmung dieses Mythos an:

"Der Mythos der Vernunft soll der verzweifelten Einwilli-

gung des Menschen in seine eigene Zuf&dlligkeit entgegen
wirken."

Und damit sind wir - deshalb auch die lbergroBe Lé&nge
des ersten Zitates - wirklich am Kernpunkt angelangt. Wenn
man Kolakowski nicht widerlegen kann - und ich sehe mich dazu

auBlerstande - , dann muf3 man wohl oder ibel seine These ak-

1
13 )- YOLAKOWSKI, l.c., p. 53.
32
132 ¢, p. 5o,



-48-

zeptieren, der Logos wdre nicht komplementdrer Gegensatz

zum Mythos, sondern selbst ein solcher oder doch wenigstens
eine mythisch fundierte Struktur. Woraus aber ergibt sich
diese Erkenntnis, die, wie Kolakowski zu Beginn richtig
anmerkte, den Menschen, das animal rationale, zutiefst ver-
letzt? - Letztendlich bloB aus der konsequenten Anwendung
der (logischen) Denkgesetze; die Logik stirzt sich also selbst
von ihrem Podest. Auch bei Pirandello fihrt ein konsequenter
Gebrauch dieser "macchinetta infernale" des Menschen, wie er
die Logik nennt}33) zur Erkenntnis des mythischen Grundcha-
rakters der sogenannten obiektiven Wahrheit, wie wir auch im
folgenden Abschnitt noch sehen werden.

Unterdessen versetzt Kolakowski unserem logischen Selbst-
bewuBtsein weitere Schldge: Nicht genug damit, daB der Logos
zum Mythos geworden ist, er ist auch noch einer unter vielen
Mythen geworden, und es gibt gar keinen besonderen Grund, sich
gerade ihm zuzuwenden, denn allgemein ist "die Hinwendung zum
Mythos kein Wissen, sondern ein Akt totalen und zuversicht-
lichen Akzeptierens, der kein Bediirfnis nach Rechtfertigung
erfahrt".134)
der Unvernunft gleichwertig. Ja, Kolakowski stellt sogar die

Und somit wird der Mythos der Vernunft mit dem

Frage, ob letzterer nicht wilirdevoller wdre, "denn er kann
kein Werk der Angst sein, sondern immer nur ein HerabreifBen

des Paravents, der uns von der dunklen Zuf&dlligkeit des Seins

135)

trennt". Er verneint dies aber mit der Begrindung:

"So wie also die Angst vor dem Absurden auf dem Mythos der
Vernunft lasten kann, so kann Uber dem Mythos der Unver-
nunft die Angst vor der Fragesituation selbst schweben,
die uns mit der zukanftigen Welt konfrontiert."!

133)_ in "L'umorismo", SPSV, pp. 80-82 und 154.
134)_ KOLAKOWSKI, l.c., p. 62.
135)

- KOLAKOWSKI, l.c., p. 79. - vgl. dazu Pirandellos Ausspruch: "Nietzsche
diceva che i1 Greci alzavano bianche statue contro il nero abisso, per
nasconderlo. Io le scrollo invece, per rivelarlo."(Interview, 1936 - siehe
Teil 2.1.)

136)_ ibidem.



~49-

Endlich riickt Kolakowski auch der "erkennbaren objektiven
Wahrheit", Fundament logischer Uberlegungen, zu Leibe: Auch
sie ist filir ihn untrennbar mit dem Mythos verknipft. Um das
zu beweisen, geht er von dem Satz "Omnis determinatio est
negatio" aus und folgert, daB man sich unter diesen Voraus-
setzungen "alles" oder die Gesamtheit des Erfahrbaren nur im
Gegensatz zu etwas dariiber Hinausreichendem vorstellen kann,
durch dessen Existenz "alles" zwar aufhdrt, wirklich alles zu
sein, aber immerhin verstdndlich wird als "Reflex, Zeichen,
Erscheinung oder Paravent eines anderen".137) Somit gelangt
er zu dem SchluB:

"Die unheilbare Negativitdt jeglicher Erkenntnist&dtigkeit
bewirkt somit, daB der Gedanke unabweisbar nach dem Mythos
greift, wenn er die Ganzheit der Welt zu benennen trachtet,
und wenn er ihn meidet, so nur i? bdsem Glauben oder in
der Illusion des Verstehens."138

Und auch bei dem Vergleich der sogenannten gereinigten,
objektiven Erfahrung mit dem Mythos sind beide wenigstens
als gleichwertig anzusehen:

"Wenn die gereinigte Erfahrung mit dem Mythos zusammenstdft,
erhebt sich ein Wert gegen den anderegg?ert, nicht aber
die Vernunft gegen den Aberglauben."1

Das zentrale menschliche Anliegen bleibt bei alledem aber
stets die Uberwindung der Gleichgiiltigkeit der Welt. Diese
fdllt in der "ungezdhmten Natur" leichter, weil dort noch ein
mythischer Aufbau erkennbar und vor allem glaubhaft ist. Da-
gegen vermdgen wir "in den Dingen, die wir uns dank der Jahr-
hunderte dramatischer Anstrengung untertan gemacht haben, kei-
ne mythische Organisation mehr zu entdecken noch ernsthaft an
sie zu glauben".14o) Nur der Mythos kann diese Gleichgliltig-
keit Uberwinden. So steht der moderne Mensch vor einer Alter-
native:

137

3 )- KOLAKOWSKI, l.c., p. Bo.
138) 1 .c., p. s1.

139y c., p. se.

140) _

l.c., p. 98.



-5Q-

"Entweder gelingt es uns, die Fremdheit der Dinge durch
ihre mythische Organisation zu Uberwinden, oder wir wer-
den diese Erfahrung vor uns verheimlichen in einem kom-
plexen System von Einrichtungen, die das Leben in der
Faktizitdt des Alltdglichen zerreiben."

Dabei erkennt Kolakowski jedoch durchaus die Gefahren
einer schrankenlosen Hingabe an den (irrationalen) Mythos:

"Der Mythos kann in vielerlei Hinsicht eine Bedrohung dar-
stellen. Erstens wegen seiner Tendenz zu schrankenloser
Expansion; (....) Er ist auch deshalb gefdhrlich, weil er
seine Teilhaber von der Verantwortung fir die eigene Situa-
tion befreien, das Verlangen nach Freiheit ausdérren las-
sen und deren Wert selbst in Frage stellen kann."

Dennoch ist der Mythos notwendig. Das beweist der Autor ab-
schlieBend noch von einem anderen Ansatz aus: Er stellt ném-
lich fest, daB sich der Mensch von allen anderen Lebewesen
vor allem auch dadurch unterscheide, daB er zu seinem eigenen
Objekt werden kann, das heiBt zur Teilung seines BewuBtseins
fdhig ist, welches zum Beobachter seiner selbst werden kann.
Daraus folgert Kolakowski nun:

"Weil der Mensch zum Objekt des eigenen BewuBtseins gewor-
den is¥ﬁ3yurde er fir sich selbst als Subjekt unverstdnd-
lich."

Das Problem, das sich nun vor Kolakowski auftut, ist fol-
des: Da mein BewuBtsein stdndig iber sich selbst hinausgreift,
sich selkbst relativiert, bendtige ich, um festen Grund unter
den FiBen zu haben, um mich geborgen, In-der-Welt zu fihlen,
den Mythos. Ist es nun aber méglich, um diese Notwendigkeit
und Niitzlichkeit des Mythos, um die Griinde seines Entstehens
rational Bescheid zu wissen und trotzdem an ihn zu glauben? -
- Kolakowski 10st diese scheinbare Antinomie auf, indem er
nochmals auf den mythischen Charakter des Begriffes "Wahrheit"
verweist. Da nun flir das logische Denken "wertende Optionen"

vonnéten sind, "lassen sich die Optionen, die in der mythischen

1ab_ KOLAKOWSKI, l.c., p. 104.

142)_ l.c., p. 132.

143)_ l.c., pp. 145s. - vgl. dazu Pirandellos Konzept des "vedersi vivere"



-51-

Lebensordnung aktiv sind, nicht als 'schlechtere', durch
Berufung auf dominierende, ilibergeordnete Werte diskriminie-
ren, die ein fakultatives Werturteil ilber diese beiden Wert-
sphdren erlauben wﬁrden".144) Somit ist der Mensch also gezwun-
gen, zwei Herren zu dienen, dem Mythos und dem Logos (wo-

bei der Logos ja selbst wieder mythisch fundiert ist), denn
mythische und logische Ordnung "eignen sich nicht zur Syn-

these“.145)

Es vermag ndmlich "keine rationale Argumentation
zwingende Griinde anzufiihren, die uns die eine oder andere
Ordnung eindeutig als Schatten bezeichnen lieBen, der die
andere, 'wahre' Wirklichkeit verdecke; keine erlaubt es zu
entscheiden, welche dieser beiden Ordnungen, die mythische
oder die phdnomenale, die reale Welt bilde und welche hinge-
gen eine Ausgeburt der Imagination sei".146)

Fassen wir also zusammen: Kolakowski untersucht zuerst die
Notwendigkeit des Mythos, die sich filir ihn aus dem Verlangen
nach Uberwindung der Gleichgliltigkeit der Welt und anderer-
seits aus der besonderen Situation des menschlichen BewuBt-
seins als Beobachter seiner selbst ergibt. Zudem weist er
nach, daB schon die Idee eines rein logischen, mythenfreien
BewuBtseins auf tdnernen FiiBen steht: Die rationale Logik ist
mythisch fundiert, und ihr Rohmaterial, die "objektive Erkennt-
nis"oder auch "reine Erfahrung” nur ein Wert (ein Mythos) un-
ter vielen. Andererseits fdllt es schwer, an den urspriingli-
chen Mythos zu glauben, wenn man einmal rational Griinde und
Notwendigkeit seines Entstehens erfaft hat. So mu8 der Mensch
also mit beiden, Mythos wie Logos, leben, nach Art eines Die-
ners zweier Herren, stdndig bestrebt, eine Synthese zustande
zu bringen, die nie gelingt:

1

44)- KOLAKOWSKI, l.c., p. 150.
145)- i.c., p. 167.

146) _

l.c., pp. 167s.



"Die Kultur lebt stets aus dem Wunsch nach endgiiltiger
Synthese ihrer zerstrittenen Bestandteile und aus der 14ty
organischen Unfdhigkeit, sich diese Synthese zu sichern." "’

Dieser Schwebezustand stellt also Kolakowskis L&sung fir
das Problem dar, das sich nach dem Sturz des Logos oder bes-
ser nach Aufdecken seines mythischen Fundamentes fir jeden
von uns ergibt, die wir von der Aufkldrung an im logischen
Denken und Mythenbeseitigen geschult sind. Pirandello hat hier
freilich einen ein wenig anderen We¢ beschritten - oder zu
beschreiten versucht. Und dem wollen wir uns nun, nach dieser
kleinen Einfiihrung in die Begriffswelt des Mythischen, end-

gliltig zuwenden.

Ubersetzung des spanischen Zitates von Seite 32:

"Aber man sagt, und vielleicht gar nicht so unbegriindeterweise, alle
diese grundlegenden Prinzipien der Neuzeit befdnden sich heute in
einer ernsten Krise. Tatsdchlich gibt es nicht eben wenig Motive fir
die Annahme, der europdische Mensch wirde seine Zelte auf diesem
Boden der Neuzeit, der ihn drei Jahrhunderte hindurch beherbergt hat,
abbrechen und zu einem neuen historischen Horizont aufbrechen, zu
einer neuen Art der Existenz. Das wiirde bedeuten: Der Boden der Neu-
zeit, der unter den FiBen Galileis beginnt endet unter den unseren.
Sie haben ihn bereits verlassen." (José ORTEGA Y GASSET,l.c., pp.2s.)

14
7)—KOLAKOWSKI, l.c., p. 169.



II. PIRANDELLO MYTHENSTURZER - FORT VOM MYTHOS




_54..

Nun ist es wohl endlich an der Zeit, jene Erkldrung zu
geben,; die ich bislang schuldig geblieben bin: die meiner
ein wenig seltsam klingenden Wortschdpfung "Mythenstirzer"
die Pirandello im Titel dieser Arbeit als Attribut verlienen
wurde. DaR Mythenstlirzer einer ist, der Mythen stilirzt, liegt
auf der Hand; aber was haben wir uns unter Mythen und unter
dem - bildlich gebrauchten - Prddikat "stlirzen" vorzustellen?
In die Problematik des Mythosbegriffes habe ich versucht,

im Zuge des ersten Abschnittes Einblick zu gewdhren. Von den
dort vertretenen vielfdltigen Mythosbegriffen wollen wir uns
flir den ersten Teil der Auseinandersetzung mit Pirandello
auf jenen allcemein gehaltenen Satz Allemanns beschrénken:

"Das Mythische hat es mit dem Heiligen, mit dem Géttlichen
zu tun. Nichterner ausgedrickt: mit den Instanzen, die das
ienschliche und Nur-Menschliche und Allzu-Menschliche
ibersteigen."

Ja, es will manchmal scheinen, als wdre selbst dieser Be-
griff noch zu ideal, als miBten wir uns noch mehr Barthes'
Konzept der Mythen des Alltags anndhern, die freilich, wie
ich im vorhergehenden Abschnitt aufzuzeigen versucht habe -
flir gewdhnlich nur vorilbergehende Aktualisierungen eines tra-
ditionellen, weit gefaBten Mythos darstellen; aber EEEEpdello
wendet _sich eben gerade auch gegen die vielen kleinen Regeln
des Alltags, die des loglschen Fundaments entbehren Alles,
was nicht loglsch -rational untermauert werden kann, ;ElﬁEm

Ter,’ beJnahe unw1llkur11>h ja oft gegen seinen WLllen, vom
Fodcst mythlsﬁher Verehrung oder wenlgstens rltueller Beacb-
rung, das ihm die Menschen, dle Gesellschaft, gebaut haben;

und zwar, indem er es so lange in Frage stellt bzw. dialek-
tisch betrachtet, bis er beim besten W111en nlcht meht daran

glauben kanii. Und so zerstdrt er nach und nach all die kleinen,

D]
- ALLEMANN, l.c., p. 7; siehe I.Abschnitt, Anm. 14.



_55_

notwendigen Mythen, die es uns mdglich machen, wenigstens

in unserer Einbildung festen ébééﬁ—ﬂhter den FiiBen. zu.

~ spiiren, uns weniésﬁéﬁéﬂvorzuéé;k;iﬂjlﬁif:hﬁﬁten eine Per-
sbnlichkeit. Im allgemeinen wird in der Kritik als Beispiel
flir diesen - von mir mythenstilirzerisch genannten - Drang
ein Ausschnitt aus der Novelle "Il professor Terremoto" zi-
tiert, in dem Pirandello ihn als siiditalienisch-siziliani-
schen Charakterzug darstellt:

"Sono cosi tormentosamente dialettici questi nostri bravi
confratelli meridionali. Affondano nel loro spasimo, a
scavarlo fino in fondo, la saetella di trapano del loro
raziocinio, e fru e fru e fru, non la smettono pili. Non
per una fredda esercitazione mentale, ma anzi al contrario,
per acquistare, pil profonda e intera, la coscienza del
loro dolore."

Diese Auffassung von Pirandellos selbstzerstdrerischem
"Ragionare"-Mechanismus, der sich selbst ausl®6st und nicht
mehr zu stoppen ist, als dem unwillkilirlichen Drang, s&mt-
liche Mythen zu stilirzen, auf denen die den Dichter umgebende
Gesellschaft aufbaut und die sie auch ihm oktroyieren will,
wird uns zur Erkldrung und Neubetrachtung vieler durch den
oftmaligen Gebrauch ein wenig abgeniitzter Formeln aus finf-
zig Jahren Pirandello-Kritik dienen: das AbreiBen der Masken
(maschere nude) f&dllt ebenso darunter wie das Ironisieren
des Rollenspiels, die Situation des "vedersi vivere", ja
§EEE§E”§§5;gpg§g£g§ggggg~12}ta—forma"—Dualismus und die so-

Shere Wirklichkeit derKange™ Uid hiochmals 61

genannte
T .
betont, daB damit nun keineswegs beabsichtigt wird, die ein-
zig richtige, neu entdeckte Betrachtungsweise dieser "Leit-
motive" von Pirandellos Dichtung anzugeben; es»soll\;gdigl;ch

die MSglichkeit einer anderen Sicht und Interpreta

und zur Diskussion gestellt werden.

2 "1l professor Terremoto" (in "L'uomo solo"), NA I, p. 608.



~56—

Zudem ist diese Betrachtungsweise auch nicht v&llig neu;
schon bei Filippo Puglisi findet sich ein &dhnlicher Ansatg,
wenn er zum Beispiel eine Reihe pirandellianischer Gestal-
ten vom kommunikativen Pier Gudrd bis zum von "silenzio"
umgebenen Tommasino Unzio (aus der Novelle "Canta l'episto-
la") peschreibt:

"....per cul si vedrebberc cadere a una a una rispettiva-
mente le credenze nei miti religiosi, nelle istituzioni
sociali, nella scienza, nelle relazioni umane, nella

voce della coscienza, ncll'arte,j?er arrivare all'ultimo

no2

a nn'immensa landa deserta....

ngelo Leone de Castris, einem der

Und sogar bei Ar
namhaftesten Pirandello-Kritiker der Gegenwart, finden wir
eine ganz eindeutige Formulierung in dieser Richtung. In
seinem Hauptwerk Uber unseren Autor, "Storia di Pirandello",
sagt er - freilich erst im "La rivoluzione di Pirandello" be-
titelten Anhang:

Pirandello"distrugge, unc a uno, i miti comodi, 9114)
allegri istituti dell'ottimismo piccolo-borghese."

ﬁreilich sind diese AuBerungen aus dem Kontext heraus
sichtlich eher als spitze Formulierungen denn als die wrrldu-
terung eines neuen Konzeptes der Pirandello-Darstellung ge-
dacht - eine Auseinandersetzung mit dem Begriff des Mythos
steht bei beiden aus; aus dem Zusammenhang l&Rt sich aber:
erschliefen, daB er auf Barthes'sche Alltagsmythen, allen-
falls noch auf gesellschaftliche Konventionen beschrénkt
bleiben soll. Wir jedoch wollen in der Folge einen Schritt
weitergehen.

In diesem ersten Abschnitt wird Pirandellos Weg unter dem
Aspekt "fort vom Mythos" betrachtet; er hat also die aus-
schlieflich mythenstiirzerische T&tigkeit zum Gegenstand und

wird daher der Jugend des Dichters besonders breiten Raum

)- Filippe PUGLISI, Pirandello < la sua lingua, Belogna 1962, p. 173,

4 4
)— Arcangelc LEONE DE CASTRIS, Storia di Pirandello, Bari 1975 (1.Auf-
lage 1962, erweiterte Auflage 197!1), p. 213.



-57-

einrdumen. Damit soll nun keineswegs der epochenweisen Be-
trachtung seiner Werke (etwa nach einem Schema Verismus -

- Relativismus (Pirandellismus) - Surrealismus) das Wort ge-

redet werden; gerade bei Pirandello ist von den ersten Wer-
ken an in nucleo sein gesamtes Gedankengebdude angelegt.

Und auch das Mythenstilirzen bleibt keineswegs auf die ersten
Versuche beschrénkt, sodaB man etwa von einer "Sturm und
Drang"-Periode des Autors sprechen kénnte, auf die dann eine
harmonische Klassik nebst vorbehaltloser Akzeptierung der
alten Mythen folgen wUrde;S) im Gegenteil, auch Pirandellos
letztes, unvollendetes Drama, die "Giganti della montagna”
stellen, wie schon Michele F. Sciacca andeuteté) einen Ver-
such der Abrechnung mit einem Mythos dar. Das Besondere der
ersten Werke (wobei sich dieses "erste" bis weit in die
20er-Jahre unseres Jahrhunderts hinein erstreckt, also in
eine Zeit, da Pirandello ldngst auf dem Hohepunkt seines
Ruhms und Schaffens stand) liegt darin, daB Pirandello dort
die bestehenden Mythen stiirzt, ohne etwas an ihre Stelle
setzen zu kdnnen, sieht man von einigen voriibergehenden Un-
terschlipfen ab, die ich - nach einem Ausdruck in einem Brief
Pirandellos an seine Schwester - "Schneckenh&duser" genannt
habe. Aber auch diese Schneckenhduser zerstdrt sich unser
Autor nach kurzer Zeit wieder. Was bleibt, ist tiefes Dunkel
(bujo pesto). Zu Pirandellos Verteidigung gegeniiber dem Vor-
wurf eines verantwortungslosen Nihilismus muB gesagt werden,
daB schon der 19jdhrige sich der tragischen Folgen bewuBt ist,
er kann nur einfach nicht anders handeln, sein logisch-ana-

lytisches Denken 1dB8t sich nicht ausschalten. BloB hat der

3)

- so kénnte man etwa die weit verbreitete Beurteilung der "miti" betitel-
ten letzten Dramen als cinen Versuch der liinwendung zum bositiven, -Kon-
struktiven deuten (z.B. bei: Corrado ALVARO, Prefazione alle Novelle per
un anno, in: NA I, pp. 21; Franca ANGFLINI FRAJESE, Luigi Pirandello, in:
ed. Carlo MUSCETTA, Letteratura italiana, Storia e testi, Vol.IX/1: Il
Novecento. Dal decadentismo alla crisi dei modelli, Bari 1976, p.363; Etto-
re MAZZALI, Pirandello, Firenze 1973, p.19 u.v.a.

& Michele F. SCIACCA, I giganti della montagna, Stresa 1973.(Spater auch

im Sammelband: "L'estetismo. Kierkegaard. Pirandello", Milano 1974).



-58-

junge Pirandello angesichts dieses Dunkels nicht viel
mehr als seine Verzweiflung anzubieten;der alte Schrift-
steller hingegen findet - wieder im Bereich des Mythos - eine
Art Lebensinhalt. Aber auch dieser ist von Anfang an implizit
in seinen Schriften enthalten, wie wir im vierten Abschnitt
dieser Arbeit, "hin zum Mythos", noch genauer sehen werden.
Flir den Augenblick freilich wird uns das kompromiBlose
Mythenstlirzen des jungen Pirandello beschédftigen, das ihn im-
mer wieder mit dem trostlosen Dunkel volliger Ungebundenheit
konfrontiert - dem einzigen Uberrest des Begriffes vom Abso-
luten: ’

"Mi fa bensi meraviglia che si chiami Dio quel che nel
fondo é bujo pesto" 7),

schreibt er in "Arte e coscienza d'oggi", einem 1893 verdf-
fentlichten Kurzessay. Das Bild der totalen Freiheit, dle den

- et B

radikal verelnsamten Menschen schutzlos der Dunkelhelt dem

“Nichts gegenuberstellt L ruckt Plrandello in dle Nahe der

Ex1stgg§;gi_sten,“m%waZW. vor denen er ein groﬁes Stiick

_Weges - weg von allen haltenden, bergenden Mythen - elnher—
geht. Wir werden daher in diesem Abschnitt auch hie und da

den Ideen Franz Rauhuts begegnen, dessen gewissenhafte Aus-
einandersetzung mit dem frilhen Pirandello den Untertitel

"Das Werden eines existentiellen Geistes" trégt.g) Allerdings
hat auch Rauhut sich liberhaupt nicht mit dem Aspekt des Mythi-
schen beschdftigt, sodaB eine Neubehandlung des Themenkreises
Pirandello und der Existentialismus unter Berlicksichtigung

dieses Aspektes keineswegs liberfliissig erscheint.

7)- "Arte e coscienza d'oggi", in: SPSV, p. 893.

8 .
. Franz RAUHUT, Der junge Pirandello oder das Werden eines existen-
tiellen Geistes. Minchen (Beck), 1964.



-59-

2.1. PIRANDELLO FALLT DIE WEISSEN STATUEN.

"Nietzsche diceva che i Greci alzavano bianche statue
contro il nero abisso, ger nasconderlo. Io le scrollo
invece, per rivelarlo." )

Diesen Ausspruch, der so signifikant flr ein jugendlich-
-frohliches Mythenstlirzen um jeden Preis scheint, tut gerade
der alte Pirandello wé&hrend eines Interviews in seinem Todes-
jahr 1936 - ein Beweis mehr, daB die hier verwendeten "Etap-

pen" oder "Abschnitte" ganz und gar nicht auf fein s&uberlich
abzugrenzende, genau entsprechende Lebensabschnitte zu iiber-
tragen sind, sondern Elemente derselben geistigen Operation
darstellen, die der junge Pirandello meist etwas weniger voll-
stdndig, der alte filir gewShnlich ein biBchen konsequenter
ausfihrt.

Den Nietzsche-Satz, der dem Zitat 2zu Grunde liegen soll,
konnte ich nicht auvffinden; man wird hier wohl die Mdglich-
keit eines "ungefdhren Zitats" in Betracht ziehen missen, in
dem Pirandello selbst die Eindriicke seiner Lektilire zusammen-
fagt. Wie dem auch sei, wenigstens in einer - prdsumptiven -
Pirandello-Interpretation des Satzes sollte die Verbindung
weiBe Statuen - Mythen naheliegen, und das nicht bloB8 deshalb,
weil griechische Statuen sehr hdufig mythologische Gestalten
abbilden; auch zwischen dem hierbei enthiillten schwarzen Ab-
grund und dem schon fast zum Klischeebild gewordenen schwar-
zen Schlund totaler Bindungslosigkeit in der Existenzphilo-
sophie lassen sich unschwer Parallelen ziehen. Wir haben also
in diesem immer wieder (wenngleich meist kommentarlos) zi-
tierten Ausspruch Pirandellos sozusagen im Kern auch schon

sein mythenstilirzerisches Programm entdeckt.

)- zitiert nach einem Pirandello-Interview in dem Artikel "Introduzione
a Pirandello von Giovanni CAVACCHIOLI, enthalten in der Zeitschrift
"Termini", Oktober 1936, Fiume, pp. 22-23. - vgl. auch \bschnitt I,

Anm. 135/p.48.



..60_

Freilich beruht dieses Programm auf einem alles andere
als leicht nachzuvollziehenden Gedankenansatz. WeiBe Statuen
wirken nun eben einmal beruhigender als ein schwarzer Abgrund,
und es ist - die Pirandello oft vorgeworfene nihilistische
Zerstdrungswut ausgenommen - gar kein Grund dafiir zu erkennen,
daB man sich und seine Leser einer beruhigenden Illusion zu
Gunsten einer erschreckenden Wirklichkeit berauben sollte.
Aber Pirandello ist eben, nachdem er einmal damit begonnen
hat, zum "Mythenstirzen malgré lui" verurteilt, die Logik,
jene "macchinetta infernale", jene "pompa di veleno"jo, hat
sich selbststdndig gemacht, vor ihren Augen kann nichts Hei-
liges, Mythisches, ernsthaft Sakrosanktes mehr bestehen. Ein
biBchen erinnert diese Situation an die Schilderung der Schwie-
rigkeiten des armen Perazzetti im Umgang mit seinen Mitmen-
schen (aus der Novelle "Non € una cosa seria"):

"Aveva una fantasia mobilissima e quanto mai capricciosa,

la guale, alla vista della gente, si sbizzariva a destar-

gli dentro, senza ch'egli lo volesse, le pill stravaganti
immagini e guizzi di comicissimi aspetti inesprimibili;

a scoprirgli d'un subito certe strane, riposte analogie,

a rappresentargli improvvisamente certi contrasti cosi )
grotteschi e buffi, che la risata ¢li scattava irrefrenabile."

Was hier als "avvertimento del contrario" (um bei der pi-
randellianisch-humoristischen Terminologie zu bleiben}zéu Ta-
ge tritt, in ein selbstzerstdrerisches Lachen mindet und in
der Novelle, ausschlieBlich unter dem Aspekt der aaraus re-
sultierenden Verhinderung einer dauerhaften Liebesbeziehung
betrachtet, der komisch-paradoxen Pointe zustrebt (der Held
heiratet, um sich vor weiteren unbedachten Heiratsverspre-

chen zu schiitzen), treibt den erst 19jdhrigen Pirandello zur

10 so bezeichnet u.a. in "L'umorismo”, SPSV, p. 15C.
1)

12 Pirandello unterscheidet in seinem Essay "L'umorismo" bekanntlich
zwischen blofem "avvertimento del contrario", das er als "comico" be-
zeichnet (eine kalte Spdtterhaltung) und dem humoristischen "sentimento
del contrario} das ein Verstehen, ja fast ein Mitleiden einschlieBt.

“Non & una cosa seria" (in "La giara"), N II, p. 2€7.



Verzwelf lung und fast in den Selbstmord: Die Rede ist

von der Aufldsung aller (mythischen) Ideale im Sdurebad von
Vernunft und Logik. Die Briefe des 19jdhrigen, deren hohe
Bedeutung filir die Xenntnis von Pirandellos seelischer Situa-
tion Frarz Rauhut unterstrichen hat, sprechen hier eine
deutliche Sprache. So heifBt es etwa in einem Brief vom

31. Oktober 1886 aus Palermo, wo der Autor seine Studien be-
gann, an die Schwester Lina:

"Senti:

a te io mi fido tutto, tu mi comprendi a bastanza, e perd
non credere che la mia infelicitd stia sulle nuvole, e
ch'io vada per la via delle rose... Non crederlo: mi giu-
dicherai male. La meditazione é l'abisso nero, popolatc
di foschi fantasmi, custodito dallo sconforto disperato.
Un raggio di sole non vi penetra mai, e il desiderio di
averlo ti sprofonda sempre nelle tenebre dense... E una
sete inestinguibile, un furore ostinato; ma il ne.o t'ab-
bevera, la immensitd silenziosa t'agghiaccia. i3

Um dieses konsequente Mythenstiirzen, dem eine zur Ver-
zweiflung neigende Desillusion beinahe zwangsl&dufig folgt,
besser verstehen zu k&nnen, wollen wir uns ein wenig mit
Pirandellos Kindheit und seinem frithen Kontakt zu Mythen be-
schdftigen, zu jenen ihn umgebenden Mythen, die er dann als

hohle Ideale entlarvt.14)

13)_ zitiert nach der Zeitschrift TERzO PROGRAMMA, Rom, 3/1961: Luigi

Pirandello, Lettere ai familiari, con una introduzione di Sandro D'Amico.
14) - . . . . . .

Flir eine ausfihrlicher:. Tnformation {ber Pirandellos Leben, das hier
nur in senr bruchstlckhiaft Ap!gu;uuccﬁ behandelt werden kann, sci auf
Nardellis"authentische" ({(z. ammerarboit mit Pirandelle selbst
erstellte) Biographie (Fedor {ARDELLI, L'uomo segrute: Vita e croci

di Luici Pirandello, Verona viflage neubearbeitet untor dem
Titel: Vita segreta di irande , lvni), auf daie umfangroicine kri-
tische Monographie Caspare g renare TUDICE, Luigi Pirandello,
Torino 1903) sowie auf die hloqraph1s'}-J Ve lie in Raunuts boreits zi-

tierten Wert (Rauhut geht in scinem nos
nau auf die Bonner Studienzeit oo,

Gber das Leben bosonder o geo-




-62-

2.1.1. Die hohlen Ideale (Die weifien Statuen).

Pirandello wurde am 28. Juni 1867 in Girgenti, dem heu-
tigen Agrigento, auf Sizilien geboren. Er verbrachte die ersten
zwanzig Jahre seines Lebens auf der Insel. Diese Tatsache ist
flir sein Verh&dltnis zum Mythos keineswegs ohne Bedeutung: in
der wirtschaftlich und politisch riickstédndigen sizilianischen
Landbev&lkerung hat sich der Mythos viel l&nger lebendig er-
halten.

Das beruht nun freilich zum GroBRteil auf der historisch-
-geographischen Situation. Am stdrksten grédzisiert im Alter-
tum, am stdrksten arabisiert im Mittelalter, ist Sizilien un-
ter dem Staufer Friedrich II. der bestorganisierte, modernste
Staat Italiens, ja, Europas. Freilich &ndern sich die staat-
lichen Strukturen von diesem Augenblick an beinahe Uberhaupt
nicht mehr, sodaB sich die Insel auch zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts noch mit den Institutionen des 13. behelfen muB.
Auch wirtschaftlich hinkt Sizilien dem Norden Italiens weit
nach. Industrie gibt es zur Zeit von Pirandellos Jugend prak-
tisch keine, das Stilick Land ist immer noch Lebensspender und

15), und die Schwefelproduktion und -verschiffung

héchstes Gut
geht unter den von Pirandello hé&ufig beschriebene36£rimitiven
Verh&dltnissen vor sich. Die Enge, die Abgeschlossenheit,

die Entstehen und Aufrechterhalten des Mythos (hier nun auch
im Sinne von Mythe, also "Fabel!, zu verstehen) beglinstigen,
sind also sicherlich;gegeben. Dazu tritt auch ein nicht zu
unterschdtzender oriéntaiisch-arabischer EinfluB; der Geist

der Mdrchenerzidhler des Morgenlandes spricht aus vielen volks-

15 vgl. dazu die Novelle (NA II) bzw. das epische Gedicht "Padron Dio"
(in"Zampogna", SPSV, pp. 597-598) oder die Novelle "Il fumo" (NA I) -
siehe dazu vor allem Abschnitt 3.1. der vorliegenden Untersuchung.

16) _ etwa in der Novelle "Lontano", NA I, pp. 800-842.



-63-

tiimlichen F&dllen von Aberglauben und Volkserzdhlungen, von

denen Pirandello einige in seine Novellen aufnimmt. Nicht
umsonst sagt der &dgyptische Literat Mohamed Ismail Mohamed

tiber Pirandellos Novelle (und Einakter) "La giara":

"Se questa commedia fosse rappresentata in un teatro del-
1'Oriente per un pubblico arabo, e non fosse menzionato
1'autore, se questi caratteristici personaggi del Piran-
dello si chiamassero ad esempio Hasan, Amm Ahmad ed Ali,
nessuno fra i presenti nella sala si accorgerebbe della
vera paternita del lavoro."!7)

Der gleiche orientalische EinfluB kommt wohl auch in dem
verbreiteten Geisterglauben zum Ausdruck, der bei Pirandello
in verschiedenen Novellen ("La casa del Granella", "Lo storno
e l'Angelo Centuno", "Il Corvo di Mizzaro", "Chi fu?" und
vielen anderen), in der "Favole del figlio cambiato", den
"Giganti della montagna", etc. seinen Niederschlag findet.

Das hat Pirandello geprédgt - er beschdftigt sich auch mit

der okkultistischen Fachliteratur seiner Zeit. Einen Beweis
hiefir k&nnen wir wohl in der langen Liste einschlédgiger
Werke in Anselmo Palearis Bibliothek sehen.18) Jedoch darf

man dieses Interesse nicht fehlinterpretieren: Im "Fu Mattia
Pascal" demaskiert Pirandello in sarkastischer Weise die Akti-
vitédten des Geistes Max wédhrend einer spiritistischen Sitzung
bei Paleari als durchaus zweckorientierte Handlungen des
Mediums beziehungsweise des Schwiegersohns Papiano und zeigt
somit deutlich ironische Distanz.19) Andererseits 1l&dB8t er

in vielen Erzdhlungen immer wieder den spiritistischen Mythos
iber die Vernunft triumphieren. Noch einer logischen Erkl&rung
im weitesten Sinne zugédnglich wdre ja die Novelle "Il corvo

di Mizzaro", v6llig unerkl&drbar bleiben jedoch zum Beispiel

17
). Mohamed Ismail MOFAMEL, Pirandello visto da uno scrittore egiziano,

in: ATTI del congresso internazionale di studi pirandelliani (Venezia 1961),
Firenze 1967, p. 211.

18)_ vgl. "Il fu Mattia Pascal”, TR I, p. 435.

19
' l.c., Kapitel "Le prodezze di Max, pp. 497 - 509.



"Dal naso al cielo” und "Chi fu?", wenn man die Existenz
okkulter Phédnomene ausschliefen will.

In der erstgenannten Novelle werden nacheinander =~wei
Cdste eines Hctels in den Bergen von seltsamen Geisterer-
scheinungen erschreckt: Sie horen mitten im Wald aus einer
leeren, halb verfallenen Kirche Orgelmusik, ein Mddchen sieht
sogar eine Prozession von Mdnchen mit brennenden Kerzen. Der
Hotelbesitzer, der fiirchtet, seine Cdste kdnnten aus Furcht
abreisen, ist daher sehr erfreut, als Senator Reda, ein alter,
pensionierter Wissenschaftler und lUberzeugter Positivist, sich
allein in den Wald aufmacht, um die furchtsamen Gespenster-
seher durch sein Beispiel zu keschédmen, wdhrend gleichzeitig
einer der beiden von den Erscheinungen betroffenen Cdste, Redas
ehemaliger Schiiler Professor Vernoni, die Existenz von "spiriti"
verteidigt, mit beinahe denselkcn Worten, wie sie spdter Cotro-
ne in den "Giganti della montagna" verwenden wird:ZO)

"Vivono, vivono su la terra di vita naturale, naturali.sima

al pari della nostra, altri esseri, di cui noi nello stato
normale non possiamo avere, per difetto nostro, percezione;

ma che si rivelano a volte, in certe condizioni anormali,

e ci riempiono di sgomentc; esseri sovrumani, nel senso

che sono oltre la nostra povera umanitd, ma naturali anch'essi,
naturalissimi, soggetti ad altre leggi che noi ignoriamo, o
meglic,che la nostra coscienza ignora, ma a cui forse inconscia-
mente obbediamo anche noi: abitanti della terra non umani,
essenze elementari, spiriti della natura di tutti i generi,

che vivono in mezzo a noi, e nelle rocce, e nei boschi, e
nell'aria, e nell'acqua, e nel fuoco, invisibili, mna che
tuttavia riescono talvolta a materializzarsi."Z!

Tats&chlich scheint Pirandello selbst diesmal auch auf Seite
der "spiriti",wicer die Lecgik,zu stehien: Als cer alte Senatcr
kis zum Akend nicht zuriickgekehrt ist, machien sich die andercu
CGiste mit Tackeln aul, ihn zu suchen. Sie finden ihn erst am

-

darauffolecenden Morgen, und nur seinen Kirper:

I vgl. "I giganti della montagna", MN II, pp. 1361/1362.

"Dal naso al cielo", NA I, pp. 1254/1255.



-65-

"La, proprio sotto ai primi ippocastani, a una cinquantina
di passi dal Conventino, giaceva il cadavere del senatcre
Romualdo Reda, piccolo piccolo, disteso supino, senz'alcuna
traccia di violenza addosso, anzi come se qualcuno 1l'avesse
composto nel sonno eterno, coi piedi giunti, i braccini
distesi lungo la minuscula persona.

Rimasero tutti basiti a mirarlo.

Dall'alto delle corone di quegli ippocdstani pendeva un
esilissimo filo di ragno,che s'era fissato su la punta cel
naso del piccolo senatore. Di quel filo non si vedeva la
fine. E dal naso del piccolo senatore un ragnetto gquasi in-
visibile, che sembrava uscito di tra i peluzzi delle narici,
viaggiava ignaro, sl s, per quel filo che pareva si perdesse
nel cielo."22)

S s : 23
Freilich stammt "Dal naso al cielo" aus dem Jahr 1907 ),
ist also vermutlich erst nach dem "Fu Mattia Pascal" mit sei-
nen okkultistischen Erfahrungen entstanden. Die zweite No-
velle, "Chi fu?", in der die Parteinahme filir das Okkulte min-
destens ebenso deutlich scheint, ist jedoch bereits 1396
erstmals verdffentlicht worden.24) In dieser Novelle trifft
der Ich-Erzdhler den toten Vater seiner ehemaligen Verlobten,
Jacopo Sturzi, vor einem Wirtshaus. Dieser erkldrt sein Ver-
weilen unter den Lebenden auf hdchst vergnligliche Weise:

"C'é chi muore maturo per un'altra vita, e chi no. Quegli
muore e non torna pili,, perché ha saputc trovar la sua via;
questi invece torna, perché& non ha saputo trovarla; e na-
turalmente la cerca giusto dove l'ha perduta. Io, per esem-
pio, qui, all'osteria. Ma che credi? E una condanna. Levo,
ed é come se non bevessi, e pil bevo, e pil ho sete."25)

Dann teilt er dem Erz&hler mit, daf die neue Hure, zu der die-
ser <~ben unterwegs war, keine andere als seine Tochter, eben
jene Ex-Verlobte ist, die nun von ihrer Mutter zu diesem Ge-
schdft miBbraucht wird. Die beiden machen sich auf, um die

Mutter zu bestrafen und die Schmach zu tilgen. Und somit

22 )

)- l.c., p. 1258. - bezlglich des Spinnenfadens und der Spinne sei auf die
vielen mythischen Symbole der den Kérper verlassenden Seele hingewiesen
(vgl. végel,Schmetterlinge aut Wandmalereien in den &dgyptischen Grabkammern)

23) _
24) _
25)

Erstdruck in "Il Marzocco", 7. April 1907.
in "Roma di Roma", 27./28.Juni 1896.

"Chi fu?", in Appendice, NA II, p. 1074.



_66_

schlieBt die Verteidigungsrede des Erzihlers, der offen-
sichtlich des Mordes beschuldigt wird:

"Oh, fu lui, ternc a giurarlo, fu lui, Jacopo Sturzi!...
Lui, lui strangold quella strega che si spacciava per zia...
Se non l'avesse fatto lui, perd, l'avrei fatto io. Ma l'ha
strozzata lui, perché ne aveva piQ ragione di me. "26)

Um das Bild des mythischen Klimas von Pirandellos Jugend
abzurunden, sollte uns nur noch interessieren, wie er ur-
spriinglich mit diesem mythischen Geisterglauben in Berih-
rung gekommen ist: Giudice zufolge hat der junge Luigi den
volkstimlichen Aberglauben an "spiriti" und "Donne", die
Kinder rauben, von einer alten Dienerin, Maria Stella bezo-
gen:

"Pirandello imparé piccino da lei anche a credere negli
spiriti."

Maria Stella soll auBerdem in dem areligi8sen Haus des
antiklerikalen Garibaldiners Stefano Pirandello dem Knaben
ihre "propensioni cattolico-mistiche da contadina" mitgeteilt
haben, ja sie fihlte sich, wie Giudice es ausdrickt, "confu-
samente come una missionaria".za) Und so baut sich der zweite
grofe Mythos von Pirandellos Jugend auf: der Mythos der Reli-
gion.

Von der kindlichen Religiositdt Pirandellos zeugt der fol-
gende kleine Vierzeiler, der sich im "Taccuino di Coazze"findet:

"E dentro me tuttora

quel timido bambino

che per recarsi in chiesa ogni mattina
si levava a buon'ora."29)

Wie dieser im Kind lebendige Mythos der Religion schlieflich,

26)
- "Chi fu?", l.c., p. 1077.
21 _ Grupick, l.c., p. 23.
28)— l.c., p. 22.
29)- SPSV, p.1245. - "Taccuino di Coazze ist ein Notizheftchen mit Auf-

zeichnungen aus einer Sommerfrische in Coazze (1901) sowie einem Aufenthalt
in Montepulciano (1903). Erstverdffentlichung auszugsweise in "Nuova
Antologia" (1.1.1934), spater auch noch in anderen Zeitschriften. Heute

in SPSV, pp. 1237 - 1246.



-67-

zum Teil durch &duBere Umstédnde, gestirzt wird, berichtet
Pirandello in seiner - nach Nardellis Aussage - autobio-
graphischen Novelle "La Madonnina": Dort kommt der kleine
Guiduccio Greli, Sohn eines antiklerikalen Garibaldiners,
mit der Kirche dadurch in Kontakt, daBd er der Taufpate der
neuen Kirchenglocken wird, die sein Vater stiften mu3te
(er hatte die alten herausgeschossen, weil ihn ihr Klang
stdrte). Von diesem Augenblick an ist er von einem beinahe
fanatischen Glauben beseelt, l1&8t sich jeden Tag von einer
alten Dienerin zur Friihmesse fiihren und gerne danach noch
vom Pfarrer, Padre Fiorica, die biblischen Geschichten er-
zdhlen. Aber trotz seiner Begeisterung setzt der kritische
Verstand des Knaben nicht aus, beinahe unwillkirlich muf
exr Widerspriiche in den Worten des Geistlichen aufdecken,
der davon freilich nichts merkt:

"Avrebbe potuto notare, santo Dio, una cert'ombra che

di tratto in tratto passava sul volto del fanciullo e gli
faceva corrugare un po' le ciglia. Quell'ombra, quel cor-
rugamento di ciglia erano provocati dalla bonaria indul-
genza con cui egli velava e assolveva certi fatti della
storia sacra; bonaria indulgenza che turbava profondamente
l'anima risentita del fanciullo gid forse messa in difgé?enza
a casa e fors'anche derisa dal padre e dalle sorelle."

Und so kommt es schlieBlich zum Eclat, als Padre Fiorica -
menschlich durchaus verstédndlich - bei der Verlosung einer
wdchsernen Madonnenstatue auf dem von ihm gezogenen Los den
Namen seines Lieblings Guiduccio Greli liest, obschon dieser
all sein zum Loskauf bestimmtes Geld an arme Kinder verschenkt
hat und somit gar kein Los seinen Namen tragen kann. In der
Folge muB8 Padre Fiorica, der sogar gehofft hatte: "Chi sa che
quella Madonnina, entrando con tanta festa in casa Greli,
non avesse poi il potere di conciliare con la chiesa tutta
la famiglia!", auch noch auf den letzten Greli verzichten:

“E d'allora in poi, il ?adre beneficiale Fiorica non vide
pil Guiduccio Greli."31

30)

3 1.c., pp. 781 bzw. 782.

- "La Madonnina" (in "La mosca"), NA I, p. 780.



-68-

Es scheint mir hier nun wesentlich, da3 wir nicht in den
Fehler vieler allzu psychologistischer Pirandello-Interpre-
ten verfallen, dieses Erlebnis - ob es nun in der Realitédt
genauso stattgefunden hat oder nicht - als Kindheitstrauma
in ausschlieBlicher Weise fiir den Sturz des religidsen Mythos
bei Pirandello verantwortlich zu machen. Nein, ein "raginatore",
wie es Pirandello von allem Anfang an war (siehe den zitier-
ten Brief) konnte unmdglich in jenem naiven, ihm von der al-
ten Dienerin vermittelten,Kinderglauben verharren. Das eigent-
lich Entscheidende in der Novelle ist ja wohl auch nicht das
menschliche Versagen des Pfarrers, sondern das schon vorher
erfolgte kritische Stirnrunzeln des Knaben, der bereits be-
ginnt, auf logischem Wege die Widerspriiche in den mythischen
Geschichten der Bibel nachzuweisen (wobei der Begriff des
"Widerspruchs" sich selbstverstdndlich erst aus der logisch-
-rationalen Betrachtungsweise ergibt, wie sie dem Menschen
der Neuzeit zu eigen ist).

Tatsdchlich gibt sich Pirandello ja auch nicht damit zu-
frieden, die Religion aus dieser menschlichen Enttduschung
heraus aus seiner Gedankenwelt einfach auszuschlieBen, wie
man das vielleicht dem ein wenig pathetischen SchluB des Ge-
dichtes "Primo rintocco" (Erstverdffentlichung 1902) entneh-
men konnte:

"O donne avvolte negli scialli neri,
che andate in fretta alla chiesuola pia,
attossicato da negri pensieri 32)
é morto il bimbo che con voi venia."

In "Pasqua di Gea" ndmlich findet sich ein geradezu k&mpferi-
scher Aufruf wider die Religion, der er den heidnisch-mythi-
schen Kult der Terra Madre entgegenstellt:

32 . . . X
). "Primo rintocco", in: Poesie varie, SPSV, p. 825.



-69-

"Lascia il rosario e il velo
e il libro de la prece (....)
Oggi l'altar vermiglio,
che ad esaltar la morte
sorge, e a cruciare i vivi,
vuota come la fede
che si professa in lei,
la fredda chiesa vede;(....)
0Odi tu, gramo Figlio
d'un opprimente Sorte,
per cui tutto é peccato;

Tu, martire legato
a la tua stessa croce,
sangue grondante a rivi;
odi la viva voce
de la risorta Terra
tutta di fior vestita,
la voce de 1'amore,
la formidabil voce
de l'universal vita?"

33)

In spdteren Jahren wird diese Ablehnung der Religion
wieder ein wenig abgeschwdcht; vor allem darf man nicht ver-
gessen, daB sie vor allem der korrumpierten Kirche gilt, in
der Pirandello zudem noch - im Erbe des vaterlichen Gari-
baldinismus - den Vaterlandsfeind sieht. Im Gegensatz dazu
zeigt er aber Verstdndnis gerade fiir die mythisch-abercl&auvbi-
sche Religiositdt der naiven LandbevSlkerung Siziliens, die
er um ihren unerschiitterlichen Glauben beneidet, wie das etwa
in der Novelle "La fede" oder in dem Gedicht "Che fai?", dem
5. Teilstlick von "Tenui luci improvvise" (Erstdruck 1902) zum
Ausdruck kommt, das mit den Worten endet:

"....Che fai,
anima sconsolata? 34)
Lagrime amare ha chi pregar non sa."
33) _ "Pasqua di Gea", V, SPSV, pp. 510/511. - In diesem Zusammenhang

erscheint auch ein biographisches Datum nicht bedeutungslos: "Pasqua di

Gea" ist bekanntlich 1890 in Bonn entstanden. Bei der Inskription an der
dortigen Universitdt soll Pirandello auf die Frage nach seinem Glaubens-
bekenntnis "Schreiben Sie Null!" geantwortet haben. (vgl. RAUHUT, l.c.,

p. 31, NARDELLI, l.c., p. 114)

) _ in "Poesie varie", SPSV, p. 837.



_70—

Gerade mit diesem Aspekt des Religionsverstédndnisses
bei Pirandello und mit seinem Entwurf einer Gegenkonzeption
zur offiziellen christlichen Religion wollen wir uns im III.
Teil dieser Untersuchung, anl&dBlich der Besprechung des "mito
religioso" ("Lazzaro") auseinandersetzen.

Der vielleicht bestimmendste Mythos von Pirandellos Jugend
ist aber der bereits angesprochene Garibaldi-Mythos des Ri-
sorgimento. Pirandellos Eltern haben sozusagen unter diesem

35)Der Vater der Mutter, Giovanni

Zeichen zu einander gefunden.
Ricci-Gramitti, hatte nach dem miBglickten Aufstand von 1848
nach Malta fliehen miissen. Diese Flucht taucht in den ver-
schiedensten Werken unseres Autors auf - unter anderem in den
Romanen "I vecchi e i giovani", den Novellen "Collogui coi
personaggi", "Lontano", etc. oder dem Gedicht "Pier Gudrd".
Nach der Rickkehr der Familie zdhlte diese weiterhin zu den
Hauptverschworern gegen die Bourbonen und fiir die italienische
Einheit. Der Bruder der Mutter, Rocco, lernte im Heer Gari-
baldis Stefano Pirandello kennen, der nach der Riickkehr aus
dem Krieg um die Hand von Roccos schon 28j&dhriger, nicht eben
sehr hiibscher Schwester anhdlt. Stefano Landi, Pirandellos
Sohn, meint dazu:

"Fu un matrimonio patriotico. (...) Bei giorni di fervore:
tutte le forze sane, tutti i credenti dovevano riunirsi

' X ' X ) 36)
nell'opera sacra di fare l'Italia, e poi farla grande.

Die - noch im Bericht des Enkels enthaltenen - Reizwdrter
"forze sane", "credenti", "opera sacra","farla grande"vermdgen
uns vielleicht einen Eindruck des mythischen Klimas zu ver-
mitteln, das dieses Thema im Hause Pirandello umgab. Ubrigens
gibt unser Autor diesen mythischen Glauben in einer Passage

seines "Umorismo" selbst zu:

.
35) Die nachfolgenden Fakten entstammen GIUDICE, l.c., pp. 1 - 15.

36) in: “Giornale di Sicilia", 11./12. September 1915.



-71-

"E tutti noi, del resto, anche privi della beata innocenza
popolare, non abbiamo forse di Garibaldi, la cui vita fu

e volle essere una vera creazione in tutto, fin nel modo

di vestirsi, fuori e sopra le conoscenze d'ogni realta
contingente, noi tutti, dico, non abbiamo di Garibaldi un
sentimento leggendario, epico, che si offende se minimamente
un tratto discordante si voglia metter in luce, gg)documento
storico tenti in qualche punto di diminuircelo?"

Auch Franca Angelini Frajese spricht - in Bezug auf die
wdhrend des ersten Weltkriegs entstandenen Novellen - von ei-
nem "risorgimentalismo storico affatto mitico, legato al ri-
cordo degli insegnamenti materni, un rifiuto altrettanto mi-
tico del presente perché estraneo alla specificitd italiana,

provinciale e paesana...."38)

Tatsdchlich war dieser Mythos

so tief verwurzelt, daB8 es auch Pirandellos kritischem
"Ragionatore"-Geist nie gelungen ist, ihn v6llig auszureiBen.
Zwar tritt der Autor in "I vecchi e i giovani" auch dem bour-
bonisch gesinnten Firsten Ippolito Laurentano durchaus tole-
rant gegeniiber, zwar finden sich in einigen Novellen (Berecche,
Cronaca di Marco Leccio, Quando si comprende, etc.) durchaus
auch Ansédtze zu einer Abrechnung mit dem Mythos des patrio-
tischen Krieges; aber zugleich leitet dieser Mythos Pirandello
auch zu vielen der HaBtiraden an, die in seinem ansonsten um
groBtmégliches Verstdndnis jeder einzelnen Gestalt bemiihten
Werk wie Fremdkdrper wirken (man denke nur an die - einem
garibaldinischen Antiklerikalismus entspringende - gegen die

X )
Padri Liquorini in den "Cronache di Montelusa"39

), und er be-
gleitet ihn sein ganzes Leben hindurch - wie der blutige Stie-
fel Garibaldis, den er von seinem Onkel geerbt und zeitlebens
wie eine Reliquie gehiitet hat, ehe er sich endlich entschlo8,

ihn der romischen Gemeindeverwaltung zu stiften.4o) Und man

3 _ "L'umorismo", SPSV, pp. 64/65.

38 ; . .

)— Franca ANGELINI FRAJESE, "Serafino Gubbio, la tigre e la vocazione
teatrale di Luigi Pirandello", in: Letteratura e critica, Studi in onore
di Natalino Sapegno II, Roma 1975, p. 869.

39 .
). NA I: "Difesa del Méola",Cronache di Montelusa.

49)_ ygl. GIUDICE, l.c., p. 11.



-72-

wird sicher keinen Fehlgriff tun, wenn man auch noch in seinem
- vielen unerklédrlichen - Beitritt zum Faschismus eine Nach-
wirkung des Risorgimento-Mythos sieht, obschon Pirandello
selbst weitere Rechtfertigungen auf seinem Konzept des
"costruirsi", der "creazione" der eigenen Wirklichkeit (vgl.
auch das "Umorismo"-Zitat der Vorseite, Anm. 37) aufbaut?1ﬁrst
mit der Enttduschung durch den Faschismus, die den alternden
Schriftsteller in die Welt hinaustreibt, scheinen auch die
letzten Residuen des nationalen Mythos erschiittert zu sein,
wie das aus einem Brief an die in Chile verheiratete Tochter
Lietta hervorgeht, den er am 30.7.1931 in Paris schrieb:

"Una casa, una patria non sono piuper me. Il mio animc é
ormai alienato da tutto e non trova pid contatto con nulla
né con nessuno. Non tollero che le mie idee piglino alcun
sesto; né ammetto che abbia alcun nesso larmia vita."™<

In jedem Fall aber wird man den Sturz des garibaldinischen
Mythos in seiner Rolle als Tragpfeiler von Pirandellos Welt-
anschauung schon frilher ansetzen missen - spdtestens die Er-
fahrung mit der korrupten r&mischen Wirklichkeit des ersehn-
ten, idealen, einigen Italiens, die wdhrend Pirandellos erstem
Aufenthalt in der Hauptstadt durch Skandale wie den der Banca
Romana gekennzeichnet war, stellt hiefilir das ausldsende Moment

43) Seine maBlose Enttduschung kommt vor allem in dem

dar.
Roman "I vecchi e i giovani" und in verschiedenen Gedichten,
etwa der Nummer VIII von "Triste" aus "Mal giocondo" zum Aus-
druck. In dem letztgenannten Gedicht beklagt er deutlich den
Verlust der Grundpfeiler seines Lebens- und Selbstverstdndnis-

ses:

4| siehe dazu Pirandellos Interview in "L'idea nazionale", Roma, vom
23.10.1923 (noch vor dem Parteibeitritt) :"Mussolini sa, come pochi, che
la realtd sta soltanto in potere dell'uomo di costruirla e che la si
crea soltanto con 1'attivitd dello spirito."

42
) in Lettere ai familiari, TERZO PROGRAMMA, 1l.c.

3
43 vgl. GIUDICE, l.c., p. 204.



-73-

"-Buona gente, fermatevi un istante
sotto la mia finestra, e udite, udite:
Ho perduto tra voi, come si perde
una berretta o una parruca, il mio

44
cervello e de la vita il vero scopo." )

In dem viel spdter entstandenen Roman "I vecchi e i gio-
vani" (Erstverdffentlichung 1909 in der "Rassegna contempo-
ranea") hat Pirandello deutlich Distanz gewonnen - man kann
hier die allmdhliche Entwicklung der Desillusion ablesen.
Das beginnt mit der Schilderung der heilen Welt seines Lieb-
lings, des alten Garibaldiners Mauro Mortara (eines Nachfah-
ren von Pier Gudrd); aber bereits hier ist die leise Distanz,
das anteilnehmende L&cheln des "sentimento del contrario"
splirbar, wenn Mauro ausruft:

“L'Italia é grande! L'Italia é alla testa delle nazioni!
Detta legge nel mondo! E posso dire che anch'io, cosi da
povero ignorante e meschino come sono, ho fatto qualche
cosa, senza tante chiacchiere. (...) E sono contento. Camni-
no qua per Valsania, vedo i fili del telegrafo, sento ronza-
re il palo, come se ci fosse dentro un nido di calabroni,

e il petto mi s'allarga; dico: "Frutto della Rivoluzione!"
Vado piu 14, vedo la ferrovia, il treno si caccia sottoterra,
nel traforo sotto Valsania, che mi pare un sogno; e dico:
"Frutto della Rivoluzione!'(JVedo le due lunghe scogliere

del nuovo porto, che mi pajono due braccia tese a tutte

le navi di tutti i paesi civili del mondo, come per dire:
"Venite! venite! 1l'Italia é risorta, l'Italia abbraccia
tutti, dd a tutti la ricchezza del suo zolfo, la ricchezza

dei suoi giardini!". Frutto della Rivoluzione, anche questo,
penso, e - vedete? - mi metto a piangere come un bambino,
dalla gioja...."45)

Als Mortara, mit seinen garibaldinischen Orden beh&dngt, nach
Rom kommt, wird seine Gestalt zusehends ladcherlicher; Piran-
dello freilich ist noch auf seiner Seite, das naive Ideal
triumphiert iiber die hdBliche, niedrige Realitdt:

"Come avrebbe potuto supporre che quelle medaglie, a Roma,
attuffata d'odio e tutta imbrattata di fango in quei

44)_ "Triste" VIII, in "Mal giocondo", SPSV, p. S5S00.

45 _ "I vecchi e i giovani", in TR II, pp. 151/152.



-74-

lividi giorni, dovessero chiamare su le labbra un ghigno
di scherno, diventata quasi titolo d'infamia la qualifica
di "vecchio patriota"? Senza il piu lontano sospetto che
ridessero di lui, Mauro Mortara rideva a tutti coloro che
gli ridevano in faccia, credendo che partecipassero alla
sua gioja, a quella sua gioja rigata di lagrime che, quasi
grillandogli attorno come una luce, gli abbagliava ogni
cosa."46)

Weitaus beiBender wird die Ironie, als der in den Skandal ver-
wickelte ehemalige Volksheld, nunmehrige Parlamentsabgeordne-
te Corrado Selmi voll bitteren Spottes garibaldinisches Hel-
dentum persifliert:

"S4d di 1a, Nanna, di la....al pianoforte! Lei suona, e -
noi balliamo! Roberto si metterd i calzoncini con lo spacco
di dietro e la falda della camicina fuori; prenderad la
sciaboletta e il cavaluccio di legno, quelli con cui giocd
alla guerra, al Sessanta; gli faremo l'elmo di carta, e si

metterd a girare attorno....arri! ....arri!....mentre io e
Olindo balleremo al suono dell'inno di Garibaldi.... Va' 47)
fuori d'Italia....va'fuori d'Italia....va' fuori, o stranier!"

Der Spottgesang verstummt jedoch sofort, als Mortara den Raum
betritt: in ihm ist der Mythos noch so lebendiq,daB das Grin-
sen der illusionslosen Umwelt erstirbt. Als Mauro Mortara an-
ldB8lich der Verhaftung von Roberto Auriti, einem Enkel sei-
nes geliebten Idols und selbst Risorgimento-Held, zum ersten
Mal mit der ungeschminkten Realitdt konfrontiert wird, bricht
freilich auch fiir ihn der Mythos des idealen Vaterlandes zu-
sammen:

"Si afferrdo con una mano le medaglie sul petto; se le strappd;
le scaglid a terra; vi andd sopra col piede e le calpestd;
poi, rivolgendosi al delegato:

- Ditelo al vostro Governo! - griddé - Ditegli che un vecchio
campagnuolo, venuto a veder Roma con le sue medaglie gari-
baldine, vedendo arrestare il figlio d'un eroe che gli

mori tra le braccia nella battaglia di Milazzo, si strappd
dal petto le medaglie e le calpestd! cosi!" - - -

Mauro Mortara restd a guatare, come annichilito. Quando

il Passalacqua lo ragguaglid di tutto, e, fresco della re-
cente lettura del giornale, gli espose tutta la miseria

46
) "I vecchi e i giovani", l.c., TR II, p. 301.

an_ l.c., pp. 386/387.



-75-

e la vergogna del momento:

- Puesta, - disse, - questa €& l'Italia?

E, nel crollo del suo gran sogno, non pensé piu a Roberto
Auriti, all'arresto di lui, non senti, non vide piud nulla.
Le sue medaglie rimasero li per terra, calpestate.“4

Freilich: Wenngleich Mauro Mortaras Ideal zusammengebrochen
ist, so gilt das nicht fir Mauro Mortara als Ideal, als Ideal-
figur. Der Mythos des ehrlichen, rauhen Patrioten bleibt
intakt, auch wenn die korrupte Realitdt ihn verlacht oder
verachtet - &dhnliches trifft flir die spdter zu einem Einakter
umgearbeitete Novelle "Lumie di Sicilia" zu, wo der naturver-
bundene, unverfdlschte arme Bauernbursch Micuccio als sizilia-
nischer Mythos archaischer Unschuld inmitten der korrumpier-
ten Welt des Theaters, die seine ehemalige Verlobte Teresina
umgibt, rein erhalten bleibt, wenngleich sein persodnlicher
Mythos - Teresina, wie er sie kannte- in sich zusammenf&dllt.
Und Mauro Mortara wird trotz der Unhaltbarkeit seines Ideals
von Lando Laurentano, dem zum Sozialismus neigenden Filirsten,
mit dem sich Pirandello in vielen Abschnitten der "Vecchi e

49)

giovani" identifiziert, um seinen unerschiitterlichen Mythen-

glauben beneidet:

""Sentirsi in petto per un momento quel cuore!", aveva pen-
sato con tenerezza e con invidia Lando Laurentano. "Potere
con quella stessa fede, con quella stessa purezza d'intenti,
nutrire un sogno, un piud vasto sogno; affrontare per esso
pil aspre lotte e vincere, per goder poi una gioja piu
pura e piu grande di quella!" 0

Zwar schldgt der Risorgimento-Mythos in anderen Werken noch
bisweilen durch, so etwa in dem irridentistischen Gedicht
"Sogno eroico" (Erstdruck 1909), dessen SchluB inhaltlich
beinahe dannunzianischen Geist zu atmen scheint:

48)_ "I vecchi e i giovani", l.c., pp. 389/390.
49)- So meint GIUDICE, l.c., p. 213.
50)

- "I vecchi e i giovani", l.c., pp. 304/305.



-76-

"Or a uno stormo di fanciulle erranti
pel verde piano s'abbattean gli eroi.
N'avean sorrisi, applausi festanti,
pioggia fitta di fior su i petti; poi
una fra loro, la pil bella, al duce

chiedea: - "Per chi si muove oggi a cimentc?"
Fa caldo: stian con noi!" - La guardd truce 51)
l'eroe, serio ruggi: - Trieste e Trento! - "

Jedoch wird man trotz solcher unfreiwillig komischer Rick-
fdlle annehmen kénnen, daB mit der Schilderung des objektiven
MiBverhdltnisses zwischen idealem Mythos und korrupter Reali-
tdt auch die Dokumentation des Sturzes von Pirandellos indi-
viduellem Mythos verbunden ist. Bhnlich &duBert sich Giuseppe
Giacalone in seiner 1966 erschienenen Untersuchung "Luigi
Pirandello":

"Il Pirandello non volle perdé fare soltanto una denunzia
della crisi dei miti risorgimentali (....); ha voluto
anzi, quasi certamente, narrare, nel dgaTma della sua
generazione, la sua stessa delusione."

Nach dem Sturz dieser urspringlichen, irrationalen Mythen
richtet sich der Autor aber auch gegen die angeblich rational
fundierten Mythen der biirgerlichen Gesellschaft, vor allem in
der strengen Form Siziliens. Und hier wendet Pirandello nun
eine neue Taktik des Mythenstiirzens an: Er lbersteigert die
Anwendung dieser Mythen, treibt sie bis zur &duBersten Kon-
sequenz und erreicht damit, daB ihre ganze Absurditdt und Hohl-
heit sichtbar wird. So gelangt Pirandello schlieBlich dazu,
die Basis gesellschaftlichen Zusammenlebens in der gemein-
schaftlichen Lige zu sehen:

"Che cosa sono, in fondo, i rapporti sociali della cosi
detta convenienza? Considerazioni di calcolo, nelle quali
la moralitd é sempre sacrificata. (...) La conciliazione
delle tendenze stridenti, dei sentimenti ripugnanti, delle
opinioni contrarie, sembra pili attuabile su le basi d'una
comune menzogna, che non su la esplicita e dichiarata
tolleranza del dissensc e del contrasto; sembra, in somma,
che la menzogna debba ritenersi pili vantaggicsa della vera-

1
sh_ aus"Poesie varie", SPSV, p. 840.

«

52} Giuseppe GIACALONE, Luigi Pirandello, Brescia 1966, p. 173. - Er be-
zieht sich hierbei vor allem auf "I vecchi e i giovani".



_77_

citd, in quanto guella pud unire, laddove questa divide;

il che non impedisce che, mentre la menzogna € tacita-

mente scoperta e riconosciuta, si assuma poi a garanzia del-
la sua efficacia associatrice la veragafé stessa, facendosi

apparire come sinceritd l'ipocrisia."

Einer der wesentlichsten dieser "menzogne"-Mythen der Ge-
sellschaft ist, auf Grund der sizilianischen Verhdltnisse,
wohl in dem Rollenspiel der Ehe zu suchen. Die betonte Un-
aufldslichkeit der Ehe, der unbedingte Treuezwang fiir die
Frau, dessen Bruch nur mit Blut gesiihnt werden kann und
muB, sind bezeichnend fiir die mythisch starre Auffassung
der sizilianischen Gesellschaft der Jahrhundertwende.54)
Die Schriftstellerin Silvia Roncella, Hauptfigur von Piran-
dellos Roman "Suo marito" (spdter unter dem Titel "Giustino
Roncella nato Boggidlo" neu bearbeitet), proklamiert sogar
das Einverstdndnis der siditalienischen Frauen mit dieser
gefédngnisgleichen Situation:

"Ecco, vedeva sorgere chiare e precise le case della sua
Taranto; vedeva entro quelle le sue buone, mansuete com-
paesane, le quali, use a vedersi custodite dall'uomo ge-
losamente e con lo scrupolo pilt rigoroso, perché& nessun
sospetto potesse arrivare fino a loro; use a veder 1l'uomo
rientrare ogni volta nella propria casa come in un tempio
da tener chiuso a tutti gli estranei e anche ai parenti
che non fossero i pil intimi, si turbavano, si offendevano
come per irreverenza al loro pudore, se l'uomo cominciava
ad aprir quel tempio, quasi pid non importandogli della
loro buona reputazione."

Dabei liegt diesem absoluten Untertédnigkeitsverhdltnis
nicht einmal die Liebe als Rechtfertigung zu Grunde:

53
)- "L'umorismo", SFSV, p. 147. - Pirandello erwdhnt dort in einer Fuf-

note die Anregung durch Giovanni MARCHESINI, Le finzioni dell'anima, Bari
1905; eine Filiation, die in der neueren Kritik zum Gegenstand mehrerer
Untersuchungen geworden ist (z.B. ANDERSSON, Gdsta, Arte e teoria. Studi
sulla poetica del giovane Luigi Pirandello, Stockholm 1966.)

54) « . .

- Selbstverstdndlich ist diesc Auffassung der Ehe und des Ehebruchs
nicht auf den engen geographischen Raum Siziliens beschrédnkt; der Ehe-
bruch stellt ein hdufiges Motiv in der Literatur des spdten 19. Jahrhun-
derts dar. - vgl. dazu Judith AMSTRONG, The Novel of Adultery (1850-1900),
London 1976.

55)- "Suo marito", TR I, p. 764.



-78-

"Quasi tutte le donne di laggil erano sposate senz'amore.

per calcoli di convenienza, per prendere uno stato; ed entra-
van soggette e obbedienti nella casa del marito, ch'era il
padrone. La loro obbedienza, la loro devozione non erano
mosse da affetto, ma solo dalla stima per l'uomo che lavora e
che mantiene; stima che poteva reggersi solo a patto che
quest'uomo, con la laboriositd, se non in tutto con la buona
condotta, certo a ogni modo col rigore sa?esse conservare a
sé il rispetto che si deve al padrone‘"56

Die Ehe ist also vielmehr ein Rollenspiel im Rahmen eines
birgerlichen Mythos, ein Sich-Bewegen in logisch grundlosen,
durch Tradition gesteckten engen Grenzen; und auch der Mann
hat seine Rolle dabei. Er soll nur ja nicht versuchen, mit
der Frau statt neben ihr leben zu wollen, eine geistige
oder seelische Gemeinschaft neben der rein kdrperlichen und
wirtschaftlichen anzustreben. Versucht er das dennoch, so be-
kommt er - wie Lars Cleen in der Novelle "Lontano" - von seiner
Frau zu horen:

"Che vuoi da me? Un omaccione tanto, che se ne sta a casa
come un ragazzino, Dio benedetto! Impara un po' a vivere come
i nostri uomini: pi@t fuori che dentro. Non posso vederti cosi.
Mi fai rabbia e pena."5

Trotz des Fehlens einer Sinngrundlage, wie sie wohl nur die
Liebe abgeben kdnnte, ist die Beachtung der mythisch fundier-
ten Spielregeln der Ehe liickenlos - ihre Ubertretung zieht
mit schicksalshafter Notwendigkeit den Tod nach sich, wie etwa
im Fall des Bauern Saru Argentu, genannt Tarard, der seine
Frau erschlagen muB, als er offiziell von ihrem - ihm im Ge-
heimen lingst bekannten—Ehebruch mit dem Cavalier Fiorica
erfihrt. "L'ho fatto propriamente", verteidigt sich Tarard
vor Gericht, "perché non ho potuto farne a meno, ecco; e ba-

sta."se)

- Und selbst seine intellektuelle Weiterentwicklung,
der Schreiber Ciampa in dem Theaterstlick "Il berretto a sona-

gli", meint angesichts des Skandals, den die Gattin des Lieb-

56)_ "Suo marito", l.c., p. 765.
57T _ v (in m "

- "Lontano", (in "La mosca"), NA I, p. 837.
58)

- "La veritd" (in "L'uomo solo"), NA I, p. 658.



_79_

habers seiner Frau entfesselt hat:

"CIAMPA. ....Io dico qua, con la massima calma, testimonio
lei, testimoni tutti, che questa sera stessa, o domani,
appena mia moglie ritorna in casa, io con l'accetta le spacco
la testa! (Subito:) E non ammazzo soltanto lei, perché forse
farei un piacere, cosi, alla signora! Ammazzo anche lui,
il signor cavaliere - per forza, signori miei! per forza!
FIFI E SPANO afferrandolo, mentre le tre donne gridano e
piangono. Che é? Che avete detto? Voi siete pazzo! Chi ammazzate?
CIAMPA. Pallido, stravolto, quasi sorridente.Tutti e due!
Per forza! Non posso farne a meno! Non l'ho voluto io! (...)
Lei sa come si dice da noi: "Guaj a chi é morto nel cuore
d'un altro!" - Io sono calmo, signor Delegato. Lei m'é testi--
monio che io non volevo guesto. Mi ci hanno buttato in questo
fosso! Con questo sfregio in faccia, davanti al paese - se
lo scrivano bene in mente - io non resto!">9)

Freilich kann der Beinahe-Intellektuelle Ciampa,zum Unter-
schied von dem Bauern, die t&dliche Konsequenz dadurch ab-
wenden, daB er durch geschickte Argumentation die Urheberin
des Skandals, die Frau des Liebhabers, fiir verriickt erkldren
l48t.

Trotz dieser Hohlheit des Ehemythos ist aber filir den Biirger
eine Liebesbeziehung auBerhalb dieser strengen Form undenkbar.
Das erweist sich in der Geschichte der Novelle "Risposta", die
Pirandello in Form einer streng logisch geordneten Erdrterung
abwickelt: Sein Freund Marino ist verliebt in das Frdulein
Anita, das, nach dem Tode ihres Vaters verarmt, dessen Freund,
den alten Commendatore Ballesi, heiraten soll. Kurz vor die-
ser Heirat treffen sich die beiden Verliebten, Marino und
Anita, noch einmal am ndchtlichen Strand:

"Che le dicesti? Lo so, tutto il tuo amore e tutto il tuo
tormento; e le proponesti di ribellarsi all'infame imposi-
zione di quel vecchio odioso e di accettare la tua povertd.

Ma ella, amico mio, infiammata, sconvolta, straziata dalle
tue parole, non poteva accettare la tua povertd; voleva si,
invece, accettare i) tuo amore e vendicarsi con esso antici-
patamente, quella sera stessa, dell'infame imposizione del
vecchio, che sopra di lei, cosi, da usurajo, voleva pagarsi
dei lunghi benefizii.

Tu, onestamente, nobilmente, le hai impedito questa vendetta.

59
) "Il berretto a sonagli"™, MN II, p. 401.



-80-

Amico mio, ti credo: sarai scappato via come un pazzo. Ma
alla Signorina Anita, rimasta scla 1i, su la sabbia, all'ombra
dello scoglio, non sembrasti un pazzo, te l'assicuro io, in
quella fuga scomposta lungo la spiaggé?, sotto la luna.
Sembrasti uno sciocco e un villano."

Tragisch wird das mythisch fundierte Rollenspiel schlief-
lich in der Titelnovelle der Sammlung "Scialle nero":Eleonora,
ein schon etwas dltliches, hdBliches Mddchen, daB unter
groBien Opfern nach dem Tode der Eltern den jilingeren Bruder
aufgezogen und ihm das Studium ermdglicht hat, bekommt mit
neununddreiBig Jahren plotzlich ein Kind - es stammt von dem
Bauernburschen Gerlando, dem sie beim Lernen hilft und der
sich wdhrend einer dieser Nachhilfestunden pl&tzlich auf sie
gestlirzt und sie halb vergewaltigt hat. Um die Schande zu
tilgen, miissen die beiden natilirlich heiraten; die zwanzig
Jahre dltere Eleonora schlieft aber mit ihrem Brdutigam ein
Ubereinkommen:

"Eleonora, la mattina dopo, parlé maternamente a Gerlando:

Lo lascid padrone di tutto, libero di fare quel che gli
sarebbe piaciuto, come se tra loro non ci fosse alcun vincolo.
Per sé& domandd solo d'esser lasciata li, da canto, in quella
cameretta, insieme con la vecchia serva di casa, che l'aveva
vista nascere."

Gerlando aber, nach dem Tode des ersten Kindes von den Eltern
dazu getrieben, noch einmal fiir Nachwuchs zu sorgen, damit die
"dote" nicht an die Familie der Frau zurilickfallen k&nne, ver-
sucht sie zum Vollzug der Ehe zu zwingen. Das tragische Ende
liest sich wieder fast wie eine mythische Erz&hlung:

"-No:Ti voglio! Ti voglio! - diss'egli, allora, com'ebbro,
stringendola vieppiQi con un braccio, mentre con l'altro le
cercava, pill su, la vita, avvolto nell'odore del corpo di lei.
Ma ella, con uno sforzo supremo, riusci a svincolarsi; corse
fino all'orlo del ciglione; si voltd: grido:

- Mi butto!

In quella, se lo vide addosso, violento; si piegd indietro,
precipité git dal ciglione.

60) _ "Risposta" (in "Scialle nero"), NA I, p. 233. - Pirandello er-
klart dieses gegenseitige MiBverstehen dann mit seinem Konzept der
"mutevole realtd) auf das wir in der Folge noch zu sprechen kommen werden.

61)_ "Scialle nero", NAI, p. 76.



-81-

Hli si rattenne a stento, allibito, urlando, con le braccia
levate. Udi il tonfo terribile, gii. Sporse il capo. Un
mucchio di vesti nere, tra il verde della spiaggia sottostante.
E lo scialle, che s'era aperto al vento, andava a cadere
mollemente, cosi aperto, piQ in 1l&.

Con le mani tra i capelli, si volté a guardare verso la
casa campestre; ma fu colto negli occhi improvvisamente dal-
l'ampia faccia pallida della Luna sorta appena dal folto
degli olivi lass@i; e rimase atterrito a mirarla,GS?me se
quella dal cielo avesse veduto e lo accusasse."

Alle diese Beispiele zeugen von der kritischen Einstellung
Pirandellos zum biirgerlichen Mythos der Ehe und dem daraus
resultierenden gesellschaftlichen Rollenspiel. Der Sturz die-
ses Mythos kommt aber vielleicht am deutlichsten in zwei Dra-
men zum Ausdruck: "Il piacere dell'onestd" und "Il giuoco
delle parti".

Im erstgenannten Stiick beschreitet Pirandello den bereits an-
gedeuteten Weg, den Mythos durch ein Ubersteigertes, bis zur
letzten Konsequenz getriebenes Nachvollziehen zu ironisieren
und damit zu Fall zu bringen. Das tut n&mlich Angelo Baldo-
vino, die Ehrbarkeit in Person, dessen "piacere dell'onestad"
(das wir hier mit "die Lust, ehrbar zu sein", wiedergeben wol-
len) dem Stilick auch den Namen gegeben hat. Der von seiner
Frau getrennte Marchese Fabio Colli ist in einer Zwangslage:
Seine Geliebte Agata bekommt ein Kind, er kann sie natilirlich
nicht heiraten und ist daher glicklich, als sein Freund Mau-
rizio fir ihn in dem ehemaligen Schulkollegen Angelo Baldovino
einen Mann findet, dessen blirgerliche Existenz auf Grund eini-
ger geplatzter Wechsel ruiniert ist,und der sich deshalb be-
reit erkldrt, Agata zu heiraten, um ihre Ehre zu retten und
den Skandal zu vertuschen. Freilich tut Baldovino das nicht so
sehr aus niedrigen Motiven, etwa wegen des ihm vom Marchese
angebotenen Postens; vielmechr tritt uns hier deutlich der fiir

Pirandello typische Antagonismus Individuum-Gesellschaft ent-

62) .. .. "
- "Scialle nero", l.c., pp. 85/86. Man beachte die GroBschreibung von

Luna! - Mit dem Mondmythos bei Pirandello werden wir uns im dritten Teil
dieser Untersuchung noch ausfiilhrlicher beschaftigen.



-82-

gegen: Der AuBenseiter Baldovino, der die Mythen dieser Ge-
sellschaft nicht achten wollte und deshalb aus der im dadurch
bestimmten Ritus lebenden Gemeinschaft ausgeschlossen wurde,
rdcht sich, indem er nun ebendiese Mythen in h&chster Kon-

sequenz personifiziert:

"BALDOVINO. ....come uno che venga a mettere in circolazione
oro sonante in un paese che non conosca altro che moneta
di carta. - Subito si diffida dell'oro; é naturale. - Lei

ha certo la tentazione di rifiutarlo: no? Ma é oro, stia
sicuro, signor marchese."®

Die Folgen kommen freilich dem Marchese, ja der ganzen Gesell-
schaft,hdchst ungelegen:

“BALDOVINO. Ma le conseguenze, signor marchese, scusi! -
Guardi: l'onestd, cosi come lei la vuole da me - che cos'é?

- Ci pensi un po'. - Niente. - Un'astrazione. - Una pura for-
ma. -~ Diciamo: l'assoluto. - Ora scusi, se io devo essere cosi
onesto, bisognerd pure che io viva - per cosi dire - quest'astra-
zione; che dia corpo a questa pura forma; che io senta
quest'onestd astratta e assoluta. - E quali saranno allora

le conseguenze? Ma prima di tutte, questa, guardi: - che io
dovrd essere un tiranno.

FABIO. Un tiranno?

BALDOVINO. Per forza! - Senza volerlo! - Per cid che riguarda
la pura forma, intendiamoci!"

Denn nunmehr zwingt er auch alle nach auBen hin ehrbaren Mit-
glieder der Gesellschaft, den Mythos der "onesta" nicht nur
als verduBerlichten Ritus zu praktizieren, sondern tatsdchlich
zu leben:

"BALDOVINO. ...Devo rappresentarla io, la sua onestd: -
esser cioé, l'onesto marito di una donna, che non pud esser
sua moglie; l'onesto padre d&'un nascituro, che non pud esser
suo figlio. E vero questo?

FABIO. Si, si, é vero.

BALDOVINO. Ma se la donna é sua, e non mia; se il figliuolo
& suo, e non mio, non capisce che non bastera che sia onesto
soltanto io? Dovrd essere onesto anche lei, signor marchese,
davanti a me. Per forza! - Onesto io, onesti tutti. - Per
forzat"

63)_ "Il piacere dell'onestd, MN I, p. 603.
64)_ l.c., p. 604.
65) _

l.c., p. 606.



-83-

Das aber erweist sich als recht unbequem. So stdhnt etwa
Agatas Mutter Maddalena kurz nach der Geburt des Kindes:
"MADDALENA. Credete, da dieci mesi non respiriamo pia!"60)
Es bleibt allen aber nichts anderes ilibrig, als sich zu beu-
gen: Wenn man den Mythos der "onestd" (einer strikten Ein-
haltung der mythisch fundierten Regeln des Rollenspiels) als
Grundlage gesellschaftlichen Zusammenlebens postuliert, dann
muB man auch die logisch daraus abgeleiteten Konsequenzen
Baldovinos annehmen:

"MADDALENA. - Sa dire le cose per noi pil dure in una maniera...
con argomenti cosi impensati e che pajono, stando a sentirlo,
cosi inoppugnabili, che siamo sempre costrette a fare come
vuole lui! - E un uomo spaventoso, spgy?ntoso, Setti! Io

non ho pil forza neanche di fiatare."

Diese unertrdgliche Situation kann erst ihre L&sung finden,
als Baldovino selbst menschliche Schwdchen zeigt, von der Ver-
kérperung des Mythos der Ehrbarkeit wieder zum fehlbaren Men-
schen wird:

“BALDOVINO. Non volete tener conto di me? Vi pare ch'io
possa essere qua sempre un lume soltanto, per voi, e basta?
Ho anch'io infine la mia povera carne che grida! Ho sangue
anch'io, nero sangue, amaro di tutto il veleno dei miei ri-
cordi.... - e ho paura che mi s'accenda! "68)

In diesem Augenblick ndmlich verliebt sich Agata in ihn -
wie ihm das zuvor schon mit ihr passiert war; sicherlich ist
flir ihre plodtzliche Zuneigung auch die aufkommende Verachtung
fiir den Marchese Fabio ausschlaggebende, der versucht hat, den
unbequemen Baldovino zu einer Unterschlagung zu verleiten, um
ihn auf diese Weise unmdglich zu machen und fortjagen zu kdn-
nen. Baldovino, der dieser Versuchung zundchst ohne Schwierig-
keiten widerstanden hat, begeht die Unterschlagung nun wirk-
lich, um seiner aufkeimenden Neigung zu Agata einen Riegel
vorzuschieben, indem er sich in ihren Augen als Dieb hinstellt.
Agatas Neigung ist aber stédrker als der hohle Mythos der

66) _ "Il piacere dell'onesta", l.c., p.618.
87 _ iriden.
68)

- l.c., p. 641,



-84-

"onestd":

"AGATA. Voi le restituirete, e ce n'andremo.

BALDOVINO. Che! rossi mattc! Non le restituisco, signora!
Non le re-sti-tu-i-sco!

AGATA. Vuol dire che io e il bambino vi seguiremo anche
per questa via.... 69)

BALDOVINO. Mi seguireste....anche ladro?"

So gibt es also ein Happy End, in dem gleichzeitig der Mythos
der bilirgerlichen Ehrbarkeit und des ehelichen Rollenspiels als
hohl entlarvt wird.

Einen anderen Weg des !ythenstilirzens beschreitet der philo-
sophierende Hobbykoch Leone Gala in dem Stilick "Il giuoco delle
parti". Er zerlegt den Mythos des ehelichen Rollenspiels mit
Hilfe der logischen Analyse in seine Bestandteile und macht
ihn dadurch ldcherlich. Seine Frau Silia, eine von Pirandellos
femme fatale-Figuren, lebt von ihm getrennt und empfédngt des
Ofteren ihren Liebhaber Guido Venanzi. Obschon Leone gar nichts
dagegen einwendet, ist er ihr doch im Weg und sie sucht eine
Mdglichkeit, ihn loszuwerden. Als nun einige Betrunkene, die
sich in der Tire geirrt haben, sie flir eine Art Callgirl hal-
ten, sieht sie ihre Stunde gekommen: Sie stachelt sie zundchst
zu Intimitdten auf, um hernach, als sie die Visitenkarte des
einen von ihnen in der Hand hat, einen Skandal zu provozieren.
Die Sachlage ist klar: Der Ehemann Leone muf dem gesellschafi-
lichen, rein mythisch fundierten Ehrenkodex zufolge den Belei-
diger, der als einer der besten Fechter der Stadt gilt, zum
Duell fordern. Die Konditionen sind &duBerst hart, Leones Tod
scheint beschlossene Sache. Doch als die Zeugen, unter ihnen
der Liebhaber seiner Frau, am Morgen des festgesetzten Tages
kommen, um ihn abzuholen, prédsentiert Leone Gala eine perfekt
logische Analyse der Situation: Er selbst ist dem Namen nach
Ehemann, also hat er den Beleidiger seiner Frau gefordert; in
Wahrheit aber spielt die Rolle des Ehemanns ja Guido Venanzi,
der Liebhaber seiner Frau; also soll dieser auch das tatsé&dch-

liche Duell ausfechten. Venanzi akzeptiert diese erbarmungs-

€9
). "Il piacere dell'onesta", l.c., p. 645.



-85-

lose Logik, geht zum Duell und stirbt. Aber auch Leone erkauft
diesen Sturz des Mythos mit einer inneren Leere als Folge der
Abstraktion von allen Gefiihlen. So erzdhlt er seiner Frau, um
welchen Preis er es vermochs& -hat, die nach dem gleichen Ehren-
kodex gegebene Notwendigkeit, sie wegen ihres Ehebruches umzu-
bringen, zu umgehen:

“LEONE. Jon credi che pil d'una volta tu me ne abbia dato

la ragione? Si, via! Ma era una ragione che partiva armata
da un sentimento, prima d'amore, poi di rancore. Bisognava
disarmare questi due sentimenti: vuotarsene. E io me ne sono
vuotato, per far cadere quella ragione, e lasciarti vivere,
non come vuoi, perché non lo sai tu stessa: come puoi, come
devi, dato che non t'é possibile fare come me.

SILIA (supplice). Ma come fai tu?

LEONE (dopo una pausa, con gesto vago e triste).M'astraggo.
(Pausa) . Credi che non sorgano impeti di sentimenti anche in
me? Ma io non li lascio scatenare; io li afferro, li domo;

li inchiodo. Hai visto le belve e il domatore nei serragli?
Ma non credere: io, che pure sono il domatore, poi rido di

me perché mi vedo come tale in questa parte che mi sono im-
posta verso i miei sentimenti; e ti giuro che qualche volta

mi verrebbe voglia di farmi sbranare da una di queste belve..
anche da te, che ora mi guardi cosi mansueta e p2ntita...Ma
no! perché, credi: é tutto un giuoco.E questo sarebbe 1l'ultimo
e toglierebbe per semgé? il gusto di tutti gli altri. No,
no.... vai, vai..... "

Diese beiden Dramen, "Il piacere dell'onestd" und "Il giuoco
delle parti" sind nur zwei Beispiele fiir Pirandellos immer
wiederkehrende Auflehnung gegen die Mythen der biirgerlichen
Gesellschaft und insbesondere des ehelichen Rollenspiels, die
schlieBlich in der - deutlich Ziige der Commedia dell'arte auf-
weisenden Farce "L'uomo, la bestia e la virtud" zum grotesken
HShepunkt getrieben wird.71)

Aber auch zahlreiche andere mythisch fundierte Einrichtungen
dieser Gesellschaft sind das Ziel von Pirandellos mythenstir-
zerischem Schwung. Wir wollen im Rahmen dieser Untersuchung
eine Auswahl treffen und nur einige behandela:

i) _ "Il giuoco delle parti”, MN I, pp.567/568.

m_ Diese Farce um die Bemihungen eines kleinbiirgerlichen Professors, den

Gatten seiner Geliebten zum Vollzug der Ehe zu bewegen, damit das Kind, das
sie vom Professor erwartet, als ehelich gelten kann, habe ich 1976 in Rom
in Commedia dell'arte-Masken aufgefiihrt gesehen - ein Weg, Hohlheit und Er-
starrung des Rollenmythos deutlicher zu machen und zu ironisieren.



-86-

Zesonders am Herzen liegt Pirandello sicherlich das gestdr-
t.¢ Verhdltnis der Menschen der biirgerlichen Gesellschaft zum
Tod, das in dem sich um die Begrdbniszeremonie rankenden
wythischen Ritual gipfelt:

"Le chiese e i cimiteri? Case per abitazioni dei sentimenti.
Che resta piQi, dopo qualche tempo, entro le casse mortuarie?
Niente: un pc' di polvere, se mai. Invece d'ingombrar tanto
spazic non sarebbe meglio bruciare i corpi che non hanno pil
con sé nessuna realtd e lasciare che la cenere sia dispersa
dal vento?"72)

Diese Ansicht hat er ja auch bei Abfassung seines Testamen-
tes berlcksichtigt, indem er schrieb:

"IV, Bruciatemi. E il mio corpo, appena arso, sia lasciato
disperdere; perché niente, neppure la cenere, vorrei avan-
zasse di me. Ma se questo non si pud fare sia l'urna cine-
raria portata in Sicilia e murata in qualgg? rozza pietra
nella campagna di Girgenti, dove nacqui."

Auf Grund dieser Haltung erlaubt sich Pirandello so manchen
Spctt mit dem mythisch- rituellen Begrdbnisablauf: Da winkt
=twa det Kutscher eines Leichenwagens (ein friiherer Droschken-
kutscher) in einem Augenblick der Zerstreuung einem vermeint-
lichen Fahrgast, einzusteigen (Novelle "Distrazione", in "La

s nuda", NA I); da entrlsten sich Trauergdste lber die

»udenkundgebungen eines ehemaligen herrschaftlichen Kutsch-
fzrdes, das, an ein Begrdbnisunternehmen verkauft, nun die

are Herrin abholt und wiedererkennt (Novelle "La ralle-
arata"” in der gleichnamigen Sammlung, NA I), wobei die von
Pirandello geschilderten, naiven, aber durchaus logischen iUber-
iequngen der Pferde die Ldcherlichkeit des hohlen Ernstes der

emonie nur noch deutlicher hervortreten lassen; da passiert

»ine peinliche Verwechslung, durch die die Stadt Valdana dem

"~ aus "Foglietti" editi da Corrado Alvaro (in "Nuova Antologia", 1.1.
‘4), jetzt in : SPSV, p. 1270.

'~ "Mie ultime volonta da rispettare", SPSV, p. 1289. Es braucht wohl
elgens erwahnt zu werden, daB man selbstverstdndlich dem (durch die
2.zeslage bedingten) "Schwédchezeichen"Pirandellos im zweiten Satz nachge-
en hat, sodaB seine Anhdnger nicht ohne Kultstédtte sind: die Urne (eine
2 1hm sehr geliebte griechische Amphore) mit seiner Asche ist in einen
t'clsen nahe seines Geburtshauses im Caos bei Girgenti eingemauert worden.




-87-

unschuldigen Studenten Feliciangiolo Scanalino einen trium-
pnalen Empfang und ein Staatsbegrdbnis bereitet, wdhrend dex
Waggon mit der Leiche des ehemaligen Ministers Costanzo
Ramberti, dem das alles eigentlich zustiinde, an den falschen
Zug gehdngt wurde (Novelle "L'illustre estinto", in "La giara",
NA II); da muB der ganze festliche Leichenzug, den die Neffen
am rémischen Bahnhof fiir ihren wdhrend eines Besuches in Genua
verstorbenen Onkel Fifo vorbereitet haben, unverrichteter Din-
ge wieder abziehen, weil der genuesische Cousin Ernesto den
Onkel aus Pietdt nicht als "feretro", sondern als "resti mor-
tali" deklariert hat und die rdmischen Neffen die hohe Straf-
geblihr flir den angeblichen Betrug nicht zahlen wollen (Novelle
“"Resti mortali", in "Donna Mimma", NA II); und da ist schlie8-
lich der geizige Anwalt Girolamo Piccarone in einem sizilia-
nischen Provinznest, der beim Begrdbnis seiner Frau, auf dem
Friedhof angekommen, zum Totengrdber sagt:

"Senti. Questa cassa, figliuolo mio, mi costa pil di vent'onze.
Bella, la vedi. Per la sant'anima, capirai, non ho badato

alle spese. Ma ora la comparsa & fatta, dice. Che se ne fa

pil la sant'anima di questa bella cassa sottoterra? Peccato
sciuparla, dice. Facciamo cosi. Caliamo la sant'anima, dice,
pulitamente con quella di zinco, che sta dentro; e questa

me la riponi; servira anche per me. Uno di questi giorni,
sull'imbrunire, manderd a ritirarla."

Diese Novelle fihrt uns gleich zu einem weiteren von Piran-
dello gerne angegriffenen Mythos der bilirgerlichen Gesellschaft:
Recht und Gerechtigkeit.75) Geht es in "La cassa riposta" in
dieser Beziehung noch eher humoristisch zu (Der Wirt Dolce-
mascolo, dem der Hund des Anwalts Wurst gestohlen hat, will
den Geizhals dazu zwinge, ihm den Schaden zu ersetzen, inden
er ihn vor Zeugen fragt, ob er in einem solchen Falle Anspruch
auf Schadenersatz habe. Piccarone aber iiberlistet ihn: Er be-

jaht zwar den Anspruch und erkl&drt sich auch gerne zur Ersatz-

- "La cassa riposta", (in "L'uomo solo"), NA I, p. 578.
7 . )
5)_ Pirandellos besonderes Verhdltnis zu diesem Mythos mag mit darauf he-
ruhen, daB er in Palermos selbst (wenigstens ein Jahr lang) Jus studiert
hat. - siehe dazu GIUDICE, l.c., pp. 82 - 84.



-88-

leistung bereit, verlangt aber einen Betrag in sechsfacher
Hohe als Entgelt fir die Konsultation), so wird der Angriff

in der bereits erwdhnten Novelle "La veritd" deutlich hérter:
Hier gelangt Pirandello zu dem paradoxen SchluB, daB der

Bauer Tarard deshalb des vorbedachten Mordes schuldig ge-
sprochen wird, weil er seine Frau nicht gleich umgebracht

hat, als er von ihrem Verhdltnis mit einem anderen erfuhr (das
wiirde ja dem Ehrenkodex entsprechen und wdre somit entschul-
digt), sondern erst auf Grund des Skandals, den die Frau des
Liebhabers provoziert hat, zur Hacke greift.

Vollig desillusionierend aber wirkt in dieser Beziehung die
Novelle "Il bottone della palandrana" aus der Sammlung "Tutt'e
tre": Don Filiberto Fiorinnanzi beschlieBt, seinen Erbfeind
Meo Zezza, der eines der Giter des Marchese Di Giorgi-Decarpi
verwaltet und dabei seinen Herrn kréaftig betriligt, bei dem
Marchese anzuzeigen. Zu seiner Verwunderung muB er freilich
erfahren, daB der Marchese ldngst von den Unterschlagungen
Zezzas weiB und sie auch billigt:

"Noi gua dobbiamo guardare e guardiamo Zezza ministro. Come
tale, lo abbiamc trovato sempre ineccepibile. Zezza uomo

non ci riguarda, caro signore. Dird di pili: € per noi anzi

un vantaggio che egli sia cosi ladro, o piuttosto cosi desi-
deroso di arricchirsi. Mi spiego. Agli altri ministri che si
tengono paghi, pilt o meno al loro stipendioc soltanto, non pre-
me affatto che i poderi rendano qualche cosa di pil di quello
che potrebbero rendere. Prema invece allo Zezza, perché,
oltre che a noi, essi debbono rendere anche a lui. E il ri-
sultato é questo: che nessunc dei settori ci rende tanto
quanto quello di cui Zezza é ministro."76)

Als Don Filiberto diese Argumentation hoért, bricht flr ihn
eine Welt zusammen; gleichsam als Symbol dafiir dreht er sich
bei den Worten des Marchese einen Knopf ab:

"Un bottone della palandrana. Sentendo parlare a guel medo il
marchese, se l'era tante volte rigirato sul petto, gquel bottone,
che esso alla fine s'era staccato e gli era rimasto tra le dita.
Ma, ormai, a che gli serviva pid? Poteva bene andar per via
con la palandrana sbottonata,e anche svoltata, con le maniche
alla rovescia, e anche col cappello assettato sotto sopra sul
capo.

‘- "Il bottone della nalandrana” (in "Tuct'e ftre™), NA I, p. 114
P



-89-

L'universo, ormai, per don Filiberto Fiorinnanzi era tutto
quanto e per sempre scombussolato."

Mit der Rechtspflege sind wir nun zu den in hSherem MaBe
logisch bemédntelten Mythen der Gesellschaft gelangt. Zu die-
sen sind sicher auch Philosophie und Wissenschaft zu z&dhlen,
deren Bekdmpfung durch unseren Autor schon Michele F. Sciacca
festgestellt hat:

"Pirandello rifiuta il mito della scienza (positivismo e
scientismo) e quello della filosofia (idealismo trascendentale)."

78)
Diese Bekd&mpfung reicht von abschidtzigen Bemerkungen (wie
jener in einem Brief an den kriegsgefangenen Sohn Stefano:

"I libri di filosofia, 1li ho letti jio tutti per te, e ti dird poi al tuo
ritorno, che cosa essi mi dicono. Ben poco, ben poco, figliuolo mio!" ? ))
bis zu der stilisierten Figur des rationalen Wissenschaftlers,
die unter der Bezeichnung "L'uomo saputo" in der "Favola del
figlio cambiato", einem von Malipiero in Musik gesetzten Vers-
drama, auftritt und es nicht glauben will, daB tatsdchlich

sie Spukgestalten der "Donne" den Sohn der weinenden Mutter
entfliihrt und vertauscht haben sollen; alle mysteridsen Ge-
rdusche und Erscheinungen, die die Frauen als Beweis fiir die
Existenz der "Donne" anfilhren, tut er mit dem Hinweis auf
streunende Katzen ab. Zwar siegt auch in diesem Reimstick-
-Libretto der Mythos {iber den Logos, dar Glaube {iber die Ver-
nunft, aber er muf sich dazu recht brutaler Methoden bedienen:

"L'UOMO SAPUTO. - le Gatte?
CORO (infuriato dalla domanda derisoria).
Le Donne! Le Donne! Le Donne!
(E, aizzate dalle risate che scoppiano di nuovo, piu alte,
dall'interno, si mettono a tempestar di pugni 1'Uomo saputo).
-Vecchio imbecille!
-Vecchio scimunito!
~Forza!
-Adosso!
-Miscredente!
-Malcreato!

m_ "I1 bottone della palandrana", l.c., NA I, pp. 1145/1146.
\

78 _ sciacea, l.c., p. 53.

79)

- Brief an Stefano vom 23.12.1919, in: Almanacco Letterario Bompiani
1938, spater auch in Sipario, Nr. 80/1952.



_90..

-Prendit

-Prendi!

-Impara a credere!

-Stupido!

~Stupido!
Le nostre lagrime
lo fanno ridere!
-Ci crederai
quando sarai
a ribollire nel pecione ardente!
L'UOMO SAPUTO (che si sard buttato a terra).
La! La! La!

M'arrendo! M'arrendo! M'arrendo!"so)

In vielen anderen Werken Pirandellos ist das mythische Den-
ken dem logisch-wissenschaftlichen jedoch auch auf dem Gebie-
te der Argumente bzw. der praktischen Resultate lberlegen,
so etwa in der Titelnovelle der Sammlung "Donna Mimma". Donna
Mimma ist eine alte Hebamme, die nie eine Schule besucht hat
und ihr Wissen aus der Praxis vieler Jahre bezieht. Dabei ist
sie bei den Bewohnern ihres Ortes von der Aura einer Madrchen-
fee umgeben:

"Agli occhi di tutti i bimbi e anche dei grandi che, vedendola
passarc, si sentono pur essi diventare bimbi a un tratto, donna
Mimma reca un'aria con sé, per cui subito, sopra e attorno a lei,
tutto diventa come finto: di carta il cielo; il sole, una spera
di porporina, come la stella del presepio. Tutto il paesello,

con quel bel cielo azzurro nuovo su le casette vecchie, con
quelle sue chiesine dai campanili tozzi e le viuzze e la piazza
grande con la fontana in mezzo e in fondo la chiesa madre,

appena ella vi passa, diventa subito tutt'intorno come un grosso
giocattolo di Befana, di quelli che a pezzo a pezzo si cavano
dalla scatolona ovale che odora di colla deliziosamente. Ogni
dadolino - e ce ne sono tanti - é una casa con le sue finestre

e la sua veranda, da mettere in fila o in giro per far la strada
o la piazza; e questo dado qui pil grosso é la chiesa con la cro-
ce e le campane, e quest'altro la fontana, da metterci attorno
questi alberetti che hanno la corona di trucioli verdi verdi e
un dischetto sotto, per reggersi in piedi!"

So erzdhlt sie auch, sie wiirde die Kinder, die sie zur Welt

bringt, auf dem Markt in Palermo kaufen und dann auf dem Schlit-

ten in die H&duser bringen. Eines Tages aber wird die Idylle

80
)— "La favola del figlio cambiato", MN II, pp. 1234/1235.

81
) "Donna Mimma", NA II, p. 11.



-91-

Donna Mimmas gestdrt: Vom "Kontinent" kommt eine junge, etwa
zwanzigjdhrige Piemonteserin, die zum Unterschied von ihr
iber ein staatliches Hebammendiplom verfligt. Da aber alle
Leute Donna Mimma treu bleiben und niemand die neue Hebamme
in Anspruch nimmt, beschwert diese sich bei der Prdfektur -
mit dem Erfolg, daB Donna Mimma die Ausilibung ihres Berufes
untersagt wird, ehe sie nicht ebenfalls an einer Université&t
ein solches Diplom erworben hat. An der Universitdt von Pa-
lermo muB Donna Mimma dann erfahren, daB ihre praktischen
Kenntnisse vor den Augen der Wissenschaft gédnzlich belanglos
sind:

"Conoscenza implicita la pratica. E pud bastare? No, che non

pud bastare. La conoscenza, perché basti, bisogna che da impli-
cita divenga esplicita, cioé, venga fuori, venga fuori, cosi

che si possa a parte a parte veder chiara e in ogni parte distin-
guere, definire, quasi toccar con mano, ma con mano veggente,
ecco! O altrimenti, ogni conoscenza non sard mai sapere. Questione
di nomi? di terminologia! No, il nome é la cosa. Il nome é

il concetto in noi d'ogni cosa posta fuori di noi. Senza il

nome non si ha il concetto, e_la cosa resta in noi come cieca,

non definita, non distinta."

. Nach und nach erlernt sie zwar dann die Terminologie; aber
.als sie endlich ihr Diplom in H&nden h&dlt, flirchtet sie,
«dafiir ihr natlirliches Geschick verloren zu haben:

"Saprebbero pili muoversi ora, queste manine, come prima? Sono
come legate da tutte quelle nuove nozioni scientifiche. Trema-
no, le sue manine, e non vedono pil. Il professore ha dato a
donna Mimma gli occhiali della scienza, ma le ha fatto perdere,
irremediabilmente, la vista naturale.

E che se ne fard domani donna Mimma degli occhiali, se non ci
vede pi0?"83)

Als Donna Mimma dann, in stddtischer Kleidung und mit latei-
1 nischen Fachausdriicken um sich werfend, zurlickkehrt, findet
¢ sie eine gewandelte Piemonteserin in Donna Mimma-Kleidung von
. ihren Reisen nach Palermo erziahlen, bei denen sie die Kinder

<auf dem Markt kauft und dann mit dem Schlitten ins Dorf bringt.

82
) "Donna Mimma", l.c., NA II, p. 22.

83)_ l.c., p. 25.



_92_

Die Leute haben sich so sehr an die neue Donna Mimma gewdhnt,
daB sie von der alten nichts mehr wissen wollen. Und als sie
dann einmal doch aushilfsweise geholt wird, widmnct sie ihre Auf-
merksamkeit so ausschlieRlich den auf dexr Universitdt eingepaukien
Hygienevorschriften,daB Mutter und Kind beinahe dabei ums Leben
kommen. Die Piemonteserin rettet beide, und Donna Mimma er-
gibt sich, restlos enttduscht und verzweifelt, dem Wein.

Eine &hnliche Polemik gegen die Wissenschaft finden wir in
den beiden Novellen "Le sorprese della scienza" und "Acqua e
1i". Beide spielen in dem schdnen Ort Milocca, einem kleinen
Dorf jenseits aller Verkehrswege, in das der Schriftsteller
Pirandello (eines der wenigen Male, daB der Ich—Erzéhlef aus-
driicklich mit Pirandello gleichgesetzt wird) auf Einladung ei-
nes Freundes reist. In Milocca ist die Verehrung des Mythos
von Wissenschaft und Fortschritt so weit libersteigert, daR
man niemals bereit ist, den gegenwdrtigen Stand der Technik
einzufiihren, da man Uberzeugt ist, er werde nur allzu bald
iberholt sein, in welchem Falle man dann nicht als riickstdn-
dig oder kurzsichtig gelten will. Deshalb muf man nach Milocca
noch immer auf l6chrigen StraBen in alten Pferdekutschen rei-
sen, deshalb steht nach jeder Sitzung des Stadtsenats, in
der wieder einmal Uber die Einfiihrung technischer Neuerungen
gesprochen wurde, im flackernden Licht dreier Kerzen der alte
Abgeordnete Colacci auf und rdt zur Ablehnung des Projekts -
in unserem Fall die Einfihrung elektrischer StraBenbeleuchtung:

"Che figura avrebbe fatto il paese di Milocca illuminato
soltanto a luce elettrica? Questo era il tempo delle grandi
scoperte, e ogni Amministrazione che avesse veramente a
cuore il decoro del paese e il bene dei cittadini, doveva
stare in guardia dalle sorprese continue della Scienza. Il
consigliere Colacci, pertanto, sicuro d'interpretare i voti
del buon popolo milocchese e di tutti i colleghi consiglieri,
proporeva la sospensiva sul progetto della Giunta, in vista
dei nuovi studi e delle nuove scoperte che avrebbero final-
mente dato la luce al paese di Milocca."

Und Pirandellos Freund und Gastgeber Tucci figt hinzu:

84)
- "Le sorprese della scienza" (in "La morsa"), NA I, p. 752.



_93_

"E cosi per l'acqu:s, e cosi per le strade, e cosi per tutto.
Da una ventina d'anni il Colacci si alza a ogni fine di se-
duta per inneggiare alia Scienza, per inneggiare alla luce,
mentre i lumi si spengono, e propone la sospensiva su ogni
progetto, in vista di nuovi studi e di nuove scoperte. Cosi
noi siamo salvi, amico mio! Tu puoi star sicuro che la Scien-
za, a Milocca non entrerd mai. Haésyna scatola di fiammiferi?
Cavala fuori e fatti lume da te."

In ebendiesem Ort Milocca spielt auch die zweite Novelle,
"Acqua e 1i". Doktor Calajd, ein Arzt von einiger wissen-
schaftlicher Reputation, praktiziert n&mlich in dem Dorf.
Wie aber nicht anders zu erwarten, miftrauen die Miloccheser
seiner Wissenschaft:

"Per essere conseguenti, i Milocchesi non dovrebbero mai
chiamare al letto dei loro malatti il dottor Calajo. E
difatti mi consta che non lo chiamano, se non proprio al-
1'ultimo momento, cioé quando finiscono di essere Milocchesi
e sono soltanto povere bestie atterite dalla morte imminente.
Di solito, per le malattie lievi (o che in un principio cre-
dono tali) si servono d'un certo Piccaglione, che tiwcne in
casa la sonnambula, di cui si fa aiutare nelle cure sui ge-
neris che impartisce ai malati."

Der genannte Piccaglione stellt natiirlich eine Art - dies-
mal siegreiches - Pendant zu Donna Mimma dar. 2Auch f£4r ihn
gilt:

"...ron ha laurea; non la pretende a scienzialo; non compro-

mette in nessun modo la scienza, della quale pul.lli_anente s'é
messo fuori con quella ridicola sonnambula. . .."87)

Auch er heilt mit Hausmitteln (Zuckerkiigelchen), auch er ist
erfolgreicher als sein studierter Kollege.Und wie in Donna Mimma
(wo er das erste Mal die MoSglichkeit andeutet, die Behdrde
kdnnte ihr die Ausiibung ilires Berufes verbieten), ist auch
hier der Apotheker am Eclat zwischen den beiden Kontrahenten
unmittelbar beteiligt: Da sein Geschdft durch die Anwendung
von Piccagliones Zuckerkiigelchen schwerstens geschddigt ist,

Uberredet er den bloB auf seine gelehrten Studien konzentrier-

85) _upe sorprese della scienza",l.c.,p. 753.- Man beachte die GroBschrei-
bung von "Scienza", die darauf hindeutet, daB Pirandello sich des mythi-
schen Begriffscharakters durchaus bewufit war und ihn unterstreichen wollte.

86) _
87) _

"Acqua e 1i" (in "Tutt'e tre"), NA I, p. 1182.

l.c., pp. 1182/1183.



-94-

ten Doktor, formell Anzeige wegen Kurpfuscherei zu erstatten.
Daraufhin vertraut Piccaglione dem Arzt an, daB sogar dessen
eigene Frau ihn bereits mehrmals wegen der Kinder brieflich
konsultiert habe. Im ilibrigen befiirchte er auf Grund der dort
mitgeteilten Symptome, sie litten an Scharlach. Doktor Calajod
eilt nach Hause und kann die Diagnose nur bestdtigen. Kurz
darauf sterben beide Kinder. Der Arzt ist verzweifelt und
schiittet sein Herz einem jungen Kollegen aus der Stadt aus:

"-E ora vedrd, - gli grida Calajd, - ora saranno capaci di
dire che 1i ho uccisi io, i miei figliuoli! Non crede? Ma

si! Mi odiano, mi odiano, perché non sono come loro! Qua sono
tutti in perpetua attesa di cid che ci porterd il domani. Qua
non si fabbricano case perché domani, domani chi sa come si
fabbricheranno le case; non si pensa a illuminare le strade,
perché domani chi sa che nuovi mezzi d'illuminazione scop-
rird la scienza, domani! E cosi anch'io dovrei stare in attesa
del rimedio di domani, s'intende, per tutti coloro che non
hanno la morte in bocca; perché quando ce l'hanno, eh sono
vigliacchi allora, e lo vogliono il rimedio d'oggi, e come

lo vogliono!

- Ah si? - fa il giovane collega. - E lei, scusi, perch non
si mette a fare il medico come lo vogliono a Milocca? Acqua
e 11!

- Come, acqua e li? - domandd stordito il Calajd.

E quello:

- Ma si, illustre collega, acqua, acqua naturalef tinta in
rosso o in verde da qualche sciroppino, e 1it!"

Der junge Kollege zeigt nun Piccaglione wirklich an; dieser
verldBft daraufhin fluchtartig Milocca. Doktor Calajd aber be-
folgt den Rat, macht sich wie die Piemonteserin die Krdfte
des Mythos zunutze,und Pirandello schlieBf mit der totalen
Niederlage des blirgerlichen Mythos Wissenschaft:

"L'inverosimile, signori miei, viene adesso; e me ne dispiace
tanto per la scienza medica. L'inverosimile é che hanno ra-
gione loro, i Milocchesi.

Perché da quando il dottor Calajo, per vendicarsi, s'é messo
a dar per ricetta agli ammalati quella sua "gggua e 1i", gli
ammalati - pajono morti - guariscono tutti."

8
8)— "Acqua e 1li} l.c., pp. 1186/1187. - Man beachte die Frontstellung

des Individuum-AuBenseiters gegen die Gesellschaft, wie sie vor allem
in dem von mir hervorgehobenen Satz zum Ausdruck kommt.

89_1.c., p. 1188.



-95-

Auf diese Weise versucht Pirandello also nach den ersten,
allzu leicht logisch zu wicerlegenden sizilianisghen Mythen
wie Aberglaube, kindlich-naive Religiosité&dt, Garibaldinismus,
auchund vor allem die Mythen der aufgekl&drten, mehr und mehr
demokratisch und fortschrittlich ausgerichteten bilirgerlichen
Gesellschaft des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahr-
hunderts zu stilirzen. Das beginnt, wie wir gesehen haben,mit
den noch im geographischen Raum Sizilien und in der Irratio-
nalitédt wurzelnden Regeln der Ehe und des gesellschaftlichen
Rollenspiels im allgemeinen, setzt sich dann aber fort bis
zu Philosophie, Wissenschaft und Fortschritt schlechthin, den
Grundpfeilern dieser Gesellschaft und dieser Epoche. Nun, Pi-
randellos allgemeine Haltung zu den "sozialen Regeln des Zu-
sammenlebens" in dieser Gesellschaft ging ja schon aus der zu
Beginn dieses Abschnittes zitierten Passage aus "L'umorismo"
hervor, in der die Basis dieser Gesellschaft in der gemein-
schaftlichen Lige gesehen wird.

2.1.2. Die doppelziingige Wahrheit.

Mit dem Angriff auf die Hauptfestungen von Logik und Ratio,
Wissenschaft und Philosophie, hat der unermidliche Mythen-
stlirzer Pirandello die notwendigen Voraussetzungen geschaf-
fen fiir den Angriff auf den eigentlichen Kern neuzeitlichen
vernunftgebundenen Denkens: die Idee der einen, objektiven
Realitdt und Wahrheit, die Idee der objektiv unbezweifelbaren
Logik und zuletzt auch der einheitlichen, sogenannten Persdn-
lichkeit, des Ich.

All diese Ideen hatten sich ja gegen das ihnen vorhergehen-
de mythische oder nachmythische Klima vor allem mit dem Argu-
ment durchgesetzt, sie wdren - zum Unterschied von ihren Ge-
gensticken aus dem Bereich des Mythos - logisch nachzupriifen
und zu beweisen, verfiigten also - wenn das Bild aus den bei-

den Novellen "Donna Mimma" und "Accua e 1i" verwendet werden



_96_

darf, Uber ein Diplom zum Unterschied von ihr=za rein in Intui-
tior und gemeinschaftlicher Uberzeugung wurzelnden Antagonis-
men.

Pirardello konnte deshalb diese Ideen nur erschiittern, wenn
er ihnen nachwies, daB sie selbst blof%mythisch fundiert waren,
ebenso Mythencharakter trugen wie die tats&dchlichen Mythen,
gegen die sie sich in der neuzeitlichen Geisteskultur durch-
gesetzt hatten.

Aber der Angriff auf die genannten Kernmythen beginnt - um
bei den strategischen Metaphern zu bleiben - nicht erst nach
“rreichung des unter 2.1.1. behandelten Angriffszieles (Wis-
senschaft, Philosophie, Fortschritt); von allem Anfang an be-
greift Pirandello, wenigstens im UnterbewuBtsein, daB er, be-
seelt von dem nimmersatten b&sen Geist der logischen Analyse
("demoniaccio beffardo", wie ihn Don Cosmo in dem Roman "I
vecchi e i giovani" nennt), sich niemals mit dem Sturz der in
Konventionen gekleideten Alltagsmythen zufrieden geben kann,
daB er gerade die Grundlagen zum Einsturz bringen muB, auf
denen all diese Alltagsmythen ruhen. Ganz in diese Richtung
zielt auch Fexdinando Castellis Feststellung, Pirandello sei
bereits in seinem ersten, gewdhnlich noch als naturalistisch

«90) zum Sturm

oder veristisch bezeichneten Roman "L'esclusa
auf den Mythos der objektiven Wahrheit (bzw. Wirklichkeit) an-
getreten:

"Non é difficile notare, nel finale del romanzo, l'ixoniagl)

pirandelliana nel demolire il mito del fatto obiettivo."
Freilich lassen sich solche Feststellungen im Nachhinein,

bei Kenntnis des Gesamtwerkes, leichter treffen; der besten-

falls implizite Versuch eines Angriffes auf den mythisicrten

90) . . .
- Erstverdffentlichung in Fortsetzungen in der Tageszeitung "La Tribu-

na", Rom, 29.6. bis 16.8.1901; fertiggestellt nach Angaben des Autors be-
reits 1893 in Monte Cavo.

1 . .
on_ Ferdinando CASTELLI, Sei profeti per il nostro tempo. Velti dell'u-
manesimo contemporaneo, Napoli 1972, p. 215.



-97-~

Begriff der objektiven Tatsachenwirklichkeit wird bei genaue-
rer Betrachtung des Romans als Einheit fir sich wohl hinter
den Angriff auf die Intoleranz der vom Rollenspiel beherrsch-
ten Gesellschaft zurlicktreten. Dennoch zeigt eben das Parado-
xon, das Marta Ajalas Geschichte zu Grunde liegt (solange sie
unschuldig ist, bleibt sie verstoBen und von der Gesellschaft
gedchtet, als sie dann - halb wider Willen - wirklich eine
ehebrecherische Beziehung beginnt, nimmt ihr Mann sie wieder
in Gnaden auf) die unterschiedlichen Gesichter der einzelnen
subjektiven Wirklichkeitsbegriffe. Aber da Pirandello dort
noch eine traditionell "cbjektive" Erz&dhlhaltung einnimmt (der
Erzdhler ist Alleswisser), wird auch dem Leser die Illusion
vermittelt, es gdbe nun tatsdchlich eine objektive erkennbare
Realitdt und er wdre noch dazu in Besitz derselben. Von die-
sem (positiven) Eindruck des "fatto oggettivo" bis zu dem in
dem Roman "Uno, nessuno e centomila" vermittelten, wo Piran-
dello die auktoriale Erzdhlhaltung aufgibt und im Rahmen ei-
nes Zwiegesprédches die Unterschiedlichkeit der subjektiven und
die Unhaltbarkeit der objektiven Wirklichkeit darstellt, ist
es noch ein weiter Weg:

"Ma voi, lo so, non vi volete ancora arrendere e esclamate:

- E i fatti? Oh, perdio, non ci sono i dati di fatto?

- 8i, che ci sono.

Nascere é un fatto. Nascere in un tempo anzich& in un altro,
ve 1l'ho gid detto; e da questo o da quel padre, e in questa

o in quella condizione; nascere maschio o femmina; in Lapponia
o nel centrc dell'Rfrica; e bello o brutto; con la gobba o sen-
za gobba: fatti. E anche se perdete un occhio, é un fatto; e
potete anche perderli tutti e due, e se siete pittore é il
peggior fatto che vi possa capitare.

Tempo, spazio: Necessitd. Sorte, fortuna, casi: trappole tutte
della vita. Volete essere? C'é questo. In astratto non si é."

Das fihrt zu der Gefangenschaft durch die einmal begangene Tat,
die die Persdnlichkeit ihres Urhebers bestimmt, auch wenn die-
ser sich gar nicht mehr in ihr wiedererkennt:

92:_ "Uno, nessuno e centomila", TR II, pp. 797/798.



-98-

"wuando un atto € compiuto, € quello; non si cangia piu.
Quando uno, comunque, abbia agito, anche senza che poi si

senta e si ritrovi negli atti compiuti, cid che ha fatto,
resta: come una prigione per lui. (....)

Gid. Ma che intendete dire con questo? Che gli atti come

le forme determinano la realtd mia o vostra? E come? perché?
Che siano una prigione, nessuno pud negare. (....) Il guajo

é questo; o lo scherzo, se vi piace meglio chiamarlo cosi.
Compiamo un atto. Crediamo in buona fede d'esser tutti in
quell'atto. Ci accorgiamo che purtroppo non & cosi e che l'atto
é invece sempre solamente dell'uno dei tanti che siamo o che
possiamo essere...(....) Non solo; ma quell'uno stesso, cioé
quella realtd che in un momento ci siamo data e che in quel
momento ha compiuto l'atto, spesso poco dopo €& sparito del
tutto; tanto vero che il ricordoc dell'atto resta in noi, se
pure resta, come un sogno angoscioso, inesplicabile. (....)
Realtd passate.

Se i fatti non sono tanto gravi, queste realtd passate le
chiamiamo disinganni. Si, va bene; perché veramente ogni realt:l
é un inganno."gw)

Und somit gelangt der Autor schlieBlich zum Konzept der wan-

delbaren subjektiven Realitdt:

"Siamo molto superficiali, io e voi. Non andiamo bene addentro
lo scherzo, che é piu profcndo e radicale, cari miei. E consiste
in questo: che l'essere agisce necessariamente per le forme,
che sono le apparenza ch'esso si crea, e a cui noi diamo va-
lore di realtd. Un valore che cangia, naturalmente, secondo
l'essere in quella forma e in quell'atto ci appare.

E ci deve sembrare per forza che gli altri hanno sbagliato;
che una data forma, un datoc atto non é questo e non é cosi.
Ma inevitabilmente, poco dopo, se ci spostiamo d'un punto, ci
accergiamo che abbiamo sbagliato anche noi, e che non é gquesto
e non é cosi; sicché alla fine siamo costretti a riconoscere
che non sara mai né questo né cosi in nessun modo stabile e
sicurc; ma ora in un modo ora in un altro, che tutti a un certo
punto ci parranno sbagliati, o tutti veri, che & lo stesso;
perché& una realtd non ci fu data e non c'é, ma dobbiamo farcela
noi, se vogliamo essere: e non sard mai una per tutti, una
per sempre, ma di continuo e infinitamente mutabile. La facolta
di illuderci, se da un canto ci sostiene, dall'altro ci precipi-
ta in un vuoto senza fine, perché la realtd d'oggi é destinata
a scoprircisi illusione domani. E la vita non conclude. Non pud
concludere. Se domani conclude, é finita."

93) _

94)

"Uno, nessuno e centomila", l.c.,pov.79:-800(Hervorhebung von mir)

l.c., p. 800.



_.99_

Ich habe hier gleich diese wesentliche Stelle, den Endpunkt
(sieht man von den "Giganti della montagna" ab) der groB
angelegten mythenstiirzerischen Operation gegen die objektive
Wirklichkeit, die in Pirandellos Denken vorgetragen wird,in
voller Ausfiihrlichkeit zitiert, um von allem Anfang an Klar-
heit iiber Pirandellos Ziel zu schaffen. Wir sehen nun, wohin
Pirandello strebt, wir lernen gleichzeitig die groBen Motive
kennen, in denen dieses Streben zu Tage tritt: die Ver&dnder-
lichkeit der Wirklichkeit durch die Zeit ("mutevole realtd");
der Widerstand des Menschen, sich in einer Maske (Persdnlich-
keit), vor allem aber in einer einzigen, einmal gesetzten Hand-
lung fixieren zu lassen (das ist zum Beispiel das groBe An-
liegen des Vaters in Pirandellos bekanntestem Stlick "Sei per-
sonaggi in cerca d'autore"); die Vielzahl der Ichs und damit
die Zersplitterung der menschlichen Persdnlichkeit; und die
daraus folgende Unmdglichkeit selbst einer subjektiven dauern-
den Realitdt. Wir haben ferner gesehen, daB Pirandello selbst
das Wort "disinganno" fiir mythische, ihres Glaubensanspru-
ches beraubte Realitdten verwendet (Anm. 93 der Vorseite; Rau-
hut hat im {brigen unseren Autor bei Betrachtung der existen-
tialistischen Aspekte seines Werks in die N&he der spanischen
desengafio-Literatur geriickt); wir bemerken schlieBlich, da8
am Ende natiirlich nicht der Beweis der Nichtexistenz objekti-
ver Wahrheit erbracht wird, nicht erbracht werden kann (dieser
Beweis wdre ja dann selbst wiederum objektiv wahr), sondern
der Autor lediglich zur aus der Anschauung gewonnenen Erkennt-
nis der Wandelbarkeit und individuellen Verschiedenheit der
(subjektiven) Wahrheit gelangt, hinter der keine objektive
Realitdt mehr zu stehen scheint.

Man hat verschiedentlich in der Kritik behauptet, Pirandel-
los diesbeziigliche - von mir mythenstiirzerisch genannte - Be-
strebungen in seinem Werk dienten letztendlich der Illustra-
tion der drei Thesen des sizilianisch-griechischen Sophisten
Gorgias:

1. Es existiert nichts.



-100-

2. Wenn etwas existierte, so wdre es nicht erkennbar.

3. Wenn es auch erkennbar widre, so wdre es nicht mitteilbar.gs)
Dies scheint sich zu bestdtigen, wenn man etwa die An-

fangsszene des Dramas "Ciascuno a suo modo" (das den zweiten

Teil der Trilogie des "Theaters auf dem Theater" bildet) liest:

" IL GIOVINE SOTTILE (con un capino straziato, d'uccello pelato).
Ma che ne pensa lei?

IL VECCHIO (bello, autorevole, anche un po' malizioso, sospi-
rando) . Che ne penso! (Pausa.) Non saprei. (Pausa.) Che cosa ne
dicono gli altri?

IL GIOVINE SOTTILE. Mah! Chi una cosa e chi un'altra.

IL VECCHIO. S'intende. Ciascuno ha le sue opinioni.

IL GIOVINE SOTTILE. Ma nessuno, per dir la veritd, par che ci
s'attenga sicuro, se tutti come lei, prima di manifestarle,
vogliono sapere che cosa ne dicono gli altri.

IL VECCHIO. Io alle mie mi attengo sicurissimo; ma certo la
prudenza, non volendo parlare a caso, mi consiglia di conosce-
re se gli altri sanno qualche cosa che io non so e che potrebbe
in parte mod ficare la mia opinione.

IL GIOVINE SOTTILE. Ma per quello che ne sa?

IL VECCHIO. Caro mio, non si sa mai tutto!

IL GIOVINE SOTTILE. E allora, le opinioni?

IL VECCHIO. Oh Dio mio, mi tengo la mia ma - ecco - fino a
prova contrarial

IL GIOVINE SOTTILE. No,mi scusi; con 1'ammettere che non si sa
mai tutto, lei gid presuppone che ci siano codeste prove con-
trarie.

IL VECCHIO (lo guarderd un po', riflettendo, sorridera e doman-
derd) . E con questo lei vorrebbe concludere che non ho nessuna
opinione?

IL GIOVINE SOTTILE. Perché a stare quello che dice, nessuno
potrebbe mai averne!

IL VECCHIO. E non le sembra gid questa un'opinione?

IL GIOVINE SOTTILE. Si, ma negativa! 96)
IL VECCHIO. Meglio che niente, eh! meglio che niente, amico mio!"
Und hier handelt es sich wirklich um die erste Szene, auch der
im Theater anwesende Zuschauer weiB nicht, wovon hier eigent-
lich die Rede ist.97) Selbstverstédndlich gab eine so abstrakt-

-philosophische Abhandlung auf der Biihne AnlaB zu der hdufig

95
' vgl. Mario WANDRUSZKA, Luigi Pirandello, in: Deutsche Vierteljahres-

schrift fir Literaturwissenschaft u. Geistesgeschichte 28/1954, p. 246.
96) _
97) ; . . . .

- Es sei denn, er hatte eine der Zeitungen ergattert, die nach Anweisung
des Autors bereits vor der Vorstellung im Foyer verkauft werden und in de-
nen auf die Eifersuchtstragddie hingewiesen wird, die Pirandello zum Gegen-
stand des ir der Folge aufgefiihrten Stickes gemacht habe.

"Ciascuno a suo modo", MN I, pp. 127/128.



-101-

geduBerten Kritik des "cerebralismo vuoto" und "Nihilismus"
unseres Autors. Aber Pirandello versteht es, diese Kritik zu
neutralisieren, indem er sie einfach im Stilick selbst, in ei-
nem "Intermezzo corale", auf die Blihne bringt und beantwortet:

"I CONTRARI. Ma basta con questo nihilismo spasmodico!

- E questa voluttd d'annientamento!

- Negare non e costruire!

IL PRIMO DEI FAVOREVOLI (investendo). Chi nega? Negate voi!

UNO DEGLI INVESTITI. Noi? Noi non abbiamo mai detto, noi,
che la realtd non esiste!

IL PRIMO DEI FAVOREVOLI. E chi ve la nega, la vostra, se siete
riusciti a crearvela?

UN SECONDO. La negate voi agli altri, dicendo che é una sola -

IL PRIMO. - quella che pare a voi, oggi -

IL SECONDO. - e dimenticando che jeri vi pareva un'altra!

IL PRIMO. Perché la avete dagli altri, voi, come una conven-
zione qualunque, parola vuota: monte, albero, strada credete
che ci sia una "data" realtd; e vi sembra una frode se altri
vi scopre che invece era un'illusione! Sciocchi! Qua s'insegna
che ciascuno se lo deve costruire da sé il terreno sotto i
piedi, volta per volta, per ogni passo che vogliamo dare, fa-
cendovi crollare quello che non v'appartiene, perché non ve
l'eravate costruito da voi e ci camminavate da parassiti, da
parassiti, rimpiangendo l'antica poesia perduta!"ga)

Was Pirandello hier freilich nicht zur G&nze beantwortet,
ist die Frage, weshalb er als Dichter seine Figuren andauernd
Streitgesprédche iiber Philosophie vollfiihren l&d8t; aber es ist
sicher richtig, daB dieses unaufhdrliche Suchen nach einer
nicht zu erschiitternden Basis, nach "festem Boden unter den
FiBen" (siehe Unterstreichungen im Zitat), das Pirandellc
letztlich (in der Eingangsszene) zu einer Variation des sokra-
tischen "Ich weiB, daB ich nichts weiB" fiihrt, keineswegs
bloB Originalitdtshascherei ist99), sondern einer wahren, exi-
stentiellen Beunruhigung seiner Personen und des Autors selbst
entspringt. Pirandello wie seine Figuren leiden an diesem

dauernden Fragen- und Infragestellen-Miissen, aber sie entkom-

98)- "Ciascuno a suo modo", l.c., p. 161. (Hervorhebungen im Original,
Unterstreichungen von mir)

99)~ St.-Exupéry soll in diesem Sinne einmal Pirandellos Werk als
"Hausmeisterphilosophie" abgetan haben.- siehe GIUDICE, l.c., p. 40l.



-102-

men ihrem "demoniaccio beffardo" nicht. Eine &hnliche Mei-
nung driickt Eric Bentleys Feststellung aus:

"Seine Leute denken eine Menge; aber ihr Denken ist Teil
ihrer Lebensart, nicht der Spekulationen und Predigten
Pirandellocs."

Man kann nun freilich dieses selbstzerstdrerische Infrage-
stellen der urspriinglichen Basen unseres Denkens und unserer
Gesellschaft als "anal-zwangsneurotische Zlige in Pirandellos
Werk"101) abtun wie der Bremer Dissertant Irmbert Schenk, der
vom Standpunkt eines "psychoanalytischen Marxismus"aus ope-
riert; das miiBte aber konsequenterweise dazu filihren, daB man
jeden Zweifel an den bestehenden Mythen, selbst den von marxi-
stischer Seite, in analoger Weise disqualifiziert und somit
jedes Streben nach Verdnderung in den Bereich der Psychopatho-
logie abschiebt....und das wollte der Verfasser doch sicher
nicht sagen. Man kann auch, wie Piero Bargellini, erschreckt
durch die KompromiBlosigkeit unseres Mythenstiirzers, Piran-
dellos Tun mit einer Metapher umschreiben, die den Struwwel-
petergeschichten zu entstammen scheint:

"Pirandello era senza dubbio fanciullesco..., ma un fanciullo
terribile Ch?@?Y“tO il permesso di rompere alcune realtd rom-
peva tutto."

Flir mich stellt sich das Mythenstiirzen des Autors schon des-
halb als ehrliche, einem inneren Antrieb entspringende Hand-
lung dar, weil Pirandello wie nur wenige Schriftsteller auBer
ihm an dieser von ihm selbst verursachten Zerstdrung der I1Idea-
le 1litt (das bezeugen viele Briefe), und sich nicht damit

begniigte, sie in zynischer Décadent-Haltung zu konstatieren

100)— Eric BENTLEY, Pirandellos Freude und Qual, aus: In Search of a
Theatre, New York 1953, Ubersetzt von I.Heintze,in ed.Franz MENNEMEIER,
der dramatiker pirandello, Sammelband, Koéln 1965, p. 117.

10])- Irmbert Schenk, M.A., Pirandello oder uUber die Ambivalenz. Essays
zur psychologischen Konstitution bilirgerlich-individualistischer Lite-
raturproduktion, Phil.Diss., Bremen 1973.

102) . . R . . A ;

- Piero BARGELLINI, Pian dei Giullari, hier zitiert nach Gae:and
MUNAFQ, Conoscere Pirandello. Introduzione e guida allo studio del-
l'opera pirandelliana. Storia e antologia della critica, Firenze 1974,
p. 95.



-103-

und zu genieBen; wir werden das bei der Behandlung des "abis-
so nero", unter 2.2., noch genauer sehen.

Jedenfalls aber stellt die Entlarvung der objektiven Wirk-
lichkeit als Illusion, die doppelziingige Wahrheit, bei Pi-
randello kein isoliertes Einzelmotiv dar, sondern nimmt sein
Denken in dauernder Weise gefangen. Sie zieht sich wie ein
roter Faden durch Romane, Novellen und Theaterstiicke, wobei
wir tatsdchlich eine Entwicklung von dem in "L'Esclusa einge-
nommenen Standpunkt (Es gibt eine objektive Wahrheit - sie
ist die unsere, die des Autors und der Leser - die handelnden
Personen jedoch werten sie subjektiv verschieden) bis hin zur
Situation in "Uno, nessuno e centomila" (Niemand ist allwis-
send, es gibt keine objektive Realitdt; wenn es sie aber gibt,
so ist sie nicht erkennbar) beobachten kénnen.103) Einen der
frilhesten Ans&dtze zu einem Ubergang von der einen zur anderen
Konzeption bietet die - spdter zu einem Einakter umgearbeite-
te - Novelle "Lumie di Sicilia", die wir aus diesem Grunde
hier betrachten wollen.

Zundchst die Vorgeschichte: Micuccio, ein Bldser im Gemeinde-
orchester eines kleinen sizilianischen Dorfes, ist mit der
armen Halbwaise Teresina verlobt, deren herrliche Stimme ihm
auffdllt. Er ermdglicht ihr unter groBen finanziellen Opfern
ein Gesangsstudium. Als Teresina schlieBlich nach Neapel geht,
um sich zu vervollkommnen und ihr erstes Engagement anzutre-
ten, schlieBen die beiden Verlobten einen "Pakt": Sie soll
finf Jahre Zeit haben, ihre Karriere allein und ungebunden
aufzubauen. Dann will Micuccio zu ihr kommen und das Heirats-
versprechen soll eingeldst werden. Kurz vor Ablauf der Frist
erkrankt er schwer, und Teresina schickt einen Teil des Gel-
des, das er fir sie ausgelegt hat, als Beitrag zu den Pflege-
kosten. Als er wiederhergéstellt ist, macht Micuccio sich nach

o3 siehe u.a. 2zu der ersten Haltung die Novelle "Il gatto, un cardellino

e le stelle"(in "Donna Mimma", NA II), deren Motiv sich auch in "E due!"
(in "Scialle nero", NA I) findet; zu der zweiten etwa "I nostri ricordi"
(in "L'uomo solo", NA 1), wo der Ich-CZrzdhler selbst handelnde Person
ist und so die objektive Wahrheit zumindest ungekléart bleibt.



-104-

dem "Kontinent" auf, um das Geld zurilickzugeben und die Ver-
sprochene zu heiraten.

An diesem Punkt setzt die Handlung der Novelle ein: Micuccio
kommt, die "sizilianische Realitdt" seiner Teresina vor Augen,
in ihr prédchtiges Haus, wo er von einem Diener eher herablas-
send behandelt wird. Auf einem Stuhl in einem dunklen Zimmer
neben der Kiiche wartend, ruft sich Micuccio diese "siziliani-
sche Realitdt in Form seiner Erinnerungen vor Augen (in der
dramatisierten Fassung geschieht das in Form eines Dialoges
mit den Bedienten) und nach und nach wird klar, daB es zu ei-
nem Konflikt zwischen dieser subjektiven Wirklichkeit Micuccios
und jener, an der Teresina selbst, ihre hochndsigen Bedienten
und die ganze "stddtische Welt" festhalten, kommen mufB. Selbst-
verstdndlich neigen auch wir Leser/Zuschauer mehr der letzte-
ren Realitdt zu, erkennen auch wir die Notwendigkeit an, den
"Tatsachen ins Auge zu sehen", erscheint auch uns Micuccios
subjektive Wahrheit als Illusion, obschon die Ereignisse dies-
mal kommentarlos hingestellt werden und die Sympathie Piran-
dellos eher auf der Seite des sizilianischen "Naturburschen"
Micuccio zu finden ist. Aher selbst wenn dann Micuccios Reali-
tdtskonzeption in Stilicke bricht, als Teresina auftritt und
ihre Mutter, Zia Marta, versucht, ihm méglichst schonend bei-
zubringen, daB seine Verlobte eine andere geworden und nach
sizilianischen Moralbegriffen seiner gar nicht mehr wiirdig
ist, selbst wenn Micuccio v6llig verzweifelt und in Trénen
aufgeldst auf den Stufen vor Teresinas Haus kauert, bleibt
das mythische Idealbild des Sizilianers filir ihn selbst erhal-
ten, die Realitdt seiner Teresina kann ihm von jener anderen,
die sich nun Sina nennt, nicht genommen werden; eine eindeuti-
ge Setzung objektiver Realitdt wie noch in der "Esclusa" fin-
det nicht statt.

Ein weiteres Beispiel des Uberganges ist in dem Drama "La
vita che ti diedi" zu sehen. Zu Donn'Anna Luna kehrt der Sohn
nach mehr als sieben Jahren studienbedingter Abwesenheit heim
- er ist schwer krank, beinahe zur Unkenntlichkeit abgemagert



-105-

und stirbt nach kurzer Zeit. Die Mutter, die ja von ihm ohne-
dies nur ihre eigene, subjektive Realitdt kannte, weigert
sich, in dem Toten ihren Sohn zu erkennen:

"DONN'ANNA. ...cambiato, non vuol dire un altro da quello che

era? Io non lo potei riconoscere pili come il figlio che m'era
partito.” )

Sie beharrt daher darauf, in ihrer Wirklichkeitskonzeption
ihren Sohn weiterhin am Leben zu erhalten, wenngleich er der
kdrperlichen Realitdt entbehren muSB:

"DONN'ANNA. ...Mi sono accorta bene che la vita non dipende
da un corpo che ci sia o no davanti agli occhi. Pud esserci

un corpo, starci davanti agli occhi, ed esser morto per quella
vita che noi gli davamo. (....) - Avrd la mia qua, nei miei
occhi che lo vedono, sulle mie labbra che gli parlano; e posso
anche fargliela vivere 1d, dove lui la vuole: non me ne vuol
dare; tutta, tutta é per lui, 14, la mia vita: se la vivra lui,
e io stard qua ancora ad aspettarne il ritorno, se mai riusci-
rd a distaccarsi da quella sua disperata passione."105)

Diese "disperata passione" ist eine junge Dame namens Lucia
Maubel, eine Italienerin, die mit einem Franzosen verheiratet
ist und zwei Kinder hat. Von ihrem Mann entt&duscht, der sie
betriigt und wenig beachtet, hat sie sich in den jungen Mann
verliebt und will nun offenbar sogar zu ihm kommen. Donn'Anna
verheimlicht ihr nicht nur den Tod ihres Sohnes, sie vollen-
det sogar einen von diesem noch begonnenen Brief und ladt
Lucia tatsdchlich zum Kommen ein. Als die junge Frau eintrifft,
erzdhlt sie ihr, ihr Sohn habe sich nur aus Riicksicht zurick-
gezogen, um Lucia nicht ins Gerede zu bringen, werde aber
bald wiederkommen. Lucia vertraut Donn'Anna an, daB sie ein
Kind von deren Sohn Giorgio erwartet. Durch Lucias Unkennt-
nis des "fatto oggettivo" erscheint nun tats&dchlich Donn'Annas
subjektive Realitdt herrschend; und sie beendet den zweiten
Akt mit einem (von Pirandello in der Regieanweisung sehr pla-
stisch geschilderten) Triuhphschrei:

10
1) _ "La vita che ti diedi", MN I, p. 461.

1050 1.c., pp. 462/463.



-106-

"DONN'ANNA (sola, richiuso 1'uscio, resterd li davanti come
esausta per un istante; ma poi splenderd nel viso d'un ilare
divino sgasimo, e pil con gli occhi che con le labbra dird):
Vive!"lo )

Am ndchsten Morgen freilich trifft Lucias Mutter ein, die
den "wahren Sachverhalt"aufkldrt und ihre Tochter bewegt, der
Stimme der Vernunft zu folgen und die beiden Kinder in Frank-
reich nicht eines Toten wegen im Stich zu lassen. Und da
bricht auch Donn'Annas subjektive, so lange tapfer verteidig-
te Realitdt zusammen:

"DONN'ANNA. ...Oh figlia! - qua su la tua carne - ora si -

- me lo vedo morire - ne sento il freddo ora qua, qua al caldo
di queste tue lagrime! - Tu me lo fai vedere, come s'era ri-
dotto ora! Non lo vedevo! Non avevo potuto fiangerlo, perché
non lo vedevo! - Ora lo vedo! ora lo vedo!"107)

Die "objektive Wahrheit", vertreten auch vom Pfarrer und
der Nachbarschaft, die schon zuvor gegen diese unwiirdige Kon-
struktion, gegen diese Flucht aus der Wirklichkeit gewettert
hatten, hat also, nach ihrem Schwdcheanfall im zweiten Akt,
doch noch einmal gesiegt.

Noch einen Schritt weiter geht Pirandello dann in dem Drama
"Tutto per bene" zu dem die gleichnamige Novelle lediglich
die Vorgeschichte liefert (Novelle in "La vita nuda", NA I).
Martino Lori, ein kleiner Beamter, hat die Tochter eines
hochbegabten Physikers geheiratet und ist wenig spédter von
einem ihm nur fllichtig bekannten Abgeordneten,der zum Minister
avancierte, zum Kabinettschef bestellt worden. Dieser Minister,
Salvo Manfroni, kimmert sich auch sehr um die Erziehung der
Tochter Loris, vor allem, als nach kurzer Zeit dessen Frau
stirbt. Lori ist v6llig gebrochen und geht von nun an jeden
Tag auf den Friedhof, um seine tote Frau zu besuchen. Manfroni
fihrt Loris Tochter Palma in die hochsten Gesellschaftskreise
ein und findet auch eine gute Partie fiir sie, den Marchese

Fabio Colli. Mit dem Hochzeitsempfang beginnt das Stilick.

106
). "La vita che ti diedi", l.c., p. 488.

107
). l.c., p. 496.



-107-

Wieder stehen einander zwei Wirklichkeitskonzeptionen ge-
geniiber:

1 - Die Realitédt Loris, in der seine Frau eine Heilige,
Palma seine rechtmédBige Tochter und Manfroni ein guter Freund
der Familie ist, und

2 - die Realitdt der anderen, derzufolge Lori ein Heuch-
ler und Opportunist ist: Palma ist in Wahrheit die Tochter
Manfronis, der einige Zeit der Liebhaber von Loris verstor-
bener Frau war und diesen nur deshalb zu seinem Kabinetts-
chef gemacht hat. Lori aber, der davon weiB, spielt weiter-
hin den untréstlichen Witwer, um die Protektion seines ein-
fluBreichen Freundes nicht zu verlieren.

Beide Konzeptionen sind vom Standpunkt des Lesers-2Zuschauers
nicht "richtig": Es gibt eine objektive Realitdt, die weitge-
hend der zweiten Formel entspricht, mit dem einzigen Unter-
schied, daB Lori tatsdchlich von nichts weifl und seine Frau
in gutem Glauben als Heilige verehrt.

Selbstverstdndlich muB es zwischen den beiden erwdhnten Re -
alitdtskonzeptionen zum Konflikt kommen; dieser &duBert sich
unter anderem (in schwelender Form) in der herablassend-kalten
Weise, in der die Tochter Palma und der Schwiegersohn Fabio
den "Heuchler" Lori behandeln; Lori schiebt das aber lange
Zeit auf seine einfache Herkunft, die ihn eben in ihren Au-
gen disqualifiziere, da sie einer hoheren Gesellschaftsschichte
angehdrten, sowie auf seinen Mangel an Savoir-vivre. SchlieB-
lich aber kommt es zum Eclat: Palma hdlt die "Komddie" nicht
mehr aus und stellt Lori unter vier Augen zur Rede:

"PALMA. Ma no! via! Finiamola una buona volta questa commedia!
Io ne sono stufa!

LORI. Commedia? Che dici?

PALMA. Commedia! Commedia! Ne sono stufa, ti dico! Tu sai
bene che mio padre é lui, e che io non debbo chiamare cosi
altri che lui!

LORI (come colpito in testa, raccapezzandosi). Lui...tuo
padre? ....Che...che dici?

PALMA. Vuoi fingere ancora di non saperlo?

LORI {afferrandola per le braccia, ancora smarrito, ma gia con
la violenza di cio che comincia a presentire). Che dici? Che
dici? Chi te l'ha detto? lui?



-108-

PALMA (svincolandosi). Ma si, lui, lasciami, basta!

LORI. T'ha detto che sei sua figlia?

PALMA. (recisa). E che tu sai tutto!

LORI. (trasecolato). Io?

PALMA (restando alla voce di lui e guardandolo cosi trasecolato).
LORI. T'ha detto che io so?"108)

"Ma che essere vile sono dunque stato io per voi?",fragt Lo-
ri und kleidet den Zusammenbruch seiner Realitdt-Illusion in
beinahe die gleichen Worte wie Donn'Anna Luna, indem er meint,
seine Frau stilirbe erst jetzt:

"LORI. Mi muore adesso, mi muore adesso, uccisa dal suo tradi-
mento! Capisci che adesso non ho pil nulla io, che regga in

me? Dove sono ora? Che sto a far qui? Tu non sei mia figlia..:
Io lo so ora. Tu lo sapevi da un pezzo, e me lo facevi intendere
da un pezzo con tutti gli altri, ch'era inutile che seguitassi

a venir qui.... (...)

In una illusione ho vissuto senza nessun sostegno! perché voi
tutti me 1i avete sempre tolti, tolti, perché vi parevano inuti-
1i, e mi lasciavate con scherno, con disprezzo apoggiare a quella
morta per la rappresentazione esagerata della mia commedia. Ah,
che cosa!"109)

Aber auch Palmas Realit&dt des Heuchlers Lori ist eingestiirzt,
und sie bietet ihrem Pseudo-Vater nun zum Ausgleich fiir die
ungerechte Behandlung die Anerkennung seiner Realitdt an -
er aber lehnt entriistet ab:

"PALMA. Ma si, posso essere per te quella che tu mi credevi...
LORI. Per paura?

PALMA. No!
LORI. Per pietd?
PALMA. No!

LORI. Nulla tu per me, nulla io per te, pill nulla. (Si svin-
cola e la respinge da sé). E se sapessi, come lo sento adesso,
tutt'a un tratto, che sono tanti anni, di questo nulla!“llo)

Es scheint also ganz so, als wiirde wieder die objektive Re-
alitdt siegen, als wdren wir auf den Stand der "Esclusa" zu-
riickgefallen: Die mit der "objektiven" (Zuschauer-)Konzeption
der Wirklichkeit nicht iibereinstimmenden Teile der beiden sub-
jektiven Realitdten wurden ja gekappt. Allerdings versucht

101

8. "Tutto per bene", MN I, pp. 1127/1128.
109)_ l.c., p. 1131,
110) _

l.c., p. 1134,



-109-

Lori noch etwas anderes, um seine Realitdt zu retten: Er
geht zu Manfroni und veranlaBt diesen, vor Palma und ihrem
Mann zu erkldren, er habe sich geirrt und in Wahrheit wdre
doch Lori Palmas Vater. Palma und Fabio wiirden das sogar
glauben; aber Lori selbst hdlt dem Druck der objektiven,
ihm ja jetzt bekannten Wirklichkeit nicht stand und bekennt:
"LORI. Non é vero! Ho tentato; ma non posso. Mi fa piangere."llu
Nun scheint der Sieg der objektiven Realitdt endgliltig per-
fekt. Aber da erkldren sich Palma und ihr Mann, aus Abscheu
vor Manfroni (der zus&dtzlich noch als Schwindler entlarvt
wird, der eine Entdeckung von Loris Schwiegervater fir sich
in Anspruch genommen und damit Karriere gemacht hat) aus
freien Stiicken bereit, in Kenntnis der objektiven Realitédt,
der "fatti", dennoch an Loris Fiktion eines Irrtums von Man-
froni zu glauben, ihn also als den rechtmdfigen Vater Palmas
anzuerkennen:

"PALMA. ...Quello che tu hai detto, scusa, l'inganno suo

(indica Salvo Manfroni) l'inganno suo sul mio conto....

LORI. Ma non é vero!

PALMA. Eppure io l'ho creduto subito, entrando qua con lui.
(Indica Flavio.) Ebbene, cosi lo crederanno anche gli altri!

E sard io, sard io la prima a farlo credere, a farlo credere
a tutti, perché abbiamo tutti per te rispetto, considerazione....

(...)

LORI (per tentare ancora una difesa contro questa caritd di lei
che lo investe, lo frastorna, e gquasi lo fa mancare a se stesso).
Ma...ma non lo posso crederlo io!

PALMA (incalzando sempre piu). Anche tu! anche tu! Lo crederai
anche tu, per forza!

LORI (c.s.). Io?....come?....

PALMA. Ma perché é v er o, vedi! € v er o ora il mio affetto
per te! Non é mica un inganno! Il mio affetto, la mia stima, sono
una realtd,  in cui tu puoi vivere, e che s'imporrd a
tutti e anche a tet"!14)

Hier finden wir also zum ersten Mal jenes Konzept, das in
"Uno, nessuno e centomila" dann ganz explizit zum Ausdruck
kommt: Die objektiven Tatsachen migen zwar richtig sein, sind

aber gegeniiber der subjektiven, gelebten und geglaubten Wirk-

111
_ "Tutto per bene", l.c., p. 1147
R l.c., pp. 1151s.



lichkeit ohne Bedeutung. Auf diese Weise hat in "Tutto per be-
ne" Palmas neu erwachte "Kindes"-Liebe die objektive Realitdt
besiegt; &hnliche Fdlle finden wir in Pirandellos Werk noch
mehrere, etwa das Drama "L'innesto": Hier ist eine Frau so
sehr von Liebe zu ihrem Mann erfillt, daB sie das Kind, das
sie nach einer Vergewaltigung durch einen Unbekannten im Leib
trdgt, zu dem seinen zu machen vermag. Aber in all diesen F&dl-
len bleibt dem Leser, der durch den allwissenden Erzdhler bzw.
durch das geschickte Arrangement des Dramatikers im Besitz
der objektiven, eigentlich wahren Wirklichkeit ist, bei sol-
chen LOsungen ein schaler Geschmack auf der Zunge zuriick.
Diese subjektiven Wahrheiten sind, wenngleich siegreich, fiir
uns ja doch nur Fiktionen, doch nur Fluchtversuche aus der
Realitdt. Um also den Mythos der objektiven Wahrheit, auf dem
die blirgerliche Gesellschaft in ihrem Welt- und Selbstverstdnd-
nis aufbaut, tatsdchlich zu Sturz zu bringen, muBte Pirandello
noch einen Schritt weitergehen. Er tat das mit dem Drama "Cosi
é (se vi pare)"1132 das 1917 erstaufgefiihrt worden ist und
scmit weit friiher entstanden sein dirfte als "Tutto per bene"
(1920) oder gar "La vita che ti diedi" (1923) - aber das ist
nur ein Zeichen mehr dafiir, daB8 bei Pirandello eben die Wei-
terentwicklung eines Gedankens keineswegs mit der chronologi-
schen Aufeinanderfolge seiner Lebensabschnitte Ubereinstimmen
mufl.

"Cosil é (se vi pare)" wurde in der zweiten Ausgabe (bei Bem-
porad, Florenz, 1925) vom Autor mit dem Untertitel "Parabola
in tre atti" bezeichnet; tatsdchlich scheint das Stiick, be-

113)— Die entsprechende Novelle ("La signora Frola e il signor Ponza, suo
genero") findet sich in Pirandellos letztem Novellenband ("Una giornata',
1937) . Sie wurde zuvor nie verdffentlicht, sodaB die Frage nach dem Ent-
stehungsdatum schwer zu entscheiden ist. In einem Brief an den Sohn Stefa-
no vom 29.6. 1917 (in ALMANACCO BOMPIANI, l.c.) sagt Pirandello, bezug-
nehmend auf das hier behandelte Stiick: "...é tratta dalla novella "La
signora Frola e il signor Ponza, suo genero"" - daraus scheint hervorzu-
gehen, daB die Novelle, wie fast immer, vor dem Drama entstanden ist. Der
Inhalt entspricht bis auf den SchluBauftritt der Signora Ponza und der
Figur des ragionatore Laudisi, die in der Novelle nicht vorkommen, genau
dem des Theaterstiickes.



-111-

trachtet man ausschlieBlich einen Abrif des Inhalts, an den
Krankheiten der Parabel Brechtscher Prdgung zu leiden: zu sehr
Zweck, zu wenig Leben. Aber Pirandello vermag keine rein al-
legorischen Werke zu schreiben, und so gerdt auch in "Cosi é
(se vi pare)" jede einzelane Figur aus dem Chor der Dorfbe-
wohner, die das Geheimnis des Ehepaars Ponza und der Signora
Frola erfahren wollen, zu einer lebendigen, menschlich gezeich-
neten Persdnlichkeit. Die Handlung ist schnell erzdhlt: In

eine Provinzhauptstadt kommt ein neuer Gemeindesekretdr,
Signor Ponza; er, seine Frau und die alte Signora Frola sind
die einzigen Uberlebenden einer Erdbebenkatastrophe, durch

die ihr kleines sizilianigches Heimatdorf v&llig zerstdrt wur-
de. Geburtsurkunde, Taufregister und was die menschliche Ge-
sellschaft sonst noch alles zur Katalogisierung der Individuen
erfunden hat, sind zerstdrt, alle Mitblirger, die etwas Uber

die drei aussagen konnten, sind tot. Nun behauptet Signor
Ponza, er wdre zum zweiten Male verheiratet, Signora Frola
wdre die Mutter seiner ersten Frau. Durch den Tod ihrer Toch-
ter sei sie jedoch wahnsinnig geworden, wolle den Verlust

nicht akzeptieren (man denke an Donn'Anna Luna) und halte nun
seine zweite Gattin fiir ihre Tochter. Aus Mitleid mit der al-
ten Dame wiirde diese das Spiel mitspielen; er miisse sie jedoch
so weit als méglich von der Alten trennen, weil die sie sonst
den ganzen Tag beldstigen wiirde. Die liebenswlirdige alte Signo-
ra Frola hat gerade mit der gegenteiligen Geschichte auf-
zuwarten: Ihre Tochter wdre krank gewesen und hdtte lange

in einem Sanatorium gepflegt werden missen; wdhrend dieser

Zeit sei der Mann durch den Trennungsschmerz wahnsinnig gewor-
den und habe seither die fixe Idee, seine Frau widre gestorben.
Um sie ihm wieder zufiihren zu konnen, habe man eine zweite Hei-
rat fingieren miissen. Diese beiden miteinander unvereinbaren
Realitdtskonzeptionen entsprechen der Situation in den zuvor
behandelten Werken; neu tritt hier die Ebene des Chores auf,

als eine Art Reprédsentant der Zuschauer, die im Besitz der ob-



-112-

jektiven Wahrheit sind. Nur sind sie es in "Cosi é (se vi pa-
re)" eben nicht; kein Mensch kann wirklich angeben, wer recht
hat, und somit handelt es sich dabei eigentlich um das Drama
der kleinbiirgerlichen Gesellschaft einer Provinzstadt, die

es nun einmal nicht ertragen kann, daB ihre objektive Wahrheit
Locher bekommt. Dazu tritt noch ein "ragionatore", Lamberto
Laudisi, der aber nicht, wie Pirandello sonst oft, als aukto-
rialer, allwissender Erzdhler die objektive Wirklichkeit an-
gibt, an die man sich zu halten habe, sondern immer wieder be-
tont, daB es eine solche ja eigentlich gar nicht gibt, oder
daB sie wenigstens nicht erkennbar ist; fir ihn gibt es nur
die subjektiven Realitdten der beiden Konfliktparteien:

"LAUDISI. Io? Ma non nego nulla io! Me ne guardo bene! Voi,
non io, avete bisogno dei dati di fatto, dei documenti, per
affermare o negare! Io non so che farmene, perché per me la
realtd non consiste in essi, ma nell'animo di quei due, in cui
non posso figurarmi di entrare, se non per quel tanto ch'essi
me ne dicono. [ G )

SIRELLI. E allora - pazzc - nessuno dei due? Ma uno dev'essere,
perdio!

LAUDISI. E chi dei due? Non potete dirlo voi, come non pud
dirlo nessuno. E non gid perché questi dati di fatto, che andate
cercando, siano stati annullati - dispersi o distrutti - da un
accidente qualsiasi ~ un incendio, un terremoto - no; ma perché
li hanno annullati essi in sé&, nell'animo loro, volete capirlo?
creando lei a lui, o lui a lei, un fantasma che ha la stessa
consistenza della realtd, dove essi vivono ormai in perfetto
accordo, pacificati. E non potra essere distrutta, questa loro
realta, da nessun documento, poiché essi ci respirano dentro, la
vedono, la sentono, la toccano! Al pili, per voi potrebbe servire
il documento, per levarvi voi una sciocca curiositd. Vi manca,
ed eccovi dannati al meraviglioso supplizio d'aver davanti, ac-
canto, qua il fantasma e ?ua la realta, e di non poter distin-
guere l'uno dall‘altra!"1 4

Auch Laudisi vertritt also das in "Tutto per bene" festge-
stellte Konzept einer Bedeutungslosigkeit objektiver Tatsachen
gegeniiber gelebter, subjektiver Realit&dt. Zudem verstehen es
aber die beiden Vertreter der unterschiedlichen Realitdts-

konzeptionen, das Publikum immer mehr zu verwirren: Jedes Mal,

114)
- "Cosi é (se vi pare)", MN I, 2.Akt, 1.Szene, pp. 1040/1041.



-113-

wenn die Stimmung der Kleinstddter (und der Zuseher) eben zu

ihrem Kontrahenten umzuschlagen droht, beeinflussen sie die-

se mit einer Uberraschenden Wendung geschickt wieder zu ihren
Gunsten.

So kommt etwa Signora Frola, die eben von ihrem Schwieger-
sohn als verriickt hingestellt wurde, nach kurzer Zeit zurlick
und erkldrt, warum sie zuvor so wenig glaubwiirdige Erkl&run-
gen filir die seltsame Situation der drei abgegeben habe. Sie
habe ihrem armen, kranken Schwiegersohn, dessen Irresein sich
ja bloB auf diese eine fixe Idee beschrdnke und der doch die
Familie erndhren miisse, nicht schaden, bzw. seinen Beamten-
posten nicht durch Preisgabe des Geheimnisses (eben seines
Irreseins) gefdhrden wollen. Nun aber, da sie es den Leuten
ansdhe, daB er sie wieder einmal als verriickt hingestellt habe,
miisse sie doch die Wahrheit sagen.115)

Oder es kommt Signor Ponza, nachdem er die arme Signora Fro-
la zuvor,in beinahe unnatiirlicher Erregung, durch Anbriillen
so eingeschiichtert hat, daB sie unter (an die Umstehenden ge-
richteten) mitleidsvollen Gebdrden seine Realitdt nach auBen
hin akzeptiert hat und davongelaufen ist (alle meinen na-
tiirlich, begriffen zu haben, daB8 er, der Rasende, verriickt
ist), ganz ruhig und ausgeglichen wieder auf die Bilihne und
kldrt die Neugierigen auf:

"PONZA. Chiedo scusa a lor signori di questo triste spettacolo
che ho dovuto dar loro per rimediare al male che, senza volerlo,
senza saperlo, con la loro pietd, fanno a questa infelice.
AGAZZI (sbalordito come tutti gli altri). Ma come? Lei ha finto?
PONZA. Per forza, signori! E non intendono che l'unico mezzo

& questo, per tenerla nella sua illusione?lfgf io gridi cosi

la veritd, come se fosse una mia pazzia?"

Und Laudisi lacht, erfreut dariiber, daB die so nahe scheinen-
de objektive Wahrheit wieder einmal entschliipft ist:

1S "Cosi é (se vi pare)", l.c., 1. Bkt, 6.Szene, pp. 103iss.

116) _ l.c., 2.Akt, 9.Szene, p. 1055.



-114-

"LAUDISI (facendosi in mezzo). Ed ecco, signori, ??9?erta
la veritd! (scoppierd a ridere:) Ah! ah! ah! ah!"

SchlieBlich kommen die braven Kleinstddter - nach Versagen
aller anderen Quellen wie Urkunden, Dokumente, Zeugen, etc. -
zu der Ansicht, die einzige M&glichkeit, doch noch die "wahre"
wirklichkeit zu erfahren, bestiinde in einem Verhdr der um-
strittenen Person, der Signora Ponza. Das Verhdr kommt zu-
stande, die beiden Vertreter der verschiedenen subjektiven
Wirklichkeiten gehen friedlich vereint von der Biihne ("ab-
bracciati, carezzandosi a vicenda"), und alle erwarten nun aus
dem Mund der schwarz verschleierten Wahrheits-Allegorie Signo-
ra Ponza ebendiese objektive Wahrheit zu hOren. Die aber lau-
tet so:

"SIGNORA PONZA (con un parlare lento e spiccato). - che cosa?
La veritd? & solo guesta: che io sono, si, la figlia della
signora Frola -

TUTTI (con un sospiro di soddisfazione). - ah!

SIGNORA PONZA (subito c.s.) - e la seconda moglie del signor Ponza -
TUTTI (stupiti e delusi, sommessamente)- oh! E come?

SIGNORA PONZA (subito c.s.). - si; e per me nessuna! nessuna!

IL PREFETTO. Ah no,'per §é, lei, signora: sara }'una o‘l'éltra! 118)
SIGNORA PONZA. Nossignori. Per me, io sonc colei che mi si crede."
Laudisi triumphiert also, am SchluB des Stilickes ebenso wie
zuvor am Ende des zweiten Aktes, in mephistophelischer Bosheit

iber die objektive Wirklichkeit:

"LAUDISI. Ed ecco, signori, come parla la verita!
(Volgera attorno uno sguardo di sfida derisoria.)
Siete contenti?
(Scoppiera a ridere.)
Ah! ah! ah! ah!"1!

Damit ist - wenigstensin diesem Stilick - der Mythos der ob-
jektiven Realitdt vollstédndig besiegt; es gibt sie einfach
nicht. Die Zuseher, traditionell die Uberlegenen Alleswisser

auf dem Theater, werden unbefriedigt nach Hause geschickt, mit

117
). "Cosi é (se vi pare)", l.c., 2.Akt, 9.Szene, p. 1055.

118)- l.c., 3.akt, 9.Szene, p. 1077.

19 _ l.c., p. 1078.



=115~

zwel unvereinbaren subjektiven Realité&dten als Wegzehrung,
aber ohne die zur Ablage des Falles im richtigen Karteikdst-
chen unumgénglich ndtige objektive. Dieses Unbehagen mag es
wohl auch gewesen sein, das einen englischen Impresario zu
dem Angebot verleitete, er wiirde gerne "Cosl é (se vi pare)"
auffihren, sollte sich Pirandello bereit finden, dem Publikum
am Ende mitzuteilen, wer von den beiden denn nun wirklich im
Recht wédre. Gleichzeitig driickt sich in dieser Haltung aber
auch jenes Unverstédndnis aus, das fiir die meisten negativen
Kritiken dieses Stlickes verantwortlich ist, und das auch der
bereits zitierte Bentley feststellt:

"Es ist nur belauerlich, daB die Kritiker vor allem Pirandellos
nihilistische Verspottung der Wirklichkeit im philcsophischen
Sinn erkannt haben, nicht aber, da3 sein ganzes Werk ein ein-
ziges Bemihen von Herz und Geist ist, die Wahrheit im morali-
schen, im menschlichen Sinne zu finden...."120)

Mit anderen Worten: Pirandello geht es bei seinem Sturz

ics Mythos der objektiven Wahrheit nicht so sehr darumn,
die Behauptung (mit objektivem Wahrheitsanspruch) aufzustel-
len, es gdbe gar keine solche. Was er bestreitet, ist nur ih-
re Wichtigkeit (wie bereits mehrfach angedeutet) und ihre Er-
kennbarkeit. Denn was wdre selbst diese Wahrheit, die der Zu-
schauer mit nach Hause ndhme, wiirde Signora Ponza den schwar-
zen Schleier liften und sich zu der einen oder anderen Konzep-
tion bekennen? Es wdre ja doch wieder seine, des Zuschauers,

Realitdt, die ebenso gut auch falsch sein kdnnte, wenn etwa

die Signora Ponza aus besonderer Affinitdt gegeniiber einem der
beiden Kontrahenten gelogen hdtte oder am Ende selbst verriickt
wdre. Dennoch ist diese subjektive Wahrheit wichtig - sie ist
die einzige, die dem Menschen gegeben ist. Gerade deshalb soll-
te man aber auch bereit sein, die subjektiven Wahrheiten der
anderen zu tolerieren und anzuerkennen - die Erhebung der eige-
nen zur objektiven, absolut gliltigen, beruht ndmlich auch nur
auf dem Glauben an sie, also auf rein mythischen Kriterien.

12
O _ BENTLEY, l.c., p. 118.



-116-

In diesem Sinne wird man wohl auch Pirandellos gegen den
Vorwur{ des Nihilismus gerichtete AuBerung aus eineir Inter-
view des Jahres 1922 lesen miissen:

"Appaio come un diavolo distruttore che tolga la terra sotto
ai piedi della gente. E invece! Non consiglio forse dove i
piedi si debba posare quando di sotto ai piedi tiro via la
terra? La realtd, io dico, siamo noi che ce la creiamo: ed é
indispensabile che sia cosi. Ma guai a fermarsi in una sola
realtd! In essa si finisce per soffocare, per atrofizzarsi,
per morire. Bisogna invece variarla, mutarla continuamente,
continuamente mutare e variare la nostra illusione."l<

Dieses "crearsi una realtd" fihrt uns zum allgemeinen pi-
randellianischen "crearsi", bezogen auf die eigene Persdnlich-
keit - und damit zum Mythos des einheitlichen Ich, der ein-
zigen und letzten noch unangetasteten Sicherheit des abend-

léndischen Denkens seit Descartes.

2.1.3. Die Auflehnung von Pirandellos Figuren gegen die ihnen

aufgezwungenen Mythen - die Zersplitterung des Ich.

In eine zunehmend organisierte Welt und cine Gesellschaft
hineingeboren, die nicht ohne Ordnung und Katalogisierung al-
ler ihrer Einzelph&dnomene und somit auch der Individuen aus-
kommen kann, ist Pirandello von allem Anfang an ein Revolu-
tiondr. Von seinem HaB gegen jeden Zwang, der mit einen auslo-
senden Faktor des Mythenstilirzens darstellt, zeugen seine Auf-
lehnung gegen den Willen des Vaters beziglich seiner Studié%%)
gegen das herkdmmliche sizilianische Rollenspiel in der Ehe,

3)

in dem er zu Gunsten der Mutter Partei ergreiftl2 ebenso wie

121
)— Diego MANGANETTA,Conversando con Luigi Pirandello, "L'epoca",Rom,

5.7.1922.

2
! 2)- Pirandello trat heimlich aus der Scuola tecnica in das Ginnasio iiber

- siehe dazu sein "Frammento d'autobiografia",diktiert 1893 in Monte Cavo,
SPSV, pp. 1281/1282

123 So stellt der 14jéhrige - als Verteidiger der Mutter - den Vater bei

einem Rendezvous mit seiner Geliebten und spuckt dieser ins Gesicht. Pi-
randello erzdhlt diese Geschichte in der - Nardelli zufolge - autobiogra-
phischen Novelle "Ritorno" (in "Tutt'e tre", NA I).



-117-

zahlreiche schriftliche AuBerungen des Freiheitsdranges, wie
etwa in dem bereits zitierten Brief an die Schwester Lina
vom 31.10.1886:

"Lina mia, hai veduto le grue a volare? Quei poveri uccelli
sono pazzi e non posano quasi mai. I venti e le tempeste le
percotono; ma loro van sempre avanti, senza saper dove. Sanno
solo che vanno avanti. I galli e le galline, uli uccelli bor-
ghesi, razzolano nel fango e ridono di quelli uccelli dell'alto,
che passano stridendo, quasi imprecando... Che vuoi tu che ne
capiscano quei galli e quelle galline?" 4

Wonn Pirandello hier von "uccelli borghesi" spricht und im
bisherigen Verlauf dieser Untersuchung immer wieder vom Sturz
der Mythen der "biirgerlichen Gesellschaft" die Rede war, so
darf man das nicht dahingehend fehlinterpretieren, daB man
meint, Pirandello wolle die eine, biirgerliche Gesellschaft
stiirzen und an ihre Stelle eine andere, noch mehr auf dem Ver-
nunftmythos und dazu noch auf anderen Mythen (Revolution,
messianische Endzeit oder dergleichen) aufbauende setzen!zs)
Pirandello ist da viel konsequenter. Er ist nicht bloB gegen
die biirgerliche Gesellschaft, diese ist nur die spezielle
Gesellschaft seiner Zeit und seiner Umgebung, die sich ihm
dadurch als Exempel geradezu aufdrdngt; er ist gegen die Ge-
sellschaft an sich als Hort des Zwanges, der notwendigen Ein-
gliederung in ein System, der Herrschaft der Mehrzahl iiber
das Individuum. Diese Frontstellung gegen die Gesellschaft
hat Pirandello des Ofteren das Praddikat "Individualanarchist"
eingetragen. Einer der ersten, die den Dichtermit diesem Aus-
druck bezeichneten, war der junge Freund des Hauses Pirandello,
der sizilianische Autor Pier Maria Rosso di San Secondo. Die

rea_ TERZO PROGRAMMA, l.c. - Im Original steht beim ersten Mal statt
"galli" "gatti", was aber wohl auf einem Druckfehler beruhen diirfte.
125) . . . - . "

- Man berufe sich nun ja nicht auf Pirandellos"frihen Sozialismus" oder
auf seine Unterstitzung eines Kandidaten der "fasci" in Sizilien, von der
GIUDICE (l.c., Kapitel I. La Sicilia) berichtet. Es ist richtig, daB Piran-
dello soziale MiBstédnde aufzeigt und die bilirgerliche Gesellschaft angreift
- aber nicht, um diese Gesellschaft durch eine andere zu ersetzon oder
scziale 'ingerechtigkeit durch Umverteilung zu beheben. Er stellt vielmehr
die Gesellschaft an sich in Frage; er reformiert den Menschen, nicht seine
Organisationsform.



-118-

Tetsache, dag ein so guter Freund, ja Protégé unseres Autors

wie Rosso ihn mit diesem Prddikat schmlckte, deutet darauf

hiin, dald es Pirandelic selbst gar nicht so unangenehm war:
iguardi socialil un individuaiisme cupo, anarchico, ma
amente rassegnato é il sentimento profondo che gli
fa guardare la vita come un gioco grottesco e tragico allo

X 2¢
3U2Ss0 tempo, ¢ pur senrre insopportabile.”

Der hierin angedeutcte Konflikt zwischen Individuum und
Masse oder deren geordneter Form, der Gesellschaft, bildet
die Grundlagye der Auflehnung gegen aufgezwungene Persdnlich-
Kertsmytnen in seinem Werk.

Und wieder wollen wir c¢inen Bogen vom ersten Roman, "L'es-
clusa", bis zum letzten, "Uno, nessuno e centomila", spannen.
Die "Esclusa", Marta Ajala, ist ndmlich die erste von Piran-
dellos Figuren, die den Widerstand gegen die traditionelle
bzw. ihr von der Umwelt aufgezwungene Rolle wagt. Sie wurde
von inrem Mann schuldles verstoBen, weil dieser hinter ihrem

wechsel mit dem Abgeordneten Alvignani ein Liebesverhdlt-
nis vermutet. Nach den Regeln des sizilianischen Rollenspiels
mifte sie nun beschidmt zu Hause sitzen, in der Kirche BufBie tun
und sich in ihr Schicksal ergeben wie die Freundin ihrer Mut-
ter, Anna Veronica. Aber da ihr Vater aus Kummer iUber ihre
Schande gestorben ist, da die Familie ihres Mannes die Unver-
frorenheit besitzt, bei einem Umzug mit den Stadtheiligen ihr
Haus als von Siindern bewohnt brandmarken zu lassen (lbrigens
aie erste cincr ganzen Reihe von Szenen bei Pirandello, in de-
nen die erregte Masse pdsartigen Charakter tridgt), findet Marta
eben aus dieser Gegnerschaft zur Masse, zur Gesellschaft, zu
ihren persénlichen Feinden heraus die Kraft, sich auf eigene
FiBe zu stellen. Sie will ihre Gymnasialstudien beenden und
Lehrerin werden, um Mutter und Schwester erndhren zu kdnnen.
Mit ren ehemaligen Mitschiilerinnen aus dem Gymnasium nédhert

ihr
sich die nidchste feindselig-anonyme Masse, aber Marta fihlt

)
- Pier Maria ROSSO DI SAN SECONDO, Luigi Pirandello, in "Nuova Antolo-
gia, 1.2.19:¢, pp. 320-403 (Zitat: p. 394).



-119-

sich jetzt stark genug, ihr zu widerstehen:

“"Sarebbe andata incontro a loro col czontegne i chi si tenga
pronto a lanciare una sfida: si, e non ad esse soltanto, se mai,
ma a tutto il paese, di cui ora rivedeva le vie, per cui la
mattina seguente sarebbe passata. Avrebbe guardatc in faccia

la vigliacca gente che nel giorno della festa selvaggia 1l'aveva
pubblicamente oltraggiata.

Pensando all'enorme folla imhestiata nel vino ¢ nel sole, tu-
multuante con le braccia levate sotto i balconi dellfaltra casa,
Marta sentiva piu forte 1l'impulsc alla lotta; sentiva veramente,
in quella vigilia, che sarebbe risorta dali'onta vile e ingiusta;
armata di sprezzo e con l'orgoglio di poter dire: "Ho sollevato
dalla miseria mia madre, mia sorella: esse vivono ora per me,

di me!"

Und obwohl ihr Gatte ihr Jdurch Vermittlung Anna Veronicas
das Argebot unterbreitet, er wiirde ihre Familie miterndhren,
wenn sie ruhig zu Hause bliebe, bemliiht sie sich um eine An-
stellung an der Schule, die sie dank Alvignanis Protektion
(von der sie allerdings nichts weiB) auch erhdlt. Aber wieder
erwartet sie eine feindselige Front: die ehrbaren, altjlngfer-
lichen Kolleginnen ebenso wiec die um die Moral ihrer Kinder
flirchtenden Eltern und die von diesen aufgehetzten Schiilerin-
nen. Nur durch Versetzung nach Palermo kann Marta der Hexen-
jagd entgehen. Dort kommt es dann zu der unter 2.1.1. darge-
stellten Entwicklung, die schlieBlich in die Versohnung der
Ehepartner miindet.

In sehr vielen Fdllen unterliegt das Individuum freilich in
dem Kampf gegen die ihm von der Gesellschaft aufgezwungene
Identitdt, die wir hier - ein wenig im Sinne der Barthes'schen
Alltagsmythen, d.h. also als Aktualisierung eigentlicher, ar-
chetypischer Mythen - als "Mythos" bezeichnet haben. Ich will
dafir nur zwei Beispiele anfiihren: Die Novelle "La maschera di-
menticata" und das stark autobiographische Stiick "Quando si é
qualcuno".

In "La maschera dimentica*a" ist das revoltierende Indivi-
duum der alte Don Ciccino Cirincid, der als Pechvogel und Toll-

patsch gilt, im Leben nur Ungliick gehabt hat und in einem

127) )
"L'esclusa", TR I, p. &8i.



-120-

selbstgewdhlten Ghetto der Kontaktlosigkeit zur AuBenwelt lebt,
jener AuBenwelt, die ihn nur mit dem Spitznamen "quello del
mulino" bezeichnet, weil er seit einem Jagdunfall hinkt, bei
dem er von Windmiihlenfliigeln, die sich pl&tzlich zu drehen
begonnen haben, in die Hhe geschleudert worden war.128) Nun
greift Don Ciccino pl&tzlich in hdchst erfolgreicher Weise
auf einer Wahlversammlung in die Diskussion ein, ja er er-
weist sich geradezu als der geborene Redner. Seine Umwelt -
hier die W&hlerversammlung, die zuvor noch sein Erscheinen

airs Zeichen dafilir gewertet hatte, daf er nun endgliltig liber-
geschnappt sei, erkennt ihn pldtzlich an, ja, schickt ihn in
einen der schwierigsten Wahlbezirke, wo die Lage fir den von
ihm unterstiitzten Kandidaten aussichtslos scheint. Don Ciccino
- den dort niemand kennt - geht hin und schafft das Undenkbare:
Sein Kandidat erringt einen triumphalen Sieg. Bei dem grofien
Festbankett, mit dem die dortige Bevdlkerung der Wahlsieg des
Kandidaten und den unbekannten groBen Redner feiert, tritt
pldtzlich ein kleiner Mann auf und fragt, ob er es mit Don
Ciccino Cirincid zu tun habe. Und als dieser bejaht, treibt

er ihn mit einer einzigen Frage wieder zuriick in das ihm von
der Gesellschaft aufgezwungene Identitdtskonzept, dem Don
Ciccino zuvor entflohen war:

"~ Quellc del mulino?

Si, si, quello el mulino....Aveva ragione! Non era credibile!

Cirincid adesso tutt'a un tratto lo riconosceva anche lui.

Non era credibile, 1on appariva pil credibile neanche a lui
stesso, che quellc del mulino, lui, proprio lui, potesse troc-
varsi 1li, in mezzo a quellia festa, e che avesse potuto farel29)
tutto quello che aveva fatto, senza saperne piu il jerché."

Und er wird wieder der menschenscheue, melancholisch-ver-

schlossene, ungeschickte Cirincid, fdhrt auf der Stelle zuriick

128)- Die Nihe zum "Don Quijote" ist sicherlich nicht nur zufdllig; im "Umo-
risme" hat Pirandello dem Roman des Miguel de Cervantes eine mehrseitige
Analyse gewidmet; in "I vecchi e¢ i giovani" trigt der Capitano Sciaralla den
Spitznamen "Don Chisciottino"; und wir werden noch auf weitere Spuren des
Ritters von La Mancha stofien.

129
29 "La maschera dimenticata" (in "Il silenzio"), NA I, p. 989.



-121-

in sein Heimatdorf; in dem Ort aber, in dem er seinen Wahlsieg
gefeiert hat, fragt man sich, bestiirzt iiber die pldtzliche Ver-

wandlung, ob man nicht vielleicht einem Betriiger aufgesessen
sei.

In dem Drama "Quando si € qualcuno" ist der Ablauf &hnlich.
Auch hier versucht der mit "%xxx" bezeichnete groBSe Dichter dem
versteinerten Bild, das ihm aus dem Spiegel der Gesellschaft
entgegengrinst, zu entkommen ¢ 30)

"sxx. ....Con tanti specchi davanti, quanti sono gli occhi che
ti stanno a guardare. Passa il grand'uomo: e ti fissano - irri-
giditi - e ti irrigidiscono - richiamandoti alla tua "celebrita"
Z staTua. 13D

%%% versucht nun unter dem Namen Dé&lago ein neues Gesicht zu
bekommen. Die Schwdgerin seines amerikanischen Neffen Pietro
(des Verlegers der Délago-Werke), Veroccia, die viel jilinger
ist als er, liebt ihn und will ihn aus seiner Erstarrung wie-
der zum Leben erwecken. Tatsidchlich hat Délago Erfolg und
wird zum Idol der Jugend. Als Hohepunkt seiner Ausbruchsstra-
tegie hat =xx geplant, wieder ein Werk unter eigenem Namen he-
rauszubringen, indem er Délago imitiert, um so den jungen Dich~
ter endgliltig iiber den alten triumphieren zu lassen. Seine
restliche Familie, die eifersiichtig iUber den Mythos des Vaters
wacht und nichts von seiner Délago-Identitdt ahnt, will die
Veroffentlichung verhindern. Aus Arger dariiber publiziert nun
Pietro das Buch unter dem Namen Délago und verrdt das Geheim-
nis. Das Délago-Intermezzo wird damit zur "burla" degradiert
und %%x%x bleibt fester denn je in seinem Qualcuno-Mythos gefan-
gen, aus dem ihn nicht einmal Veroccia zu befreien vermag:

"xxx. ...QUALCUNO, VIVO, NESSUNO LO VEDE. (Pausa.)
Tu mi hai potuto vedere perché& per te non ero qualcuno; ma uno
che volevi vivo, come staccato da me, nel tuo momento: (....)

Ora (...) mi hai vistﬁginalmente QUALCUNO; e per te NON SONO
PIU VIVO. (vond)

1301 Wie sehr dieses Gefihl aus

eigenem Erleben bezogen ist, zeigt ein Interview Pirandellos in"Chantecler"
vom 8.Mai 1926: "Pirandello sein langweilt mich schrecklich. Es ist nicht
unméglich, daB ich wieder eine neue Laufbahn unter einem falschen Namen
beginne." (zitiert nach RAUHUT, l.c., p. 111.)

131 ;

3 Quando si é qualcuno, MN II, p. 987.

132) l.c.,pp. 1027s.



-122-

Die Versteinerung in dem ihm von der Gesellschaft aufgezwunge-
nen Persdnlichkeitsmythos geht soweit, daB am SchluB des
Stilickes die Worte, die er spricht, im gleichen Augenblick

zu einer steinernen Inschrift werden:

"Allora egli si metterd a parlare con voce gelida e chiara,
nausando, come per trovare in sé a mano a mano la forza estrema
di scalpellare le parole che diventano di pietra, incidendosi
in forma d'epigrafe sulla facciata della villa alle sue spalle,
via via che le pronuncia.
PUERIZIA
ARCANA FAVOLA DI RICORDI
OMBRA CHI A TE S'AVVICINA
OMBRA i
CHI DA TE S'ALLO!\"Z‘ANA."L%})

Aus dieser Gefangenschaft, in der die Gesellschaft viele
Figuren Pirandellos hdlt, wird der Gegensatz Individuum -Mas-
se bzw. Gesellschaft gespeist. So liegt etwa auch Baldovinos
Ubertriebener Ehrbarkeit (im "Piacere dell'onestd", siehe
2.1.1.) ein abgrundtiefer HaB auf die Gesellschaft zu Grunde:

"BALDOVINO. ....Non pud credere, signor marchese, quanto pia-
cere mi faccia questa vendetta che rosso prendermi contro la
sccietd che nega ogni credito alla mia firma. Imporre questa
mia firma; dire: Ecco qua: uno ha preso alla vita quel che non
doveva e ora pago ic per lui, perché se io non pagassi, qua
un'onestd fallirebbe, qua 1'cnore d'una famiglia farebbe ban-
carotta; signor marchese, é per me una bella soddisfazione: una
rivincita! - Creda che non lo faccio per altro."!34)

Auf Grund dieser Gefangenschaft entfesselt der alte Professor
Toti in dem Stick "Pensaci, Giacomino!" einen &dhnlichen Sturm
des Protestes wie Marta Ajala, als er die von einem jungen,
mittellosen Mann geschwdngerte Tochter des Schulwartes heira-
tet, um sie vor der Ehrlosigkeit zu retten und ihr einen An-
spruch auf seine Pension zu verschaffen, aber auch nach
der Hochzeit das Fortbestehen des liebesverhdltnisses zwischen
den beiden jungen Leuten duldet:

"DIRETTORE. Abbia pazienza, professore. Cerchi di mettersi un
poco nei miei panni: dalla mattina alla sera, in direzione, a casa

1
33 _ "Quandc si é <ualcuno", l.c., p. 1044.

134)_ "Il piacere dell'onestd, MN I, p. 603.



-123-

mia, se esco a fare due passi, io sono .ppresso, vessato

da tutti, padri di famiglia, e anche estranei che non conosco,
i quali vengono a protestare contro il preteso scandalc di cc-
desta sua permanenza nel insegramento.

TOTI. Ah si?

DIRETTORE. Si, si, purtroppo, professore! Creda, una protesta
civile vera e propria - generale."135)

Und Toti nimmt - wie Marta - den Fehdehandschuh auf:

"TOTI. ....No no no. Non mi ritiro! Accett» la guerra, signor
direttore. Voglio vedere chi avrd il coraggio di venirmi a dire
in faccia che non sono un uomo onesto; e che cid che faccio non
é fatto a fin di bene."

Dieser Kampf gegen die feindliche Gesellschaft kann in ein-
zelnen F&dllen sogar zu einer Art Zerstdrungswut gegeniiber der
Umwelt fihren, wie zum Beispiel bei dem armen Chidrchiaro aus
Novelle und Einakter "La patente", dem das Gerede der Leute,
fir die er ein "jettatore", ein Mann mit dem bdsen Blick, ist,
jede Existenzgrundlage geraubt hat: Niemand will ihn mehr an-
stellen, er kann seine TOchter nicht verheiraten, er ist vol-
lig isoliert. Und da beginnt der AuBenseiter Chidrchiaro die
Gesellschaft mit ihren eigenen Mitteln zu schlagen: Er pafBt
sich der Rolle an, die sie ihm zugedacht hat, l&Bt sich Haare
und Bart wachsen, schneidert sich selbst ein unheimlich wir-
kendes Gewand und zeigt schlieBlich zwei einfluBreiche Leute
bei Gericht wegen Diffamierung an, weil sie bei seinem Voriber-
gehen die Schutzgebdrde gegen den bosen Blick geforirt haben.
Dabei liefert er aber dem gegnerischen Anwalt Material gegen
sich, um den ProzeB zu verlieren und dann mit dem Urteil eine
Art Meisterbrief ("patente") des bdsen Blicks in Hénden zu hal-
ten. Damit will er eine Art Schutzgebiihr von Voriibergehenden
bzw. Geschdftsleuten kassieren, damit er ihnen nicht Unglick
bringt bzw. nicht ihro Kurden vertreibt. Dem aufgekldrten, ver-
niinftig denkenden Richter D'Andrea, der inhn dazu bringen will,

seine aussichtslose Klaye zurickzuziehen, orkldrt er das so:

139)
Yo "Pensaci, Giacomino!", MN II, p. 297.

- l.c., pp. 297/298.



-124-

"CHIARCHIARO. ...Sard una specie di tassa che io d'ora in poi
mi metterd a esigere!

D'ANDREA. La tassa dell'ignoranza!

CHIARCHIARO. Dell'ignoranza? Ma no, carc lei! La tassa della
salute! Perché ho accumulato tanta bile e tanto odio, io, contro
tutta qusta schifosa umanitd, che veramente credo, signor giu-
dice, d'avere qua, in questi occhi, la potenza di far crollare
dalle fondamenta un'intera cittd! - Si tocchi! Si tocchi, per-
dio! Non vede? Lei é rimasto come una statua di sale!

(D'Andrea, compreso di profonda pietd, & rimasto veramente
come balordo a mirarlo.)

Si alzi, via! E si metta a istruire questo processo che fara epoca,

in modo che i due imputati siano assolti per inesistenza di
reato;questo vorrd dire per me il riconoscimento ufficiale della
mia professione di jettatore!

D'ANDREA. (alzandosi). La patente?

CHIARCHIARO (impostandosi grottescamente e battendo la canna).
La patente, sissignore!

(Non ha finito di dire cosi, che la vetrata della finestra si
apre pian piano, come mossa dal vento, urta contro il quadricello
e la gabbia, e li fa cadere con fracasso.)

D'ANDREA (Con un grido, accorrendo). Ah, Dio! Il cardellino!

Il cardellino! Ah, Dic! E morto...é morto....L'unico ricordo di
mia madre....Morto...morto....

(Alle grida, si spalanca la comune e accorrono I tre Giudici
e Marranca, che subito si trattengono allibiti alla vista di
Chidrchiaro.)

TUTTI. Che é state? Che é stato?

D'ANDREA. Il vento...la vetrata....il cardellino...

CHIARCHIARO (con un grido di trionfo). Ma che vento! Che vetrata!
Sono stato io! Non voleva crederci e glien'ho dato la prova! Io!
Io! E come & morto quel cardellino, (subito, gli atti di terrore
degli astanti, che si scostano da lui:) cosi, a uno a uno, morirete
tuttit"137)

Daraufhin greifen sogar die weisen Hiliter der Gerechtigkeit
schnell in die Tasche und zahlen die "tassa" an den "jettato-
re", der den - sicherlich irrationalen - Glauben an seine Fé&-
higkeit nunmehr dem einzigen aufgezwungen hat, der noch nicht
daran glauben wollte: dem wohlmeinenden, verniinftigen D'Andrea.
Diese zerstdrerische Komponente in der Auflehnung des Indivi-
duums gegen die Gesellschaft, wie sie bei Chidrchiaro zum Aus-
druck kommt, zeigt sich noch deutlicher in den spdteren Novel-
len Pirandellos. Schon in der "Sagra del Signore della Nave",

137 _ wia patente", mN 1T, pp. 616/617.



-125-

38)

der szenischen Darstellung1 eines Bacchanals am Festtag

des Schmerzenheilands einer Dorfkirche steigert sich die Ab-
scheu des Herrn Lavaccara vor der gierigen Masse zu einer sol-
chen vor der Menschheit an sich:

"IL SIGNOR LAVACCARA (levandosi in piedi, minaccioso, gid un

po' sborniato anche lui). ...Finisca di difendere codesta sua
umanita! Preferisco a quei bizocchi chi viene qua per dimostrar-
si piliporcodei porci! Ma guardi qua, la! Non sente come gridano?

IL GIOVANE PEDAGOGO. Ma le sembrano grida di festa, giulive?

IL SIGNOR LAVACCARA. Pil bestiali, mi sembrano, di quelli dei
porci che scannano!

IL GIOVANE PEDAGOGQ. Appunto! appunto! Grida che pajono strappa-
te dalla violenta d'un ferocissimo dolore! S'intonano, senza
saperlo, su le strida delle povere bestie immolate! Questa &
sensibilitd! E ci riconoscono ancora 1'uomo! (oond)

IL SIGNOR LAVACCARA. La suTBSTanité! Eccola! eccola! La sua uma-
nitd! La riconosce ancora?"

Trotz Herrn Lavaccaras Abscheu findet der "giovane pedagogo"
doch noch einen melancholisch-versdhnlichen SchluBton, als
die schreiende, fressende, saufende und sich priligelnde Menge
beim Erscheinen der Christusstatue in die Knie bricht und
"Mea culpa!" bekennt:

"IL GIOVANE PEDAGOGO. lio, no, vede? piangono, piangono! Si sono
ubriacati, si sono imbestiati; ma eccoli qua ora che piangono
dietro al loro Cristo insanguinato! E vuole una tragedia pil
tragedia di questa?"

Eine viel unversdhnlichere AuBerung des Abscheus und der
Zerstdrungswut ist dagegen bereits in Pirandellos erster Ge-
dichtsammlung, "Mal giocondo" (1889) anzutreffen. Das Gedicht
"caccia di Domiziano" schlieBt mit den folgenden Strophen:

"0 calvo imperator Domiziano,

nepote vostro, anch'ic, se ben lontano,
infilzo nel aguzzo stil, che ho in mano
ogni insetto che vienmi a molestare

P
'“8)~ Selbstverstdndlich liegt auch hier eine Novelle ("Il Signore della

Nave", in"Candelora",NA II) zu Grunde, in cer der Erzdhler die Rolle des
giovane pedagogo und manche Auflerungen des Abscheus von Sig. Lavaccara
Ubernimmt.

139
139)_ "Sagra del Signorc della Nave", MN II, pp. 501/502.

140
) l.c., p. 503.



-126-

Ma ne l'accidia, nel tedic mortale

di far bene, e financo di far male,

la mia vita io vorrei, mosca senz'ale
anche lei, ne lo stil freddo infilzare.

W14
Freilich kehnt der Aunter die 7erstdrung am Schiuf doch nur
gegen sich selbst, und auch das bloB verbal ("vorrei" sagt er,
nicht "voglio"). In einigen Novellen aber schreitet die jewei-
lige Hauptfigur durchaus auch schon zur Tat, wie etwa Nicola
Petix in "La distruzione dell'uomo". Petix, der in einem Ar-
menviertel Roms lebt, sieht tdglich die Niedrigkeit der Men-
schen in einem schmutzig-grauen Alltag vor sich, die ihm - als

Asthet beinahe dekadenter Pr&dgung - ein entsetzliches Unbe-
hagen bereitet. Ohne nun - wie im allgemeinen bei solchen
Schilderungen iiblich - die sozialen Hintergriinde dieser Si-
tuation zu analysieren, blickt Petix auf den einzelnen Men-
schen, der stumpf und gleichgililtig vor sich hinlebt, auf den
Schmutz, die StraBenkd@mpfe der Kinder, die beginnende Puber-
tdt, in der Erotik von allem Anfang an etwas Niedriges, besten-
falls zu Zoten sich Eignendes ist. Petix beginnt diese tie-
risch-dumpfen Menschen zu hassen, noch mehr aber haBt er ih-
ren Trieb, immer neue Menschen zu produzieren, diese uner-
trdgliche, dumpfe Welt ad infinitum zu prolongieren. Und als
die dicke, beinahe 50jdhrige Frau Perrella nach fiinfzehn Fehl-
geburten mit unglaublicher !'artndckigkeit zum sechzehnten Mal
versucht, ein Kind auf die Welt zu bringen, empfindet Petix
das als Herausforderung und richtet seinen ganzen, c¢egen die
tierische Menschheit aufgespeicherten HaB gegen dieses eine,
zu gebdrende Individuum:

"Ebbene, l'uomo volle distruggere Petix quando fu certo che
finalmente quella sedicesima gravidanza avrebbe avuto il suo
compimento. L'uomo. Non uno dei tanti, ma tutti in quell'uomo:;
per fare in quell'uno la vendetta dei tanti che vedeva 1i,
piccoli bruti che vivevano per vivere, senza saper di viverece,
se non per quel poco che ognilgi?rno parevano condannati a
fare: sempre le stesse cose."

141)

142
)—"La distruzione dell'uomo" (in"La mosca"), NA I, p. 901. (Erstdruck:
"Novella", Weihnachten 1921.)

-"La caccia di Domiziano",Allegre III, in "Mal giocondo", SPSV,p.d4¢o.



-127-

Und so stiirzt er sich eines Tages auf die hochschwangere Frau
und wirft sie in den angeschwollenen Tiber, wo sie ertrinkt:
Die Geburt "des Menschen" konnte verhindert werden.

Eine dhnliche Zerstdrungswut offenbart sich in Pirandellos
Novelle "Soffio", die gewShnlich bereits zu den "surrealisti-
schen" gez&dhlt wird: In einer auf kafkaeske Weise zugleich
real und irreal gestalteten Welt entdeckt der Ich-Erzdhler
pldtzlich seine Fédhigkeit, durch einen Hauch seines Atems an-
deren Menschen den Tod zu bringen, wenn er dabei Uber Daumen
und Zeigefinger bldst, die einander berlhren. Der mythische
Hintergrund dieser Gebdrde, ja der ganzen Situation, wird uns
im dritten Teil dieser Untersuchung noch ndher besch&dftigen.
Was im Augenblick interessant erscheint, ist die Zerstdrungs-
wut, die hier nicht einmal in einem - sei es auch noch so ir-
rationalen-HaB begriindet ist. Der Erzdhler bldst einfach froéh-
lich drauf los, um seine neue Fdhigkeit auszuprobieren, bis
ihm die Luft ausgeht:

"E mi s'era gia insugherita in bocca la lingua a furia di soffia-
re, e non avevo quasi pilQ fiato tra le labbra appuntite, arri-
vato in fondo alla via. Se cid che avevo sperimentato due volte
era vero, eh perdio, dovevo aver ucciso, cosi scherzando scher-
zando, pil d'un migiiajo di persone. Non era possibile che il
giorno dopo non si venisse a sapere, con terrore di tutta la
cittd, di quella mortalitd improvvisa e misteriosa." ™

Es ist eine unschuldige, beinahe unwillkiirliche Zerstdrung,
die hier vor sich g=ht, vergleichbar der Totung des fremden
Bauernburschen durch den Knaben Cinci in der nach ihm benann-
ten Novelle oder der der kleinen, rothaarigen Betty durch den
Buben mit dem Nagel in der Hand (in der Novelle "Il chiodo“144)).
Als der Todesbringer am ndchsten Morgen tatsdchlich von einer
neuen, unerkldrlichen Seuche in den Zeitungen liest, wird er

sich im selben Augenblick seiner Verantwortung bewufit und be-
schlieBt zundchst, gar niemanden mehr zu tdten. Um ndmlich ge-

143
a3 "Soffio" (in "Berecche e la guerra"), NA II, p. 783.

g
144y _ beide Novellen in der Sammlung "Una giornata", NA II.



-128-

recht gegen die zuvor bereits unschuldig Gestorbenen zu sein,
miBte er alle Menschen der ganzen Welt ausrotten, ein Vorhaben,
dessen Undurchfiihrbarkeit er selbst einsieht; also ist es bes-
ser, alle noch Lebenden am Leben zu lassen. SchlieBlich aber
hdlt diese Besonnenheit dem Rausch des Totens nicht stand:
Aufgestachelt durch die wissenschaftliche Skepsis eines Arztes,
der um jeden Preis an der Theorie einer unbekannten Epidemie
festhalten und ihm seine Urheberschaft nicht glauben will (man
beachte die Parallele zu Chidrchiaros bdsem Blick. an den der
verniinftige Richter D'Andrea nicht glauben will), entfesselt

er eine apokalyptische Orgie der Vernichtung, der auch seine
eigene kOrperliche Existenz nicht entgeht. Den SchlufB und die
ndhere Betrachtung der Novelle, die stark mythische Zlige auf-
weist, wollen wir uns filir spdter aufheben; es kam hier nur da-
rauf an, die Zerstdrungswut, resultierend aus einer Front-
stellung des Individuums gegen die Gesellschaft, zu belegen.
Diese Frontstellung ist auch Mario Baratto aufgefallen, der
darin sogar eine der Grundsituationen von Pirandellos Theater
sieht:

"Dal 1917 al 1924 il teatro di Pirandello € legato a uno scena-
rio preciso, che esprime costantemente un malinteso irreparabile
tra un coro e un personaggio solitario."145

Firend2llo selbst hat sich, in der ersten Einfllrung in sei-
ne "filosofia del lontano" (diese Philosophie wird spdter noch
in der Novelle "Tragedia di un personaggio” (in "IL'uomo solo"”,
NA T) genauer ausgefiihrt), auch zu dem Verhdltnis Masse-Indi-
viduum in sehr eindeutiger Weise geduBert:

"Ho sempre diffidato dal coraggio che possono farsi mille uomini,
i quali, presi a uno a uno, hanno paura. Si tengono finché posso-
no; vanno innanzi come cuciti per le maniche; e se uno per un mo-
mento s'arresta, poniamo per asciugarsi il sudore, tutti gli altri
si arrestano, chi per soffiarsi il naso, chi per grattarsi un'o-
recchia o la nuca, chi per pulirsi i lenti, chi per tirarsi si i
pantaloni; e insomma c¢iascuno per un pressante bisogno improvviso;
e se per caso avviene che qualcuno vada a cercare il suo bisogno

145)_ Mario BARATTO, "Un" teatro nei teatri, in: Pirandello, ed.Ivo CHIESA-
-Mauro MANCIOTTI (Teatro Stabile di Genova), Genova 1961, p. 50.



-129-

un po' lontano, pud darsi che tutti gli tengano dietro.

Pensare che si debba avere il coraggio vuol dire gid non aver-
ne; e basta che il primec in un attimo si ricordi di questo dovere
d'averne, perché, subito dopo, se ne scordino tutti gli altri
insieme, e via a gambe.

Il numero non ha forza. Il numero pud dare, tutt'al piQ, l'urto
bestiale; ma la valanga che atterra, nello stesso tempo si fran-
tuma. Il numero non ci pud salvare. Chi pud salvarci é 1'uno, "146)

Flir alle jene, die versucht sind, aus den letzten S&dtzen ei-
ne prédfaschistische Stellungnahme Pirandellos herauszulesen
(die kleine Schrift "Da lontano" stammt aus dem Jahre 1909),
sei angefiihrt, daB der Begriff des "uno" sich nicht etwa auf
Mussolini oder sonst irgend eine Diktatoren-Gestalt, sondern
auf den Doktor Paulo Post, ein Pseudonym des Essayisten Pi-
randello mit einem gewissen Eigenleben (hier wird es als drit-
te Person betrachtet), und eben de Erfinder jener als Heil-
mittel proklamierten "filosofia del lontano", die, durch ein
umgekehrtes Fernrohr blickend, die Dinge der Welt so unendlich
kleinund fern sieht, daB sie es ermdglicht, ihre Wechselfdlle
ungeriihrt zu ertragen.

Aus dieser Frontstellung zur Gesellschaft ergibt sich, wie
wir zu Beginn gesehen haben, die Auflehnung gegen die von die-
ser Gesellschaft dem Einzelnen aufgezwungenen Persdnlichkeits-
mythen. Immer hdufiger erkennen sich Pirandellos Figuren in
dem ihnen von der Umwelt vorgehaltenen Spiegel nicht wieder
(siehe z.B. #%%% in "Quando si € qualcuno").

Es wdre nun leicht und bequem, sich deshalb in einen elfen-
beinernen Turm zuriickzuziehen: Man befindet sich ja nur selbst
im Besitz der einzig maBgebenden subjektiven Realitdt der eige-
nen Persdnlichkeit. Mit einer solchen Setzung des Ich als ein-
zigem Hort der Wahrheit, als unerschitterlicher Basis alles
Denkens, die etwa den Angelpunkt einiger philosophischer Syste-
me des deutschen Idealismus (Fichte) darstellt, gibt Pirandello

sich jedoch nicht zufrieden. Er greift auch noch diesen letzten,

46 . .
146) _ "Da lontano"-I.Presentazione (Erstdruck in "La preparazione", trisetti-

manale politico-militare, Jg.I, Nr. 5, Roma 11./12.2.1909),SPSV (in "Scritti
di argomento vario"), p. 1064.



-130-

dem Menschen urecigensten Mythos an - und es ist bezeichnet,
daf er sich als erstes gegen den Begriff wendet, den Pro-
fessor Toti in "Pensaci, Giacomino!" noch als Waffe gegen
die Gesellschaft verwendet hat: die "coscienza".

"TOTI. ....Aspetto che quelcunc - poiché lei nen vuol farle -
venga a discutere con me, non su quelle che pare, ma su ¢uello
che é: la mia cosclenza appuntc!"147

Von diesem Begriff geht Pirandello bereits in der "Esclusa"
aus, wo der Abgeordnete Alvignani, der eben dabei ist, nun tat-
sdchlich ein Liebesverhdltnis mit Marta zu beginnen, Uber die

‘toscienza" sagt:

"e

"On, mia cara, quandc io dice: "La coscienza non me lo permette",
io dico: "Gli altri non me lo permettono, il mendo non me Lo
p-rmette". La mia coscienza! Che cosa credi che sia questa
coscienza? E la gente in me, mia cara! Essa mi ripete cid che
gli altri le dicono."!48)

Lach einigen Zwischenstufen (die Formulierung des "ragiona-
tore" Diego in "Ciascuno a suo modo" stimmt zum Beispiel noch
fast wortlich mit Teilen von Alvignanis Aussage lberein) ge-
langt der Autor wieder einmal in "Uno, nessuno e centomila"
zum Endpunkt einer Entwicklung (diesmal eines einzelnen Ge-
dankens) :

"Scusatemi se¢ parlo un momento a modo dei filosofi. Ma é forse
la coscienza gualcosa d'.ss:luto che pud -astare a se stessa?
ossimc scli, forse si.Ma alliora, pelli miei, non ci sarcbbe
coscienza. Purtroppo, ci sono io, e ci siete voi. Purtroppo.

E che vucl dunque dire che avete la vostra coscienza e che vi
basta? Che gli altri possonc pensare di voi e giudicarvi come
piace a loro, cicé ingiustamente, c¢hé voi siete intanto sicuro
e confortato di non aver fatto male?

Onh di grazia, se non sono gli altri, chi ve la da codesta si-
curezza? codesto conforto chi ve lo da?

Voi stesso? E come?

Ah, io lo so, come: ostinandovi a credere che se gli altri fosse-
ro stati al vostro posto e fosse loro capitati il vostro stesso
caso, tutti avrebbero agito come voi, né pild né meno.

Bravo! Ma su che lo affermate?

Eh, 30 anche questo: su certi principii astratti e generali, in
cui, astrattamente e generaimente, vucl dire fuori dei casi con-
creti e particolari della vita, si pud essere tutti d'accordo
(costa poco) .

- "Pensaci, Giacomino!", MN II,p. 297.

- "L'esclusa", TR I, p. l6O.


http://vost.ro

-131-

Ma come va che tutti intanto vi condannano o non vi approvano
o anche vi deridono? L chiaro che non sanno riconoscere, come
voi, quei principii generali nel caso particolare che v'é capi-
tato, e se stessi nell'azione che avete commessa.

O a che vi basta dunque la coscienza? A sentirvi solo? No, per-
dio. La solitudine vi spaventa. E che fate allora? V'immaginate
tante teste. Tutte come la vostra. Tante teste che sono anzi la
vostra stessa. Le quali a un dato cenno, tirate da voi come per
un filo invisibile, vi dicono si e no, e no e si; come volete
voi. E questo vi conforta e vi fa sicuro.

Andate 13 che é un giuoco magnifico, codesto della vostra
coscienza che vi basta."149)

Und es bleibt nicht bei der gespaltenen und von aufen her
oktroyierten "coscienza". Schon im "Umorismo" erkldrt Piran-

dello, das Ich selbst, die "anima" des Menschen, widre zer-
splittert:

"Le barriere,i limiti che noi poniamo alla nostra coscienza,

sono anch'essi illusioni, sono le condizioni dell'apparir della
nostra individualitd relativa; ma, nella realtd, quei limiti non
esistono punto. Non soltanto noi, quali ora siamo, viviamo in noi
stessi, ma anche noi, quali fummo in altro tempo, viviamo tuttora
e sentiamo e ragioniamo con pensieri e affetti gid da un lungo
oblio oscurati, cancellati, spenti nella nostra coscienza prescn—
te, ma che a un urto, a un tumulto pur breve dello spirito, posso-
no anche dar prova di vita, mostrando vivo in noi un altro essere
insospettato. I limiti della nostra memoria personale e coscien-
te non sono limiti assoluti. Di 14 da quella linea vi sono me-
morie, vi sono percezioni e ragionamenti. Cid che noi conosciamo
di noi stessi non é che una parte, forse una piccolissima parte
di quello che noi siamo."150)

Pirandello, der an dieser Stelle in einer FuBnote auf seine
Inspiration durch Alfred Binets "Altérations de la personnali-
t&" hinweist, will hier keineswegs ein psychoanalytisches Kon-
zept eines vom Uber-Ich nur mangelhaft kontrollierten Berei-
ches des UnbewuBten entwickeln; er setzt keine Hierarchie,
vielmehr Gleichberechtigung der verschiedenen "Seelensplitter":

"E appunto le varie tendenze che contrassegnano la personalitd
fanno pensare sul serio che non sia una l'anima individuale. Come
affermarla una, difatti, se passione e ragione, istinto e volontd,
tendenze e idealitd, costituiscono in un certo modo altrettanti
sistemi distinti e mobili, che fanno siche 1'individuo, vivendo
ora l'uno ora l'altro di essi, ora qualche compromesso fra due o

149 ;
. "Uno, nessuno e centomila", TR II, pp. 7061/762.

1
50)_ "L'umorismc", SPSV, pp. 149-151 (auszugsweise)



-132-

pil orientamenti psichici, apparisca come re veramente in lui
fossero anime diverse e perfino opposte, pill e opposte personalita?

Non c¢'é un uomo, osservé il Pascal, che differisca pik da un
altrc che da se stesso nella successione del tempo.

La semplicita dell'anima contradice al concetto storico dell'ani-
ma umana. La sua vita € equilibrio mobile; €& un risorgere e un
assopirsi continuo di affetti, di tendenze, di idee; un fluttua-
re incessante fra termini contradittorii, e un oscillare fra poli
opposti, come la speranca e la paura, il vero e il falsc, il bel-
lo e il brutto, il giusto e l'ingiusto e via dicendo."151)

Das Ich selbst ist also gespalten, jenes letzte Asyl des
nach Sicherheit, wenigstens im subjektiven Bereich, tasten-
den Individuums. Diese Auseinandersetzung zwischen verschie-
denen Ichfragmenten spiegelt sich auch in zahlreichen anderen
Werken - das reicht von Ciampas "Tre corde"-Theorie (drei Sai-
ten der Persdnlichkeit, die je nach Bedarf zum Klingen gebracht
werden) bis zu den unterirdischen Bereichen der Seele, die den
Menschen v61llig unschuldig, ja unbewuBt BOses tun lassen wie
Romeo Daddi in der Novelle "Nel gorgo" (in "Dal naso al cielo",
NA I) bzw. dem Drama "Non si sa come". In einem Gesprédch mit
Domenico Vittorini, wenige Jahre vor seinem Tod, wird Piran-
dello in Bezug auf die Spaltung des Ichs (bzw. die Entlarvung
des rein mythischen Charakters seiner Einheit und Vorgegeben-
heit) schlieBlich noch deutlicher:

"Wir sagen,wir sind eine Person und betrachten uns genauso wie un-
sere Mitmenschen als gediegene und klar umrissene Persdnlichkeiten,
wdhrend wir in Wirklichkeit nichts als eine endlose Auseinander-
setzung verschwommener Ichs sind."152)

Auf Grund dieses Gedankenganges ist es mdglich, daf Piran-
dellos Vitangelo Moscarda letztlich in "Uno, nessuno e cento-
mila" dekretiert, gerade das subjektive Ich, die Realitét,
die er flir sich selbst besaf, verloren zu haben. Er tut dies
zum ersten Mal, als er den Salon betritt, in dem sein vater-
licher Freund Quantorzo und seine Frau Dida, die ihn zdrtlich
Gengé nennt, auf ihn warten:

151) _

152
)— Domenico VITTORINI, The Drama of Luigi Pirandello, l.c., hier zi-

tiert nach der auszugsweisen Ubersetzung in ed.MENNEMEIER , l.c., p. 180.

"L'umorismo", l.c., pp. 149-151 (auszugsweise)



-133-

"E poiché erano due a vedermi entrare, mi venne la tentazione
di voltarmi a cercare l'altro che entrava con me, pur sapendo
bene che il "caro Vitangelo" del mio paterno Quantorzo non solo
era anch'esso in me come il "Gengé" di mia moglie Dida, ma che
io tutto quanto, per Quantorzo altri non ero che il suo “caro
Vitangelo", proprio come per Dida altri che il suo "Gengé".

Due, dunque, non agli occhi loro, ma soltanto per me che mi sa-
pevo per quei due uno e uno; il che per me, non faceva un pid,ma
un meno, in quanto voleva dire che ai loro occhi, io come io, non
ero nessuno.

Ai loro occhi soltanto? Anche per me, anche per la solitudine
del mio spirito che, in quel momento, fuori d'ogni consistenza
apparente concepiva l'orrore di vedere il proprio corpo per sé& come
quello di nessuno nella _diversa incoercibile realta che intanto
gli davano quei due."

So gelangt er bei der Zdhlung der im Salon anwesenden Personen,
bei der er jedem drei Realitédten zumiBt (die, die er fir sich
selbst und fiir jeden der beiden anderen hat), statt zu neun
nur zu acht als Gesamtsumme - "visto che io - per me stesso -
ormai non contavo piﬁ".154)

Damit sind wir vorldufig am Endpunkt von Pirandellos des ei-
gentlichen Mytiienstiirzens ("fort vom Mythos") angelangt, auf
dem der Autor nach und nach die irrationalen Mythen Siziliens,
die "semi"-rationalen der blirgerlichen Gesellschaft, schlieB-
lich die Kernmythen der Welt des Logos, objektive Wahrheit und
Logik, und endlich auch das letzte Rickzugsgebiet des Relati-
visten, das einheitliche, subjektive Ich, stiirzt ; und beim
letztgenannten Mythos stiirzt er nicht nur die von auBen auf-
gezwungene gesellschaftliche Maske, sondern die innerste, sub-
jektive Konzeption. Freilich heift Stlirzen hier nicht Be-
seitigen; Pirandello geht es lediglich darum, durch dauerndes
Infragestellen den logisch nicht begriindeten Charakter dieser
Sdulen unserer Erfassung der Umnwelt, unseres Denkens an sich,
bloBzulegen. Daraus ergibt sich aber e contrario, daB8 wir, wenn
iiberhaupt, unsere Umwelt nur mythisch fundiert zu fassen ver-
mégen.

153)_ "Uno, nessuno e centomila", TR II, p. 847.

1549 _ ipidem.



Ehe wiv aber nun - unter Verwendung dieser Erkenntnis -
die Erforschung des Mythischen bei Pirandellc von einem an-
deren Gesichtspunkt aus {"Mythenstdrzer - mit Hilfe des
Jythos") neu beginnen, wollen wir uns noch der Farge zuwen-
den, die in den letzten 5dtzen bereits angeklungen ist: was
bleikt nach dem Einsturz all dieser iMythengebdude filir Piran-
dello zuriick? - Wie sieht es in der Seele eines vdllig "des-

illusionierten", das heift illusionslosen Menschen aus?



-135-

2.2. Was bleibt nach dem Mythenstiirzen?

"Ho distrutto tutte le illusioni - e nonrmi resta che la
realtd la quale & una vecchia brutta." >°
Von dieser "Leistungsbilanz" Pirandellos ausgehend, die er

in einem Brief vom 9.3.1838 aus Rom nach Hause sendet, wollen
wir uns im folgenden Abschnitt fragen, wie es dem Dichter ge-
lingt, mit dieser "vecchia brutta" auszukommen, wobei wir
freilich in Betracht ziehen miissen, daB sogar diese hdBliche
Alte selbst, die Realitdt, von ihm in ihrer objektiven wie
subjektiven Gestalt als wenig dauerhafte Illusion entlarvt
wird, sodaB Pirandello endlich gar nichts bleibt als das
schwarze Nichts, der schreckenerregende Abgrund, mit dem es
nicht eben einfach ist zu leben.

Soweit wir zu den "piccoli uomini" zahlen, haben wir ja
bei allen unseren kleinen, alltdglichen Verrichtungen, noch
mehr aber in den Momenten der Besinnung, das Bedlirfnis nach
einer sinngebenden Instanz, an die wir glauben kdnnen (auch
ohne, daB wir das so vollstdndig wissenschaftlich untermauern
kénnten, wie das bei Leszek Kclakowskis in 1.4. dargestelltem
Gedankengang geschieht). Wie mag es nun in einem Menschen aus-
sehen, der, wie Pirandello, sich selbst von der logischen Un-
haltbarkeit der &uBderen Mythen wie Gott, Vaterland,
Familie, Wissenschaft, ja objektive Wahrheit und Erkenntnis-
fdhigkeit, endlich auch der inneren, der subjektiven Persdn-
lichkeit und des einheitlichen Ich, Uberzeugt hat und damit
implizit auch die Unzuldnglichkeit seiner eigenen (logischen)
Untersuchungskriterien zugibt (die mithin nur noch dazu tau-
gen, die eigene Unhaltbarkeit zu beweisen)? - Eine Antwort
gibt uns Pirandello selbst - wieder einmal in seinem so oft
zitierten Brief von 1886 an die Schwester Lina:

155) )
- 1n TERZO PROGRAMMA, 1l.c.



-136-

"Noi siamo come i poveri ragni, che per vivere han bisogno
d'intessersi in un cantuccio la loro tela sottile, noi

siamo come le povere lumache che per vivere han bisogno di
portare a dosso il loro guscic fragile, o come i poveri
molluschi che vogliono tutti la loro conchiglia in fondo al
mare. Siamo ragni, lumache e molluschi di una razza piu
nobile - passi pure - nci vorremmo una ragnatela, un guscio,
una conchiglia - passi pure - ma un piccolo mondo si, e per
vivere in esso e per vivere di esso. Un ideale, un sentimento,
una abitudine, una occupazione - ecco il piccolo mondo, ecco
il guscio di questo lumacone, o uomo - come lo chiamano. Sen-
za questo é impossibile la vita. Quando tu riesci a non avere
pild un ideale, perché osservando la vita sembra un'enorme
pupazzata, senza nesso, senza spiegazione mai; quando tu non
hai pid un sentimento, perché sei riuscito a non stimare, a
non curare pid gli uomini e le cose, e ti manca percid 1l'abi-
tudine, che non trovi, e l'occupazione, che sdegni - quando tu,
in una parola, vivrai senza la vita, penserai senza un pen-
siero, sentirai senza cuore - allora tu non saprai che fare -
sarai un viandante senza casa, un uccello senza nido.

Io sono cosi. La grandezza, la fama, la gloria, non stimo-
lano piu l'anima mia. Vale forse logorarsi il cervello e lo
spirito per essere rammentato e apprezzato dagli uomini?
Sciocchezze! Soffrire i tormenti dell'arte, dare il sangue
delle vene, il sogno delle notti, la pace della vita - per
avere in ricompensa il plauso e la lode dei vermi? Sciocchezze!
Io scrivo e studio per dimenticare me stesso - per di?ggfmi
dalla disperazione. Brucierd tutto prima di morire."

Der letztgenannten Maxime bleibt Pirandello gliicklicher-
weise nur zu Beginn seines Schaffens treu - sonst wdre diese
Untersuchung nicht méglich gewesen. Lediglich die allerersten
Werke fallen der Zerstdrung anheim, von der er am 25. M&rz
1887 in einem weiteren Brief an Lina berichtet:

"Ho bruciato tutte le mie carte, la forza della mia giovi-
nezza. Nulla ora mi rimane, tranne un rimpianto vago che
spesso sul labbro mi si muta in sogghigno, e una immensa
volutta di dir male di tutto e di tutti."157)

Was bleibt also wirklich fir Pirandello als "Schneckenhaus"
erhalten? Dirfte man dem zweiten Brief glauben, bliebe ja von
der blinden Schaffenswut des Anfangs, ausgel®dst von dem Be-

streben, sich selbst zu vergessen, nur Asche und ein vages

156) _ .
- in TERZO PROGRAMMA, l.c.

157 _ ibidem.



-137-

Bedauern, das sich oft in ein Hohnl&dcheln wandelt, Ausdruck
Jener Zerstdrungswut, wie wir sie in "La distruzione dell'uo-
mo" und "Soffio" kennengelernt haben. Ist sie also das ein-
zige, was Pirandello bleibt, nachdem er die letzten Schnecken-
hduser ("gusci di lumacone") zerstdrt hat? Oder waren es eben
doch nicht die letzten, gelingt es Pirandello etwa doch noch,
dem abisso nero zu entkommen, sich neue Schneckenh&duser auf-
zubauen? Einige dieser Schneckenhduser wollen wir in der
Folge auf ihre Winterfestigkeit priifen.

2.2.1. Voriibergehende Schneckenhiuser-Unterschliipfe.

Zundchst einmal miissen wir uns die Frage vorlegen, wie denn
ein solches Schneckenhaus {iberhaupt aussehen soll. Pirandello
nennt in seinem Brief als Synonyma bzw. Erkldrungen: "un
piccolo mondo....per vivere in esso e per vivere di esso,
un ideale, un sentimento, una abitudine, una occupazione..."
Es wdre wohl ein im Vorhinein bereits zum Scheitern verurteil-
tes Unternehmen, wollten wir diese Passage wdrtlich nehmen
und nun versuchen, in den verschiedensten Alltagsgewohnheiten
des Autors (etwa seiner Manie, Streichhélzer einzustecken158))
Schneckenhduser-Unterschliipfe nachzuweisen. Gewohnheiten, Be-
schdftigungen kénnen wohl nur dazu dienen, die Aufmerksamkeit
des Mythenstiirzers fiir einen Augenblick vom schwarzen Abgrund
abzulenken, ihn voriibergehend am Denken, am Sich-Besinnen zu
hindern. Die wahren, dauerhaften Schneckenhduser aber miiBten
bei einem "Ragionatore" wie Pirandello fahig sein, ihm auch,
ja gerade in den Augenblicken der Nachdenklichkeit, der Selbst-
besinnung das Gefiihl zu vermitteln, er hdtte festen Boden un-
ter den FiiSen.

158
)— "puerile avarizia di fiammiferi" nennt Corrado ALVARO, l.c., p. 21,

diese Angewohnheit.



-138-

werfen wir einmal einen Blick auf die Unterschliipfe, die
bisher in der Pirandello-Kritik festgestellt wurden. Umberto
Cantoro etwa meint:

“"L'uome dungue trovera la pace, cioé se stesso, consistendo

spiritualmente in uno di questi tre atteggiamenti: filosofia,
[~

arte, amore,"159)

Die Philosophie kann im Rahmen dieser Untersuchung gewif nicht
als Schneckenhaus akzeptiert werden - wir haben sie ja in 2.1.
unter die von Pirandello gestiirzten Mythen eingereiht, und
wenn wir darunter lediglich die griiblerische Aktivitdt des
Geistes verstehen, dann stellt sie ja eben den StoB in den
schwarzen Abgrund der vanitas dar, vor dem sie als "Schnecken-
haus" definitionsgemdB schiitzen sollte. "Arte" und "Amore"
klingen da schon vielversprechender: Schon in dem Brief an
Lina vom 31.10.1386 schreibt Pirandello Uber seine Bindung an
die Familie:

"L'amore dei cari miei é soltanto il mio punto d'apoggio -

- e l'anima mia sente il bisogno di csso, come la vite

dell'olmo, come l'edera della rupe. Mancato questo, io

precipiterd rovinosamente! Oh! non pid....non pid! Non mi

fare oltre delirare...." )
In einem Brief an seine Verlobte Antonietta vom 15.12.1893
(etwa anderthalb Monate vor der Hochzeit) kommen gleich beide
Schutzgeister vor:

"Noi non sapremo mai nulla, noi non avremoc mai della vitia

una nozione precisa, ma un sentimento soltanto, quindi muta-
bile e vario, triste o lieto a seconda della fortuna. Nulla

di assoluto adungue. Che cosa é il giusto? che cosa 1l'ingiusto?
I> non trovavo in guestc labirinto una via d'uscita. Né nulla
veramente potevo trovarci, perché nulla vi metteve, né un de-
siderio, né un affetto qualsiasi: tutto m'era indifferente,
tutto mi pareva vano e inutile - ero come uno spettatore anno-
jato e smanjioso, a cui era il peso di rimanere, e pur non
sapeva decidersi ad andarsene; erc come cspulso dal fiume,

che consideri dalla riva la corrente senza pid la voglia di
lasciarsi oltre portare. Il mio intensissimo amore per l'Arte
era l'unico scoglio a cui in tanto naufragio, s'aggrappava di-

159
59)_ Umbgrto CANTORO, Luigi Pirandello ¢ il problema della personalitd,
Bologna, <1954, p. 166.

1
60) _ TERZO PROGRAMMA, l.c.



-139-

speratamente l'anima mia: ma la vita moderna cosi agitata da
tempestose miserie ha poco men che sommerso quest'unico scoglio;
sicché tenermi stretto a lui era quasi affogare e sentir gli
insulti dell'avversa marea. (oon)

Ora il sole e per me nato! Ora il mio sole sei tu, e tu

sei la mia pace e il mio scopo: ora esco dal labirinto e vedo
altrimenti la vita."

Und tags darauf schreibt er:

"Ora mi s'apre dinanzi chiaro l'avvenire. Io hc potuto

finalmente congiungere queste due supreme idealitd: 1'Amore
e 1l'Arte."

Die Kunst als Evasionsmoglichkeit findet sich in der 2iran-
dello-Kritik sehr hdufig; "amore"wird seltener genannt, so
etwa bei Enzo Lauretta, der von "tre mezzi dell'evasione"
spricht, die da wdren: pazzia, morte und amore.162) Die bei-
den hier neu eingefiihrten Zufluchtsorte, "pazzia" und "morte",
finden wir auch bei Giuseppe Giacalone:

"In fondo, la pazzia o la morte sono le uniche valvole di
sicurezza, le uniche forme di libertd o di liberazione di
questa umanitd disperata del Pirandello...."163)

Auch Friedrich Miiller meint:

"Wahnsinn und Tod gewinnen damit (....) Wertcharakter."164)
In dem gleichen Sammelband finden wir eine pointierte Formu-
lierung Luigi Russos, der Tod und Wahnsinn als stehendes Ele-
ment in Pirandellos Werk festgestellt haben will:

"Seine Welt ist eine metaphysische, und seine Figuren sind
alle ins Personenstandsregister der Friedhéfe und Irrenan-
stalten eingetragen."lGS)

Wir wollen uns daher in der Folge auf die Untersuchung der
drei Schneckenhduser Arte, Amore und Pazzia konzentrieren;
den Tod (hier wohl als Selbstmord zu verstehen) mdchte ich als

Konsequenz der Schutzlosigkeit gegeniiber dem schwarzen Abgrund,

161) _ i, woMNIBUS, 1%. und 25.10. 194G. Die beiden hier zitierten Briefe
entstammen der ersten Nummer.
162) Enzo LAURETTA, Pirandelle umano e irreligioso, Milano 1954, I1/4.
63)
U7 GIACALONE, l.c., p. 104.
104)— I JLLER, Kunst un? Wirklichkeit im Drama Pirandellos, in:
2d. MENNEMEIER, l.c., p. 55.
165

- Luigi RUSSO, Pirande:io und die metaphysische Provinz, in "Belfagor",

Torinc 1950, Jg.XV, H.4, Gbs. A.Czaschke, in: ed. MENNEMEIER, l.c., p.130.



‘éine”"héhere"WifkliChkeit"

-140-

nicht aber als Schutz vor diesem, betrachten und daher erst
unter 2.2.2. (Die totale Desillusion - L'abisso nero) behan-

deln.

2.2.1.1. Die "hOhere Wirklichkeit" der Kunst.

Dem allgemeinen Tenor der Kritik folgend, miiBte man anneh-

men, Pirandello hdtte all die von uns besprochenen-Mythen,_

"vor allem aber den der objektiven Wahrheit, nur gestiirzt, um

der Kunst ’ufhayen zu konnen, Das
beglnnt mit Arcangelo Leone de Castris' Feststellung, die
Kunst besdfe die grodte Widerstandskraft gegeniiber dem Mythen-

stlirzen Pirandellos:

"La critica dei valori qui si riassume umoristica della ipostasi
complessiva e genetica di tutti i valori della civiltd bor-
ghese: 1'indubitabilitd della realta oggettiva fondata nella
universzalitd della coscienza che nomina ¢ la fa essere il

trucco idealistico del soggetto che fonda a suo comodo una
illusoria impressione dell'oggettivitd. La trincea piu resisten-
te e paradossale di tale presunzione idealistica della forma-
12352&2.%_295_El-ﬂﬂ9611° la lg;;gggggfa, l'arte, la fals
armonizzazione della cosciénza soggettlva“ﬁé oqglla_ie_ngn L
E‘“ﬂdtzronx~reair; "fgffofi—oggetttvt’aélla coscienza. w166)

Pranz Rauhut meint bezugllch der im “Umorlsmo vorgetrage-

nen Philosophie:

"Es bleibt etwas Positives, das aber auch das Eirzige in dem
ganzen Buch ist - die Kunst."167)

Und schlieBlich wird Gino Cucchetti beinahe pathetisch,
wenn - er von "Arte" spricht:

"Fra tante apparenze, fra tanti sogni ed illusioni che formano
il labirinto della vita, una ve n'é che riscatta con pregi
suoi propri tutti i difetti delle altre cose: 1'Arte! Le cui
sostanziali virtud riescono a darci la sensazione dell'essere
e togliendoci dal dubbio ci possono rivelare la grande forza
della fede e della veritd."168)

166)- Arcangelo LEONE DE CASTRIS, Il decadentismo italiano. Svevo. Piran-
dello. D'Annunzio, Bari 1974, p. 160.

167)

168)— Gino CUCCHETTI, Assoluto e relativo nei tre miti teatrali di Luigi
Pirandello, in ATTI, l.c., p. 36l. (Hervorhebungen im Original)

- RAUHUT, l.c., p. 409.



-141-

GewShnlicn stitzt man sich bei solchen Feststellungen des ab-. .

ey

soluten Wertes einer hdheren Kunst-Wirklichkeit auf eine Be-

— /\Ka___—__’——-————\.,__

hauptung des Vaters in den "Sei persdmaggi in cerca d'autore":
"IL PADRE (con dignitd, ma senza alterigia). Un personaggio,
signore, pud sempre domandare a un uomo chi é. Perché un per-

sonaggio ha veramente una vita sua, segnata di caratteri suoi,
‘per-cui € sempre "qualcuno". Mentre un uomo - non dico lei,

adesso - un-uomo cosi--iTr-genere, pud non esser "nessuno". (....)
IL CAPOC i renderlg i < benissimo!

E dica per giunta che lei, con codesta commedia che viene a
rappresentarmi qua, € pil vero e reale di me!

IL PADRE (con la massima serietd). Ma questo senza dubbio,
signore!

IL CAPOCOMICO. Ah si?

IL PADRE. Credevo che lei lo avesse gia compreso fin da principio.

IL CAPOCOMICO. Pili reale di me?

IL PADRE. Se la sua realtd pud cang.iare dall'oggi al domani....

IL CAPOCOMICO. Ma si sa che pud cangiare, sfido! Cangia con-
tinuamente; come quella di tutti!

IL PADRE (con un grido). Ma la nostra no, signore! Vede? La
differenza é questa! Non cangia, non pud cangiare, né esser
altra, mai, perché fissata - cosi - "questa" - per sempre -

(é terribile, signore!) - realtad immutabile, che dovrebbe dar
loro un brivido nell'accostarsi a noi!"

Viel deutlicher scheint mir die Begrindung eines Konzepts
der "hSheren Wirklichkeit der Kunst" aber moch in Pirandellos
Essays entwickelt zu sein. Im "Umorismo" sagt Pirandello etwa
Uber die Wirklichkeit der Kunst:

"Bisogna bene intendersi sul non credere del poeta al mon-

do che canta o che, comunque, rappresenta. Ma si potrebbe dire

che non solo per l'artista, ma non esiste per nessuno una rappre-
sentazione, sia creata dall'arte o sia comunque quella che tutti

ci facciamo di noi stessi e degli altri e della vita, che si

possa credere una realtd. Sono, in fondo, una medesima illusione
quella dell'arte e quella che comunemente a noi tutti viene dai
nostri sensi. . [
Pur non di meno, noi chiamiamo vera quella dei nostri sensi,

finta quella dell'arte. Tra l'una e l'altra illusione non é perd

questione di realtd, bensi di volortd, e solo in quanto la
finzione dell'arte é voluta, voluta non nel senso che sia pro- &
cacciata con la volontd per un fine estraneo a se stessa; ma vo- i
luta per sé e per sé amata, disintercssatamente; mentre quella

dei sensi non sta a noi di volerla o di non volerla: si ha, come

e in quanto si hanno i sensi. E quella dungque é libera, e questa

no. E 1'una finzione é dunque immagine o forma di sensazioni,

L6
2 "Sei personaggi in cerca d'autore", MN I, pp. 104/105.



=142~

(mencre 1'altra, guelia dell'arte, é creazione di forma."l7o)

Aber auch die "creazione" des eigenen Lebens, der eigenen
Personlichkeit, ist vom Willen ausgelést171); den Unterscnied
zur klnstlerischen "creazione" charakterisiert Pirandello so:

"La differenza tra questa creazione e quella dell'arte ¢ solo
in questo ( che fa appunto comunissima l'una e non comune
l'altra): che quella é interessata e questa disinteressata, il
che vuol dire che l'una ha un fine di pratica utilitd, l'altra
non ha alcun fine che in se stessa; l'una € voluta per qualche ™

cosa; l'altra si vuole P& Se $tessa."172)

Diese "volontd disinteressata" sei der Masse der !Menschen un-

verstdndlich, weshalb diese auch dazu neige, die Dichter als

Verrickte zu bezeichnen. In "Arte e scienza" betont er erneut,
tdaB "il vero della fantasia non é il vero comune“.173)

In "Illustratori, attori e traduttori" definiert er schlie3’-
lich die Kunst als Befreierin der Welt von dem sie verzerren-
den Ballast des Alltaygs; durch ihr Einwirken wirden die Dinge
weniger real, aber wahrer:

"La realtd materiale, quotidiana della vita limita le cose, gli
uomini e le loro azioni, li contraria, li deforma. Nella realtid
gli azioni che mettono in rilievo un carattere si stagliano su

un fondo di contingenze senza valore, di particolari comuni.

Mille ostacoli impreveduti, improvvisi, deviano le azioni, detur-
pano i caratteri; minute, volgari miserie spesso 1i sminuiscono.
L'arte invece libera le cose, gli uomini e le loro azioni.di
gueste con! z& 8énza valore, di questi partlcoTErl comggx,

di questi volgari | OECac-TE [<n minut' 1§6¥i€; T un"¢erfo senso,
TTi astrae; cioe, rLgEEEé, senza néppur badarvi; —tutto-cid ChE
contraria la concezione dell'artista e aggruppa invece tutto cid
che, in accordo con essa, le da pil forza e piQ ricchezza. Crea
cosi un'opera che_non. €, come la natura, senz'ordine (almeno appa-
rente) ed irta di contrad1410n1 ma-quasi_un piccolo mondo in cui
__tutti gli elementi si tengono a vicenda e enQé_ﬁﬁdég{gpof‘Th
questo senso appunto l'a tista i ea117za. Non gia che egli rappre-
senti tipi o dipinga idee; semplifica e concentra. L'idea che

egli ha dei suoi personaggi, il sentimento che spira da essi
evocano le immagini espressive, le agruppano e le combinano. I

170)

17 _ Es fdallt schwer, hier nicht an die Schopenhauersche Willensmetaphysik
zu denken; allerdings halt Schopenhauer gerade die klnstlerische TiAtigkeit
des Genies flr einen der Herrschaft des Willens entzogenen Bereich - siehe
Arthur SCHOPENHAUER, Die Welt als Wille und Vorstellung,Bd.II,III.Buch,K
172)

173) _

- "L'umorismo", SPSV, pp. 80/81.

"L'umorismo", SPSV, p. 81.
"Arte e scienza", SPSV, p. 165.



-143-

particolari irutili sparisconc, tutto cid che é imposto del
carattere é riunito, concentrato nell'unitd d'un essere meno
reale e tuttavia pia vero."174)

Allerdings scheint mir aus all diesen Stellungnahmen lediglich
hervorzugehen, daB Pirandello die Illusion einer Kunst-Wahr-

h%iE_fEf_Eéngngﬁiﬂ_bﬁi&_als die Illusion der objektiven

- . ) e
Wahrheit. Und neben all den schdnen, an eine "L'art pour 1l'art"-

ﬂ:EEIISEBphie gemahnenden Griinden, die er hiefir angibt - wie
etwa dem Selbstzweck-Charakter der Kunst-Wirklichkeit - scheint
mir ganz einfach die Tatsache ausschlaggebend, daB man sich
»3115419!923;&33\231_fiffm Kontakt mit der Kunst-erkllchkelt

deren Illusionscharakters durchaus.bewuBt Tst*”be$~eln§m soL,w

e e o

“chen mit der "objektiven erkllcnkelt“ jedoch nicht. Aber bei
"511;;?7;5;§;Gertlgke1t dér Kunst sprlcht Pirandello doch in
dem angefiihrten "Umorismo"-%itat selbst von "una medesima
illusione".

Zudem diirfen wir nicht vergessen, daB gerade die Trilogie
des "Theaters auf dem Theater" unter andeggng&gﬂlliE§i82~iif
qughauex—zexstnnen_sollr e;“hurdgfzgggn hier einge Wirklich-
keit auf nhoSherer Ebene vorgesetzt. Das beginnt mit der Novelle
T—ff_gzgfgz‘;;—l--]t;:?‘:;_dé;udlé..T:hea’t:erw1rkllchke1t durch das
Eindringen einer echten, nicht eingeplanten Fledermaus gestdrt
wird, setzt sich fort mit der leeren Probebiihne der "Sei per-
sonaggi" und endet mit der Flucht des Regisseurs Doktor Hink-
ful aus "Questa sera si recita a soggetto" vor den aufgebrach-
ten Schauspielern, die sich durch ihn in ihrer kiinstlerischen
Ausdrucksfahigkeit eingeschrdnkt fihlen.

Auch in dem Drama "Diana e la Tuda", wo die Kunst mit Er-
starrung und Tod gleichgesetzt wird, unterliegt sie: Der alte
Giuncano ermordet den Bildhauer Sirio, dem die Schonheit sei-
ner Statue héher steht als das Leben seines Modells Tuda; des-
gleichen in "Vestire gli ignudi", wo die Kunst-Identitdt, die

sich Ersilia Drei zurechtgelegt hat, um wenigstens "in Schdn-

174)
Y7L wrllustratori, attori e traduttori", SPSV, pp. 217/218.



-144-

heit sterben" zu k&nnen, ihr durch genaue Nachforschungen
der sensationslisternen Umwelt zerrissen wird. Als sie dann
am Ende wirklich Selbstmord begeht, muB sie "morire nuda,

spregiata e avvilita".175)

Ahnliches gilt fir die Ignota aus
"Come tu mi vuoi": Auch ihre "Kunst"-Identitdt als Cia, Brunos
Frau, bricht zusammen. Der wahrscheinlich einzige Mensch in
Pirandellos Werk, der erfolgreich versucht, in der reinen
Kunst-Wirklichkeit zu leben, ist die Schauspielerin Donata
Genzi aus dem Stiick "Trovarsi", die zum wirklichen Leben un-
tichtig erscheint und nur auf der Biihne eine gewisse Selbst-
sicherheit findet:

"DONATA. ....Non c'é veramente, non ci pud essere nulla di
certo.... La volontd, si, la volontd di farcela, una vita, il
bisogno di farla consistere in qualche modo, com'é possibile

- eh si, ci sono gli altri - i casi - le condizioni - e chi ci
sta pil vicino - che possono contrariarci, ostacolarci - non

sei pil tu sola, in mezzo a tutto questo increato che vuol crear-
si e non ci riesce - non sei piQ libera! E allora...all?sg)dove

la vita é creata liberamente, é 14 invece, nel teatro!"
Aber auch sie zieht es zum Leben hin - sie stilirzt sich in eine
"wahre" Bezienung zu dem jungen Elj - und sie ist erschiittert,
als das Leben, als er sie verldBt, weil sie seinetwegen nicht
das Theater aufgeben will. Und so klingt Donatas SchluB-Fest-
stellung gar nicht mehr so ausschlieBlich nach einer "hoheren
Wahrheit der Kunst":

"DONATA. Ho bisogno di trovarmi sola - di restare qua sola....
...Trocvarsi...Masi, eccot: Non ci s i trova
alla fine che soli .-n177

Es scheint also so, als kénnte man aus den Werken und AuBerun-—
gen Pirandellos keineswegs mit so apodiktischer Sicherheit auf
die Schaffung einer "h&heren Kunstwirklichkeit" schlieBen, die
ihm als Schneckenhaus-Unterschlupf vor den Unbilden einer di-

rekten Konfrontation mit dem schwarzen Abgrund dienen sollte.

75
175) "Vestire gli ignudi", MN I, p. 915.
176) _ "Trovarsi"”, MN II, p. 943.

177) _

l.c., p. 964.



-145-

Viel eher hat man den Eindruck, Pirandello stiirze neben der
objektiven Wahrheit der Sinne auch noch die der Kunst; das
scheint auch J. Chaix-Ruy vorzuschweben, wenn er meint:

"Les deux plans ou l'action se joue, finalement seront niés
l'un et l'autre: le premier parce qu'il est inaccggtable, le
second, parce qu'il est inconsistant et fictif."1 )

Dennoch wollen wir kein abschlieBendes Urteil {iber Piran-
dellos Kunstmythos f&dllen, ehe wir uns nicht im dritten Teil
dieser Arbeit mit seinem "mito dell'arte", den "Giganti della
montagna", beschaftigt haben. Fir den Augenblick mag es uns
genligen, festzustellen, daB die Kunst kaum auf Dauer als
schiitzendes Schneckenhaus fir den Mythenstilirzer Pirandello
in Frage kommt

2.2.1.2. L'amore.

Wenn wir "amore" im Sinne von Pirandellos Briefen, das heiBt
also als Gefihlsbeziehung zweier Menschen, als Liebe zwischen
Geschlechtspartnern, Freunden oder Familienangehdrigen auffas-
sen, dann prédsentiert sich auch dieses Schneckenhaus als
Uberaus brichig, ja einsturzgefdhrdet, sowohl, was das Leben
unseres Autors, als auch, was sein Werk angeht.

Schon die Liebe zu den "cari miei" muB in gewissen Grenzen
gesehen werden. Sicherlich liebte Pirandello seine Schwester
Lina und auch seine Mutter sehr, was schon aus seinem stets
intakten Muttermythos und aus den ihr gewidmeten Passagen sei-
nes Werks hervorgeht, deren eindrucksvollste wahrscheinlich
das Gesprdch mit der toten Mutter (Colloqui coi personaggi II,
im Anhang von NA II) darstellt. Das Verhdltnis zum Vater aber
war infolge der bereits erwdhnten Griinde (Auseinandersetzung
Uber Luigis Studien, Verhdltnis des Vaters mit einer anderen
Frau) ziemlich gespannt. In seinem "Frammento 4'autobiografia”

von 1893 spricht er schlieBlich voa einer angeblichen Flucht

178 )
. J.CHAIX-RUY, Pirandello.Humour et poésie, Paris 1973, p. 15.



-146-

aus dem Elternhaus nach Como nit den Worten: "insalutato
ospite fuggii da casa".179)

Auch die erste groBe Liebe - zur Cousine Lina - gestaltet
sich wenig glicklich. Zwar gibt das vier Jahre &dltere #ddchen
zundchst Uberraschend schnell dem Werben ihres Cousins nach,
und Pirandello wird mit ihr verlobt; bald jedoch wird ihm die-
se Bindung zur Last. Schon in "Mal giocondo" heiflit es am
SchluB des letzten Abschnittes von Romanzi IX:

"Quandc una notte avrd di te goduto,
un sterpo fammi, e non trarmi mai pil.
Io ti dird, co 'l mio miglior saluto:

"Come sei brutta, o bella Alcina, tu...." «180)

Und am 13.3.1839Y schreibt er an die Schwester Lina Uber die
gleichnamige Verlobte, die gerade eine schwere nervliche Krise
durchgemacht hatte:

"Io ho la morte nel cuore. L'ultima illusione che mi restava,

é caduta: l'amore. No, no, Lina mia, io non amo pid - io non
posso, non riesco, per quanto mi adatti a farmivi persuadere,

non riesco ad amar piud quella povera malata. Come una sorella,
come prossimo, si, come una fidanzata no, no, mai piu. (....)

La rete finissima delle illusioni che compongono 1'amore, e che
solo un alitar pid forte del consueto riesce anche a smagliare,

la bella e dolcissima rete é tutta strappata...."

Ahnlich ist auch die Liebe zu seiner deutschen Freundin
Jenny Schultz-Lander nur von kurzer Dauer. Wdhrend er sie in
seinen "Elegie Renane" noch Sonne, Licht, Luft und Leben nennt,
ja, sich bereit findet, sein "patria"-Ideal ihr hintanzustel-
len ("Tu sole sei, tu luce sei, tu aria, tu vita / ove tu sei

w182)

la vera patria é quella ), stellt er sich in einer anderen

Elegie derselben Sammlung bereits die vereinsamte Jenny nach

seiner Rickkehr in ebendiese "patria",die ja doch Italien
bleibt, vor:

7¢
179 Frammento d'autcbiografia, Monte Cavo 1893,in: Pagine autobiografiche,

SPSV,p.1282. RAUHUT, l.c., p.14 zweifelt Ubrigens an der Wahrheit dieser Be-
hauptung des Autors, er wdre im Alter von 13 Jahren nach Como geflohen und
habe dort ein Jahr die Schule besucht.

180) .
"Mal giocondo", SPSV, p. 452.

181)

182 . . .
) eine in der Raccolta von 1895 nicht enthaltene Elegia Renana,SPSV,n.571

in TERZO PROGRAMMA, 1l.c.



-147-

"Penso a la lontana mia casa, e sospiro il momento
del ritorno, in cui pure abbandonare questo

cuore dovrd che m'ama, che tacito seguemi e forse
all'abbandono pensa prossimo anch'esso, e dentro
. . : . 183

piange, quas'io su questo sentiero coperto di neve..." )

Und aus dem Gedicht "Ritorno" der Sammlung "Fuori di chia-

spricht schon nicnt mehr Trennungsschmerz, sondern heite-

ve

re Unbekliimmertheit, wenn er "Frau Germania" verscheuchen will:

"vada via! Lei mi perseguita
fin qua giud? da me che vuole?
Io, sa lei? sono dell'isola
dei briganti: serpi e sole,

sole e serpi assai. Se in lagrime
le ho lasciato una figliuola,

mi perdoni. E vero, povera

Jenny, sola sola sola

1'ho lasciata col filosofo

Mob, il vecchio mio buon cane,
che - son certo - fedelissimolsq)
le sard, se n'avrd pane. - "

Ja,selbst die bereits zitierten Liebesbriefe an seine Frau
Antonietta, in denen er meinte, in der Liebe endlich einen
Halt gefunden zu haben, erweisen sich als Strohfeuer: Piran-
dello, der kaum Gelegenheit hatte, seine Frau vor der Hochzeit
kennenzulernen (auf Grund der strengen sizilianischen Sitten
und ihres eifersilichtigen Vaters durfte er nur selten und unter
Aufsicht mit ihr sprechen - siehe die entsprechenden Abschnitte
bei GIUDICE, NARDELLI, etc.), hat sich hier sichtlich in eine
Verliebtheit hineingesteigert, die wenig spédter in sich zusam-
menbricht, als er einsehen muB, daB8 seine Frau nicnt nur fir
seine literarische T&tigkeit kein Verstdndnis aufbringt, son-
dern ihm auch ansonsten nicht auf seinen schwierigen, selbst-
gudlerischen geistigen Wegen folgen kann und will. Spiegelbild
dieser Enttduschung ist die Novelle "Tra due ombre", die einen

Familienvater mit langweiliger Ehefrau und ungezogenen Kindern

183 "Elegie Renane", SPSV, p. 570.

184) "Ritorno", Teil 4, in "Fuori di chiave", SPSV, p. 646.



-1438-

zeigt, der auf einer Schiffsreise seine erste Liebe wieder-
trifft und dadurch erst so recht der Qual des Alltags, der

"pena di vivere cosi", gewahr wird.185)

V6llig unertrédglich
wird das Verhdltnis Pirandellos zu seiner Frau schlieBlich
mit dem Bankrott seines Vaters und dem daraufhin bei ihr aus-
brechenden Eifersuchtswahn (ab 1904), den der Autor in zahl-
reichen Frauengestalten seiner Werke schildert (etwa Livia
Frezzi in "Suo marito" oder Frau Cavalena in "Quaderni di
Serafino Gubbio operatore"). Eine der dadurch aufgespeicherten
Aggressionen diirfte sich Pirandello - in verschliisselter Form
- in der folgenden Notiz von der Seele geschrieben haben:

"Paolo Fenghi, insigne grecista, a trentacinque anni, vecchio.
Nessuno sa spiegarsi perché viva come un orso, inaccostabile.

Le lezioni all'universitd e subito a casa. Passeggiate soli-
tarie con la moglie; senza amici, senza conoscenze; mai a teatro,
mai a ricevimenti. La malattia feroce della moglie e sua in-

felicitd e vergogna. La minaccia della moglie. E finalmente
ella si vendica.

Paolo Fenghi uccide la moglie e va a costituirsi. Non vuol
confessare nulla, non pud. Perche?"186)

Dabei war Pirandello jedoch stets in rilhrender Weise bemiht,
seine Frau zu pflegen. Uberhaupt scheint bei ihm im Bereich
der Liebe das Pflichtgefiihl eine grofe Rolle gespielt zu ha-
ben. Schon in dem bereits zitierten Brief an die Schwester
Lina, in dem er den Verlust seiner Liebe zu der (gleichnamigen)
ersten Verlobten schildert, spricht er von Pflicht:

"Non dubitare, sorella mia; so quale é il mio dovere - é molto
amaro, ma lo fard. Ho madre e padre, ho voi, amatissimi miei.
Sard forte e fard il mio dovere - ma voi, per pietd, non chie-
detemi ai piu."187)

Weiters nimmt er auch den greisen Vater bei sich auf und
pflegt ihn bis zu seinem Tod - trotz der Differenzen, die zwi-

185)— "Pena di vivere cosi" ist der Titel der langsten Novelle Pirandellos
- er kann aber auch als Motto der gesamten Haltung unseres Autors zum Leben
stehen: die Qual, die das Leben per definitionem mit sich bringt, einfach
dadurch, daB es existiert.

18
6)— aus "Foglietti" editi da Corrado Alvaro, l.c., SPSV, p. 1255.
187)

- TERZO PROGRAMMA, l.c.



-149-

schen beiden bestanden. Und er hielt es filir notwendig, dem Bio-
graphen Nardelli zu versichern, er wdre seiner Frau bis zu
ihrer Einlieferung in eine Anstalt niemals untreu gewesen,
nicht einmal in Gedanken.188)

Aus diesem Pflicht-Charakter der Liebe bei Pirandello er-
sehen wir aber schon, daB8 auch sie kein groBes, dauerhaftes
Asyl filir den gepeinigten Mythenstiirzer darstellen konnte, son-
dern ihm bestenfalls punktuelle Linderung gewdhrte. Eine Ana-
lyse der Darstellung der Liebe in seinen Werken ergdbe ein dhn-
liches Bild. So ist etwa die "Esclusa" Marta Ajala gdnzlich
ohne Liebe, weder ihrem Mann Rocco, noch ihrem"Geliepten"Alvi—
gnani gegeniiber, der sich selbst eingesteht:

" - Tu non mi hai mai amato: non hai amato nessuno, mai!

o per difetto tuo o per colpa d'altri; non so.” )

Auch in dem darauffolgenden Roman "Il turno" kann von Liebe
gar nicht die Rede sein; Stella, die Hauptfigur, ist einfach
eine Sache, an der man durch Handlungen (wie ein Duell filir ihre
Ehre, eine ProzeBflihrung flir sie) Rechte erwirbt, das heiBt
eine Anwartschaft auf ihre Hand erlangt. Im "Fu Mattia Pascal"
scheitert die einzig echte.Liebe an der Unfihigkeit des Adriano
Mels, den Schatten des Mattia Pascal loszuwerden und sich als
vollwertlges Mltglled in dle burgerllche Gesellschaft einzu-
gliedern. In "Suo marlto" helratet Silvia Roncella, -"um einen

n_gtand zu bekommen" und beginnt dann ein Verhdltnis mit Maurizio

Gueli, weil sie diesen menschlich achtet,und weil sie von ih-
rem Mann wegkommen will; Liebeist auch da nicht im Spiel. Im

"Serafino Gubbio"scheitert die Liebe ebenfalls: die des Barons
Nuti zur "femme fatale" Nestoroff fihrt in den Tod, diejenige
des Titelhelden und "Erzdhlers" Serafino zu Luisetta Cavalena
bleibt unerwidert - als sich Luisetta endlich dem Kameramann

zuwendet, ist es zu spdt: Serafino ist stumm geworden und hat
sich selbst auf ewig vom Leben ausgeschlossen. Auch Vitangelo
Moscarda liebt allenfalls seine Frau - die aber wiederum nicht

188)_ vgl. NARDELLI, l.c., p. 169.

189 _ wpresclusa®, TR I, p. 174.



ihn, sondern ihren "Gengé" liebt, also das Bild, das sie sich
von ihm zurechtgelegt hat - , nicht aber die ihm angedichtete
"Geliebte" Anna Rosa. Die lberw&ltigende Mehrzahl von Piran-
dellos Novellen behandeln Fdlle des Hasses zwischen Ehe-
partnern und Familienangeh&rigen, Tragddien gescheiterter Lie-
be, die die Leere der mythischen Regeln des Rollenspiels erst
ins BewuBtsein dringen lassen. Schon der Titel seines ersten
Novellenbandes, "Amori senza amore", ist hiefir bezeichnend.
Und auch bei den Theaterstiicken fdllt es schwer, Werke zu fin-
den, in demen die Liebe erfolgreich eine positive Rolle
spielt: Allenfalls wdren "La vita che ti diedi" - wo sie fir
den Aufbau der (freilich spdter besiegten) Realit&dtskonzeption
Donn'Annas von Bedeutung ist - und "L'innesto" zu nennen, wo
die "hohere Wirklichkeit der Liebe" sich zuletzt sogar gegen
die andersgeartete objektive Realitdt durchsetzt.

Sieht man aber von diesen wenigen Ausnahmen ab, so ist auch
die Liebe in Form einer zwischenmenschlichen Beziehung kein
dauerhaftes Schneckenhaus fiir den vor dem schwarzen Abgrund

fliehenden Mythenstirzer.

2.2.1.3. Die hbhere Wirklichkeit der "nazzia" (des Wahns) .

Der Begriff der "pazzia", also der Verrilicktheit, des Wahns,
spielt in Pirandellos Werk eine besonders ausgeprdgte Rolle.
Giudice umschreibt das mit den Worten:

"Sono molti i suoi personaggi e un po' forse tutti, presi da
un'esagerata emotivitd, da un abnorme tono affettivo, e cioe
da un affettivitd esaltata e la.bi.lej da impulsivita e capriccio-
sitd e instabilitd dell'umore."

Giuseppe Giacalone stimmt dem implizit bei, wenn er meint,
Liold (der Titelheld des gleichnamigen Dramas) widre gar nicht

so verschieden von den ibrigen Pirandello-Figuren, weil im

Grunde genommen auch er ein "matto" sei.191)
190

o GIUDICE, l.c., pp. 402/403.
191)

- GIACALONE, i.c., p. 208.



-151-

Im allgemeinen fihrt man die Bedeutung der "pazzia" fir
Pirandello auf das oben erwdhnte biographische Faktum des re-
alen Wahnsinns seiner Frau zurick. DaB dies nun sicherlica
nicht das ausldsende Moment fiir seine Beschidftigung mit dem
Phdnomen der "pazzia" gewesen sein kann, zeigt sich darin,da8
bereits in der "Esclusa", die entstand, lange ehe Pirandello
seine - damals zudem noch gesunde - Frau kennenlernte, eine
minutitse Studie des Wahnsinns zu finden ist: Die Tante und
die Mutter des in Marta Ajala verliebten Zeichenprofessors
Matteo Falcone (eines Mannes von geradezu monstr&ser Hdplich-
keit) leben in dem Wahn, sie wdren immer noch 28 Jahre alt und
warteten auf ihren Ehemann, dem zu gefallen sie sich eine ge-
radezu nakaber-komische Maske aus Schminke ins Gesicht geklebt
haben. Sie glauben jedoch, dabei zuerst auf den Tod der ande-
ren warten zu missen, und fragen einander daher ununterbrochen:
"Perché& non muori?" Zudem verleugnet natlirlich die Mutter ih-
ren Sohn, da sie ja in ihrer Vorstellung noch gar nicht ver-
heiratet war. Die Tante wdre schon eher bereit, Matteo als
ihren Sohn anzuerkennen, aber nur "per virtd dello Spirito

192)

Santo!" Es ist daher verstdndlich, daB Falcone, der diese

HOlle t&dglich durchlebt und zudem unter seiner H&Blichkeit lei-
det, nicht mehr Herr seiner selbst ist, als er Marta aus dem
Haus Alvignanis kommen sieht - und er wird im gleichen Augen-
blick zu einer der ersten Pirandello-Figuren, die die Giltig-
keit der objektiven Wahrheit in Frage stellen:

"Mi perdoni, abbia pietd di me...merito compassione, non dis-
prezzo...Non sono io, il mostro, il mondo € un mostro, mostro
pazzo che ha fatto lei tanto bella e me cosi...Mi lasci gridar
vendetta! Ripari lei, in odio, a questo mondo pazzo! Faccia
lei la mia vendetta! é una vendetta....é una vendetta....
Marta tremava tutta, di sdegno, di paura, correndo: s'era
lasciato dietro il Falcone,che gridava, gestendo in mezzo alla
via deserta: '

- Vendetta! Vendetta!

Le finestre si schiudevano, la gente usciva dalle case terrene:
in breve il Falcone fu circondato.

92) Beschreibung dieser Szene in "L'esclusa", 2.Teil, Kapitel V.



=152~

-Un pazzo! - si gridd dalle finestre."193)

Schon hier zeigt sich auch, was Pirandello meist unter "pazzo"
versteht: die mangelnde Bereitschaft, eine vorgeformte, angeb-
lich "objektive" Welt und Wirklichkeit zu akzeptieren, das
Herausheben aus der Masse des GewShnlichen, des Allt&dglichen
und Durchschnittlichen, wie es sich schon in dem Brief des
19jdhrigen an die Schwester Lina findet, in jener Passage, die
bereits unter 2.1.3. zitiert wurde (vgl. Anm. 124/S. 117):
Pirandello spricht dort von den "uccelli dell'alto", zu denen
er sich offensichtlich auch selbst zdhlt, die von den "uccelli
borghesi", die sich im Schlamm wdlzen, nicht verstanden werden
kénnen. Dasselbe Motiv findet sich in der Novelle "La Signora
Speranza", wo Pirandello einen halbverriickten Dichter mit unver-
kennbar autobiographischen Ziigen beschreibt, der sich auf sei-
ne Weise flir ein Duell vorbereitet:

"Loddé i gorgheggi degli uccelli che salutavano il sole;

aspirdé con voluttd l'odor di resina che esalavano i pini e

i cipressi de la villa signorile; recitd un odicina d'Anacreonte
da lui tradectta, e infine narrd ai due ufficialetti, che se lo
godevano, l'apologo delle oche e della ?ru migrante. Egli era
una gru, cioé un pazzo per le oche.“194

Auch in der Novelle "Quand'ero matto" stellt Pirandello die
Verriicktheit als Normabweichung dar, die darin besteht, daB
der "Abnormale" konsequenter im Infragestellen ist als seine
Umwelt, auch wenn er sich dadurch selbst zum Leiden verurteilt:

"Il male era che non comprendevo che altro é ragionare, altro
é vivere. E la metd, o quasi, di quei disgraziati che si tengon
chiusi negli ospizii, non sono forse gente che voleva vivere
secondo comunemente in astratto si ragiona? Quante prove, quanti
esempii potrei qui citare, se ogni savio oggi non riconoscesse
tante cose che si fanno nella vita, o che si dicono, e certi usi
e certe abitudini esser proprio irragionevoli, dimodoché é matto
chi 1i ragioni."

Mario Baratto fiihrt das auf das Ungleichgewicht der Krdfte

in dem Verhdltnis Individuum-Gesellschaft zurlick:

193 _ "L'esclusa", TR I, pp. 175/176.
194)_

195)

"La Signora Speranza", NA I1I, Appendice, p. 1167.
"Quand'ero matto", (in "Il vecchio Dio"), NA II, p. 162.



-153-

"Nello squilibrio di forze tra il singolo e il corpo sociale
1l'individuo che vuol fare valere delle ragioni personali,

pid meditate, non conformiste, accetta gia, s?gg} guardi bene,
non solo di apparire, ma di essere anormale."

Gilbert Bosetti sieht das Streben nach Wahrheit als Qualifika-
tionsmerkmal des Verriickten an:

"Ceux qui commettent une vérité (et on commet la vérité comme
1'on commet une faute car pour Pirandello la vérité profonde

de l'étre c'est presque toujours le besoin pressant qu'éprouve
1'individu de se venger de l'injustice dont il est victime)
passent pour fous. C'est ainsi que la société nous aliéne."

197)

Seltener taucht die "pazzia" als letzte Evasionsmdglichkeit
des von einer tristen Realitdt bedrédngten Kleibiirgers auf - so
etwa in der Novelle "Il treno ha fischiato", wo der alte Bellu-
ca, der fir drei blinde Frauen und sieben Kinder sorgen mu8,
plétzlich beginnt von Reisen zu sprechen, die er im Traum un-
ternimmt, worauf man ihn filirs erste ins Irrenhaus bringt.

In analoger Weise versucht ein bekannter Anwalt und Univer-
sitdtsprofessor, dem das Ungliick widerfdhrt, pldtzlich sein
Leben und seine Existenz wie ein AuBSenstehender anzusehen
(Pirandellos "vedersi vivere"), soda8 er sich selbst nicht
mehr in dieser engen Maske, in diesem erstarrten Persénlich-
keitsmythos erkennen kann (“"Spaventosamente d'un tratto mi s'impose
la certezza, che l'uomo che stava davanti a quella porta, con la busta
di cuojo sotto il braccio, l'uomo che abitava 1la& in quella casa, non ero

198))'

io, non ero mai stato io.” wenigstens fir Augenblicke dieser
ungeliebten Rolle zu entfliehen. Er tut das, indem er - in der
kurzen Pause zwischen den Vorsprachen der Klienten - die Tire
seines Biiros absperrt, seinen alten Schdferhund, der friedlich
Siesta hdlt,bei den Hinterbeinen packt und mit ihm Schubkarren
féhrt. Diese kindliche, offensichtlich nicht zu seiner Rolle
passende Handlung reicht aus, ihm eine, wenn auch kurze, Er-
holung zu gewdhren: ’

196) Mario BARATTO, Per una storia del teatro di Pirandello, in ATTI,l.c.,
p. 293.
197) . . ;
- Gilbert BOSETTI, Pirandello, Paris 1971, p. 214.
198)

"La carriola"” (in "Candelora"), NA II, p. 716.



"Gli occhi mi sfavillavano di gicja, le mani mi baliano dalla
voluttd che sto per concedermi, d'esser pazzo, d'esser pazzo per
un attimo solo, d'uscire per quel attimo solo dalla prigione di
questa forma morta , di distruggere, d'annientare per un attimo
sclo, beffardamente, que§85)sapienza, questa dignita che mi
soffoca e mi schiaccia." ~

Zuweilen entspringt die Klassifikation "verrickt" also ein-
fach dem Bestreben des Individuums, seine ihm von der Gesell-
schaft aufgezwungene !laske abzulegen: So geschieht das auch
Vitangelo Moscarda, der zundchst seine vertraute Wucherer-Rol-
le spielt, indem er den armen Kinstler Marco di Dio mitten im
Winter auf die StraBe setzen 148t,weil er keine Miete bezahlt,
dann aber - noch auf der StraBe - dem Unglicklichen einen no-
tariellen Schenkungsakt iber das vorher von ihm bewohnte Haus
Uberreicht. Statt Dankbarkeit zu zeigen, springt iarco di Dio
ihn an und brillt:

" - Pazzo! Pazzo! Pazzo!

Era lo stesso grido di tutta la folla li davanti la porta.
- Pazzo! Pazzo! Pazzo!

Perché avevo voluto dimostrare, che potevo, anche per gli
altri, non essere quello che mi si credeva."

In Pirandellos Drama "Enrico IV" schlieBlich ist die "pazzia"
zum Zentralproblem geworden: Bei einem Maskenumzug vor 138 Jan-
ren ist ein junger Mann vom Pferd gefallen und hat eine Gehirn-
verletzung davongetragen, sodaB er sich ab nun flir den deut-
schen K&nig und romischen Kaiser Heinrich IV. hdlt, als der er
kostlmiert ist. In einer einsamen Villa bauen ihm reiche Ver-
wandte eine mittelalterliche Welt auf, mit gemieteten "Ratge-
bern", Ollampen und einem stilechten Thronsaal. Nach etwa zehn
Jahren ist “"Heinrich" nach und nach aus seiner Manie erwacht
und hat die "Realitdt" gesehen: Donna Matilde, die er geliebt
hat, 1ist ldngst die Frau seines Nebenbuhlers Belcredi; er

selbst ist alt geworden. Er begreift nun "che sarei arrivato

199
. “La carriola", l.c., p. 720.

2,
200) _ “Uno, nessuno e centomila", TR II, pp. 834/83S.



-155-

con una fame da lupo a un banchetto giad bell'e sparecchiato"?01)

Und da beschliefit er ganz bewuBt, weiterhin verrickt zu blei-
ben. Acht Jahre spdter erzdhlt er das, der Komddie ein Ende
setzend, dem Psychiater, den Donna Matilde und Belcredi mit-
gebracht haben, um ihn zu heilen:

"ENRICO IV. ...E allora, dottore, vedete se il caso non &
veramente nuovo negli annali della pazzia! -~ preferii restar
pazzo - trovando qui tutto pronto e disposto per questa deli-
zia di nuovo genere: viverla - con la pil lucida coscienza -

la mia pazzia e vendicarmi cosi della brutalitd di un sasso

che m'aveva ammaccato la testa! La solitudine - questa - cosi
squallida e vuota come m'apparve riaprendo gli occhi - rivestir-
mela subito, meglio, di tutti i colori e gli splendori di quel
lontano giorno di carnevale, quando voi (guarda Donna Matilde

e le indica Frida /=ihre Tochter, die ein getreues Abbild der
Mutter in deren Jugend darstellt/) eccovi 1d, Marchesa, trionfaste!
- e obbligar tutti quelli che si presentavano a me, a seguitarla,
perdio, per il mio passo, ora, quell'antica famosa mascherata
che era stata - per voi e non per me - la burla di un giorno!
Fare che diventasse per sempre - non pii_una burla, no; ma una
realtd, la realtd di una vera pazzia."

Wenig spdter ist er gezwungen, diese "realtd della pazzia" auf
ewig zu akzeptieren: er ermordet Belcredi, der damals seinen
Unfall absichtlich herbeigefiihrt hatte, um den Nebenbuhler
aus dem Weg zu rdumen, und muf nun vor der Strafverfolgung in
die Unzurechnungsfdhigkeit flichten.

Zuvor aber entwickelt Pirandello durch den Mund Heinrichs IV.
noch ein Konzept, das die "pazzia" sogar als probatestes Mit-
tel zum Sturz des Mythos der objektiven Wahrheit vorsieht:

"ENRICO 1IV. Perché trovarsi davanti a un pazzo sapete che signi-
fica? trovarsi davanti a uno che vi scrolla dalle fondamenta
tutto quanto avete costruito in voi, attorno a voi, la logica,
la logica di tutte le vostre costruzioni! - Eh! che volete?
Costruiscono senza logica, beati loro, i pazzi! O con una loro
logica che vola come una piuma! Volubili! Volubili! Oggi cosi

e domani chi sa come! - Voi vi tenete forte, ed essi non si
tengono pil. Volubili! Volubili! Voi dite:"Questo non pud essere!"
- e per loro pud essere tutto. - Ma voi dite che non é vero. E

perché? - Perché non par vero a te, a te, a te (indica tre di
loro), a centomila altri. Eh, cari miei! Bisognerebbe vedere poi

- "Enrico IV", MN I, p. 366.
- l.c., p. 367.



-156-

che cosa invece par vero a questi centomila altri che non
sono detti pazzi, e che spettacolo ddnno dei loro accordi,
fiori della logica! Io so che a me, bambino, appariva vera
la luna nel pozzo. E quante cose mi parevano vere! E credev020}>
a tutte quelle che mi dicevano gli altri, ed ero beato!" -

Mit diesen letzten Sdtzen Heinrichs IV. aber sind wir weit
fortgelangt vom Wahn im klinischen Sinne, haben wir uns einer
Art der Realitdt aus unmittelbarer Anschauung gendhert, wie
sie fir das mythische BewuBtsein typisch ist. Wir wollen da-
her die Erdrterung der "pazzia" an dieser Stelle abbrechen
und im vierten Teil dieser Untersuchung ("hin zum Mythos")
fortsetzen. Fiir den Augenblick sei lediglich festgehalten, da3
die "pazzia-follia" im klinischen Sinne fiir Pirandello zwar
vielleicht ein erstrebenswertes Schneckenhaus darstellen kdnn-
te, er sie aber niemals erreichen kann, weil er ja wie Hein-
rich IV. nicht wirklich verrickt ist, sondern diese "pazzia"
bloB als kiinstliches Heilmittel gegen das radikale Ungliick
der Konfrontation mit dem schwarzen Abgrund w&hlt; und ebenso
wie seine Logik zuvor an den objektiven Mythen geriittelt hat,
bis sie einstirzten, so tut sie das auch jetzt bei dem subjek-
tiven Mythos der eigenen Verricktheit. Die neidvolle Sehnsucht

nach dem unerreichbaren Gliick, das die "pazzia" zu schenken ver-

mag, spricht aus einem Brief des Autors vom 27.6.1929 aus Ber-
lin an die ihm sehr nahestehende junge Schauspielerin Marta
Abba:

"Non ho mai tanto desiderato d'esser folle quanto adesso.
Soltanto la follia pud darci tutto cié che la sorte ci ha
negato. La ricchezza, la gioia... Per i pazzi, il possesso

dei beni non é illusorio, né immaginario il compimento dei
desideri. La felicitd e raggiunta. Sard fatto d'uno straccio
qualunqgue, il bimbo a cui la povera mamma pazza da il latte

del suo seno; ma che importa? ella ha veramente di quello
stracdo tutte le gioie della maternitd, e guai a toccarglielo!
Sarebbe la piu crudele delle crudeltd dire a questa madre:
"Svegliati, tu stai sognando!" - Tutti, dormendo, siamo folli.
Ai folli dura il sogno anche coi sensi svegli. Non so perché,
con la penna in mano, stando a pensare, m'é venuto di far queste
considerazioni... - Forse perché di questi giorni (cosa per me
rarissima) provo - e non so da che dipende - il piacere e l'an-

203) _ "Enrico IV", l.c., MN I, pp. 352/353.



-157-

goscia dei sogni. Ah, vendicarsi, dormendo, di tutti i pudori

e di tutta la logica del giorno! Rovesciare con beata tran-
quillitad tutte le cosiddette veritd pid fondate! Ammettere con
salutare soddisfazione le piu ridicole contraddizioni a codeste
rispettabili veritd! moltiplicare tre per tre diciotto; quattro
per cinque sessantanove, con l'agile sicurezza di chi possiede
ormai istintivamente la pid elementare e ovvia delle nozioni,

e praticarla cosi, con la massima serietd e senza far ridere
nessuno! - Ora, se il sogno € una breve follia; pensa che la
follia é un lungo sogno e immagina come debbono essere beati

i folli... - I folli, s'intende, che non sono cattivi. Perché
guai se il sogno diventa cattivo! Io ne ho fatti anche di catti-
vi; e purtroppo mi durano anche con i sensi svegli...." o

In dieser Form bleibt die "pazzia" also unerreichbar fir
den, der nicht wirklich krank ist; um ein erreichbares,
schiitzendes Schneckenhaus fir Pirandello zu werden, muf das
"pazzia"-Konzept noch ein wenig weiterentwickelt werden. Wir
werden diese Entwicklung bei der Besprechung von Pirandellos
letztem, unvollendeten Drama, "I giganti della montagna", dar-
zustellen versuchen.

2.2.2. Die totale Desillusion (L'abisso nero).

Im Verlauf der Untersuchung von Pirandellos konsequentem
und vorbehaltlosen Mythenstlirzen, im Laufe der Priifung seiner
Schneckenh&duser-Unterschliipfe auf ihre Winterfestigkeit ist
nach und nach klar geworden, daB Pirandello wirklich ein Lei-

dender ist. Er leldet an seinem unaufhorllch _und beinahe un-__

willkiirlichen Infragestellen aller W ,telwaauallar.A;ltag}lch-

keiten, die doch als Haltegriffe angesichts des schwarzen Ab-
S —.

s o e

ST

204)- aus: Marta ABBA, Dieci anni di teatro con Luigi Pirandelle, in "Il
dramma", Dezember 1966. - Marta Abba war bekanntlich die "prima attrice"
in Pirandellos Theatertruppe des Teatro dell'Arte. Der alte Autor verehrte
sie sehr; daB die Beziehung platonisch blieb, wurde ihm unter anderem von
Mussolini als Spott vorgehalten (siehe ALVARO, l.c., p.22.).



grundes der radikalen Freiheit menschlicher Existenz von so
iberragender Bedeutung sind. Die Folge muB zwangsliufig die
Konfrontation mit diesem Abgrund sein, die letztlich in die
Verzweiflung mindet. Angedeutet ist diese Verzweiflung schon
in dem letzten Absatz seines Briefes vom 31.10.1886 an die

Schwester Lina:

"Volli solo mostrarti che la mia infelicitd non vive, come tu
dici, nella mia fantasia. Non credere per tanto che la mancanza
d'ogni illusione e d'ogni speranza mi perda. Un concetto posi-
tivo e scientifico della vita, mi fa vivere come tutti gli altri
vermi. In certi momenti di abbandono parlo come un insensato e
sento un impetuoso desiderio di non vivere - ma poi tutto finisce
- nel mio cervello si fa un vuoto nero, orribile, raccapriccian-
te, come il misterioso fondo del mare popolato da mostruosi
pensieri che guizzano, passando minacciosi. Lacera questa lette-
ra, confessione dei miei tormenti. Lacerala, lo voglio. E anche
male che tu 1l'abbia letta. Siffatte_parole non si diconc -

non si dovrebbero nemmeno pensare."

In einem anderen Brief - an Lina und ihren Ehemann - ist die-
se melancholische Verzweiflung einem nicht minder verzweifel-

ten, beinahe schon nicht mehr irdischen Lachen gewichen:

"Non ho tristezze io; ma rido, rido che é una allegrezza a
vedere. Egli é che jo ho veduta la Terra, in cui tutti siamo,
piccoli e grandi uomini, da un punto un po' troppo alto, e wmi &
paruta, la salvi chi pud!, un limone... A guell'altezza si ride,
come matti. Diciamo proprio sul serio? Oh, come tutto € sciocchezza!
e come é sciocchezza il dire che tutto é sciocchezza! Nulla si

sa, nulla si impara, ma parole - per una parola si vive o si

muore, si soffre o si gode.... Tutto quello che si fa, son cose

che si dicono... Come non ridere in sentire frase come queste?:

Io voglio, ma non posso; ic posso, ma non devo. Volere, potere,
dovere; parole, parole, parole. E una disgrazia, giungere a questa
conclusione, e pensare cosi - ma si pensa purtroppo! Beato chi

sa arrestarsi a metd strada, e prima che venga vecchiezza sposa
1'illusione, e sa custodirla con amore. Per me, essa € fuggita
innanzi tempo; ed io non ho pid etd: ho ventun anni e potrei be—ZOb)
nissimo averne cinquanta - etd, che, spero, non conterd mai."

Selbst lachend sehnt Pirandello sich also doch nach der Il-
lusion, die fir ihn freilich unmoglich ist. Das in dem Zitat
erscheinende "iberirdische", geldste Lachen (das bei unserem

Autor im {ibrigen $fters auftritt - man denke nur an Lamberto

205)
206)

- TERZ0O PROGRAMMA, 1l.c.
- l.c. (Brief aus Rom vonm 10.12.18821



-159-

Laudisi in den hier zitierten Ausschnitten aus "Cosi é (se

vi pare)") erinnert stark an das "Lachen der Unsterblichen"

im magischen Theater des Romans "Der Steppenwolf" von Piran-
dellos Beinahe-Zeitgenossen Hermann Hesse. Und tatsdchlich

hat die dortige Hauptfigur, Harry Haller, viel mit Pirandellos
Welt gemeinsam: Auch er besteht, wie er aus dem TRAKTAT VOM
STEPPENWOLF erfdhrt, aus einer Vielzahl von Ichs, im magischen
Theater als Schachfiguren dargestellt, die man in beliebigen
Kombinationen auf dem Brett des Lebens gruppieren kann - eine
deutliche Parallele zu den hunderttausend Ichs des Vitangelo
Moscarda. Der Unterschied liegt mehr in der Gestaltung: hier
die klare und konsequente Analyse im Denken der Pirandello-
-"Ragionatori", dort die surreale Traumverlorenheit der Hesse-
schen Figuren. Das geistige Klima, aus dem beider Gestalten
kommen, ist jedoch sehr &hnlich; es ist jenes, das Pirandello
in "Arte e coscienza d'oggi" wie folgt beschreibt:

"Crollate le vecchie norme, non ancor sorte o ben stabilite
le nuove; é naturale che il concetto della relativitd d'ogni
cosa si sia talmente allargato in noi, da farci quasi del

tutto perdere l'estimativa. Il campo € libero ad ogni supposi-
zione. L'intelletto ha acquistato una straordinaria mobilita.
Nessuno piu riesce a stabilirsi un punto di vista fermo e in-
crollabile. I termini astratti han perduto il loro valore, man-
cando la comune intesa, che li rendeva comprensibili."207$

Und das ist auch das Klima, das Rauhut als "existentialistisch"
bezeichnet:

"In engerem Sinn handelt es sich um Existentialismus, wenn eine
neue Beunruhigung oder Erschitterung auftaucht und wenn auf die
uralten Fragen neue Antworten gesucht und gefunden werden."208)

Er nennt in der Folge als existentialistische "Stationen" der
Literaturgeschichte Gilgamesch, das Buch Hiob, den Humanismus,
Voltaires "Candide", Goethes "Faust" und die abendldndische

Romantik. Bei Pirandello ortet Rauhut diese Erschiitterung vor
allem im pldtzlichen BewuBtwerden der Kleinheit des Menschen,
das er Leopardis Dialog "Il Copernico" abgelauscht habe. Die-

207) _

208) _ caunuT, 1.c., p. 224.

"Arte e coscienza d'oggi", in "Prose letterarie", SPSV, pp.900/901.



-160-

ses BewuBtsein der Kleinheit findet sich ja schon in dem Bild
der Erde als Zitrone in dem zuletzt zitierten Brief von 1887,
setzt sich fort im "Mal giocondo" (besonders in Allegre IV und
Triste VIII), wo der Autor die Erde "trottola" (Kreisel) und
"fango" (Schlamm) nennt, ferner in der Weltanschauung des Astro-
nomen der Novelle "Pallottoline" (1895), der die Nichtigkeit
aller Wechselfdlle dieser Erde erkennt, wenn er das riesige

All betrachtet, ebenso in den Betrachtungen von "Arte e coscien-
za d'oggi", dem "Fu Mattia Pascal", weiteren Gedichten und so-
gar in Abschnitten des "Umorismo".

Allerdings zeigt ein spdterer Brief Pirandellos (vom 18.3.
1933 aus Paris an die in Chile verheiratete Tochter Lietta)
diese "filosofia del lontano" eher als Konsequenz denn als Vo-
raussetzung fir Erschitterung und Mythenstiirzen:

"Non so s'io vada fuggendo la vita o la vita me. So che mi sento
quasi al tutto "staccato". Vedo la terra remotissima. Non te sol-
tanto, dunque, mia piccola Lietta. Eppure di qui al Cile é una
bella distanza! Ma io, da dove guardo ormai tutte le cose della
vita, sono molto, ma molto pit distante. E non ho bisogno d4'an-
dare nella stratosfera col professor Picard."zog)

Es scheint also, daB Pirandello - der etwa in dem 1907 erst-
mals gedruckten Gedicht "Richiesta di un tendone" noch einen
Vorhang fordert, den Himmel zu verh&ngen, damit er wieder wie
frilher an die Gr&B8e des Menschen glauben kdnne - gerade durch
den von ihm ausgeldsten Sturz aller tiberlieferter Mythen21o)
(wozu natlirlich auch die zentrale Stellung und Bedeutung von
Erde und Mensch im Weltbild seiner Zeit z&hlen) erschiittert
wird und sich dann, als Trost, jene "filosofia del lontano"
wdhlt, die ihm alle irdischen Dinge und Ereignisse unendlich
klein erscheinen 1dB8t. Freilich kann dies einer sterilen Ab-
kapselung im eigenen Ich gleichkommen, durch die keine echte
Heilung zu erwarten ist. Eine solche Entwicklung schildert
Pirandello in "Arte e coscienza d'oggi", wobei er sich - trotz

209) _

2100 _ Tatsdchlich vergleicht RAUHUT ihn ja mit den Vertretern der Desengafio--
-Literatur ("der illusionszerstérenden Abwertung alles Irdischen im Schrift-
tum der Gegenreformation"), Quevedo und Aleman (l.c.,p.228). Siehe dazu mei-
ne Hervorhebung in einem "Uno,nessuno e centomila“-Zitat (Anm.93,S5.98).

TERZO PROGRAMMA, 1l.c.



-161-

kritischer Distanz - deutlich einem, wenn auch vielleicht un-
beabsichtigten, Selbstportrdt ndhert:

"Dopo qualche tempo, naturalmente, han cominciato a sentirsi
estranei alla vita, disinteressati e senza curiositd. E nato
loro anche un disgusto invincibile per la tanta volgarita
quotidiana, e dalla fredda e spassionata osservazione dei sen-
timenti e delle azioni altrui, s per gilt sempre gli stessi,
un tedio pesante e una noja smaniosa. Ah, la vita! esclamano:

vano e inutile giuoco d'atti e parole! - E dopo e dopo? - é la
domanda continua, insistente. Sempre e ovunque le stesse cose!
Per cosi poco dunque ci si affanna! - (....) Si accorgono adesso,

che la presunta liberazione era soltanto rinunzia sdegnosa e
dolorosa; e quella calma, solitudine, vuoto, silenzio."

Gerade diese - hier kritisch betrachtete - Geisteshaltung
spricht nidmlich aus Pirandellos Gedicht "La méta", enthalten
in "Fuori di chiave":

"Z.Mettiti a camminare
va'dove il pié ti porta,
piglia la via pil corta
e pili non dimandare.

Andar dove che sia,

nel dubbio della sorte,
andar verso la morte
per un'ignota via:

ecco il destino. E dunque
fa' quel che far si deve.
Procura che sia breve.

Tanto, €& lo stesso ovunque."212)

Eine &hnliche ldchelnde Resignation driickt auch "Il pianeta" (4)
aus, wo Pirandello die Erde als rasende Postkutsche darstellt,
in der man teuer und unbequem reist:

"Io, per me, forse v'ascesi
troppo tardi, e ci sto male.
Tutti i posti erano presi
Seggo su 'l imperiale.

Stelle e nuvole pe 'l cielo

di guardar solo m'é dato:

m'é nelle ossa entrato il gelo
e sternuti alzo al creato.

21 _ "Arte e coscienza d'oggi", l.c., SPSV, p. 902.

212)_ "La méta", 2, aus "Fuori di chiave", SPSV, pp. 624/625.



-162-

Graziosi i venticelli
scherzan sulla testa mia

e gl'inganni ed i capelli
tutti, aimé, mi portan via.

D'aspettar cosi mi resta,
paziente passeggere
ch'abbia fine per me questa
strana gita di piacere."”

213)

Der "mdglichst direkte Weg", das Warten auf das Ende der
"Vergnligungsreise" (auf den Tod), das in den Gedichten so h&du-
fig zu finden ist, wird bisweilen zum expliziten Todeswunsch,
ja, zu einem Versprechen des Freitodes, das Pirandello sich
selbst gibt; wdhrend er in dem zuvor zitierten Brief sich
noch darauf beschrédnkte, seinen fiinfzigsten Geburtstag nicht
erleben zu wollen, wird er in dem Gedicht III aus "Triste" im
"Mal giocondo" deutlicher, indem er sich selbst die Moglichkeit
des Freitodes nach Ablauf von zehn Jahren in Aussicht stellt:

"viltd, la passicne. Et& matura
non a lento ne strugga, in reo torpore;
dieci anni ancora, e ci trarrem la cura7l4)
di vivere senz'odio e senza amore." N
Hierin liegt nun eine weitere Parallele zu Hermann Hesses
Steppenwolf Harry Haller; dieser setzt ndmlich im "TRAKTAT VOM
STEPPENWOLF""seinen filinfzigsten Geburtstag als den Tag fest,
an welchem er sich den Selbstmord erlauben wolle"?15)
Ein &hnlicher Ausdruck der Todessehnsucht, zugleich aber
auch der Todesfurcht findet sich in Pirandellos "Taccuino di
Bonn", der gleich mit den Wcrten beginnt:

"La morte! E non saper giﬁ nulla. Uscire da guesto sogno. E pure
é spaventoso morire. 216}

Uberhaupt spielt der Selbstmord bei Pirandello eine besondere

Rolle. Uber vierzehn Novellen und an die zehn Theaterstlicke

213
)- "Il pianeta", 4, in "Fuori di chiave", SPSV, pp. 631/632.
214) Triste, III, in "Mal giocondo", SPSV, p. 493. - auf diesen Pakt mit
sich selbst weist auch schon GIUDICE, l.c., p. 105, hin.
215)

-~ Hermann HESSE, Der Steppenwolf, in suhrkamp werkausgabe, Bd.7,
Frankfurt am Main 1970, p. 232.

216) "Taccuino di Bonn", SPSV, p. 1227.



-163-

haben Selbstmorde bzw. Selbstmordversuche zum Hauptgegenstand,
wobei ich mich noch keineswegs flir die Vollstdndigkeit dieser
Aufstellun9217) verbirgen méchte. Jean~-Michel Gardair hat in
seinem Buch "Pirandello. Fantasmes et logique du double" unter
anderem das Verhdltnis des Autors zum Selbstmord untersucht.
Er flhrt eine sehr stark ausgeprédgte Selbstmordabsicht nach
dem finanziellen Ruin des Vaters an, als Pirandello plétzlich
vor die Notwendigkeit gestellt wurde, die Familie ganz allein
zu erhalten:

"On sait qu'en 1903 - il avait alors 36 ans - LuigiPirandello
envisagea de se suicider."218)

Und er sucht den Grund fir die Nichtausfiihrung dieser Absicht
in Pirandellos (unserer Terminologie zufolge mythenstiirzeri-
scher) Konsequenz:

"Si Luigi Pirandello ne s'est pas suicidé, ce n'est ni par ab-
négation ni par héroisme, mais pour aller plus loin encore dans
1'abnégation de soi-méme; bref, parce que les circonstances de
1903 décuplaient brusquement les conditions Q@'impossibilité &

travers lesquelles il avait jusque-1& perséveré dans sa vocation
suicidaire."

Wir dirfen aber nicht Ubersehen, daB diese, am stdrksten
bekundete, Selbstmordabsicht Pirandellos, so sie tatsdchlich
bestand, ja durch wirtschaftliche Grinde ausgeldst wurde, nicht

etwa durch die existentielle Erschiitterung des schwarzen Ab-

2 _ Bei oberflédchlicher Durchsicht sind mir folgende Werke aufgefallen:
Novellen: Sole e ombra, L'imbecille, La veste lunga, In silenzio, Scialle nero,
Nel segno, E due! (NA I), La veglia, Spunta un giorno, Pubertd, L'uccello
impagliato, Il coppo, Candelora, Da s&, Mentre il cuore soffriva (alle

NA II); Dramen: L'imbecille, Come prima, meglio di prima, Vestire gli

ignudi, Come tu mi vuoi ( alle MN I), La morsa, Il dovere del medico,
Trovarsi, I giganti della montagna (alle MN II); dazu kommen noch die
Selbstmorde in "Il fu Mattia Pascal", "I vecchi e i giovani", sowie der
Selbstmord des Verlobten der Nestoroff-Morello-Moreno, der den Ausgangs-—

punkt der Liebesaffdre in "Quaderni di Serafino Gubbio operatore" und

“"Ciascunc & suo modo" bildet (siche die nahere Behandlung dieser beiden
Werke in 3.2.).

218 A

. Jean-Michel GARDAIR, Pirandello. Logique et fantasmes du double,
Paris 1972, p. 113,
MY o, p. 114,



-164-

grunds. Seltsamerweise ist das bei den meisten seiner Figuren
der Fall, die den Freitod wdhlen: Soferne man iiberhaupt den
Grund des Entschlusses erfdhrt, liegt er entweder im Skonomi-
schen (Sole e ombra, Spunta un giorno, Da sé&, etc.), im ero-
tischen (Pubertd, Scialle nero, La veglia, Nel segno, etc.)
oder im gesundheitlichen Bereich (L'imbecille, L'uccello im-
pagliato). Eine Pirandello-Figur, die sich aus existentieller
Verzweiflung angesichts des schwarzen Abgrunds umbré&dchte, ist
iberhaupt nicht zu entdecken. Wenn seine Figuren ndmlich ein-
mal bei diesem Stand der vdlligen Desillusion angelangt sind,
resignieren sie und lassen die Dinge laufen,wie Don Cosmo Lau-
rentano:

"Una sola cosa é triste, cari miei: aver capito il giuoco! Dico
il giuoco di questo demoniaccio beffardo che ciascuno di noi ha
dentro e che si spassa a rappresentarci di fuori, come realtad,
cid che poco dopo egli stesso ci scopre come una nostra illusione,
deridendoci degli affanni che per essa ci siamo dati, e deri-
dendoci anche, come avviene a me, del non aver saputo illudere,
poiché fuori di queste illusioni non c'é piu altra realtd... E
dunque, non vi lagnate! Affannatevi e tormentatevi, senza pen-
sare che tutto questo non conclude. Se non conclude, e segno che
non deve concludere, e che é vano dunque cercare una conclusio-
ne. Bisogna vivere, cioé illudersi; lasciar giocare in noi il
demoniaccio beffardo, finché non si sara stancato; e pensare

che tutto questo passerd....passerd...."

Oder sie sorgen - wie Leone Gala im "Giuoco delle parti" -
durch eifriges Essen fiir die "necessaria zavorra" als Gleich-

gewicht zum inneren "vuoto".221)

Die radikale Verzweiflung miin-
det so in Resignation, manchmal Teilnahmslosigkeit, ja Fremd-
heit gegeniiber dem Leben.

Diese Fremdheit ist ein weiteres der Elemente, die Rauhut
als Charakteristika des Existentialismus bei Pirandello fest-
zustellen meint, wobei er unseren Autor mit der Denkweise Jean-
-Paul Sartres in "La nausée" in Beziehung setzt. Tats&dchlich

ist Sartres Gefiihl des"é&tre de trop"im eigenen Leben wesent-

220
) "I vecchi e i giovani", TR I1I, pp. 509/510.

221
' "Il giuoco delle parti", MN I, p. 531.



-165-

liches Element vieler Werke Pirandellos; am deutlichsten ist
es in der Novelle "Una giornata", enthalten in dem gleichna-
migen, 1937 posthum erschienen Novellenband, zu erkennen, in
der der Erzdhler in rasender Schnelle, zusammengedrdngt auf
die Zeitspanne eines einzigen Tages, eine Art Leben durchmacht,
ohne wirklich daran teilzuhaben. Am Ende kommt ihm alles noch
genauso fremd und unerkl&drlich vor wie zu Beginn, als er im
Morgengrauen an einer unbekannten Station aus dem 2Zug geworfen
wird:

"Con infinito sgomento mi accorgo di non aver pil idea d'essermi
messo in viaggio du un treno. Non ricordo pilt affatto da dove
sia partito, dove diretto; e se veramente, partendo, avessi

con me qualche cosa. Mi pare nulla.

Nel vuoto di questa orribile incertezza, subitamente mi prende
il terrore di quello spettrale lanternino cieco che s'é subito
ritirato, senza fare alcun caso della mia espulsione dal treno. E
dunque forse la cosa pill normale che a questa stazione si scenda
cosi?"222)

Aber ist diese "Fremdheit des Existentialismus" nun wirk-
lich etwas, das lber die ldchelnd-verzweifelte Resignation
Don Cosmos und Leone Galas, liber die Todessehnsucht des "Post-
kutschenreiters" Pirandello hinausgeht? - Sicherlich dann,
wenn wir Kierkegaards Begriff des Existentialismus in der De-
finition Rauhuts heranziehen:

"Der im Alltag sich vergessende Mensch ist unwesentlich; der

Mensch muB aber wesentlich sein; fir "wesentlich sein" gebrauch-

te Kierkegaard das Wort existieren; der Mensch ist wesentlich

durch sein Denken und Leben im Hinblick auf die (christliche)
Ewigkeitsaufgabe des menschlichen Geistes; der konkrete Mensch,

der sich so sieht, denkt lebendig, und das ist existentielles

Denken, im Unterschied zum unwesentlichen, abstrakten Denken, bei 223)
dem der Mensch von sich als ewigkeitsbestimmendem Subjekt absieht."

Nun kann man bei Pirandello gewiB nicht von christlichem
Ewigkeitsdenken sprechen; wohl aber von einem wesentlichen,
aus dem Alltag herausgehobenen BewuBtsein, wenn dieses auch zu

222) _ "Una giornata", NA II, p. 899.

223 pavmut, l.c., p. 225.



~166-

zu Beginn nur in seltenen Augenblicken innerer Bewegung, in
Epiphanien, zu Tage tritt, wie sie der Ich-Erzdhler der No-
velle "La manc del malato povero" erlebt:

"E 1o passo per pazzoe perché veglio vivere la, in guellc che
3 a

,
to un momento, und sb;‘)&rk)aag.',io, un fresco breve
2

nle

per voi 8 st
stupore di scgnc vive, luminosc.
Diese Augenblicke "wesentlichen Denkens" scheinen also das
rettende Mittel darzustellen, das dem Mythenstiirzer hilft,

dem schwarzen Abgrund zu entkommen. Wir wollen ihre genauere
Analyse dem vierten Teil dieser Untersuchung ("hin zum Mythos")
dberlassen unda uns vorerst der Verwendung mythischer Elemente
bereits in der mythenstiirzerischen Aktivitdt unseres Autors

zuwenden.

224
) "La mano del malato pcvero" (in "Il viaggio"), NA II, p. 463.



III. PIRANDELLO MYTHENSTURZER - MIT HILFE DES MYTHOS




-168-

Wir haben im zweiten Teil dieser Untersuchung gesehen, das
"Mythenstiirzen" bei Pirandello nicht ein v6lliges Zerstdren
der Mythen, sondern bloB ein Herabstiirzen vom (meist logischen)
Podest der Unantastbarkeit bedeutet, auf das sie die Gesell-
schaft gestellt hat, ein Entlarven des mythischen Charakters
vieler gewdhnlich gar nicht als mythisch erkannter Ausformun-
gen des Logos - von der Wissenschaft bis zur "objektiven Wahr-
heit", von der Logik bis zum einheitlichen Ich. Im Grunde ist
Pirandellos Mythenstiirzen also gleichzeitig ein Mythisieren:
burch das Aufdecken des mythischen Charakters aller unserer
Denkgrundlagen vermittelt es uns die Idee der Unabdingbarkeit
des Mythos filir das menschliche Welt- und Selbstverstédndnis.
Pirandello hat deshalb nicht nur eine Bewegung "fort vom Mythos?
sondern auch die gegenldufige Bewegung, "hin zum Mythos" voll-
zogen. Um diesen zweiten Weg jedoch ganz verstehen zu kd&nnen
und nicht, wie so viele, Gefahr zu laufen, Pirandellos Spdt-
werk als Schwachezeichen, als seniles "Arrangement" mit der
Gesellschaft oder gar als "faschistoide Dichtung", jedenfalls
aber als totalen Bruch mit seinem fritheren Werk, zu interpre-
tieren1), missen wir uns zundchst Pirandellos positiven Kon-
takt mit dem Mythos, schon wdhrend seiner mythenstilirzerischen
Periode, vor Augen filihren.

Wir wollen daher Spuren des Mythischen in Pirandellos Werk
untersuchen; ausgehend vom griechisch-mythologischen Element,
das im frithen Pirandello den Kampf Heidentum gegen christli-
chen Mythos bestimmt, iUber die sizilianischen Naturmythen, wie
sie besonders Roberto Alongez) herausgestellt hat, die Mythen
der modernen Industriegesellschaft (Masse und Mascnine), die

n_ vgl. dazu Teil II, Anm. 5/S. 57, sowie: Emil STOCK, Novecento, Berlin
1942, Gian Franco VENE, Pirandello fascista, Milano 1971 (in beiden wer-

den die Spatwerke als faschistisch gewertet), od. Mario WANDRUSZKA, 1l.c.,
der meint, in den spdteren Werken gdbe es "immer weniger Leben und immer

mehr Konstruktion".

2)— Roberto ALONGE, Pirandello tra realismo e mistificazione, Napoli 1972,
unternimmt es als erster, Pirandellos Verhdltnis zu mythischen Archetypen
in groBem Rahmen zu untersuchen.



-169-

persdnlichen Mythen Pirandellos (Mutterschaft, Tod), bis zur
Verwendung des Mythos als mythische Lehrerzdhlung platonischer
Tradition, exemplifiziert an der "Favola del figlio cambiato"
und den drei vom Autor selbst als "Miti" bezeichneten Theater-
stiicken "La nuova colonia", "Ldzzaro" und "I giganti della
montagna". Wir wollen dabei versuchen, an Hand dieser Spuren
nach und nach das Vertrautwerden Pirandellos mit dem Mythos

zu erfassen, das es am SchluB ganz natilirlich erscheinen l&d8t,
wenn Pirandello in den "Miti" ausgerechnet die Form des Mythos
(der Mythe) benutzt, um drei sehr wesentliche Riickzugs-Mythen
der Menschheit zu stiirzen, die wir bislang nur streifen konn-
ten: Staat als ideale Organisationsform der Gemeinschaft; Re-
ligion als Basis des Denkens und Handelns (der Ethik); und
endlich Kunst als heile, durch ihre unver&dnderbare Kiinstlich-
keit absolut gesetzte Sperrzone des BewuBtseins.



3.1. Mythen im frihen Pirandello.

In vielen Werken der Pirandello-Forschung wird unser Autor
als der “"alte Grieche aus Sizilien" bezeichnet. In der Tat:
Sein Geburtshaus im "Caos" liegt in unmittelbarer Ndhe der
griechischen Tempelruinen Agrigents; der junge Pirandello
schreibt in den meisten seiner Briefe aus Bonn das Datum in
antik-rdmischer Form (er rechnet die Jahre A.U.C. = ab urbe
condita); der alte Pirandello versucht seinen Namen aus den
griechischen Wurzeln Wab und grftxos , somit als Feuer-
bringer, Bote des Feuers, zu erkldren. All diese Daten zeigen
bereits seine innere Verbundenheit mit der Antike im allge-
meinen und mit der griechischen Kultur im besonderen. Diese
Verbundenheit gelangt aber nicht nur in biographischen Details,
sondern auch in seinem Werk zum Ausdruck, das von allem Anfang
an eine besondere Affinit#dt zur griechischen Mythologie auf-
Weist. Das beginnt schon mit den ersten Zeilen des Einleitungs-
gedichtes seiner frihesten Gesichtsammlung, "Mal giocondo",

"a l'Eletta":

"Peristi? In vano te da le
cacre richiamo dunque, o puri
amore di tempi lontani,
vergin diva, tra gli uomini novi?
In vanco, © vergin greca, la !impida
tue voce chiamo su le marmoree
fidiache labbra del tuc
simulacro, da scceli muta?”

In der SchluBstrcphe heiBt es dann:
"Ma tu fra noi, divina vergine,
tu dal Olimpo sacro de gli Elleni
fra nei, sol ne l'ozio invocata,.)

. . . - Bl

scenderai, con incesso di dea?"

In diesem Gedicht 183t sich neben dem sicherlich vorhandenen,

von der Kritik immer wieder betonten EinfluB von Carduccis

3)
- "Mal giocondo, SPSV, pp. 435 bzw. 436.



-171-

"0di barbare" auch eine starke eigene Beziehung des jungen
Autors zum Instrumentarium griechischer Mythologie erkennen.
Diese Beziehung ist in "Mal giocondo" besonders deutlich: In
dieser Sammlung finden sich Behandlungen mythologischer Stoffe
(wie etwa die Geschichte des kinderverschlingg?den Satur#))ne-
"

ben Huldigungen an die "greca penisola madre und Vergleichen

beziehungsweise Prddikaten aus dem Bereich der Mythologie,wie
etwa "Sirena" flr seine erste Liebe Lina6). Pirandello er-
zdhlt zudem in leicht ironischer Form von Gesprdchen mit Jupi-
ter ("Giove parla“7)) und vom Erbe des Hermes, den Wolken, die
ausgerechnet unserem Autor zufallen, obgleich dieser nicht
recht weiB3, was .o damit anfangen soll.s) Trotz mancher Ironie
bleibt aber in "Mal giocondo" im groBen und ganzen Ernst und
Pathos im Umgang mit dem Mythos erhalten. Vor allem, was das
Gebiet des Eros betrifft, stehen diese friihen Gedichte ganz im
Zeichen einer Verherrlichung des Mythos, ja, es 1l&Bt sich so-
gar hie und da eine Parallele zu den ebenfalls von mythologi-
scnen Anspielungen durchtrdnkten Gedichten von Pirandellos
Intimfeind Gabriele D'Annunzio erkennen, etwa in Romanzi IX,
wC von Waldnymphen die Rede ist:

"Basta un acuto sibilo di freccia
a rompere il lor sonnc vegetal:
Svegliate, esse, stracciando la corteccia
tendon da i tronchi il bel capo ninfal.

Or mille voci chiamanmi frementi
tra spasimi di fiera volutta:
"Vieni!..mi bacia!..toglimi!..rattienti!...
son tual!..t1 voglio!..t'amo!..ardo!..ristat""

9)

- "Mal giocondc", Romanzi VIII, SP3V, p. 449.
l.c., Romanzi VI, p. 347,

- l.c., Romanzi IX, p. 451.

- l.c., Romanzi III, p. 441.

- l.c., Allegre I, pp. 457/454.

- l.c., Romanzi 1IX, p. 450,



-172-

Werfen wir zum Vergleich einen Blick auf D'Annunzios Gedicht
"Versilia" aus "Alcyone":

"Non temere, o uomo dagli occhi
glauchi! Erompo dalla corteccia
fragile io ninfa boschereccia 10)
Versilia, perché tu mi tocchi."

In einem anderen Gedicht spricht Pirandello schlieBlich
von der "gesunden Kraft" heidnischer Liebe: Es ist "Tale mi
vien da te sana fortezza", das mit den Worten endet:

"viltd, la fede. Al solo amor mi piego:
Venere bella, a me discendi, ignuda.”

Der hier angesprochene Gegensatz (heidnischer) Mythos - (christ-

11)

licher) Glaube findet sich auch in dem bereits zitierten Ge-

dicht V ("Lascia il rosario e il velo") aus "Pasqua di Gea",

12)

Pirandellos zweiter Gedichtsammlung. Auch diese Sammlung

weist eine starke Beziehung zum Mythos auf - schon der Name
"Pasqua di Gea" weist ja auf die Polaritdt zwischen christ-
lichem und heidnischem Mythos hin. Der Autor entwickelt in

Gedicht I sein Programm:

"La Pasqua alma di Gea,
di Gea, unica Dea,

agli uomini risorta,

la Primavera io canto;
or che nei petti umani
la vana fede é morta

ne l'ideale estremo
poggiato su'l dimani
del nostro di supremo.
Sgorga di nuova foce13)
la voce armoniosa;"

Die im Titel der Sammlung und im ersten Gedicht noch - im An-
klang an den griechischen Mythos - "Gea" genannte Erde wird

im Folgenden als "Terra", "Sposa" und "Madre antica" angespro-

10)_ Gabriele D'ANNUNZ1O, "Versilia", in: Alcyone. Laudi del cielo del mare

della terra e degli eroi (1903), zit. nach der Ausgabe bei Mondadori, Milano,
1964, p. 200.

11
) "Mal giocondo", Intermezzo lieto III, SPSV, p. 474.

12)_ siehe Teil II, Anm. 33/S.69.

1
3. "Pasqua di Gea", I, SPSV, p. 507.



-173-

chen - das fiihrt zu der Wiederbelebung des uralten Mythos der
Terra Madre bei Pirandello; die Roberto Alonge, freilich unter
Ausklammerung der Lyrik, untersucht hat.

Die rhetorischen Leerformeln des Mythos, mit denen der
Autor anfangs operiert, werden dagegen merklich seltener; wenn
Pirandello in spdteren Jahren noch mythologische Elemente ver-
wendet, so beschrankt er sich auf Metaphern, transponiert die
Inhalte in die Gegenwart oder ironisiert sie, wie etwa in sei-
ner letzten Gedichtsammlung, "Fuori di chiave": In dem dort
enthaltenen Gedicht "Ingresso" schildert er eine alte Hexe,
die an der Lebenstiir sitzt und ihn sein Schicksal aus einem
GefdB ziehen heiBt:

"Pria d'entrare, ognun che giunge,
si fornisce in questo vaso
d'un malanno per zavorra.
Sai 1' antica storia
di Prométeo e di Pandora?
Sst, sa, prendi: il vaso é qui.
Io Pandora son; vecchiaja
maledetta! vivo ancora,
e ridotta son cosi,
a far qui da portinaja.

1
Basta. Hai preso? Sbrigati!" 4

Gleichfalls ironische Distanz offenbart sich in dem Vers-
drama "Scamandro", das Pirandello 1908 ver&Sffentlicht. Es wurde
von Fernando Liuzzi auch in Musik gesetzt - wir haben also
einen echten Vorldufer der "Favola del figlio cambiato" vor
uns, im weiteren Sinne auch eine Vorstufe zu den "Miti", also
zum Konzept des Mythenstiirzens mit Hilfe des Mythos selbst.
Diese ironische Distanz kommt gleich in der ersten Episode zum
Ausdruck: Das Pathos von "Mal giocondo" ist verschwunden, Umo-
rismo und Wortwitze beherrschen die Szene, wenn der alte FluB-
gott Scamandro sich mit einer Hamadryade unterhdlt:

"UN'AMADRIADE (sporgendo il capo dai tronco di una gquercia).
- di Vulcanc provasti, per vendetta
di Giuno... - O non ti secca, vecchio mio,

14)_ "L'ingresso”, in "Fuori di chiave", SPSV, pp. 623/624.



- 174 -

ricantare codesta favoletta
in tutti i toni, eternamente?

SCARAMANDRO.

No.
Se una gocciola di acqua pil non ho,
come vuoi che mi secchi?

AMADRIADE.
Ah, gquesto é vero!
Godo che serbi ancora un po' di brioc.

SCAMANDRO.

Come tu l'asinaggine, Amadriade.
Leggiti prego, il re dei vati, Omero:
XXImo libro dell'Iliade." 12

Die Handlung beruht nun auf dem mythischen Hochzeitsritus:
Ehe die Braut ihrem Ehemann zugefiihrt wird, muf sie nackt in
den FluB steigen und die Worte sagen: "Scamandro, a te la mia
verginitd!" Ascanio, ein junger Mann aus besten Kreisen, soll
aus Grinden gesellschaftlicher Konvenienz Calliroe heiraten.
Er bekennt seinem Freund Eumene seinen Widerwillen: Das Heira-
ten sei so etwas wie der Tod, aber einmal miilsse man sich eben
dreinfiigen. Eumene aber erkennt in dem Bild der ungeliebten
Braut seines Freundes ein Mddchen, in das er sich in Athen
verliebt und dessentwegen er die Reise an den FluB Scamandro
unternommen hat. Von allem Anfang an ist ihm klar, da3 er die-
se Heirat verhindern muB. Also fleht er die Najaden um Hilfe
an, die ihm auch gewdhrt wird. Wdhrend der alte FluBgott wei-
terschldft, wollen sie Eumene als Scamandro ausstaffieren, so-
daB er an Stelle des Alten die Jungfrdulichkeit Calliroes ge-
nieBen kann. Da bekennt sogar Agatone, der skeptische Diener
Eumenes:

"AGATONE .

...Se debbo dire il vero, io mai non ho
a Ninfe, a Fauni, a Najadi creduto.

Ma ora opinione al tutto muto:

ci creders." 16)

15)_ “Scamandro", in "“Poemetti', SPSV, p. 731.

16)_ l.c., p. 758.



-175-

Die Najaden verteidigen die beiden Liebenden auch gegen die
neugierigen Eltern und den Brdutigam Ascanio, die, durch das
lange Ausbleiben Calliroes unruhig geworden, nachsehen wollen:
sie bekommen einen Schwall Wasser ins Gesicht. SchlieBlich
kehren die beiden zurlick und gestehen alles. Nun dirfen sie
einander heiraten; Ascanio, der sich ja zuvor selbst gegen
die Hochzeit gestr&ubt hat, geht leer aus. Man wird in diesem
Versdrama sicherlich in erster Linie eine Erz&hlung in der
Tradition der bukolischen Dichtung sehen missen, in der Lie-
bende durch Klugheit und List den Widerstand der Eltern gegen
eine Verbindung iiberwinden. Es ist aber unbestreitbar, das
zu gleicher Zeit ein mythischer Ritus durch seine allzu wort-
liche Erfiillung gestlirzt wird, wie das zuvor schon bei "Il
piacere dell'onestda" und &dhnlichen Beispielen der Fall war;
und zudem geht dieses Mythenstlirzen noch in Form einer mythi-
schen Erzdhlung vor sich. In diesem Sinne ist "Scamandro" si-
cherlich ein wesentlicher Meilenstein auf dem Weg Pirandellos
zur Ausdrucksform des "Mito".

Wir wollen aber jetzt jene Mythen untersuchen, die bei Pi-
randellc lebendig geblieben sind, beginnend mit dem bereits
mehrfach erwdhnten der Terra Madre. Zu Beginn des zweiten Tei-
les dieser Untersuchung ( unter 2.1.1.) habe ich bereits auf
die teils in wirtschaftlich rickstdndigen Strukturen, teils in
den klimatischen Gegebenheiten wurzelnde besondere Verbunden-
heit der Sizilianer mit der Erde als Lebens- und Nahrungsspen-
der hingewiesen. Das Stiick Land bedeutet dementsprechend in
dieser bduerlichen Gesellschaft hdchstes Gut, ist Grundlage
des Lebens. Zwei Novellen, in denen diese Einstellung besonders
deutlich wird, sind "Il vitalizio" und "Il fumo”. In der erst-
genannten Novelle verl&éBft der etwa 75jdhrige Bauer Mardbito
sein kleines Stick Land, daB er dem Kaufmann Sciné, genannt
"Il Maltese", gegen eine Leibrente von zwei Lire am Tag lber-
lassen hat, weil er sich zu alt und schwach fihlt, um es noch
ordentlich bestellen zu kdnnen; im Grunde also aus Liebe zu

"seiner Erde", nicht aus Eigennutz:



-176-

"Sappia che io lo faccio, non per me, ma per la mia terra
che con me patirebbe, perché non sono pil buono da lavorarla
come il mio cuore vorrebbe e 1'arte comanda."17)

Dabei f&dllt es ihm besonders schwer, sich von dem Podere
loszureiBien, mit dem er durch jahrelange Arbeit schier "eins"
geworden ist; ja, es klingt in Pirandellos einfachen Worten
fast so etwas wie eine mythische "Ehe" des Junggesellen Mara-
bito mit seiner "terra" an:

"Casa e stalla insieme, col pavimento fatto coi ciottoli
del fiume (dove non mancavano), quella vecchia roba cretosa
e annerita che gli faceva sentire, ancora per poco, il suo ali-
to: quell'odor grasso e caldo del concio, quel tanfo secco e
acre del fumo stagnato, ch'erano per lui 1l'odore stesso della
sua vita. Contemplava intanto il suo podere, sbattendo continua-
mente gli occhietti vitrei infossati, che gli restavano duri
e attoniti quasi a dispetto delle pdlpebre.

Sotto il cielo velato gli alberi stavano immobili, come se,
sospesi nella pena con cui il vecchio padrone ora li guardava,
cosi dovessero durare anche quand'egli non ci sarebbe stato
pid. (.......)

Era solo, perché non aveva mai voluto donne né amici; sentiva
pena per quel suo podere, a lasciarlo dopo tanto tempo. Cono-
sceva gli alberi uno per uno; li aveva allevati come sue creature:
lui piantati, lui rimondati, lui innestati; e la vigna, tralcio
per tralcio."18)

Mardbito verldB8t also seine "Sposa", die Terra Madre, und zieht
in ein Hduschen in der Stadt; das Gut libernimmt Scinés Verwal-
ter Grigdli, der gleich ein paar Biume (Maradbitos "creature")
f&llen 1&Bt. Auch Mardbitos Tiere sterben bald, und der alte
Bauer hdlt es vor Kummer kaum noch in seinem Stadth&duschen aus.
Nach flinf Jahren wird er krank und ringt mit dem Tod, aber die
Frauen der Nachbarschaft, die ihn liebgewonnen haben und dem
"Malteser", der schon bei AbschluB des Leibrentenvertrages ge-
meint hatte, Mardbito werde ja bestenfalls noch fiinf Jahre leben,
die Enttduschung gdnnen, pflegen den Alten gesund; da sie mei-

nen, die Krankheit sei auf den b&sen Blick des "Maltesers" zu-

7
17 _ "Il vitalizio", NA II, p. 212. - Zur Bezeichnung "Il Maltese": Die Mal-

teser dirften in Sizilien eine dhnliche wirtschaftliche Stellung innege-
habt haben wie in Mitteleuropa die Juden: Trédler, Pfandleiher, Wucherer.

18 _ l.c., pp. 207 bzw. 208.



-177-

rickzufihren, bedienen sie sich hiefilir einer alten Hexe, der
"Malanotte", die Mardbito unter allerlei Beschwdrungsformeln
von diesem bdsen Blick befreit. Kaum aber ist der alte Bauer
gesund, erkrankt Sciné schwer - die "Malanotte" hat den bdsen
Blick einfach auf ihn "zurilickgeworfen". Sciné stirbt, und
der Notar Don Nocio Zdgora, von dem Mardbito bislang stets die
Raten seiner Leibrente ausgezahlt bekommen hat, steigt in den
Vertrag ein. Als nun das Stlick Land mehr als ausbezahlt scheint,
will Mardbito kein Geld mehr annehmen, aber Zdgora besteht da-
rauf, weiter zu zahlen, ja, er veranstaltet zum hundertsten
Geburtstag des Alten sogar ein grofes Fest; bei dem Gelage
trifft ihn allerdings der Schlag, und so kehrt Mardbito als
Hundertjdhriger auf sein Stiick Land zuriick. Grigdli, der ehe-
malige Verwalter, bearbeitet es weiter und heiratet Annicchia,
ein armes Waisenmddchen, das Mardbito sozusagen "adoptiert"
hatte. Und wie friiher verbindet den nun Hundertfinfjdhrigen
ein fast menschliches Verh&dltnis mit seiner "terra" und der
Natur schlechthin: "Lascia piovere", sagt er zu Annicchias klei-
nem Sohn, "ché la terra ha sete, e questa & acqua buona."19)
Mit dem Bild der durstig trinkenden Erde, zu der Mardbito zu-
riickgekehrt ist, schlieBt die Novelle.

Weit weniger idyllisch ist das Ende der Novelle "Il fumo".
Auch hier ist es ein alter, einsamer Mann, Don Mattia Scala,
der sein kleines Stilick Land auf dem griinen Hiigel liber den Schwe-
felbriichen iiber alles liebt. Er ist selbst friiher Schwefel-
grubenbesitzer gewesen, hat aber durch die Treulosigkeit seines
Verwalters und Adoptivsohnes Dino Chiarenza sein gesamtes Ver-
mdgen verloren. Vereinsamt und verarmt, hat er sich nun auf
das kleine Stick Land zurilickgezogen, dem er all seine Zeit und
Kraft widmet. Die Schwefelabbaugesellschaft vermutet unter dem
griinen Higel, auf dem neben Scalas Grundstlick noch finf weitere
"Poderi" liegen, reiche Schwefellagerstdtten und versucht, die-

se Landereien zu erwerben; Scala aber hdlt vor den anderen

19)_ "Il vitalizio"(in "Il vecchio Dio"), l.c., p. 238.



Grundeigentlimern Brandreden gegen den Schwefelabbau. Er will
ein Stickchen Land zu dem seinigen dazukaufen, das Grundstiick
seines Nachbarn Filippo Lo Cicero, der seine Acker ohnedies
vernachldssigt. Zwar hat Don Mattia die vereinbarte Kaufsumnme
léngst beisammen, aber Lo Cicero will noch zuwarten. Scala hat
jedoch Mitleid mit der vernachlédssigten Erde:

"Povera campagna, dico io! Voi non ci badate; 1c¢ debbo guardar-—
la da lontanc, e intanto, pensate: non c'é pil vigna; glii
alberi aspettano, da una diecina d'anni almeno, la rimonda;

i fritici crescono sanza innesti, coi polloni sparpagliati, che
si succhian la vita l'un l'altrc e par che chiedzno aiuto dayux
tutte le parti; di molti olivi non resta che da far legna." =’

SchlieBlich kommen sie Uberein, daf Mattia deos Land einst-
weilen bereits bearbeiten und die nétigen Ausgaben als Anzah-
lung auf den Kaufpreis werten soll. Unterdessen aber wird Don
Filippino von seinem Hausgenossen, einem Affen, getdtet, und
Don Mattia schaut durch die Finger: Es existiert kein Kauf-
vertrag, und der Erbe, Filippinos Neffe Saro Trigona, ist bei
dem Wucherer des Ortes, eben jenem betrligerischen Adoptivschn
Scalas, schwer verschuldet. Dieser will aufs lLand ziehen und
benilitzt gerne die yebotene Gelegenheit, auf das Grundstiick als
Befriedigungsobjekt flir seine Forderungen zu greifen. Da wird
aus der Erzdhlung eine Art Eifersuchtsdrama: Die Liebe Scalas
wandelt sich zur Zerstdrungswut - wenn er das Land nicht be-
kommen kann, dann soll auch Chiarenza nichts davon haben. Er
verkauft sein Grundstiick Ingenieur Scelzi, dem Vertreter der
Schwefelabbaugesellschaft, allerdings nur unter der Bedingung,
daB dann der ganze grine Higel der Zerstdrung anheim fallt:

"- Tuttc, tutto distrutto, & vero?....sard tutto distrutto lassi?
Lo Scelzi lo guardd meravigliato: conosceva da un pezzo l'indole
strana, impulsiva dello Scala; ma non ricordava di averlo mai
veduto cosi.

- Ma i danni del fumo, - disse - saranno previsti nel contratto
e compensati....

- Lo so! Non me n'importa! - soggiunse lo Scala. - Le cam-
pagne, dico, le campagne - tutte distrutte.... é vero?
- Eh... - fece lo Scelzi, stringendosi nelle spalle.

0 "Il fumo"(in "Scialle nero"), NA I, p. 110.



-179-

- Questo, questo cerco! Questo voglio! - esclamé allora don
Mattia, battendo un pugno sulla scrivania."21)

Als der Vertrag abgeschlossen ist, reitet Don Mattia auf
den Hligel, um sein grines Land ein letztes Mal zu sehen.
Traurig und zornig zugleich, erscheint er als mythischer Gott
der Rache und Zerstdrung auf seinem weiBen Schimmel:

"Ah, tutte quelle campagne sarebbero scomparse tra breve:
neppure un filo d'erba sarebbe pili cresciuto lassQ; e lui, lui
sarebbe stato il devastatore della verde collina! (....)

- Distruzione! distruzione! Né io né lui! Brucino!

E guarddé attorno gli alberi, con la gola stretta d'angoscia:
quegli olivi centenarii, dal grigio poderoso tronco stravolto,
immcbili, come assorti in un sogno misterioso nel chiarore lu-
nare. Immagind come tutte quelle foglie, ora vive, si sarebbero
aggricciate ai primi fiati agri della zolfara, aperta li come
una bocca d'inferno; poi sarebbero cadute; poi gli alberi nudi
si sarebbero anneriti, poi sarebbero morti, attossicati dal fumo
dei forni. L'accetta 1i, allora. Legna da ardere, tutti quegli
alberi....

Una brezza si levd, salendo la luna. E allora le foglie di
tutti quegli alberi, come se avessero sentito la loro condanna
di morte, si scosseroc quasi in un brivido lungo, che si riper-
cosse su_la schiena di don Mttia Scala, curvo su la giumenta
bianca."

Beinahe von einer "Religion der Erde"kann man schlieBlich
in der Novelle "Alla zappa!" sprechen: Der alte Bauer Sirdli
hat unter groBSen Opfern einem seiner Sthne das Priesterstudium
erméglicht, um ihn "Gott zu eihen". Dieser Sohn hat sich an
den Zoglingen eines Stiftsgymnasiums, die seiner Aufsicht un-
terstanden, sexuell vergangen. Nun ist man von kirchlicher Sei-
te bemiiht, den Vorfall zu vertuschen; der Bote des Bischofs
meint, der Vater solle sich nicht so erregen, der Bischof wer-
de die Angelegenheit schon in Ordnung bringen. Der alte Bauer
aber ist unversdhnlich:

"Il campione scosse allegremente le spalle....

- Se Mbnsignore perdona....

~ Monsignore; ma 10 no! - rispose pronto il vecchio, indignato,
percotendosi il petto cavo con la mano deforme, spalmata. -
Venite a vedere!"23)

- . L.

24_ I1 fumo, l.c., p. 128.
22y c., pp. 130/131.
23)_

"Alla zappa!" (in "Il silenzio”), NA I, p. 105i1.



-180-

Er reiBt dem Sohn die Priesterkleider vom Leib und schickt
ihn hinaus aufs Feld, damit er im Kontakt mit der Erde durch

Arbeit seine Tat siihnt:

" - GLa! Aspetta. Li c'é una zappa. E ti faccio grazia, per-

ché neanche di questo saresti pil degno. Zappano i tuoi fra-
telli e tu non puoi stare accanto a loro. Anche la tua fatica
sara maledetta da Dio!"

Eng in Verbindung mit dem Mythenkreis der Terra Madre
steht auch die Novelle bzw. das epische Gedicht "Padron Dio".
Die Hauptfigur, ein alter Bettler namens Giudé, geht von Haus
zu Haus als Steuereinnehmer ("esattore”) Gottes und erkldrt
diese Eigenschaft wie folgt:

"Tanto quei che vi parla,

quanto ognun che m'ascolta,

tutti siamo inquilini del Signore,

il quale é proprietario di due case.

L'una, noi la vediamo: eccola qui ;

e sarebbe il Signor per tutti a un modo
buon padrone, se molta e molta gente.

avara o prepotente,

non se ne fosse fatta casa propria,
quand'essa

dovrebbe invece esser casa comune.

(.o0d)

Quegli altri intanto debbono pensare

che é pur padrone Iddio

di un'altra casa: - la casa di la! -

della quale vuole che ciascuno paghi
anticipata la pigione qua.

I poveri, com'io,

la paghiam puntuali, con le pene

nostre: il freddo, la fame, a tutte le ore;
ai ricchi invece, per pagarla, basta
che facciano ogni tanto un po' di bene.
Or non ne viene

ch'io son di padron Dio 25)
dunque davver pe' ricchi 1l'esattore? - "
In diesem Spruch Giudés ist eigentlich in nucleo schon der gan-
ze Konflikt enthalten. Grob vereinfachend, kénnte man von ei-

ner Art agrarischem Urkommunismus sprechen; Rauhut hat richti-

24)
- "Alla zappa!", l.c., p. 1052.

25
) "Padron Dio", in "Zampogna", SPSV, pp. 587/588.



-181-

gerweise auch auf die Ndhe zu Rousseau hingewiesen.26) Das
bose, das Trennende ist jedenfalls das Privateigentum an der
Allmutter Erde, die aller Menschen gleichermaBen gehdren soll-
te - es ist bezeichnend flir die sizilianischen Wirtschaftsver-
hdltnisse und flir Pirandellos Terra Madre-Affinitdt, daf8 nir-
gendwo in seinem Werk andere Produktionsmittel dafiir in Be-
tracht gezogen werden. Giudé, dem kein Stiick dieser Erde ge-
hoért, lebt frei und ungebunden. Eines Tages aber beginnt er
sich nach SeBhaftigkeit zu sehnen:

"Ora il vecchio Giudé pensava: "Ed io?
Iddio

ha voluto anche me. Padrone, Lui!

Non ho un palmo di terra intanto, in cui
possa stare, dicendo: questo é mio.

Son come queste erbacce cgg)nessuno

nel proprio campo vuole."

Er beginnt nun, neben der sonstigen "Steuer"” auch Saatgut zu
erbetteln fiir ein Stick Land, das nur von Unkraut bewachsen

ist und vom Besitzer sichtlich aufgegeben wurde. Als die ersten
Halme aus dem Boden sprieBen, erfaBt ihn eine beinahe eksta-
tische Hingabe an die Terra Madre:

"Bacid la terra per riconoscenza,

la terra che gli dava il grano, il grano
ch'era suo! Si guardd d'attorno,zg?me

se volesse difenderlo: era suo!"

SchlieBlich erkrankt er schwer, wird ins Spital eingeliefert,
und als er endlich, schon in der Erntezeit, geheilt entlassen
wird, findet er "sein" Stiick Land von einem Zaun umgeben und
von einem Wdchter mit Hund bewacht. Der ehemalige Besitzer hat
es wieder fiir sich in Anspruch genommen.

Giudé, der besiegte sizilianische Mythos der Freiheit,
setzt sich auf die Erde, stiitzt sich auf seinen Stock und

2
&) RAUHUT, l.c., p. 372. - vgl. Rousseaus "Discours sur l'inégalité des

Hommes", Vol.IXI der Pléiade-RAusgabe, wo dieselben Argumente auftauchen.

27_ Padron Dio", l.c., p. 590.

28)_ 1 .c., p. s92.



-182-

und sieht den Ahren zu, die inhm freundlich zuzunicken schei-
nen. Rauhut kennzeichnet den mythischen Charakter dieser
Dichtung wie folgt:
'Die ergreifende Dichtung l&3t uns die Urfragen des Lebens
erleben: Fruchtbarkeit der Erde als Werk Gottes; die Erde
bringt ihre Pflanzen und Frichte flir sich hervor, nicht flr
tenschen und Tiere; Wachsen der Pflanzen durch das Wasser des
Regens ; der Mensch nimmt von dexr Erde und ihrer Fruchtbarkeit
Besitz durch Bearbeitung des Bodens; GOtt ist der "Herr"
(padrone) alles descen, was er geschaffen hat ;wie die anderen

denschen, so will auch der arme Giudé, etwas von Cottes Schépfung
S
fiir sich haben."?9)

Mircea Eliade, der dem hier besprochenen Mythos der Terra
Madre ein ganzes Kapitel in seinem Buch "Mythen, Trdume und
Mysterien" gewidmet hat3o), schenkt besonderes Augenmerk dem
weiblichen Charakter der Erde, die seinen Angaben zufolge in
der Navaho-Sprache "Liegende Frau" genannt wird, wobei er die-
sen Charakter an der in zahlreichen Riten zum Ausdruck kommenden
Verbindung Ackerscholle - Frau, Feldarbeit - Geschlechtsakt
(etwa dem Geschlechtsakt eines jungen Paares in einer Acker-
furche, um das Feld fruchtbar zu machen) illustriert. Eine
solche Verbindung findet sich gewiB auch in der Geschichte
des altern Mardbito, der "non aveva mai voluto saper di gonnelle,

5"3'), und ebenso bei der des Don Mattia Sca-

nemmeno da giovi
la, der sich, verwitwet und vereinsamt, aufs Land zurickzieht:
Beide konzentrieren all ihre Krdfte auf die Bearbeitung der
Erde, beide haben f&rmlich ein "Liebesverhdltnis zu ihrem per-
sbnlichen Stick Land, das im zweiten Fall sogar zu einem "Ei-
fersuchtsmord" fiihrt.

Ein weiteres Charakteristikum des Terra Madre-Mythos ist
fir Eliade der Mythos der kosmischen Hierogamie, d.h. der Hoch-

zelt zwischen Himmel und Erde. Gerade diesen Mythos finden wir

23)

30
~ )— ELIADE, Mthen, Triume und Mysterien, l.c.: Kap.8. Die Mutter Erde und
die kosmische Hierogamie, pp. 220-265.

I

RAUHUT, l.c., pp. 372/373.

"1l vitalizio", l.c., p. 220.



-1383-

in Pirandellos Lyrik besonders hdufig; icnh will in der Folge
nur einige Beispiele auswdhlen:

Der SchluB von "La pioggia benefica" (in "Mal giocondc")
schildert den Eindruck des Dichters, der auf die vom nidchtli-
chen Regen aufgeweichte Erde blickt, auf die die ersten Son-
nenstrahlen fallen, wobei er sich eine kosmische Hochzeit der
(im Italienischen mdnnlichen) Sonne mit der "Mutter Erxrde" vor-
stellt:

.... Oh come tutta

molle di pioggia e stanca si riposa
sotto i miei non gravati occhi dal sonno
la Terra madre! Apro le imposte, e voi,
fresche di primavera aure socavi,

in fronte mi baciate. E puro, & sacro
quest'odore che emanano le nere

zolle bagnate: Il tuo respiro, o Madre,
egli &, se pur di grazie un rendimento
muto e solenne al cielo or non intendi,
grata, innalzar con esso. Or si, ti desta,
ti desta, o Madre, ed al tuo eterno amante,
al Sol ti volgi, e fervido ei ti baci,
dopo questa d'amor notte feconda,
luccicante di stille il verde manto.

w32)

Diese mythische Konfiguration der Hochzeit Sonne-Erde fin-
det sich in "Mal giocondo" noch zweimal variiert: In den Momen-
tanee II wird, wie in unserem Zitat, ein Morgen als KuB ge-
scnildert, in V ein Abend als schmollender Abschied:

"Si come donna, cui non pil desio
punga di novi affetti e di gagliardi
amplessi, e dica ai dolci inganni addio;
volge la Terra, o sol che immoto guardi,
a te le spalle, austeramente nuta,
quasi che solo di dormir le tardi,
e né pur, vecchio amante, ti saluta."

Auch in 'Pasqua di Gea" finden wir ein dhnliches Bild der
Verbindung Sonne (Himmel) - Erde, in Gedicht VII:

33)

"0 gloriosa pace p
de la terra, nel sole;
pace di primavera,
(....)

"Mal giocondo"”, Intermezzo lieto, VI, SPSV, p. 480.
l.c., Mmentanee, V, SPSV, pp. 485/486.



-184-

nen sei tu forse arcana
de la terra preghiera?
non son forse parole
gl'inesplicati odori
dei felici tuoi fiori?
Raggiante in bel sereno,
il cielo ampio 1l'accoglie:
certo la terra adora;
sente la terra amore;
il palpito immortale

io sento del suo cuore."

In der gleichen Sammlung verschiebt sich diese mythische
Konfiguration einmal - in XXI ist die Mutter nicht mehr die
Erde, sondern die Nacht, in deren Armen ihre Tochter, die
"Terra nostra", schlaft%shnd das ist keineswegs ein Zufall:
Zwar handelt es sich hier um die einzige Stelle, an der die
Nacht explizit als Muttermythos personifiziert wird; aber
in zahlreichen Novellen wie "Cidula scopre la luna", "Notte",
etc. wirkt die Nacht oder wenigstens die Ddmmerung als"Mutter-
schoB" filir die Geburt von Epiphanien, als ausldsendes Moment,
als notwendige Atmosphdre flir diese Augenblicke wesentlichen

34)

BewuBtseins, sodaB man durchaus auch von einem "Mythos der
Nacht" bzw. "der Ddmmerung" bei Pirandello sprechen kann.

In den "Elegie Renane" schlieflich ist nicht Sonne oder
Himmel Partner der Terra Madre, sondern der Winter:

"solo una notte in braccio 1l'inverno la terra ha tenuto,
1'ha vecchia in breve l'amor suo fosco resa."36)

In der Sammlung "Fuori di chiave" schlieBlich spricht Pi-
randello (in dem Gedicht "Credo") in viel christlicher anmu-
tenden mythologischen Formeln von einer "madre Natura", die
er als "sposa di Dio" bezeichnet.37)

In seinen privaten Aufzeichnungen findet sich bereits

sehr frih die Bezeichnung der Mutter Erde als "GroBe Mutter",

34 "Pasqua di Gea", VII, SPSV, p. S513.
33 1 .c., xx, sesv, pp. 530- 532.

36)_ "Elegie Renane", XII, SPSV, p. 569.
37)

"Credo", in "Fuori di chiave”, SPSV, p. 635.



-185~-

und zwar in der bekannten Episode "Gita a Kessenich" des
"Taccuino di Bonn", wo Pirandello berichtet, wie er aus dem
Kontakt mit ihr neue Kraft schopft:

"Dispero le notti, ma ogni mattina mi rifaccio 1l'inganno, che
queste lunghe passeggiate, che mi riaccostano alla &ande
Vadre, mi ridiano forse la salute."38)

Eliade spricht in seinem oben zitierten Werk weiters vom
Symbolwert der Bergwerksstollen, die mit der Vagina der GroBen
Mutter verglichen wilirden (was unter anderem darin zum Ausdruck
kommt, daB im Alt-Agyptischen ein und dasselbe Wort, "bi",
Vagina und Stollen bezeichnet). Roberto Alonge hat, dadurch
angeregt, die Novelle Cidula scopre la Luna" als Geburtsvor-
gang interpretiert (®La miniera non é& altro che l'utero della Terra
Madre"??)Der halbdebile Grubenarbeiter Cidula, der den ganzen
Tag in der Dunkelheit des Stollens zubringt, das Dunkel der
Nacht aber fiirchtet, muB8 eine zusdtzliche Nachtschicht einle-
gen, in der er auf seinem Riicken den Schwefel aus den Tiefen
des Bergwerks bis zum Stolleneingang,an die Erdoberfliche,
transportiert. Auch hier wirkt also die Nacht als "Geburts-
helferin" der Epiphanie. Mit zitternden Knien schleppt er sei-
ne Last immer hdher, aus dem "ventre della montagna" heraus,
einem ungewissen Schimmer entgegen. Als er schlieBlich aus dem
Berg steigt, Alonge zufolge "geboren wird", entdeckt Cidula,
der sonst von Sonnenuntergang bis Sonnenaufgang zu schlafen
pflegt, zum ersten Mal den Mond:

"Ora, ora soltanto, cosi sbucato, di notte, dal ventre della
terra, egli la scopriva.

Estatico, cadde a sedere sul suo carico, davanti alla buca.
Eccola la, eccola 14, la Luna....C'era la Luna! la Luna!

E Cidula si mise a piangere, senza saperlo, senza volerlo, dal
gran conforto, dalla grande dolcezza che sentiva, nell'averla
scoperta, la, mentre ella saliva pel cielo, la Luna, col suo
ampio velo di luce, ignara dei monti, dei piani, delle valli
che rischiarava, ignara di lui, che pure per lei non aveva pil

38)_ "Gita a Kessenich", in "Taccuino di Bonn", SPSV, p. 1231.

®)_ ALONGE, l.c., p. 21.



-186~-

paura, né si sentiva pia stanco, nella notte ora piena di
stupore."40)

Und damit sind wir bei dem in Pirandellos Werk ebenfalls
sehr verbreiteten Mondmythos angelangt. Schon bei der Bespre-
chung der Novelle "Scialle nero", wo am Ende der Mond ankla-
gend am Himmel erscheint, ist uns die GroBschreibung von
"Luna" aufgefallen ( siehe Teil 2.1.1., Anm. 62/S.31). In dem
Gedicht "Le nubi e la Luna" (in "Zampogna") personifiziert
Pirandello den Mond als Widchter der Wolken; in dem in der '
gleichen Sammlung enthaltenen "Luna sul borgo" bedauert er,
viel realistischer, daB8 der Mond neben den Laternen als Stra-
Benbeleuchtung so unniitz geworden sei; aber auch hier weisen
die Majuskel in "Luna" und die persdnliche Anrede noch auf eire
mythische Personifizierung hin.

In der Novelle "Un cavallo nella luna" erweist sich der
Mond sogar als Todesbringer: Ein recht materialistisch denken-
der Sizilianer hat ein kindlich-naturverbundenes, idealisti-
sches Mddchen geheiratet. An ihrem Hochzeitstag zerrt sie ihn
hinter sich her, in wildem Lauf auf das Feld hinaus, wo sie
ein sterbendes Pferd finden. In der Ddmmerung l&8t sie ihn
dort zurilick und eilt in ein nahegelegenes Bauernhaus, um Hil-
fe fir das Pferd zu holen. Als sie zurlickkehrt, ist eine rie-
sige Mondscheibe am Horizont erschienen, und ihr Mann liegt,
verkrampft und rdchelnd, anscheinend gleichfalls im Sterben,
neben dem Pferd:

"Corse a lui. Lo trovd che rantolava, con la faccia anche lui
a terra, quasi nera, gli occhi gonfii, serrati, congestionato.

- Oh Dlio!

E si guardd attorno, quasi svanita; apri le mani, ove teneva
alcune fave secche portate da quel casale per darle a mangiare

al cavallo; guardd la luna, poi il cavallo, poi qua per terra
quest'uomo come morto anche lui; si senti mancare, assalita im-
provvisamente dal dubio che tutto quello che vedeva non fosse
vero; e fuggi atterrita verso la villa, chiamando a gran voce il
padre, il padre che se la portasse, via, oh Dio! via da quell'uomc
che rantolava... chi sa perché! via da quel cavallo, via da sotto

4C N . :
. "Cidula scopre la Luna" (in "Dal naso al cielo"), NA I, p. 1278.



-187~-

quella luna pazza, via da sotto quei corvi che gracchiavano
nel cielo.... via, via, via....” )

Eine andere von diesem (Voll-)Mondmythos beherrschte Ex-
zdhlung finden wir in der Novelle "Male di luna" (in "Dal naso
al cielo"): Batd, der in einer einsamen Hiitte mit seiner jun-
gen Frau Sidora wohnt, bekommt in jeder Vollmondnacht schreck-
liche Anf&dlle einer "Male di luna" genannten Epilepsie. Beim
ersten Mal erschrickt seine junge Frau zu Tode:

"Asserragliata dentro, tenendosi stretta come a impedire
che le menbra le si staccassero dal tremore continuo, crescente,
invincibile, mugolando anche lei, forsennata dal terrore, udi
poco dopo gli Gluli lunghi, ferini, del marito che si scontor-
ceva fuori, la davanti la porta, in preda al male orrendo che
gli veniva dalla luna, e contro la porta batteva il capo, i
piedi, i ginocchi, le mani, e le graffiava, come se le unghie
gli fossero diventate artigli, e sbuffava, quasi nell'esaspera
zione d'una bestiale fatica rabiosa, quasi volesse sconficcar-
la, schiantarla, quella porta, e ora latrava, latrava, come

se avesse un cane in corpo, e daccapo tornava a graffiaxe,42)
sbruffando, ululando, e a battervi il capo, i ginocchi."

Sie reift aus und will nicht mehr zu ihm zuriickkommen. Um sie
dennoch zurilickzugewinnen, erlaubt er ihr, in den Vollmondndch-
ten ihre Mutter und ihren Cousin Saro, in den sie verliebt war
und es wohl auch noch ist ( sie hat wie die meisten Sizilia-
nerinnen nur des "stato" wegen geheiratet), in die einsame
Hiitte mitzubringen. Sidora ist hocherfreut, sich durch einen
Seitensprung mit dem hlibschen Cousin an dem unheimlichen Ehe-
mann rdchen zu kdnnen. Als Saro jedoch den Anfall miterlebt,
bekommt er es selbst mit der Angst zu tun, und aus der Rache
der Frau wird nichts. Alonge will diesen mit den Mondphasen

zusammenfallenden periodischen Rhythmus der Epilepsie als
Symbol der ewigen Wiederkehr verstehen.

Tatsdchlich gelten ja die Mondphasen archetypisch als Sym-
bol stdndigen Untergangs und stdndiger Erneuerung; darauf be-

ruhen auch zahlreiche Weltalterslehren, in denen - sei es in

a1, "Un cavallo nella luna" (in "Donna Mimma"), NA II, p. 84.

2\
42)_ wale @i luna" (in "Dal naso al cielo"), NA I, p. 1289.



-188-

einer Spirale wie in der indischen Lehre, sei es in stetem Ver-
fall wie in der Lehre des Hesiod, stets ein Geborenwerden, Le-
ben und Sterben der Kulturen sich spiegelt, bisweilen sogar

in ewiger Wiederkehr des Gleichen. Darauf beruht auch der
Glaube an ein Grande Anno, d. h. einen ewig wiederkehrenden
Zyklus von dreiBigtausend Jahren, den der Schreiber der in

der Novelle "Notizie del mondo" zusammengefaften Briefe an

den toten Freund Momino erwdhnt:

"Non rammento pil dov'abbia letto d'una antica credenza
detta del Grande Anno, che la vita cioé debba riprodursi
identica fin nei menomeni particolari, dopo trenta mil'anni,,
con gli stessi uomini, nelle medesime condizioni d'esistenza,
soggetti alla stessa sorte di prima, e non solo dotati dei
sentimenti d'una volta, ma anche vestiti degli stessi panni:
riproduzione, insomma, perfetta."

Er bekennt sich auch zur Seelenwanderung:

"Perché sono nell'idea che c¢'é chi muore maturo per un'altra
vita e chi no, e che quelli che non han saputo maturarsi
sulla terra siano condannati a tornarci, finché& non avranno
trovato la via d'uscita."

Von &hnlichen "credenze", die mit dem Mythos verbunden
sind, berichtet Mircea Eliade in seinem Buch "Der Mythos der
ewigen Wiederkehr"?4) sie sind vor allem im indischen Bereich
anzutreffen. Alonge gelangt, von diesem Mythos ausgehend, zu
einer Vorstellung des "cosmo chiuso" in einem Teil von Piran-
dellos Werk und fiihrt als Beispiel die beiden sizilianischen
Novellen "I due compari" und "La mosca" an.

In der erstgenannten leben die beiden "compari", Giglione
und Butticé, &duBerlich und auch in ihrem Wesen recht verschie-
den, in seltener Eintracht als gemeinschaftliche Pdchter auf
einem Bauerngut. Beide sind verheiratet, beide haben filinf Soh-
ne, stets bleibt die Symmetrie und die Gleichbehandlung ge-
wahrt. SchlieBlich bekommt Gigliones Frau eine Tochter, Butti-

cés Gattin jedoch einen Sohn, bei dessen Geburt sie stirbt.

43)_ beide Zitate aus "Notizie del mondo" (in "L'uomo solo"), NA I, p.706.
Beziiglich der Wiedergeburt siehe auch "Chi fu?",vgl.Teil II,Anm.25/5.65.

a4)_ ELIADE, Der M/thos der evigen Wiederkehr, tbs. G.Spaltmann, Dissel-
dorf 1953, siehe besonders Kapitel 3: "Unglick und Geschichte".



-189-

von nun an ist die mythische Symmetrie durchbrochen, Butticé
fihlt instinktiv, daB er den Kreis verlassen muf3, obwohl
Giglione ihm anbietet, seine Frau wiirde nun eben flir beider
Kinder gleichermaBen sorgen, sie sduge ja bereits seinen neu-
geborenen Sohn. Butticé jedoch ist keinen Argumenten zuganglich,
er reiBt der Frau seines ehemaligen Partners den S&ugling von
der Brust und geht mit seinen Kindern und seiner Habe fort.
Hier wird also die mythische Grundlage besonders deutlich: Da
der Ritus, die Symmetrie, nicht mehr funktioniert, muB jene
Gemeinschaft, in der er gestdrt wurde, zerbrechen; die soziale
Einigungsfunktion des Mythos kann nicht mehr erfiillt werden,
das durch den Mythos aufrechterhaltene Gemeinwesen hdrt auf zu
bestehen.

In "La mosca" ist es der Todesmythos, der im Mittelpunkt
der Erzdhlung steht. Die beiden Cousins Giurlannu Zard und Neli
Tortorici, genannt Liold, wollen zugleich heiraten; beim Bar-
bier erhdlt Neli eines Tages die Nachricht, Giurlannu l&ge
schwer krank in einem Stall. Mit seinem Bruder Saro macht er
sich sofort auf, um Hilfe zu bringen. Im Stall aber befindet
sich noch der Tod in Gestalt einer kleinen Fliege:

"Nessuno lo sapeva, e la morte intanto era 1li, ancora; cosi
piccola, che si sarebbe appena potuto scorgere, se qualcuno ci
avesse fatto caso.

C'era una mosca, 1li sul muro, che pareva immcbile; ma, a juardar-
la bene, ora cacciava fuori la piccola pradboscide e pompava, ora
si nettava celermente le due esili zampine anteriori, stro-
picciandole fra loro, come soddisfatta."

Diese Fliege sticht schlieBlich in Nelis frische, vom Rasier-
messer des Barbiers stammende Schnittwunde, und so mu8 auch er
sterben. Das Vorhaben der gemeinsamen Hochzeit wird also einge-
halten; allerdings ist die Braut der (im Italienischen weib-
liche) Tod. Diese Verbindung Eros-Thanatos, die schon bei der
Behandlung des Liebestod-Motivs (siehe 1.3.) angeklungen ist,
hat aber vor allem fiir den spdten Pirandello Bedeutung, sodaB

wir sie im ndchsten Abschnitt behandeln wollen.

45
I "La mosca", NA I, p. 729.



-190-

Fir den Augenblick seien nur noch zwei Mythen festgehalten:
der des Wassers und jener Mythos des naturbelassenen Sizilia-
ners, der in Liold seine h&chste Ausformung findet und ein we-
nig im Mythos des "Bon Sauvage" wurzelt. Den ersteren hat eben-
falls Alonge festgehalten: Er meint, vor allem den pirandellia-
nischen Frauengestalten brdchte die N&he des Wassers Linde-
rung ihrer "pena della vita"; als Beispiel nennt er die Eleo-
nora der Novelle "Scialle nero" die immer in der Ndhe des Mee-
res Frieden findet. In der Novelle "Notte" gilt Ehnliches frei-
lich fir beide Gestalten, Mann wie Frau, die sich in ihrem je-
weiligen kleinen Leben filir sich wie Gefangene fiihlen und, in
einer Sternennacht nebeneinander auf einem kleinen Boot am
Strand sitzend, Trost in der Weite von Nacht und ieer finden:

"Il mare, sterminato, non si vedeva, ma si sentiva vivo e
palpitante nella nera, infinita, tranguilla voragine della
notte. (....)

Nel pil profondo recesso della loro anima il ricordo di quella
notte s'era chiuso; forse, chi sa! per riaffacciarsi poi, gualche
volta, nella lontana memoria, con tutto quel mare placido, nero,
con tutte quelle stelle sfavillianti, come uno sprazzo d'arcana
poesia e d'arcana amarezza."

Gerade in dieser Novelle tritt aber auch deutlich der von uns
zuvor bereits in den Gedichten festgestelite Mythos der Nacht
auf: Freilich, wie das Wasser, ist die Nacht nur Atmosphédre,
die das Aufkommen mythischen BewuBtseins, das Entstehen von Epi-
phanien begiinstigt.

Das Meer trdstet auch Donna Adelaide in "I vecchi e i gio-

"47); besondere Bedeutung aber gewinnt es in dem Stiick

vani
"Trovarsi", wo Elj Nielsen die Frau als mythisches Geschopf des
Wassers und des Meeres hinstellt , die daher das ursprilingli-
che Recht hat, auf dieser "gocciola d'acqua", wie er die (be-
kanntlich zu mehr als zwei Dritteln von Wasser bedeckte) Erde

nennt, zu wohnen:

4
&) "Notte", {(in "La rallegrata"), NA I, p.525.

47
) "I vecchi e i giovani", TR II, p. 434.



-191-

"ELJ. ....La donna é tutta dell'acqua. Tutto il suo corpo &
un'onda. Tutte le sue curve e cavitd sono marine. Una donna,
come creatura pil marina che terrestre, in questa gocciola
d'acqua, non si dovrebbe mai perdere!"

Den letztgenannten Mythos, der auf dem Archetypus des "Gu-
ten wilden"*?) berunt, finden wir bei Pirandello in zwei Spiel-
arten. Die erste ist die politisch angehauchte und dadurch ak-
tualisierte des alten, treuen, ehrlichen, rauhen und guther-
zigen Garibaldiner-Veteranen, wie wir ihn bereits in Pier Gudrd
und Mauro Mortara kennengelernt haben. Die zweite ist die des
sizilianischen Nomaden und Sdngers, verkdrpert von dem Bettler
Giudé auf der einen und dem Singer Liold auf der anderen Seite,
wobei wir dazwischen ein ganzes Spektrum dhnlicher Figuren fin-
den kdnnen. (Eine davon, Micuccio aus "Lumie di Sicilia", wurde
bereits unter 2.1.1. behandelt.)Schon der zuvor besprochene
Giudé verkdrpert zundchst den Mythos des "Vogelfreien", obdach-
und bindungslos durch die Welt ziehenden, vollstdndig in den Na-
turkreislauf eingebundenen Menschen:

"Cosi, per le campagne altrui, vivea

il Gudé, senza tetto. Entro un casale

diruto, abbandonato,

dormia la notte; all'alba si destava,

e, per la via pil piana,

ad errar si mettea per quelle immense

solitudini, intense

pure di tanta vita, entro al silenzio

tutto di foglie palpitanti e d'ale

e ad ora ad or tentato

dal trillo d'un uccel che s'allontana."
Die Kritik Pirandellos, das Bestreben Giudés laufen also gar

50)

nicht darauf hinaus, daBf man nun auch dem Vagabunden sein abge-
grenztes Stilick Land zuweisen solle; vielmehr kann Giudé es nur
nicht verstehen, warum er, der ja liberall als Fruchtbarkeits-
spender auftritt, hernach nicht die Friichte genieBen kann, weil
die Erde in kleine Parzellen aufgeteilt ist, an denen man erst

ein verbrieftes Eigentumsrecht erwerben muB.

43
8 "Trovarsi",MN II, p.937.- vgl. in diesem Zusammenhang Ibsens "Frau des
Meeres", ein Stiick, in dem Mrta Abba brillierte.
49 ;
) Auch diesen MWthos beschreibt ELIADE in Mythen, Tré&ume und Mysterien, l.c.,
Kap. 2: Una isola muy hermosa, pp.40-- 64.

S0, on
- "Padron Dio", l.c. p. 589.



-192-

Diese Rolle des Fruchtbarkeitsspenders (liberall findet

Giudé alte Biume, die gewachsen sind, weil er "un di, passan-
do/la terra con la mano/avea scavato e poi/buttato il seme"51))
fihrt uns hin zur h8chsten Ausformung des sizilianischen Mythos:

zu dem Sédnger Liold. Franca Angelini Frajese nennt ihn eine
"52), Anne Paclucci eine "com-

bination of Pan and Dionysus in a Christian setting“53), Lucio

" 54)

"mitica figura di fecondatore

Lugnani "l'oggettivazione di un mito aureo und Antonio

Gramsci Pirandellos "capolavoro“55).

Die Geschichte, deren mythischer Charakter von der Kritik im-
mer wieder festgestellt wurde, hat Pirandello zundchst in si-
zilianischem Dialekt dramatisiert und hernach selbst ins Ita-
lienische lbersetzt; sie taucht jedoch bereits in einer Epi-
sode des Romans "I1 fu Mattia Pascal” auf: Ein alter Mann be-
kommt von seine¥ jungen Frau kein Kind und will sie deshalb
verstoBen und seine Nichte zu sich nehmen, deren Mutter be-
hauptet, sie trilige von ihrem Onkel ein Kind im Leib, was dem
Mannesstolz des Alten sehr schmeichelt. In Wahrheit hat sie
aber ein junger Mann (hier Mattia Pascal, dort Liold) ge-
schwédngert, und er tut nun gleiches mit der jungen Ehefrau
des Alten. So kommt die Welt wieder in Ordnung, die Eheleute
sbhnen sich aus. Nur der SchlufB ist verschieden; wdhrend Mattia
Pascal die zuerst geschwdngerte Nichte heiratet und sich so

selbst die H31lle bereitet, erkldrt sich Liold, dessen Werbung

3 Padrcn Dio, l.c., p. 588.
52)_ Franca ANGLINI FRAJESE, Luigi Pirandello, in ed. NJSCETTA,l.c.,p.398.
53)

- Anne PAOLUCCI, Pirandello's Theater. The Recovery of the Mdern Stage
for Dramatic Art. London/Amsterdam 1974, p. 27.

4

) Lucio LUNANI, Pirandello. Letteratura e teatro, Firenze 1970,

p. lo2.

-

53)— Antonio RAMCI, Il teatro di Pirandello, in: Letteratura e vita
nazionale, Bd. VI der Opere di A.Gramsci, Torino (Einaudi), 1950, p.49.



-193-

zuvor, als man noch auf eine bessere Partie hoffte, abgewie-

sen worden war, nicht dazu bereit. Allenfalls will er das

Kind zu seinen bisherigen drei unehelichen S&hnen nehmen,

mit denen er in der Welt herumzieht und die er singen lehrt.
Pirandello selbst schrieb iiber das Stilick an seinen kriegs-

gefangenen Sohn Stefano:

"L'ho scritta in quindici giorni....; ed é stata la mia
villeggiatura. Di fatti si svolge in campagna. M pare d'averti

gid detto che il protagonista & un contadino-poeta, ebbro di
sole. E cosi giocondo che non pare opera mia... questa € opera

che vivra a lungv:)."5
Auch der hier bereits mehrfach zitierte Eric Bentley
spricht von einer "Ferien-Arbeit":
"Liold ist eine Ferienschépfung Pirandellos, ein Schul-

sclwénzen, eine Ausnahme von der Regel seiner Kunst. Liola

ist vielleicht der einzige positive Charakter in Pirandellos
werk,"57)

Dennoch findet er in der Handlung des Stilickes durchaus
einen Anknilipfungspunkt an das lbrige Werk des Autors:

"Das Stluck handelt von Schein und Wirklichkeit und zeigt in
einer Weise, die man immer wieder als vem ickelten, typisch
Pirandellianischen Kunstgriff bezeichnet hat, daB die Wirklich-
keit nicht wirklicher ist als der Schein. Mehr noch, es gibt
einen wirklichen Schein und einen nur scheinbaren Schein. Genau-
so wie der Schein wirklicher sein kann als die Wirklichkeit, so

kann ein nursgg:heinbarer Schein wirklicher sein als der wirkli-
che Schein."

In diesem Rahmen gilt unser Interesse aber weniger der Hand-
lung und den mit ihr verkniipften Elementen des Mythenstilirzens
als vielmehr dem intakten Mythos Liold, dem vdllig ungebunde-
nen Dichter, Sdnger und Erzeuger, der "die l&dchelnde Weisheit
einer alten Kultur besitzt"sg) und intuitiv den Sinn des Da-
seins erfaBt zu haben scheint, welcher da heiBt: niemals in

einer Form erstarren, sich selbst unaufhdrlich neu schaffen,

56
)- Brief aus 1916, in ALMANACCO LETTERARIO BOMPIANI, l.c.
57)- BENTLEY in ed. MNNEMEIER, l.c. , p. 107.
58)_ l.c., p. 108.
59)

- l.c., p. l10.



-194-

da es ja nur eine subjektive Wirklichkeit gibt und auch die
sich unaufh&rlich wandeln muB. In diesem Sinne ist wohl ei-
nes der ersten Lieder Liolds zu verstehen:

"Ho per cervello

un mulinello:

il vento soffia e me lo fa girare.
Con me, gira il mondc, e pare
gira e pare

gira e pare

gira e pare un carosello.

Oggi per te mi struggo, m'arrovello,
sembro uscito di cervello;

ma tu domani, cara comare,

non m'aspettare,

non m'aspettare.

Ho per cervello un frullo, unmulinello,

il vento soffia e me lo fa girare." 50)

Wie Giudé hat er kein Haus, fiihlt sich aber eins mit der Na-
tur; wie er besitzt er kein abgegrenztes Stick Land, wohl aber

die ganze Erde:
"Io, questa notte, ho dormitoc al serenc;
solo le stelle m'han fatto riparo:
il mio lentuccio, un palmo di terrenc;
il mioc guanciale, un cardoncello amaro.
Angustie, fame, sete, crepacuore?
Non m'importa di nulla: so cantare!
canto e di gioja mi s'allarga il cuore,
& mia tutta la terra e tutto il mare.
Voglio per tutti il sole e la salute;
voglio per me le ragazze leggiadre,
teste di bimbi bionde e ricciolute 61)
e una vecchietta qua come mia madre."

Die Mutter ist also Liolds einziger KompromiB an die SeBhaftig-
keit; ihr Mythos bleibt auch fir den"Bruder des Windes", wie
Liold sich selbst nennt, intakt; sie muB seine unehelichen Kin-
der beaufsichtigen und ihm jenes Maf an Geborgenheit geben,

ohne das der Mensch anscheinend nicht auskommen kann, nicht

60)_ "Liola", MN II, p. 665. - Der besseren Verstdndlichkeit wegen ist die

italienische Version angegeben, der sizilianische Text stimmt bestenfalls
sinngemdf damit Uberein.

oU_ o, pp. 669 ba . 671.



-195-

einmal ein "freier Vogel" wie Liola:

"LIOLA. ....Non sono uccello di gabbia, zia Croce. Uccello di
volo, sono. Oggi qua, domani ld: al sole, all'acqua, al vento.
Canto e m'wriaco; e non so se m'ubriachi pid il canto o pil
il sole."62)

Wenn wir also den"Mythos" Liold genauer betrachten, sehen
wir neben dem Pan-Dionysos-Mischwesen der traditionellen
Mythologie vor allen Dingen einen Menschen, der sich - wie
Pirandello selbst und die meisten seiner Helden - von den be-
engenden Zwangsmythen der Gesellschaft, ja sogar - wie Bent-
leys Feststellung zeigt - von dem Mythos der objektiven Wahr-
heit freigemacht hat, dennoch aber nicht in einen "Pessimismus
des schwarzen Abgrundes" versinkt, sondern im Gegenteil recht
gliicklich und zufrieden erscheint. Und somit scheint es, als
kénne der Mythos bei Pirandello doch auch eine positive Rol-
le libernehmen.

52 wliola", l.c., p. 679.



-196-

3.2. Mythen im spdten Pirandello.

Roberto Alonge unterscheidet in seinem Buch mehrere Pha-
sen im Kontakt Pirandellos mit dem Mythos. Auf die sizilia-
nischen Novellen als erste Phase 1&Bt er eine zweite der
"novelle romane" folgen, fiir die gelten soll:

"La mitologia della Terra Madre perde fatalmente il proprio
valore prottettivo e consolatorio. Solo il mare sembra conser- 63)
vare la sua capacitd di rigenerazione al di 14 di ogni scacco."
Er fihrt das richtigerweise auf die Entwurzelung des Stadt-
bewohners zuriick:

"Sradicato dallo spazio sacro della campagna, il personaggio
pirandelliano é proiettato nello spazio profano della
cittd, popolato di presenze nemiche."

Was Alonge aber nicht erwdhnt, ist, daB dieser Mythos der Na-
tur, die die Qualen des entwurzelten, mit sich selbst zer-
fallenen Stadtbewohners zu heilen vermdchte, auch fiir diesen
selbst erhalten bleibt, wenigstens als Traum einer Riickkehr
zur heiteren Ruhe der Kindheit: Micuccio Bonavino, an dessen
"Lumie di Sicilia" als Symbol der mythischen Erde der Insel
die entwurzelte Zia Marta sich aufrichtet, ist ebenso ein Bei-
spiel dafilir wie der vom Unglick verfolgte Professor "Va bene"
Corvara Amidei, der in einem Offentlichen Park einen Augen-
blick der inneren Ruhe findet. Vor allem aber muB wohl der
kleine Garten Nonno Bauers erwdhnt werden: In der Novelle "I
giardinetto lassG" ist es der grdBte Wunsch des alten Pensio-
nisten Nonno Bauer, einen eigenen Garten zu besitzen. Um sich
diesen Wunsch erfiillen zu k&nnen, kauft er sich schlieBlich
gleich ein Grab am Friedhof und pflanzt darauf die schénsten
Blumen, verbringt den Rest seines Lebens beinahe ausschliegf-

lich mit der Pflege dieses seines "Gartens". In diesem - ei-

63)
- ALON&E, l.c., p. 79.

64)- l.c., p. 83.



-197-

gentlich dem Tod geweihten - abgegrenzten kleinen Fleckchen
Erde hat sich Nonno Bauer also noch eine Verbindung zur Terra
Madre bewahrt. Gleichfalls in der Natur gelingt es der durch
den Erfolg und das stddtische Leben entwurzelten Schrift-
stellerin Silvia Roncella, wieder zu sich zu finden: Bei ei-
nem Erholungsaufenthalt in Cargiore bei Turin in den Bergen,
dem Heimatort ihres Mannes, wird sie nach und nach von einem
seltsamen Gefiihl der Einheit mit der Natur erfiillt, das dem
mythischen BewuBtsein, das wir im vierten Teil dieser Unter-
suchung besprechen wollen, schon recht nahe kommt.

Wir sehen also, daB der Mythos der Terra Madre noch nicht
erschépft ist, im Gegenteil, er bleibt auch filir den korrum-
pierten, entwurzelten Stadtbewohner ein Rettungsanker ur-
spriinglicher Unschuld. Ein weiterer findet sich in dem aus
dem Muttermythos entstandenen Mythos der "heilen Familie",
der Geborgenheit, wie er etwa in der Novelle "Il lume del-
l'altra casa" auftritt:

Der vO6llig isoliert lebende Junggeselle Tullio Buti nimmt
von dem Fenster seines Untermietzimmers aus an dem idyllischen
Familienleben der Familie Masci teil, die sich im Haus gegen-
iber jeden Abend eintrdchtig zum Essen um den Tisch versammelt:

"Aspettd ogni sera che il bujo della sua cameretta s'inalbasse
soavemente del lume dell'altra casa, e stette 1li, dietro di
vetri, come un mendico, ad assaporare con infinita angoscia
quell’'intimitd dolce e cara, quel conforto familiare, di cui gli
altri godevano, di cui anch'egli, bambino, in qualche rara sera
di calma aveva goduto, quando la mamma...la mamma sua....come
quella....

E pianqeva."65)

Aber der Traum zerbricht, als die Mutter der Familie sich auch
flir ihn zu interessieren beginnt:

"Quel sogno di pace, d'amore, d'intimitd dolce e cara, di cui
aveva immaginato dovesse godere quella famigliuola; di cui per
riflesso aveva goduto anche lui; crollava, se quella donna, di
furto, al bujo, veniva alla finestra per un estraneo. Questo

65)_ "Il lume dell'altra casa", (in "Il viaggio"), NA II, pp. 580/581.



-198-

. . L 606)
estranco, si, era lui.”

Tullio beginnt tats&dchlich mit ihr ein Liebesverh&ltnis, sie
verldft ihren Mann und ihre Kinder; am Ende aber finden sich
beide - Tullio und die Frau - in dem alten Zimmer Butis am
Fenster wieder, von wo aus sie - "wie Diebe" - an dem, wenn
auch getribten, Glick der Familie teilhaben.

Allerdings sollte man dieses Beispiel der Erhaltung des
mythisch fundierten Rollenspiels in der "heilen Familie"
nicht lberschdtzen. Buti ist ndmlich in dieser Beziehung -
wWwie Pirandello selbst - durch ein gestdrtes Verhdltnis zum
Vater in der Kindheit gepragt:

"Non aveva avuto infanzia; ncn cra stato giovine, mai. Le

scene selvagge a cui aveva assistito nella casa paterna fin dai
pil gracili anni, per la brutalitd e la tirannia feroce del
padre, gli avevano bruciato nello spirito ogni germe di vita.

W07
Zudem sucht er in der Familie Masci, wie wir im ersten Zitat
gesehen haben, nicht so sehr das funktionierende Rollenspiel
in der Familie als vielmehr die Erinnerung an seine Mutter;
der Muttermythos ist aber tatsdchlich auch noch fiir den letz-
ten Pirandello, fir die "Miti", bestimmend. Als in unserer No-
velle jedoch der Eros einbricht, die "Mutter" zur Frau wird,
da stiirzt auch das Idyll der Familie in sich zusammen.

Auf dem Eros beruht ein weiterer, negativer, wenngleich
nicht ausschlieflich pirandellianischer Mythos: der der "fem-
me fatale", der schon in unserem Uberblick iiber "Das moderne
mythische Zeitalter" (1.3.) erwdhnt wurde. Neben der dort er-
wdhnten Nestoroff paBt das Prddikat "fatale" zur Silia aus
dem "Giuoco delle parti" oder zur Satanina aus der Novelle
"Va bene", von deren Titelhelden eben die Rede war: Der
schwdchliche, krdnkelnde Lateinprofessor Cosmo Antonio Corvara
Amidei, nach seinem Lieblingsausspruch "Va bene" genannt,
stand bislang immer unter dem Schutz seines Kollegen Dolfo
Dolfi, bei dem er auch wohnt. Als Dolfi stirbt, heiratet er -

66)
- "Il lume dell'altra casa", l.c., NA II, p. 582.

67
. e, p. 578.



-199-

zundchst aus Grinden der gesellschaftlichen Konvenienz - des-
sen minderjahrige Schwester Satanina, gerdt aber dadurch in
einen Liebesrausch, der ihm fast das Leben kostet:

"Quel che tanti anni di sofferenze non han potuto, pud tutt'a

un tratto la gioja. Cosmo Antonio Corvara Amidei dimentica la
grammatica latina, dimentica tutto, diventa proprio inetto a
ogni cosa. Non vede che Satanina; non pensa che a Satanina, non
sogna che Satanina; non attenderebbe pil neanche a cibarsi, se
Satanina stessa non ve lo costringesse; tanto gli basta la gioja
di vedersela davanti, ridente e vorace; le darebbe da mangiare

anche le sue misere carni, se le stimasse degne dei dentini di
lei."68)

Als Satanina ihn dann nach dem ersten Kind wegen eines Lieb-
habers sitzen ldBt, erkrankt er schwer. Einige Jahre spédter
fahrt er mit seinem ebenfalls krdnklichen Sohn zur Kur ans
Meer. Satanina taucht auf und mdchte wieder in Gnaden aufge-
nommen werden. Gleich nach den feierlichsten Schwiiren, sie
werde von nun an nur fiir das Kind da sein, beginnt sie, vom
Fenster aus mit einem auf der StraBe voriibergehenden Offizier
ein Stelldichein auszuhandeln. Da wirft Cosmo Antonio Corvara
Amidei sie aus dem Fenster. Als man ihn dann in Handschellen
abflihrt, zuckt er nur die Achseln und 1&B8t sein gewohntes "E
va bene" h&ren. Sein Leben und das des Kindes sind durch die
Fascination der "femme fatale" Satanina zerstdrt worden.

Ahnliches vollbringt die bereits erwdhnte Valeria Nestoroff
in dem Roman "Quaderni di Serafino Gubbio operatore", deren
Geschichte auch den Hintergrund des Biihnenstiicks "Ciascuno a
suo modo" bildet. Der Kameramann Serafino Gubbio, der sie im
Studio sieht, beschreibt sie so:

"L'incesso dell'esile elegantissima persona, con un che di
felino nella mossa dei fianchi; il capo alto, un po' inclinato
da una parte, e quel sorriso dolcissimo su le labbra fresche
come due foglie di rosa, appena qualcuno le rivolgeva la parcla;
quegli occhi stranamente aperti, glauchi, fissi e vani a un
tempo, e freddi nell'ombra delle lunghissime ciglia..."

Er kennt sie von frither her, macht aber zundchst nur eine vage
Andeutung beziiglich ihrer "femme fatale"-Qualitdten:

15
o "Va bene" (in "Il silenzio"), NA I, p. 957.



-200-

"Mi balenarono in mente Capri, la Colonia russa, Napoli, tanti
rumorosi convegni di giovani artisti, pittori, scultori, in
strani ridotti eccentrici, pieni di sole e di colore, e una
casa, una dolce casa di campagna, presso Sorreg&y, dove quella
donna aveva portato lo scompiglio e la morte."

Spdter erzdhlt er die Geschichte doch: Sein Freund, der Maler
Giorgio Minelli hat in Capri Valeria Nestoroff gebeten, ihm
Modell zu stehen. Sie ist gewohnt, bei Mdnnern nur auf sexu-
elle Begierde zu treffen, und die rein &dsthetische Begeiste-
rung des jungen Malers fiir ihren Kdrper irritiert sie:

"Perché, se il non vedersi ajutata nelle smaniose incertezze
dello spirito da quanti non vedevano e non volevano altro di

lei che il corpo, per saziar su esso la fame bruta del senso,

le faceva dispetto e nausea; il dispetto per uno, che voleva
anch'esso il corpo e nient'altro; il corpo, ma solo per trarne
una gioja ideale e assolutamente per sé, doveva esser tanto pid
forte, in quanto mancava appunto ogni motivo di nausea, e pid
difficile, anzi vana addirittura rendeva quella vendetta, ch'ella
almeno soleva prendersi contro gli altri. Un'angelo per una

donna é sempre piu irritante d'una bestia."

Dieselben Worte verwendet Pirandello auch in "Ciascuno a
suo modo" zur Erkldrung der Handlungen der Nestoroff, die
dort freilich "Delia Morello"(als Rolle) bzw."Amalia Moreno"
(das im Publikum anwesende Originalbild dazu) heiBt. Delia
und Doro, ein junger Mann, der ihre Partei ergriffen
hat, erkldren dort schlieflich auch, wieso sie den Maler zu-
letzt doch in sich verliebt gemacht hat:

"DELIA. ....Si, si: & vero!: per potermi vendicare, io feci

in mode che il mio corpo a mano a mano davanti a lui comin-
ciasse a vivere, non pil per la delizia degli occhi soltanto -
DORO. E guando lo vedeste come tant'altri vinto e schiavo, per
meglio assaporare la vendetta, gli vietaste che prendesse da
esso altra gioja che non fosse quella di cui finora s'era con
tentato - 1)
DELIA. Come unica ambita, perché unica degna di lui!"

Giorgio verlobt sich daraufhin mit ihr und will sie seinen
Eltern vorstellen. Aber bei dieser Gelegenheit macht sie seiner

69)— beide Zitate: "Quaderni di Serafino Glbbio operatore",TR II,p.539.
70 .., pp. 561/562.
71)

- "Ciascuno a suo modo", MN I, pp. 148/149.



-201-

Schwester Ducella deren Brdutigam, den ernsten und sitten-
strengen Baron Nuti, abspenstig. Als Giorgio die beiden in
Neapel bei einem Stelldichein iberrascht, begeht er Selbst-
mord. Wahrend im Stilick am Ende Nuti~Rocca und die Nestoroff-
-Moreno-Morello sowohl auf der Biihne als auch im Zuschauer-
raum gemeinsam fliehen, obwohl sie wissen, daB sie keine
glickliche Zukunft vor sich haben, einfach getrieben von dem
sie verbindenden "gemeinsamen Verbrechen", verldB8t im Roman
Nuti allein die Stadt, die Nestoroff wird Schauspielerin,
bleibt aber ihrer "femme fatale“-Haltung treu:

"Nemici per lei diventano tutti gli uomini, a cui ella s'accosta,
perché 1l'ajutino ad arrestare cid che di lei le sfugge: lei
stessa, si, ma quale vive e soffre, per cosi dire, di ld da

se stessa.

Ebbene, nessuno si é mai curato Jdi questo, che a lei pid di
tutto preme ; tutti,invece,rimangono abbagliati dal suo corpo
elegantissimo, e non vogliono aver altro, né saper altro di lei.
E allora ella li punisce con fredla rabbia, la dove s'appuntano
le loro brame; ed esaspera prima jueste brame con la piu per-
fida arte, perché piu grande sia poi la sua vendetta. Si ven-
dica, facendo getto, improvvisamente e freddamente, del suo
corpo a chi meno essi si aspetterebbero: cosi, 1ld, per mostrar

loro in quanto dispregio tenga cid che essi sopra tutto pre-
giano di lei."72

Tatsdchlich bringt sie auch Nuti und sich selbst den Tod. Der
Baron, der wahnsinnig vor Begierde nach ihr ist, spiirt sie

auf und tritt wie sie als Schauspieler in die Kosmograph-Film-
gesellschaft ein, um ihr nahe sein zu kdnnen. Sie aber lebt
mit Carlo Ferri zusammen, einem brutalen, eher primitiven
Schauspielerkollegen, den sie nicht wirklich liebt, um sich

so flir die Anziehungskraft ihres Kdrpers zu bestrafen. Nuti
iibernimmt in einem Abenteuerfilm freiwillig die Rolle eines
Jigers, der einen lebenden Tiger erschieBen soll. Mit dem
Tiger und der Kamera allein in einem als Dschungel getarnten
Kdfig, richtet er die Waffée aber nicht gegen- das Raubtier,
sondern gegen die als Zuschauerin am Gitter stehende Nestoroff,

73 -
. "Quaderni di Serafino Qbbio operatore", TR II, p. 558.



-202-

erschieBt sie und wird selbst von dem Tiger zerfleischt, ehe
dieser durch einen Pistolenschuf von auBen unschddlich ge-
macht werden kann.

Das Eros-Thanatos-Motiv, das diesem Mythos zu Grunde liegt,
findet sich bereits im frihen Pirandello, und zwar in dem
1890 in Bonn entstandenen Gedicht "La maschera", wo der Dich-
ter amourdse Zwiesprache mit einem Totenschddel h&lt:

"Ho comprato una maschera di cera,
che un volto finge di donna gentil,
una parruca che par chioma vera.
e velo nero d'ordito sottil.

Vedrai bel gioco! Scambio de la Luna,
temo di te non m'abbia a innamorar....
Tu sembrerai un'andalusa bruna
a le carezze del raggio lunar.

E allora dal mio tavolin vicino
un bel canto d'amore io comporro;

e quindi a te, facendo un grave inchino,
al lume de la Luna il leggerd.

Tu certamente non me 'l loderai,

e allora io ti dird con molto ardor:
"Bella fanciulla, che lode non dai,

lodi io non voglio, ma voglio il tuo cor.”

Né si, né nc. Ma in questo caso, € noto,
val si il tacere; ed io cadrd al tuo pié,
e ti dird.... Tu ridi, o teschio vuoto - 73)
che sciocca vita! io rido al par di te."
Noch ein weiterer grofer Mythos des spdten Pirandello
gipfelt im Tod: der Mythos der Maschine, der zu Pirandellos
Lebzeiten ein positives Klischee des Futurismus darstellte,
flir unseren Autor jedoch beinahe immer negative Zlige tré&gt.
Deutlich kann man das an der Gegeniberstellung von Aussagen
liber denselben Gegenstand, etwa das Flugzeug, sehen, das hier
getrost als Sinnbild filir Fortschritt und Maschine an sich gel-
ten mag. So besingt der Futurist Ardengo Soffici begeistert

diese Errungenschaft des Menschen:

73
L "La maschera", in "Poesie varie", SPSV, p. 778.



-203-

"AEROPLANO.

pilinello di luce nella sterminata freschezza
zona elastica di morte

crivello d'oro girandola di vetri venti e colori

Si respira il prsc grasso del sole

con l'ala aperta W Spezia 37 sulla libertd

La terra ah! case parole cittd

agricoltura e commercio amori lacrime suoni

fiori bevande di fuoco e zucchero

vita sparsa in un giro come un bucato

Non c'é pill che una sfera di cristallo carica di

silenzio esplosivo enfin

oggi si vola!"

Auf diesen hymnischen Schrei antwortet Pirandellos Tommasino
Unzio aus der Novelle "Canta l'epistola" (oder auch Vitangelo
Moscarda aus "Uno, nessuno e centomila) die Stellen stimmen
beinahe wdrtlich {liberein):

"Uomo, - diceva Tommasino Unzio, 1i sdrajato sull'erba, -
lascia di volare. Perché vuoi volare? E quando hai volato?"

Und er kritisiert im allgemeinen die "mechanisierenden" Am-
bitionen des Menschen:

"Oh ambizioni degli uomini! Che grida di vittoria, perché

l'uomo s'é messo a volare come un uccellino! Ma ecco qua un
uccellino come vola: é la facilitd pil schietta e lieve, che
s'accompagna spontanea a un trillo di gioja. Pensare adesso

al goffo apparecchio rombante, ~ allo sgomento, all'ansia,
all'angoscia mortale dell'uomo che vuol fare l'uccellino! Qua
un frullo e un trillo; 14 un motore strepitoso e puzzolente, e
la morte davanti.7%} motore si guasta, il motore s'arresta;
addio uccellino!"

Diese Haltung kommt, nach kleineren Andeutungen hie und da
in anderen Werken, besonders deutlich in den "Quaderni di Se-
rafino Gubbio operatore" zum Ausdruck. Serafino Gubbio, der
selbst die Tdtigkeit einer Maschine verrichtet (er muB még-
lichst gleichmdgig , ungeriihrt und teilnahmslos die Kurbel
seiner Filmkamera drehen und nennt sich selbst nur "una mano
che gira la manovella"), stellt diese Maschine Filmkamera als

Ungetim hin, das die Seclen der Menschen verschlingt:

74)
Yo aus: ed.Ruggero JACOBBI, Poesia futurista italiana, Parma 1968,p.174.

7). Leide Zitate: “Canta 1'epistola™(in "La rallegrata"), NA I, p. 447.



-204-

"L'uomo che prima, poeta, deificava i suoi sentimenti e 1li
adorava, buttati via i sentimenti, ingombro non solo inutile
ma anche dannoso, e diventato saggio e industre, s'é messo a
fabbricar di ferro, d'acciajo le sue nuove divinitd ed é diven-
tato servo e schiavo di esse.

Viva la Macchinache mecanizza la vita!

Vi resta ancora, o signori, un po' d'anima, un po' di cuore

e di mente? Date, date qua alle macchine voraci, che aspettano!
Vedrete e sentirete, che prodotto di deliziose stupiditd ne
sapranno cavare.

Per la loro fame, nella fretta incalzante di saziarle, che

7
pasto potete estrarre da voi ogni giorno, ogni ora, ogni minuto?" 6)

Wenn diese Maschine die Seelen wieder ausspuckt, sind sie ver-
packt, geordnet, faB8bar geworden; aber sie haben das Leben ver-
loren, das in ihnen war. Die Anklage gegen die Maschine be-~
schradnkt sich selbstverstdndlich nicht nur auf die Kamera.
Gubbio stellt zum Beispiel auch einen Vergleich zwischen der
Fortbewegung in einer Pferdekutsche und in der Maschine Auto
an, in der drei Schauspielerinnen lachend und winkend an sei-
ner Kutsche voriiberrasen:

"Mhan veduto scomparire in un attimo, dando indietro comica-
mente, in fondo al viale; hanno riso di me; a quest'ora sono
giad arrivate. Maecco che io rivengo avanti, care mie. Pian
pianino, si; ma che avete veduto voi? una carozzella dare in-
dietro, come tirata da un filo, e tutto il viale assaettarsi
avanti in uno striscio lungo confuso violento vertiginoso. Io,
invece, ecco qua, posso consolarmi della lentezza ammirando a
uno a uno, riposatamente, questi grandi platani verdi del viale,
non strappati dalla vostra furia, ma ben piantati qua, che vol-
gono a un soffio d'aria nell'oro del sole tra i bigi rami un
fresco d'ombra viclacea: giganti della strada, in fila, tanti,
aprono e reggono_con poderose braccia le immense corone palpi-
tanti al cielo."?7

Roberto Tessari, der in seinem Buch "Il mito della macchina"
ausfiihrlich auf Pirandello eingeht, spricht im Zusammenhang
mit unserem Zitat gar vom Sturz des (futuristischen) Maschinen-
mythos:

“Ancora una volta Serafino Gibbio opera questa demistificazione
umoristica delle concezioni mitiche costruite intorno alla
velocitd e alla macchina."

76)_ "Quaderni di Serafino Qbbio operatore", TR II, p. 523.
™. 1.c., pp. 566/567.
78)_

TESSARI, l.c., p. 325.



-205-

Pirandello setze dagegen das "passato idillico", symboli-
siert durch die Kutsche. Man wird Tessari sicherlich dahinge-
hend recht geben miissen, daB Pirandello bemiiht ist, den Mythos
der Kraft, des Fortschrittes durch die Maschine, wie ihn die
Futuristen proklamiert haben, zu stilirzen. Aber baut Pirandello
nicht andererseits einen negativen Maschinenmythos auf, ana-
log der Darstellung der Lokomotive als rauchendes Ungeheuer

zu Beginn der industriellen Revolution? Giuseppe Giacalone
will im "Serafino Gubbio" so etwas wie das Drama der "aliena-
zione dell'uomo moderno, divorato, disumanizzato dalla macchi-

na" sehen.79)

Und Pirandellos Attacken gegen die "seelenver-
schlingende" Maschine Kamera deuten unzweifelhaft auf die
Schaffung eines Negativmythos hin; zudem wird dem toten, die
Seele verschlingenden Menschenfresser Maschine noch ein leben-
der, den Korper verschlingender Menschenfresser in Gestalt des
Tigers gegeniibergestellt, dessen ErschieBung als dramatischer
H6hepunkt des Abenteuerfilmes, der bei der"Kosmograph" gedreht
wird, geplant ist. Wie schon zuvor ausgefiihrt, wird dabei der
Baron Nuti von dem Raubtier zerrissen. Gubbio sieht nun in die-
sem Tod durchaus auch eine Art Kannibalismus der mythisierten
Maschine Filmkamera, die das Leben eines Menschen verschlungen
hat:

"Aveva in corpo la macchina la vita d'un uomo; gliel'’avevo data
da mangiare fino all'ultimo, fino aé.ogyunto che quel braccio
s'era proteso a uccidere la tigre."

Und noch ein dritter todbringender Mythos tritt im spéten
Pirandello auf: Schon in Teil II dieser Untersuchung hat sich
gezeigt, daB sich bei unserem Autor hdufig eine Frontstellung
Individuum - Masse ergibt. In manchen Werken nimmt die Dar-
stellung der Masse geradezu dadmonische Ziige an, sodaB man
durchaus von einem Negativmythos sprechen kdnnte. Von der be-

drohlichen Masse in "Uno, nessuno e centomila", die Vitangelo

¢l
- GIACALONE, l.c., p. 189.

o]
80)_ "Quaderni di Serafino Gubbio operatore", l.c., TR II, p. 733.



-206-

Moscarda "pazzo" nennt, weil er versuchte, aus der ihm auf-
gezwungenen Identitdt auszubrechen, war bereits die Rede; eine
weitere Schilderung eines blindwiitigen Massenauflaufes findet
sich in dem Roman "Suo marito", wo der Chefredakteur der Zeit-
schrift "Le donne" aus Versehen mitten in eine Demonstration
gerdt und mitgerissen wird, zuerst in dem Strom der Begeiste-
rung, dann in dem der panischen Flucht vor der Polizei. Ahn-
liches geschieht dem sozialistischen Fasci-Flihrer Pigna in

"I vecchi e i giovani", der von einer Freudendemonstration an-
l48lich des Sieges des konservativen Kandidaten Capolino bei
den Parlamentswahlen einfach mitgezerrt und Ubel zugerichtet
wird. Den HOhepunkt bildet aber wohl die Ermordung des In-
genieurs Costa und seiner Geliebten Nicoletta Capolino (der
Frau des Abgeordneten, die ebenfalls deutliche "femme fatale"-
-Zlge trdgt) durch aufgebrachte Fasci-Anhdnger:

"E l'orda dei selvaggi, rimasta dapprima come sbigottita dalla
temeritd superba di questa signora, aveva avuto un fremito. For-
se Nicoletta Capolino sarebbe riuscita a dominaria, a farsi
ascoltare, se inconsultamente a guel grido di mor‘e, a quell'in
giuria volgare, Aurelio Costa non fosse balzato in difesa di
lei, con 1l'arma in pugnc. Allora la carrozza cra stata assalta
ta da ogni parte, e l'uno ¢ l'altra, tempestati prima da col-
tellate, da martellate, erano stramazzati, poi sbranati addi-
ritura, come da una canea inferocita; anche la carozza era
stata sconquassata, ridotta in pezzi; e, quando su la catasta
formata dai razzi delle ruote, dagli sportelli, dai sedili,
erano stati gettati i miserandi resti irriconoscibili dei due
corpi, s'era visto unc versare su di essi, da un grosso lume
d'ottone a spera, trafugato dalla vicina stazicne ferroviaria,
il petrolio, e tanti e tanti con cupida ansia affannosa
appiccare il fuoco, come per toglier s ito ai lorc stessi
occhi 1l'atroce vista di guello scempio.”

Alle diese zuletzt besprochenen Mythen des spdten Pirandello
(femme fatale, Maschine, Masse) erweisen sich also als Todes-
bringer. Es ist daher beinahe selbstverstdndlich, daf wir
auch Beispiele flr das Fortbestehen des Todesmythos - den wir
zuvor im frithen Pirandello konstatiert haben - in grofier Zahl

antreffen. Wir wollen hier zwei davon betrachten: "L'uomo dal

81
) "I vecchi e i giovani", TR II, pp. 408/409 .



-207-

fiore in bocca" und "Il soffio". Der Einakter "L'uomo dal
fiore in bocca", dem die textlich v8llig idente Novelle "La
morte addosso" entspricht, spielt in einem ndchtlichen Bahn-
hofscafé. Ein friedlicher Kleinbirger, bepackt mit Geschen-
ken flir seine Familie, hat den letzten Zug in seinen Heimat-
ort versdumt und sitzt nun im Café, um den ersten Frihzug ab-
zuwarten. Da spricht ihn ein anderer Gast an, beginnt zu er-
zdhlen, sich selbst zu erkldren, das Gesprdch wird zusehends
zu einem Monolog. Er erzidhlt von seinem Leben, von seiner
Manie der Beobachtung, seinem Drang, am Leben der anderen
teilzuhaben, weil er selbst bereits auBerhalb des Lebens steht:
Der Tod - wie in "La morsa" mit einem Insekt verglichen - hat
ihn bereits gezeichnet:

"L'UOMO DAL FIORE. Se la morte, signor mio, fosse come uno di
quegli insetti strani, schifosi, che qualcuno inopinatamente

ci scopre addosso.... Lei passa per via; un'altro passante,
all'improvviso, lo ferma, e, cauto, con due dita protese le dice:
- "Scusi, permette? lei, egregio signore, ci ha la morte addosso".
E'con quelle due dita protese, la piglia e la butta via....
Sarebbe magnifica! Ma la morte non & come uno di questi insetti
schifosi. Tanti che passeggiano disinvolti e alieni, forse ce
1'hanno addosso; nessuno la vede; ed essi pensano quieti e tranm
quilli a cidé che faranno domani e doman l'altro. Ora io, (si
alzerd) caro signore, ecco....venga qua....(lo fard alzare e lo
condurrd sotto il lampione acceso ) qua sotto questo lampione...

venga....le faccio vedere una cosa.... qua, sotto questo baffo...
qua, vede che bel twero violaceo? Sa come si chiama questo? Ah,
un nome dolcissimo.... pil dolce d'una caramella: - Epitelioma,

si chiama. Pronunzii, sentird che dolcezza: epitelioma...la morte,
capisce? é passata. M'ha ficcato questo fiore in bocca, e m'hgz)
detto: - "Tientelo, caro: ripasserd fra otto o dieci mesil!"."

Auch hier ist der Tod ein mythisches, beinahe personifiziertes
Wesen, und auch hier spielt das Eros-Thanatos-Motiv eine Rol-
le: Die Ehefrau des unglicklichen Mannes will ihn pflegen und
mit ihm sterben:

"Le gride: - Ah si, vuoi che ti baci? - "Si, baciami!" M sa

che ha fatte? Con ano spillo, 17 ra scttimana, s'¢ fatto uno

sgraffio qua, sul labbro, e poi m'ha preso la testa ¢ mi veleva
baciare... baciare in bocca.... Perché dice che vuol morire

52 . .
N )— "L'uomo dal fiore in bocca", MN I, p. 510.



~208-

con me. (Pausa.) E pazza...."83)

Er muB aber unaufhdrlich unterwegs sein, von seiner inneren
Unruhe getrieben, jeder Augenblick kann der letzte sein: und
so sieht er die kleinen Dinge des Alltags ganz anders, erkennt
ihre Bedeutung, gelangt zu einer Art wesentlichem Denken,
hoherem BewuBtsein. Aber das soll Gegenstand des vierten Tei-
les dieser Untersuchung werden, im Augenblick interessiert
uns lediglich der mythische Charakter des Todesmotivs.

Noch weiter wird die mythische Personifizierung in der be-
reits erwdhnten Novelle "Soffio" getrieben, wo der Erzé&hler,
der mit einem Hauch seines Mundes Menschen t&ten kann, diese
Personifizierung darstellt. Bei der Behandlung von Pirandellos
Zerstdrungswut, die dem Konflikt Individuum - Masse bzw. Ge-
sellschaft entspringt, wurde die Handlung der Novelle bereits
zum groBten Teil referiert: Der Ich-Erzdhler entdeckt durch
Zufall seine Fdhigkeit, durch ein Hauchen iiber einander be-
rihrende Daumen und Zeigefinger hinweg anderen Menschen den
Tod zu bringen. Nach anfédnglicher Zurickhaltung 16st die Un-
gldubigkeit seiner Umwelt eine wahre apokalyptische Orgie der
Vernichtung aus, wobei er selbst sich endgliltig mit dem Tod
identifiziert:

"Ero io, ero io; la morte ero io; la avevo 1li, nelle due dita
e nel fiato; potevo far morire tutti. Per esser giusto verso
quelli che avevo fatto morire prima, non dovevo ora far morire
tutti? Non ci voleva nulla, purché mi fosse bastato il fiato.
Non 1l'avrei fatto per odio di nessuno; non conoscevo nessuno.
Come la morte. Un soffio, e via."

Diese Vernichtung ist fir den Todesbringer ein ganz unschul-
diger, natiirlicher Akt, er ist wie in einem Rausch, wdhrend
die Menschen schreiend vor ihm fliehen. Da sieht er plétzlich
einen Spiegel vor sich und bldst, wie er meint, um die Un-
schuld seines Handelns zu beweisen, auch auf sein eigenes Bild

in dem Spiegelglas:

83
) "L'yomo dal fiore in bocca”, l.c., MN I, pp. 510/511.

84)- "Soffio" (in "Berecche e la guerra"), NA II, pp. 786/787.



-209-

"Mi trovai, non so come, innanzi a uno specchio di bottega,
sempre con quelle due dita davanti alla bocca e nell'atto di

soffiare "...cosi... cosi... ", forse per dare una prova del-

1'innocenza di quell'atto, mostrando che, ecco, lo facevo anche
su di me, nel solo modo che mi fosse possibile. M intravidi

per un attimo appena in quello specchio, con occhi che io

stesso non sapevo pil come guardarmeli, cosi cavati dentro
com'erano nella faccia da morto; poi, come se il vuoto m'avesse
inghiottito, o colto da una vertigine, non mi vidi piQ; toccaiss)
lo specchio, era 1i, davanti a me, lo vedevo e io non c'ero;"

Tats&dchlich ist er unsichtbar geworden - auch andere Leute
stoBen mit ihm zusammen, ohne ihn zu sehen. Mit dem Korper
hat er aber nun endgiiltig alles Irdisch-Menschliche verloren
und ist nur noch die Personifizierung der Epidemie, des Todes,
die die Menschenmassen, die sie beengen, mit einem Hauch bei-
seite rdumt:

"Intanto la via, messa in subbuglio da coloro che prima erano
fuygiti e che ora, con visi da spiritati, tornavano indietro,
certo concitando tutti in cerca di me, s'empiva di gente che

da ogni parte rampollava, straocchevole, come un fumo denso di
facce cangianti che mi soffocava, vaporandosi quasi nel delirio
di un sogno spaventoso; ma pur pigiato tra quella calca, potevo
andare, aprirmi un solco col soffio sulle mie dita invisibili.
"L'epidemia! L'epidemia!"” Non ero pilt io; ora finalmente lo ca
pivo; ero l'epidemia, e tutte larve, ecco, tutte larve le vite
umane che un soffio portava via." 6

Erst als er aus der Stadt in die Natur gelangt, wird der Ver-
nichtungsrausch aufgehalten, und er findet Frieden in einer
Art mythischem BewuBtsein der Einheit mit dieser Natur, wie
es der vierte Teil dieser Untersuchung ndher erdrtern wird.
Aus all diesen Beispielen ergibt sich klar, daB8 der Mythos
des Todes, vor allem des kdrperlichen Todes, fiir Pirandello
gerade in der Spdtzeit noch immer von Bedeutung ist. Es zeigt
sich andererseits, daB das Heilmittel fiir die existentielle
Angst noch immer Mutter oder Natur heiBt - die beiden Elemente
des Mythos der Terra Madre. Und damit wird zugleich klar, daB
bei allem Mythenstiirzen der Mythos selbst Pirandello vertraut
bleibt. So mag es nicht wunder nehmen, da8 er schlieBlich ge-

85)_ "Soffio", l.c., NA II, p. 789.

- l.c., p. 790.



~-210-

rade die Form des Mythos wdhlt, um gegen Ende seines Lebens
einige Mythen zu stilirzen, die ihm beziehungsweise seiner Ze:t

besonders teuer waren.



=211-

3.3. Der mythenstiirzerische Mythos (die Miti Pirandellos als
mythische Erzdhlungen und ihr Bestand an mythischen Traditio-
nen) .

Pirandello hat drei seiner letzten Dramen mit dem Unter-
titel "Mito" versehen: "La nuova colonia" (Urauffiihrung 1928),
"Lazzaro" (1929) und "I giganti della montagna" (unvollendet,
1937 posthum uraufgefiihrt). Trotz des geringen Anklanges, den
diese Werke bei Publikum und Kritik fanden, wurden sie - auch
von Gegnern - stets als kennzeichnend filir Pirandellos letzte
Schaffensperiode gewertet. Daher ihre Bedeutung, die fiir uns
noch dadurch verstdrkt wird, daB Pirandello seine vielfédltige
Beziehung zum Mythos, deren Darstellung auf den vorhergehen-
den Seiten versucht wurde, zum ersten Male durch die Verwen-
dung des Begriffes "Mythos" selbst explizit werden l&Bt. Frei-
lich muB hier zundchst die Frage beantwortet werden, was die
Bezeichnung eines Werkes als Mythos, die Verwendung des Be-
griffes als literarische Gattungsbezeichnung zu bedeuten hat.
Und weiter: Welcher spezifische Mythosbegriff liegt den piran-
dellianischen "Miti" zu Grunde?

Die Bezeichnung eines Werkes als Mythos muB8 wohl in der /\
platonischen Tradition der mythischen Lehrdichtung gesehen
werden. DaB Pirandello sich des kollektiven Charakters der
urspriinglichen mythologischen Erzdhlung bewuSt war, beweist
die folgende Aufstellung, die vom Mythos zur Dichtung lber-
leitet und den "Foglietti" entstammt:

“Ioperiodo. Le tradizioni leggendarie del popolo - poesia ingenua
- di tutti e di nessuno - sviluppi naturali.

2 periodo. Sorge il poeta raccoglitore e ordinatore: la natura
siofissa letterariamente: sviluppo storico.

3 periodo. Sorge il poeta e non tien pill conto della creazione
collettiva e vi sostituisce 1'individuale: sviluppo arbitrario
o fantastico."87)

87)_ aus "Foglietti" editi da Corrado Alvaro, l.c., SPSV, p. 1265.



-212-

Er steht der mythologischen Erz&dhlung durchaus nicht feind-
lich gegeniber; zwar enthdlt der "Umorismo" noch eine eher
ablehnende Stellungnahme, wenn er aus {liberlegen-aufklédreri-
scher Position liber den mythischen Aberglauben des Volkes
spricht:

"Il popolo crede; in ispecie il popolo meridionale, inculto,
appassionato e ancor quasi primitivo, serba anche oggidi tutti
questi elementi 4d'ingenua meraviglia e di credulitd supersti-
ziosa e fanatica, che égydon possibili la nascita e lo svi-
luppo della leggenda."

In den "Appunti' finden wir jedoch, bezogen auf die mythischen
Uberlieferungen des alten Roms, den fur seine spdtere Haltung
typischen Satz:

"E se i Romani erano cosi grandi da poter inventare siffatte
favole, non dovremmo noi essere almeno tanto grandi da prestar-
vi fede?"89

Durch diese neue Haltung hat Pirandello nun keineswegs auf-
gehdrt, Mythenstiirzer zu sein: Wie ich bereits angedeutet habe,
stiirzt er die Mythen ja nicht, um sie zu zerstdren, er weist
ihnen bloB ihren mythischen Charakter nach, wehrt sich gegen
die Feststellung, sie wdren rational und logisch zu begriinden.
Will man sie in Kenntnis dieses Charakters dennoch beibehal-
ten, so wehrt er sich nicht dagegen, im Gegenteil, wir sehen
an ihm selbst, wie sehr er an manchen, ldngst "gestlirzten"
Mythen seiner Jugend wie Garibaldinismus, Ehetreue im sizi-
lianischen Rollenspiel, etc. festh&dlt.

Es ist freilich noch ein gewaltiger Unterschied zwischen
dem Mythos als Objekt des Glaubens, als mythisches Prinzip
oder mythische Regel, und dem Mythos als mythische Erz&hlung.
Auch solche Erzdhlungen finden sich bei Pirandello. Im Zusam-
menhang mit dem Todesmythos war schon von zwei in diesem Sinne
mythisch anmutenden Erzdhlungen die Rede: "I due compari" mit

ihrer mythischen Symmetrie, die nicht ohne fatale Folgen ge-

88
). "L'umorismo", l.c., SPSV, p. 64.

89)_ "Appunti" editi dall'autore (unter dem Titel "Taccuino" in Nuova
Antologia, 1.Janner 1936), SPSV, p. 1252.



~213-

stOrt werden kann, und "La mosca", wo der Tod die mythische
Doppelhochzeit zweier Verwandter vollzieht. Der mythische
Charakter der Erzdhlung "La giara" ist in dem Abschnitt "Der
zerbrochene Krug" von R.Mihlhers Buch "Dichtung der Krise"

dargestellt.go)

Als weitere Beispiele mdgen "La liberazione
del re" - die Befreiung eines Hahns aus dessen Gatter und
sein anschlieBender, mythisch wirkender Kampf mit dem bis-
herigen "Herrscher" des Hihnerhofes, "Romolo" und "Vittoria
delle formiche" dienen.
"Romolo" ist die verdnderte, jedoch immer noch mythologische

Erzdhlung der Griindung Roms, wobei Pirandello die Idee ver-
folgt, durch die "poesia" die Geschichte zu verlebendigen:

"Crede, il professore di storia, che in quel suo dito rigido

e sporco d'inchiostro sia la santa veritd, e che sia un bene
far ritirare le corna alla lumachella. Disgraziato! E piQ dis-
graziati i posteri che avranno minuto per minuto documentati

i fatti degli avi e dei padri, che forse, abbandonati alla me-
moria e all'immaginazione, a poco a poco, come ogni cosa lon-
tana, s'inazzurebbero di qualche poesia.

Storia, storia. Finiamola con la poesia.

Ecco qua, senza lupa, senza il fratello Remo, senza volo
d'avvoltoj, Romolo, come ce lo faranno conoscere gli storici;
come 1'ho conosciuto io, jeri, vivo."

"Vittoria delle formiche" ist die Geschichte eines Mannes,
der auf alles verzichtet hat, was die Gesellschaft bieten kann:
Geld, Ansehen, Familie. Er zieht sich in eine kleine Hitte auf
dem Land zuriick und versucht ein weltabgewandtes Eremitenda-
sein zu flhren. Errynniengleich st&bern ihn jedoch die Amei-
sen in seiner armseligen Behausung auf und machen ihm das Le-
ben zur HOlle (tatsdchlich spricht Pirandello auch von "ri-
morsi", die da in ihm aufstiegen):

"E a un certo punto ecco che si vide uscire dalle maniche della
camicia su quelle mani penzoloni le formiche, le formiche che
dunque sotto la camicia gid gli passeggiavano sul corpo come a
casa loro. Ah, percid forse la notte lui non poteva piu dormire
e tutti i pensieri e i rimorsi lo assalivano. S'infurid e decise
1i per 1li di sterminarle. Il formicajo era a due passi dalla

90)_ MUHLHER, 1.c., pp. 22-26.

on_ "Romolo" (in "Candelora"), NA II, p. 622.



-214-~

porta. Dargli fuoco."
Der aufkommende Wind aber macht den Sieg der Ameisen-Erynnien
perfekt: Die Hiitte, das letzte Asyl des freiwillig aus der
Gesellschaft Ausgeschiedenen, fdngt Feuer und verbrennt, er
selbst deliriert und spricht nur noch von einer geheimnis-
vollen "alleanza" des Windes mit den Ameisen. Die Gesellschaft
148t sich davon nicht rihren:

"Ma gid lo sapevano pazzo. E quella sua fine, si, fu commiserata,
ma pur con un certo sorriso sulle labbra."

Die Schépfung einer solchen Erz&hlung muf nun nicht not-
wendigerweise die Setzung eines Mythos bedeuten, sie kann viel-
mehr geradezu mythenstiirzerische Zwecke verfolgen; bekanntlich
war ja der Mythenschopfer Platon selbst ein Gegner des "un-
wahren" Mythos.

Bei Platon hat der Mythos jedoch noch eine von der des
Logos streng getrennte Funktion, die man fast eine metaphysi-
sche nennen kdnnte. Olof Gigon und Laila Zimmermann fassen
das in ihrem Stichwort-Lexikon zu Platon wie folgt zusammen:

"Zu unterscheiden ist gegeniber dem modernen MiBbrauch des Be-
griffs, daB der Platonische Mythos durchaus nicht eine beliebig
unverbindliche Erfindung ist, sondern eine prédzise Funktion im
Aufbau der Dialoge und des philosophischen Wissens ausilibt. Diese
Funktion geht letztlich von der elementaren Erkenntnis aus,

daB gerade die wicntigsten Dinge nicht zwingend beweisbar sind,
und daB zwingende Beweise nirgends voéllig ausreichen."93)

Hat man also bei dem Mythendichter Platon in dem Mythos eine
Art LiickenbliBer zu sehen, der jene Bereiche der Welt erkldren
soll, die dem Logos - vorldufig noch - entzogen sind?4%o stellt
sich fiir Pirandello die Situation ganz anders dar: Fir ihn
gibt es ja gar keine "zwingenden" logischen Beweise, er hat
auch das mythische Fundament des Logos nachgewiesen. Aber wie
er zuvor dem Logos mit dessen eigenen Waffen zu Leibe riickte,

indem er durch konsequentes Infragestellen seine mythischen

92) . .

~beide Zitate:"Vittoria delle formiche", (in "Una giornata"),NA II,p. %33.
93) . .

-Olof GIGON-Laila ZIMMERMANN, Stichwort-Lexikon zu Platos S&amtlichen Wer-
ken,Stichwort "Mythos} Bd. VIII, Artemis Jubil&umsausgabe,Ziirich/Minchen 1974,

94) . . .
-Platon spricht in diesem Zusammenhang auch von "musischer" od. "morali-

scher" im Unterschied zur gewdhnlichen Wahrheit - "Der Staat",Bd. VII der
Artemis-Ausgabe, l.c., 377a.



-215-

Grundlagen bloflegte, so riittelt er nun an drei neuzeitlichen
Mythen mit der Waffe des Mythos als Form der Dichtung. Das Er-
gebnis ist - zum Unterschied von seinen sonstigen, sarkasti-
schen oder humoristischen Versuchen, Mythen zu stiirzen, nicht
die Ironisierung dieser Mythen, sondern vielmehr ihre Nieder-
lage in einem Entscheidungskampf von mythischen Dimensionen
gegen eine ihnen entgegengestellte, wohl auch mythische, aber
nicht in Formen gegossene, nicht festgelegte Sphdre, die da-
mit zugleich, als Siegerin, jener Mythos wird, zu dem Piran-
dello - fort vom Mythos, mit Hilfe des Mythos - hinstrebt:
das mythische BewuBtsein,dessen Erdrterung den vierten Teil
dieser Arbeit einnimmt.

Fiir den Augenblick aber wollen wir in einem kurzen, ober-
fldchlichen Streifzug die Rezeption der "Miti" bei Publikum
und Kritik untersuchen, um die hier vertretene Auffassung
des "Mito" gegen die Palette der bisherigen Meinungen schdr-
fer konturieren zu kdnnen. Pirandello selbst hatte seine
drei "Miti" benannten Stiicke "La nuova colonia", "Lazzaro"
und "I giganti della montagna" der Reihenfolge nach als "mito
sociale","mito religioso” und "mito dell'arte" bezeichnet. Die
beiden zu seinen Lebzeiten aufgefiihrten Stlicke fanden beim
Publikum bestenfalls h&fliche Verstdndnislosigkeit, meist je-
doch Ablehnung; ein viertes Stick, das teilweise Bestandteil
der "Giganti" wurde und meiner Auffassung nach schon aus rein
formalen Griinden ebenfalls zu den "Miti" zu zdhlen ist, die
"Favola del figlio cambiato", entfesselte geradezu einen -
allerdings zum GroBteil aus politischen Griinden von einer

faschistischen Clique provozierten - Theaterskandalgs),

der
diesmal freilich nicht, wie bei den "Sei personaggi", Vorbote
des Erfolges war. Die Literaturkritik hat sich bei den "Miti"
das Wort "vox populi, vox Dei" zu eigen gemacht und in ihrer
iberwdltigenden Mehrheit dem negativen Urteil des (damals ja

blirgerlich-faschistischen!) Publikums angeschlossen, indem sie

95
) iber diese Ereignisse siehe GIUDICE, l.c., p. 455.



-216-

die "Miti" als Bruch in Pirandellos Werk, manchmal sogar (pa-
radoxerweise) als Hinwendung zum Faschismus abtat. Der Wider-
spruch in dieser Argumentation wird deutlich, selbst wenn man
nicht unbedingt Entgleisungen als Beispiel heranzieht wie die
Ansicht Silvana Montis, Pirandello habe in Cotrone, dem Zau-
berer der magisch-surrealen Welt der "Giganti", Gabriele
D'Annunzio, den Lieblingsdichter des Regimes, konterfeit?G)
Selbstverstdndlich - das sei hier nur am Rande bemerkt - wird
diese Ansicht auch von den meisten faschistischen Literatur-
kritikern geteilt, die versuchen, den Nobelpreistrdger fir die
eigene Ideologie zu reklamieren, so etwa von Erich Stock, der
in seinem "Novecento" beziiglich der letzten Werke unseres

Autors meint:

"Die Lebenszuversicht des Faschismus bleibt auf den alternden

Dichter doch nicht ganz ohne Einfluf3."
Ein Blick auf Erscheinungsort und -datum (Berlin 1942) zeigen
allerdings, in welchem geistigen Klima das Werk entstanden
ist: Hitler hatte acht Jahre zuvor die Auffiihrung der "Favola
del figlio cambiato" verboten, weil das Werk "zersetzend" sei
und den Grundsdtzen der deutschen Volksgemeinschaft zuwider
laufe.ga)

Aber selbst wenn man Pirandellos Miti nicht gleich als
Faschismus abtut, so ist man sich doch filir gewShnlich dahinge-
hend einig, daB der Autor sich in ihnen als "stanco" erweise,
daB es sich um einen "declino" handlegg), um eine "stagione
non sua"100), um ein "risultato non adeguato al suo compito"101)

Guy Dumur meint gar:

96)-Si1vana MONTI, Il teatro del Novecento nei tre Miti pirandelliani, in
ed. LAURETTA, I miti di Pirandello, Palermo 1975, p. 85.

97)— Erich STOCK, Novecento, Berlin 1942, pp. 248/249.
98)_ nach RAUHUT, l.c., p. 77.

99)— LEONE DE CASTRIS, Storia..., l.c., p. 150.

100)— Guido PIOVENE, in ed. CHIESA-MANCIOTTI, l.c., p. 18.
101)

- Cesare GUASCO, Ragione e mito nell'arte di Luigi Pirandello, Roma
1954, p. 159.



-217-

"Toute son ceuvre aurait d@ aboutir aux Six personnages et &
Henri Iv."102)

Und Lucio Lugnani bringt gleich ein pirandellianisches Bild
zur Untermauerung des Bruches zwischen Miti und friiherem Werk:

"Il guaio é che, tutt'altro che quietati, i sei personaggi,
Enrico 1V, Ciampa, Leone Gala, l'Ignota, Fulvia Gelli, Ersilia,
di fronte a questa svolta e a queste, come alle successive,

conclusioni mitiche, dal loro antinferno continuano a scuotere
la testa."103)

Der Gerechtigkeit halber sei angefiihrt, daB auch die positiven
Stimmen nicht v6llig fehlen; aber sie bleiben Episode und sind
zudem meist unkritisch und ohne ndhere Begriindung. Eine der
wenigen Ausnahmen ist Antonio Vicari, der die Miti als adaqua-
te Sprache der Poesie bezeichnet, ihnen dariiber hinaus aber
noch weiteren Sinngehalt zubilligt:

"La raison d'étre dei miti é molto pili valida e profonda e il
loro significato va ricercato non solo in una causa tecnico-for-
male, ma anche nella loro funzione etico-pratica a cui tutta
l'arte del Nostro tendeva. Pirandello ha voluto rivelarci nessuna
parola magica nei miti, cosa che non avrebbe potuto fare senza
distruggere o per lo meno rinnegare tutta la sua opera, ma ha
voluto additarci il massimo punto d'arrivo, o lo stato ideale,

a cui l'umanitd sofferente avrebbe dovuto tendere, ma che, data
la premessa poliedrica e multiforme della ragione umana, e quindi
della veritd, non avrebbe mai potuto raggiungere. Da qui la ne-
cessitd del mito, perché solo nel mito egli poteva presentare
questo stato ideale senza cadere in un sistema dottrinale-filo-
sofico tanto ripugnante alla sua poesia."”

Die Idee, der Mythos sei eine Aussageform, eine Sprache
flir bestimmte, anders nicht zu erfassende Bereiche (also die
platonische Konzeption),ist auch bei anderen Autoren anzu-
treffen, etwa bei J. Chaix-Ruy:

"Le mythe veut &tre la traduction figurative, symbolique, d'une
vérité qui ne peut &tre que suggérée. Le recours au mythe est

X X 105
indispensable quand on se trouve en présence de l'inexplicable. )

102)

103)_ Lucio LUGNANI, Le nuove colonie pirandelliane e il loro statuto mi-

tico, in ed. LAURETTA, l.c., p. 61.
104)_

- Guy DUMUR, Le thédtre de Pirandello, Paris 21967, p. 120.

Antonio VICARI, I miti di Luigi Pirandello, in: ITALICA, vol.XLIV,
Nr.1,March 1967 (Pirandello centenary number) ,Madison,Wisconsin,p.29.

105 P
)- CHAIX-RUY, Pirandello.Humour et poésie, l.c., p. 234.



-218-

Silvana Monti schlieBt sich in ihrem zitierten Aufsatz die-
ser Meinung an und bringt die Rolle des Mythos bei Pirandello
mit dem aufkeimenden Interesse anderer zeitgendssischer Auto-
ren (Cocteau, Giraudoux, O'Neill, Benn, Kokoschka, Brecht,
etc.) flir den Mythos in Verbindung.

Nun, ein antiker Mythos ist sicherlich nicht in erster
Linie der Inhalt von Pirandellos "Miti". Sind wir aber mit
dieser Auffassung des "Mito" als Aussageform platonischer
Prdgung tatsdchlich schon dem pirandellianischen Mito-Begriff
auf der Spur? Lander McClintock etwa meint, es handle sich
dabei bloB um ein Klischee der literarischen Epoche, wenn er
von den "grotteschi" im allgemeinen sagt:

"They felt that new and different technical means were
necessary and resorted to all kinds of tricks to convey their
ideas. Their plays are no longer comedy, tragedy or farce,
but "grottesco",182¥th","fable", "“colored adventure", "sland-
night","vision".

Und Franca Angelini Frajese bringt den pirandellianischen "Mito"
mit Bontempellis Konzeption eines "Teatro di masse" in Ver-
bindung ("una concezione tutta novecentesca del mito, espressa
in senso ideologico da Bontempelli"107)) und stilitzt das mit
einem Zitat Pirandellos aus seiner Erdffnungsrede flir den The-
aterkongreB "Convegno Volta", dessen Vorsitzender er 1934 war:

"E da augurare che dalle proposte e dalle discussioni di gquesto
Convegno risulti che il provvedimento pit efficace e il mezzo
anche pill pratico per riaccostare il popolo al teatro sia quello
di costruire nuove sedi: e forse con cid si sarebbe15é§olto
anche, nello spirito, l'auspicato teatro di masse."

Diese blasse Feststellung Pirandellos ist erstens von der
Tagespolitik und den Ricksichten beeinfluBt, die er als Vor-

sitzender des Kongresses zu nehmen hatte (bekanntlich war das

106

I Lander MAC CLINTOCK, The Age of Pirandello, Bloomington 1951, p. 138.
107)_ ANGELINI FRAJESE in ed. MUSCETTA, l.c., p. 432.
108)

- Discorso al Convegno "Volta" sul teatro drammatico (8. - 14.10.1934,
Rom), SPSV, p. 1040.



-219-

“teatro di masse" auch eine Lieblingsidee des faschistischen
Regimes) und ist zudem gar nicht so eindeutig. Dafl sie sich
jedenfalls nicht auf sein Konzept der "Miti" umlegen 1l&Bt,
beweist allein schon der "Mito" "I giganti della montagna",in
dem eben diese Massenkultur im Zentrum der Kritik steht.

Was heift nun "Mito" fir Pirandello wirklich? Federico
Italia versteht die Verwendung des Begriffes als Hinweis da-
rauf, daf hier das Herz an Stelle der Vernunft spréche109),
Arminio Janner hdlt den "Mito" fir "pid vero e pid significa-

110)
’

tivo che la realtad contingente" und J@grn Moestrup spricht

von "non-rational elements in the plot", die "the main meaning
of the subtitle" abgében.111). Orazio Costa meint schlieBlich
sogar, es gdbe keinen einheitlichen Mito-Begriff, der auf alle
drei (vier) Sticke anwendbar wéare:

"Non mi pare perd che ci sia una /accettazione che di mito si
accoglie/ tipicamente pirandelliana, che si possa estrarre dai
quattro drammi...."112)

Die vermutlich einzige AuBerung von Pirandello selbst zu
diesem Thema findet sich in einem Artikel von Alberto Cecchi
in "I1 Tevere" und entstammt dem Jahre 1928 (was sie noch we-
niger verldBlich erscheinen 1ldB8t, denn zu diesem Zeitpunkt
war erst "La nuova colonia" abgeschlossen und der Mito-Begriff
des Autors noch sehr in der Entwicklung begriffen). Der Arti-
kel ist zwar "Intervista con l'autore" iliberschrieben, weist
aber nicht den sonst fiir Interviews typischen Dialog auf, so-
daB dahingestellt bleiben muB, welcher Anteil an den hier wie-~
dergegebenen S&dtzen Pirandello selbst und welcher dem Inter-
viewer zukommt:

"Le origini dei miti sonc appunto queste, le vicende elemen-
tari e inderogabili dei cicli terrestri: le albe, i tramonti,

109) _ ITALIA, l.c., p. 47.

110)- Arminio JANNER, Luigi Pirandello, Firenze 1948,pp.271/272.

1y Jgrn Moestrup,The Structural Patterns of Pirandello's Work,Odense 1972,
p.227.

112)

- Orazio COSTA,Il teatro dei mitli nell'esperienza scenica,in ed.LAURETTA,
l.c., p. 97 (Ergdnzung von mir).



-220-

N 13)

le nascite, le morti. L'opera é come un grande canto corale.“‘L
Auch Mario Corsi verwendet am 11. Juni 1929 in der "Gazzetta
del Popolo" eine Formulierung, die vermuten lassen k&nnte, er
habe die verwendete Definition des "Mito" vom Autor bezogen:

"Miti ha voluto definirli lo scrittore siciliano in gquanto in
essi l'azione drammatica si allarga al di 14 dei confini norma-
1li ed ha un carattere sintetico di generalitd e nuditd di essen-
ziali elementi, e risonanza spirituale di universalita."!14)

Aber auch diese beiden - schon in ihrer tatsdchlichen Herkunit
unsicheren - Zitate sind mehr durch rhetorisches Pathos ge-
kennzeichnet denn durch Klarheit der Aussage. Und so ist mit
ihnen im Rahmen dieser Untersuchung eine Kldrung des Beériffes
"Mito" - falls Orazio Costa unrecht hat und es diesen wirklich
gibt - wenig anzufangen. Es wird daher notwendig sein, den

Begrifi an der Analyse der Stiicke direkt zu erarbeiten.

3.3.1. Il mito sociale: "La nuova colonia".

Pirandellos erster "Mito", "La nuova colonia", nimmt inso-
fern eine Sonderstellung ein, als das Stick bereits um 1910
in einer ersten "Fassung" vorliegt,somit beinahe zwei Jahr-
zehnte vor den anderen beiden, "Miti" genannten, Stiicken; frei-
lich heiBt es damals noch nicht "Mito" und ist im Grunde ge-
nommen auch gar kein Stilick, sondern bloB die Inhaltsangabe des
Blihnenerstlings von Silvia Roncella, der weiblichen Hauptfigur
von Pirandellos Roman "Suo marito"1}é}stveréffentlichung 1911) .

113)-1-\.C}E:CCHI, La nuova colonia di Luigi Pirandello. Intervista con 1'autore,
in: "Il Tevere", Roma, 16.3.1928.

114)_ Mario CORSI, Cinque nuovi drammi di Luigi Pirandello, in: Gazzetta
del Popolo, Torino, 11.6.1929.

1s)_ Da die Schriftstellerin Grazia Deledda, die sich in dem Roman wieder-
zuerkennen glaubte, iber die Verdffentlichung erbost war, verbot der Autor
spdter jede Neuauflage und bereitete in seinen letzten Lebensjahren eine Neu-
fassung unter dem Titel "Giustino Roncella nato Boggiolo" vor, die jedoch
nicht zu Ende gediehen ist. Die hier angefihrten Zitate entstammen der

ersten Fassung, "Suo marito”.



-221-

Pirandello beschreibt den Schauplatz des Dramas und die Aus-~
gangssituation in dieser Inhaltsangabe wie folgt:

"Una isoletta del Jonio, feracissima, gid luogo di pena, abban-
donata dopo un disastro tellurico, che aveva ridotto un mucchio
di rovine la cittaduzza che vi sorgeva. Sgomberata dei pochi
superstiti, era rimasta deserta per anni, destinata probabil-
mente a scomparire un giorno dalle acque.

Qua si svolgeva il dramma.

Una prima colonia di marinai d'Otranto, rozzi, primitivi,

é andata di nascosto ad annidarsi tra quelle rovine, non ostan-
te la terribile minaccia incombente su l'isola. Essi vivono

la, fuori d'ogni legge, quasi fuori del tempo. Tra loro una
sola donna, la Spera, donna da trivio, ma ora li onorata come
una regina, venerata come una santa, e contesa ferocemente a
colui che 1l'ha condotta con s&: un tal Currao, divenuto, per
cid solo, capo della colonia. Ma Currao & anche il pid forte e
col dominio di tutti mantiene a sé& la donna, la quale in quella
vita nuova é diventata un'altra, ha riacquistato le virtd native,
custodisce per tutti il fuoco, é la dispensiera d'ogni conforto
familiare, e ha dato a Currao un figliuolo, ch'egli adora."lle)

Eines Tages verschwindet Curraos &drgster Rivale Crocco von der
Insel, nachdem er zuvor noch versucht hat, der Spera Gewalt
anzutun; wenig spdter kehrt er mit anderen Siedlern, einer
"nuova colonia",zuriick. (In dieser Inhaltsangabe ist es also
eigentlich die zweite Besiedelungswelle, die dem Stiick sei-
nen Namen gibt - Pirandello hat diese Sprachregelung freilich
selbst nicht durchgehalten und bezeichnet an anderer Stelle
auch die hier "prima colonia" genannte Gruppe als "nuovi co-
loni".) Diese neuen Siedler brechen den Widerstand der "prima
colonia" schnell und ohne Schwierigkeiten mit zwei einfachen
Waffen: Frauen und Wein. Currao und vor allem La Spera erhal-
ten ihre friihere gesellschaftliche Identité&dt zurlick:

Currao "resta solo, perde d'un tratto ogni potestd; la Spera
ridiventa subito per tutti quella che era prima."

Aber auch Currao gibt nach und beugt sich der neuen Realitét:

Er beginnt sich um Mita zu bemiihen, deren Vater, Padron Dodo,

116) _ "Suo marito", TR I, pp. 677/678. - Die dortige Inhaltsangabe des Stik-

kes stimmt mit der in der zweiten Fassung enthaltenen véllig Uberein, nur
der Titel wurde auf "L'isola nuova" gedndert, weil inzwischen Pirandellos
Stick "La nuova colonia" erschienen war.

M e, p. 68,



-222-

so etwas wie der Anfiihrer der "nuova colonia" ist.Dieser setzt
allerdings als Bedingung flr seine Einwilligung in die Heirat

fest, Currao misse seinen Sohn von der Spera zuriickholen. Als

dieser das tun will, verwandelt sich die zuvor so sanfte Spera
in eine Medea:

"Disperata, la donna, per ncn abbandonare il figliuolc e per
colpire nel cuore l'uomo che l'abbandona, in un impetc di rabbia
furibonda abbraccia la sg? creatura e in guel terribile amplesso,
ruggendo, lo soffoca."ll

Angesichts dieser Tat beginnt aber nun tatsdchlich die Erde
zu beben, und die Insel versinkt in den Fluten. La Spera, die
hoch oben auf dem Berg wohnt und Currao unten am Strand in
den Wellen untergehen sieht, ruft ihm, ganz unversdhnliche
Rachegdttin, zu:

thi4s'é aperta sotto % piedi? t'hé ingh%ottito § moté?AIl 119)
figlio? Te l'avevo ucciso con le mie mani...Muori, muori dannato!"

In dem gleichen Roman nimmt Pirandello auch schon die nahe-

liegendste Kritik an seinem Stiick vorweg: Er 1&8t den Kritiker
Riccardo Betti schreiben, "La nuova colonia" wdre nichts an-

120) Obschon 5ilvia

deres als "la Medea tradotta in tarentino".
Roncella in dem Roman versichert, von der Medea nie etwas ge-
hoért zu haben, scheint mir sicher, daB Pirandello bei seinem
Entwurf der genannte griechische Mythos vorgeschwebt ist - zu
schnell kommt der erwdhnte Kommentar, zu natiirlich tritt der
Vergleich mit der "famosa maga della Colchide" auf seine Lip-
pen. Hochstwahrscheinlich hat dieses BewuBtsein der N&dhe zu
einem antiken Mythos (im Sinne von mythologischer Erz&hlung)
auch dazu beigetragen, daf der Autor auf die Idee verfiel, die-
sem Stilick als erstem den Untertitel Mythos (Mito) beizugeben.
Es 1ldBt sich somit in dem Verhdltnis Pirandellos zu antiken
Mythen neben der Ironisierung (wie in "Scamandro") ein zweiter,

gleichberechtigter Entwicklungszweig feststellen: der einer

118) _
119)
120)

"Suo marito", l.c., TR I, p. 679.
- ibidem.

- l.c., p. 685.



-223-

"Umfunktionierung" antiker Mythen flir seine Zeit oder fiir eine
bestimmte Botschaft. Das beginnt mit dem mythischen Gedicht
"Laomache", das bei den Amazonen spielt und den pirandellia-
nischen Muttermythos in zeitloser Form idealisiert, und setzt
nun fort mit einer modernen, siliditalienischen Medea, einer
Dichtung, deren Inhalt wiederum der Muttermythos ist: "La
nuova colonia", dem ersten Mito, das, wie wir gesehen haben,
bereits auf das Jahr 1910 zuriickgeht. Es wdre daher durchaus
méglich, daB Pirandello sein Konzept der "Miti" auf diesem eher
"zufdlligen" Wege entwickelt hat: Als "La nuova colonia" be-
endet,mit dem Untertitel "Mito" versehen war und neben dem An-
klang an die Medea noch weitere mythische Elemente in sich
vereinigte (die es fir Pirandello zum "mito sociale" werden
lieBen), begann er in Analogie dazu weitere, &dhnliche "Miti"
zu planen. Von einer globalen Konzeption eines Aufbaus posi-
tiver Werte im Rahmen eines im Detail geplanten dreiteiligen
"Miti"-2Zyklusses konnte dann nicht mehr die Rede sein. Bewei-
sen ldBt sich diese These nicht; doch die &uBerst vagen For-
mulierungen, die in den zitierten Pirandello-Interviews be-
zlglich des Mito-Konzeptes auftauchen, lassen sie einigerma-
Ben plausibel erscheinen.

Betrachten wir nun zum Vergleich das fertige Stilick "La nuo-
va colonia": Es hat einen Prolog hinzubekommen, der zu den
realistischesten Szenen zdhlt, die man bei Pirandello sehen
kann: eine sizilianische Hafenkneipe, deren Besitzer, Nuccio
d'Alagna, seine Finger auch im Schmuggelgeschdft hat; ein -
nunmehr Padron Nocio genannter - Padron Dodo, der so etwas wie
der "capomafioso" des Ortes ist, wenngleich er nach auBen hin
auf Seiten der Gesetzestreuen steht; und ein alter Fischer und
Schmuggler, der ein Leben auf der Gefédngnisinsel dem in Frei-
heit vorzieht:

"Li almenc, tutti bollati. Non come qua, metd si€ metd no;
e schifati da quelli che non hanno il bollo.n12l)

21 . . )
12 "La nuova colonia", Mito, MN I1, p. 1067.



—224-

SchlieBlich wird Padron Nocios vor der Tiire wartendes T&ch-
terchen Mita durcn den Anblick einer Prostituierten erschreckt;
es ist La Spera, die Pirandello wie folgt beschreibt:

"é costei una donna da trivio dagli occhi foschi e disperati

che lampeggiano da un volto cosi imbellettato che sembra una
maschera. In contrasto col volto cosi imbellettato sono le

gale vecchie e scolorite del suo abito strappato, largamente
aperto sul seno ancora formosissimo. Vecchio e strappato é an-

che il grosso"manto" scuro, sotto al quale per via é solita
nascondersi, per scoprirsi ogni tanto a qualche passante notturno,
14 per la calata del porto, e darsi a vedere per quella che &."122)

Endlich erscheint ein ganzer Schwall von Schmugglern, die alle
im Sinne Tobbas "bollati" sind und die seltsamsten Namen tra-
gen. Currao, der Vater von La Speras Kind, ist darunter; er
beschuldigt Crocco, ein Spitzel der Polizei und der Z8llner

zu sein, und die beiden werden handgreiflich. Dann kommen zwei
Fischer in die Kneipe, die Currao zum Dank fiir seine Hilfe bei
der Landung ihres Bootes im Sturm einen Korb frischer Fische
schenken. Currao macht sich mit Tobba auf, um die Fische zu
verkaufen, wird aber sofort verhaftet, weil Crocco ihn ange-
zeigt hat und man annimmt, er habe die Fische gestohlen. Durch
das Zeugnis der beiden Fischer kommt er zwar wieder frei, aber
es bleibt doch die bittere Einsicht zuriick, daB es fir einen
"bollato" keine MdSglichkeit gibt, ein ehrliches Leben zu be-
ginnen:

"CURRAO. E vero! Noi non possiamo fare pil altro! Patentati
ladri, il nostro mestiere é rubare! (A Tcbba:) Non hai rubato?
Sei in contravvenzione! E dunque, dentro! (Alle guardie:) Porta-
teci dentro!"

Da beginnt sich das veristiscihe Bild pl&tzlich zu verdndern.
Die Spera macht v6llig liberraschend den Vorschlag, doch einen
Ausbruch aus der Ghettosituation in dieser Gesellschaft zu
wagen: Man solle mit Tobbas leckem Kahn auf die enhemalige,vom
Untergang bedrohte Gefdngnisinsel fahren, um dort ein neues

Leben anzufangen:

122) _
123) _

"La nuova colonia", MN II, p. 1069.
l.c., p. lo82.



-225-

"LA SPERA. Non fare pil la vita che abbiamo fatto! Perché ci
dev'essere negato? Se nessuno qua vuole pili ajutarci, darci modo
di farne una migliore? Andiamo a cercarne noi il modo di 1la&,
anche a costo di morire. Perché ce lo dovrebbero negare? C'é
terra da lavorare;il mare, Tobba ha le reti. Vi servird io tutti.
PAPIA (con un ghigno, fregandosi le mani). Ah,si? Benone,allora!
LA SPERA. Come intendi, porco? Basta del mio mestiere! Lo
faccio per questo! Servirvi, farvi da mangiare, badare alle
vostre robe, curarvi se siete ammalati, e lavorare, lavorare
anch'io con coi: vita nuova, vita nuova, e nostra, fatta da noi!"

124)
Dieser Vorschlag verwandelt mit einem Mal die rauhen Schmugg-
ler in eine Art "Volk Gottes": Currao bietet dem Spitzel Crocco,
statt ihn zu bestrafen, auch noch die andere Backe zum Schlag
dar, und La Spera, die ihr Kind nie s&dugen konnte, fiilhlt plotz-
lich Milch in ihren Brilisten: Das Wunder befliigelt alle, und
man beschlieBt, noch in derselben Nacht aufzubrechen.

Der Inhalt der drei folgenden Akte stimmt weitgehend mit
dem des Roncella-Stilickes {iberein, ist allerdings um ein paar
zusdtzliche Aspekte bereichert: Wdhrend La Spera versucht, die
perfekte Briiderlichkeit vorzuleben ("Ho capito anche, allora, che

c'é un modo, si, d'esser tutto per tutti; e sai qual'é? quello di non esse-

re pil niente perrwi."125)), beginnen sich in der freien Gesell-

schaft der "prima colonia" die ersten Formen staatlicher
Zwangsgewalt auszubilden, die durchaus jenen der Gesellschaft
dhneln, aus der die "coloni" eben entflohen sind:

"FILACCIONE. Passo al primo Tribunale!

IL RICCIO. E al Consiglio dei Nuovi Coloni!

TOBBA. Ma no: senza stare in parata, cosi alla buona....
CURRAO (imperioso). No: in parata, anzi, in parata! Ora tu qua
non sei piQt tu come tu: devi essere il Giudice!

TRENTUNO. E mettetevi allora il tocco e la toga! 126)
CURRAO. L'avrd, se sapremo diventare cid che dobbiamo essere!"
Zugleich beginnen auch die ersten Eigentumsanspriiche und Eifer-
slichteleien, die mit der iublichen pirandellianischen Dialektik
ausgefochten werden:

"DORO. Ognuno col suo posto in mente da occupare -

124)
125) _
126)

"La nuova colonia", MN II, l.c., p. 1084.
l.c., p. 1099.

- ibidem.



-226-

PAPIA. - appunto: io, guesto: e corsi subito a occuparlo per

il primo.

CROCCO. Ci avevo pensato primo io!

PAPIa. Provalo!

CROCCO. Tant'é vero che, appena ti vidi, ti strappai fuori,
gridandoti: "Vattene, qua é mio!"

TRENTUNO. Sard un bel fatto provare chi ci aveva pensato prima!

CROCCO. Io ero stato all'iscola prima di lui!

PAPIA. Che conta l'anzianitd?

CROCCO. Conta che ho conosciuto questo posto prima di te!
PAPIA. Ma non é diritto! Anche ammesso che tu avevi pil ragioni
di me, di pensarci; se poi non ci hai pensato e sono corso io,
prima, a mettere qua il piede e a dire: "é mio"?

CROCCO. Ah, bello il piede! E allora il primo sbarcato, posando
il piede, poteva dire che tutta l'isola era sua; e gli altri, a
nmare?"127)

Auch die Figur des Spitzels Crocco erhdlt einen neuen Akzent;
er wird nunmehr als AuBenseiter betrachtet, den die Gesell-
schaft der "nuovi coloni", ja die Gesellschaft iiberhaupt, in
die Rolle des BOsewichts drdngt. Um das deutlich zu machen,
versucht er es einmal mit La Speras christlicher Briiderlich-
keit, scheitert aber:

"CROCCO. ...Vuoi stare qui? Stacci. Ti lascio tutto, e me ne vado.
CURRAO. Dove te ne vai?
CROCCO. Dove volete.
PAPIA. Mi lasci la terra e la casa?
CROCCO. E anche la roba la. Tutto.
FILLICO. E non vuoi pil niente?
CROCCO. Niente.
PAPIA. Ah, dunque t'arrendi?
LA SPERA. Ma no! Non hai intesc? T'ha domandato se volevi stare
qua e t'ha detto di starci. Lui se ne va. Non vuol rniente.
CROCCO. Sono di chi mi vuole.
(A tanta inopinata remissivitd tutti restano incerti e sospesi a
guardarlo e a guardarsi tra loro. - Crocco ha un lieve e amarc
sorriso di sdegno e si rivolge a la Spera.)
Vedi? Non mi vuole nessuno."!28)

Die Spera bestdtigt ihm auch im Grunde guten Willen, obwohl er
versucht hat, sie zu vergewaltigen:

“LA SPERA. Non si nasce cattivi, Dordé! E che non trova - si
sforza e non trova piQt il modo d'esser buono per nessuno! E
nessuno l'ajuta a farglielo trovare! (Piange.)

127)
128) _

"La nuova colonia", l.c., MN II, pp. 1095/109.
l.c., pp. 1100/1101.



"DORO. Ma anche con te....non hai visto? - (Sorpreso.) Tu piangi?
LA SPERA (asciugandoiﬁggli occhi con gli mani.)Non hanno
saputo parlargli...."

Zudem ist es diesmal Currao selbst, der sein Kind nicht
nehr bei der Spera lassen will, der es die cnristliche N&ch-
stenliebe sogar verbietet, sich gegen die Beschimpfungen zur
Wehr zu setzen, mit denen man sie iliberschiittet, seit sie in
den Augen der meisten "coloni" wieder die Hure von einst ge-
worden ist:

"CURRAO. No! Come vuoi che lo lascio pilt a te, ora?

LA SPERA. Temi che non lo sappia difendere?

CURRAO. Ma non é per la difesa'!

LA SPERA. Per il disprezzo?

CURRAO. Come hai potuto sopportarlo? Dico, per lui! per lui!
Perdio, com'hanno potuto non pensare che non € soltanto tuo
figlio? ma anche mio, mio figlio, e che come mio figlio debbono,
debbono perdio rispettarlo!"130)

Die Idee, Currao kdnnte Mita heiraten, geht dagegen diesmal
ganz allein von Padron Nocio aus. Unterdessen spinnt Crocco
eine neue Intrige: Er erzdhlt der Spera, Currao, der sie we-
gen Mita verlassen hat, wolle nun auch noch Dord, Padron Nocios
Sohn, der als einziger noch zur Spera hdlt, umbringen. La Spe-
ra, lber Curraos Versuch, ihr den Sohn wegzunehmen, empdrt,
zeigt ihn tatsdchlich an; aber Croccos Intrige - er wollte
selbst die Tat begehen und Currao in die Schuhe schieben - wird
aufgedeckt, er und seine SpieBgesellen abgefiihrt. Nun glaubt
La Spera, man werde ihr zum Dank fiir die Rettung Dords das

Kind lassen; und als Currao es ihr dennoch entreiBen will,

ruft sie die Erde (Terra Madre) zu Hilfe:

"LA SPERA. Il figlio é mio! Il figlio é mio!

CURRAO (inseguendola.) Tu me lo darai! Me lo darai! (La raggiunge.)
VOCI DELLA FOLLA. E indegna di tenerlo! - Se vuol rimettersi
a fare la squaldrina! - Al padre! Al padre!

CURRAO. Dallo qua a me! Dallo qua a me!

LA SPERA. o, no! Se tu me lo levi, trema la terra!trema la terra!
CURRAO. Te lo strappo dalle braccia!

LA SPERA. Trema la terra! La terra! La terra!

129) _ "La nuova colonia", MN II, l.c., p. 1106.

130) ) oo, p. 1122,



¢

- 228 -

(£ la terra veramente, come se 1l tremore del frenetico, dispe-
rato abbraccio della Madre si propagasse a lei, si mette a tre-
mare. Il grido di terrore dalla folla con 1'esclamazione "La

terra! La terra!" é ingojato spaventosamente dal mare in cui 1l'iso-
la sprofonda. Solo in punto pit alto della prominenza rocciosa,
dove la Spera d'é rifugiata col bambino, emerge come uno scoglio.)
LA SPERA. Ah Dio, io qua, sola, con te figlio, sulle acque!"131)

Nach Betrachtung des Inhalts drédngt sich natilirlich die Fra-
ge auf: Worin besteht nun das distinktive Element, durch das
die "Nuova colonia" als erstes Werk Pirandellos zum "Mito"
wird? Worin besteht das Typische dieser neuen "Gattung" pi-
randellianischer Schdpfungen? Es scheint, daB, zumindest im
Falle der "Nuova colonia", wie bereits zuvor angedeutet, das
Einzelphdnomen vor dem groBen Plan der Gattung "Mito" dage-
wesen ist: In der Inhaltsangabe von Silvia Roncellas Stilick
aus dem Jahre 1910 erwdhnt Pirandello noch keine Klassifizie-
rung des Werkes als "Mito" (lediglich der Medea-Vergleich deu-
tet auf die Ndhe zum Mythos hin), geschweige denn als "mito
sociale". Dafiir aber f&llt die Arbeit an dem Roman "Suo marito",
der die Inhaltsangabe enthdlt, in eine Zeit intensiver Aus-
einandersetzung mit dem griechischen Mythos: Das zitierte epi-
sche Gedicht "Laomache" erschien 1906, "Scamandro" 1909. Den-
noch ist das Werk bereits in dieser Fassung der Inhaltsangabe
so weit gediehen, daB, wie wir gesehen haben, in der endgilti-
gen Fassung kaum wesentliche Elemente hinzugetreten sind, die
es sozusagen erst zum "Mito" umgestaltet hadtten.

Beide mythologischen Hauptelemente - der ungebrochene Mut-

;

7 termythos und der in diesem ersten "Mito" gestiirzte Mythos der

archaischen, primitiven, natiirlich guten Gesellschaft, sei

sie nun urchristlicher oder urkommunistischer Prdgung, sind

in beiden Fassungen enthalten. Sie werden in der Kritik unter-
schiedlich beurteilt, vor allem das zweite Element: Gino
Cucchetti sieht den Mythos der "Nuova colonia" als staats-
erhaltend und wider die Freiheit des Individuums gerichtet an:

"Come vedete, etica di reale ortodossia civile con cui il Piran-
dello intendeva risolvere in chiari termini il problema della

130 _ "La nuova colonia", l.c., MN II, pp. 1157/1158.



limitazione delle libertd individuali, a profitto della
sicurezza dello stato."

Gérard Genot hingegen nennt "La nuova colonia" "1l'expression
d'une certaine attitude anarchisante et fondamentalement apo-
litique de Pirandello"133) Und wdhrend Ettore Cella meint, das
Stlick zeige Menschen, "unterdrilickt von einem falschen und ver-
logenen Herrscherprinzip", Pirandello spiele"damit auf die

verlogene Faschistenphilosophie Gentiles an"134),

ortet Gil-
bert Bosetti den Ursprung des ersten "Mito" in dem Eindruck
der imperialen Eroberungen des Faschismus:

"On peut se demander dans quelle mesure les conquétes coloniales
italiennes ont créé un climat propre a inspirer 4 l'auteur ce
conte fantastique.“1

Die letztgenannte Idee scheint mir kaum diskutierenswert. (Da
der erste Entwurf des Stiickes aus 1910 stammt, kdnnte es sich
bloB um die erste Welle des Kolonialismus (Lybien) handeln,
aber, davon abgesehen, scheint mir allgemein eine Verbindung
des Ausbruchsversuches von Menschen aus der Gesellschaft mit
der Ausbreitung des Imperialismus und Kolonialismus wenig
einleuchtend.) Interessanter sind schon Untersuchungen, die
sich mit dem Ursprung des Mythos der natlirlich guten Gesell-
schaft beschdftigen. Natirlich werden hier hdufig die Philo-
sophen der Aufkldrung, in erster Linie Rousseau, genannt. DaB
Pirandello Rousseaus Schriften bei Abfassung seiner "Nuova co-
lonia", wenigstens im UnterbewuB8tsein, gegenwdrtig hatte,
steht fir mich fest;136)vor allen Dingen muB8 man aber
wohl die zahlreichen Utopien als geistige Ahnen der "Nuova
colonia" betrachten, die im Gefolge von Thomas Morus' "Utopia"

entstehen und bisweilen, wie Francis Bacons "Nova Atlantis",

132)- Gino CUCCHETTI, l.c., in ATTI, l.c., p. 359.

133) Gérard GENOT, Pirandello, Paris 1970, p. 96.

134)- Ettore CELLA, Die Riesen vom Berge, ir ed. MENNEMEIER, l.c., p. 305.
135 _ BOSETTI, l.c., p. 173.

136) _

Es finden sich sogar Parallelen in Details der Argumentation; wenn

etwa Currao Crocco nachweist, er hitte nicht notwendigerweise Anspruch auf
eine Vorrangstellung auf Grund seiner Korperstdrke - vgl. J.-J. ROUSSEAU,
Discours sur l'origine et les fondemens de l'inégalité parmi les hommes

(1754), ed.J.Starobinski, in @ uvres complétes(Pléiade),Paris 1966,v.III,p.161.



sogar im Titel Ankldnge an Pirandellos Werk erkennen lassen.
Die Uberlegungen, die Thomas Morus in seiner "Utopia" anstellt,
gleichen in vielen Belangen denen des Prologes der "Nuova
colonia”": Auch Morus meint, den Armen und Abgestempelten blie-
be gar nichts anderes iibrig als zu stehlen oder zu betteln

und bestraft zu werden. (I5e) Wie Platonin seinem Idealstaat,
wie Pirandello im ersten Akt seines Dramas, sieht auch Morus
das Ubel im Privateigentum und spricht von dessen Aufhebung.
Neben vielen dhnlichen Werken ist vor allem auch Tommaso
Campanellas "Civitas solis" zu nennen, in der Platons Ableh-
nung der eigenen Familie ibernommen wird. (Auch dieser Gedan-
ke spiegelt sich in Pirandellos urspringlicher Kolonie darin,
daB nur eine einzige Frau, eben La Spera,vorhanden ist, die
sich um alle kiimmert.)

Weiters mag die Namensgleichheit mit Marivaux' Komddie
"La nouvelle colonie" auffallen, ein Werk, daB der Autor nach
anfanglichem MiBerfolg zuriickzog und vernichtete, sodaB uns
nur Jdie Fassung in einem Akt unter dem Titel "La colonie" er-
nalten ist; auch dort ist eine, freilich stdndisch geglieder-
te, Kolonie auf eine Insel geflohen, um ein neues Gemeinwesen
aufzubauen; der Konflikt resultiert bei Marivaux freilich
lediglich aus dem Anspruch der Frauen, an der Gesetzgebung
und Regierung beteiligt zu werden, sodaB - auBer Name, Schau-
rlatz und Ausgangssituation - keine Parallelen zu Pirandellos
werk festzustellen sind.

Welche Funktion aber hat der "Mito" "La nuova colonia" in
Bezug auf den archetypischen Mythos des Bon Sauvage, der ur-
spriinglich guten Gesellschaft primitiver Zivilisationsstufe?
Die Meinungen dariliber gehen, wie wir bereits gesehen haben,
auseinander. Wdhrend viele Autoren meinen , Pirandello habe
tatsdcnlich das durch &dufere Einfllisse gescheiterte, im Grunde
aber anstrebenswerte Idealbild einer "société primitive" zeich-

nen wollen (wobei vor allem bei Autoren katholischer Orientie-



rung die N&he zu urchristlichen Vorstellungen anklingt137)

)
behaupten andere, es wdre von Anfang an darauf angelegt, die
Unmoglichkeit des Funktionierens einer solchen Gesellschaft
zu exemplifizieren - Michele F. Sciacca spricht sogar offen
vom Mythenstiirzen, wenn er die Aussage von "La nuova colonia"
in einem "Il rifiuto del mito moderno della societd" betitel-
ten Kapitel wie folgt zusammenfaBt:

"Impossibile una radicale riforma della societd, quali che ne
siano le versioni, anche le pil avanzate, anche le future; il
mito non regge, € gid consumato; € una risposta ingannevole,
come altre: questo il senso de La nuova colonia (1928) .n138)

Sciaccas Aussage kommt dem Gehalt des Stlickes meines Erachtens
auf Grund der bisher aufgedeckten mythenstiirzerischen Quali-
tdten unseres Autors schon sehr viel ndher; vor allem, wenn
man an die Gerichtsszenen denkt, an die Auseinandersetzungen
Crocco - Currao, als die - noch lange nicht von der zweiten
Hdlfte der "nuovi coloni" korrumpierte Gesellschaft der "pri-
ma colonia" das erste Mal Ansé&tze zur neuerlichen Aufrichtung
der kollektiven 2Zwangsgewalt zeigt, als auch sie beginnt, dem
Individuum ihre Konzeption von seiner Identitdt aufzuzwingen.
Aber Pirandellos erster "Mito" ist deshalb auch nicnt aus-
schlieBlich als Absage an die Adresse von Gesellschaftsrefor-
mern zu verstehen. Antonio Vicari beriicksichtigt noch eine
weitere Perspektive:

"Non basta evadere dalla societd, bisogna evadere da tutto e
soprattutto da sé stessi, rinunciando ai propri egoismi e vicende
per gli altri."

Nur so gelangt man namlich zum "stato ideale, cioé lo stato meno
doloroso che la Spera sola, con l'esempio e con la parola, aveva
reso possibile." 139)

Somit geschieht hier Bhnliches wie mit Mauro Mortara in "I
vecchi e 1 giovani": Das Ideal der Spera, der Zustand vollen-

deter Briiderlichkeit und Unschuld, die Abtdtung von jeglichem

137)— vgl. z. B. ITALIA, l.c., p. 68
138)_ SCIACCA, l.c., p. 63.
139)

VICARI in ITALICA, l.c., pp. 32 bzw. 33.



- 232 -

Egoismus erweist sich zwar als unerreichbar, scheitert; aber
sie selbst als VerkOrperung des Mythos bleibt unangetastet.
Die Neuerung gegeniiber Mortaras Situation besteht lediglich
darin, daB die Spera zur gleichen Zeit noch einen zweiten
Mythos verkOrpert: den bei Pirandello so hdufigen Mutter-
mythos. Ja, man kdnnte fast sagen, daf erst durch diese Mut-
tereigenschaft auch der erstgenannte Mythos zum Leben erwacht:
Am Beginn der Ausfahrt, der Idee eines Ausbruchs aus der Ge-
sellschaft, des Aufbaus einer neuen, briiderlich-unschuldigen
Gemeinschaft, steht ja das Wunder der Mutterschaft: die Milch,
die La Spera pldtzlich in ihren Briisten spiirt. Sie macht da
eine dhnliche Wandlung vom verachteten AuBenseiter zur domi-
nierenden Persdnlichkeit durch wie Gasparino-Filomena in dem
Stilick "Ma non é una cosa seria" bzw. in der Novelle "Non € una
cosa seria". In der Novelle wird sie wie folgt beschrieben:

"...quella povera scema che si vedeva ogni sera per la via,

parata con certi cappellacci carichi di verdura svolazzante, ti-
rata da un barbone nero, che non le lasciava mai il tempo di finir
certe sue risatelle assassine alle guardie, ai giovanottini di
primo pelo e ai soldati, per la fretta che aveva...."140)

Unscawer lassen sicih Parallelen zu der gleichfalls umher-
streunenden, gleichfalls nicht fir voll genommenen Spera des
Anfangs erkennen. Dieser pirandellianische Frauentyp stellt
ein durchgehendes Element der Spdtwerke dar und gipfelt
schlieBlich in der schwachsinnigen Maria Maddalena aus den "Gi-
ganti della montagna", die unstet durch die Natur zieht und
bald von diesem, bald von jenem Mann ein Kind empf&ngt, ohne
sich dessen auch nur wirklich bewul3t zu werden.

Auch zu der Wandlung im Kontakt mit der Natur, die La Spera
auf der Insel durchmacht, gibt es in der Gestalt der Gasparina-
-Filomena eine Parallele. So sagt Memmo Speranza zu seiner im
Scherz geehelichten Gattin Gasparina, nachdem diese einige
Zeit allein in einer Villa auf dem Land verbracht hat:

140y _ “Non € una cosa seria" (in “La giara"), NA II, p. 37i.



- 233 -

"MEMMO. Ma sai che mi sembra? Mi sembra che tu quasi mi sia
nata tutt'a un tratto qua! Davvero! Come se questa villetta
t'abbia scovata all'improvviso! Voglio ammirarti tutta!" )

In der "Nuova colonia" erkldrt Quanterba die Wandlung der Spera
zur"Kénigin" der Kolonie nicht nur mit ihrer Sonderstellung als
einziger Frau, sondern auch mit ihrer &uBSeren Ver&dnderung
("....bella come s'é fatta, cosi tutta naturale...."T42)). So wird sie
von der AuBenseiterin, der als "scema"geltenden Hure, zur wah-
ren Seele der "nuova colonia" - eine parallele Entwicklung zu
“Memmo Speranzas Gasparina. Zugleich ist die Spera aber auch,
zusammen mit dem Knaben Dord, die einzige, die die Einstellung
eirer vollkommenen Hingabe an die Gemeinschaft in ihrem Leben
ganz verwirklicht. Nicht einmal ihrem Gef&hrten Currao vermag
sie diese Lebenseinstellung weiterzugeben: Er gefdllt sich
schon zu sehr in der Rolle des Anfihrers und obersten Richters.
Und auch der alte Tobba, der wie die Spera ein Trdumer ist und
den utopischen Plan weiterentwickelt hat, der zu Beginn noch
versucht, sich der Entwicklung staatlicher Zwangsgewalt zu wi-
dersetzen (siehe Zitat Anm. 126/5.225), gehdrt mit zu jenen,
die Crocco ausstoBen und ist spdter an der Intrige um Currao
und La Speras Sohn beteiligt. Der Mythos der urspriinglich gu-
ten Gemeinschaft in der Spera selbst wird auch durch die An-
kunft der "nuovi coloni" nicht gebrochen; selbst als sich ihre
gesellschaftliche Identitdt radikal &ndert, bleibt sie demi-
tig und hingebungsvoll wie zuvor:

"0SSO-DI-SEPPIA. Ne abbiamo tante ora di donne!

PAPIA. E tu ridiventi quella di prima!

CROCCO. Sgualdrina! Sudiciona!

0SSO-DI-SEPPIA (sputando). Pah! Lavati la faccia!

FILACCIONE. Ph!

FILLICO. PilQ l'hanno desiderata, e pili ora la disprezzano!

TOBBA. Dio vi punird!

LA SPERA. Lasciateli dire! M'offendevano quando mi desideravano;
ora che mi disprezzano, non m'offendcno pit. (Ai denigratori:) E
non ve lo dico per superbia, no; anzi perché mi sento castigata,
e che mi castiga Dio per vostro mezzo! Per me é meglio cosi; si,
si; meglio cosi, sputata, disprezzata, avvilita."!43)

41

taby_ "Ma non é una cosa seria", MN II, p. 572.
142)_ “La nuova colonia", MN II, p. 1093.

143)

l.c., pp. 1118/1119.



- 234 -

Erst als Tobba sie vor die gleiche Entscheidung stellt
wie Livia Arciani die Elena in dem Stick "La ragione degli
altri", ndmlich die, ihr Kind einer anderen Frau zu iberlas-
sen, damit es in Wohlstand aufwacnsen kann, oder es bei sich
im Zlend zu behalten, siegt der Muttermythos iber den der Ge-
meinschaft. Wdhrend ndmlicn die Elena schluchzend
zusammenbricht und ihr Kind preisgibt, ist La Spera ihr Sohn
mehr wert als alles andere in der Welt:

"LA SPERA. ....Mi parli del bere di mio figlio, con guella che
gliene dard altrr e gl'insegnerd allora a disprezzare il suo,
avuto con me? Ma se gli volesse bene davvero, comprenderebbe

che mio figlio deve stare con la sua mamma, perché il bene, il
vero bene glielo potrd dare io! io! - Egli mi vuole buttar via,
ecco quello che vuole! E mi butti via, e s'impadronisca di tutto.
ma non osi porre di questi patti!Non sono patti che si possanc porre,

questi! - Ma come? Contrattate sul mio sangue? sulla mia carne?
Ma che siete? jene, siete? E tu, tu vieni a propormelo, proprio
tu? tu, a parlarmi del bene di mio figlio senza piQ me? - Ma dun-

que mi volete proprio ributtare alla perdizione con un po' di

danaro, é vero? rimbarcarmi? e la, senza pia il figlio, a battere
di nuovo il marciapiede, alla calata del porto? Questo volete fa-
re di me, dopo che m'ero qua rifatta nuova, Dio, alla tua presen-
za, alla luce del tuo sole, piena d'amore per tutti, io sola!" 44)

Nur wenn man die Stdcke des Muttermythos vor Augen hat,
kann man begreifen, wieso La Spera, trotz allen Sanftmutes unc
aller Briderlichkeit, bereit ist, all diese unschuldig bdsen
Menscnen, denen ihre Jatur eben nicnt die gleiche vollkommene
Glite und Selbstlosigkeit erlaubt wie ihr, der Vernichtung
preiszugeben, nur um ihr Kind zu behalten. Somit findet also
auch im ersten "Mito" ein Mythenstirzen statty Der Muttermythcs
stlirzt den Mythos der urspriinglich-idealen Gesellschaft, die
auf dem natirlich guten Cﬁéﬁfkter des Menschen beruht, in Form

einer mythischen Erzdhlung.

144
). "La nuova colonia", l.c., MN II, p. 1153.



t)

w

(%
1

3.3.2. Il mito religioso ("Lazzaro")

Ein &dhnliches Konzept liegt auch dem zweiten "Mito", "Laz-
zaro", zu Grunde. Pirandello nannte das Stiick selbst seinen
"Mito religioso". Diego Spina, ein reicher Mann von einer stren-
gen, ja unduldsamen und intoleranten Religiositdt, hat die
Gesundheit seiner beiden Kinder durch das Verbot jeglichen Kon-
taktes mit der Natur untergraben: Lucio, der &ltere, der autf
Aunscn des Vaters Priester geworden ist, aber noch weiterstu-
diert, ist schwach und krédnklich, die kleine Lia sogar geldhmt
und an den Rollstuhl gefesselt. Seine Frau Sara hat Spina aus
diesem Grund verlassen und ist auf sein Landgut gezogen. Nach
zwei Jahren beginnt sie mit einem der dortigen Bauern1?§£chter)
im Konkubinat zu leben. Den Pachtzins filir das Gut, dessen An-
nahme Diego verweigert, schicken sie in seinem Namen an das
Spital des Ortes. Sara, die Frau, ist - wie zuvor La Spera - im
Kontakt mit der Natur aufgebliint; der alte Bettler Cico, der
mit Giudé identisch ist (auch er erzidhlt die Padron Dio-Geschich-
te), schildert sie so:

"“CICO. Bella, si, bella: sembra ch'abbia ancor vent'anni! Quando
passa, si voltano tutti a guardarla. Pare il sole! Un miracolo."146)

Diego Spina will nun in dem Gut - wie Vitangelo Moscarda - ein
"ospizio di mendicitd" einrichten, in dem alle Bettler der
Umgebung Unterkunft finden sollen, wobei er mit seiner geldhm-
ten Tocnter unter ihnen leben will. Sara sucht ihn zum ersten
Mal in seiner Stacdtwchnung auf, um ihm mitzuteilen, daf ihr Sohn
Lucio die Priesterkleider apngelegt hat und zu ihr aufs Land ge-
kommen ist. Er wolle mit dem Vater sprechen und warte in der

wohnung von Saras Scawester. Diego stlirzt wie ein Besessener

145 . . -
). Die Gouvernante Deodata cut sogar von "suo servo", also einem HOri-

gen, was aber bestenfalls «in historisierendes Pradikat sein dirfte: Das
Stiick spielt - Pirandellos eigener Angabe zufolge - im "tempo presente",
sodaB von Leibeigenschaft und dergleicihen keine Rede mehr sein kann.
146)

“Lazzaro", MN II, p. 1177.



- 236 -

auf die StraBe und lduft mit solcher Wucht in ein Auto, daB er
tot zusammenbricht, ohne grdBere &duBere Verletzungen davonge-
tragen zu naben. Doktor Gionni, ein junger, fortschrittlicher
Arzt, vermag jedoch den klinisch toten Spina ebenso wie zuvor
das Kaninchen seiner Tochter Lia durch eine Adrenalinspritze

ins Leben zurilickzurufen. Nun soll er nichts von dem Wunder sei-
ner "Auferstehung" erfahren, denn er erinnert sich an gar nichts
und wiirde wohl, erfiihre er von seinem"voribergenenden Tod",
ebenso den Glauben verlieren wie Cico, Deodata und Lia, die
Lucio gegeniiber so argumentieren:

"CICO. Tu capisci: Morto - non sa nulla. Dov'é stato? - Dovrebbe
saperlo, e non lo sa. Se non sa neppure della sua morte, nulla,
é segno che, per chi muore, di la non c'é piQ nulla . nulla.(Pausa.)
LIA (dopo una strana risatina, quasi tra sé). Le mie alucce, Deo-
data? Le mie alucce d'angeletta... Dovevo averle in compenso dei
piedi che mi sono mancati per camminare sulla terra... Addio
voli lassi!
LUCIO (commosso). No, Lia....
LIA (dolce). Eh, se il paradiso non c'é...
(Pausa. E poi tra i silenzi, con cupa lentezza:)

CICO. L'altra casa del Signore... la casa di ld.... per tutti
quelli che hanno patito rassegnati....

DEODATA (c.s.). e non hanno goduto per non peccare....

CICO (¢.s.). Gli infelici, i diseredati....

DEODATA (c.s.). La buona novella di Gesf....

CICO (c.s.). Nulla....pit nulla...."147)

Die Auswirkungen dieses Glaubensverlustes zeigen sich sofort:
Die auf dem strengen Glauben an den religidsen Mythos von einem
Jenseits, in dem die guten Taten belohnt und die bdsen bestraft
werden, basierende Ethik bricht zusammen, und Cico will Deodata
in eine "wilde Ehe" zwingen:

“CICO. Ti sposo qua, ora stesso, senza né legge né sagramenti,
come i cani! E vedrai che godere non é peccare!"

Und auch Diego selbst, der nun doch von seinem "Wunder" erfah-
ren hat - der Notar wollte seine Unterschrift unter der Schen-
kungsakte fiir das Gut nicht akzeptieren, ehe er nicht aus dem

Totenregister gestrichen wdre - erkennt keine ethischen Prinzi-

147)
148)

"Lazzaro", l.c., MN II, pp. 1208/1209.
- l.c., p. 1214.



- 237 -

pien mehr an und versucht seinen Nebenbuhler Arcadipane, mit
dem Sara in wilder Ehe lebt, zu erschieBen:

"DIEGO. Non ho pili ragione, pil ragione di nulla! Posso far tutto!"
Und er bestdtigt den Verlust seines Glaubens angesichts des
"fatto", daB er tot gewesen ist und doch kein Jiingstes Gericht
erlebt hat:

"DIEGO. ...Perché io sono stato morto - voi lo sapete - l'avete
visto tutti, - morto, - morto, - l'avete visto anche voi, Mon-
signore!, - morto, - e un altro medico - non lui - un altro me-

dico ha acertato la mia morte e steso l'atto di morte - e poi

lui m'ha rimesso in vita, come un coniglio - e io non ho saputo
nulla, e non so nulla, non so nulla, Monsignore! Fallimento,
fallimento, se era bottega! Lo posso gridare a tutti: fallimento:
io che lo so! O se é fede sincera come la mia,perdetela! perdetela

}49)

Lucio jedoch steht dagegen auf und fihlt gerade in dieser Situa-
tion, da alle ihr loygyisches Konzept der Religion durch die ex-
perimentelle Falsifizierung des Falles Spina zusammenbrechen
sehen, die Berufung zum Priester in sich, allerdings zum Prie-
ster einer neuen, freieren Religion auf mythischer Grundlage:

"LUCIO (come trasfigurato in un impeto di commozione divina) .

Si, Lia, c'é! Sorellina mia, c'é - ora sento che c'é - ci dev'es-
sere, ci dev'essere! - Si, Monsignore: ridare gli ali a cui sono
mancati i piedi per camminare sulla terra! - C'é! C'é! - Ora
intendo e sento veramente la parola di Cristo: CARITA! Perché

gli uomini non possono star tutti e sempre in piedi, Dio stesso
vuole in terra la sua Casa, che prometta la vera vita di 1la; la
sua Santa Casa, dove gli stanchi e i miseri e i deboli si possano
inginocchiare, e tutti i dolori e tutte le superbie inginocchiare!
Ecco, Monsignore, cosi, (s'inginocchia) davanti a Lei, ora che mi
sento degno di nuovo a rindossar l'abito per il divino sacrificio
di Cristo e per la fede degli altri!"lSO)

Und Monsignore, seines Vaters Freund und Priester der alten Re-
ligion, segnet den Zuriickgekehrten.
Ohne sich hier nun auf das Gebiet theologischer Werturteile

begeben zu wollen, scheint zum Verstdndnis des Stilickes eine Aus-

1 .
49)_ "Lazzaro", l.c., MN II, pp. 1220 bzw. 1221. - Ahnlich begriindet auch

Cico seinen Glaubensverlust: "La sua anima, appena uscita dal corpo, do-
veva comparire davanti alla Giustizia Divina. Non é comparsa. Che vuol dire?
Non c'é giustizia divina. Non c'é nulla di la. (Pausa.) Addio chiesa, Mon-
signore! Addio fede!"(l.c.,p.1216) - Man beachte die wechselnde Grof- und
Kleinschreibung von "giustizia divina", die intakten bzw. gestirzten Mythos
andeutet.

1500y ., p. 1216.



einandersetzung mit Pirandellos Verhdltnis zur Religion uner-
ldB8lich. Z2u Beginn dieses Teiles sowie von Teil II wurde ver-
sucht, Pirandellos Antiklerikalismus darzustellen, der die
frihen Werke beherrscht, wobei in 3.1. der Einsatz des heid-
nisch-griechischen Mythos als Uberwinder des leer gewordenen
christlicheqsﬁgthos im Mittelpunkt unserer Betrachtungen ge-
standen nat.

Die mythenstiirzerischen Novellen, .a denen die traditionel-
le Amtskirche in den schwédrzesten Farben gemalt wird, reichen
von der zu Beginn besprochenen Novelle "La Madonnina", die den
Verlust des Kinderglaubens schildert, liber die drei Novellen
der "Cronache di Montelusa" bis zu "In corpore vili": Uberall
sind die Priester feig, habgierig und heuchlerisch, ebenso wie
auch in den Romanen "I vecchi e i giovani" oder "Uno, nessuno
e centomila" oder dem Stlick "Pensaci, Giacomino!" Neben die-
ser Auflehnung gegen die Amtskircne entwickelt Pirandello
aber frilinzeitig eine eigene Art von (religi®sem) Glauben,
der mit der Zeit immer stdrker und vor allem immer konkreter
wird.

Eine Wurzel dieser Entwicklung liegt sicherlich in jenen No-
vellen, in denen schon frih eine naiv-mythische, von volkstiim-
licnem Aberglauben durchstzte Religiositédt liber logische Skep-
sis triumphiert: Sie lassen sich in die Reihe der im zweiten
Teil dieser Untersuchung besprochenen Erzdhlungen einordnen,
in denen die mythnische Auffassung des Volkes sich gegen den
"logischen Mythos" Wissenschaft durchsetzt, wie etwa "Donna
Mimma"; das zeigt aber, daB die offizielle Religionskonzep-
tion seiner Zeit fir Pirandello einen dhnlichen "logischen
Mythos" dargestellt haben diirfte.

In der Sammlung "La Rallegrata" findet sich die Novelle

"L'avemaria di Bobbio" (Erstverdffentlichung 1912): Der Notar

«

5h Diese "Leere des christlichen Mythos" findet sich spiter auch in der
Begriindung des Zauberers Cotrone aus den "Giganti della montagna", weshalb
er "turco", also Mohammedaner geworden sei: "per il fallimento della pocsia
della cristianita". (MN II, p. 1329.)



- 239 -

von Richieri, Marco Saverio Bobbio, leidet hdufig unter Zahn-
schmerzen, was seine philosophischen Studien befdrdert und so-
mit indirekt zur Erschiitterung seines Gottesglaubens beitrédgt:

"Il mal di denti, lo studio dellia filosofia; e lo studio della fi-
losofia, a poco a poco, aveva avuto per conseguenza la perdita
della fede, fervidissima un tempo quando Bobbio era fanciullino e
ogni mattina andava a messa con la mamma e ogni domenica si face-
va la santa comunione nella chiesetta della Badiola al Carmine."!52)

In seinem UnterbewuBtsein jedoch ist dieser kindliche Gottes-
glaupe verhaftet geblieben. Eines Tages wird er wieder einmal
von scihrecklichen Zahnschmerzen geplagt, stiirzt von einem Fest-
mahl im Familienkreis weg und f&hrt zum Zahnarzt. Dabei leiert
er in der Kutsche, vor Schmerzen halb wahnsinnig, beim Anblick
eines Bildstocks am StraBenrand unwillkiirlich ein Avemaria he-
runter. Und pldtzlich sind die Schmerzen fort:

"Oh Dio! Ma come? Il mal di denti gli era passato, gli era
proprio passato, come per un miracolo. Aveva recitato l'avemaria,
e .... Come, lui? Ma si, era passato, c'é poco da dire. Per 1 'ave-
maria? Come crederlo? Gli era venuto di recitarla cosi, all'im-
provviso, come una feminuccia...."

Er will nicht vor allen Leuten eingestehen, wie er seine Schmer-
zen losgeworden ist, obwohl ihn eine leise Furcht bef&dllt, sie
konnten vielleicht zur Strafe fiir seine Undankbarkeit und Skep-
sis wiederkehren. Und tatsdchlich: Als Bobbio zu Hause mit
skeptischem L&dcheln Montaignes Verteidigung der Wunder nach-
liest, beginnt der Schmerz von neuem. Nun betet er ganz bewult
ein Avemaria. Zundchst geschieht aber nichts:

"Ma che! Non gli passava. Gli si faceva anzi piu forte...
Ecco, ahi ahi....pid forte...pilG forte....

- Oh Maria! oh Maria!

E Bobbio rimase sbalordito. Quest'ultima, reiterata invocazione
non era stata sua; gli era uscita dalle labbra con voce non sua,

con fervore non suo. E gid... ecco.... una sosta... un refrigerio...
Possibile? Di nuovo?.... Ma che, no! &hi ahi...ahi ahi...."154)

Trotz dieser voriibergehenden Erleichterung bleiben die Schmer-

zen also bestehen, und der arme Bobbio muB wieder zum Zahnarzt

152)

- "l.'avemaria di Bobbio" {in "La Rallegrata"), NA I, p. 464,
153)

154) _

l.c., p. 467.
l.c., p. 4069.



- 240 -

fahren. Unterwegs murmelt er méglicherweise weitere Avemaria-
-Gebete, er kann sich selbst nicht mehr daran erinnern. Jeden-
falls sind die Schmerzen verflogen, als er ankommt. Um aber
nicht von einer weiteren mythischen Heilung abh&dngig zu sein,
beschlieft der Skeptiker Bobbio, sich auf der Stelle alle Zdh-
ne ziehen zu lassen.

Einen noch durchschlagenderen Erfolg feiert die mythische
Religionsauffassung in der Novelle "La fede": Dort hat ein
junger Priester, Don Angelino, &hnlich wie Lucio beschlossen,
den Priesterrock an den Nagel zu hédngen, und zwar aus ganz dhn-
lichen Griinden:

"Non perché avesse perduto la fede, no, ma perché con gli studii
e la meditazione era sinceramente convinto d'averne acquistata
un'altra, pil viva e pia libera, per cui oramai non poteva pia
accettare né sopportare i dommi, i vincoli, le mortificazioni
che l'antica gli imponeva."

Diesen EntschluB will er nun seinem Mentor, dem alten Prie-
ster Don Pietro mitteilen; der aber schldft, und als er erwacht,
kann er sich vor Schwdche kaum rihren und bittet Angelino, ehe
dieser noch sein Anliegen vorbringen kann, ihn bei einer alten
Bduerin zu vertreten, die nach dem Pfarrer verlangt hat. Ange-
lino tut das schweigend, beinahe unwillkiirlich, und ohne seinen
EntschluB zu erwdhnen. In der Kirche findet er eine arme, alte,
h&Bliche und zerlumpte Bduerin vor, die 2zwei Hithner, drei Lire
in Silberstilicken sowie ein schmutziges Biindel Niisse und Mandeln
mitgebracnt hat. Don Angelino ekelt vor ihr. Die Alte erz&hlt
von ihrem Gelibde, dem heiligen Calogero eine Messe um drei
Lire lesen zu lassen und zwei Hilhner sowie das Biindel mit Niis-
sen und Mandeln zu opfern, wenn er ihren kranken Sohn genesen
lasse. Der Sohn wdre tatsdchlich gesund geworden, sie aber habe
das Geliibde nicht gleich erfilillen kdnnen, weil sie wdhrend der
Krankheit alle ihre Ersparnisse filir Arzneien ausgegeben hdatte.
Nunmehr sei der Sohn nach Amerika ausgewandert, habe aber sech-

zehn Monate lang nichts von sich hdren lassen; natlirlich meint

155) "La fede", (in "La mosca"), NA I, p. 843.



sie, San Calogero habe das so verfligt, weil sie ihr Gelibde
nicht erflillt habe. Sie habe aber eben sechzehn Monate lang
arbeiten missen, um die Hilhner, die Mandeln, die Niisse und
die drei Lire aufzubringen. Don Angelino ist auBer sich vor
Wut Uber seine Berufskollegen, die den blinden Glauben so ar-

mer Leute ausniitzen, um sich zu bereichern. Er will die Alte

fortschicken:
" - Potete andarvene, ve lo dico io! - aggiunse don Angelino,
infuriandosi vieppili. - San Caldgero non ha bisogno né di

galletti né di fichi secchi! Se vostro figlio ha da scrivervi,
state sicura che vi scriverd. Quanto alla messa, vi dico che

don Pietro € malato. Andatevene! andatevene!

Come intronata da quelle parole furiose, la vecchia gli domandd:

- Ma che dice? Non ha capito che questo é un voto? E un voto!"156)
Durch die Benarrlichkeit der Alten beeindruckt, erkldrt sich
Don Angelino schlieBlich bereit, die Messe zu lesen, aber die
Sachen und das Geld will er nicht annehmen. Sie ist aber kei-
neswegs bereit, das "Opfer" zuriickzunehmen:

"E allora che voto é? Se non do quello che ho promesso, che vale?"157)
So erweist sich der blinde, naiv-mythische Glaube der alten
Bduerin zuletzt viel stdrker als die menschlich-vernilinftigen
Argumente des jungen Priesters, der nun selbst seinen Glauben
durch die Standhaftigkeit der Alten zurlickgewinnt:

"E don Angelino, gid parato, col calice in mano, si fermd un
istante, incerto e oppresso d'angoscia, su la soglia della
sagrestia a guardare nella chiesetta deserta; se gli conveniva,
cosi senza fede, salire all'altare. Ma vide davanti a quell'al-
tare prosternata con la fronte a terra la vecchia, e si senti
come da un respiro non suo sollevare tutto il petto, e fendere
la schiena da un brivido nuovo. O perché se l'era immaginata
bella e radiosa come un sole, finora, la fede? Eccola 1li, ecco-
la 1i, nella miseria di quel dolore inginocchiato, nella squalli-
da angustia di quella paura prosternata, la fede!

E don Angelino sali come sospinto all'altare, esaltato da tan-
ta caritd, che le mani ygli tremavano e tutta l'anima gli trema-
va, come la prima volta che vi si era accostato.

E per quella fede pregd, a occhi chiusi, entrando nell'anima
di guella vecchia come in un oscuro e angusto tempio, dov'essa
ardeva; pregd il Dio di quel tempio, qual esso era, quale poteva

156) _
157) _

"La fede", l.c., p. 847.

ibidem.



essere:unico bene, comungue, unicoe conforto per quella miseria. 28]

In dieser Novelle ist sicherlich eine Verbeugung Pirandel-
los vor dem naiven, festen Glauben der sizilianischen Bauern
zu senen, der auch der Glaube seiner Kindheit war. Der Glaube
des spdten Pirandello sieht anders aus; er spiegelt die Auf-
lehnung gegen jeden Zwang, gegen jede Corm wider, im Angesicht
eines Gottes, der unendliche, ungeformte Kraft ist. Die wohl
vollendetste Fassung einer solchen, bereits in dem Einakter
"All'uscita" (1916) auftaucnenden Uberlegung findet sich in
dem Kapitel "Il Dio di dentro e il Dio di fuori" des Sieben-
ten Buches von "Uno, nessuno e centomila": Vitangelo Moscarda
fihrt seinen Hund Bibif spazieren, der unbedingt in die Kir-
chen, an denen sie vorliberkommen, hineinlaufen will:

"Non era possibile che a una cagnolina bellina come lei non fosse
lecito entrare in chiesa. Se non ci stava nessuno!

- Nessuno? Ma come nessuno, Bibi? Ci sta il pili rispettabile
dei sentimenti umani. Tu non puoi intendere queste cose, perché
sei per fortuna una cagnolina e non un uomo. Gli uomini, vedi?
hanno bisogno di fabbricare una casa anche ai loro sentimenti.
Non basta loro averli dentro, nel cuore, i sentimenti: se li
vogliono vedere anche fuori, toccarli; e costruiscono loro una
casa."

Vitangelo Moscarda bendtigt so ein Haus, so eine Form,nicht,
er finlt Gott in sich. Dieser innere Gott aber hat keine Macht
in einer Gesellschaft, die nur auf der Form und der Lige auf-
baut. Hieflir bendtigt er die Hilfe des beamteten, &duBeren Got-
tes:

"A me era sempre bastatc finora averlo dentro, a mio modo, il
sentimento di Dic. Per rispetto a quello che ne avevano gli altri,
avevo sempre impedito a Bibi di entrare in una chiesa; ma non
c'entravo nemmeno io. Mi tenevo il mio sentimento e cercavo di
seguirlo stando in piedi, anziché andarmi a inginocchiare nella
casa che gli altri gli avevano costruito.

Quel punto vivo che s'era sentito ferire in me quando mia moglie
aveva riso nel sentirmi dire che non volevo pil mi si tenesse in
conto d'usurajo a Richieri era Dio senza alcun dubbio: Dio che
s'era sentito ferire in me, Dio che in me non poteva pil tolle-
rare che gli altri a Richieri mi tenessero in conto d'usurajo.

158) _
159) _

"La fede", l.c., p. 843.

N

"Uno, nessuno e centomila", i.c., TR II, p. 880.



- 243 -

Ma se fossi andato a dire cosl a Quantorzo e a Firbo e agli altri
socii della banca, avrei dato loro certamente un'altra prova
della mia pazzia.

Bisognava invece che il Dio di dentro, questo Dio che in me sa-
rebbe a tutti ormai apparso pazzo, andasse quanto piu contrita-
mente gli fosse possibile a far visita e a chiedere ajuto e pro-
tezione al saggisimo Dio di fuori, a quello che aveva la casa e
i suoi fedelissimi e zelantissimi servitori e tutti i suoi pote-
ri sapientemente e magnificamente costituiti nel mondo per far-
si amare o temere.

A questo Dio non c'era pericolo che Firbo o Quantorzo s'atten-
tassero a dare del pazzo." 0)

Es kann nicht geleugnet werden, daB diese Entwicklung von
Pirandellos Gottesbegriff fort von der logischen Festlegung

Gottes und hin zu einem mythischen Gottesgefﬁhl161)

geht, das
mit dem "stupor mythicus" mythischen BewuBStseins, jenem unbe-
stimmten Gefiihl der Enhr-Furcht, das sich mit dem Ausdruck
"frommer Schauder" nur unvollkommen umschreiben 1&43t, jeden-
falls niner verwandt ist als mit einem zwangsweise in ein auch
in der Welt von Logos und Ratio einigermaBen vertretbares Kon-
zept theologischer Dogmata gepreB8ten Gott. Wenn Pirandello die-
sen seinen inneren Gott "pazzo" nennt, so liegt darin eine ge-
wisse Parallele zu dem franzdsischen Fin-de-siécle-Autor und
fanatischen Katholiken Léon Bloy, der die "folie divine" als
einzigen Rettungsanker fiir seine Zeit der Décadence proklamiert:

"Ah! disons tout en un mot, nous périssons parce gue nous avons
trop de raison, et il n'y a plus que la folie qui soit encore
capable de nous sauver."162)

Aber diese "folie divine" ist gar nicht ausschlieBlich eine
Errungenschaft des sp&dten Pirandello; schon 1895, also im glei-
chen Jahr wie die antiklerikale Novelle "Ravana" (sp&dter in

160) _ "Uno, nessuno e centomila", l.c., TR II, pp. 880/881.

lel) Diesen mythischen Charakter des Religionsgefiihls im "Lazzaro" hat
Franz Rauhut bereits in seinem 1938 erschienenen Aufsatz "Zola - Hauptmann -
Pirandello. Von der Verwandtschaft dreier Dichtungen" (in GRM 26/1938,pp. 440-
-466) festgestellt. Er zeigt dort an Hand von Parallelen zu zwei bedeutenden
Werken der franzésischen ("La faute de 1'abbé Mouret") bzw. deutschen Lite-
ratur ("Der Ketzer von Soana"), daB8 der mythische Charakter von Pirandellos
Spatwerk fiir seine Zeit durchaus keine isolierte Einzelerscheinung ist. Die
wichtigste Gemeinsamkeit der drei Werke nennt Rauhut den “neuen Lebensglau-
ben, der als Diesseitsgldubigkeit der Jenseitsreligion gegeniibergestellt ist."
HMUHLHER, 1.cC. +interpretiert weitere Hauptmann-werke unter mytnlschem Aspekt.

162
62y _ Léon BLOY, Choix de textes, ed. Albert Béguin, Paris 1946, p. 238.



- 244 -

"In corpore vili" umbenannt, Erstverdffentlichung in Gazzetta
letteraria, 15.6.1895), schreibt der Autor in seinem Gedicht
"Torna, GesQ!":

"Ma santa adesso appar la tua follia
anche al mio sguardo, o dolce redentore.
E torna, io prego, a noi, torna, Messia,
a predicar l‘amor;"163

Die gleiche Verbindung des freien, im mythischen Erleben
wurzelnden Gottesbegriffes mit dem naiven, mythisch-kindlichen
Glauben der Kindheit vollzieht sich meines Erachtens auch
in der Haltung Lucios, der in dem Augenblick, da alle um ihn
herum inren "Dio di fuori" verloren haben und sich der Zwangs-
jacke kirchlicher Dogmata ledig fiihlen, seinen Entschlud, nur
mehr dem inneren Gott leben zu wollen, aufgibt und beschlieft,
wieder Priester zu werden. In dem zuerst gefaBten EntschlufB
hatte Lucio ndmlich eine ganze Reihe von Vorgédngern: Neben dem
schon erwdhnten Don Angelino aus "La fede", der letztendlich
gleichfalls einen KompromiB mit dem naiven, christlich-mythi-
schen Glauben herkdmmlicher Prdgung schlieBt, ist hier vor al-
lem Bartolo Scimpri, der Priester einer "Chiesa Nuova" aus der
Novelle "Dono della Vergine Maria" zu nennen:

"Era in guerra aperta con tutto il clero, perché il clero -

a suo dire - aveva azzoppato Dio. Il diavolo, invece, aveva
camminato. Bisognava a ogni costo ringiovanire Dio, farlo viaggiare
in ferrovia, col progresso, senza tanti misteri, per fargli
sorpassare il diavolo.

- Luce elettrica! Luce elettrica! - gridava, allungando le lunghe
braccia smanicate. - Lo so io a chi giova tanta oscurita! E Dio
vuol dire Luce!

Era tempo di finirla con tutta quella sciocca commedia delle pra-
tiche esteriori del culto: messe e quarant'ore. E paragonava il
prete nella lunga funzione di consacrar l'ostia per poi inghiottir-
sela al gattc che prima scherza col topo e poi se lo mangia.

Egli avrebbe edificato la Chiesa Nuova. Gid pensava ai capitoli
della Nuova Fede. Ci pensava la notte, e li scriveva."164)

Er praktiziert einen mythischen Ritus mit spiritualistisch-hyp-
notischen Elementen, bei dem ein Medium eine groBe Rolle spielt

163
)- “"Torna, Gesa!", in "Poesie varie", SPSV, p. 807.

1
641 _ "Dono della Vergine Maria" (in "L'uomo solo"), NA I, pp. 647/648.



- 245 -

und die Gl&dubigen durch die Aussicht auf einen verborgenen
Scnatz angelockt werden. Auf diese Weise wird auch Pirandellos
Auffassung Genlige getan, Gott diirfe man nicht in engen dHdusern,
sondern nur in der freien Natur suchen: Die Andachten finden
nachts im Freien statt, wobei das Medium in Trance angeblich
zu einem Schatz fiihren soll. Bartolo Scempri aber sagt - ganz
im Sinne Pirandellos:

"Dio si prega cosi, nel suo tempio, coi grilli e con le rane."les)
Lucio entwickelt im "Lazzaro diese Verbindung Gott - Leben -
Natur noch weiter, wenn er den Begriff der persdnlichen Seele,
des "suo spirito", Uberhaupt ablehnt:

"LUCIO. s uo ? come s u o ? Ecco, vede dov'é l'errore? -

SARA. Nel dire s u o spirito? -

LUCIO. Ma si, mamma! Ammetterlo eterno, infinito, e presumere che
possa esser m i o , di uno che é nel tempo, labile forma d'un
momento, jeri o domani. Vedi com'é? facciamo regnare Dio anche di
1ld ( non si sa dove) in un presunto regno della morte, perché ci
dia 14, un premio o un castigo. Quasi che il bene e il male po-
tessero esser quelli di uno che é parte, mentre Egli solo, che é
Tutto, sa cid che fa e perché lo fa. Ecco, vede, dottore? questo
dovrebbe esser per lui, com'é stato per me, il vero risorgere del-
la morte: negarla in Dio, e credere in questa sola Immortalitad,
non nostra, non per noi, speranza di premio o timore di castigo:
credere in questo eterno presente della vita ch'é Dio, e basta."166)

Diese Ideen zeigen einen deutlichen Zusammenhang mit der Grund-
lage von Pirandellos Leben-Form-Dualismus, dem Mythos vom Le-
bensstrom, aus dem man kommt und in den man zuriickkehrt. Die-
ses Bild findet sich schon im "Umorismo" (siehe SPSV, pp. 151/

152), es ist spdter durch Tilgher167)

zur Patentformel filir das
Verstdandnis der Werke Pirandellos erhoben worden, zu einer Art
Etikett unseres Autors. Einen Einblick in Pirandellos eigene
Auffassung des Mythos vom Lebensstrom in seiner Spdtzeit gibt
uns die folgende, von Domenico Vittorini referierte AuBerung

des Autors aus dem Jahre 1935:

165) _ "Dono della Vergine Maria", l.c., p. 649.
166) _ "Lazzaro", MN II, p. 1195,
167)

- siehe u.a. Adriano TILGHER, Voci del tempo, Roma 1921; Studi sul
teatro contemporaneo, Roma 1923; La scena e la vita, Roma 1925.



- 246 -

"Der Mensch bewegt sich bewuBt oder unbewuBt in einer unangreif-
baren Traumatmosphdre; deshalb lduft er wie ein irrender Fremder
und trauriger Vagabund Ulber diesen 6den Planeten Erde. Jenseits
der Grenzen von Zeit und Raum, Uber dem blauen Himmelsgewdlbe ist
Leben, ungeformt und ungefesselt, Leben, aus dem ein seltsamer
Gott die Erde und das Universum geformt hat. Dort gibt es keine
Gesetze, keine Einschrdnkungen, keine Grenzen. Das Leben ist ein
vernichtender Strom, der sich in schwindelerregend weiBe Flachen
von unendlicher Ausdehnung stiirzt. Wehe uns, wenn wir einen
Blick in jenes uranfdngliche Leben tun! Wir erstarren und werden
gleichzeitig zur Gottheit. Wir hdéren auf, menschlich zu sein,
urd der Kontakt mit dem Durchschnittsmenschen wird uns unméglich.
Meine Kunst ist Ausdruck dessen, was dem universalen Leben wi-
derfihrt, wenn es zur individuellen Existenz wird."163)

An den Konsequenzen dieses Blickes ins uranfédngliche Leben,
Produkt des Mythenstiirzens, hat Pirandello sein Leben lang ge-
litten - seine Kontaktschwierigkeiten mit Durchschnittsmenschen,
seine Einsamkeit im Alter zeigen das deutlich.

Die religids gefaBte Abart dieses Mythos vom Lebensstrom
setzt sich aber im "Lazzaro" genausowenig durch wie Diego Spi-
nas starrsinnige Religiosit&dt traditioneller Pr&dgung. In dem
Stiick triumphiert ndmlich Pirandellos Aussage zufolge keines-
wegs der Glaube des Lucio der ersten beiden Akte, den er ra-
tional nennt und der selbst in einer Form erstarrt, sondern die
Beweglichkeit, verkdrpert durch Toleranz und reine Ndchsten-
liebe. Er beschreibt diese Aussage seines Stiickes in einem Zei-
tungsinterview des Jahres 1936 wie folgt:

"“Se all'uomo non libero togliete la forma, in quanto legame
spirituale, subito egli ricasca fra le bestie, e il primo atto
della sua cosi detta libertd é una fucilata contro un altro uomo,
centro l'Adamo nuovo che vive in pace con la sua Eva. Il figlio
allora si sacrifica, rientra nell'ordine, indossa ancora la veste
sacerdotale per coloro a cui é necessaria. La sua fede razionale
conduceva alla rovina, e non era che forma essa pure. Cristo é
caritas, amore. Solo dall'amore di chi comprende, e sa tenere il
giusto mezzo fra ordine e anarchia, fra forma e vita, € risolto
il conflitto."169)

168
)- Domenico VITTORINI, Luigi Pirandello - wie ich ihn sah, aus: The Drama

of L.P., Philadelphia 1935, tbs. I.Heintze, in ed.MENNEMEIER,l.c.,pp.178/179.
169) _ Giovanni CAVACCHIOLI, Introduzione a Pirandello,in "Termini" (Fiume),
Oktober 1936, pp. 22/23.



- 247 -

Wir haben also bereits einen &hnlichen Fall vor uns wie in
den "Giganti della montagna", wo Pirandello ebenso von zwei
gegenldufigen Lebensauffassungen ( deren eine seine eigene,
bisher vertretene ist) beide scheitern 1l&dB8t. Dort ist das Ende
allerdings tragisch, der "Lazzaro" schlieft auf Grund von
Lucios KompromiBbereitschaft versdhnlich.

AuBerungen Pirandellos wie die eben zitierte (auch in dem
Gedicht "Torna, GesQ!" findet sich die"caritd" als bleibender
Wert) haben ma?ghe katholische Literaturkritiker, vor allem

0)

'

Pietro Mignosi dazu angeleitet, Pirandello als zunidchst

verlorenen, nun aber reuig reuig in den SchoBf der Kirche zu-
riickgekehrten Sohn fir den Katholizismus zu reklamieren. Pi-
randello stand diesem Bestreben nicht unbedingt ablehnend ge-
genliber; in einem Brief an Mignosi bestdtigt er diesem, daB
er das Leben "religids fﬁhle“!71) Von einem ausdriicklicnen Ka-
tholizismus kann bei unserem Autor jedoch nicht die Rede sein.
Es erscheint daher Michele F. Sciaccas Klassifikation des
"Lazzaro" als mythenstirzerisch ("E in Lazzaro che Pirandello rifiuta
il mito moderno della religione" ) durchaus diskutierenswert. Sciacca
sieht in dem Stilick sogar drei einander widersprechende Glau-
benskonzeptionen: die Diegos, "che non ha gli occhi per questa
nostra vita e sacrifica all'eterna beatitudine della sua ani-
ma (non a Dio) se stesso, la moglie, i figli, tutto: non é
amore di Dio, é egoismo disumano, cupiditas di un posto in pa-
radiso"; die Saras ("la carica di vitalitd che si scontra con la realtd
e la societd e, quando non pud vivere secondo la sua natura, fugge e torna
naturale") ; und schlieBlich die Lucios, der den Glauben an die
Unsterblichkeit der Einzelperson ablehnt:

"Lucio é diventato averroista. Non premi né castighi dopo la
morte, ma la fede in questo eterno presente della vita, ch'e
Dio, e basta."

Pirandello aber lehne alle drei ab:

) 2
170 in seinem Buch "Il segreto di Pirandello", Palermo 1935,Milano “1937.

17 abgedruckt in der zweiten Auflage von Mignosis Buch (siehe Anm. 170).



"Pirandello denunzia la falsitd di questi tre modi di essere
religiosi."
Durch die Entscheidung Lucios, seine Glaubenskonzeption zu
Gunsten einer Riickkehr in den Priesterstand aufzugeben, wiirde
ndmlich auch dieser "panteismo vitalistico" aufgegeben, eben-
so wie die Vorstellung eines progessiven, sozialrevolutiond-
ren Christentums:

"Il mito moderno di una religione mondanizzata, di un Cristo

solo uomo che si é sacrificato per amore degli uomini, che poi
significa, in questo mito, per la giustizia sociale, per la lotta
alla povertd, per il benessere materiale di tutti; di un Cristo
"progressista" che vuole avviare l'umanitd al paradiso in terra,
che fatalmente va a coincidere con la cittd dei Giganti. (....)

Il mito moderno della religione che vuol sostituirsi a quello
"tradizionale" di Diego non ha miglior sorte che quest'ultimo;

la tragedia dell'uomo permane senza catarsi e senza salvezza."172)

Wenngleich ich den religionsphilosophischen SchluBfolgerun-
gen des katholischen Denkers Sciacca nicht folgen mdcnte, er-
scheint mir seiné Ansicht, es handle sich auch bei "Lazzaro"
um den Sturz eines Mythos in Form einer mythischen Erzdhlung,
durchaus plausibel. Es darf allerdings nicnt vergessen werden,
die mythischen Elemente in dieser mythisch-dramatischen Er-
zdnlung herauszustreichen. Zundchst ist hier wohl das Wunder
am ScnluB zu nennen, bei dem der lberirdisch-verkldrte Lucio
("Lucio é come in una luce divina") der durch ihn gleichfalls aus
der gewdhnlichen Realitdt herausgehobenen Mutter Sara ("trasfi-
gurata come per riflesso dalla divina esaltazione del figlio") auftrédgt,
sie mdge ihre geldhmte Tochter rufen. Sara tut das, und Lia
kommt auf sie zugelaufen, worauf die Umstehenden mit dem Ruf
"Miracolo!" in die Knie brechen. Neben diesem im christlichen
Mytnos wurzelnden Element will Roberto Alonge noch eine viel
dltere mythische Struktur entdeckt haben: Er sieht in dem Kon-
flikt Diego-Sara den grundlegenden Konflikt Patriarchat-Matri-
archat verkdrpert: nicht einen "contrasto di due organizzazioni
sociali, ma anche di due civiltd, di due religioni: quella

della madre, vitalistica, immanentistica; e quella del padre,

172
' alle Zitate: SCIACCA, l.c., p. 95.



- 249 -

uranica, trascendente"173) Sara setzt er mit der Terra Madre

gleich und stellt sie als "sacerdotessa del tellurismo" hin.
Das Wunder am SchluB sieht er als Triumph der Mutter Erde
(" Il miracolo finale che guarisce Lia della sua paralisi é il supremo si-

gillo della civilta tellurica.“174)),

-weil es ja Sara und nicht
Lucio vollbringe. Das erscheint wenig plausibel, schon auf
Grund der oben angefiihrten Regieanweisungen Pirandellos, aus
denen klar hervorgeht, da8 Sara die mythische Kraft zum Wun-
der von inhrem Sohn bezieht. Dennoch soll das Vorhandensein

des Mythos der Terra Madre (etwa im Erscheinungsbild Saras

als Uberfrau, die als "nuova, sana, potente" beschrieben wird)
nicht geleugnet werden; das Drama ausschlieBlich auf eine
Auseinandersetzung zwischen Mutter- und Vatermythos reduzie-
ren zu wollen, scheint mir aber doch auf eine zu einseitige

Betrachtungsweise zuriickzugehen.

173y _ SCIACCA, l.c., p. 97.

174) _ aLonGE, l.c., p. 309.



- 250 -

3.3.3. Il mito dell'arte: "I giganti della montagna"

Wenn die Kritik die bisher besprochenen beiden "Miti" eher
stiefmiitterlich behandelt hat (sie werden in der groBen Mehr-
zahl der Studien zu Pirandello nur kurz, wenn Uberhaupt, er-
wahnt und vernichtend kritisiert), so bildet der dritte, un-
vollendete "Mythos" , "I giganti della montagna", eine Aus-
nahme. Da ist kaum ein Uber das AusmaB einer halben Seite
hinausgehender Pirandello-Artikel in Literaturgeschichten oder
dergleichen, in dem dieses unvollendete Drama nicht seine -
meist lobende - Erwdhnung fdnde. Hdufig ist von Pirandellos
"geistigem Vermdchtnis" die Rede, zum Teil einfach auf Grund
der Tatsache, daB8 der Autor noch auf dem Sterbebett unaufhdr-
lich an die Vollendung des Werkes dachte und nach dem Bericht
seines Sohnes Stefano (nachzulesen im Anschluf an den Text der
"Giganti della montagna" in MN II) seinen letzten Lebenstag
mit einer "LOsung" flir den dritten und letzten, nie geschrie-
benen Akt beginnt:

""C'é", mi disse sorridendo "un olivo saraceno, grande, in mezzo
alla scena: con cui ho risolto tutto." E poiché& io non comprende-
vo bene, soggiunse: "Per tirarvi il tendone..."" )

Aber auch Pirandello selbst hat seinen dritten "Mito" als eine
Art Krdnung des Lebenswerkes betrachtet: Marta Abba zitiert

im Vorwcrt zu der von ihr herausgegebenen Fassung der "Gigan-
ti" (die jedoch, mit Ausnahme des urspringlichen Personenre-
gisters und der Vorstellungen iiber den nicht geschriebenen
dritten Akt wortlich mit der Version der MN II ilibereinstimmt)
einen Brief des Autors an sie aus Paris, vermutlich aus dem
Jahre 1931:

"Credo veramente ch'io stia componendo, con un fervore & una
trepidazione che non riesco a esprimerti, il mic capolavoro con
questi Giganti della montagna. Mi sento asceso in una sommitd
dove la mia voce trova altezze d'inaudite risonanze. La mia arte
non é stata mai cosi piena, cosi varia e imprevista: cosi vera-

7
175) _ "I giganti della montagna", MN II, p. 1371.



- 251 -

mente una festa, per lo spirito e ger gli occhi, tutta palpiti,
lucenti e fresca come la brina."176)

Tatsdchlich erreichen die "Riesen vom Berge" eine selbst
fiir Pirandello ungewShnliche H6he und Intensitdt des Denkens
- dieses so ungewdhnliche Stilick nimmt teil an der Diskussion
iber das Theater ( die mit der Trilogie des "Theaters auf dem
Theater" begonnen hatte); es vollendet das Mythenstiirzen durch
den Angriff auf den letzten, unangreifbarsten Mythos: den des
Mythenstiirzens selbst; und es stellt gleichzeitig die hdchste
Entwicklung der Form "Mito" als Lehrdrama bei Pirandello dar
- Giovanni Calendoli vergleicht es daher nicht zu Unrecht mit
den Platonischen Dialogen:

"In non pouhi momenti i Giganti della Montagna hanno il rare-
fatto splendore di un dialogo platonico: la tensione dramma-
tica si dissolve magicamente in una tensione puramente ideale.

W177)
Somit bildet das Drama eine Parallele zu dem Roman "Uno,nessu-
no e centomila" und ist zugleich die hdchste Stufe des Mythen-
stiirzens mit Hilfe des Mythos, weshalb ihm auch der umfang-
reichste Abschnitt dieses Kapitels gewidmet werden soll.

Die blofe Handlung ist, wie auch in dem erwdhnten letzten
Roman Pirandellos, eher nebensdchlich: Eine verkrachte Schau-
spielertruppe, deren "prima attrice", Ilse Paulsen, mit einem
Grafen verheiratet ist, zieht in die Berge, um Publikum fiir
ein lyrisches Drama zu suchen, das sie seit Jahren spielt, das
aber nirgendwo Anklang findet. Es handelt sich um ein Versdrama
eines jungen, unglicklich in Ilse verliebt gewesenen Autors,
der sich nach Vollendung seines Werkes umgebracht hat, weil
sie ihrem Gatten nicht untreu werden wollte und ihn daher nicht
erhSrt hat. Ilse fiihlt nun die Verpflichtung in sich, das Stilick
in die Welt hinauszutragen, um ihre Schuld gegeniiter dem Toten
zu begleichen,aber die Leute wollen es nicht sehen, sie inte-
ressieren sich mehr fir primitivere Spektakel, fiir Possen,

Sport, Gladiatorenkdmpfe. So gelangt die Truppe, nachdem das

176) _ zit. nach Luigi PIRANDELLO, I giganti della montagna, edizione a cura

di Marta ABBA, Milano (Mursia), 1372, p. 8.

17 _ Giovanni CALENDOLI, Luiyl Pirandello, Roma 1962, pp. 76/77.



- 252 -

gesamte Vermdgen des Grafen durchgebracht ist, die meisten
Schauspieler abgesprungen, Dekorationen und Kostlime verloren
gegangen sind, zu einer alten, verfallenen, angeblich von
Geistern bewohnten Villa in den Bergen. In Wahrheit leben
dort AuBenseiter, Randfiguren der Gesellschaft, zum Teil
korperlich mifgestaltet oder geistig behindert, unter der
Fihrung des Magiers Cotrone. Sie leben ihre Trdume im Wachen;
bei ihnen wird Realitdt, was im UnterbewuBtsein schlummert.
Sie bilden erst jenes Reich "al limite, fra la favola e la
realtd", das Pirandello als Ort der Handlung angibt. Sie neh-
men die Schauspieler gastfreundlich auf, stellen ihnen das "ar-
senale degli apparizioni" der Villa zur Verfiigung, durch das
das Stlick in sich selbst leben kdnnte; aber Ilse will ihrer
Mission treu bleiben: Sie will nicht die Dichtung leben, son-
dern ein Publikum vor sich haben, dem sie etwas mitteilt. So
schldgt Cotrone ihr schlieBlich vor, das Stiick vor den "Gigan-
ti della montagna", den "Riesen vom Berge", aufzufiihren, bei
denen in ndchster Zeit eine Flirstenhochzeit gefeiert werden
soll. Uber den nun folgenden, nicht mehr von Pirandello ver-
faBten SchluB gehen die Meinungen auseinander; Stefanos Er -
zdhlung steht die auf Passagen aus den Briefen gestilitzte Auf-
fassung Marta Abbas gegeniber. Beide Versionen stimmen jedoch
darin Uberein, daB Ilse wdhrend der Vorstellung von einem un-
verstédndigen Publikum erschlagen wird (das filir Marta Abba aus
den Riesen selbst, fir Stefano bloB aus ihren "servi" besteht).
Um aber die "Giganti della montagna" n&her analysieren zu
kdnnen, ist es ndtig, zuerst jenes Werk kennenzulernen, das
da mitgeteilt werden soll und vom Publikum nicht akzeptiert
wird: "La favola del figlio cambiato", ein Versdrama Pirandel-
los, von Gian Francesco Malipiero in Musik gesetzt; es wird
nicht zu Unrecht von manchen Pirandello-Kritikern, so etwa von

Michele F.Sciacca17séls vierter "Mito" angesehen.

178) _ SCIACCA, l.c., spricht dabei von "il mito moderno della politica”.



- 253 -

3.3.3.1. Der Mythos vom vertauschten Sohn.

Die "Favola del figlio cambiato", die einen traditionell
dem Mythos (bzw. der Volkssage) entstammenden Stoff behandelt,
ist ein in freien Versen gehaltenes Opernlibretto in fiinf Epi-
soden; in MN II erfahren wir zu Beginn in einer kleinen Notiz:

" "La Favola del Figlio cambiato" iniziata da Luigi Pirandello
e condotta avanti fino a tutto il terzo episodio come prepara-
zione al Mito dei "Giganti della Montagna", fu poi compiuta per
il Maestro G.F.Malipiero."

Da von allem Anfang an eine so enge Verbindung zwischen der
"Favola" und den "Giganti" bestand, scheint es auch gerecht-
fertigt, diese beiden Werke hier im Zusammenhang zu betrachten.

Die "Favola" hebt an mit der Klage einer Mutter, deren
hiibbscher blonder Sohn von den "Donne" entfilhrt und gegen ein
h&Bliches schwarzhaariges Kind ausgetauscht wurde:

“L'UNA.

Povera creatura!l

Come un sole, quello,
bello in carne, tutto vivo;
e questo invece
patito patito,

un capino straziato
d'uccellino malato,
che faceva ribrezzo
a vedere e a toccare.

,180)

In der ersten Episode wird diese Geschichte erzdhlt und es
kommt zu der Auseinandersetzung mit dem rationalen Zweifler,
der schlieflich, als er sich den aus der Anschauung stammen-
den Argumenten nicht beugen will, von den Frauen der Nachbar-
schaft gewaltsam zu einem "M'arrendo!" gegeniiber dem Mythos
gezwungen wird, wie wir das in Teil II gesehen haben (Anm.80
$.90). In der ndchsten Episode finden wir die Mutter mit zwei
der Nachbarinnen in der Hiitte der alten Vanna Scoma, der man
magische Fihigkeiten und Kontakte zu den "Donne" nachsagt.
Jedenfalls scheint sie mediale Fihigkeiten zu besitzen, denn

sie befindet sich in einer Art Trancezustand:

179) _

180)_ 1y c., p. 1241.

"La favola del figlio cambiato", MN II, p. 1226.



"L'ALTRA.

E la notte é cosi,

come un fantoccio

posato li sulla seggiola:
le vesti, le scarpe,

le mani sulle gambe.
L'UNA.

Se la toccate é di gelo."

181)

Als sie erwacht, erzdhlt Vanna Scoma nun, sie habe den ver-
tauschten Sohn gesehen, er befinde sich in einem K8nigspalast
und es fehle ihm an nichts; es werde ihm aber immer gerade so
gut gehen, wie man das fir ihn dagelassene Kind behandle. Die
Mutter freilich will ihr Kind auch dann nicht aufgeben, wenn
es dafiir Kénig werden sollte:

"LA MADRE.

Per il figlio mio

il mio cuore di mamma
val pia d'ogni regno

e pih d'ogni splendore

!"182)

Wir begegnen hier also dem gleichen inneren Konflikt zwischen
Mutterliebe und &duBerem Wohlergehen des Kindes, wie er bereits
in "La ragione degli altri" bzw. der zugehdrigen Novelle "Il
nido" (Anhang der NA II) und spdter in "La nuova colonia" auf-
tritt. Auch in der "Favola" ist die Mutter nicht bereit, ihren
Sohn aufzugeben; fiir den Augenblick muB sie sich freilich da-
mit begniligen, sein Wohlergehen dadurch zu sichern, daB sie den
anderen gut behandelt.

Die dritte Episode spielt einige Zeit sp&ter: Der ver-
tauschte Sohn, hdBlich und halbdebil, hdlt sich flir einen K&-
nigssohn und wird deshalb Figlio-di-Re genannt. Die gleich-
falls debile Herumtreiberin des Ortes, die immer wieder schwan-
ger ist, ohne den Vater zu kennen, trdgt diesmal ein Kind von
ihm und wird deshalb von allen nur scherzhaft "La Regina" ge-
nannt. Nun ist im Hafen ein Schiff mit einem kranken Prinzen
aus dem fernen, nebligen Norden angekommen; der Prinz soll un-
ter der sidlichen Sonne genesen. "Figlio-di-Re" ist liberzeugt,

181) _

182) l.c., p. 1256.

"La favola del figlio cambiato", l.c., MN II, p. 1247.



dieses Schiff sei gekommen, ihn zu holen:

"pottaghmi co quetta coghona
e quetta gheghina a mmio ghegno
( tira a sé "La Regina")183)
sedeghe su xxrhono!"

Der Herkunftsort des Schiffes und des Prinzen wird ersicht-
lich, als einige Matrosen der Besatzung das Café betreten und
dabei "Trinchevdine! Trinchevdine! Mit Froildine! Mit Froi-
ldine!" gr&len. Vanna Scoma best&dtigt nun indirekt die Ideen
des "Figlio-di-Re", indem sie sein Schweigen fordert, damit
man nicht am Ende ihr die Schuld an dem geben kdnne, was da
geschehen werde. SchlieBlich kommt auch noch die Mutter ange-
laufen; sie hat den fremden Prinzen gesehen und glaubt zu wis-
sen, was ihm fehlt:

"E il figlio mio, non é
un Principe straniero!
Dicono c'ha bisogno

di sole. Non €& vero.

Ha bisogno di me,

della sua mamma,

e non lo sa!" 184)

Die vierte Episode zeigt den Prinzen im Streit mit seinen
Ministern. Sie drédngen zur Riickfahrt, weil der alte Koénig krank
darniederliegt und die Staatsgeschdfte nicht l&dnger warten k&n-
nen. Der Prinz aber will bleiben. Er leidet unter dem Masken-
spiel des Hofes ebenso wie Pirandellos libliche erwachende In-
dividuen unter dem der bilirgerlichen Gesellschaft:

"E tutti dietro uno scudo.
E mai un viso nudo

fino all'anima nudo,

come vorrei vederlo;

un sorriso, ma vostro;

e non fatto per me;

e come parlate

dentro di voi; ma questo
forse non lo sapete

nemmeno voi stessi."lSS)

183) "La favola del figlio cambiato", MN II, l.c., p.1268. - Die etwas selt~

same Orthographie deutet sichtlich die Sprachgestdrtheit des Debilen an.

184) _ l.c., p. 1273.

)
185) 1 c., p. 1281.



- 256 -

Auch der Arzt verbietet die Abfahrt. Unterdessen aber geht im
Reich des Prinzen alles drunter und driber, Mord, Brand und
Gesetzlosigkeit herrschen. Die einzige Alternative zur Riick-
kehr hieBe Abdankung.

In der flinften Episode begegnet der Prinz endlich im Gar-
ten seiner Mutter. Sie will zuerst nichts erzdhlen. Als sie
aber hdrt, daf die Konigin bei der Geburt ihres Kindes gestor-
ben sei, sodaB ihr "Sohn" ohne Mutter aufwachsen muBSte, verrdt
sie sich. In diesem Augenblick stiirzt der "Figlio-di-Re" mit
einem Dolch auf den Prinzen los, um den "usuxxpatoghe" zu t&-
ten. Durch den Schrei der Mutter gewarnt, kann dieser aller-
dings ausweichen. Da lduft nun der gesamte Hofstaat zusammen:
Wie Vanna Scoma geweissagt hatte, ist der alte Konig gestorben,
man muB zurlick. Der Prinz weiB, daB das auf Grund seiner labi-
len Gesundheit sein Todesurteil bedeutet. Die Frauen rufen
ihm zu, er solle doch hier bei seiner wahren Mutter bleiben
und "Figlio-di-Re" an seiner Stelle fahren lassen; so erfdhrt
er schlieBlich die ganze Geschichte. Der Prinz entscheidet sich
daraufhin fir seine Mutter, fiir die Sonne, filir das Leben, und
huldigt als erster dem neuen Konig "Figlio-di-Re". Seinem Hof-
staat aber, der diese Entscheidung nicht akzeptieren will, hdlt
er eine Rede, die man leicht als Kritik an dem ausgeh&hlten my-
thischen Unterbau der Erbmonarchie lesen k&nnte:

"Credete a me,

non importa che sia

questa o quella persona:

importa la corona!

Cangiate questa di carta e vetraglia
in una d'oro e di gemme di vaglia,
il manteletto in un manto

e il re da burla diventa sul serio,
a cui voi v'inchinate.

Non c'é bisogno d'altro, soltanto
che lo crediate."

Sieht man diese Sdtze jedoch in Verbindung mit der Weltanschau-

ung Cotrones und seiner "Scalognati", also der Bewohner der

186)- "La favola del figlio cambiato", l.c., MN II, p. 1301.



verfallenen Villa in den "Giganti", so erhdlt die Feststellung
"Wahrheit ist, was man glaubt, durchaus einen positiven,affir-
mativen Sinn. Tatsdchlich bekrdftigt der Prinz gleich darauf
die Subjektivitdt und Wandelbarkeit der Wahrheit:

"

Ma niente é vero,

e vero pud essere tutto;

basta crederlo per un momento,

e poi non piQ, e poi di nuovo,

e poi sempre, o per sempre mai pil.
La verita la sa Dio solo.

Quella degli uomini é a patto

che tale la credono, quale

la sentono. Oggi cosi,

domani altrimenti. Credete,

credete che questa

vi pué convenire assai pil della mia.
Io, ora, la so,

la mia verita.

Ero piccolo qua,

con questa madre, nato a questo sole;
povero, ma che importa?

con quest'amore di madre

e questo cielo e questo mare

e la salute e la gioja

di vivere la mia,

la "mia" vera vita per net187)

Damit siegt gleichzeitig der Muttermythos iiber Pflicht und
Staatsraison:

"IL PRINCIPE.
Ora bisogna ch'io trovi
nel calore carnale
di quest'amore di madre,
nell'odore di questa tua veste,
madre,

LA MADRE.

si, figlio, si;

IL PRINCIPE.
e della tua casa,

LA MADRE.

si, figlio,

IL PRINCIPE.
nel sapore dei cibi
che mi darai a mangiare

LA MADRE.

si, si;

187) _ "La favola del figlio cambiato", l.c., MN II, p. 1302.



I, PRINCIPE.
i1l sentimento perduto
della tua naturale umilta.

- wobei es sicherlich nicht verfehlt ist, in dieser "naturale

.188)

umiltd"einen Hinweis auf die Terra Madre und gleichzeitig auf
die Rousseau'sche These der Unschuld des Primitiven zu sehen;
auBerdem triumphiert der Mythos der Sonne, des Lebens, verkdr-
pert im Siidreich, liber den des Todes, des Rauches und Nebels
einer technisierten Zivilisation, verkdrpert im Nordreich:

"Via la nebbia amara, e quel fumo,
quel fumo forato da lampade,
architteture di ferro,

forni, carbone, cittad

affacendate da cure

cieche e meschine,

formicaj! formicaj!

Ho perduto l'amore che avevo
della mia sconsolata tristezza!
Ora son pieno di quest'ebrezza

di sole d'azzurro di verde di mare!“leg)

Die mythischen Elemente dieser Geschichte sind nicht zu
Ubersehen. Es ist wohl miiBig, hier einen auch nur anndhernd
vollstdndigen Uberblick iber das Vorkommen des Motives vom ver-
tauschten Sohn in Mythen, Marchen oder Volkssagen geben zu

wollen.lgo)

Die Mythen der Terra Madre, der Sonne und des Le-
bens sind, auf Grund der nicht v8llig realistischen Darstel-
lungsweise des Geschehens, die Pirandello durch die &duBere
Form der "Favola" ermdglicht wird, besonders stark betont. Der
Realismus der fritheren "Miti" bleibt aber in einigen Episoden
erhalten, vor allem in der Café-Szene, die stark an den Proloy

der "Nuova colonia" in Nuccio d'Alagnas Schenke erinnert.Somit

188) "La favola del figlio cambiato", l.c., MN II, p. 1303.
189y ¢, pp. 1303/1304.
190)

- Von Interesse erscheint lediglich ein Hinweis Ettore Cellas (CELLA,
Pirandellos Riesen vom Berge, in ed.MENNEMEIER,l.c.,p.320) auf einen Volks-
glauben, der "letzte, hédBliche und kleingewachsene Savoyenkénig Umberto" sei
gegen den rechtmdfigen, in einer Feuersbrunst umgekommenen Thronerben ver-
tauscht worden. Da Cella keine weiteren Angaben macht, bleibt fraglich,
welcher Umberto gemeint ist - weder in der Geschichte Savoyens noch in

der Italiens findet sich eine Gestalt, auf die diese Angaben zu passen schei-
nen.



stellt die "Favola" schon rein &uBerlich, was die Darstellungs-
weise anlangt, ein Bindeglied zwischen den beiden ersten

"Miti" und den "al limite fra la favola e la realtd" spie-
lenden "Giganti della montagna" dar. Aber auch inhaltlich ist
sie eine Vorstufe zu den "Giganti": Der Verzicht des Prinzen
auf &duBere Ehren und gesellschaftliche Stellung ist die Voraus-
setzung flir den Eintritt in das Reich der Scalogna, jener
Zaubervilla zwischen M&rchen und Wirklichkeit, wo man ganz

den eigenen Tr&dumen lebt, ohne sich um die Realitdt der Um-
welt zu beklmmern.

3.3.3.2. La Scalogna - Der Konflikt zwischen Poesie und Rie-
sen - Eine Abrechnung mit dem Denken der Neuzeit.

In unserer kurzen Inhaltsangabe war von einer alten Villa
in den Bergen die Rede, die von verkrachten AuBenseitern be-
wohnt wird, und zu der die Schauspielertruppe Ilses gelangt.
Diese Villa nennt Pirandello "La Scalogna", also "Schalotten-
zwiebel", gleichzeitig ein Synonym flir Pech oder Ungliick; und
so werden ihre Bewohner, die "Scalognati", in den deutschen
Ubersetzungen auch als "Ungliicksraben" oder "Pechvdgel" be-
zeichnet. Diese Scalogna ist alleiniger Schauplatz der beiden
iberlieferten Akte, sie ist die Villa der Geister, der Erschei-
nungen, das Reich, in dem Tr&dume Wahrheit werden und bloBe
Gedanken kOrperliche Gestalt annehmen. Das Mythenstiirzen in

~*h:enm§guggggfn 1st zur auBersten Konsequenz gediehen: Sie
glauben nlcht mehr an. dle objektive._ Wahrhelt, s‘é’Iében die

"Bilder ihrer PhantaSLe, die stédndig s;ch.anderndenﬁwﬁnb jektiven
Realititen. Sie haben ihre Koérper abgestreift, die sie nur
noch als "apparenze" sehen ("Nessuno di noi é nel corpo che l'altro

"191)). Sie sind also

ci vede; ma nell'anima che parla chi sa da dove
jene Figuren, die zur Gidnze die Konsequenzen aus den Erfahrun-

gen all ihrer Vorgidnger in den Werken Pirandellos gezogen ha-

191)— "I giganti della montagna", MN II, p. 1345.



- 260 -

ben (diese Vorganger waren, wie wir gesehen haben, zu der Er-
kenntnis gelangt, diese oder jene Einrichtung beruhe auf my-
thischen, und, da nicht mehr im Mythos gelebten, zugleich
hohlen Grundlagen). Und sie haben selbst das Instrument, das
sie zu dieser Erfahrung gefiihrt hat, die logische Uberlegung,
als unbegriindet, als Glaubensobjekt nach Art der von ihr ent-
larvten Einrichtungen erkannt, das sie nun, nachdem sie sich
des Ballastes lberholter, auf dem Mythos vom Logos beruhender
Geisteskultur entledigt haben, nicht mehr bendtigen: "Vigliacco
chi ragiona!", ruft Cotrone seinen Scalognati zu. Michele F.
Sciacca hat diese Entwicklung,vor allem bezliglich des Mythos
der "ragione" und der "filosofia" in dem Kapitel "Il processo
al tribunale della ragione" seines Buches "I giganti della
montagna" so vollstdndig dargestellt, daB hier eine extensive
Neubehandlung des Themenkreises nicht angebracht erscheint.
Auch er beginnt seine Untersuchung mit der Feststellung, Pi-
randello habe schon zuvor alle Mythen seiner Zeit und Kultur
zu stlirzen versucht, eine Annahme, fir die auf den ilber hun-
dert Seiten des zweiten Teils dieser Untersuchung der Beweis
zu erbringen versucht wurde:

"Quando Pirandello comincia a scrivere I Giganti della Montagna
ha consumato tutte le disgregazioni: della ragione, della real-
td, della societd, della politica: tutti miti caduti, non solo
nelle formulazioni del passato, ma anche in quella dei "moderni",
cioé nella modalitd in cui i moderni li hanno deformati."

Und nicht zu Unrecht beginnt Sciacca das Kapitel "Pirandello
e la cultura occidentale" mit dem Satz:

"Ne I Giganti della Montagna Pirandello salda i conti con la
cultura occidentale e percid con se stesso: ne esce fuori
sbattendo la porta."

Wdhrend Sciacca sich aber dann ausschlieBlich mit dem for-
mal-philosophischen Aspekt dieser Feststellung beschaftigt,

192)

193)_ l.c., p. 44. - Der letzte Satz spielt auf eine AuBerung des faschisti-
schen Delegierten an Pirandellos Totenbett an, der gesagt haben soll:"Se
n'é andato sbattendo la porta", weil das Testament ein Staatsbegrdbnis ver-
bot (ALVARO,l.c.,NA I, p. 8). Andere Quellen schreiben diese AuBerung
Mussolini persénlich zu.

- SCIACCA, l.c., p. 21.



wollen wir in dem Gebiet der Literatur verbleiben und zuriick-
gehen zu jenem Werk, von dem der Roman der Neuzeit seinen Aus-
gang nimmt, und das in vielerlei Hinsicht fir die Entwicklung
der neuzeitlichen Geistesgeschichte bestimmend geworden ist:
zum "Don Quijote de la Mancha" des Miguel de Cervantes Saa-
vedra. Man hat des 6fteren die beiden Protagonisten, Don Qui-
jote und Sancho Panza, mit den beiden Aspekten des spanischen
Nationalcharakters gleichgesetzt194): Don Quijote der "hidalgo",
der stolze Idealist, Sancho der erdverbundene, bauernschlaue,
durchaus materiell denkende "villano". Man kann aber getrost
noch einen Schritt weitergehen und in den beiden Gestalten des
Miguel de Cervantes zwei Pole neuzeitlicher Geistesgeschichte
schlechthin sehen, in deren Spannungsfeld sich die Entwicklung
der Mythen der neuzeitlichen Kultur abspielt. Selbstverstdnd-
lich bewegen sich dabei auch die Pole immer mehr auf einander
zu, wie schon im Cervantes-Roman im Laufe der Zeit Sancho eine
"Quijotisierung” und Don Quijote eine "Sanchifizierung" durch-
machen.195)
Sanchos Linie (ausgehend von seiner Feststellung, die Geg-
ner, auf die sein Herr zuritte, wdren nicht Riesen, "sino
molinos del viento", also einer Verteidigung der "objektiven"
Realitdt) beruht auf dem Glauben an jenen im Vorhergehenden
so ausfiihrlich behandelten Mythos der objektiven Wahrheit, je-
ner Wahrheit, wie sie uns die fiinf Sinne vermitteln. Diese
Linie erreicht ihre h&chste, schon fast quijoteske Ausformung
in dem Bestreben der Aufklirung;-eine Weltordnuny der-Vernunlt
zu‘éf?iphﬁen7'dievsetbstversténdlichwauf”HEE"Va?KEEEEEEéEERW
und der Erkennbarkeit. eims¥ objeKEIver Wahthelt BETUat. Die
Entwicklung dieser Linie bis zum "Mythos vom Logos", der,

Kolakowskis Argumentation folgend, im ersten Teil dieser Un-

194) _ vgl.dazu Ramdn de GARCIASOL, Claves de Espaffa: Cervantes y el Quijote,

Madrid 1969, mit weiteren Angaben.

195) siehe Salvador de MADARIAGA, Uber Don Quijote, ibs. Jeannie Ebner,
Wien 1969.



tersuchung dargelegt wurde, und dessen Sturz durch Pirandello
wir im zweiten Teil miterlebt haben, hier in extenso darzu-
stellen, wirde den Rahmen dieser begrenzten Studie sprengen.
Dag Pirandellos Sturz des Mythos vom Logoes-zu-keinem-uni-
'verselLen”Umdenken §efﬁhrt hat, sondern auf ihn selbst und
JEZé“Séélognati beschrédnkt blieb, braucht nicht bewiesen zu
werden: Wir wissen selbst nur zu gut, daB wir auch vierzig
Jahre nach Pirandellos Tod noch immer in den geistigen Tem-
peln der Vernunit leben, auch wenn die steinernen Robespierres
ldngst zerfallen sind.

Freilich 148t sich auch eine Entwicklungslinie des Don
Quijote, des idealistischen Helden, der seine zwar nicht lo-
gisch fundierte, aber doch auf einem ethischen Ideal beruhen-
de subjektive Wahrheit der Umwelt aufzwingen will, bis in un-
sere Tage verfolgen, lber die Romantiker, die erstmals eine
innere Wahrheit iiber die &duBere stellten196) bis hin zu den
Vertretern diverser totalitédrer Heilslehren unseres Jahrhun-
derts, die sich zwar auf den Minnedienst an einem hohen Ideal
berufen, dabei aber - als Ergebnis ilibermdBiger "Sanchifizie-
rung" - in h&chst unidealer Weise zu Gewalt und Zwang greifen,
um dieses Ideal durchzusetzen. Die Wurzel dieses Bestrebens,
anderen - sei es auch immer um hoher Ideale willen - die eige-
ne Realitdtskonzeption aufzuzwingen, findet sich beispiels-
weise in der Episode mit der Kutsche, vor der ganz friedlich
zwei Monche einherreiten, die Don Quijote jedoch fiir Teufel
h&dlt, die eine gefangene Prinzessin bewachen, sodaB er sie
in die Flucht jagt; daraufhin ruht er nédmlich nicht eher, als
bis er das Versprechen erhalten hat, die Reisende in der Kut-
sche wiirde seine Dulcinea del Toboso aufsuchen und ihr von
Quijotes Heldentat berichten, obwohl er deshalb sogar einen
Kampf mit einem ihrer Bedienten ausfechten muB8 (Quijote,1.Teil,
Kap. VIII und IX). Don Quijote gibt sich also nicht mit dem

1 .
96 _ vgl. dazu das Novalis-Zitat aus Teil I, Anm. 93/S.34:"Das Poetische
ist das echt absolut Relle (....) je poetischer, je wahrer!"



- 263 -

Tglgfiﬁfff seiner subjektiven Wirk{}gbkgit,durch die anderen

zufriedeq;:§§§§1t§5j2§f353fgzzjfgiese Wirklichkeit.im -Umgang
ﬁﬁrt“iﬁﬁﬂhnd auch auBerhalb dieses Kontaktes anzunehmen. Das
éfgic éliﬁfAilse,idie sich nicht damit zufrieden gibt, daB
das Stilick in ihr oder in einer aufnahmebereiten, verst&nd-
nisvollen Umgebung (La Scalogna) lebt, sondern es in der Welt
leben sehen, den Menschen fdrmlich aufzwingen will:

"COTRONE. Comprendo che la Contessa non pud rinunziare alla
sua missione.

ILSE. Fino all'ultimo!

COTRONE. Non vuole neanche lei che l'opera viva per se stessa
- come potrebbe soltanto qua.

ILSE. Vive in me; ma non basta! Deve vivere in mezzo agli
uomini!"

Ihr gegeniiber stehen zwei Ausformungen der Sancho-Linie, des
Mythos vom Logos: die Giganti und ihre "servi" (wenigstens in
der Version des Schlusses, die Stefano Pirandello iiberliefert).
Cotrone beschreibt die "Giganti" wie folgt:

"COTRONE. Non propriamente giganti, signor Conte, sono detti
cosi, perché gente d'alta e potente corporatura, che stanno

sulla montagna che c'é vicina. Io vi propongo di presentarvi

a loro. Noi v'accompagneremo. Bisognerd saperli prendere.L'opera
a cui si sono messi lass@, l'esercizio continuo della forza, il
coraggio che han dovuto farsi contro tutti i rischi e pericoli
d'una immane impresa, scavi e fondazioni, deduzioni di acque per
bacine montani, fabbriche, strade, colture agricole, non han sol-
tanto sviluppato enormemente i loro muscoli, li hanno reso natu-
ralmente anche duri di mente e un po' bestiali. Gonfiati dalla
vittoria offrono perd facilmente il manico per cui prenderli: L'or-
goqlioi éisciato a dovere, fa presto a diventar tenero e mallea-
bile."

Die Meinungen iiber die wahre Identit&t der Giganti, die sich
in den beiden von Pirandello noch selbst verfaSten Akten nur
gegen SchluBf durch den Lirm ihrer Pferde hinter der Biihne be-
merkbar machen, gehen in der Kritik auseinander. Aus dieser
Unnahbarkeit, Ungreifbarkeit (sie treten nie selbst auf und
verbreiten doch Angst und Schrecken) kénnte man auf eine alle-
gorische Darstellung der Macht analog zu der in Kafkas Romanen

197
198) _

"I giganti della montagna", MN II, p. 1346.
l.c., p. 1360.



- 264 -

"Das SchloB" und "Der ProzeB" schlieBen. DaB dem, zumindest

im Ansatz, nicht so war, beweist die liebevoll-realistische
Malerei der Einzelcharaktere der Giganti in dem erhaltenen
Szenenplan Pirandellos fiir den nicht mehr geschriebenen drit-
ten Akt (in SPSV, p. 1201). Ein Gedicht aus "Fuori di chiave",
"Vecchio avviso", in dem ebenfalls eine Beschreibung von
"Giganti" vorkommt, legt die Idee nahe, daB dem Autor hier -
wie schon in der "Favola" - eine allegorisch-karikaturistische
Darstellung des ndrdlichen Nachbarvolkes vorschwebte. Piran-
dello beschreibt ndmlich in diesem 1904 erstmals verdffent-
lichten Gedicht ein Konzert der Husaren in Bonn mit den Worten:

“Parean giganti degli antichi miti.
Trenta. E dentro ai polmoni

tutto il vento del nord. Ai loro tuoni

vedevo i pioppi tremare atterriti,

e le foglie cader come farfalle

morte, e uccelli cadere,
spennati questi dalle trombe fiere 199)
e quelle fatte qual per verno gialle."

SchlieBlich rufen dann noch die Zuhdrer dreimal donnernd aus:
"Viva la Germania!" - Sicherlich ist dieser Vergleich, ver-
bunden mit dem Ruf der Deutschen, tlichtig zu sein und "grandi
opere" zu vollbringen, durchaus ein Grund fir die Annahme, die
Riesen seien eine allegorische Darstellung dieses Volkes; aber
dann miiBten doch wohl ihre Gegenspieler, die Schauspieler, be-
tont mediterrane Zige aufweisen. Gerade Ilse Paulsen aber, die
Verkdrperung der Poesie, also jener Weltauffassung, die der
der Riesen diametral entgegengesetzt ist, hat schon von ihrem
AuBeren und vom Namen her eher die Aura einer Fee aus einem
nordlichen Eispalast denn die einer dunklen sizilianischen
Schénheit. Und selbst die Scalognati weisen (mit Ausnahme La
Sgricias) keine typisch mediterranen Charaktermerkmale auf.

Viele andere Autoren sehen in den "Giganti", gewifB nicht

199 . .
)-"Vecchio avviso" (in"Fuori di chiave"),SPSV,p.641. (zuerst in Riviera
Ligure, Februar 1904.)



- 265 -

ganz zu Unrecht, eine Karikatur des Faschismus.zoo)

Man darf
aber nicht vergessen, daB fiir Pirandello in der Zeit der Ar-
beit an den Giganti die ihn umgebende Gesellschaft einfach
eine faschistische war, sodaB Kritik an der Gesellschaft an
sich auch Kritik am Faschismus sein muBte und umgekehrt: So-
mit kdnnte sich die Karikatur auf die Gesellschaft des 20.
Jahrhunderts an sich, unabhingig vom jeweiligen politischen
System beziehen. Chaix-Ruys Roboter-Vergleich. kommt dieser
Auffassung nahe, soferne man die Gesellschaft eines {libertech-
nisierten Zeitalters auf Grund der daraus resultierenden Ent-
fremdung zu sich selbst als Ganzes einer Gesellschaft von Ro-
botern, von Maschinen gleicasetzt:

"Les géants devaient &tre, je pense, dans l'esprit de Pirandello,
des machines, ces cerveaux fabriqués, ces robots qui accomplissent,
sitdt qu'est déclenché le mécanisme, leur travail."201)

Insofern hat auch Giorgio Strehler meiner Meinung nach zu
Recht sein Regiekonzept der "Giganti della montagna" auf der
Gleichsetzung der "Giganti" mit dem Publikum aufgebaut:

"Lo schema teatrale Ilse-teatro giganti-pubblico rispecchia il
rapporto poesia-societd. I giganti &iamo noi, in agguato nella
vita di ogni giorno, ogni 8ual volta ci rifiutiamo alla poesia e,
con la poesia, all'uomo."202)

Die "Giganti" wdren somit wir selbst, wdre unsere technische,
auf dem Mythos vom Logos, von der Wissenschaft, der Maschine
und dem Fortschritt aufbauende Zivilisation.

In den Uberlieferten Teilen des Stiickes ist nur von der
hier untersuchten Gruppe der "Giganti" die Rede. Man kann sich
auch einen Zusammenprall der Don Quijote-Urenkelin Ilse, der
Verkdrperung der Poesie, mit diesen "Giganti" durchaus vor-
stellen; dennoch spricht Pirandellos Sohn Stefano in seiner
Fassung des SchluBaktes von den "servi" der "Giganti", die
ein Festmahl veranstalten, lieber Zoten als Dichtung hdren

und Ilse lieber als Strip-éease-Tanzerin denn als Tragddin se-

200) _ vgl. CELLA in ed. MENNEMEIER, l.c.,p.334. - Bhnlich scheint Marta
abba zu denken - vgl. "I giganti della montagna",a cura di M.ABBA,l.c.,p.6.

ol
~01)-J.CHAIX-RUY, Pirandello.Humour et poésie, l.c., p. 151.

202) ed. Francesco CARNELUTTI jr., I giganti della montagna. Note di re-

gia di Giorgio STREHLER, in: Il dramma, Torino, Dezember 1966, p. 28.



- 266 -

hen wollen. Warum nun diese Zweiteilung, weshalb sind es blo3
die "servi", die zu guter Letzt die Verkdrperung der Poesie
zerreiBen? Cella meint, Pirandello habe damit nicht nur gegen
Faschismus und GroBgrundbesitzer (giganti), sondern auch ge-
gen das Volk Stellung nehmen wollen, weil seine Stiicke (vor
allem die "Favola del figlio cambiato") in letzter Zeit nicht
mehr den gewohnten Anklang fanden.203) Diese Ansicht erscheint
mir duBerst fragwilirdig. Auf jeden Fall soll hier ein fiir alle
Mal mit der immer wieder vertretenen Legende aufgerdumt wer-
den, Pirandello habe die "Giganti della montagna" als Rache
flir den den von einer faschistischen Clique provozierten
Durchfall der "Favola" bei der romischen Premiére geschrieben:
Diese Premiére fand nimlich(nach dem Verbot der deutschen Ur-
auffihrung im gleichen Jahr in Braunschweig) am 24. Mdrz 1934
statt, also im selben Jahr, in dem der zweite (und letzte noch
geschriebene) Akt des Stlickes bereits im Druck erschien (in
der Zeitschrift "Quadrante"). Der erste Akt mit der Beschrei-
bung des MiBerfolges der "Favola" bei den Menschen ist iiber-
haupt schon 1931 in der "Huova Antologia" publiziert worden.
Allenfalls hat hier also das Leben den Autor kcpiert, nicht
umgekehrt. Auch der geplante SchluB (MiBerfolg und Tod der
Poesia-Ilse) kann nicht erst aus dem Erlebnis der Premiére

von 1934 geschdpft sein, denn bereits 1929 vertraute Piran-
dello dem Journalisten Mario Corsi an, am Ende seines geplan-
ten Stiickes "I giganti della montagna" wiirden zwei Riesenfa-
milien, die untereinander Hochzeit feiern, die Schauspieler
wie Spielzeug auf dem Tisch zerdrﬁcken.204) Dieses Bild 148t
an eine Novelle unseres Autors denken, in der eine Art "pan-
tagruelisches Riesengeschlecht" bei Tisch tatsdchlich um ein
Haar aus purer Freundlichkeit ein kleines Mdnnchen umbringt:
"Un invito a tavola". Die drei Briider und fuinf Schwestern

Borgianni, Kolosse an Gestalt und Appetit, haben Don Diego

20
3. CELLA in ed. MENNEMEIER,l.c., p. 336.

204) _ Mario CORSI, Cingue nuovi drammi di Luigi Pirandello, in "Gazzetta del
Popolo", Torino,11.6.1929.Dort findet sich die friheste genauere Inhalts-
angabe der "Giganti della montagna".



- 267 -

Filinia, genannt Schiribillo, ein kleines, dinnes, unauf-
hérlich niesendes Mdnnchen, zum Essen eingeladen, um ihm ih-
ren Dank dafiir abzustatten, daB er einen der Briider, der mein-
te, einen Mann erschossen zu haben und dafilir von der Polizei
gesucht zu werden, bei sich versteckt hat. Vor lauter Wohl-
wollen ndtigen sie dem kleinen Gast mehr Speisen und Getré&nke
auf, als sie selbst zu verzehren gewohnt sind; und will er
nicht freiwillig essen und trinken, so brauchen die Borgiénni
Drohungen oder gar Gewalt:

"Il pranzo non finiva mai. Don Diego avrebbe voluto pian-
gere, rotolarsi per terra, dalla disperazione, graffiarsi la
faccia, sgangherarsi la bocca, dalla rabbia. Che crudeltd era
quella? Neroni! Neroni! Ma non aveva pid forza neppure di scostare
il piatto: posate, bicchieri, bottiglie gli turbinavano davanti
agli occhi su la tavola, gli orecchi gli rombavano, le pdlpebre
gli si chiudevano sole; mentre gli otto Borgianni, gia ebbri,
urlavano, gestivano come energumeni, or levandosi, or sedendosi
e ingiuriandosi a vicenda.

Adesso, se don Diego scostava un po' il piatto, dicendo come
a se stesso: - Non ne voglio pili... non ne voglio pil.... - gli
otto giganti sorgevano in piedi, coi coltelli da tavola in
pugno, e i due piQ vicini, minacciandolo alla gola, urlavano:

- Mangiate, don Minchione! Per voi é stata fatta la spesa!“205)

SchlieBlich gelingt es dem unglicklichen kleinen Gast jedoch,
im Verlaufe eines zwischen den Geschwistern um die Sii3speise
ausbrechenden Streites zu entkommen.

Ein &dhnliches Gelage spielt sich auch in der bereits be-
sprochenen "Sagra del Signore della nave" ab, wenngleich es
dort keinem Menschen ans Leben geht. Hier wie dort ist jedoch
die Rede von einem "pandemonio", wie es auch Stefano Pirandel-
lo fir den SchluB der "Giganti della montagna" beschreibt:

"....del pandemonio di 14 si scorge qualche immagine riverberata
sul telone, di giganteschi gesti, enormi corpi in lotta, braccia

e pugni ciclopici levati a colpire. Ma ormai é tardi. Un gran
silenzio, di colpo. Rientrano gli attori portando il corpo di Ilse,
spezzato come quello d'un fantoccio rotto. Ilse agonizza e muore.
Spizzi e Diamante, entrati nella mischia per difenderla, _sono

stati sbranati: nulla piQ s'é trovato dei loro corpi."

- "Un invito a tavola" (in "Il vecchic Dio"}, NA II, p. 247.

"I giganti della montagna", MN II, p. 1375.



- 2686 -

Diese Art des Todes, den Ilse und die beiden anderen Schau-
spieler erleiden, erinnert stark an das Ende des Paares
Aurelio Costa-Nicoletta Capolino aus "I vecchi e i giovani'",
das im Rahmen des sizilianischen Fasci-Aufstandes gleichfalls
"sbranato" wird.

Was aber den Riesen-Geschwistern Borgianni, der Menge beim
Jahrmarkt der "Sagra" und den aufstdndischen Dorfbewohnern aus
den "Vecchi e giovani" gemeinsam ist: die Ausschreitungen, die
Morde werden unschuldig begangen. Man steht einer Masse von
Menschen gegeniiber, die B&ses und Gutes gleichermaBen tun,
ohne wahrhaft Schuld auf sich zu laden, weil sie nicht ver-
suchen, sich zu rechtfertigen, sondern einfach ihrer mensch-
lichen Natur, im Guten wie im B&sen, folgen. Man kdnnte hier
etwa an den Kriegsknecht La Hire aus Jean Anouilhs "Alouette"

denken, von dem Jeanne sagt:

"JEANNE (4 genoux). ....Il est bon comme le pain. Il est bon comme
Xaintrailles. Il est bon comme chacun de mes soldats qui tue, qui

viole, qui pille, qui jure....il est bon comme vos loups, mon 207)
Dieu, que vous avez faits innocents....Je réponds d'eux tous!"

Man denkt auch an den Begriff der Kindermenschen in Hermann
Hesses Roman "Siddharta"; und so wird vielleicht leichter ver-
stdndlich, warum in Stefanos Erzdhlung von der Ermordung Ilses
und der beiden Schauspieler der Begriff "innocentemente" auf-
taucht. Meine - gewiB nicht mit letzter Sicherheit zu bewei-
sende - These geht dahin, daB die Zweiteilung in "servi" und
"Giganti" notwendig wird, weil den "Giganti", der Weiterent-
wicklung Sanchos, bereits jene natiirliche Unschuld fehlt, mit
der die "Servi", ebenso wie der einfache Bauer zu Beginn des
Cervantes-Romans, noch behaftet sind. Die "Giganti" selbst
kdnnten Ilse nicht t6ten, ohne wahrhaft schuldig zu werden.
Was aber widre die Folge davon? - Wir sehen sie in dem Bild
eines v6llig anderen Schlusses, wie es Marta Abba und der Kri-
tiker Aldo Capasso entwerfen: Die brutalen, geistlosen Riesen

07 _ Jean ANOUILH, L'Alouette, in Piéces costumées, Paris (La Table ronde)
1964, p. 106.



- 269 -

stehen der Verkdrperung der Poesie in Ilsezoe)

feindselig ge-
geniiber; unf&dhig, sie zu verstehen, miissen sie sie physisch
zerstdren. Cotrone steht dabei und findet nur Worte "di dolo-
re, di pieté"?og) Die 2weiteilung "Giganti"-"servi" ist auf-
gehoben, die Schuldfrage bei dem tragischen Ausgang des Kon-
fliktes Ilse-"Giganti" ist gekldrt: die Schuld liegt bei den
unverstédndigen, materialistischen, poesiefeindlichen"Giganti",
beim Geschlecht des Sancho Panza, das romantische Ideal der
Kunst, Ilse-Don Quijote siegt auf moralischer Ebene. Tatsé&ch-
lich gehen viele Interpretationen, mdgen sie selbst Stefano
Pirandellos SchluB beibehalten, in diese Richtung und sprechen
von einer Umkehr des skeptischen Mythenstiirzers, von einer Hin-
wendung zum Positiven, von einer Verherrlichung des letzten
ihm noch verbliebenen Mythos, der Kunst. Stefanos SchluB frei-
lich 1&Bt eine solche Deutung nicht mehr zu:

"Il Conte, rinvenuto, grida sul corpo della moglie che gli uomini
hanno distrutto la poesia nel mondo. Ma Cotrone comprende che non
c'é da far colpa a nessuno di quel ch'é accaduto. Non &, non é
che la Poesia sia stata rifiutata; ma solo questo: che i poveri
servi fanatici della vita, in cui oggi lo spirito non parla, ma
potrd pur sempre parlare un giorno. hanno innocentemente rotto,
come fantocci ribelli, i servi fanatici dell'arte, che non sanno
parlare agli uomini, perché si sono esclusi dalla vita, ma non
tanto da appagarsi soltanto dei proprii sogni, anzi pretSTS?ndo
di imporli a chi ha altro da fare, che credere in essi."

Hier bleibt nur die SchluBfolgerung, daB beide, Don Quijote
wie Sancho, Ilse wie die "Servi" der "Giganti", unschuldig
schuldig geworden sind, ihre subjektive Wahrheit den anderen
aufzwingen wollten, ohne den 2wang, das Unrecht, iberhaupt zu
bemerken, und dadurch Tod und Vernichtung ausgeldst haben. So-
mit hat Eugenio Levi ganz recht, wenn er im Zusammenhang mit
Ilses Tod von Strafe spricht:

"In fondo la morte di Ilse vuol anche essere un castigo. E una
catarsi. Né i giganti sono del tutto condannati. E questa forse

208) fir die Marta Ahba sicherlich Modell gestanden hat, wie auch aus den

von ihr im Vorwort zitierten Briefen hervorgeht.

209)- Aldo CAPASSO, La vita e l'opera di Luigi Pirandello, in: I Premi No-

bel per la Letteratura: Luigi Pirandello, Milano 1966, p. 75.

210) "I giganti della montagna", MN II, p. 1375. (Hervorhebung von mir.)



- 270 -

la pagina pil generosa che Pirandellc abbia mai scritta."ZU)

Tatsdchlich kann man von einer "pagina generosa" sprechen:
Plrandello _hat mit der reinen Kunst, der Poesie, den letzten
e
Riickzugsmythos gestiirzt, der ihm stets noch offen gestanden
hatte, mochte er auch 1 _immer die Inexistenz der objektiven Wahr-

heit proklamleren, mochte er sich immer weltabgewandt als Q.
apolitico™ prasemticren.-Es-ist-daher-verstindlich, dad er 5o

lange z0gerte, diesen SchluB zu schreiben, es ist verstdndlich,
daB Marta Abba, die mit ihm in dieser Poesie zu sich selbst ge-
funden hat, die Version Stefanos bestreitet. Es wird natilirlich
weder im Rahmen dieser noch sonst irgendeiner literaturwissen-
schaftlichen Untersuchung jemals definitiv entschieden werden
kdnnen, welchen SchluB der Autor letztendlich gewdhlt hédtte:

ob er den letzten Mut und die letzte Konsequenz besessen hitte,
auch diesen einzigen ihm noch verbliebenen Mythos zu stlirzen;
oder ob er, im letzten Augenblick doch davor zuriickschreckend,
Ilse zur Mirtyrerin und das Drama zur Apotheose der unverstande-
nen Kunst gemécht hdtte.

Hier kann lediglich festgestellt werden, was sich aus Pi-
randellos friiheren Werken und aus den erhaltenen Teilen der
"Giganti" schlieBen ldB8t: ein mythenstlirzerischer Drang, wie
wir ihn auf den letzten zweihundert Seiten dargestellt haben,
der in der Form des "Mito" einen neuen Ausdruck findet; dexr ..

Stur;mE}cht nuxr, der objektiven, sondern auch der subjektiven

Wahrheit, insoferne man ihr etwa Dauer zubllllgen wollte; und

daraus‘resultlerend ein Streben nach To.

ranz, nach Achtung vor
der subjektlvén ‘Wahrheit des anderen.’ Vltangelo Moscarda ver-
sucht am §chiuB des Romans nicht. etwa, seine neue, subjektive
Wahrheit der Umwelt aufzuzwingen, sei es auch auf Kosten eines
Martyriums; er akzeptiert vielmehr die vielfdltigen Realitdten
dieser Umwelt und lebt seine eigene, sich dauernd wandelnde,in
einem Gefiihl der Einheit mit der Natur. Und auch in den "Miti"

zeigt sich eine Entwicklungslinie, die in diese Richtung deutet:
Sdt in "La nuova colonia" La Spera noch den Tod, um inhre Kon-
zeption zu halten, so schlieBt Lucio einen Kompromif; und auch



- 271 -

seine freie, der Natur verbundene Religiositédt, der Pirandello
anfangs selbst zuneigt, bleibt nicht unwidersprochen. In den
"Giganti" schlieBlich mahnt Cotrone mehrmals zur Toleranz,
mahnt dazu, die eigene, subjektive Wirklichkeit zu leben, ohne
sie anderen aufzwingen zu wollen:

" COTRONE. ...Da anni aspettavo qua gente come voi per far vivere
altri fantasmi che ho in mente. Ma rappresenteremo anche la
vostra "Favola del figlio cambiato", come un prodigio che s'ap-
paghi di sé&, senza pia chiedere niente a nessuno."

Aber Ilse beharrt auf ihrer Mission, wie wir gesehen haben:

"ILSE. Vuol dire che andrdé io sola, a leggere, se non pid a

rappresentare la Favola. (.....)
COTRONE. Comprendo che la Contessa non pud rinunziare alla sua
missione.

ILSE. Fino all'ultimo.

COTRONE. Non vuole neanche lei che l'opera viva per se stessa -
come potrebbe soltanto qua.

ILSE. Vive in me; ma non basta! Deve vivere in mezzo agli uomini!
COTRONE. Povera opera! Come il poeta non ebbe da lei l'amore,
cosi l'opera non avrd dagli uomini la gloria."

Allein diese Passage, die sich bereits in dem 1931 unter
dem Titel "I fantasmi" verdffentlichten ersten Akt findet,
scheint auf ein Ende in Stefano-Konzeption hinzuweisen. Ich
halte es daher flir unbestreitbar, daB diese Version des Schlus-
ses jenem Punkt entspricht, dem in einer logischen Entwicklung
alle in Pirandellos Spdtwerk zu Tage tretenden Komponenten und
Motive zustreben; freilich muB8 nochmals betont werden, daB nie-
mand je mit Sicherheit wird sagen konnen, ob Pirandello tat-
sdcnlich die Kraft gehabt hdtte, auch noch seinen letzten Riick-
zugsmythos zu stiirzen, wie das Michele F. Sciacca zu sehen ver-
meint:

"Ilse, nel cui martitio, ripetiamo, Pirandello sacrifica il

mito moderno dell'assoluto dell'arte e della poesia. L'illuminismo
uccide il romanticismo, e se stesso: Crono si mangia svo figlio;
gli déi si divorano a vicenda; nessuno sa pild vedere Giove. Da

questo punto di vistaé ne I Giganti si conclude la tragedia della
cultura occidentale."

212 "I giganti della montagna”, l.c., MN II, pp. 1345/1346.

0ya
213 scracea, l.c., pp. 77/78.



- 272 -

Wenn wir aber annehmen wollen, Pirandello hdtte diese
Kraft besessen und Stefanos SchluB wé&dre authentisch, dann ste-
hen wir freilich, wie bereits gegen SchluB des vorhergehenden
Teiles, erneut vor der Frage: Was bleibt vom MMythenstiirzen?
Wessen Welt ist noch ungebrochen? Welche Alternative bietet
sich noch zum schwarzen Abgrund? In Stefanos Erzdhlung wird
klar, daB diese Alternative Cotrone und La Scalogna heiBen

muf.



IV. PIRANDELLO MYTHENSTURZER - HIN ZUM MYTHOS







-275-

Im Verlauf des vorhergehenden Teiles ( III.- mit Hilfe
des Mythos) hat es sich gezeigt,daB Pirandello nicht ein-
fach alle Mythen in Bausch und Bogen ablehnt.Einige leben
in seinem Werk durchaus in voller Kraft weiter, ja gegen
Ende seines Schaffens wendet er sich socar dem Mythos als
literarischer Form zu.Darin ist aber kein Bruch im Ver-
h&ltnis zu seinem Frilhwerk zu sehen: Pirandello bleibt
Mythenstilirzer, ja,er stiirzt jene Mythen, denen mit ratic-
naler Uberlegung,mit dem "ragionamento",das fiir seine
friiheren Werke so typisch war,nicht beizukommen ist,nun-
mehr auf "mythischem" Wege:den Mythos von der idealen Ge-
sellschaft,vom urspriinglich guten Charakter des Menschen,den
Mythos der Religion,den Mythos der Kunst. Da aber nun einer-
seits die Verquickung des Mythenstiirzens mit mythischen
Elementen so weit gediehen ist, daB es unmdglich scheint,
sich von ihnen wieder vollst&dndig zu l1&sen, und da anderer-
seits auch die letzten Riickzugsmythen gebrochen,in
mythischem Kampf unterlegen sind,stellt sich , wie wir zu
Ende der vorhergehenden Ausfiihrungen festgestellt haben, er-
neut die Frage, was vom Mythenstiirzer geblieben ist:

Was bewahrt Pirandello noch vor dem schwarzen Abgrund?
Oder vielmehr:Wo liegt die Alternative zu diesem schwarzen
Abgrund?

DaB eine solche Alternative in der Villa "La Scalogna"
zu suchen ist, liegt auf der Hand: Der Bereich dieser Villa
bleibt n&mlich als einziger auch in den " Giganti della
montagna",dem letzten und konsequentesten seiner mythen -
stlirzerischen Miti, unangetastet " al limite fra la favola
e la realtd" bestehen;die Poesie und ihre hohe Erziehungs-
aufgabe, der Verstand, die Wissenschaft , die Technik,die
Kraft,sie alle stiirzen; die sinn- und zusammenhanglosen
Visionen der AuBenseiter aber, der verridckten, die sich be-
wuBt auBerhalb der Gesellschaft gestellt haben, bleiben heil.



-276~-

Das Mythenstilirzen des rastlosen kritischen Geistes hat keine
Macht gegen jene, die sich nicht mehr an tote , erstarrte
Mythen anklammern, sondern spielend leben, unaufhérlich

neue , subjektive Wirklichkeiten erschaffen "con la divina
prerogativa dei fanciulli che prendono sul serio i loro
giUOChi"i)Hier also liegt jene Zone, die das Ziel von Piran-
dellos geistigem Weg darstellt: der Mythos , zu dem er
hinstrebt,der aber eben gerade kein Mythos mehr im Sinne
eines Archetypus ist , keine erstarrte ,feste Form,kein
einzelnes ,faBbares Idealbild, sondern ein Zustand mythischen
BewuBtseins, ein dauernder stupor mythicus, eine Art per-
manente Epiphanie.In dem nun folgenden abschlieBenden Teil
meiner Untersuchung will ich versuchen, die Definition dieses
Zustandes als mythisches BewuBtsein an Fand der Kriterien,

die im ersten Teil erarbeitet wurden, zu rechtfertigen,so-
wie das Auftreten mythischen BewuBtseins bei Pirandello
durch neue Beispiele ( vielfach wurde ja bereits im Vorher-
gehenden in anderem Zusammenhang auf Spuren dieses BewuBt-
seins verwiesen ) deutlicher zu machen.

Obgleich dieses mythische BewuBtsein sich von geformten
Mythen bereits gel&st hat, kann der Weg zu ihm - auch im Falle
Pirandello - nur iber noch intakte Mythen filhren.Wir miissen
uns daher von solchen Mythen zum Eingang des Tempels my-
thischen BewuBStseins , der Villa " La Scalogna " , geleiten
lassen.

1
) "I giganti della montagna ",MN II,p.1345.



-277-

4.1. Bleibende Mythen in den Miti - trotz der Miti

Die Mythen , die auch in der Trilogie der Miti fiir Piran-
dello ungebrochen bleiben, sind uns im Verlauf dieser Unter-
suchung bereits mehrmals begegnet: Es sind der Mutter- und
Naturmythos , zusammengefaBt im Mythos der Terra Madre, und
der Mythos des Todes.Diese beiden groBSen Mythen sind es auch,
die das Zustandekommen von Epiphanien, also von Zusté&dnden
wesentlichen,auBergewShnlichen Denken und Empfindens,in denen
der moderne Mensch die Einbriiche mythischen BewuBtseins er-
lebtz), ermdglichen.

Beginnend mit der Terra Madre und der Natur,wollen wir
nach den frilhesten Manifestationen mythischen BewuBtseins
suchen, die wohl in dem Eindruck des Verlustes des von der Um-—
welt abgegrenzten Kdrpers ,in dem Gefiihl der Einheit mit dem
Kosmos, bestehen miissen.( Man denke nur an den in 1.2. zitierten
Ausspruch des Eingeborenen:"Ce gue vous nous avez donné, c'est
le corps." - Der Ubergang vom mythischen zum logischen BewuBt-
sein zeigt sich, wie wir dort feststellten,an der Lokalisierung
des Individuums an einem K&rper.) Bereits im "Mal giocondo"
findet sich ein solches Einheitsgefiihl, in dem Gedicht "La
pioggia benefica":

"E nulla penso.Ascolto.L'abbandono
voluttuoso, immenso,de la terra

anche me vince, ed é un languir soave.
L'anima mia su i piani si diffonde

de le messi a goder tenere ancora

la fresca , intima ebrezza, avidamente,
mentre il vitale umor da le materne
umide zolle assorbono, assetate;

e de i tralci torcentisi pel dolce
spasimo al romper novo dei germogli
pe i diritti filari del vigneto;

e degli alberi in fior, da i forti rami
rinverditi testé con 1'april mite.

In essi io vivo, e benedico il cielo
e le vaganti nuvole ed il vento,

2 siehe dazu 1.3.



-278-

che su noi le aduné,provvido,jeri.“B)

Franz Rauhut verwendet dieses Gedicht als Exempel flir das
Konzept der "Allbeseelung", das er bei Pirandello anzutreffen
vermeint:Dieses"religitdse Gefiihl einer Allbeseelung" sei dann
"der Keim filir die Lebensvergottung bei dem sp&ten Pirandello".
Diese Auffassung scheint durch einen Ausruf Pirandellos im
Gedicht VII der "Pasqua di Gea" gestiitzt zu werden:

"Oh madre antica,é vero:
anima é tutto!" 5)

Sicherlich kann man von"Allbeseelung" bei Pirandello sprechen,

wenngleich das Wort seinen mangelnden Wohlklang keinesfalls

durch {ibergroBe Prédzision des Begriffes wettmacht;aber ein

solches Geflihl ist ja wohl erst die Voraussetzung dafiir , den

eigenen Korper abzustreifen und sich mit dieser allumfassen-

den kosmischen Seele eins zu fiihlen , wie das im mythischen

Bewufitsein der Fall sein sollte.Zu dieser vollkommenen Ein-

heit filihlt sich Pirandello anfangs noch nicht ganz reif, es

bleibt bei momentanen Epiphanien, bei bloBen Augenblicken der

Entfernung aus der alltdglich - logischen Sphdre , wie er

in dem Gedicht " Panico" einbekennt :

" Di questa intimitd con la natura
solitaria , del tutto inconsueta,
l'anima mia divien tanto inquieta
quanto sarebbe forse per paura.

De' suoi sacri silenzii ancor non degno
dunque son io.Ma di notturne brine
tanto mi bagnerd che, puro alfine,

ella accoglier mi possa in questo regno."6)

In dem Gedicht "L'Alba" (1895) spricht dagegen der Kosmos

zu ihm und fordert ihn zu einer "unio mystica " auf; auch hier

geht der Weg iiber die Natur:

4)

2

4)
S)
6)

~-"Intermezzo lieto",VI,in"Mal giocondo",.SPSV,p. 479
- RAUHUT,l.c. ,p.211
- "Pasqua di Gea" VII , SPSV,p.513

- "Panico", in " Zampogna",SPSV,p.599



-279-

"Ti parlerd meglio all'aperto: vieni !
fuori le porte de 1l'a te funesta
citta t"

Und dann kommt die Aufforderung zu einem mythischen Durch-
dringen , die auch eines gewissen erotischen Aspektes
( Terra Madre ) nicht entbehrt; aus diesem Durchdringen soll
der Dichter Kraft wund Hoffnung schopfen :

"Guarda ! Nel sogno de la terra assorti,

sorgono a l'aria gli alberi: 1li scuote

invanc il vento, invano li percuote
la pioggia ...Forte, come lor son forti,

non sei tu in me ! Nel grembo mio profondo
stendi le tue radici.Tu potrai

vivermi sempre, non morir giammai,
abbracciar tutto e divenire il mondo!

Non tendi a questo? Gli alberi tue membra

saran;la terra , il corpo; in ogni fiume
le tue vene, il tuo spirito nel lume

del di vedrai... Gia divenir ti sembra
quel che vedi ... Lo senti?Orbene , questo

che tu senti son io:sono te stesso;
di me tu vivi, io di te vivo.Adesso
ritorna in mezzo agli uomini modesto,

ne la cittd rientra.Primavera

nuova presto verra.Bisbiglia intanto

a chi ti passa triste e fosco a canto,
come un augurio, ne l'orecchio : -Spera."

7)

Durch die Natur gelangt auch "Canta 1l'epistola" -
Tommasino Unzio zu einer Art mythischen BewuBStseins; er
erkennt in diesem BewuBtheitszustand , da8 die Wurzel
des menschlichen Leidens in der logischen "coscienza" liegt,
die den Menschen vom Kosmos abspaltet, die Welt als Relation
eines v6llig isoliert erkennenden Subjekts und einer Fiille
erkannter Objekte konzipiert :

n_ "Alba", in " Poesie varie",SPSV, p. 803 bzw.804.



~280-

"Non aver pil coscienza d'essere , come una pietra , come una
pianta; non ricordarsi pil neanche del proprio nome;vivere per
vivere, senza saper di vivere,come le bestie,come le piante;senza
pit affetti,né desiderii,né memorie,né pensieri; senza pil nulla
che désse senso e valore alla propria vita.Ecco:sdrajato 1li su
l'erba, con le mani intrecciate dietro la nuca, guardare nel
cielo azzurro le bianche nuvole abbarbaglianti , gonfie di sole;
udire il vento che faceva nei castagni del bosco come un fragor
di mare, e nella voce di quel vento e quel fragore sentire ,come
da un'infinita lontananza, la vanitd d'ogni cosa e il tedio
angoscioso della vita."

Mehr und mehr entwickelte sich darau die Ablehnung des
eigenen Ko&rpers.vVon der Antipathie, die Pirandello seinem
Korper cegeniiber empfand , war bereits die Rede. Jean-Michel
Gardair belegt sie mit der Episode von dem Freund, der Piran-
dellos Puls fiihlen wollte, worauf der Autor ihn angeschrien
habe:

"Je ne peux g3s sentir couler mon sang.J'ai horreur de ma
vie animale."

Sicher 1ist auch in der Bestimmung seines Testaments , man
mége ihn verbrennen und die Asche in alle Winde streuen, eine
Auswirkung dieser Antipathie gegeniiber seinem Kdrper zu
sehen.In seinen Werken tritt die Ablehnung des eigener
K6rpers allerdings ( wenn man von Mattia Pascal und dem
alten Giuncano in "Diana e la Tuda" absieht) vor allem bei
Frauen auf , die in ihm nur das Objekt fremder Begierden
sehen und daher das eigene Ich in diesem Lustobjekt nicht
wiederzuerkennen vermdgen.Das beginnt mit der kleinen Didi
der Novelle "La veste lunga", die sich in ihrem von der Pu-
bertdt ver&nderten Kérper nicht recht zu Hause fiihlt:

"Ma aveva una bocca, veramente?... Non se la sentiva!Ecco:
si strigeva forte forte, con due dita , il labbro, e non se
lo sentiva.E cosi , di tutto il corpo.Non se lo sentiva.Forse
perché era sempre assente da se stessa, lontana?...

Tutto era sospeso , fluido e irrequieto dentro di lei.E le
avevano messo quella veste lunga , ora cosi,su un corpo , che

8)—"Cat:\ta 1l'epistola" ( in "La rallegrata“),NA I, p. 446

9)—GARDAIR,I.C.,p.28.— vgl. dazu auch LEVI,l.c.,p.156



-281-

lei non si sentiva.Assai pil del suo corpo pesava quella veste !

Si figuravano che si fosse qualcuna, una donna sotto quella veste
lunga, e invece no ; invece lei, tutt'al pifi, non poteva sentirsi
altro, dentro,che una bambina ; si . ancora, di nascosto a tutti, la
bambina ch'era stata, quando tutto ancora intorno aveva per lei una
realta, la realtad della sua dolce infanzia, la realtd sicura che
sua madre dava alle cose col suo alito e col suo amore.Il corpo di
quella bimba, si, viveva e si nutriva e cresceva sotto le carezze e
le cure della mamma.}orta la mamma, lei aveva cominciato a non sentire
piu neanche il suo corpo, quasi che anch'esso si fosse diradato,
come tutt'intorno la vita della f?miglia, la realtad che lei non
riusciva piu toccare in nulla."10

Am Ende einer langen Reihe von weiblichen Figuren, die ihren
Korper hassen oder ihm zumindest fremd gegeniiberstehen (eine
besondere Stellung nimmt hier wohl die " femme fatale " Varia
Nestoroff ein , die sich,wie bereits erwdhnt, fiir die Begierde,
die ihr Korper hervorruft , dadurch "bestraft", daB sie sich
einem brutalen, ausschlieBlich durch animalische Triebe an sie
geketteten Mann ausliefert), steht die Schauspielerin Donata
Genzi aus "Trovarsi" , die sich gleichfalls in ihrem K&rper
nicht finden kann und versucht, mit E1j Nielsen iiber den rein
korperlichen Aspekt hinaus zu einer geistigen Bindung zugelangen:

"DONATA.Eh,se tu allora guardi il mio corpo...

ELJ.E che vuoi che guardi?

DONATA. ... ecco si, vedi?quello si mi é veramente " estraneo
allora.E credi che soltanto cosi, con quello,si pud restare, come tu
dici, estranei.Io sono cosi poco nel mio corpo.

ELJ.E dove sei?

DONATA.Quando si pensa, dove si é€? Non ci si vede, quando si parla...
Sono nella vita...nelle cose che sento... che mi s'agitano dentro...
in tutto cid che vedo fuori - case,strade,cielo... tutto il mondo...
Fino al punto che, vedendomi talvolta richiamata da certi sguardi
al mio corpo, trovarmi donna... - oh Dio,non dico che mi dispiaccia -
ma mi pare una necessitd quasi odiosa in certi momenti, a cui mi
viene da ribellarmi.Non vedo pili ,t'assicuro,non vedo pil la ragione
ch'io debba riconoscere il mio corpo come la cosa pil mia, in cui
io debba realmente consistere per gli altri.Ma sai che arrivo a
sentire per il mio corpo... ma si , ?q?he antipatia!Tante volte
ne avrei voluto un altro , diverso."

10)
11)

-"La veste lunga" ( in "L'uomo solo") , NA I, pp. 622/623.
-"Trovarsi" , MN II, p.932.



-282-

Bisweilen geschieht es allerdings auch Mdnnern, daB sie
sich in ihrem K8rper nicht mehr wiederfinden, wie etwa Mister
Myshkin in der Novelle "La tartaruga", der sich im Spiegel be-
trachtet:

"Un corpo, Dio mio, non presentabile, cosi nudo, senza una grande
vergogna, neppure ai suoi propri occhi. Preferisce ignorarselo.
Ma fa un gran caso tuttavia del fatto che non ha mai pensato che
con questo corpo, cosi com'é in tanti parti che nessuno di so-
lito vede, nascosti sotto gli abiti e la calzatura, per quaranta-
due anni lui s'é aggirato nella vita. Non gli par credibile che
tutta la sua vita lui l'abbia vissuta in quel suo corpo. No, no.
Chi sa dove, chi sa dove, senz'accorgersene. Forse ha sempre sor-
volato, di cosa in cosa, tra le tante che gli sono occorse fin
dall'infanzia, quando certamente il suo corpo non era questo, e
chi sa com'era. E davvero una pena e uno sgomento non riusire a
spiegarsi perché il proprio corpo debba_essere necessariamente
quello che é, e non un altro diverso."

In der Stadt fihrt der Verlust des eigenen Korpers (oder
Kdrper-Gefiihls), den Donata bereits andeutet, jedoch fir ge-
wdhnlich nur zu einer Verstdrkung der Empfindung, fremd und
entwurzelt in der Welt zu stehen, keinen festen Boden mehr
unter den FlBen zu haben, wie es auch das Mythenstlirzen be-
wirkt. Nur in der Natur koénnen solche Augenblicke zu Epiphanien,
zu Momenten wesentlichen BewuBtseins werden, in denen die sich
selbst fremd gewordenen Individuen Trost und Frieden, ja sogar
endlich das eigene Ich finden. Wie fiir Tommasino Unzio trifft
das auch fiir die Schriftstellerin Silvia Roncella zu, die
sich von ihrem Mann getrennt und ihr XKind verloren hat. In
einer Mondnacht in den Bergen ven Cargiore (wieder also die
mythische Atmosphdre von Nacht und Mond, die das Entstehen von
Epiphanien begiinstigt) findet sie eine mythische Sinngebung
des Lebens, die ihr Trost und eine tiefe innere Ausgeglichen-
heit verschafft:

"C'era nella dolcezza del refrigerio, ora, un accoramentc piu
intenso, un pid urgente bisogno di sciogliersi da tutto, e nello
stupore un piu anelante risveglio a nuove aure, ad aure piud
vaste, di sogni eterni. Guardd in cielo la luna che pendeva su
una di quelle grandi montagne, e nel placido purissimo lume che

1
2 "La tartaruga" (in "Una giornata"), NA II, p. 870.



-283-

allargava il cielo, mird, bevve le poche stelle che vi sgor-
gavano come polle di piu vivida luce; abbassd gli occhi alla
terra e rivide le montagne in fondo con le azzurre fronti
levate a respirare nel lume, rivide gli alberi attoniti, i
prati sonori d'acqua sotto il limpido silenzio della luna; e
tutto le parve irreale, e che in quella irrealitd la sua ani-
ma si soffondesse divenuta albore e silenzio e rugiada."

Der allgemeine, durch das Naturschauspiel hervorgerufene Zu-
stand des Staunens wird also zum stupor mythicus, es erfolgt
ein erstes Aufgenen in der Natur, noch ganz so, wie wir es in
"La pioggia benefica" kennengelernt haben. Dann aber geht die
Roncella noch einen Schritt weiter, indem sie von der Sinn-
gebung und der Wahrheit der Dinge spricht, die jenseits der
menschlichen Wahrheit stiinde:

"Ma ecco, come una tenebra enorme le assommava a mano a mano
dal fondo dello spirito, di fronte a quella limpida irrealtd
di sogno: il sentimento oscuro e profondo della vita, composto
da tante impressioni inesprimibili, sbuffi e vortici e acca-
vallamenti nella tenebra di piud dense tenebre. Fuori di tutte
le cose che davan senso alla vita degli uomini, c'era nella
vita delle cose un altro senso che 1'uomo non poteva intendere:
lo dicevan quegli astri col loro lume, quelle erbe coi loro
odori, quelle acque col loro murmure: un arcano senso che sbi-
gottiva. Bisognava andar oltre a tutte le cose che davan senso
alla vita degli uomini, per penetrare in questo arcano senso
della vita e delle cose. Oltre alle meschine necessitd che gli
uomini si creavano, ecco altre cupe gigantesche necessita pro-
filarsi entro il fluir fascinoso del tempo, come quelle grandi
montagne 1ld, entro l'incanto della verde silentissima alba lu-
nare. In esse «lla dovrd d'ora innanzi affidarsi, infrontar
con esse gli occhi inflessibili della mente, dar voce a tutte
le cose inespresse del suo spirito, a quelle che sempre finora
le avevano incusso sgomento, e lasciar la fatuitd dei miseri
casi dell'esistenza quotidiana, la fatuitd degli uomini che,
senz'A§§?rgersene,végolano immersi nel vortice immenso della
vita."

Somit findet sie in der pldtzlichen, intuitiven Erkenntnis des
mythischen Gesichtes der Welt auch eine neue Rolle filir sich
als Dichterin: die des Vermittlers zwischen den im Alltag
stehenden, vom urspriinglichen Mythos mehr denn je entfernten

Menschen und den mythischen Grundwahrheiten.

]3)— "Suc marito", TR I, pp.870/871. (beide Zitate; Hervorhebungen von mir)



-284-

Diese bewuBte Konsequenz findet sich bei einem &hnlichen
Erlebnis der Dianella Salvo aus "I vecchi e i giovani" nicht:

"Diana non poté pid frenare le lagrime e si mise a piangere
silenziosamente, con amara voluttd in quella solitudine. Ma
il silenzio attorno era cosi attonito, e cosi intenso e immemore

il trasognamento della terra e di tutte }? cose, che a poco a

poco se ne senti attratta e affascinata. Le parvero allora
gravati da una tristezza infinita e rassegnata quegli alberi
assorti nel loro sogno perenne, da cui invano il vento cercava

di scuoterli. Percepi, in quella intimitd misteriosa con la na-
tura, il brulichio delle foglie, il ronzio defli insetti; e non
senti piu di vivere per sé; visse per un istante quasi incosciente,
con la natura, come se l'anima le si fosse diffusa e confusa in
tutte le cose della campagna. Ah,che freschezza d'infanzia."14)

Das letzte Wort dieses Zitates zeigt eine Konsequenz dieser
Einheit mit der Natur, die auch eine andere Komponente des Ter-
ra-Madre-Mythos zur Geltung kommen 1&83t: die Rickkehr in die
mythisch empfindende Kindheit, in eine friihere ("arcana") Be-
wuBtseinsstufe, in den MutterschoB der Mutter Erde. Auch die
Scalognati leben ja, wie wir gesehen haben, "con la divina pre-
rogativa dei fanciulli che prendonc sul serio i loro giuochi".
Ebenso sucht Enrico IV,"pazzia" und Kinderwelt in Beziehung
setzend, die urspriingliche Wahrheit in der unmittelbaren An-
schauung, wie in der Kinderzeit:

"ENRICO IV. ...Io so che a me, bambino, appariva vera la luna
nel pozzo. E quante cose mi parevano vere! E credevo a tutte
quelle che mi dicevano gli altri, ed ero beato!"15)

Beinahe unwillkiirlich muB8 man da an die Novelle "I piedi sul-
1l'erba" des alten Pirandello denken, in der ein alter Mann die
Spiele der Kinder mitspielen und barfuB im Park durch das hohe
Gras laufen mdchte, aber nicht darf, weil die Gesellschaft sein
Verhalten nicht unter die iiblichen Verhaltensmuster einordnen
kann und deshalb sexuelle Abartigkeit dahinter vermutet:

14) "I vecchi e i giovani", TR II, p. 138.—+)— Die neue historisch-kritisch
Ausgabe der "Romanzi" fihrt auch frihere Textvarianten an: sowohl in der
Erstverdffentlichung des Romananfangs (in "Rassegna contemporanea",Jénner-
-November 1909) als auch in der ersten Ausgabe in Buchform (Treves, Milano,

1913) heiBt es an dieser Stelle noch deutlicher:"...che ella se ne senti qua
si assorbire e affascinare" (bzw."...assorbire,affascinata")-vgl.TR II,p.953.
15)

"Enrico IV", MN I, pp. 352/353.



~-285-

"Ricominciare la vita cosi,coi bambini, sull'erba dei prati.
Dov'é pil alta, e cosi folta e fresca che stordisce con l'ebbrezza
del suo odore, i bambini vanno a nascondersi; vi spariscono. Lo
scroscio perenne d'una acqua che scorre coperta non fa avvertire
il fruscio delle foglie smosse. Ma presto i bambini si dimenti-
cano del loro gioco; si denudano i piedini; eccone 1d uno, roseo,
in mezzo a tutto quel verde. Chi sa che delizia immergere i
piedi nel fresco di quell'erba nuova! Si prova a liberare un
piede anche lui, di nascosto; sta per slacciare la scarpa del-
l'altro, allorche gli sorge davanti tutt'accesa in volto e con
gli occhi fulminanti una giovinetta che grida:"Vecchio porco!"
riparandosi subito con le mani le gambe, poiché egli la guarda
da sotto in sG e i cespugli le hanno un po' sollevato il vesti-
tino davanti."!

Auch hier ist es im Grunde das Korperproblem, das den alten
Mann daran hindert,in die mythische Welt der Kindheit Eingang
zu finden. Er ist ja Kind, fihlt sich als Kind; aber der alte
Kérper, den er mit sich herumschleppt, verrdt ihn, und man ver-
wehrt ihm den Eintritt ins Kindheitsparadies.

Aus dieser Stellung von Kindheit und Unschuld bei Piran-
dello heraus (sicherlich auch ein Element, das dazu gefiihrt hat,
daB Bontempelli ihm in seinem Nachruf das Attribut "candore"
zusprach) ist wohl auch der SchluB der Novelle "Soffio" zu ver-
stehen: Der Erzdhler, VerkOrperung des Todesmythos, der Epide-
mie, gelangt, nunmehr korperlos geworden, in die Natur, 1Ost
sich dort im mythischen BewuBtsein, im kosmischen Einheitsge-
fiihl mehr und mehr auf; der Rausch des T6tens verfliegt, vor
allem, als er sich plétzlich einem Wesen gegeniibersieht, iber
das er, der Tod, keine Macht hat:

"Liberato alla fine dallo stretto delle case della cittad

orrenda, mi sentii nell'aria della campagna aria anch'io. Tutto
era dorato dal sole; non avevo corpo, non avevo ombra; il verde
era cosi fresco e nuovo che pareva spuntato or ora dal mio
estremo bisogné d'un refrigerio, ed era cosi mio, che mi sentivo
toccare in ogni filo d'erba mosso dall'urto d'un insetto che
veniva a posarsi; mi provavo a volare col volo quasi di carta,
distaccato, di due farfalle bianche in amore; e come se vera-
mente ora fosse uno scherzo, occu, un soffio e vio, e le ali
distaccate di quelle farfalle cadevano lievi nell'aria come pezzi
di carta; pil 14, su un sedile guardato da oleandri, sedeva una
giovinetta vestita d'un abito di velo celeste, con un gran

16)_ "I piedi sull'erba" (in "Berecche e la guerra"), NA II, pp.804/805.



-286-

cappello di paglia guarnito di roselline; batteva le ciglia;

pensava, sorridendo d'un sorriso che me la rendeva lontana come
un'immagine della mia giovinezza; forse non era altro veramente
che una immagine rimasta li della vita, sola ormai sulla terra.
Un soffio e via! Intenerito fino all'angoscia di tanta dolcezza,
rimanevo 1li invisibile, con le mani afferrate e trattenendo il
respiro, a mirarla da lontano; e il mio sguardo era l'aria

stessa che la carezzava senza che lei se ne sentisse toccare."

17)
Damit sind wir zum Todesmythos gelangt, zu dem zweiten
grofBen Mythos, der im sp&ten Pirandello noch intakt bleibt, zu
der zweiten Quelle von Epiphanien. In weiterem Sinne kann man
ja auch hier von einem Heraustreten aus dem Kdrper, von einem
Ende der Lokalisierung des Ich in dessen Grenzen sprechen. Im

zweiten Teil dieser Untersuchung (2.2.2.) wurde bereits die
besondere Rolle herausgestrichen, die dem Selbstmord in Piran-
dellos Leben und Werk zukommt. Die Selbstmordgedanken seiner
Figuren sind aber nicht blof als Ausdruck der Verzweiflung in-
teressant, sie flihren geradezu zu einer hdheren BewuBtseins-
stufe, zu einem wesentlichen Erleben des Kosmos hin; die Um-
gebung gewinnt einen ganz neuen Anschauungswert, wenn man sei-
ne Tage gezdhlt weiB und sich der Tatsache bewuBt ist, alles
zum letzten Mal zu erleben. Mythische "ansia", eine Art stupor
mythicus, beschleicht etwa den Spieler Gosto Bombichi, der in
Natur und Nacht hinauslduft, um sich zu erschieBen:

"....prové un'ansia strana, una costernazione angosciosa di
tutto quel ignoto indistinto, che formicolava nel silenzio."

Und in diesem Schwebezustand zwischen Tod und Leben geht auch

er eine mythische Verbindung mit der Terra Madre ein:

18)

"Eccola 1li, la terra: duretta... duretta anzichend.... vecchia,
vecchia Terra! la sentiva ancora! per poco tempo ancora... Tese
una mano a un cespiglio radicato sotto il masso e l'accarezzd,
come si accarezza una femmina passandole una mano su i capelli.

- Aspetti l'aratro che ti squarci; aspetti il seme che ti
fecondi....

Ritrasse la mano che gli s'era insaporata d'una fragranza di
mentastro acuta.

- Addio, cara! - disse, riconoscente, come se quella femmina con
quella fragranza lo avesse compensato della carezza che le aveva

17)
18) _

"Soffio" (in "Berecche e la guerra"), NA II, p. 790.

"La levata del sole" (in "L'uomo solo"), NA II, p. 254.



-287-

fatto.“lg)

Der humoristische SchluB soll freilich nicht unterschlagen
werden: Bombichi, der noch einmal die Sonne aufgehen sehen
wollte, liegt friedlich schnarchend im Gras, als diese schon
hoch am Himmel steht; er hat seine "Epiphanie" verschlafen.

In "I vecchi e i giovani" macht der Abgeordnete Corrado
Selmi, der sich wegen seiner Verstrickung in die Finanzskandale
der italienischen Hauptstadt umbringt, zuvor eine letzte
Spazierfahrt auf den Gianicolo, um alles noch einmal mit ande-
ren Augen zu sehen:

"Voleva uscir di nuovo, per un'ultima passeggiata, per salutar
la vita, scevro d'ogni cura, esente d'ogni peso, libero d'ogni
passione, con occhi limpidi e animo sereno; salutar la vita,col
suo lieve antico sorriso; bearsi per l'ultima volta delle cose
che restavano, liete in quel giorno di sole, ignare in mezzo al
torbido fluttuare di tante vicende che presto il tempo avrebbe
travolto con sé."20

Am deutlichsten wird der durch den bevorstehenden Tod
ausgeldste Moment "wesentlichen Lebens" (immer im Sinne der
Kierkegaardschen Definition von "Existenz" - siehe 2.2.2.,
Anm. 223/S.165) wohl in der Novelle "Da sé&", in der Matteo
Sinagra, der duxh einen Bankrott nicht nur seine gesellschaft-
liche Stellung, sondern geradezu seine Identitdt verloren hat,
beschlieft, selbst auf den Friedhof zu gehen und sich vor sei-
nem Grab zu erschiefien, um seinen Verwandten die Begrdbnis-
kosten zu ersparen. Wdhrend er den steilen Weg zum Friedhof
entlanggeht, erhdlt er einen v6llig neuen Eindruck von der
Welt, eben den Eindruck aus unmittelbarer Anschauung, nicht
mehr gefiltert durch einen logischen Erwartungshorizont:

"E guarda con gli occhi nuovi le cose che non sono pil per
lui, che per lui non hanno piQ senso.

Gli alberi... oh guarda! erano cosi gli alberi? erano questi?
E quei monti laggifi.... perché? quei monti azzurri, con quella
nuvola bianca sopra... le nuvole.... che cose strane!... E 13,
in fondo, il mare... Era cosi? Quello, il mare?
19)_ . "
- "La levata del sole", l.c., p. 256.
20)

- "I vecchi e i giovani", l.c., TR II, p. 393.



-288-

E un sapore nuovo ha l'aria, che gli entra nei polmoni, una
soavitd di refrigerio =u le labbra nelle narici... L'aria....ah,
l'aria... Che delizia! La respira....ah, la beve ora, come non
1'ha mai bevuta di 14 nella vita; come nessuno che stia nella
vita, pud berla! E aria come aria; non respiro per vivere.

Tutta questa infinita, avvolgente delizia mica la possonc avere
gli altri morti, che se ne vanno per quella via in carrozza,
tesi, stirati, attuffati nel bujo di una cassa. Neanche i vivi
la possono avere, i vivi che non sanno che cosa voglia dire go-
derla dopo, cosi, una volta e per sempre: eternitd viva, presente,
fremente!

Ancora € lunga, la via. Ma egli potrebbe fermarsi qui; € nel
eternitd; Y} cammina, vi respira, in un'ebbrezza divina, ignota
ai vivi."?

Deutlich erkennt man hier auch den Zeitbegriff des mythi-
schen BewuBtseins: das rdumlich (durch den Kb&rper) und zeit-
lich (durch die Spanne der Lebenszeit) begrenzte Leben hat auf-
gehdrt, Matteo Sinagra lebt in einer Ewigkeit, die zugleich
Gegenwart ist.

Auch in der Novelle "La casa dell'agonia" resultiert ein
Heraustreten aus dem eigenen Korper, ein Einswerden mit den
Dingen der Umgebung aus der Ndhe des Todes, aus der Stille, der
Unbeweglichkeit, die in dem Salon herrscht, in dem ein Warten-
der zusieht, wie eine Katze einen am Fensterbrett stehenden
Blumentopf nach und nach immer ndher dem Rand zuschiebt, von wo
aus er auf die StraBe fallen wird und einen beliebigen Voriber-
gehenden erschlagen kann. In der Vorstellung des Wartenden wird
diese M&glichkeit beinahe zur GewiBheit; der Tod ist da, er
lauert bereits, aber der Wartende kann nichts tun, er ist hand-
lungsunfédhig: Er ist ndmlich aus seinem Kdrper herausgetreten,
er ist jetzt all die Dinge rund um ihn, er ist die Stille selbst:

"Com'era stato ridotto dal silenzio in quella casa, lui non era
pil nessuno. Lui era quel silenzio stesso, misurato dal tic-tac
lento della pendola. Lui era quei mobili, testimonii muti e im-
passibili quassQ della sciagura che sarebbe accaduta gil nella
strada e che loro non avrebbero saputa. La sapeva lui, soltanto
per combinazione. Non avrebbe pii dovuto esser li gid da un
pezzo. Poteva far conto che nel salotto non ci fosse pill nessuno,
e che fosse gid vuota la poltrona su cui era come legato dal

2 "Da s&" (in "Candelora"), NA II, p. 652.



-289-

fascino di quella fatalitd che pendeva sul capo d'un ignoto,
1i sospesa sul davanzale di quella finestra.” 22)

In "Di sera, un geranio" ist es gar der Tod selbst, der das
Heraustreten aus dem Kdrper bewirkt und das logische BewuBt-
sein aufhebt:

"Ma dopo tutto, ora s'é liberato, e prova per quel suo corpo
14, pit che antipatia, rancore.

Veramente non vide mai la ragione che gli altri dovessero
riconoscere quell'immagine come la cosa pil sua.

Non era vero. Non €& vero.

Lui non era quel suo corpo; c'era anzi cosi poco; era nella
vita lui, nelle cose che pensava, che gli s'agitavano dentro,
in tutto cid che vedeva fuori senza pili vedere se stesso.

Case strade cielo. Tutto il mondo.

Gid, ma ora, senza pil il corpo, € questa pena ora, é questo
sgomento del suo disgregarsi e diffondersi in ogni cosa, a cui,
per tenersi, torna a aderire ma, aderendovi, la paura di
nuovo, non d'addormentarsi, ma del suo svanire nella cosa che
resta la per sé, senza pil lui: oggetto: orologio sul comodino,
quadretto alla parete, lampada rosea sospesa in mezzo alla camera.

Lui é ora quelle cose; non pill com'erano, quando avevano ancora
un senso per lui; quelle cose che per se stesse non hanno alcun
senso e che ora dunque non sono pili niente per lui.

E questo € morire."
Aber auch dieses Einswerden mit den Dingen ringsumher, das zu-
erst in einem abgeschlossenen Haus stattfindet, weitet sich
schlieBlich zu einer mythischen Einheit mit der Natur, mit der
Terra Madre aus:

"“Sparire.

Sorpresa che si fa di mano in mano pil grande, infinita:
l'illusione dei sensi, gid sparsi, che a poco a poco si svuota
di cose che pareva ci fossero e che invece non c'erano; suoni,
colori, non c'erano; tutto freddo, tutto muto; era niente; e
la morte, questo niente della vita com'era. Quel verde... Ah
come, all'alba, lungo una proda, volle esser erba lui, una volta,
guardando i cespugli e respirando la fragranza di tutto quel
verde cosi fresco e nuovo! Groviglio di bianche radici vive
abbarbicate a succhiar l'umore della terra nera. Ah come la
vita é di terra, e non vuol cielo, se non per dare respiro alla
terra! Ma ora lui é come la fragranza di un'erba che si va
sciogliendo in questo respiro, vapore ancora sensibile che si
dirada e vanisce, ma senza finire, senz'aver pifi nulla vicino;

22 "La casa dell'agonia" (in "Una giornata"), NA II, p. 862.

23)_ "Di sera, un geranio" (in "Berecche e la guerra"), NA II, p.8l4. - Die

Personifizierung der Mdbel ist ilberhaupt ein beliebter Kunstgriff Piran-
dellos - man vergleiche die Novelle "Pena di vivere cosi".



-290-

si, forse un delere; ma se pud fare tanto ancora di pensarlo,
é gia lontano, senza giﬁ tempo, nelila tristezza infinita d'una
cosi vana eternita."2%)

Man kann sich nun - wie das in der Nachfolge Tilghers im

Grunde imwmer wieder geschehen ist - darauf beschridnken, in

diesem Eintritt in ein "h&heres"oder "wesentlicheres" Erleben
durch die N&he des Todes eine bloBe Auswirkung von Pirandellos
Mythos vom FluB ungeordneten, freien Lebens zu sehen, aus dem
heraus der Mensch durch die Geburt in die Falle der Form des-
sen, was wir Leben nennen, gezwungen wird, wo er erstarrt und
eigentlich stirbt:

"Tutto cid che si toglie dalle stato di fusione e si rapprende,

in questo flusso continuc, incandescente e indistinto, é la morte.
Noi tutti siamo esseri presi in trappola, staccati dal flusso

che non s'arresta mai, e fissati per la morte.

Dura ancora per un breve spazio di tempo il movimento di quel
flusso in noi, nella ncstra forma separata, staccata e fissata;
ma ecco, a poco a poco si rallenta; il fuoco si raffredda; la
forma si disecca; finché il movimento non cessa del tutto nella
forma irrigidita. 25)
Abbiamo finito di morire. E gquesto abbiamo chiamato vita!"

Selbstverstdndlich ndhert sich auch in einem solchen "Tod-Le-
ben" gegen Ende wieder das wahre, das hdhere Leben, der freie,
ungeordnete Lebensstrom.

Man kann aber auch ilber die auf Pirandello zugeschnitte-
nen (und von ihm selbst oft kritisierten) Formeln hinausgehen
und, vor einem grdBeren Horizont, in diesem Element seiner
Werke eine Hinwendung zum mythischen BewuBtsein sehen, die
durch den bevorstehenden tatsédchlichen Verlust des Kdrpers er-
leichtert wird. In diesem Fall lassen sich dann Parallelen zu
dem Auftauchen des mythischen BewuBtseins auch bei anderen Per-
s6nlichkeiten der Literatur der Periode zwischen 1850 und 1950
ziehen, etwa zu Zola, der in einem Brief an Jules Lemaitre
schreibt:

24
b "Di sera, un geranio", l.c., p. 815.

23) "La trappola" (in "L'uomo solo"), NA I, p. 682.



-291-

"Vous isolez l'homme de la nature, je ne le vois pas sans la
terre d'ou il sort et ou il rentre. L'dme que vous enfermez
dans un étre, je la sens épandue partout, dans l'animal dont
il est le frére, dans la plante, dans le caillou."26)

Pirandellos eigene Uberlegungen rechtfertigen durchaus ei-
ne solche Betrachtungsweise. Er bendtigt ndmlich keineswegs
immer das, was die Menschen Tod nennen, um sich der Bindung
an seinen KOrper zu entledigen. Schon die erste Bilanz von
Vitangelo Moscardas Reflexionen enthdlt drei SchluBfolgerungen,
die die Bindung des Individuums an den Korper aufheben:

"5 _ che il mio corpo, se lo consideravo da fuori, era per
me come un'apparizione di sogno; una cosa che non sapeva di
vigere e che restava li, in attesa che qualcuno se la prendesse;
6~ - che, come me lo prendevo io, questo mio corpo, per essere
a volta a volta quale mi volevo e mi sentivo, cosi se lo pote-
va_prendere qualunque altro per dargli una realtd a modo suo;

77 - che in fine quel corpo per se stesso era tanto niente e
tanto nessuno, che un filo d'aria poteva farlo starnutire, oggi,
e domani portarselo via."27)

Im Gegensatz zu dem reflexiven Denker Moscarda bendtigt
Liold, der mythische "poeta e fecondatore", nicht einmal die
mythenstiirzerischen Uberlegungen; seine Welt ist ja urspriing-
lich mythisch, er hat sich nie bewuBt von der Terra Madre ge-
trennt, ist immer eins mit der Natur geblieben und muB so
nicht erst zu ihr zuriickfinden, sondern lebt ganz von selbst
jenen Zustand, der bei Moscarda erst am Ende eines langen,
leidensvollen Weges der Uberlegung steht:

"LIOLA. ...Uccello di volo sono. Oggi qua, domani la:al sole,
all' acqua, al vento." 8)

Aber auch Vitangelo Moscarda erlebt mythisches BewuBtsein zu-
erst in der Natur, in Form einer Epiphanie: Das Kapitel IX

des zweiten Buches von "Uno, nessuno e centomila" stimmt Uber
weite Strecken wodrtlich mit der Beschreibung eines &hnlichen
Vorganges bei Tommasino Unzio in der Novelle "Canta 1l'episto-
la" iiberein, den wir zuvor bereits erwdhnt haben. Auch Moscar-

26)_ zit. nach RAUHUT, Zola-Hauptmann-Pirandello,l.c.(GRM 26/1938),p. 451.
27 _ "Uno, nessuno e centomila", l.c., TR II, p. 759.
28)

- "Liola", MN II, p. 679.



=292~

das Weg zu einem permanenten Zustand mythischen BewufBtseins,
den er als erste Pirandello-Figur erreicht, fihrt also Uber
die Mythen der Terra Madre und ebenso des Todes: Nachdem er
namlich zuerst das eigene Ich (die persdnliche Identit&t) ab-
getdtet hat (siehe Teil II), ermdglicht es ihm der Mordver-
such, den Anna Rosa, die Freundin seiner Frau, an ihm begeht,
sich endgiiltig auBerhalb der im logischen BewuBtsein lebenden
Gesellschaft zu stellen. Schon in der Rekonvaleszenz beginnt
dieses Erwachen mythischen BewuBtseins, wenn er etwa beim An-
blick einer grinen Wolldecke zum Terra Madre-Mythos zurilck-
findet:

"Mi sentivo come inebriato vaneggiare in un vuoto tranquillo,
soave, di sogno. Era ritornata la primavera, e i primi tepori
del sole mi davano un languore d'ineffabile delizia. Avevo quasi
timore di sentirmi ferire dalla tenerezza dell'aria limpida e
nuova ch'entrava dalla finestra semichiusa e me ne tenevo riparato;
ma alzavo di tanto in tanto gli occhi a mirare quell'azzurro vi-
vace di marzo corso da allegre nuvole luminose. Poi mi guardavo
le mani che ancora mi tremavano esangui; le abbassavo sulle gam-
be e con la punta delle dita carezzavo lievemente la peluria
verde di quella coperta di lara. Ci vedevo la campagna: come se
fosse tutta una sterminata distesa di grano; e, carezzandola,me
ne beavo, sentendomi davvero, in mezzo a tutto quel grano, con
un sensc di cosi smemorata lontananza, che gquasi ne avevo an-
goscia, una dolcissima angoscia.

Ah, perdersi 14, distendersi e abbandonarsi, cosi tra l'erba,
al silenzio dei cieli; empirsi l'anima di tutta quella vana 26)
azzurritd, facendovi naufragare ogni pensiero, ogni memoria!"™’

Er griindet schlieBlich ein "ospizio di mendicitd" (wie das
ja auch Diego Spina im "Lazzaro" vorgeschwebt ist), in dem er
selbst seine Tage unter vdlligem Identitdtsverlust beschlieBen
will; ja, er 18st sich Uberhaupt vom begrifflichen Denken und
kehrt in die reine Anschauung zuriick, die wir als Charakteri-
stikum mythischen BewuBtseins festgehalten haben:

"Nessun nome. Nessun ricordo oggi del nome di jeri; del nome d-
oggi, domani. Se il nome é la cosa; se un nome € in noi il concetto
d'ogni cosa posta fuori di noi; e senza nome non si ha il concetto,
e la cosa resta in noi come cieca, non distinta e non definita
ebbene, questo che portai tra gli uomini ciascuno lo incida, eji-
grafe funeraria, sulla fronte di quella immagine con cui gli appar-
vi, e non se ne parli piud. Non é altro che questo, epigrafe fu-
neraria, un nome. Conviene ai morti. A chi ha concluso. Io sonj

29
. "Uno, nessuno e centomila", l.c., TR II, p. 896.



-293-

vivo e non concludo. La vita non conclude. E non sa di nomi, la
vita. Quest'albero, respiro trémulo di foglie nuove. Sono
quest'albero. Albero, nuvola; domani libro o vento: il _libro
che leggo, il vento che bevo. Tutto fuori, vagabondo." 0

In dieser reinen Anschauung die Natur erleben, heift eins mit
ihr werden, heift Rilickkehr in den kosmischen SchoB der Terra
Madre, in jene Geborgenheit, in jenes Gefiihl des Eingesponnen-
seins, wie es das mythische BewuBtsein gewdhrt. Zugleich aber
wird man frei von den toten, erstarrten Formen iiberlebter My-
then ( wie sie dem logischen Betrachter erscheinen). Vitangelo
Moscarda erlebt einen solchen Seelenzustand t&dglich auf sei-
nen Spaziergidngen, bei denen er die Dinge im erwachenden Tag
auch neu entdeckt:

"Io esco ogni mattina, all'alba, perché voglio serbare lo spi-
rito cosi, fresco d'alba, con tutte le cose come appena si
scoprono, che sanno ancora del crudo della notte prima che il
sole ne S§f§hi il respiro umido e le abbagli. (....) E l'aria

é nuova."

Dieser letzte Satz (auf den wir auch schon bei der Betrachtung
der Wolldecke gestoBen sind) kennzeichnet Moscardas Erlebens-
situation als mythisch, analog der eines Kindes (man denke an
Enrico IV!), das alle Dinge zum ersten Mal, mit neuen Augen,
sieht. Diese Erlebenssituation ist die einzige, die dem dauern-
den Wandel der subjektiven Realitdten gerecht werden kann. Sie
ermdglicht ein stdndiges 3terben und Wieder-Geboren-Werden:

"E tutto, attimo per attimo, é com'é, che s'avviava per apparire.
Volto subito gli occhi per non vedere piui nulla fermarsi nella
sua apparenza e morire. Cosi scltanto io posso vivere, ormai. Ri-
nascere attimo per attimo. Impedire che il pensiero si metta in
me di nuovo a lavorare, e dentro mi rifaccia il vuoto delle vane
costruzioni.

La cittd é lontana. Me ne giunge, a volte, nella calma del vespro,
il suono delle campane. Ma ora quelle campane le odo non piu
dentro di me, ma fuori, per sé sonare, che forse ne fremono di
gioja nella loro cavitd ronzante, in un bel cielo azzurro pieno
di sole caldo tra lo stridio delle rondini o nel vento nuvoloso,

30)— "Uno, nessuno e centomila", l.c., p.90l. - Befremden wird hier das Bild

des Buches, das man doch sicher nicht zur Natur zdhlen kann. Eine Erkléarung
148t sich hoéchstens in der Auffassung des Dichters als "vate", als mythi-
schen Sdnger, als Mittler zwischen Alltagswelt (logisch) und mythischer Welt
gesehen werden, wie das in "Suo marito" angeklungen ist (vgl. $.283) - in
diesem Fall kann man wohl auch im Buch, im Lied mythisch aufgehen.

3 _ ibidem.



-294-

pesanti e cosi alte sui campanili aerei. Pensare alla morte,
pregare. C'é pure chi ha ancora questo bisogno, e se ne fanno vive
le campane. Io non l'ho pid questo bisogno, perché& muojo in

ogni attimo, io, e rinasco nuovo e senza ricordi:vivo e intero,
non pid in me, ma in ogni cosa fuori."

Mit diesen Worten endet der Roman, mit ihnen findet der
'Initiationsweg"des Vitangelo jfoscarda vom Mythenstilirzen bis
nin zum mythischen BewuBStsein sein Ende. Daf auch der persdn-
liche Weg seines Schopfers Pirandello kein anderer war, ver-
raten, neben dem hohen MaB an Identifikation, das aus dem
Text von "Uno, nessuno e centomila" spricht, auch Details aus
seinem Leben, wie etwa das ganz &dhnliche Verh&dltnis zu seinem
Korper und seinem Namen, das Stefano Pirandello wie folgt dar-
stellt:

"Pirandello ha una certa antipatia pel suo corpo." (....)

"E vorrebbe anche buttar via il suo nome, troppo consistente,
e prendere uno qualunque che non significasse null§3)ma
proprio nulla. O meglio, non averne piu, nessuno."

Ebenefalls an Vitangelo Moscardas Weg zum mythischen Be-
wuBtsein durch die Ndhe der Natur gemahnen Entwirfe zu dem au-
tobiographischen Roman "Informazioni sul mio involontario
soggiorno sulia terra", von dem nur wenige Seiten im Konzept
vorliegen. Im Arbeitsplan zeigt sich in einigen Formulierungen
die Sehnsucht Pirandellos nach einem Dasein, das die Trennung
vom mythischen SchoB der Terra Madre vermeidet (etwa "Sulla
terra, nascere albero").Die wesentlichste Grundlage bildet
hier vermutlich seine "filosofia del lontano", der sich der
Autor verschreibt, weil er der Meinung ist, er werde nach sei-
nem Tod noch auf anderen Welten die Qual eines Lebens durch-
machen miissen, ehe er zu Gott gelangen k&nne:

'Se mi metto a dire é perché& a Dio non si arriva cosi subito par-
tendo dalla Terra, ma dopo altre prove d'altre vite in altri
cieli; e perché mi auguro intanto d'andare a spaziare un po'
fuori di questo mediocre mondo solare, da cui la Terra,

almeno a guardarla dai pianeti piQ1 prossimi, non solo pare sia
ancora visibile ma che debba anche farci una bella figura, senza
nemmeno aver l'aria di voler inganngre nessuno, con un suo placido

32 _ "Uno, nessuno e centomila", l.c., pp. 901/902.

33 Stefano LANDI, Pirandello intimo, in COMOEDIA, 20.2.1933, p. 210.



-295-

e aggraziato lume azzurrino.“34)

Hier geht es also lber den Terra Madre-Mythos hinaus zu einem
Mythos des allumfassenden Kosmos, in dem auch die Mutter Erde
nur wie ein Staubkdrnchen erscheint.

Nun, alle diese persdnlichen, isolierten, einsamen "Ini-
tiationswege"” der Figuren wie des Autors selbst sind gewiB
beeindruckend; aber haben wir nicht zu Beginn unserer Unter-
suchung festgestellt, der Mythos werde im Ritus gelebt, habe
soziale, gemeinschaftsbildende und -erhaltende Funktion? Eine
solche kann doch nur in einer Gemeinschaft zur Geltung kommen.
Wenn es liberhaupt eine Gemeinschaft in mythischem BewuBStsein
gibt, wenn dieses mythische BewuBtsein bei Pirandello unserer
zu Beginn gegebenen Definition entspricht, dann sicherlich nur
in dem "Tempel" des Mythos, der Epiphanie: in der "Villa dei
spiriti" La Scalogna.

34)- "Informazioni sul mio involontario soggiorno sulla terra", Seconda
stesura dell'esordio", SPSV, p. 1106.



-296-

4.2. La Scalogna als antirationale Geyenwelt.

Don Quijote baut sich eine subjektive Wirklichkeit auf wie
ein jeder von uns; die seine entspricht allerdings nicht Sin-
neseindriicken, Erlebnissen, Erfahrungen, sondern den Bichern
eines bestimmten Genres und differiert daher stédrker als lb-
lich von jener durchschnittlichen subjektiven Wirklichkeit,die
epen wegen ihrer Durchschnittlichkeit zur objektiven erkldrt
wird. Einer der ersten, wenn nicht Uberhaupt der erste groRe
Roman der Neuzeit beruht also auf der Tatsache, daB der Held
in einer subjektiven Gegenwelt zu der der Gesellschaft seiner
Zeit lebt (freilich ohne sich dieses Gegenweltcharakters be-
wuBt zu werden), vor die anderen hintritt und beginnt, allen
Menschen und Dingen, die ihm begegnen, eine dieser Konzeption
entsprechende Realitdt zu verleihen bzw. ndtigenfalls aufzu-
zwingen. Da die Umwelt des Quijote nach den rationalen Prin-
zipien seines Schildknappen lebt, dem es niemals einfiele,
in Windmiihlen Riesen zu sehen, muB die Gegenwelt des Ritters
von der Traurigen Gestalt zwangsldufig eine antirationale sein.
In den ersten Kapiteln des Romans ist denn auch die Situation
vollig klar: Der Autor, und mit ihm wir Leser, steht auf Sei-
ten der normalen, der rationalen Welt, 1ldBt uns die Ereignisse
aus dem Blickwinkel logischen BewuBtseins heraus erleben, und
SO gehen Zusammenstdfe zwischen Don Quijotes subjektiver Rea-
litdt und der sogenannten "objektiven", der seine Umwelt, Cer-
vantes und wir selbst anhdngen, fir den Ritter gewdhnlich libel
aus: Er wird immer wieder "malparado, maltratado, molido". Als
Quijote dennoch unbeirrt an seiner subjektiven Wahrheit
festhdlt, gerdt zu guter Letzt des Autors Parteinahme fiir die
objektive Realitdt ins Wanken: Mehr und mehr beginnt auch er
sich mit Quijotes Wahrheit zu identifizieren, und die Unter-
scheidungslinie zwischen den beiden Welten, der subjektiven
des Ritters und der objektiven, verschwimmt, wie man das am

Beispiel des Barbierbeckens ("bacia"), das Don Quijote fir



-297-

den Helm ("yelmo") des Mambrino hidlt, sehen kann: Cervantes
selbst nennt es einmal "bacia", dann "yelmo" und schlieBlich
"baciyelmo". Américo Castro spricht in diesem Zusammenhang
von "doble realidad" und von "realidad oscilante"352 also

hin- und herschwingender, wandelbarer Realitédt.

Man kann somit durchaus im "Don Quijote', der am Beginn der
neuzeitlichen Literatur- und Geistesgeschichte steht, bereits
einen Vorl&dufer der mythenstiirzerischen Werke Pirandellos
sehen, die die mythischen Grundlagen des Logos aufdecken. Was
flir uns im Zusammenhang mit der Welt der Scalogna bedeutsam
ist, ist jedoch einfach der Aufbau einer antirationalen Gegen-
welt durch ein Individuum, das damit ganz von selbst in eine
Frontstellung zur Gesellschaft tritt, die natiirlich eine an-
dere Realitdtskonzeption besitzen muB. Bei Don Quijote ist die-
se Frontstellung aber besonderer Natur: Der Ritter, der sich
der Verschiedenheit der Realitdten nicht bewuBt ist, kann auf
Kommunikation mit der Gesellschaft nicht verzichten: Er muB
in die Welt hinausreiten, um Abenteuer zu suchen, er muf al-
les, was ihm begegnet, in seine Wirklichkeitskonzeption hi-
neinzwingen, er muB diese gewaltsam auch seiner Umwelt oktro-
yieren.

In dieser Hinsicht stellt die gleichfalls antirationale Ge-
genwelt des Herzogs Jean des Esseintes, der Hauptfigur von
Joris-Karl Huysmans' Roman "A rebours", das Gegenteil jener
Welt Quijotes dar: Des Esseintes, Neurotiker und Dandy, ver-
zichtet bewuBt auf jeden Kontakt zur AuBenwelt, soweit ihm
das moglich ist. In seiner abgeschlossenen Villa bis zu ihm
vorzudringen, ist ein beinahe aussichtsloses Vorhaben. Seine
Tageseinteilung ist der seiner Umwelt diametral entgegenge-
setzt. Sein HaB auf Vernunft und den kleinblirgerlichen Fort-
schrittsmythos haben ihn bewogen, & rebours, also wider den

Strich,zu leben, gegen den Strom seiner Zeit zu schwimmen. Als

3% _ Américo CASTRO, El pensamiento de Cervantes, Madrid 31967.

Erst in diesem Augenblick scheint Ubrigens die Gleichsetzung des Autors Cer-
vantes mit dem Quijote berechtigt, von der Pirandello bei seiner Bespre-
cnung des Werkes im "Umorismo" ausgeht (SPSV, pp. 103ss.).



-298-

echter décadent weiB er, daB seine Welt zum Untergang verur-
teilt ist, aber er kostet dieses Sterben mit ungeheurer Ra-
finesse als dsthetischen GenuB aus. Diese seine &sthetische
Verfeinerung macht ihn auch die Natur fliehen; ohne Kiinst-
lichkeit gibt es filir ihn keinen GenuB. So ldBt er zum Beispiel
einer Schildkrote den Riickenpanzer vergolden, um sie als le-
pende Zimmerdekoration zu verwenden, und schmiickt seine Villa
mit natiirlichen Pflanzen, die so bizarre Formen auiweisen,

daB man sie flr Kunsterzeugnisse halten muB:

"Aprés les fleurs factices singeant les véritables fleurs, 36)
il voulait des fleurs naturelles imitant des fleurs fausses.”

Selbst das Dienerehepaar, die einzigen Menschen, die mit ihm
in dieser seltsamen Villa wohnen diirfen, will er nicht sehen;
sie diirfen ihm nur einmal im Monat w&dhrend seines Schlafes,
also untertags, das Ausgabenbuch zur Unterschrift auf den
Nachttisch legen. Die Frau, die er als jenseits der Glasschei-
ben seiner Raume voriiberhuschenden Schatten in Kauf nehmen
muB, staffiert er mit einer alten fldmischen Haube aus, damit
der Anblick der Silhouette filir ihn ertrdglicher wird. Ganz
besonders deutlich aber wird seine Abgeschlossenheit von der
Umwelt durch das Aquarium demonstriert, das auf allen Seiten
sein EBzimmer umgibt. Dieses Zimmer ist nach Art einer Schiffs-
kajlite gebaut und gewdhrt durch Luken lediglich einen Ausblick
auf das umliegende Aquarium, in dem kiinstliche, bizarr geform-
te Fische schwimmen,und dessen Wasserfarbe Des Esseintes durch
Beigabe verscniedener Essenzen regelt. Die Natur und alle po-
tentiellen Einfllisse der &duBeren Welt auf das Universum Des
Esseintes' sind somit ausgeschlossen; in seiner antirationa-
len Gegenwelt bestimmt er die Realit&dt autonom fir sich. Aber
wenn diese Gegenwelt auch auf jede Kommunikation mit der AuBen-
welt verzichtet, so ist sie von dieser dennoch indirekt be-
stimmt: Des Esseintes' Leben a rebours, wider den Strich, ge-
gen den Strom, ist ja eben von der Richtung dieses Striches,
dieser Strémung abhdngig,und somit durch die rationale, "ob-

36)— Joris-Karl HUYSMANS, A rebours (1884), Paris 1972, p. 124.



-299-

jektive" Welt der Gesellschaft wenigstens negativ determi-
niert. Er muB immer das Gegenteil dessen suchen, was seine
Umwelt tut und bleibt so doch in hdchstem Grade von ihr ab-
héngig.

Der anti- oder einfach nichtrationalen Gegenwelten im Stile
Don Quijotes, die meist gar nicht in einem bewuBten Gegensatz
zur Umwelt aufgebaut werden, finden sich bei Pirandello sehr
viele; einige davon wurden im zweiten Teil dieser Untersuchung
(vor allem unter 2.1.2.) bereits behandelt. Mit Des Esseintes'
Villa als abgeschlossene Zone (espace clos) einer Gegenwelt,
einer Gegen-Wirklichkeit, lassen sich aber vor allem zwei Vil-
len in Pirandellos Werken vergleichen: die Heinrichs des Vier-
ten und La Scalogna.

Wie Des Esseintes hat auch Heinrich IV. bewuBt eine anti-
rationale Wirklichkeitskonzeption gewdhlt, als er zum ersten
Mal aus seiner "follia" erwachte (wenngleich er dabei in sei-
ner Entscheidungsfreiheit ein wenig eingeengt war), wie die-
sem stehen ihm die ndétigen finanziellen Mittel zur Verfligung,
um seine Gegenwelt in Perfektion aufrechtzuerhalten. Freilich
ist dieser Heinrich IV. nur in einer Hinsicht "décadent":
Auch er huldigt, wie Des Esseintes, einem Zeit-Exotismus, den
er "piacere della storia" nennt:

"ENRICO IV. ....sentendovi vivi, vivi veramente nella storia del
mille e cento, qua alla Corte del vostro Imperatore Enrico IV!

E pensare, da qui, da nostro tempo remoto, cosi colorito e sepol-
crale, pensare che a una distanza di otto secoli in giu, in gia,
gli uomini del mille e novecento si abbaruffano intanto, s'arrabbatta-
no in un'ansia senza requie di sapere come si determineranno i loro
casi, di vedere come si stabiliranno i fatti che li tengono in
tanta ambascia e in tanta agitazione. Mentre voi, invece, giad nella
storia! con me! Per quanto tristi i miei casi, e orrendi i fatti;
aspre le lotte, dolorose le vicende: gid storia, non cangiano pia,
non possono pil cangiare, capite? Fissati per sempte: che vi ci
potete adagiare, ammirando come ogni effetto segua obbediente

la sua causa, con perfetta loyica, e ogni avvenimento si svolga
preciso e coerente in ogni suo particolare. Il pigg?re, il

piacere della storia,insomma, che é cosi grande!"

37)— "Enrico IV", MN I, p. 355.



-300-

Die librigen dekadenten Attribute wie Dandysmus, Perversion,
dsthetische Rafinesse haben in seiner Welt des elften Jahr-
hunderts nichts zu suchen.

Heinrichs Welt ist von der seiner Umgebung somit weitge-
hend unabhé&ngig; er, der in der Geschichte lebt, muB sich den
Verédnderungen der modernen Welt in keiner Weise anpassen,
nicht einmal im negativen Sinn wie Des Esseintes. Er ist aber
sehr wohl von der Anerkennung seiner Qualifikation als Ver-
riickter durch diese Umwelt abhdngig: Nur unter dieser Bedin-
gung kann er seine subjektive Wirklichkeit ungestdrt leben,
nur unter dieser Bedingung akzeptiert die Gesellschaft seinen
Freiraum. Es nimmt daher nicht wunder, daB er seinen friiheren
Nebenbuhler Belcredi gerade in dem Augenblick ersticht, als
dieser ihm ins Gesicht schreit: "Tu non sei pazzo!" Es ist
nicht nur die Rache filir den vor achtzehn Jahren heimtilickisch
herbeigefiihrten Unfall, die Heinrich IV. zum Schwert greifen
14Bt, sondern vor allem der neue Angriff auf seine subjektive
Realitdt, der auf die einzige wirklich verwundbare Stelle ab-
zielt. Selbst als der verwundete Belcredi fortgetragen wird,
schreit er weiter unaufhdrlich, "protestando ferocemente: "No!

38) Durch diesen Ge-

Non sei pazzo! Non é pazzo! Non € pazzo!"
waltakt Heinrichs ist seine antirationale Gegenwelt gerettet;
was freilich verlorengeht, ist die Entscheidungsfreiheit, die
Mbglichkeit, sie zu &dndern: "Ora si....per forza...qua insieme,
qua insieme... e per sempre", murmelt er zum SchluB.39)
Die Villa La Scalogna ist die perfekteste aller bisher be-
trachteten abgeschlossenen Gegenwelten: allein auf einem Berg
gelegen, vor Besuchern geschiitzt durch den Glauben der Leute
an den Spuk der "spiriti", vor denen sie sich flirchten, hat
sie so gut wie keine Verbindung zur AuBenwelt, sie ist nicht
einmal negativ determiniert wie Des Esseintes' Villa und be-

ndtigt auch keine Anerkennung als Irrenhaus wie Enricos Thron-

38)
39)

- "BEnrico IV", MN I, pp.370/371.
-1l.c., p. 371



-301-

saal, obgleich auch die Scalognati sich als "pazzi" bezeichnen.
Lediglich der Glaube an die Spiriti ist Voraussetzung,die Au-
Benwelt fernzuhalten; und so kommt es, daB einige der Scalogna-
ti sich vor Besuchern flirchten, wie etwa Milordino und La
Sgricia beim Herannahen der Schauspielertruppe, und daB alle
versuchen, mit ein paar ganz einfachen, logisch erkldrbaren
Tricks den Ank&mmlingen Angst einzujagen. Die realistische
Komponente wird besonders betont durch die Angst Duccio Doccias,
die Stromrechnung kdnnte wegen der zur Abschreckung eingesetzten
Lichtspiele (La Sgricia verlangt sogar Blitze) zu hoch werden:
"DOCCIA. Oh, i lampi costano, vacci piano."40)
Erst Cotrone muf ihnen die Ruhe zurlickgeben und sie zu ihrer
urspriinglichen, subjektiven Realitdtsauffassung zurilickbringen:

"COTRONE. Che cos'é? O non vi vergognate? Avete paura, e vorreste
farne? (....) S4, svegli, immaginazione! Non mi vorrete mica di-
ventar ragionevoli! Pensate che per noi non c'é pericoli, e vigliacco
chi ragiona! Perbacco, ora che vien la sera, il regno nostro!"

Auch hier wirkt also die Nacht (bzw. die Ddmmerung) als Stimu-
lans, als notwendige Aura filir den Aufbau einer Gegenwelt, fir
das Entstehen von Epiphanien - deshalb die Bezeichnung "il regno
nostro". Milordino freilich zeigt noch immer Abh&ngigkeit von
der Umwelt:

"MILORDINO. Gid, ma se non credono a nulla....

COTRONE. E tu hai bisogno che ti credano gli altri, per credere
a te?"4l)

Cotrone erkennt dann in den NeuankOmmlingen verwandte Seelen:

"COTRONE. Se non si spaventano, vuol dire che sono dei nostri e
sard facile intenderci.La villa é grande."

Auch die Schauspieler halten die Scalognati f{lir Berufskollegen;
sie loben vor allem die akrobatische Leistung von Mara-Mara,
genannt La Scozzese, die mit einem Schirm in der Hand auf dem
Geldnder der Briicke nahe der Villa balanciert, um die Leute,

die sie fiir eine Geistererscheinung halten sollen, abzuschrek-

40)—"1 giganti della montagna", l.c., MN II, p. 1312.
31 peide zitate: l.c., pp. 1313/1314.
42)

- l.c., p. 1314.



-302-

ken. Dennoch erweist sich eine Verstdndigung zwischen den bei-
den Gruppen von "Schauspielern" als &uBSerst schwierig: Was die
einen bewuBt und nach vorgedruckten Rollenblichern tun, ist fiir
die anderen natilirlicher Ausdruck ihres Innenlebens. Kein Wun-
der also, daB Duccio Doccia angesichts der Contessa Ilse, die
ein wenig aus der "Favola" rezitiert, Verstdndnislosigkeit
zeigt:

"DOCCIA. A noi pajono pazzi!"43)

In der Folge zeigt sich n&mlich, daB8 auch die Schauspieler-
truppe der Contessa eine antirationale Gegenwelt vertritt: Sie
alle leben fiir die und in der groBen Aufgabe, das Stiick des
jungen Dichters, der sich aus Liebe zu Ilse umgebracht hat, der
Welt mitzuteilen. Und selbst der noch am ehesten sancheske Ziige
tragende Komiker der Truppe, Cromo, der immer wieder betont,
es wdre besser gewesen, Ilse hdtte ihren Mann mit dem jungen
Dichter betrogen und so ihnen allen das Schicksal erspart,
durch das sie immer weiter heruntergekommen sind ("prima che
quello s'uccidesse e diventasse per te e per tutti noi il cancro che ci ha
mangiato fino all'osso "), vermag sich nicht von dem guijotesken
Unternehmen loszureiBen:

"CROMO. Me ne sarei gid andato da_un pezzo, come gli altri. Sono
ancora qua, perché t'apprezzo."

So stehen also beide Gruppen in Feindstellung zur Masse,
zur Gesellschaft, zur "gente":

"IL CONTE. ....tutto il disprezzo della gente... lei lo capisce...
e le risa....(resta come affogato dalla commozione.)

COTRONE. Ma io l'ho in odio, questa gente, signor Conte! Vivo
gua per questo. E in prova, vedono? (mostra il fez che dall'arrivo
degli ospiti tiene in mano e se lo caccia in testa) ero cristiano,
mi son fatto turco!

LA SGRICIA. Non tocchiamo, o oh! non tocchiamo la religione!

COTRONE. Ma no, cara, niente da vedere con Maometto! Turco, per
il fallimentc della poesia della cristianitd."

43 _ "I giganti della montagna, l.c., MN II, p. 1319.
4 _ ) c., p. 1324. (beide zitate)
45)

- l.c., p. 1329.



-303-

Nur die Konsequenzen, die beide Gruppen daraus ziehen, sind
verschieden: Wdhrend die Schauspieler die Anerkennung der Ge-
sellschaft brauchen und trotz allen Hasses um sie buhlen, weil
sie nicht ohne Publikum auskommen k&nnen, dekretiert Cotrones
"farsi turco" eben das vSllige Ausscheiden aus dem Kulturkreis,
aus der Gesellschaft, die Gleichgiiltigkeit ihrem Urteil gegen-
lber. Das setzt freilich einen Abbau der Bediirfnisse voraus:

"COTRONE. Ma sard bene che prendano un po' regola da noi.
BATTAGLIA. Sarebbe a dire?

DOCCIA. Fare a meno di tutto e non aver bisogno di nulla."46)

Diese - in der Tradition der antiken Kyniker stehende - Ge-
nligsamkeit steht in vodlligem Gegensatz zu der verschwenderi-
schen Ausstattung der Gegenwelten von Des Esseintes und Enrico
IV mit den Mitteln des Geldes.

Nach einer "Pausa momentanea" erkldrt Cotrone den Schau-
spielern die Scalognati-Gegenwelt noch ausfiihrlicher: Die Villa
ist, wie die "casa del Granella" der gleichnamigen Novelle,
als Spukhaus verschrien, sodaB sie von den Leuten gemieden wird
und die Scalognati sich als "padroni di niente e di tutto" fiih-
len konnen. Duccio Doccia erkldrt das in dhnlichen Genligsam-
keitsargumenten wie zuvor:

"DOCCIA. Non si pud aver tutto, se non quando non si ha piQ niente.
CROMO (al Conte). Ah, senti? - Quest'é proprio il caso nostro!
Dungue noi abbiamo tutto?

COTRONE. Eh,no, perché vorreste avere ancora qualche cosa. Quando
davvero non vorrete avere pii niente, allora si."47)

Doccia erweist sich als Bettler vom Schlag eines Giudé (der
somit gleicnialls eine durchgehende Erscheinung im spéten
Pirandello darstellt- man denke nur an Cico im "Lazzaro"!), zu-
gleich aber auch als Mdzen und Financier der Gegenwelt La Sca-
logna; aus dem gleichen Lebensgefiihl wie Giudé oder Liold he-
raus erkldrt er die ganze Welt filir sein Eigentum, wenn er erst
einmal gar nichts mehr besitzt. In dieser Haltung l&B8t sich

aber auch unschwer das Streben nach einer Epiphanie, nach Ein-

46
)— "I giganti della montagna", l.c., MN II, p. 1331.

an _ l.c., p. 1344.



-304-

heit mit der Natur ( in der Art des Tommasino Unzio oder des
Vitangelo Moscarda) erkennen:

"DOCCIA. E solo quando non hai pil casa, tutto il mondo diventa
tuo. Vai e vai, e poi t'abbandoni tra l'erba al silenzio dei cieli;
e sel tutto e sei niente.... e sei niente e sei tutto.

COTRONE. Ecco come parlano i mendicanti, gente sopraffina, Con-
tessa, e di gusti rari, che han potuto ridursi alla condizione

di squisito privilegio, che é la mendicitd. Non c'é mendicanti
mediocri. I mediccri sono tutti sennati e risparmiatori. Doccia

é il nostro banchiere. Accumuld per trent'anni quel soldo di pil
con cui gli uomini importunati si pagano il lusso della caritd,ed

é venuto qua ad offrirlo alla libertd dei sogni. Paga tutto lui.“48)
Cotrone erkldrt es schlieBlich sogar zum Prinzip, zur Voraus-
setzung der Aufnahme in die Gegenwelt der Scalogna, sich zuvor
jeglicher Bindung an die AuBenwelt, somit auch jeglicher ge-
sellschaftlicher Stellung oder Anerkennung, entledigt zu haben:

"COTRONE. Potevo essere anch'io, forse, un grand'uomo, Contessa.
Mi sono dimesso. Dimesso da tutto: decoro, onore, dignita,
virty, cose tutte che le bestie, per grazia di Dio, ignorano
nella loro beata innocenza."49)

Er erkldrt sich jedoch bereit, die Schauspieler in diese Gegen-
welt der Scalogna aufzunehmen:

“COTRONE. ....Ebbere, signori, vi dicc come si diceva un tempo
ail pellegrini: sciogliete i calzari e deponete il bordone. Siete
arrivati alla vostra méta. Da anni aspettavo qua gente come voi
per far vivere altri fantasmi che ho in mente. Ma rappresenteremo
anche la vostra "Favola del figlio cambiato", come un prodigio
che s'appaghi da sé&, senza pilQ chiedere niente a nessuno." 50)

Ilse aber, und mit ihr die wesentlichsten Mitglieder der
Truppe, sind nicht bereit, ihre Mission aufzugeben, auf Ein-
fluBnahme, auf Verbindung zur menschlichen Gesellschaft gdnz-
lich zu verzichten. Aus ihr spricht der Geist des Quijote, der
jeden zum Duell fordert, wenn der sich weigert, seine Reali-
tdtskonzeption anzunehmen und zu glauben, wenn er nicht bereit
ist, ein Barbierbecken aus Messing fir einen Goldhelm zu hal-

ten:

4
8 "1 giganti della montagna", l.c., MN II, pp. 1344/1345.

49)— l.c., p. 1345.

590 1.c., pp. 1345/1346.



-305-

"ILSE. Vuol dire che andrd io sola,a leggere, se non pil a
rappresentare la Favola.

SPIZZI. Ma no, llse - resti chi vuocle - io ti seqguird sempre!
DIAMANTE. Anch'io! (al Conte) Puoi sempre contare su me!

COTRONE. Comprendo che la Contessa non pud rinunziare alla sua
missione."51)

Diese beiden Welten, La Scalogna und die der poetischen
Mission ergebene Schauspielertruppe, stehen einander also un-
vereinbar gegeniiber. Wdhrend die Gegenwelt der "Poesia" Ilse
im wesentlichen noch auf dem Standpunkt des Quijote beharrt,
hat Cotrone sich mit seinen Scalognati v6llig von jeglicher
Determination (auch negativer Art wie im Fall Des Esseintes)
von Seiten der AuBenwelt oder der Gesellschaft geldst. Dies
ist freilich notwendig, um seine antirationale Gegenwelt auch
tatsdchlich leben zu kdnnen: Es ist eine mythische Welt.

sh_ "I gigarti della montagna",l.c., MN II, p. 1346,



-306-

4.3. La Scalogna als dauernde Epiphanie. Das Theater als

ritueller Ausdruck des Mythos.

Wie die Schauspielertruppe Ilses kdnnenauch wir nun unsere
Sandalen 18sen und den Pilgerstab ablegen: Wir sind zum Ziel
dieser Untersuchung, zum Endpunkt von Pirandellos mythenstiir-
zerischem Weg gelangt, der uns fort vom Mythos, mit Hilfe des
Mythos schlieBlich hin zum Mythos gefiihrt hat. Was beinhaltet
aber nun die Cella dieses Tempels "La Scalogna"? Wodurch ist
die antirationale Gegenwelt gekennzeichnet, in die einzutreten
uns Cotrone einlddt? Es ist eine Welt mythischen BewuBtseins,
hochster Ausdruck seines Strebens hin zum Mythos und damit
auch Endpunkt einer Analyse der mythischen Aspekte seines Wer-
kes. Wie wir bisher gesehen haben, ist die Voraussetzung filir
den Zugang zum mythischen BewuBtsein (in der Form einer Epi-
phanie) fast immer der vorhergehende Verlust der gesellschaft-
lichen Stellung und Identitdt: bei den Helden aller groBen Ro-
mane, die in der Ich-Form abgefaBt sind, Mattia Pascal, Sera-
fino Gubbio und Vitangelo Moscarda, treffen wir diesen Verzicht
ebenso an wie bei dem Tommasino Unzio der Novelle "Canta 1l'epi-
stola". Cotrone, der in diesem Zusammenhang von "dimissione"
spricht, hat in den Novellen ein deutliches Vorbild: den
diensthabenden Notarzt Doktor Mangoni aus "Niente", der eine
philosophische Ader besitzt; als er gerufen wird, einen jungen
Dichter zu retten, der aus Liebe zu der Tochter seiner Vermie-
ter einen Selbstmordversuch begangen hat, dekretiert er, der
Tod wdre fir den jungen Mann besser gewesen als das Leben, wo
die hdchsten, schdnsten Gefiihle und Talente letzten Endes in
der Enge einer gesellschaftlichen Identitdt gefangen wilirden:

" - Abbia pazienza. Mi ammettera che quel povero ragazzo sognava
forse la gloria, se faceva poesie. Ora pensi un po' che cosa gli
sarebbe diventata la gloria, facendo stampare quelle sue poesie.
Un povero, inutile volumetto di versi. E l'amore? L'amore che é
la cosa pifi viva e pil santa che ci sia dato provare sulla terra?
Che cosa gli sarebbe diventato? L'amore: una donna. Anzi, peggio,



-307-

una moglie: la sua figliuola.

- Oh! oh! - minaccia quella, venendogli quasi con le mani in
faccia. - Badi come parla della mia figliuola!

- Non dico niente, s'affretta a protestare il dottor Mangoni.
- Me l'immagino anzi bellissima e adorna di tutte le virtui. Ma
sempre una donna, cara signora mia: che dopo un po', santo Dio,
lo sappiamo bene, con la miseria e i figliuoli, come si sarebbe
ridotta. E il mondo, dica un po'? Il mondo, a perdere; il mondo,
veda lei, veda lei, signora cara, che cosa gli sarebbe diven-
tato! Una casa. Questa casa. Ha capito?

E facendo scattar le mani in curiosi gesti di nausea e di sdegno,
se ne va, zoppicando e borbottando:

Che libri! Che donne! Che casa! Niente.... niente... niente....
Dimissionario! dimissionario! Niente."

Ein zweiter Vorldufer Cotrones ist der sizilianische Bett-
ler Ndzzaro, der dem verarmten Don Simone Lampo zu einem Leben
in mythischer Freiheit verhilft. Dieser Don Simone war einst-
mals reich, hat aber dann die meisten seiner Besitztilimer ver-
loren; was ihm geblieben ist, ist ein Stadthaus,; das nichts
einbringt, und ein kleines Landgut, dessen Ertrag gerade aus-
reicht, die darauf lastenden Abgaben zu bezahlen. Deshalb hdlt
er in dem zugehdrigen Haus V8gel gefangen, die er urspriinglich
zlichten wollte, die aber nun seine einzige Nahrung bilden.Von
den Reichen wird er nicht mehr akzeptiert, von den Armen, Bett-
lern und Vagabunden ebenfalls nicht, weil er ja noch Besitztum
sein eigen nennt. Eines Tages kommt er mit dem Landstreicher
Ndzzaro ins Gesprédch, der ihm vorwirft: "Siete in peccato mor-
tale!", weil er die Vdgel gefangen hilt. Diese AuBerung ist
nun durchaus allegorisch zu verstehen: die Vdgel, die freie-
sten Geschdpfe Gottes (auch Liold sagt ja von sich: "Uccello
di volo sono" - siehe Anm. 28/S.291) ihrer Freiheit zu berau-
ben - wie das die menschliche Gesellschaft bei den Individuen
tut -,ist die grdB8te Slinde wider die mythische Freiheit, die
man sich vorstellen kann. Don Simone ist beeindruckt und
schlieBt mit dem Vagabunden einen Pakt: Er will die V&gel be-
freien und das Getreide, das flir die Abgaben bereitliegt, an-

zliinden, um sich so von den letzten Fesseln, die ihn noch an

52)_ "Niente" (in "La mosca"), NA I, pp. 876/877.



-308-

gesellschaftliche Identitdt, Anerkennung, Besitz und derglei-
chen binden, zu befreien:

"C'eran due pazzi patentati per gli uomini che stavano laggi,
oppressi, ammucchiati: lui e Ndzzaro. Bene: ora si sarebbero
messi insieme, per accrescere l'allegria del paese! Libertad
agli uccellini e fuoco alla paglia! Gli piaceva questa eslama-
zione del Ndzzaro; e se la ripeté con crescente soddisfazione
parecchie volte prima ga)giungere al paese.

- Fuoco alla paglia!"

Ndzzaro bleibt unter dem Vorwand, die Sterne zidhlen zu wollen,
zuriick und vollbringt das ZerstSrungswerk noch wdhrend der
Nacht, weil er voraussieht, daB Don Simone zuletzt Angst vor
der eigenen Courage bekommen wird. Und tatsdchlich - als die-
ser sieht, was geschehen ist, brillt er: "Ma io ti mando ora
in galera!" Ndzzaros heitere Ruhe aber bringt ihn wieder zu
sich und er beginnt nun, zusammen mit dem Bettler, ein mythi-
sches Dasein in Verbindung mit der Terra Madre, nach Art des
Liola:

" - E intanto che mangio io ld, senza uccelli e senza grano?

- A questo ci penso io, gli rispose con placida serieta

Ndzzaro. - Non devo star con voi? Abbiamo l'asina; abbiamo la

terra; zapperemo e mangeremo. Coraggio, don Simo'!

Simone Lampo rimase stupito a mirare la fiducia serena di quel

matto,ch'era rimasto innanzi a lui con una mano alzata a un gesto

di noncuranza sdegnosa e un bel riso d'arguta spensieratezza
negli occhi chiari e tra il folto barbone abbatuffolato." )

Cotrones Entwicklung vollzieht sich analog. Sein "farsi
turco" steht, wie er selbst sagt, nicht mit einer neuen Reli-
gion in Verbindung, hat nichts mit Mohammed zu tun; es be-
zeichnet allein sein Ausscheiden aus der alten Kulturgemein-
schaft, aus der Gesellschaft, die ihm ihre flir ihn erdachte
Identitdt, ihr Konzept der objektiven Wahrheit aufzwingen woll-
te. Dieses Ausscheiden ist ein bewuBter Vorgang, dem eine
mythenstiirzerische Kritik der Umwelt und des eigyenen Ich voran-
gegangen sein mufl, wie sie in der vorliegenden Untersuchung
am Gesamtwerk unseres Autors dargestellt worden ist. In den

5
3 "Fuoco alla paglia" (in "La vita nuda"), NA I, p. 329.

34)_ l.c., p. 333.



-309-

"Giganti della montagna" finden wir aber auch eine Figur, die
urspriingliches mythisches BewuBtsein reprédsentiert, die unbe-
wuBt, naiv, ganz von selbst auf dieser BewuBtseinsstufe lebt:
Es ist Maria Maddalena, die "Dama rossa", die nur einmal ganz
kurz auf der Szene erscheint:

"COTRONE. ....Ecco. La sento venire. (Grida) Maddalena!

(Poi, indicando) L& sul ponte.

(Appare sul ponte Maria Maddalena, illuminata di rosso da una
lampadina che tiene in mano. E giovine, fulva di capelli, di carne
dorata. Veste di rosso, alla paesana:e appare come una fiamma.

ILSE. Oh Dio, chi é&?

COTRONE. La "Dama rossa"”. Non tema! Di carne e d'ossa, Contessa.
Vieni, vieni, Maddalena. (E mentre Maria Maddalena s'appressa,
aggiunge:) Una povera scema, che sente, ma non parla;é sola,
senza pili nessuno, e vaga per le campagne; gli uomini se la pren-
dono, e ignora fino all'ultimo cid che pur tante volte le é
avvenuto; lascia sull'erba le sue creatute. Eccola qua. Ha sempre
cosi, sulle labbra e negli occhi il sorriso del piacere che si
prende e che da. Viene quasi ogni notte a trovare rifugio da noi,
nella villa. va', va', Maddalena.

(Maria Maddalena, sempre col suo sorriso, dolce sulle labbra,
ma quasi velato di pena negli occhi, china pid volte il capo,
ed entra nella villa.)">5)

Die Charakterisierung als "scema e muta", als ein Wesen,
das v61lig unschuldig von Mdnnern sexuell "gebraucht" wird
("se la prendono"), das ewig schwanger ist und seine Kinder
"sull'erba" zurilickldBt, erinnert stark an die "Regina" des
"Figlio-di-Re" aus der "Favola del figlio cambiato". Die Be-
schreibungen stimmen bisweilen sogar wdrtlich iberein, sodaB
man wohl annehmen darf, daB der Autor hier denselben "perso-
naggio" vor Augen hatte. Durch diese "Regina" wiederum ergibt
sich eine Verbindung zu La Spera am Beginn des Prologs von
"La nuova colonia": Wie die "Regina" von der Besitzerin des
Cafés, so soll sie von Nuccio d'Alagna aus der Gaststube ge-
worfen werden; auch sie zeigt ein Ldcheln, zu dem der melan-
cholische Ausdruck ihrer Augen im Gegensatz steht; und auch
ihr schwebt fiir ihre Zukunft anfangs ein Leben in naivem my-

thischen BewuBtsein vor, wie es den Kindern eigen ist:

55)_ g giganti della montagna", l.c., MN II, pp. 1340/1341.



-310-

"LA SPERA. ....D'ora in poi, chi vuol parlare con me - fuori!
- dove non sono mai stata.

NUCCIO. Farnetichi? O sei ubriaca?

LA SPERA (con occhi invagati, come se si vedesse sul mare, di
notte, in barca). Dove le parole - tu non sai com'€ - le dici -
le ascolti - ti diventano nuove. (Voltandosi a guardare Dord:)
Come in bocca a quel ragazzo 1i."56)

Diese Frauengestalt, die, wie wir gesehen haben, im spédten
Pirandello immer wieder in den verschiedensten Variationen auf-
taucht, dirfte ein reales Vorbild haben, wie eine Passage aus
den "Appunti" zu beweisen scheint: Pirandello spricht dort von
einer "lezzona cenciosa, scema fino dalla nascita, cresciuta
donna senza saperlo” und sagt:"me la ricordo per le strade del
mio paese". Auch die dortige Erzdhlung von Kindern, die diese
Landstreicherin auf Wegen und Feldern zur Welt bringt, stimmt

mit der Schilderung der Maddalena ﬁberein.57)

Charakteristisch
flir diesen Typus sind eine Fremdheit gegeniiber dem eigenen
Korper, die insbesondere in einer Asexualitdt zum Ausdruck
kommt, einem vdllig unbewuBten erotischen Erleben ( das hat in
der Ablehnung des Korpers als Lustobjekt seinen Ursprung, die
wir an vielen Frauengestalten seiner frilheren Werke nachgewie-
sen haben), eine Verbindung zur Natur, die sich oft in unsteter
Wanderschaft &duBert, und eine Unschuld, die zu der erotischen
Wirkung des Korpers in diametralem Gegensatz steht.

Unstetes Nomadentum im Verein mit einer gewissen Geistes-
schwdche geht wieder einmal auf die Filomena aus der zweiten
Fassung der Novelle "La Signora Speranza", "Ma non é una cosa
seria" zurtick:

....quella povera scema che si vedeva ogni sera per via, parata

da certi cappellacci carichi di verdura svolazzante, tirata da

un barbone nero, che non le lasciava mai il tempo di finire certe
sue risatelle assassine alle guardie, ai g%gyanottini di primo pelo
e ai soldati, per la fretta che aveva...."

56) _

Sn—"Appunti"editi dall'autore (Corr.della Sera,7.4.1929),SPSV,p.1248.
58)_ "Non é una cosa seria”, l.c., NA I, p. 371.

"La nuova colonia", l.c., MN II, p. 1071,



-311-

Unschuld im Verein mit einem organischen Defekt finden wir
auch in der eindrucksvollen Novelle "Lucilla (ora che s'é
guastata con le monache)". Die zwergwiichsige Lucilla, die im
Kloster aufgewachsen ist, reiBt eines Tages aus, weil ein Mann
ihr - natiirlich im Scherz - die Heirat versprochen hat. Sie
denkt aber, es sei ganz natilirlich, sie zur Frau zu begehren,
schlieBlich kdnne sie gut einen Haushalt fiihren. Sie wirkt zart
wie ein kleines Kind und doch ungeheuer entschlossen; wie Lia
aus "Lazzaro" trdumt sie davon, der liebe Gott wolle ihr durch
diese Befreiung aus dem Gefdngnis des Klosters, durch diesen
Eintritt ins "wahre Leben" nun Fliigel schenken. Stattdessen ge-
rdt sie bei Nino, dem Mann, zu dem sie fliichtet, in ein wiistes
Bacchanal nach Art dessen, das die"Giganti" (bzw. ihre “servi")
abhalten und wird - wie Ilse - unter dem Lachen der Gesell-
schaft fdrmlich zerrissen:

"Lucilla comincia a tremare; vuol fuggire; ma l'uscio si spalanca:
ominacci di campagna ubriachi, vestiti di velluto, con gambali

e speroni ai piedi; facce bestiali pavonazze, urlando, barcollando,
allungando le manacce, la tirano dentro, in mezzo a una nuvola di
fumo; tutti sghignazzano come in un ribollimento di grassa soddis-
fazione; chi posa la pipa, chi la bottiglia e il bicchiere, e si
buttano su lei; vogliono giocare con lei anche loro, ma in che
altro modo! la spremono, la strizzano, la vogliono scoprire; e

lei grida, strilla, si dibatte, finché Nino, sghignazzando anche
lui e torcendosi tutto, con le lagrime agli occhi dal troppo ri-
dere, con uno strattone non la libera e, tornando a sedere, non

la ripara tra le sue gambe gridando:

- Basta! basta! Le sento battere il cuore, oh Dio, ma si, ma
si, le sento battere il cuore qua sul ginocchio!

Non s'accorge che Lucilla gli s'é abbattuta su quel ginocchio e

che, se egli apre le gambe, gli casca giu a terra, come un cencio,
svenuta."

Als sie wieder erwacht, wird sie von der angeheiterten Gesell-
schaft gezwungen, zum Ergdtzen aller mit einem schmutzigen,
debilen Bauernburschen von etwa 14 Jahren, den sie, auf Lucil-

las Heiratsideen anspielend, ihren "sposino" nennen, den Bei-
schlaf zu vollziehen.

53 _ “Lucilla (ora che s'é guastata con le monache)", (in: "Berecche e la
guerra"), NA II, p. 800.



-312-

Viel spdter lduft sie traurig und einsam durch die Nacht,
fiihlt sich aber dennoch in gewisser Weise befreit:

"Lucilla non sa pili quanto tempo sia passato; che cosa gli sia
' s

veramente accaduto ld; s'é dibattuta, s'é svincolata, liberata,
mordendo, graffiando, e ora va nella notte, non sa dove, piccola
piccola, per strade grandi, deserte, ignote; € come impazzita,
inebetita; e guarda, cosi piccola, i tronchi giganteschi degli
alberi, di cui a stento riesce a scorgere le cime, e pia si, pid
s, finestre vane illuminate come nel cielo, dove vorrebbe sparire,
sparire, se Dio, come spera, vorra alla fine darle le ali." )

Auch hier wirkt also die Nacht befreiend und die Traum-Sehn-
sucht liegt, wie in Pirandellos "filosofia del lontano” und in
den Skizzen zu den "Informazioni sul mio involontario soggior-
no sulla terra" in einem Sich-L&sen von der Erde, einem Auf-
stieg in den Himmel, den Kosmos.

Freilich, um ins mythische BewuBtsein eintreten zu kdnnen,
fehlen Lucilla noch die "ali" - sie hat sich noch nicht von
ihrem Kdrper gel8st. In der Scalogna ist das eine der Voraus-
setzungen filr den Eintritt in das mythische BewuBtsein. Das
erste Mal klingt ein solcher Kdrperverlust in der Form des
physischen Todes an, und =zwar in der Szene der Sgricia, einer
Figur, die Pirandello aus seiner Novelle "Lo storno e l'Angelo
Centuno" ibernommen hat. Dort heiBt sie Maragrazia Ajello, ge-
nannt Pomponé, und ist eine alte, gottesfilirchtige Frau, die
ihre Schwester besuchen will (bis auf den Namen stimmt die Er-
zdhlung in der Novelle beinahe wdrtlich mit der der Sgricia im
Stiick Uberein). Da der Vollmond so hell scheint, bricht sie
irrtimlich zu frih auf, da sie meint, es wdre bereits Morgen;
so muB sie auf ihrem Esel ganz allein mitten in der Nacht durch
eine verrufene Gegend reiten, in der die Rduber ihr Unwesen
treiben und die Leute den Wert eines Menschenlebens gering-
schdtzen. Plotzlich aber erblickt sie rund um sich einen Zug
von vielen weiBgekleideten Reitern, die sie fiir Soldaten hé&lt.
Sie wundert sich nur, warum keiner das Wort an sie richtet. In

Wahrheit sind es freilich die armen Seelen des Fegefeuers unter

60) "Lucilla", l.c., p. 800.



-313-

Fiihrung des Angelo Centuno (er heiBt so, weil er der Anfiihrer
von hundert Seelen ist). Als es Tag wird und sie das Reise-
ziel der Alten erreichen, spricht der Engel zu ihr:

"Maragrazia Ajello, - le disse allora, - io sono l'Angelo Centuno,
di cui sei tanto divota, e gueste che ti hanno scortata fin qui
sono anime del Purgatorio. Appena arrivata, mettiti in regola

con Dio, ché prima di mezzogiorno tu morrai."

Genauso erzdhlt auch die Sgricia ihre Geschichte, wird aller-
dings an dieser Stelle von Cotrone unterbrochen:

"COTRONE (subito). Ma ora viene il meglio. Quando la sorella la
vide arrivare, bianca, stralunata....

LA SGRICIA. "Che hai?" mi gridd. E io:

"Chiamami un confessore."

"Ti senti male?"

"Prima di mezzogiorno, morird."

(Apre le braccia)

.... E difatti....

(Si china a guardar negli occhi la Contessa e le domanda:)
Tu forse ti credi ancora viva?

(Le fa con 1'indice un segno di no davanti alla faccia.)

VOCE (da dietro il cipresso). Non stare a crederlo!

(La vecchietta con un sorriso d'approvazione fa un segno alla
Contessa che significa: "Senti che te lo dice?"; e cosi sorridente
e soddisfatta rientra nella villa.)"

Ilse setzt dieser magischen Gewalt des Todes nur die Ungldubig-
keit des im logischen BewuBtsein Verharrenden entgegen, wird
aber von Cotrone zurechtgewiesen:

"ILSE (si volge prima verso il cipresso, poi guarda Cotrone).
Si crede morta?

COTRONE. In un altro mondo, Contessa, con tutti noi....

ILSE ( turbatissima ). Che mondo? E queste voci? 62)

COTRONE. Le accolga! Non cerchi di spiegarsele!"

Die Sgricia steht hier ebenfalls stellvertretend flir ein un-
mittelbareres, &dlteres mythisches BewuBStsein, aus jenem reli-
giSsen (Aber-)Glauben heraus entstehend, wie wir ihn in der
Novelle "La fede" kennengelernt haben; einem solchen mythischen
Glauben geht natiirlich kein Mythenstiirzen voraus, er ist ur-
spriinglicher, unschuldiger, nur eben fir einen "ragionatore"

unerreichbar; wer einmal begonnen hat, Mythen zu stilirzen, muB

6‘)— "Lo storno e l'Angelo Centuno", (in "Dal naso al cielo"), NA I, p.l13l6.

62)_ beide Zitate: "I giganti della montagna",l.c., MN II, pp. 1339/1340.



-314-

den viel leidvolleren Weg Cotrones gehen. Pirandello selbst
singt jedoch das Loblied dieses unkritischen Glaubens in der
zitierten Novelle, in der die Geschichte der Sgricia zum
ersten Mal enthalten ist:

"Ma la fede, la fede! non si doveva tener conto della fede, di

cui si nutre e s'appaga la povera gente? Gli uomini cosi detti
intellettuali non vedono, non sanno veder altro che la vita,

e non pensano mai alla morte. La scienza, le scoperte, la gloria,
il dominio! E si domandano come faccia a v vere senza tutte queste
belle e grandi cose la gente del popolo, quella che zappa la terra
e che appare a loro condannata alle piG dure e umili fatiche; come
faccia a vivere e perché viva; e la stimano bruta, perché non
pensano che una ben pil grande idealitd, di fronte alla quale di-
ventano vane e ridiccle miserie tutte le scoperte della scienza

e il dominio del mondo e la gloria delle arti, vive come cer-
tezza irrefragabile in quelle povere anime_e rende loro desi-
derabile come un giusto premio la morte."

Neben dem Verlust des Korpers durch den realen, physischen
Tod, wie wir ihn bei der Sgricia erleben, birgt die Scalogna
jedoch auch die MOglichkeit eines vollstdndigen Korperver-
lustes ohne den Tod nach herkSmmlichen Begriffen: im "Arsenale
delle apparizioni", dem Schauplatz des zweiten Aktes der "Gi-
ganti della mcntagna". Wieder einmal ist es die Nacht, die das
Erwachen zum mythischen BewuBtsein stimuliert und mdglich macht.
Cotrone erkldrt dieses Heraustreten aus dem Kdrper als Folge
von Nacht und Atmosphdre der Villa:

"COTRONE. ....€é la villa. Si mette tutta cosi ogni notte da sé
in musica e in sogno. E i sogni, a nostra insaputa, vivono fuori
di noi, per come ci riesce di farli, incoerenti."” 64)

An anderer Stelle bestdtigt er auch unsere Feststellung, daB
die Zeiten der Ddmmerung von besonderer Bedeutung fiir ein "Er-
wachen" zum mythischen BewuBtsein sind:

"COTRONE. ....Il giorno & abbagliato; la notte é dei sogni e
solo i crepuscoli sono chiaroveggenti per glieg?mini. L'alba,
per l'avvenire; il tramonto, per il passato."”

63)_ "Lo storno e l'Angelo Centuno", l.c., p. 1317.
64) "I giganti della montagna", l.c., MN II, p. 1359.
65)

- l.c., p. 1346.



-315-

Wadhrend der Nacht spielen sich also in diesem "Arsenale
delle apparizioni" die seltsamsten Szenen ab: Nicht genug da-
nit,daB einige herumhockende "fantocci"zum Leben erwachen, zu
sprechen und sich zu bewegen beginnen, sehen die Schauspieler
plétzlich ihre eigenen Korper schlafend in den Betten liegen,
wdhrend sie doch v6llig wach in der Villa herumspazieren; sie
sind also kdrperlos geworden und leben nun gédnzlich ihre sub-
jektive Realitdt, ihre Tr&dume und Vorstellungen:

"DIAMANTE. Impazzisco! Ma allora - questo (si tocca il corpo)

- non € il mio corpo? Eppure me lo tocco!

BATTAGLIA. Ti sei vista di 1a anche tu?

DIAMANTE (indicando i fantocci).E tutti questi, levati in
viedi, oh Dio, dove siamo, io gri....

CROMO (mettendole subito una mano sulla bocca). Sta' zitta!

Che gridi? Ho trovato anch'io il mio corpo di 1ld, che sta dor-
mendo magnificamente. Noi ci siamo svegliati fuori, capite?

DIAMANTE. Come fuori? di che?

CROMO. Fuori di noi! Stiamo sognando! Avete capito? Siamo noi
stessi, ma in sogno, fuori del nostro corpo che dorme di 14!

DIAMANTE. E sei sicuro che i nostri corpi di 1@ respirano ancora
e non sono morti?

CROMO.Che morti! Il mio ronfa! Beato come un porco! A pancia
all'aria! E il petto sQ e gili, come un madntice!

BATTAGLIA (afflitto, dolendosi). A bocca aperta, il mio che ha
dormito sempre come un angiolino!

UNO DEI FANTOCCI (sghignazzando). Come un angiolino, bello!

UN ALTRO. Con la bava che gli fila da un lato!

BATTAGLIA (indicando, spaurito, i fantocci). Ma questo?

CROMO. E nel sogno, anche loro, non capite? E tu sei diventato
una sgualdrinella, non ti vedi? Eccoti un marinaretto, toh, abbraccia-
lo! (Lo butta tra le braccia d'uno dei fantocgé)vestito da marinajo.)
Balliamo! balliamo! Nel sogno, allegramente!"

Freilich, nicht jede subjektive Realitdt ist so vergniiglich
wie die des Komikers Cromo: Spizzi, der jugendliche Liebhaber
hdngt sich an einem nicht existenten Baum auf, wdhrend
sein Korper weiterschldft. Cotrone erkldrt diese Traum-Wirk-
lichkeit als Produkt des anderen Ichs in der eigenen Person,
als Manifestation des UnterbewufBten:

"COTRONE. E chiaro che lei non pud aver segreti per nessuno,
nemmeno quando scgna. E poi, spiegavo alla Contessa che questa

é anche una prerogativa della nostra villa. Sempre, con la luna,
tutto comincia a farsi di sogno sulla terra, come se la vita se
n'andasse e ne rimanesse una larva malinconica di ricordo. Escono

66) _ "I giganti della montagna", l.c., MN II, pp. 1357/1358.



-316-

allora i sogni, e quelli appassionati pigliano qualche volta la
risoluzione di passarsi una corda attorno il collo e appendersi
a un albero immaginario. Caro giovanotto, ognuno di noi parla,
e dopo aver parlato, riconosciamo quasi sempre che é stato in-
vano, e ci riconduciamo disillusi in noi stessi, come un cane
di notte alla sua cuccia, dopo aver abbajato a un'ombra."®

Diesen letzten Worten folgend, kénnte man das mythische Be-
wuBtsein also lediglich als verbitterte Resignation, als Sich-
-Zurilickziehen ins eigene Schneckenhaus und Ausleben der ver-
drdngten Komplexe betrachten. Aber Cotrone sieht mehr darin:
Es ist ja nicht ein Zurickziehen auf das eigene Ich, es ist
ein Verzicht auf diese Identitdt, soweit sie objektiv Glltig-
keit haben oder von Dauer sein soll. Freilich, der Versuch,

in der Gesellschaft, mit der Gesellschaft einen kollektiven
Wandel zum mythischen BewuBtsein zustande zu bringen, kommt
dem Versuch eines Hundes gleich, seinen Schatten zu verbellen.
Wer nicht urspringlich im mythischen BewuBtsein lebt, kann es
gerade nur durch Verzicht auf EinfluB und gesellschaftliche
Stellung erreichen, ja, durch Verzicht auf den Kbrper, den die
anderen sehen:

"COTRONE. ....Liberata da tutti questi impacci, ecco che l'anima
ci resta grande come l'aria, piena di sole o di nuvole, aperta

a tutti i venti, superflua e misteriosa materia di prodigi che

ci solleva e disperde in favolose lontananze. Guardiamc alla terra,
che tristezza! C'é forse qualcuno laggid che s'illude di star vi-
vendo la nostra vita; ma non € vero. Nessuno di noi € nel corpo che
1'altro ci vede; ma nell'anima che parla chi sa da dove; nessunc
pud saperlo: apparenza tra apparenza, con questo buffo nome di
Cotrone.... e lui, di Doccia.... e lui, di Quaquéo... Un corpo &
la morte: tenebra e pietra. Guaj a chi si vede nel suo corpo e

nel suo nome. Facciamo i fantasmi."6f)

Und dieses "fare i fantasmi" ist keine bloBe Ersatzhandlung

auf Grund gesellschaftlicher Frustration, sondern der eigent-
liche Inhalt dieser stdndigen Epiphanie, des Lebens in der stdan-
dig wandelbaren subjektiven Realitdt mythischen BewuBtseins:

"COTRONE. Facciamo i fantasmi. Tutti quelli che ci passano per
la mente. Alcuni sono obbligati. Ecco, per esempio quello della
Scozzese con l'ombrellino (indica Mara-Mara) O quello del Nano

67) _
68) _

"I giganti della montagna", l.c., MN II, pp. 1359/1360.

l.c., p.1345. (Hervorhebungen von mir.)



-317-

con la cappa turchina.(Quaquéo fa cenno che é suo attributo parti-
colare.) Specialitd della villa. Gli altri sono tutti di nostra
fantasia. Con la divina prerogativa dei fanciulli che prendono
sul serio i loro giuochi, la maraviglia ch'é in noi la rovesciamo
sulle cose con cui giochiamo, e ce ne lasciamo incantare. Non

é pil un gioco, ma una realta maravigliosa in cui viviamo,
alienati da tutto, fino agli eccessi della demenza."

Ja, das ist in der Sprache der logischen Welt von drauBen
Schwachsinn, demenza, pazzia, allenfalls noch das kindliche
BewuBtsein der Kleinen bei ihren Spielen; aber entspricht die-
se Verwunderung ("maraviglia"),von der Cotrone spricht, nicht
zugleich jenem flir das mythische BewuBtsein unerldflichen "stu-~
por mythicus"? Und ist das Leben in diesen Chimdren nicht zu-
gleich Leben in einer mythischen Welt, in der die "fantasmi",
von deneneinige sogar stehende Figuren darstellen, dem Ritus
entsprechen, in dem - wie wir zu Beginn dieser Untersuchung
festgestellt haben - der Mythos gelebt wird? Man wird wohl ei-
ne solche Auffassung nicht ohne weiteres verwerfen kdnnen, vor
allem, wenn man Cotrone an einer anderen Stelle die Lebensein-
stellung der Scalognati sogar mit Hilfe des Begriffes "mitolo-
gico" erkldren hért (als er Ilse den Sinn der Stimmen erl&u-
tert, die aus dem Nichts zu kommen scheinen):

"COTRONE (al Conte) Se la ajutano a entrare in un'altra veritd,
lontana dalla sua, pur cosi labile e mutevole.... (alla Contessa)
rimanga, rimanga cosi lontana e si provi un po' a guardare come
questa vecchietta che ha veduto l'Angelo. Non bisogna piQ ragio-
nare. Qua si vive di questo. Privi di tutto, ma con tutto il tem-
po per noi: ricchezza indecifrabile, ebullizione di chimere. Le
cose che ci stanno attorno parlano e hanno senso soltanto nell'ar-
bitrario in cui per disperazione ci viene di cangiarle. Dispera-
zione a modo nostro, badiamo! Siamo piuttosto placidi e pigri;
seduti, concepiamo enormitd, come potrei dire? mitologiche; natu-
ralissime, dato il genere della nostra esistenza.Non si pud cam-
pare di niente; e allora é una continua sbornitura celeste. Respi-
riamo aria favolosa.Gli angeli possono come niente calare in mezzo
a noi; e tutte le cose che ci nascono dentro sono per noi stessi
uno stupore. Udiamo voci, risa; vediamo sorgere incanti figurati
da ogni gomito d'ombra, creati dai colori che ci restano scomposti
negli occhi abbacinati dal troppo sole della nostra isola. Sorditad
d'ombra non possiamo soffrirne. Le figure non sono inventate da
noi; sono un desiderio degli nostri stessi occhi."’0)

69)_

70)— l.c., p. 1340. (Die Hervorhebungen stammen jeweils von mir.)

"I giganti della montagna", l.c., MN II, p. 1345.



-318-

Nach unserer Einflihrung in das Vokabular der mythischen
Begriffe (siehe Teil I) sind Worte wie die von mir hervor-
gehobenen filir uns geradezu Reizwdrter geworden: das mythische
BewuBtsein tritt in diesen Passagen deutlich zu Tage. Inte-
ressant erscheint weiters der Hinweis auf den "sole della
nostra isola". Gerade in dieser, der hdchsten und radikalsten
BuBerung der Losgel8stheit, tritt also pldtzlich eine Verbin-
dung zur Terra Madre, ja, viel enger, zur Heimatinsel Sizilien
auf, trotz all der Winsche, sich in den Weiten des Kosmos zu
verlieren und gleich der ganzen Erde Ade zu sagen, wie sie uns
in den "Informazioni sul mio involontario soggiorno sulia
terra" und auch an anderen, bereits erwdhnten Stellen begegnen.

Noch an einer dritten Stelle erkldrt Cotrone die antiratio-
nale Gegenwelt La Scalogna und das in ihr herrschende mythi-
sche BewuBtsein; und diesmal geht er auch von einem Element des
frithesten Pirandello aus: vom Aberglauben an die "spiriti".

"COTRONE. Vi ho pur detto che la villa éabitata dagli spiriti,
signori miei. Non ve l'ho mica detto per ischerzo. Noi qua non ci
stupiamo pilt di nulla. L'orgoglio umano é veramente imbecille,
scusate. Vivonc di vita naturale sulla terra, signor Conte, altri
esseri di cui nello stato normale noi uomini non possiamo aver per-
cezione, ma solo per difetto nostro, dei nostri cinque limita-
tissimi sensi. Ecco che, a volte, in condizioni anormali, questi
esseri si rivelano e ci riempiono di spaventc. Sfido:non ne ave-
vamo supposto l'esistenza! Abitanti della terra non umani, signori
miei, spiriti della natura, di tutti i generi, vivono in mezzo a
noi, invisibili, nelle rocce, nei boschi, nell'aria, nell'acqua,
nel fuoco: lo sapevano bene gli antichi: e il popolc l'ha sempre
saputo; lo sappiamo bene noi qua, che siamo in gara con loro e
spesso li vinciamo, assoggettandolo a dare ai nostri prodigi, col
loro concorso, un senso che essi ignorano o di cui non si curano.
Se lei, Contessa, vede ancora la vita dentro i limiti del naturale
e del possibile, l'avverto che lei gua non comprenderd mai nulla.
Noi siamo fuori di questi limiti, per grazia di Dio. A noi basta
immaginare, e subito le cose si fanno vive da sé. Basta che una
cosa sia in noi ben viva, e si rappresenta da sé&, per virtd sponta-
nea della sua stessa vita. E il libero avvento d'ogni nascita ne- 1
cessaria. Al piQ al piQ, noi agevoliamo con qualche mezzo la nascita.”

Cotrone sieht also mythisches BewuBStsein durchaus auch im

Sinne eines Lebens in alten Mythen, einer Belebung der Natur,

71)- "I giganti della montagna",l.c.,MN II,pp.1361/1362. (Her vothebung von

mir)



-319-

einer - wenn man so will ~ "Allbeseelung" im Sinne Rauhuts.
Mit dem letzten Satz unseres Zitates sind wir vor allen Din-
gen aber auch zu der neuen Rolle des Theaters im Rahmen der
Gegenwelt von La Scalogna gelangt. Bisweilen ist in der Kritik
bereits die Meinung geduBert worden, bei dem Konflikt zwischen
Ilse und Cotrone handle es sich um den Widerstreit zweier
Kunst- oder Theaterkonzeptionen.72) Tatsdchlich manifestiert
sich der grundlegende Gegensatz dieser beiden Welten (der my-
thischen und der domestizierten, in eine logische Welt einge-
gliederten Poesie-Wirklichkeit) auch in der Theaterkonzeption:
Flir die Scalognati ist Theater eine spezielle Form der Wahr-
heit, ein Bestandteil des Ritus, in dem der Mythos gelebt wird.
Und tatsdchlich entstehen, wdhrend Ilse aus der "Favola" rezi-
tiert, in der Folge Dekoration und Nebenfiguren aus dem Nichts,
tatsdchlich lebt das Stiick ganz aus seiner eigenen Kraft he-
raus und wird zur Realitdt. Die Mittel, mit denen Cotrone die-
ser unmittelbar aus dem Inneren entstehenden Realit&dt"nach-
hilft" (siehe obiges Zitat), sind ndmlich solche des Theaters:

“COTRONE. Al pil al piQi, noi agevoliamo con qualche mezzo la
nascita. Quei fantocci 14, per esempio. Se lo spirito dei per-
sonaggi ch'essi rappresentano s'incorpora in loro, lei vedrad

quei fantocci muoversi e parlare. E il miracolo vero sard mai

la rappresentazione, creda, sard sempre la fantasia del poeta

in cui quei personaggi son nati, vivi, cosi vivi che lei pud
vederlo anche senza che ci siano corporalmente. Tradurli in realtd

fittizia sulla scena é cid che si fa comunemente nei teatri. Il
vostro ufficio.

SPIZZI. Ah, lei ci mette allora a paro di quei suoi fantocci 1&?
COTRONE. Non a paro no, mi perdoni; un po' piQi sotto, amico mio.
SPIZZI. Anche piQl sotto?

COTRONE. Se nei fantocci s'incorpora lo spi;%fc del personaggio,
scusi, tanto da farlo muovere e parlare...."

Hier erféhrt also auch Pirandellos "personaggio"-Begriff eine
neue Deutung. Die Schauspieler freilich verharren weiter in
der Ungldubigkeit logischen BewuBtseins, wo es doch gerade

72) STREHLER/CARNELUTTI jr., l.c., p. 26 sprechen von der Scalogna als
"teatro preesistente"; siehe auch ANGELINI FRAJESE in ed.MUSCETTA,l.c.,
pp. 425/423; CALENDOLI,Luigi Pirandello,l.c.,p.75 und TESSARI, l.c.,p.355.
73)— "I giganti della montagna", l.c., MN II, pp. 1362/1363.



-320-

des Glaubens bedlirfte, um in die mythische Welt der Scalo-
gnati Eingang zu finden:

"SPIZZI. Sarei curioso di veder questo miracolo!

COTRONE. Ah, lei sarebbe "curioso"? Ma sa, non si vedono per
"curiositd" questi miracoli. Bisogna crederci, amico mio, come
ci credono i bambini."

Dann beginnt eine vollstdndige Vorstellung der "Favola": Kom-
parserie, Nebenfiguren, Dekorationen entstehen aus dem Nichts,
bis die {ibrigen Schauspieler gelaufen kommen, weil sie firch-
ten, eine Probe oder gar eine Auffiihrung zu vers&dumen.

Ilse aber lehnt, wie wir gesehen haben, den Eintritt ins
mythische BewuBtsein ab. Ihr Theater soll nicht zu den my-
thisch-rituellen Anfédngen zuriickkehren, es soll im logischen
Bereich poetisch bleiben, soll Botschaften vermitteln, soll
Missionen erfiillen. DaB ein solcher Mythos (die Poesie in Il-
ses Verstdndnis) aber eben nur tot sein, nur als Allegorie
wirken kann, scheint auch aus Cotrones Worten hervorzugehen,
wenn der Magier, von den Schauspielern mit Fragen bestiirmt,
woher denn alle diese Requisiten und Personen gekommen wdren,
nur antwortet:

"CROMO. Ma come sono apparse? come sono apparse?

COTRONE. A tempo! E hanno detto a tempo cid che dovevano dire;
non Vi basta? Tutto il resto, come siano apparse € se siano vere
o no, non ha nessuna importanza! Io le ho voluto dare un saggio,
Contessa, che la sua Favola pud vivere soltanto qua; ma_se lei
vuol seguitare a portarla in mezzo agli uomini, e sial!"

Der letzte Akt, von dem keine ausgearbeitete Fassung vor-
handen ist, hdtte wohl endgiiltig die Entscheidung des Autors
zwischen im Logos verhafteter Poesie und vdlliger Freiheit von
der logischen Umwelt im mythischen BewuBtsein gebracht. Aber
auch wenn uns dieser SchluBpunkt nicht erhalten ist, so l&Bt
sich doch feststellen, daB all die vielen Figuren aus seinem
Werk, von Tommasino Unzio bis Vitangelo Moscarda, von Liold
bis zur Maria Maddalena, auf eine immer deutlicher sich he-

74) _
75) _

"I giganti della montagna, l.c., MN II, p. 1363.
l.c., p. 1366.



-321-

rauskristallisierende Zielvorstellung hinweisen, die wir hier
als mythisches Bewufitsein bezeichnet haben. Auf diesem Weg
wird der Logos, die Grundlage des Denkens der Neuzeit, nicht
nur als Mythos entlarvt, er wird auch in allen seinen Spiel-
arten lberwunden. Michele F. Sciacca konstatiert das als Ab-
rechung mit der abendldndischen Geisteskultur der Neuzeit:

"L'uomo di Frotagora - "misura di tutte le cose, di quelle che
sono in quanto sono e di quelle che non sono in quanto non sono" -,
del fenomenismo e del relativismo, del "giuoco delle parti" e del
"sentimento del contrario"; l'uomo di Socrate, della ragione, e
del "cid che una cosa é", quello della logica che pompa dal cuore,
l'uno e l'altro inchiodati alla maschera o destinati a distrugger-
si, sennati e risparmiatori, mediocri, organizzatori e produttori,
carichi di "gravi" problemi per l'unico scopo di "veder tutto

ai loro piedi"; l'uno e l'altro sono stati licenziati da "Co-
trone-Pirandello". Al disopra dell'uomo faber e scettico insieme,
l'uomo de "La Scalogna", del sogno e della favola; come il
Principe guarito, dato un calcio alla realta, afferma: "Pre-
ferisco sentire / qualcosa sopra di me"."76)

Die Villa "La Scalogna" ist dabei das Reich der dauernden
Epiphanien, in denen der Mythos erlebt wird; in diese Rich-
tung weist auch schon Claudio Vicentinis Feststellung:

"La condizione degli "scalognati" aperta oltre il mondo limitato
degli schemi consueti e dei nostri sensi é ovviamente il perma- 77
nere nello stato dei "momenti eccezionali" pilQl volte descritti."

In diesem Reich ist das Theatsr eine der Ausdrucksformen, wenn
nicht Uberhaupt die Ausdrucksform schlechthin fiir den Ritus,
in dem der Mythos gelebt wird. In diesem Sinne kann man meines
Erachtens auch die folgende Feststellung Eugenio Levis ver-
stehen:

"Rappresentare quest'opera vuol dire adempiere un rito: é come
parlare cogli Angeli. Ci vuole la fede: e la fede c'é soltanto
quando quella tal lanterna di spegne. Mai come in Pirandello il
"credo ut intellegam, intellego ut credam" é una parola vana."

Freilich, wie bereits gesagt, alles das bleibt - wenn auch
auf einen aus den fritheren Werken deutlich herauszulesenden

Entwicklungsgang gestiitzte - Spekulation. Pirandello selbst

7
4)— SCIACCA, l.c., p. 43. (Hervorhebung im Original)

- Claudic VICENTINI, L'estetica di Pirandello, Milano 1970, p. 251.
76)_ LEVI, Il comico di carattere, l.c.,p.177. (Hervorhebung im Original)



-322-

hat den letzten Akt nicht mehr geschrieben, die endgliltige
Hinwendung zum mythischen BewuBtsein ist nicht vollzogen;
vielleicht mag bei diesem langen Hinauszdgern der Arbeit am
3. Akt ( der erste Hinweis auf den Plan der "Giganti" stammt,
wie wir bereits gesehen haben, aus 1928, der zweite Akt lag
schon 1934 abgeschlossen im Druck vor) auch die Tatsache mit-
gespielt haben, daB unsere Sprache ihren mythischen Charakter
so weitgehend verloren hat, daB der Ausdruck mythischen Be-
wuBtseins in ihr beinahe unmdglich geworden ist. Dennoch -
auch die letzten Briefe und die Entwiirfe zu den "Informazioni
sul mio involontario soggiorno sulla terra" zeigen eine deut-
liche Hinwendung zu diesem mythischen BewuBtsein in der Form
einer Einheit mit dem Kosmos. Er verquickte das, wie wir ge-
sehen haben, mit seiner "filosofia del lontano", die die me-
taphysische Rechtfertigung seiner Fremdheit gegeniiber der lo-
gischen Welt liefern sollte, wie uns, neben den erwdhnten Ent-
wirfen, eine Notiz aus dem NachlaB zeigt:

"Aveva l'impressione d'essersi allontanato da tutti e da tutto,
sebbene non sapesse dove si fosse tanto inoltrato, da sentirsi
cosi solo, in una solitudine cosi strana, quasi fuori di lui
stesso, e percid senz'alcuna possibilitd d'essere inteso. Fuori
della vita. Si sentiva sciolto da tutte le relazioni, anche con
le cose, tanto che gli aspetti stessi delle cose gli sembravano
ora cosi curiosi, da non poterli piQ sopportare, come i proprii
sentimenti che vi s'erano finora adagiati."7

In dieser Stimmung scheint auch ein sonderbares Selbstge-
sprdch entstanden zu sein, das sich unter den Notizen zu den
"Informazioni sul mio involontario soggiorno sulla terra" fin-
det,und das ich fiir die addquateste Darstellung mythischen Be-
wuBtseins und existentieller Fremdheit bei unserem Autor selbst
halte; das zeigt sich schon in der von keinen Regeln der Syn-
tax beeinflufiten Form; es ist eine freie Kette von Assozia-
tionen, mit der, als h&6chstem Ausdruck mythischen BewuBtseins,
zu dem Pirandello hinstrebt, ich diese Untersuchung beschlie-

Ben mdéchte:

q
79 aus "Foglietti editi" (Almanacco Letterario Bompiani 1938),S8PSV,p.1271.



-323-

"Sono caduto, non so di dove né come né perché&, caduto

un giorno (ma che & il tempo, e perché non prima e non dopo?)

caduto in un'arida campagna di secolari olivi saraceni, di man-

dorli e di viti affacciata sotto l'ondata azzurra del cielo,

sul nero mare africano. Chi mi raccolse dappié d'un pino e mi

chiamé subito figlio, certo credendo che avevo bisogno di lei

per nascere (bisogno che tutti hanno, che tutti sanno, ma che nessu-

no pudé intendere) - Ciascuno nasce a se stesso, senza saper come.
genitori

paura

bestie, non le ho mai capite.

imparare a far come loro, senza capire cioé essi mostrano di
capir bene. L'altalena, che volate! A cader male....

le donne, loro si, sicure

La dolcezza della loro carne

come il profumo dei fiori e la bellezza di certi colori

Le cose che si fanno; anch'io le ho fatte, ma veramente non
ne so il perché

c'é bisogno di tutte queste cose?

La serietd m'é parsa sempre una cosa molto ridicola

Vorrebbe farmi paura

Anche la morte, Dio.

Ma confesso che non me ne fa, non riesce a farmene.

Pare impossibile. Sono qua ancora. Parlo. Sono vestito- Ma
sono molto pilt contento quando mi chiudo nel sonno e forse allora
vado a raggiungere la mia vera patria. Ma i miei sogni sono
oscuri. So che

Riaprendo gli occhi, la prima impressione é di non raccapezzar-
mi ancora, di non poterci far 1l'abitudine

Non so ancora dove sono, perché vi sono.

. s . 80
La vita é una cosa veramente curiosa." )

80) _

"Informazioni sul mio involontario soggiorno sulla terra", Secondo

foglietto d'appunti, WPSV, p. 1104. Man beachte die Parallele des Anfangs
zu dem Beginn der Novelle "Una giornata" (NA II)!



V. CONCLUSIO. PIRANDELLOS LIEBENSWERTE INKONSEQUENZ.

FUR EINE NEUWERTUNG DER "MITI".




-325-

"Die Verzickung des dionysischen Zustandes mit seiner Vernichtung
der gewdhnlichen Schranken und Grenzen des Daseins enthdlt ném-
lich ‘wdhrend seiner Dauer ein lethargisches Element, in das sich
alles persSnlich wihrend der Vergangenheit Erlebte eintaucht.

So scheidet sich durch diese Kluft der Vergessenheit die Welt

der alltaglichen und der dionysischen Wirklichkeit voneinander

ab. Sobald aber jene alltdgliche Wirklichkeit wieder ins BewuBt-
sein tritt, wird sie mit Ekel als solche empfunden; eine asketi-
sche, willensverneinende Stimmung ist die Frucht jener Zustdnde.
In diesem Sinne hat der dionysische Mensch Ahnlichkeit mit Hamlet:
beide haben einmal einen wahren Blick in das Innere der Dinge ge-
tan, sie haben erkannt, und es ekelt sie zu handeln; denn ihre
Handlung kann nichts am ewigen Wesen der Dinge &ndern, sie empfin-
den es als lacherlich oder schmachvoll, daB ihnen zugemutet wird,
die Welt, die aus den Fugen ist, wieder einzurichten. Die Erkennt-
nis tdtet das Handeln, zum Handeln gehdrt das Umschleiertsein durch
die Illusion - das ist die Hamletlehre, nicht jene wohlfeile Weis-
heit von Hans dem Trdumer, der aus zu viel Reflexion, gleichsam
aus einem UberschuB von Mdglichkeiten, nicht zum Handeln kommt;
nicht das Reflektieren, nein! - die wahre Erkenntnis, der Einblick
in die grauenhafte Wahrheit Uberwiegt jedes zum Handeln antreiben-
de Motiv, bei Hamlet sowohl als beim dionysischen Menschen. Jetzt
verfadngt kein Trost mehr, die Sehnsucht geht Uber eine Welt nach
dem Tode, Uber die GOtter selbst hinaus, das Dasein wird, samt
seiner gleiBenden Widerspiegelung in den Géttern oder in einem
unsterblichen Jenseits, verneint. In der BewuBtheit der einmal
geschauten Wahrheit sieht jetzt der Mensch Uberall nur das Ent-
setzliche oder Absurde des Seins, jetzt versteht er das Symbolische
im Schicksal der Ophelia, jetzt erkennt er die Weisheit des Wald-
gottes Silen: es ekelt ihn.

Hier, in dieser hdchsten Gefahr des Willens, naht sich, als
rettende, heilkundige Zauberin, die Kunst: sie allein vermag jene
Ekelgedanken Gber das Entsetzliche oder Absurde des Daseins in
Vorstellungen umzubiegen, mit denen sich leben laBt: diese sind
das Erhabene als kinstlerische Bandigung des Entsetzlichen und
das Komische als die kunstlerische Entladung vom Ekel des Absurden.x

Diese AuBerung Friedrich Nietzsches liber das Theater der
Griechen der Antike kénnte als erkldrendes Vorwort iiber dem
mythenstiirzerischen Weg Luigi Pirandellos stehen. Ja, auch
Pirandello hat einen "wahren Blick in das Innere der Dinge
getan", auch er empfindet Ekel vor der alltdglichen, der lo-
gischen Wahrheit, auch ihn ekelt zu handeln. Kein Wunder also,

daB er sein Leben lieber "schreibt als lebt", daB8 schon der

b Friedrich NIETZSCHE, Die Geburt der Tragtédie aus dem Geiste der Musik,

in: Werke, ed. Karl SCHLECHTA, Band I, Minchen 196, pp. 48/49.
In Nietzsches Spatwerken findet sich freilich eiregewandelte Position.



-326-

19jdhrige sich dieser "heilkundigen Zauberin" in die Arme
wirft und "schreibt, um sich selbst zu vergessen" (siehe den
im Vorhergehenden oftmals zitierten Brief an die Schwester
Lina). Aber Pirandello gibt sich nicht mit dem "Balsam" Kunst
zufrieden, er muB weiterschreiten zu einem dauernden Verhar-
ren in jenem seinem Leiden zu Grunde lie¢enden Erlebnis des
Unendlichen, der Einheit mit dem Kosmos, des mythischen Urzu-
standes aller Dinge und damit - falls man Nietzsches diony-
sischen Rauschzustand als eine archaische, mythische BewufBt-
seinsstufe auffassen will - zum eigentlichen Urgrund des The-
aters, der Kunst schlechthin.

Zweifelsohne sind Pirandello und Nietzsche Uber weite
Strecken den gleichen Weg gegangen. Was unseren Autor Jjedoch
von dem groBen deutschen Philosophen trennt, ist seine Mensch-
lichkeit und die daraus resultierende liebenswerte Inkonse-
quenz. Prangert nd&mlich der Dichter des "Zarathustra" das Mit-
leid als Schwdche an, so ist bei dem gleichfalls mythenstiir-
zerischen Verfasser der "Sei personaggi" die "pietd" eine der
héchsten Tugenden. Denn wenngleich Pirandello erbarmungslos
alle Mythen der biirgerlichen Gesellschaft stiirzt, all seinen
Figuren ungeriihrt die schiitzenden Masken vom Gesicht reift,
so findet sich doch bei ihm kaum eine gdnzlich negativ ge-
zeichnete Figur, und gerade die schwachen, l&dcherlich gemach-
ten Blirger sind es, mit denen der Autor trotz allen Mythen-
stlirzens, trotz aller Demaskierungswut mit-fiihlt. Darin liegt
ja eben Pirandellos dramatisches Genie, daB er es vermag,sich
immer wieder just mit den - von ihrer dramatischen Funktion
her - negativen, oft l&cherlichen Figuren in solchem MaBe zu
identifizieren, daB uns deren Handeln verstdndlich erscheint,
ja, daB wir immer wieder meinen, auch wir selbst hdtten in
dieser Situation nicht anders handeln k&nnen. All das Negati-
ve, das aus dieser Handlung resultiert, scheint uns nur mehr
dem Leid zuzuschreiben, das "das Leben unschuldig hervorruft,
einfach dadurch, daB es existiert". Die lange Novelle "Pena

an

di vivere cosi" ist hieflir ein gutes Beispiel.



-327-

Auf der anderen Seite aber steht der l&chelnde Mythenstiir-
zer Pirandello, der selbst in unseren Augen achtenswerte Cha-
raktere immer wieder alles schmickenden Beiwerks entkleidet
und sie nackt, schmucklos und lacherlich vor uns paradieren
14Bt: Passagen aus dem "Mattia Pascal", dem "Serafino Gubbio"
oder "Uno,nessuno e centomila" legen ebenso von dieser Hal-
tung Zeugnis ab wie die Stiicke "Cosi é (se vi pare)" und
"Vestire gli ignudi". Freilich k&énnte man meinen, dieser
Zwiespalt lieBe sich durch die Formel l8sen, Pirandellos Sym-
pathie gelte immer dem Individuum, dem AuBenseiter, sein HaB
aber der Gesellschaft und den ihr konformen Figuren. Aber
dieser Raster wdre zu grob; auch durchaus konformistische
Gestalten in seinem Werk werden bemitleidet und sind, wenig-
stens zu einem Teil, von der Aura seines Verstdndnisses fir
ihr Handeln und ihre Lage umgeben; das trennt ihn von der
Schwarz-Weif-Malerei mancher Werke Brechts.

Freilich, eine so schizophrene Vorgangsweise wdre undenk-
bar in einem ganz und gar einheitlichen, zielstrebig eine ge-
rade Entwicklungslinie verfolgenden Menschentyp; aber das
ist Pirandello nie gewesen. Konsequenter Mythenstirzer, an-
dauernd die Basis des eigenen Denkens in Frage stellend,
Feind aller Masken, hat er doch die Frau geheiratet, ja sich
sogar, wie auf Befehl, in sie verliebt, die ihm sein Vater
aus Geschdftsinteressen zuschanzte, hat er doch mit ihr, trotz
ihrer Geisteskrankheit und ihres geringen Verstdndnisses fir
sein Werk, Jahre hindurch eine nach dem Rollenspiel der biir-
gerlichen Gesellschaft vollkommene Ehe gefiihrt. Ver&dchter
aller wirdevollen Zeremonien (man betrachte z.B. die Novellen,
in denen er sich Uber die steifen Begrédbnisfeierlichkeiten
lustig macht -vgl. Teil II), hat er sich doch anlé&dBlich der
Grindung der Accademia d'Italia in Briefen aus dem Ausland
mehrfach die Frage vorgelegt, ob man nun wohl an ihn denken
werde; daB ihm ein Platz in der Akademie zustilinde, stehe ja
auBer Frage, aber ob das Vaterland sich auch seiner erinnere,

misse man erst sehen; im lbrigen sei es ihm hochst gleichgiil-



-328-

tig, aber doch irgendwie interessant fiir die Behandlung, die
er in seinem Vaterland erfahre (nachzulesen in TIZRZO PROGRAM-
MA, l.c.). Fremder in dieser Welt uncd sie verachtend, hat er
in seinem (in Teil II ausflihrlich besprochenen) Testament
zwar gefordert, man moge seinen Korper verbrennen und die
Asche in alle Winde streuen, gleichzeitig aber, auf die herr-
schende Gesetzgebung Riicksicht nehmend, auch sein Begré&bnis
in einer Urne gestattet, falls Ersteres nicht mdglich wére.

Wir sehen schon, Pirandello steht nicht nur auBerhalb die-
ser von ihm kritisierten Gesellschaft, in Fels und Eis von
Zarathustras Bergen, er blickt nicht nur auf die herab, die
er verlacht, er ist gleichzeitig auch einer von ihnen. Deut-
lichster Ausdruck dieses inneren Zwiespaltes sind die "Dia-
loghi tra il Gran Me e il piccolo me", die man bislang gerne
als Preziositdt, allenfalls auch als psychoanalytischen Kampf
eines Uber-Ich mit dem UnterbewuBtsein abgetan hat. Fiir mich
liegt aber eben darin der Kern von Pirandellos persdnlichem
Schicksal, aber auch die Wurzel seiner Wirkung als Dramatiker:
Er ist zur gleichen Zeit SpOtter und Verspotteter und kann
deshalb alle Figuren seiner Dialoge gleichermaBen lebendig und
verstdndlich gestalten.

Da er also in der geistigen Sphdre eigene Kleinheit und
Niedrigkeit nicht zur G&nze vermeiden konnte, richtete sich
sein Zorn in desto hdherem MaBe gegen seinen Korper, in dem
er den Urgrund dieser Schwdche vermutete; und tatsdchlich, bei
Verlust dieses KOrpers gelingen beiden, dem Gran Me, das alle
Erkenntnis, alles Mythenstiirzen bereits hinter sich gelassen
hat, aber auch dem piccolo me, das in den MutterschoB8, in den
Zustand unschuldiger Unwissenheit zuriickkehrt, der Einstieg
in das mythische BewuBtsein. Beide Arten dieses Zugangs zum
Mythos wurden auch bei der Besprechung der "Giganti della

montagna" festgehalten.

2)- Irmbert SCHENK, Pirandello oder iiber die Ambivalenz, l.c., Essay I/1.
Der Autor kann aber selbst die Widerspriche in dieser Auffassung nicht
leugnen.



-329-

Wo freilich der Korper bestehen bleibt, bleibt das Gran Me
ein pessimistischer N6rgler und Individual-Anarchist, das
piccolo me ein braver, in den toten Mythen einer logischen
Welt verhafteter Blirger. In solchen Augenblicken kann es so-
gar geschehen, daB Pirandello seine Sympathie in erster Linie
diesem nichtsehenden, nichtrebellierenden piccolo me zuteilt,
das er zum "GroBen Ich" sagen ldBt:

"Ma levami un dubbio. Dici sempre che ti senti tutto il mondo
nel cervello. Dev'esser vero, perché io ho sempre mal di capo.
Ma se la terra ti sembra veramente, in codesto tuo mondo, cosi
piccola e misera cosa, non stimi tu che io abbia pili diritto

di viverci che tu? Ah, in certi momenti, credi, mio caro, la
tua grandezza mi fa proprio pietd; e, in certi altri, mi doman-
do se io, nel mio piccolo, non sia poi pilt grande di te."3’

In anderen Augenblicken dagegen triumphiert ausschlieBlich
das Gran Me, etwa, wenn es eine Epiphanie erlebt und sich so
dem mythischen BewuBStsein ndhert:

"Si, si, tu hai ragione, infatti: questa terra é veramente per
te, per voi altri.... Tu sai trarne il sostentamento; tu vi
edifichi le case, e vai trovando di giorno in giorno, con dili-
genza, pil sicuro riparo contro le avversitd della natura, e
comodi maggiori. Io dovrei essere il raggio di sole, l'aria ri-
storatrice che entra per le finestre aperte e reca il profumo dei
fiori; ma spesso non so esserlo, ho spesso la crudelta del fan-
ciullo che con un sasso tappa la buca del formicajo. Spesso la
grandezza mia consiste nel sentirmi infinitamente piccolo: ma
piccola anche per me la terra, e oltre i monti, oltre i mari cerco
per me quelche cosa che per forza ha da esserci, altrimenti non
mi spiegherei quest'ansia arcana che mi tiene, e che mi fa sos-
sospirar le stelle....

Alla mia solitudine di gelo,

al mio sgomento, al mio lento morire

parla ne le stellate notti il cielo

d'altre arcane vicende da subire,

sempre dentro al mistero e in questo anelo.

"E fino a quando?" l'anima sospira.
Infinito silenzio in alto accoglie

la sua dimanda. Pur tremarne mira

le stelle in ciel, quasi animate foglie
d'una selva, ove arcano alito spira."4

3 "Dialoghi tra il Gran Me e il piccolo me", II, "L'accordo",in Appen-
dice, NA II, p. 1061.
4)

- l.c., III, "La vigilia", pp. 1065/1066.



-330-

Diese hier zitierten Passagen wurden bereits 1897 erstmals
ver&ffentlicht. Wir sehen also, daB Pirandellos Weg von allem
Anfang an im Zickzack zwischen diesen beiden Spannungspolen,
hier verkdrpert im kleinen und im GroBen Ich, verlief. Auch
ganz zu Ende seines Werkes, in den "Miti", ist ihm der reine
Ausdruck mythenstiirzerisch-mythischen BewuBtseins nicht ge-
lungen: Allein steht die Spera in "La nuova colonia", allein
der Lucio im "Lazzaro", und in den "Giganti della montagna"
konnte Pirandello sich nicht diesen dritten und letzten Akt
abringen, der die endgiiltige Entscheidung hdtte bringen mis-
sen, das endgliltige Sichl&sen von der Welt des Logos.

Cotrone, von Sciacca und vielen anderen immer wieder mit
Pirandello gleichgesetzt, ist also doch vermutlich eher
Wunschbild denn ein getreues Selbstportrdt unseres Autors.
Pirandello selbst scheitert ndmlich an seiner EntschluB-
schwdche; beide, kleines ich wie GroBes Ich wagen nicht, den
in guten Stunden vollzogenen Schritt ins mythische BewuBtsein
zu perpetuieren, wie das in der "dauernden Epiphanie" von La
Scalogna" geschehen ist. Gerade diese Inkonsequenz aber, ge-
rade dieses Verhaftetsein in dem von der eigenen Schwdche be-
grenzten Dasein macht uns, die wir auf seinem Weg der Erkennt-
nis noch nicht so weit fortgeschritten sind, Pirandello und
sein Werk faBbarer und zugdnglicher.

Trotz dieser Inkonsequenzen, trotz mancher dramatischer
Schwédchen (Ungleichgewicht der Akte, Konzentration des Kon-
fliktes in bestimmten Passagen, dazwischen h&dufig Ldngen) in
den ersten beiden "Miti" spielt dieser letzte Zyklus drama-
tischer Werke bei Pirandello eine liberaus wichtige Rolle: Was
in der Epik (Vitangelo Moscarda, Tommasino Unzio, mehrere No-
vellen in den Sammlungen "Berecche e la guerra" bzw. "Una
giornata") lédngst vollzogen war, die Hinwendung zum mythi-
schen BewuBStsein nach dem totalen Mythenstilirzen, erfolgt auf
dem Theater in ebendiesem Zyklus der "Miti", nachdem sie sich

zuvor schon in der Villa Heinrichs IV. angedeutet hatte,frei-



-331-

lich noch in dem engen Gewande einer gesellschaftlich tole-
rierten, daflir aber in allen Einzelheiten genau und unverén-
derlich festgelegten Wahnvorstellung. Dabei wird die Form des
Mythos als Mittel des Mythenstiirzens gegeniiber den letzten
Pirandello noch verbliebenen Mythen eingesetzt, die selbst in
zu geringem MaBe logisch fundiert sind, als daB man sie noch
mit dem zuvor iiblichen "ragionare" ins Wanken bringen kénnte.
Es ist zu hoffen, daB die hier vorgeschlagene Betrachtungs-
weise flr Pirandellos Sp&dtwerk den bislang unwidersprochenen
Status der "Miti" als "stagione non sua","stanca" und "di
declino" wenigstens in Frage zu stellen vermag. Vielleicht
liegt diese negative Einstufung einfach daran, daBf wir Piran-
dellos Vorwegnahme unserer geistigen Entwicklung erst bis zu
den "Sei personaggi" aufgearbeitet haben? Und vielleicht wird,
bei weiterer Steigerung der Vertrautheit unserer Zeit mit dem
mythischen BewuBtsein, auch jene lidngst fdllige HOherbewertung
der "Miti" sich von selbst einstellen? - In Italien spricht
man jedenfalls bereits von einem sprunghaft gestiegenen In-
teresse an Auffiilhrungen des Mito "Lazzaro". Zu dieser Entwick-
lung beizutragen, war eines der Anliegen dieser Untersuchung.
Wenn urspriinglich die vorliegende Studie auch komparati-
stische Absichten verfolgte, so zeigte sich bald nach Beginn
der Vorarbeiten, daB eine Behandlung des Themas unter kompa-
ratistischem Gesichtspunkt den Rahmen dieser kleinen Unter-
suchung gesprengt hitte; es war ja ndétig, zuerst und vor allem
Pirandellos Verhdltnis zum Mythos in extenso darzustellen.
Deshalb wurde nur punktweise versucht (wie etwa an dem Bei-
spiel der antirationalen Gegenwelt, die fiir den Endpunkt sei-
ner Entwicklung von so entscheidender Bedeutung ist) zu zei-
gen, wie Pirandello Topoi des Fin-de-Siécle, ja der gesamten
neuzeitlichen Literatur Leun:imt und weiterentwickelt. Gera-
de eine komparative Untersuchung des Phdnomens "mythisches
BewuBtsein" miiRte aber wohl im Rahmen eines eigenen Werkes
erfolgen. Parallelen zu dieser "Einheit mit dem Kosmos" gdbe

es, vor allem auch in unserem Jahrhundert, genug: es sei bloB



-332-

auf das Lachen des Fdhrmanns in Hermann Hesses Roman "Siddhar-
ta" hingewiesen oder auf Ulrichs Ansdtze zur Griindung eines
"Tausendjdhrigen Reiches" in Robert Musils "Der Mann ohne Ei-
genschaften". Ebenso lieBen sich Spuren mythischen BewuBStseins
in Federico Garcia Lorca oder James Joyce nachweisen. Bei dem
hier mehrfach erwdhnten Hesse findet sich im ilbrigen auch als
stehendes Motiv der Mythos der Terra Madre (etwa in den Romanen
"Demian" und "NarziB und Goldmund"), der, wie wir gesehen ha-
ben, einer der Ausgangspunkte fiir Pirandellos Weg zum mythi-
schen BewuBtsein ist.

Im Rahmen dieser Untersuchung muBte freilich auf kompara-
tistische Gesichtspunkte weitgehend verzichtet werden, um in
der notwendigen Breite die organische Entwicklung in Pirandel-
los Werk darstellen zu konnen, um nachweisen zu konnen, daB die
Spdtphase nicht, wie hdufig behauptet, einen Bruch in diesem
Werk darstellt. Pirandello stiirzt nicht einfach, wie man das
nach der Lekiire mancher Pirandello-Studien glauben kdnnte, al-
te Mythen und schafft dafiir neue, sondern er weist nach, daB
die Logik selbst und alle auf ihr beruhenden Einrichtungen ei-
nen mythischen Urgrund haben, daB also der Mythos flir das
menschliche Selbst- und Weltverstédndnis unerldglich ist. Unser
Autor gelangt somit durch diesen - analog zu Kolakowskis Uber-
legungen, von denen in Abschnitt 1.4. die Rede war - gestlirz-
ten Logos, sozusagen geldutert, wiederum zum Mythos in Form
des mythischen BewuBtseins, fern der toten, starren Mythen,
wie sie in der Welt logischen BewuBtseins bestanden hatten.
Dabei hat er, wie wir gesehen haben, nicht immer eine klare und
bequBte philosophische Konzeption vor Augen, es gibt viele
Inkonsequenzen in seinem Werk, er leidet mit, verlacht sich
selbst; aber schlieBlich hat er seine Werke, wie er immer wie-
der erklirte (etwa in einem Brief an Benjamin Crémieux),ja
nicht selbst geschrieben, sondern nur seinen "personaggi" ab-

gelauscht.



-333-

BIBLIOGRAPHIE:

I. Zum Stichwort Mythos.

1) Pierre ALBOUY, Mythes et Mythologies dans la littérature frangaise,
Paris 21969.

2) Beda ALLEMANN, Rilke und der Mythos, in: Rilke heute, Frankfurt a.M.
(suhrkamp st 355), 1976, pp. 7 - 26.

3) ed. Thomas J.J. ALTIZER u.a., Truth, Myth and Symbol, Englewood Cliffs,
N.J., 1962.

4) Anton ANWANDER, Zum Problem des Mythos, Wirzburg 1964.

5) Hans BARTH, Masse und Mythos. Die Theorie der Gewalt:Georges Sorel,
Hamburg (Rowohlt), 1959.

6) Charles BAUDOUIN, Le triomphe du héros, Paris 1952.

7) Roland BARTHES, Mythologies, Paris 1957.

8) Helmut BERDING, Rationalismus und Mythos, Minchen-Wien 1969.

Y) Maud BODKIN, Archetypical patterns in Poetry, London 1934.

10) Eduard BUESS, Die Geschichte mythischen Erkennens. Wider sein MiB-
verstindnis in der "Entmythologisierung’, Minchen 1953.

11) Roger CAILLOIS, Le mythe et l'homme (1937), Paris 21972.

12) Ernst CASSIRER, Philosophie der symbolischen Formen, Band II: Das
mythische Denken, Berlin 1925.

13) Ernst CASSIRER, Vom Mythus des Staates (lbs. Stoessl), Zirich 1949.

14) Ernst CASSIRER, Language and Myth, New York, 1946.

15) Jean CAZENEUVE, La mentalité archaique, Paris 1961.

16) Richard Volney CHASE, Quest for myth, Baton Rouge 1949.

17) Norman COHN, Das Ringen um das 1000jdhrige Reich.Revolutiondrer Messia-
nismus im Mittelalter und sein Fortleben in den modernen totalitédren
Bewegungen, Bern-Minchen 1961.

18) Benedetto CROCE, La filosofia di Giambattista Vico, Bari 31973.

19) Mircea ELIADE, Aspects du mythe, Paris(Gallimard) 1963.

20) Derselbe , Mythen, Trdume und Mysterien, Ubs.Benedikt/Vereno,
Salzburg 1961

21) Derselbe , Der Mythos der ewigen Wiederkehr, ibs.G.Spaltmann,
Disseldorf 1953.

22) Derselbe , Ewige Bilder und Sinnbilder,ibs. Th.Sapper, Freiburg
1958.

23)

Jean GEBSER, Ursprung und Gegenwart, Minchen (dtv), 21973, (2 Bande)



24

32)
33

34)

36)
37)

39)
40

41)
42)

43

44)
45)
46)

47

-334-

Emmanuele GENNARO, Illuminismo e romanticismo di fronte al mito,
Genua 1961.

Derselbe , Culto dei Miti e realtd dell'uomo (Mitopoiési e
Filosofia), Genua 1962.

Giovanni GENTILE, Grundlagen des Faschismus, Ubs. E.Haas, K&ln 1930.
Ernesto GRASSI, Kunst und Mythos, Hamburg (Rowohlt) 1957.
VanGRONINGEN u.a., De Mythe in de Literatuur, Den Haag 1964.

C.I. GULIAN, Mythos und Kultur. Zur Entwicklungsgeschichte des Denkens,
Wien-Frankfurt-Zirich 1971.

Georges GUSDORF, Mythe et métaphysique.Introduction & la philosophie,
Paris 1953.

Henry HATFIELD, Clashing Myths in German Literature.From Heine to
Rilke, Cambridge, Mass.,1976.

Hans HINTERHAUSER, Fin de siécle, Gestalten und Mythen, !Minchen 1977.

Michael HOCHGESANG, Mythos und Logik im 20.Janrhundert. Eine Auseinan-
dersetzung mit der neuen Waturwissenschaft, Literatur, Kunst, Philoso-
phie, Minchen (Beck), 19€5.

Hans Egon HOLTHUSEN, Das Schéne und das Wahre. Neue Studien zur moder-
nen Literatur, Minchen 1958.

Karl JASPERS -- Rudolf BULTMANN, Die Frage der Entmythologisierung,
Minchen 1954,

André JOLLES, Einfache Formen, Tibingen 31965

ed. Karl KERENYI, Die Erdéffnung des Zugangs zum Mythos. Ein Lesebuch,
Darmstadt 1967.

Johannes KLEINSTUCK, Mythos und Symbol in englischer Dichtung, Stutt-
gart 1964.

Leszek KOLAKOWSKI, Die Gegenwdrtigkeit des Mythos, Minchen 1973.

Michael LANDMANN, Die absolute Dichtung. Essays zur philosophischen
Poetik, Stuttgart 1963.

Lucien LEVY-BRUHL, Die geistige Welt des Primitiven, Ko&ln 1959.

Claude LEVI-STRAUSS, Mythologica (Bd.iI, Das Rohe und das Gekochte,1971;
Bd. II, Vom Honig zur Asche, 1972; Bd. III, Der Ursprung der Tischsit-
ten, 1973; Bd. 1V, Der nackte Mensch, 1975), Frankfurt a.M. (Suhrkamp)

Pasquale MAINENTI, Miti letterari e veritd (Dante - il Cinquecento -
- il Seicento - il Settecento - Carducci ), Milano 1959.

Bronislaw MALINOWSKI, Myth and Primitive Psychology, London 1926.
Albert MOCKEL, Esthétique du symbolisme, Bruxelles 21962.

Robert MUHLHER, Dichtung der Krise. Mythos und Psychologie in der Dich-
tung des 19. und 20. Jahrhunderts, Wien 1951.

José ORTEGA Y GASSET, En torno a Galileo. Esquema de las crisis, Madrid
21959.



-335-

48) Walter F. OTTO, Mythos und Welt, Stuttgart 1962.

49) Mario PRAZ, Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Romantik, tbs. L.
Ridinger, Minchen (dtv) 1970.

50) Erich RUPRECHT, Das Problem des Mythos bei Wagner und Nietzsche,
phil.Diss., Freiburg, Berlin 1938.

51) Derselbe , Der Aufbruch der romantischen Bewegung, Minchen 1948.
52) ed. Thomas A.SEBEOK, Myth. A Symposium. Bloomington 1958.

53) Joseph Leo SEIFERT, Sinndeutung des Mythos. Die Trinitdt in den Mythen
der Urvolker, Wien-Minchen 1954.

54) William York TINDALL, The literary symbol, New York 1955.

55) Exrnst TOPITSCH, Mythos - Philosophie - Politik. Zur Naturgeschichte
der Illusion, Freiburg 1969.

56) Giambattista VICO, Opere, ed. Roberto Parenti, Napoli 1972, 2 Bde.
57) ed. Philipp WOLFF-WINDEGG, Mythische Entwlirfe, Stuttgart 1975.

II.Zum Stichwort Pirandello.

1. Bibliographien:

1) Manlio LO VECCHIO-MUSTI, Bibliografia di Pirandello, Milano 21952,
spdter in SPSV.

2) ed. Alfredo BARBINA, Bibliografia della critica pirandelliana 1889 -
- 1961, Firenze (Le Monnier) 1967.

Weiters sei auf den ausfihrlichen bibliographischen Anhang zu dem Werk
von RAUHUT verwiesen.

2. Primdrliteratur:

Pirandellos Werke werden nach der Gesamtausgabe bei A.Mondadori, Milano
zitiert, soferne nicht anders angegeben; im Einzelnen:

Maschere nude , Band I und II, a cura di Manlio Lo Vecchio-Musti,
Milano31975 (zitiert als MN I und MN II).

Novelle per un anno,Band I und II, a cura di Corrado Alvaro, Milano31975
(zitiert als NA I und NA II).

Saggi, Poesie e Scritti vari, a cura di Manlio Lo Vecchio-Musti, Milano
21973 (zitiert als SPSV).

Tutti i romanzi, Band I und II, a cura di Giovanni Macchia / collaborazione
di Mario Costanza, Milano21975 (zitiert als TR I und TR II).



-336-

3.Pirandello-Kritik.

1)

2)
3)
4)

5)
6)

7)
8)

9)
10)
11)
12)

13

14)

15)
16)
17)

18)
19)
20
21)

=

22)
23)
24)
25)
26)

Marta ABBA, Dieci anni di teatro con Luigi Pirandello, in: Il dramma,
Dezember 1966, Torino, pp. 45-58.

DIESELBE, La mia vita d'attrice, Roma (0.J.)
Giovanna ABETE, Il vero volto di Luigi Pirandello, Roma 1961.

Matthias ADANK, Luigi Pirandello e i suoi rapporti col mondo tedesco,
Berner Dissertation, Aarau 1948.

Oreste ALLAVENA, Pirandello. Dalla narrativa al dramma, Savona 1970.

ALMANACCO LETTERARIO BOMPIANI 1938 - XVI, Pirandello-Sondernummer,
Milano 1937.

Roberto ALONGE, Pirandello tra realismo e mistificazione, Napoli 1372.

Corrado ALVARO, Pirandello - premio Nobel 1934,in:Nuova Antologia,
16/11/1934.

DERS., Vorwort zu NA I.
Silvio D'AMICO, Storia del teatro drammatico, Milano #1958 (4 Bde.)
DERS., Vorwort zu MN I.

Gbsta ANDERSSON, Arte e teoria. Studi sulla poetica del giovane Luigi
Pirandello, Stockholm 1966.

Franca ANGELINI FRAJESE, Serafino Gubbio, la tigre e la vocazione tea-
trale di Luigi Pirandello, in: Letteratura e critica, Studi in onore
di N.Sapegno II, Roma 1975, pp. 855-882.

DIES., Luigi Pirandello, in: ed. Carlo MUSCETTA, Letteratura Italiana,
Storia e Testi, Vol. IX/1: Il Novecento. Dal decadentismo alla crisi -~
dei modelli. Bari (Laterza) 1976.

G.B. ANGIOLETTI, Luigi Pirandello narratore e drammaturgo, Torino 1958.
Mario APPOLONIO, Attualitd di Pirandello, Roma 1969.

ATTI del congresso internazionale di studi pirandelliani (Venezia,
2 - 5 ottobre 1961), Firenze 1967.

Luigi BACCOLO, Pirandello, Milanc 21949.
Renato BARILLI, La linea Svevo - Pirandello, Milano 1972.
Salvatore BATTAGLIA, Lezioni su D'Annunzio e Pirandello, Napoli 1963.

Glinther BEHME, Zur Technik der Dialogformeln bei Pirandello, Phil.Diss.,
Minster 1974. N

Thomas BISHOP, Pirandello and the French Theater, New York 1960.
Massimo BONTEMPELLI, Luigi Pirandello 1867-1937, Roma 1937.

Aldo BORLENGHI, L'ambiguitd di Pirandello, Padova 1968.

Gilbert BOSETTI, Pirandello, Paris 1971.

DERS., Le théme du retour au passé mythique dans les ceuvres de Piran-
dello, in Revue des Etudes Italiennes,N.S.,T.XIV/N.l1, Paris 1968,pp.
42-50.



27)
28)
29)
30)

31)

32)

33)

34)

35)
36)
37)

38)

39)

40)
41)
42)
43)
44)
45)
46)
47)
48)

49)
50)

51)
52)

53)
54)

Zda)

-337-

Oskar BUDEL, Pirandello, London 1966.
Ferdinando CAIOLI, L'avventura di Pirandello, Catania 1969.
Giovanni CALENDOLI, Luigi Pirandello, Roma 1962.

DERS., La suggestione del "grottesco". Il rinnovamento del teatro ita-
liano tra il primo e il secondo decennio del secolo, Padova 1976.

DERS., La trilogia pirandelliana e le esperienze europee di vanguardia,
Agrigento 1976.

Umberto CANTORO, Luigi Pirandello o il problema della personalitd,
Bologna 21954.

Aldo CAPASSO, La vita e l'opera di Luigi Pirandello, in: I Premi Nobel
per laLetteratura - Luigi Pirandello, Milano 1966.

Ferdinando CASTELLI, Sei profeti per il nostro tempo. Volti dell'umane-
simo contemporaneo, Napoli 1972.

J. CHAIX-RUY, Luigi Pirandello, Paris 1957.
DERS., Pirandello. Humour et poésie, Paris 1973.

Salvatore COMES, Scrittori in cattedra: Ferrari, Capuana, Pirandello,
Bertacchi, Firenze 1976.

Giuseppe COTTONE, Luigi Pirandello e la poetica del personaggio, Roma-
-Palermo 1962.

Benjamin CREMIEUX, Henri IV et la dramaturgie de Luigi Pirandello,
Thése complémentaire, Paris 1928.

Enrico DAMIANI, Il senso del teatro pirandelliano, Roma 1937.
Michel DAVID, Letteratura e psicoanalisi, Milano 1967 (pp.164-169).
Marcel DOISY, Etudes: Vondel.Ibsen.Pirandello, Paris-Brissel 1951.
Guy DUMUR, Le thédtre de Pirandello, Paris 21967

Vittoriano ESPOSITO, Pirandello poeta lirico, Brescia 1968.

Luigi FERRANTE, Pirandello, Firenze 1958.

DERS., Pirandello e la riforma teatrale, Parma 1969.

Mario N. FERRARA, Luigi Pirandello. Profilo critico, Roma 1968.

Jean-Michel GARDAIR, Pirandello. Fantasmes et logique du double, Paris
1972.

Gérard GENOT, Pirandello, Paris 1970.

DERS., Caractéres du lieu thédtral chez Pirandello, in: Revue des etudes
italiennes, N.S.,T.XIV/N.1, Paris 1968, pp. 9 - 25.

ed. DERS., Pirandello 1867-1967, Paris 1968.

GENOVA-TEATRO STABILE: Pirandello, ed. Ivo CHIESA, Maurc MANCIOTTI,
Genua 1961.

Giuseppe GIACALONE, Luigi Pirandello, Brescia, 1966.
Gaspare GIUDICE, Luigi Pirandello, Torino 1963.

Antonio GRAMSCI, Il teatro di Pirandello, in:Letteratura e vita nazio-,
nale, Opere, Vol. VI, Torino (Einaudi), 1950.



7

55)
56)
57)

58)
59)
60)
61)

62)
63)
64)

66)
67)
68)
69)
70
71)

72)
73)
74)
75)
76)
77)
78)

79)

80)

81)

82)

83)
83a)

-338-

Federico ITALIA, L'esistenza umana secondo Luigi Pirandello, Roma 1968.
Arminio JANNER, Luigi Pirandello, Firenze 1948, 19602.

N.JONARD, Le temps dans le thédtre de Pirandello, in Revue des Etudes
Italiennes, N.S.,T.XIV/N.1, Paris 1968, pp. 26-41.

Arturo LANCCITA, Scrittori del tempo nostro.Interviste, Milano 1928.
Giuseppe LANZA, Alfieri.Ibsen.Pirandello, Milano 1960.
Enzo LAURETTA, Pirandello umano e irreligioso, Milano 1954.

Arcangelo LEONE DE CASTRIS, Il decadentismo italiano. Sveve.Pirandello.
D'Annunzio, Bari 1974.

DERS., Storia di Pirandello, Bari “1975.
DERS., Decadentismo e realismo. Note e discussioni.Bari(?), 1964 (?)

Eugenio LEVI, Il comico di carattere da Teofrasto a Pirandello, Novara
1959.

Emmanuele LICASTRO, Luigi Pirandellc dalle novelle alle commedie, Vero-
na 1974.

Gigi LIVIO, Teatro grottesco del Novecento, Milano 1965.

Lucio LUGNANI, Pirandello. Letteratura e teatro, Firenze 1970.
Lander MAC CLINTOCK, The Age of Pirandello, Bloomington 1951.
Renate MATTHAEI, Luigi Pirandello, Hannover 1967.

Ettore MAZZALI, Pirandello, Firenze 1973.

Franz Norbert MENNEMEIER, Das moderne Drama des Auslandes,Disseldorf
1961.

DERS., (ed.), der dramatiker pirandello, K&éln 1965.
Pino MENSI, La lezione di Pirandello, Firenze 1974.
Pietro MIGNOSI, Il segreto di Pirandellc, Palermo 1935, Milano 21337.

Jgrn MOESTRUP, The Structural Patterns of Pirandello's Work, Cdense 1972.

Silvana MONTI, Pirandello (Storia della critica 31), Palermo 1974.
Alfred MORTIER, Etudes italiennes, Paris 1930.

Gaetano MUNAFO, Conoscere Pirandeilo. Iatroduzione e guida allo studio
dell'opera pirandelliana e antclogia della critica, Firenze 1974.

Federico Vittore NARDELLI, Vita segreta di Pirandello, RomaZ21962.

Aurelio NAVARRIA, La preparazione di Luigi Pirandello, in: Siculorum
Gymnasium,Rassegna semestrale della Facoltd di lettere e filosofia
dell'universitd di Catania, N.S., III, 1950.

DERS., Pirandello prima e dopo. Giunte alla biblicgrafia di Pirandello,
Milano i971.

Anne PAOLUCCI, Pirandello's Theater. The Recovery of the Modern Stage
for Dramatic Art. London-Amsterdam 1974.

Ferdinando ?ASINI, Luigi Pirandello (come mi pare), Trieste 1927.

Giuseppe PETRONIO, Pirandello novelliere e la crisi del realismo,Lucca
1950.



90)

91)
92)

93)

94)

95)

99)
100)

101)

102)

103)
104)

105)

106)

107)

108)

=339~

Antonio DI PIETRO, Pirandello (Vita e pensiero), Milano21950.

Stefano PIRANDELLO {(LANDI), Pirandello intimo, in COMOEDIA, 20/2/1933.
Georges PIROUE, Piranrdello.Essai, Paris 1967.

Filippo PUGLISI, L'arte di Luigi Pirandeilo, Messina-Firenze 1958.
DERS., Pirandellyu e la sua opera innovatrice, Catania 1970.

Pietro PULIATTI - Egle BOTTINO, Lineamenti sull'arte di Luigi Piran-
dello, Catania 1941.

QUADERNI DEL PICCOLO TEATRO 1: Pirandello ieri e oggi (ed.Sandro
D'Amico), Milano i961.

QUADERNI PIRANDELLIANI, Nr. 1, Agrigento 1963.

Olga RAGUSA, Narrative and Drama. iZssays in Modern Italian Literature
from Verga tc Pasolini, The Hague-Paris 1976.

Franz RAUHUT, Der junge Pirandello oder das Werden eines existentiellen
Geistes, Minchen 1964.

DERS., Zola - Hauptmann - Pirandello. Von der Verwandtschaft dreier
Dichtungen, in GRM 26/1938.

DERS., Wissenschaftliche Quellen vonr Gedanken Luigi Pirandellos, in
Romanische Forschungen 53/1939.

Francesco ROFF2RE, L'essenzialitd prcblematica e dialettica del teatro
di Pirandello, Firenze 1972.

Pier Maria ROSSC DI SAN SECONDG, Luigi Pirandello,in Nuova Antologia,
1.2.1916.

Carlo SALINARI, Lineamenti del mondo ideale di Luigi Pirandello,
Societd Juni 1957.

DERS., Miti e coscienza del decadentismc italiano, Milano 1960.

Irmbert SCHENK, M.A., Pirandellc oder ber die Ambivalenz.Essays zur
psychischen Konstitution blrgerlich-individualistischer Literatur-
produktion, Phil.Diss., Bremen 1973.

DERS., Pirandellos Begriffe von Bihne und Leben, Typoskript,Berlin 1968.

Leonardo SCIASCIA, Pirandello e il pirandellismo, con lettere inedite di
Pirandello a Tilgher, Caltanisecta 1953.

DERS., Pirandello e la Sicilie, Caltanisetta 1961.

Italo SICILIANO, Il teatrs di Pirandellc ovvero dai Fasti dell'artificio,
Torinc 1329.

Alessandrc SIMILI, Impressioni di un medicc su Luigi Pirandello. Nel
centenario dnlia nascita, in Minerva medica, V.33,N.96,1.12.1967.

Renato SIMONI, Tragediaz di FPirendelio, ir Nuova Antologia, 1.12.1939.

Paclo Maria SIPALA, Capuana e Pirandells. Storia e testi di una rela-
zione letteraria, Catania 1274,

Walter STARKIE, Luigi Pirandello 1867-1936, London,21937.



-340-

109) Roberto TESSARI, Il mito della macchina, Milano 1973.

1i0) Bonaventura TECCHI, Pirandello e i romantici tedeschi, Roma 1942,

110} Adriano TILGHER, Studi sul teatro contemporaneo, Roma 1928.

111) DERS., Voci del tempo, prima serie: Profili di letterati e filosofi
contemporanei, 1923.

113) DERS., La scena e la vita: Nuovi studi sul teatro contemporaneo, Roma
1925.

\<f 114) Aldo VALLONE, Profilo di Firandello, Roma 1962,
115) Gian Franco VENE, Pirandello fascista, Milano 1971.
b 116) Claudio VICENTINI, L'estetica di Pirandello, Milano 1970.
117) Domenico VITTORINI, The Drama of Luigi Pirandello, Philadelphia 1935.
\<5318) Mario WANDRUSZKA, Luigi Pirandello, in Dt.Vierteljschr.flr Literatur-
wissenschaft und Geistesgeschichte 28/1954, Stuttgart, pp. 234-247.
119) Aureliu WEISS, Le thédtre de Luigi Pirandello dans le mouvement dra-
matique contemporain, Paris 1964.

120) Nella 20JA, Luigi Pirandello, Bergamo 1948.

4. "Miti"-Kritik.

1) Gino CUCCHETTI, Assoluto e relativo nei tre miti teatrali di Luigi Pi-
randello, Rapallo 1962.

2) Cesare GUASCO, Ragione e mito nell'arte di Luigi Pirandello, Roma 1954.
3) ed. Enzo LAURETTA, I miti di Pirandello, Agrigento 1974.
4) Michele F.SCIACCA, I giganti della montagna, Stresa 1973.

S) Antonio VICARI, I miti di Luigi Pirandello, in: ITALICA, vol. XLIV,
Nr. 1, March 1967 (Pirandello centenary number), Madison, Wisconsin.

Weitere Angaben bitte ich den Anmerkungen bzw. Fufinoten zu entnehmen.



-341-

REGISTER

DER IM TEXT ERWAHNTEN WERKE LUIGI PIRANDELLOS

Aus NOVELLE PER UN ANNO I der Mondadori-Ausgabe:

Sammlung "Scialle nero"

Scialle nero 80f., 163f.
Difesa del Méola 71, 238
Risposta 80

Il pipistrello 143

E due! 103, 163

Il fumc 62, 175, 177-179, 182

Sammlung "La vita nuda"

La distrazione 86

La casa del Granella 63
Nel segno 163f.

Fuocc alla paglia 307f.
Tutto per bene 106

Sammlung "La rallegrata"

La rallegrata 86

Canta l'Epistola 56, 203, 279f., 291, 304, 306, 320,

La patente 123

Sole e cmbra 163f.
L'imbecille 163f.

L'avemaria di Bobbio 238-240
Nette 184, 190

Sammlung "L'uomo solo"

La veste lunga 163, 279f.
Notizie del mondo 188

Dono della vergine Maria 244f.
I nostri ricordi 103

La tragedia di un personaggio 128
La trappola 290

La verita 43, 78,88

Il professor Terremoto 55

Il treno ha fischiato 143

Il coppo 163

La cassa riposta 87f.

Sammlung "La mosca"

Lontano 62, 70, 78

La Madonnina 67f., 238

Le sorprese della scienza 92f.
Niente 306f.

La distruzione dell'uomo 126f., 137
La fede 240-243, 313

Tra due ombre 148

La mosca 188f., 213

Sammlung "In silenzio"

In silenzio 163

La maschera dimenticata 119-121
Pena di vivere cosi 148, 289, 326
Alla zappa! 179f.

La morte addosso 207f.

330



-242-

Il giardinetto lasst 9
Va bene! 19¢, 198f.
La veglia 163f.

Sammliung "Tutt'e tre

I1 bottcne della palandrana £837.
Ritorno 116

Acqua e 1i 93f, 95

I dve compari 188f.,21i2

Sammlung "Dal naso al cielo"

Dal naso al cielo ©4f.
Lo storno e l'Angelc Centuno €3, 312-214
Male di luna 187

Ciiula scopre la luna, ¢

Aus NOVELLE PER UN ANNO I1 cer icondadori-aAusgabe:

Sammlung "Donna Mimma"

-

Donna Mimma 90-92, 95, 2:8
Quando si comprende 71
Resti mortali 87

Il gatto, un cardellino o le stelle 103
Un cavalio nella luna 18Cf.

Sammlung "Il vecchic Dio"

Un invito a tavola 267

La levata del sole 286fF.

Lumie di Sicilia 75, 103r., 191, 19%¢
Quand'ero matto 152
Il vitalizio 175-177,
In corpore vili 238,

Sammliung "La giara'

La giara 63, 213
L'illustre estinto 87
Non é una cosa seria 60, 27
Pallottcliine! 160
Sammlunc "11 viaggio"

Il viaggioc 35
Spunta un gicrno 163
Pubertd 163f.
L'uccello impagliato 163f
Il lume dell'altra casa i

&)

27F .

Sammlung "Candelcra"

Candelora 163

Mentre il cucre soffriva iG:
Romolo 213

La carriola 153f.

Da sé 163f., 287f.

11 Signore dgelle Nave izb, Zoo



-343-

Sammlung "Berecche e la guerra"

Berecche e la guerra 71, 330

Cinci 127

Soffio 127f., 137, 207-209, 285f.

I piedi sull'erba 284f.

Di sera, un geranio 289f.

Lucilla (ora che s'é guastata con le monache) 311f.

Sammlung "Una giornata"

Una giornata 165, 323, 330

Effetti di un sogno interrotto 5

Il chiodo 127

La signora Frola e il signor Ponza, suo genero 110

La tartaruga- 282

La casa dell'agonia 288f.

Vittoria delle formiche 213f.

Padron Dio 62, 180-182, 191f., 194, 235, 303
Appendice

Il nido 254

Colloqui coi personaggi 70, 145

Cronaca di Marco Leccio 74

La Signora Speranza 152, 310

Chi fu? 63-66, 188

Dialoghi tra il Gran Me e il piccolo me 328-330

Aus TUTTI I ROMANZI I der Mondadori-Ausgabe:
L'esclusa 96f., 103,118f., 149, 151f.
Il turno 149

Il fu Mattia Pascal 63, 65, 149, 160, 163, 192, 279, 306, 327

Suo marito (Giuseppe Roncella nato Boggidlo) 77f., 148f., 197, 206,
220-222, 225, 228, 282f., 293

Aus TUTTI I ROMANZI II der Mondadori-Ausgabe:

1 vecchi e i giovani 70f., 72-75, 96f., 163f., 190, 206, 231f., 238,
268, 284, 287

Quaderni di Serafino Gubbio operatore (Si gira) 148f., 163, 199-205,
281, 306, 327

Uno, nessunc e centomila 97f., 103, 118, 130-133, 149f., 154, 205f.,
235, 238, 242f., 251!, 270, 291-294, 303, 306,
320, 327, 330




-344-

Aus MASCHERE NUDE I der Mondadori-Ausgabe:

Sei personaggi in cerca d'autore 141, 143, 215, 326

Ciascuno a suo mcdo

Questa sera si recita a soggetto

Enrico IV
Diana e la Tuda

La vita che ti diedi

L'uomo dal fiore in bocca

Il giuoco delle parti

Il piacere dell'onesta

L'imbecille

L'uomo, la bestia e la virtu

Come prima, meglio di prima

Vestire gli ignudi

Come tu mi vuoi

Cosi é (se vi pare)

Tutto per bene

La ragione degli altri

100f., 130, 163, 199-20:
143

154-156, 284, 293, 299f.
143, 279

104-106, 110, 15C

207f.

81, 84f., 164, 198
81-85, 122, 175

163

85

163

143f., 163, 327

144, 163

110-115, 159, 327
106-110

243, 254

Aus MASCHERE NUDE II der Mondadori-Ausgabe:

L'innesto
La morsa

Pensaci, Giacomino!

Lumie di Sicilia

Il berretto a sonagli

La giara

Il dovere del medico

150

163

122f., 130, 238

75, 103f., 191, 196
78-80

63

163



-345-

sagra del Signore della Nave

Ma non € una cosa seria

La_patente
Licla
Trovarsi

Quando si é gualcuno

All'uscita

La nuova colonia

Lazzaro

La favola del figlio cambiato

1 giganti della montagna

124f., 267

232f.

123f.

191-195, 291, 303, 307, 320

144, 163, 190f., 281f.

119, 121f., 129

242

169, 211, 215, 219, 220-234, 258f.,
270, 330

70, 169, 211, 215, 235-249 , 259, 270,

292, 303, 330f.

63, 89f., 173, 215f., 252-259, 264,
266, 309, 319f.
v, 57, 63f., 99, 157, 163, 169, 211,

215f., 219, 247, 250-253, 256, 259-272,
275f., 295f., 299-323, 328, 330

Aus SAGGI,POESIE E SCRITTI VARI der Mondadori-Ausgabe:

1) Saggi:

Arte e coscienza d'oggi

L'umorismo

Illustratori, attori e traduttori 142f.

2)Poesie:

Mal giocondo

Pasqua di Gea
Elegie renane

Zampogna

Fuori di chiave
Pier Gudro
Scamandro

Laomache

58, 142, 159-161

60, 77, 95, 131f., 141f., 160, 212
72f€., 125f., 146, 159, 162, 170-172,
183, 277f.

68f., 172, 183f., 278

146, 186

62, 186, 278 (Padron Dio:) 180-182,
191f., 195, 235, 303

147, 161f., 173, 184, 264

70

173-175, 222
223



-346-

Poesie varie
Primo rintocco
Tenui luci improvvise
Sogno eroico
Richiesta di un tendone
La maschera
Torna, Gesu!
Alba

3)Scritti vari:
Taccuino di Bonn

Taccuino di Coazze

Foglietti editi

68

69

75¢f.

160

202

244, 247
278f.

162, 184
60

86, 148, 211, 322

"Mie ultime volontd da rispettare" 86

Frammento d'autobioyrafia

Da lontano

Appunti editi

116, 145f.
129
212, 310

Informazioni sul mio involontario

soggiorno sulla terra

295, 318, 322f.




