Studienabschlussarbeiten

Sozialwissenschaftliche Fakult&t
LUDWIG-

MAXIMILIANS-
UNIVERSITAT
MUNCHEN

Schmidt, Lennart:

Ultramontanismus und Erdoganismus
Religion im Spannungsfeld zwischen Politik und
Gesellschaft

Bachelorarbeit, Sommersemester 2020

Sozialwissenschaftliche Fakultat

Ludwig-Maximilians-Universitat Munchen

https://doi.org/10.5282/ubm/epub.73891



LMU

LUDWIG-

MAXIMILIANS-

UNIVERSITAT
MUNCHEN

6) \"X‘\m
£

%
(>N
ER

GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT
FUR POLITIKWISSENSCHAFT

Munchener Beitrage
zur Politikwissenschaft

herausgegeben vom
Geschwister-Scholl-Institut
fur Politikwissenschaft

2020
Lennart Schmidt

Ultramontanismus und
Erdoganismus

— Religion im Spannungsfeld
zwischen Politik und
Gesellschaft.

Bachelorarbeit bei
Prof. Dr. Karsten Fischer
2020



Inhaltsverzeichnis

LIPS =11 01 =11 (B o U PSPPI 3
2. Loyalitat und llloyalitat im Nationalstaat ..........ccceeveiiiiiieii e 5
K T |V =Y { T To 1| RO ROPRPRRPR 8
4. Ultramontanismus und Erdoganismus im Vergleich .........cccoooiiiiiiiicee e 9
4.1 URramONtANISIMUS ......ooiiieieiiiee ettt s e e e e e 10
2 = (o (oo T a1 <0 U1 SRR 19
LG T V=T o | 1= o1 o O PP OPP PP 32
S - V4 | PP PRPP PRSPPI 34

B.  LIteratUrVerZEICNNIS ... e et 37



1. Einleitung

,Faktisch ist die DITIB mittlerweile der verlangerte Arm der AKP-Regierung in
Deutschland" (Drobinski, 01.08.16), der Erdogan als ,Machtinstrument dient, um in die
trkische Diaspora in Deutschland hineinzuwirken® (Burger, 29.09.18). Diese zentralen
Vorwirfe der llloyalitat, gegentber der Tarkisch-lslamischen Union der Anstalt far
Religion (DITIB), die mit dem Schlagwort: ,Erdoganismus® (Yilmaz und Bashirov 2018)
zusammengefasst werden, haben einen Vergleichsfall in der deutschen Geschichte. Im
letzten Viertel des 19 Jh. waren es die Katholiken, denen wahrend des Kulturkampfes im
Deutschen Kaiserreich llloyalitdt und damit ,die Verkorperung des Ruckschritts [...] und
im ,Ultramontanismus® den Versuch der Wiederrichtung der mittelalterlichen
Priesterherrschaft® vorgeworfen wurde ,kurz: Die Zerstorung aller modernen Kultur und
Zivilisation® (Muller, M. 2003, 8).

Diese Arbeit verfolgt mehrere Ziele. Zum einen untersucht sie den Ausléser des
Vorwurfes der llloyalitdt gegentber der Religionsgemeinschaft. Zum anderen analysiert
sie, wie Staat und Gesellschaft, den Vorwurf der Illoyalitit gegeniber der
Religionsgemeinschaft formulieren. In einem zweiten Abschnitt wird die Reaktion der
Religionsgemeinschaft auf diesen Vorwurf untersucht. Damit tragt die Arbeit zu einem
bestehenden Loyalitatsdiskurs bei, der von Forschern wie Andrew March (2006) und Said
Hassan (2015) gefahrt wird.

Der Rahmen der Arbeit wird durch folgende Forschungsfrage festgelegt:

Welche Gemeinsamkeiten in der Wahrnehmung durch Gesellschaft, Staat und
Religionsgemeinschaft bezuglich der Loyalitédtsfrage bestehen zwischen Erdoganismus

und Ultramontanismus?

In der Arbeit wird die These verfolgt, dass es eine Vielzahl von Gemeinsamkeiten
zwischen den Phanomenen gibt. Beide Ph&nomene weisen eine Ineffizienz von
staatlichen MaBnahmen und die Homogenisierung der betroffenen Minderheiten,
Katholiken und tarkischstammigen Muslime auf. Ein weiteres Ergebnis ist die Diskrepanz



zwischen der Eigenwahrnehmung der Dbetroffenen Minderheiten und der
Fremdwahrnehmung durch die Mehrheitsbevélkerung. Die Diskrepanz lasst sich auch auf
die von der Mehrheitsbevilkerung abweichende nationale Identitatsbildung der beiden
Gruppen Ubertragen. Dies flhrt dazu, dass die Einheit von Protestantismus und
Nationalismus durch den Ultramontanismus im Kaiserreich beendet wurde. In der BRD
wurde die die Einheit von ethnisch Deutsch sein und Nationalismus durch die
tirkischstammigen Muslime beendet. Damit stellt die Arbeit die Frage, ob der liberal-
demokratische Staat mit seinen MaBnahmen nicht die Werte verletzt, die er mit diesen
verteidigen wollte.

Das Design der Arbeit ist eine vergleichende analytische Beschreibung. Das bedeutet,
die beiden Phanomene Ultramontanismus und Erdoganismus werden anhand eines
theoretischen GrundgerUsts miteinander verglichen. Der spezifische Vergleich der beiden
Ph&anomene Ultramontanismus und Erdoganismus wurde in dieser Form noch nicht
vollzogen. Diese Arbeit kann auch Relevanz fur den gesellschaftlichen Diskurs haben.
Das Ergebnis der Arbeit zeigt auf, dass der llloyalitatsvorwurf gegenlber
Turkischstammigen kein neues Phanomen ist, sondern ein wiederkehrendes inharentes
Phanomen des Nationalstaats ist. Dies Erkenntnis kdnnte bei medialer Berichterstattung

und bei der gesellschaftlichen Debatte integriert werden.

Zu diesem Themenkomplex gab es lediglich auf dem 52. Deutschen Historikertag eine
Diskussion mit dem Titel ,Katholiken damals, Muslime heute: Vom Vorwurf der
Abschottung® und einen auf der Diskussion basierender Artikel in der Frankfurter
Allgemeine Zeitung (Schrérs, 15.11.18). Der Religionssoziologe José Casanova (2006)
untersucht eine ahnliche Thematik. Er vergleicht in seiner Arbeit die Perzeption der
Katholiken im 19. Jahrhundert und des Islams in westlichen Gesellschaften. Casanova
legt seinen Schwerpunkt auf die Vereinigten Staaten und setzt sich nicht mit dem
Kulturkampf im Kaiserreich auseinander (Casanova 2006).

Im ersten Kapitel wird der Begriff der llloyalitdt definiert und dem Loyalitatsbegriff
gegentbergestellt. Im zweiten Kapitel wird die Methodik der Arbeit vorgestellt und die flinf
Analysekategorien des historischen Vergleichs diskutiert. Die Analysekategorien lauten

4



folgendermaBen: MaBnahmen der Politik, Reaktion der Gesellschaft, Reaktion der
Glaubigen, Reaktion der Institution und Reaktionen des externen Akteurs. Darauf folgt
der historische Vergleich, aufgeteilt in drei Teile. Der erste Teil analysiert den
Ultramontanismus, nach dem im Methodik Teil vorgestellten Kategorien. Der zweite Teil
wendet die gleichen Kategorien auf den Erdoganismus an. Im dritten Teil wird der
Vergleich der beiden Ph&nomene unter dem Einbezug des Begriffs der llloyalitét

vollzogen.

2. Loyalitat und llloyalitat im Nationalstaat

Die Arbeit untersucht den Vorwurf der llloyalitdt, den ein Staat gegenlber einer Gruppe
seiner Birger auBert. Der Vorwurf der llloyalitdt gegenlber einer Gruppe, stellt implizit
auch die Frage, ob eine Gruppe zwei Staaten gegeniber gleichzeitig loyal sein kann. Um
diesen Fragen ein theoretisches Konstrukt zu geben, werden die Loyalitédtstheorien von
Simon Keller (2007) und Judith Shklar (1993) verwendet. AbschlieBend wird der Begriff
der doppelten Loyalitit unter Verwendung der Uberlegungen von llan Baron kritisiert
(2009).

Shklar definiert den Begriff der Loyalitét folgendermaf3en.

“I would suggest that both political obligation and loyalty are more specific than just
any commitment and, above all, they may be less than voluntary. What
distinguishes loyalty is that it is deeply affective and not primarily rational. For the
sake of clarity we should take loyalty to be an attachment to a social group” (Shklar
1993, 184).

Damit definiert Shklar Loyalitdt als die Zugehorigkeit zu einer sozialen Gruppe. Diese
Zugehorigkeit muss nicht rational erklarbar oder freiwillig sein. Vielmehr steht die
emotionale Bindung im Vordergrund.

Der emotionale Charakter von Loyalitdt grenzt ihn von Pflichtbewusstsein ab. Im



Gegensatz zur Loyalitat wird Pflichtbewusstsein, also die Pflicht, die Gesetze des
Staates, indem man lebt zu befolgen und seine Institutionen zu respektieren durch
rationale Uberlegungen und das Naturrecht' gerechtfertigt (Shklar 1993, 183f.).

Nach der Erlauterung des Begriffs der Loyalitét, wird im folgenden Absatz der Begriff der
llloyalitat erlautert. Trotz des Anscheins das Antonym zur Loyalitét zu sein, ist llloyalitét
laut Keller nicht der Gegenentwurf zur Loyalitét (Keller 2007, 213). llloyalitét ist auch nicht
automatisch vorhanden, wenn Loyalitat nicht vorhanden ist. Loyalitdt hangt davon ab,
welche Geflihle oder Gedanken man einer Sache gegenlber entwickelt. llloyalitat ist
vielmehr als ein moralisches, gesellschaftliches oder institutionelles Phanomen zu
betrachten. llloyalitét tritt auf, wenn gesellschaftliche Normen gebrochen werden. Keller
vergleicht das Geflhl der /llloyalitdt mit dem Geflhl unhéflich zu sein. Es ist eine
Selbsteinschatzung, Gber die eigene Situation oder die Einschatzung eines externen
Akteurs. Dennoch ist llloyalitdt moralisch aufgeladen. Meistens geht es um Erwartungen,
die nicht erfullt werden. Diese Erwartungen kénnen zum Beispiel aus einer Staat-
Staatsblrger Beziehung heraus entstehen (Keller 2007, 213). Wenn die Erwartungen
nicht erflllt werden, wird ein Affront oder etwas, das wie ein Affront aufgefasst werden
kann begangen (Keller 2007, 215).

Diese Trennung von Loyalitdt und llloyalitét fihrt zu der Schlussfolgerung, dass llloyalitat
beispielsweise als eine schlechte Charaktereigenschaft gewertet werden kann, ohne
dass Loyalitit eine Gute ist. Das heiBBt llloyalitdt kann kritisiert werden, ohne eine

fundamentale Aussage zu Loyalitit zu tatigen (Keller 2007, 217).

Nachdem Loyalitédt und llloyalitdt definiert wurden, stellt sich die Frage, ob eine Gruppe
zwei Staaten oder zwei Machten gegenulber gleichzeitig loyal sein kann? Das heift,
besteht die Mdglichkeit, doppelte Loyalitdten zu haben?

1 Naturrecht ist die Vorstellung von einem Uberpositiven Recht, das unabhangig von menschlicher
Verflgung gilt und als héherwertige Normordnung Mafstéabe fur die Bewertung jeglichen positiven Rechts
definiert (Prechtl und Burkard 2008, 405).



Diese Problematik war bereits in der Antike prasent. Ein Beispiel hierflr ist der
Loyalitéatskonflikt der Christen zwischen Kaiser und Gott im Rémischen Reich. Im
Mittelalter war der Konflikt zwischen weltlichen Pflichten eines Individuums und seiner
Suche nach dem Seelenheil einer der zentralen Konflikte (Baron 2009, 1029). Das
Problem der doppelten Loyalitdt setzte sich im Drei3igjahrigen Krieg fort. Einer der
Ausléser des Kriegs war die Frage, ob die Untertanen eines Herrschers ihm gegentber
loyal sein konnten, wenn sie nicht der Religion des Herrscherhauses angehdérte. Die
Lésung far das Problem der doppelten Loyalitédt war der Westfélische Frieden von 1648.
In diesem wurde die Souveréanitdt der Staaten beschlossen. Die Staaten besaBen
innerhalb ihrer Grenzen, als einziger Souveran die Macht. Ein weiterer Beschluss war,
dass Untertanen, die nicht die Religion des Herrscherhauses hatten, emigrieren oder
konvertieren sollten. Damit begann die Idee von homogenen Nationalstaaten, als
Stabilisierungsfaktor (Baron, 1029-30).

Empirisch betrachtet ist das Konzept von homogenen Nationalstaaten als
Stabilisierungsfaktor und damit der Lésungsansatz des Westfalischen Friedens
gescheitert (Baron 2009, 1031). Es gibt keinen oder nur sehr wenige territoriale Staaten,
die nicht multinational oder multiethnisch sind (Shklar 1993, 186). Die Folge ist, dass
Gruppen oder Individuen mit doppelten Loyalitédten ein Normalzustand in Nationalstaaten
sind (Baron 2009, 1031). Diese Diskrepanz zwischen homogener Theorie und
heterogener Empirie kann zu Spannungen innerhalb der Gesellschaft fihren, wenn
gesellschaftliche Erwartungen oder soziale Normen von einer Minderheit nicht erfillt
werden. Diese Nichterfullung kann als Affront oder zu der Auffassung eines Affronts
fihren, welcher sich wiederum in einen Vorwurf der llloyalitadt gegentber der Minderheit
entwickeln kann (Keller 2007, 213ff.).

Nachdem der Vorwurf der llloyalitdt gegentber einer Minderheit theoretisch abgehandelt
wurde, wird im folgenden Absatz die Gegenfrage gegeniber der Mehrheitsbevélkerung
gestellt. Nur weil die Mehrheitsbevdlkerung in einem Staat eine ,gemeinsame
Vergangenheit® (Baron 2009, 1040) hat, hei3t das nicht, dass Teile dieser Gesellschaft
keine doppelte Loyalitdt haben oder gegen llloyalitdt immun sind (Baron 2009, 1040).
Auch als Teil der Mehrheitsbevélkerung kann man die Erwartungen, die aus der Staat -

7



Birger Beziehung entstehen nicht erflillen, einen Affront begehen und damit dem Vorwurf
der llloyalitdt gegenuber dem eigenen Land ausgesetzt sein. Es gibt keine
nachvollziehbare Erklarung, warum Minderheiten, ob emigriert oder nicht, mehr zu
llloyalitat oder doppelter Loyalitét neigen als die Mehrheitsbevdlkerung. Das heif3t, die
Annahme von Westfalen, dass Staaten ohne Minderheiten stabiler sind, ist ,empirically
unfounded and morally questionable® (Baron 2009, 1040).

In pluralistischen Gesellschaften sind pluralistische Loyalitdten der Normalzustand. Diese
kénnen auch im Konflikt miteinander sein. Das gilt unabhangig davon, ob es um eine
Minderheit geht oder um Teile der Mehrheitsbevdlkerung (Baron 2009, 1039f.). Die
Frage, ob man mehreren Staaten gegenlber loyal sein kann ist keine Frage, sondern ein
empirischer Fakt in modernen Staaten und pluralistischen Gesellschaften (Baron 2009,
1042).

3. Methodik

Diese Arbeit verwendet die Methodik des historischen Vergleichs nach Kaelble (1999),
um Gemeinsamkeiten und Unterschiede in dem Verhalten von Gesellschaft, Staat und
Religionsgemeinschaft zwischen Erdoganismus und Ultramontanismus

herauszuarbeiten.

Die Region und die Epochen kdnnen beim historischen Vergleich weit auseinander
liegen. Der historische Vergleich ist ein systematischer Vergleich zweier Gesellschaften,
um Unterschiede sowie Gemeinsamkeiten zu bestimmen. Kaelble hat dafir eine
Methodik erarbeitet, bei der der Fokus auf der ,inneren Logik“ eines gleichen oder
ahnlichen Prozesses liegt (Kaelble 1999, 13). Folgt man Kaelble strikt, ist ein historischer
Vergleich nur zwischen verschiedenen Regionen oder Landern méglich. Diese Arbeit
modifiziert den Ansatz, um Unterschiede in dem gleichen geographischen Gebiet aber in
zwei politischen Systemen herauszuarbeiten. Es geht darum, wie Staat und Gesellschaft

auf ein ahnliches Phanomen zu zwei unterschiedlichen Zeitpunkten reagieren. Ferner



geht es darum, wie die Minderheit und die Mehrheit auf die Phdnomene reagieren.

Die Methodik der ,inneren Logik“ nach Kaelble (Kaelble 1999, 13) wird auf diese Arbeit
angewendet, indem funf Kategorien bestimmt werden, um das Verhalten der Akteure zu

schematisieren.

Die erste Kategorie bezieht sich auf die MaBnahmen des Staates, die er gegenlber den
Religionsgesellschaften anwendet. Wie wird der Vorwurf der llloyalitdt formuliert und
welche MaBnahmen werden auf staatlicher Seite getroffen. Die Kategorie ist relevant, um
das Verhalten des Staates und seine Reaktion zu schematisieren. Die Reaktion der
Gesellschaft wird in der zweiten Kategorie analysiert. Wie formuliert sie den Vorwurf der
llloyalitdt und welche Auswirkungen hat dieser auf innergesellschaftliche Dynamiken? Die
Reaktion der Glaubigen wird in der dritten Kategorie untersucht. Wie haben sie auf den
Vorwurf der llloyalitét reagiert? Die vierte Kategorie baut auf der dritten Kategorie auf. Es
geht hierbei um die institutionelle Reaktion der Glaubensgemeinschaft. Im ersten Fall
ware dies die katholische Kirche in Deutschland und im zweiten Fall DITIB. Die finfte
Kategorie bezieht die Reaktion des externen Akteurs ein. Auf der einen Seite der
Vatikanstaat und mit ihm Papst Pius IX und nach seinem Tod Papst Leo XllI. Auf der
anderen Seite die tlrkische Religionsbehdrde Diyanet in der Tdrkei und mit ihr
Staatsprasident Erdogan. Die letzten beiden Kategorien ermdglichen einen Einblick in die
Struktur der beiden Glaubensgemeinschaften und ihre Reaktion auf das Verhalten des
Staates. Die Gesamtheit der Kategorien ermdglicht einen breit gefacherten Vergleich der

beiden Félle und eine Beantwortung der Forschungsfrage.

4. Ultramontanismus und Erdoganismus im Vergleich

Der Haupitteil ist in drei Kapitel aufgeteilt. Im ersten Kapitel werden die im Methodikteil
erarbeiteten Kategorien auf das erste Phanomen, den Ultramontanismus wahrend der
Kaiserzeit angewandt. Im zweiten Kapitel werden die Kategorien auf das Phdnomen des
Erdoganismus im 21. Jahrhundert angewandt. Im dritten Kapitel wird der Vergleich der



beiden Phanomene unter Einbeziehung des Begriffs der llloyalitat vollzogen.

41. Ultramontanismus

Dieses Kapitel erldutert die zentralen Begrifflichkeiten Ultramontanismus und

Kulturkampf. Darauf folgt die Analyse der finf Kategorien.

Ultramontanismus unterscheidet sich auch in der Konnotation bei der Selbstbezeichnung
und der Fremdbezeichnung. In der Selbstbezeichnung war -ultramontan zu sein- ein
positives Attribut eines glaubigen Katholiken, der dem Papst treu ergeben war und sich
fir den Erhalt der kirchlichen Ordnung einsetzte. In der Fremdbezeichnung wurde der
Begriff als ,Kampfbegriff (Fleckenstein und Schmiedl 2005, 8) verwendet, mit dem den
Katholiken kollektiv Antideutschtum ,nationale Untreue und Antiliberalismus unterstellt
wurde (Fleckenstein und Schmiedl 2005, 7f.).

Den Begriff Ultramontanismus gab es in verschiedenen Formen. Die Grundform ultra
montes bedeutet aus dem lateinischen Ubersetzt ,jenseits der Berge® (Conzemius 2002,
253) und stand fir die starkere Orientierung der Katholiken zum Papst, der jenseits der
Alpen in Rom residierte. Dies ging einher mit einem abnehmenden Einfluss des lokalen
Klerus, welcher in Deutschland sowie in Frankreich lange Zeit eine weitreichende
Unabhé&ngigkeit hatte. Der abnehmende Einfluss, des lokalen Klerus I&sst sich durch den
technischen Fortschritt erklaren. Eine Vielzahl von Glaubigen konnte durch den Ausbau
der Eisenbahn nach Rom pilgern. Zudem hatte der Papst die Md&glichkeit, durch
Zeitungen und Pamphlete direkt die Glaubigen anzusprechen (Clark 2003, 35). Dadurch
verloren die Bischoéfe als Zwischeninstanz an Einfluss. Der Machtschwund des deutschen
Klerus wurde durch den Reichsdeputationshauptbeschluss von 1806 verstarkt. In diesem
wurde die Besitzungen der kirchlichen Firsten an weltliche Flrsten Ubertragen. Damit
verlor der Klerus seine territoriale Macht und seine finanzielle Unabhangigkeit. Dies fuhrte
zu einer steigenden Abhéangigkeit des deutschen Klerus von Papst und Kaiser(Dreier
2018, 271.).

10



Der Ultramontanismus kann in Neo-Ultramontanismus und Ultramontanismus
unterschieden werden. Diese verfolgen das gleiche Ziel der Machtzentralisierung nach
Rom, unterscheiden sich aber durch die Verwendung ihrer Mittel. Der Neo-
Ultramontanismus, um den es wahrend des Kulturkampfs geht, bedient sich moderner
Methoden, wie dem Verfassungsrecht und transnationaler Zeitschriften, um seine Ziele
durchzusetzen (Fleckenstein und Schmiedl 2005, 16f.). Hier muss der
Neoultramontanismus in Kontext zu den gegen Ende des 19 Jh. aufstrebenden
Ideologien gesetzt werden. Wie der Faschismus und Sozialismus war der
Neoultramontanismus gepragt von der Idee einer kollektiven Identitat. Dadurch gab er
den Menschen ein starkes Identitats- und Zugehoérigkeitsgefihl. Dieses
Zugehdrigkeitsgefuhl trennte die Gruppe der Ultramontanen vom Rest der Gesellschaft
(Clark 2003, 13).

Nachdem der Begriff des Ultramontanismus, in der Form, in der er fur diese Arbeit
verwendet wird, definiert wurde, gilt es noch den Begriff des Kulturkampfes zu erlautern

und diesen vom heutigen Gebrauch abzugrenzen.

Spatestens seit Samuel P. Huntingtons Buch ,The Clash of Civilizations® ist der Begriff
Kulturkampf wieder populér und wird in der Offentlichkeit diskutiert. Heute verbindet man
mit dem Begriff jedoch andere Themen, wie die Gender- oder Migrationsdebatte. Im
spaten 19. Jahrhundert wurde der Begriff in einem spezifischen Kontext verwendet. Es
ging, um den Konflikt zwischen der protestantisch gepragten Regierung des Kaiserreichs
auf der einen Seite und der katholischen Kirche, Papst sowie Zentrumspartei auf der
anderen Seite. Zeitlich spielte sich der Kulturkampf zwischen 1869/70 und 1885 ab. Uber
den genauen Anfang streiten sich Historiker. Einige nennen den Moabiter Klostersturm
im August 1869 (Borutta 2003, 230), andere den Kanzelparagraphen von 1871 (Smith
2014, 20) als Beginn des Kulturkampfes. Auch der genaue Zeitpunkt des Endes ist
umstritten. Die Vorschlage gehen von ersten diplomatischen Verhandlungen zwischen

11



Bismarck und Papst Leo XIII.2 1878 bis zur Abschaffung der meisten Kulturkampfgesetze
1887 (Smith 2014, 50).

Der Kulturkampf hat den Anfang des Kaiserreichs, die Katholiken und das
bikonfessionelle System in Deutschland bis in die Bundesrepublik (BRD) gepragt.
Margaret Anderson (1995) argumentiert, dass die BRD es erst mit einem neuen
Parteiensystem geschafft hat, den jahrhundertealten konfessionellen Streit in
Deutschland zu beenden (Anderson 1995, 670).

Die Hintergrinde und die Auswirkungen des Kulturkampfes sind komplex. Das Argument,
dass es sich lediglich um einen Kampf zwischen protestantisch modern liberal gegen
ultramontan und antimodern handelt, wie Manuel Borutta es in seinem Aufsatz andeutet,
simplifiziert die Komplexitat des Problems (Borutta 2003, 230). Der Konflikt kann vielmehr
in eine Reihe von Konflikten zwischen dem Deutschen Kaiserreich und seinen Vorlaufern,
mit der katholische Kirche eingereiht werden. Dieser Konflikt hatte in seiner Geschichte
mehrere Hohepunkte, wie den deutschen Thronstreit unter Einflussnahme Papst
Innozenz lll. im 13. Jh. oder dem Investiturstreit und dem Gang nach Canossa von
Heinrich IV. im 11. Jahrhundert. Das Grundproblem von Investiturstreit, Thronstreit und
Kulturkampf bleibt gleich. Im Kern geht es um eine Hierarchiefrage zwischen dem Papst
als spirituellem Oberhaupt und dem Kaiser als weltlichem Oberhaupt (Smith 2014, 50).

Die Ausléser des Kulturkampfes waren vielschichtig. Ein Grund war die fortschreitende
Industrialisierung im Reich. Diese flhrte zu einem starken Wachstum der Stéadte. In den
Stadten konnten die Konfessionen aufgrund des Platzmangels nicht mehr abgeschottet
voneinander leben. Im [andlichen Raum hingegen waren die beiden Konfessionsgruppen
oft geographisch voneinander getrennt und hatten wenige Berlhrungspunkte (Borutta
2003, 229).

Ein weiterer Grund war eine katholische Gegenbewegung, die sich gegen die

2 Sein Vorgénger Papst Pius IX., der den Kulturkampf wahrend der Hochphase auf katholischer Seite
geflhrt hatte, war im Februar 1878 verstorben.

12



gesellschaftliche Liberalisierung formiert hatte. Der Ultramontanismus entwickelte sich
als Gegenbewegung zur Aufklarung und damit gegen die Liberalisierung, Verweltlichung
und Demokratisierung der gesellschaftlichen Verhaltnisse. Der Papst versuchte der
Liberalisierung mit seinem syllabus errorum und seiner Unfehlbarkeitsverkiindung
wahrend des vierten Laterankonzils entgegen zu wirken.® Die Unfehlbarkeitsverkliindung
des Papstes fuhrte zu heftigen Reaktionen im Kaiserreich. Sie stellte die péapstliche
Autoritat Uber die des Kaisers. Das machte die Unfehlbarkeitserklarung zu einer der

zentralen Ausléser des Kulturkampfes (Fleckenstein und Schmiedl 2005, 14).

Die Grindung der Zentrumspartei 1870 und ihre hohen Wahlergebnisse bei den
Reichstagswahlen waren ein weiterer Ausléser. Einer der zentralen Bewegriinde fur die
Grandung der Zentrumspartei war es, die Interessen der katholischen Bilrger im Reich

ZU vertreten.

Durch die Unfehlbarkeitserklarung des Papstes und die Griindung der Zentrumspartei,
wurde der alte Konflikt zwischen Papsttum und Kaiser wiederbelebt. Der signifikante
Unterschied zu friiheren Konflikten bestand darin, dass die katholische Seite mit dem
Zentrum als zweitstarkste Partei im Reichstag die Regierung zu Kompromissen zwingen
konnte (Hatfield 1981, 472ff.). Die Zentrumspartei war als internationale, auf den Papst
ausgerichtete Organisation, aus der Perspektive Bismarcks hinderlich fir die Bildung
eines starken Nationalstaates (Muller, M. 2003, 13). Hatfield argumentiert, dass der
Konflikt primar politischer Natur war und deswegen auf politischer Ebene zwischen Papst
und Bismarck beendet werden konnte. Dies geschah, als Bismarck nicht mehr in der
Zentrumspartei seinen gefahrlichsten politischen Gegner sah (Hatfield 1981, 475f.).
Andersen argumentiert hingegen, dass es im Kulturkampf primar um nationale
Homogenitat ging (Anderson 1995, 669). Die Antwort liegt wahrscheinlich zwischen den
beiden Positionen. Bismarck als zentraler Akteur hinter der Reichsgrindung hatte
zweifellos eine preuBisch gepragte Vorstellung des Kaiserreichs. Dennoch war Bismarck

3 Syllabus errorum ist eine Auflistung von 80 Thesen, die 1864 von Papst Pius IX veréffentlicht wurden und
die sich gegen die Liberalisierung der Gesellschaft richten und dem Primat des Papstes starkte.

13



Pragmatiker und sah den politischen Katholizismus priméar als Opposition an, die ihn dazu
zwang kontinuierlich Mehrheiten im Reichstag fir neue Gesetzesinitiativen zu suchen
(Hatfield 1981, 476).

Nachdem die Begrifflichkeiten Kulturkampf und Ultramontanismus flr diese Arbeit
eingegrenzt wurden, wird im folgenden Abschnitt anhand der fiinf Kategorien die

Perzeption des Ultramontanismus analysiert.

Die erste Kategorie analysiert die staatlichen MaBnahmen gegentber der katholischen
Kirche. Von staatlicher Seite begann der Kulturkampf mit dem Kanzelparagraph, der
Priester unter Androhung von Freiheitsstrafen untersagte, bei Predigten politische
Themen anzusprechen. Durch dem Kanzelparagraphen versuchte der Staat, die
katholische Kirche aus der politischen Sphare zu verdrdngen und damit ihre
Unterstitzung fir die Zentrumspartei zu erschweren (Mdller, M. 2003, 19). Die
Zentrumspartei wurde nach den Reichstagswahlen zu Beginn des Jahres 1871
zweitstarkste Kraft im Reichstag (Anderson 1995, 669). Der Kanzelparagraf wurde Ende
des Jahres 1871 beschlossen und kann als MaBnahme gegen weitere Wahlerfolge des
Zentrums gewertet werden (Mdller, M. 2003, 18f.). Eine weitere MaBnahme war die
Entziehung der Schulaufsicht aus dem Aufgabenbereich des katholischen Klerus. Die
Lehrinhalte hatten signifikanten Einfluss auf die Gesellschaft. Aus diesem Grund war es
fir Bismarck wichtig, die Schulaufsicht unter staatliche Kontrolle zu bringen (Borutta
2003, 249). Die Teile des Klerus, welche keinen deutschen Pass hatten, wurden
gezwungen das Reich zu verlassen. Ab 1874 konnten katholischen Priester vom Staat
ausgeburgert werden (Borutta 2003, 249). Dieses Gesetz war speziell auf den
Jesuitenorden mit seiner internationalen Struktur ausgelegt. Er wurde von der Regierung
Bismarck als Sprachrohr des Papstes im Reich angesehen (Hatfield 1981, 469). Der
Staat wollte wahrend des Kulturkampfes auch auf die Berufung von Priestern Einfluss
nehmen. Katholische Wirdentrager mussten ein staatliches Kulturexamen schreiben, um

als Priester praktizieren zu darfen (Borutta 2003, 249).

Die MaBnahmen des Staates lassen sich unter drei Punkten zusammenfassen:
Verdrangung aus der politischen Sphéare, Entflechtung der Institution vom Staat am

14



Beispiel Schulaufsicht und Schwachung von papstnahen Institutionen wie dem

Jesuitenorden.

Mit diesen MaBnahmen versuchte Bismarck, den Staat und die katholische Kirche zu
entflechten, um direkter gegen sie vorgehen zu kénnen, ohne den Staat in seiner
Funktion zu beeintrachtigen. AuBerdem war es Bismarck wichtig, die alleinige Hoheit Gber
gesellschaftlich einflussreiche Themen, wie die Bildungspolitik zu haben. Der
Jesuitenorden wurde von Bismarck als direkter Interessensverireter des Papstes im
Reich wahrgenommen und aus diesem Grund aktiv bekdmpft.

Der Kulturkampf wurde lediglich durch Gesetze eingegrenzt. Das Kaiserreich hatte
autoritare Zlge, war aber an seine Verfassung und Gesetze gebunden, weswegen es die
Katholiken in einem begrenzten Mal3 verfolgen konnte. Ein weiterer Faktor waren die
Kapazitaten der Sicherheitskrafte sowie Widerstande gegen die Verfolgung der
Katholiken innerhalb der Sicherheitskrafte (Borutta 2003, 250f.).

Gegen Ende der 1870er war Bismarcks primarer Gegner nicht mehr der politische
Katholizismus, sondern die wachsende Arbeiterbewegung. Dazu trug auch der Tod Pius
des IX. 1878 und die Ernennung des neuen Papstes Leo XIll. bei (Hatfield 1981, 474).
Bismarck und Leo XIll. sahen in der Arbeiterbewegung eine groBe Gefahr fir die
Ausbreitung des Kommunismus. Beide lehnten den Kommunismus ab, weil er die alte
Ordnung, fur die sie standen, abschaffen wollte und revolutiondre gesellschaftliche
Anderungen forderte (Miiller, M. 2003, 8).

Die zweite Kategorie legt den Fokus auf die gesellschaftliche Reaktion des
llloyalitatsvorwurfs. Liberale und Protestanten entdeckten durch den Kulturkampf, den
Katholizismus als eine neue ,Weltmacht“, dem ein Drittel der deutschen Bevolkerung
angehdrte (Baumeister 1987, 78). Aus liberal protestantischer Perspektive bestand die
Sorge, die gesellschaftlichen Freiheiten, welche die letzten Jahrzehnte errungen wurden,
wieder zu verlieren. Durch die schnellen gesellschaftlichen Veranderungen wahrend der
Industrialisierung wurde das katholische System mit seinem gro3en Personalapparat und

Grundbesitz in der Gesellschaft als ineffizient und rickschrittlich bewertet. Exemplarisch

15



fir die Ineffizienz des katholischen Systems stand das Zdélibat im Kontrast zum
evangelischen Pfarrhaus. Das Zdlibat erlaubt es Priestern bis heute nicht eigene Kinder
zu zeugen und damit die Elitenfortbildung zu garantieren, im Gegensatz zum
evangelischen  Pfarrhaus, welches die Elitenfortbildung als Teil seiner
Existenzberechtigung sah (Baumeister 1987, 81). Ein weiterer gesellschaftlicher
Kritikpunkt am Ultramontanismus war sein internationalistischer Charakter. Dieser war
kontrar zum wachsenden Nationalismus in der breiten Bevoélkerung. Smith vergleicht die
gesellschaftliche Kritik am Ultramontanismus mit der Kritik am Sozialismus. Beide sind
durch ihren internationalistischen Charakter ein Gegenentwurf zum Nationalismus. Aus
diesem Grund bietet der Ultramontanismus viel Raum fir Kritik von groBen Teilen der
Bevdlkerung (Smith 2014, 68).

Nach der Analyse der ersten und zweiten Kategorie werden in den folgenden Abschnitten
die Reaktionen der Religionsgemeinschaft in Form der Glaubigen, der Institution

katholische Kirche und des Papstes als externen Akteur gemessen.

In dem katholischen Teil der Bevolkerung 16ste der Kulturkampf eine Welle der Solidaritat
mit dem Klerus aus. Es kam zu Protestméarschen und verfolgte Kleriker wurden bei der
Flucht unterstitzt. Des Weiteren kam es zu einer Verehrung des Papstes, als
Unterstutzter der Katholiken im Reich (Clark 2003, 22; Anderson 1995, 666). Die
ultramontane Presse unterstiitzte die Papstverehrung. Sie ermdglichte es dem Papst
direkt mit den Glaubigen zu kommunizieren. AuBerdem flihrte sie zu einem europaweiten
Informationsaustausch zwischen Katholiken. Dies schuf eine gegenseitige Solidaritat und
trug zur Identitatsbildung bei (Clark 2003, 35).

Smith argumentiert, dass Katholiken ihre Identitat anders konstruierten als Protestanten
und damit die Einheit von Protestantismus und deutschem Nationalismus beendeten.
Katholiken konstruierten ihre nationale Identitat durch andere Traditionen, Erinnerungen
und eine andere Geschichte, wie die Protestanten. Die Integration der Katholiken in die
deutsche nationale Identitat I6ste unter Teilen der Protestanten Proteste aus. Sie waren
gegen die Integration der Katholiken in die nationale Identitat, weil dies den Charakter
der deutsche Nation verandern und Dominanz der protestantischen Pragung auf die

16



nationale Identitat mindern wirde (Smith 2014, 238).

Durch die Verhaftung von gro3en Teilen des Klerus, waren viele hdhere sowie niedrige
Positionen in der katholischen Kirche unbesetzt. Dies fuhrte zu einem Erstarken des
Laientums. Es konnte nun Aufgaben bei religiésen Zeremonien tbernehmen, die zuvor
nur durch den Klerus durchgefihrt werden durften. Die Verfolgung des Klerus flhrte auch
zur Emanzipation der Zentrumspartei von der Kirche und damit zur Integration der Partei
in das politische System des Kaiserreiches (Clark 2003, 45). Vor dem Kulturkampf wurde
die Zentrumspartei stark vom Klerus und den Bischéfen beeinflusst. Im Verlauf des
Kulturkampfes war diese mit den Repressalien des Staates beschéftigt, im Gefangnis
oder im Exil. Dadurch entstand ein Vakuum. Einerseits innerhalb der Zentrumspartei, in
der durch das Vakuum nicht mehr die Kleriker, sondern die Laien dominierten.
Andererseits auf der politischen Ebene, auf der durch das Wegfallen der Bischéfe, die

Zentrumspartei alleiniger Vertreter katholischer Interessen war (Anderson 1995, 6671.).

Der Kulturkampf drangte die Zentrumspartei dazu, liberale Positionen einzunehmen, um
die liberalen Freiheitsrechte, welche ihr von der Verfassung urspringlich gewahrt wurden,
zu behalten. Damit verteidigten sie die Werte, deren Abschaffung ihr von Bismarck und

Teilen der Gesellschaft vorgeworfen wurde (Hatfield 1981, 480).

Aus gesellschaftlicher Sicht wurde die katholische Kirche als riickschrittlich, Gefahrdung
fir gesellschaftliche Freiheiten sowie internationalistisch und damit antinational
wahrgenommen. Die Sicht der Gesellschaft auf die Katholiken steht im Kontrast zu deren
Selbstwahrnehmung. Diese verstand sich nicht als antinational, sondern konstruierte ihre
nationale Identitat anders als die protestantische Mehrheit und beendete damit die Einheit
von nationaler Identitdt und Protestantismus. Eine weitere Entwicklung war die
Emanzipation des Zentrums von der katholischen Kirche und die Verteidigung von
politisch liberalen Positionen seitens des Zentrums. Obwohl der Antiliberalismus einer
der zentralen Vorwirfe von Bismarck und der Gesellschaft war.

Nachdem die Reaktion der Glaubigen analysiert wurde, wird im folgenden Absatz die

institutionelle Reaktion der katholischen Kirche betrachtet. Der Kulturkampf fuhrte

17



innerkirchlich zu einer steigenden Unabhangigkeit der Pfarrer, weil ihre Bischéfe im Exil,
im Gefangnis oder mit den Repressalien des Staates beschaftigt waren (Anderson 1995,
656). Des Weiteren fuhrte die Fragen nach der richtigen Umgangsform mit der staatlichen
Verfolgung zu Spannungen innerhalb der Kirche. Eine der Gegenreaktionen der Kirche
war der passive Widerstand. Die katholischen Studenten erschienen nicht zu den
Kulturexamen und die Bischdfe vermieden die Besetzung von Positionen, deren Inhaber
im Gefangnis oder im Exil waren (Hatfield 1981, 473). Eine weitere Reaktion war die
Massenmobilisation bei den Reichstagswahlen 1871, bei denen das Zentrum die
zweitstarkste Partei im Reichstag wurde (Anderson 1995, 669).

Die Repressalien flhrten zu einer Starkung der Beziehung zwischen dem sonst
entfremdeten Klerus und den Laien, und zu einer Politisierung der Katholiken. Damit
unterstitzte der Kulturkampf die Ultramontanisierung der Katholiken, dessen Ziel es
urspriinglich war diesen zurlick zu drangen (Borutta 2003, 250f.).

Innerhalb der katholischen Kirche setzten sich die Ultramontanen durch. Deren Reaktion
auf den Kulturkampf war gepragt durch einen passiven Widerstand und
Massenmobilisation bei den Reichstagswahlen.

AbschlieBend wird die Reaktion des externen Akteurs analysiert. Wéahrend des
Kulturkampfes gab es zwei Papste im Vatikan. Pius IX., der wahrend seines Pontifikats
die Anfangsphase sowie die Hochphase des Kulturkampfes erlebte und 1878 starb. Leo
Xlll. folgte Pius auf dem Apostolischen Stuhl und beendete wahrend seines Pontifikats
den Kulturkampf (Clark 2003, 31f.).

Pius IX. war tief geprégt von den Unruhen der 1848 Revolution und entwickelte durch
diese Pragung ein tiefes Misstrauen gegen alles Neue und Reformerische (Muller, M.
2003, 8). Im syllabus errorum definierte Pius IX. Katholizismus als Antithesis zur Moderne
und mit der Unfehlbarkeitserklarung stellte er sich Gber die Autoritdt des deutschen
Kaisers. (Borutta 2003, 228). Damit verstie3 der Papst als externer Akteur gegen die
gesellschaftliche Norm, dass es nur ein Herrscher im Reich geben sollte. Seit dem

Frieden von Westfalen war dies zur angestrebten Norm geworden. Der Normenverstof3

18



wurde als Affront im Kaiserreich aufgefasst und endete im Vorwurf der llloyalitét
gegenlber den Katholiken. Pius IX. versuchte nicht seinen Affront zurlick zu nehmen,
sondern reagierte auf die Kulturkampfgesetze mit einem Konfrontationskurs. Er drohte
Katholiken, die diese befolgten mit Exkommunikation (Borutta 2003, 250).

Das Pontifikat von Leo XIll. fihrte zu einem Wiederaufbau der diplomatischen
Beziehungen zum Deutschen Kaiserreich. Durch die Griindung des Kdnigreiches ltalien
verlor der Vatikanstaat 1870 seine territorialen Gebiete und wurde auf einen Teil von Rom
begrenzt. Aus Protest dagegen weigerte sich Pius IX. den Vatikan zu verlassen und
bezeichnete sich als ,Gefangener im Vatikan“ (Mdiller, M. 2003, 43). Durch den
Machtverlust und dem Konflikt mit ltalien suchte sein Nachfolger Leo XIll. nach
Verbindeten (Mdller, M. 2003, 43). Auch Bismarck wollte die Beziehungen zum Papst
und den Katholiken verbessern, um sich auf die Bek&mpfung der wachsenden
Arbeiterbewegung im Reich konzentrieren zu kénnen. Trotz der Bereitschaft von beiden

Seiten, dauerte die Normalisierung der Beziehungen bis 1885 (Mdller, M. 2003, 43).

Der Papst spielte beim Kulturkampf eine aktive Rolle. Einerseits in Person Pius IX., als
dessen Ausléser durch seinen Affront gegen die Autoritat des Kaisers. Der Affront flhrte
zum llloyalitatsvorwurf gegen die Katholiken im Reich. Andererseits in Person von Leo
XIll., der als Schlichter den Kulturkampf mitbeendete.

4.2. Erdoganismus

Das folgende Kapitel erlautert den Begriff des Erdoganismus und dessen Entstehung,
darauf folgt die Analyse des Phanomens Erdoganismus durch die bereits genannten
Kategorien.

Erdoganismus hat sich wahrend des letzten Jahrzehnts zum Schlagwort fir die
Beschreibung der tirkischen Politik entwickelt. Damit hat der derzeitige Prasident Recep

19



Tayyip Erdogan eines seiner Ziele erreicht, sich und seine Partei die AKP*, mit der
tlrkischen Politik gleichzusetzen. Als die AKP 2002 die Prasidentschaftswahlen gewann,
waren die Erwartungen grof3. Es gab lange notwendige Reformen, eine Annaherung an
die EU sowie grol3 angelegte Infrastrukturprojekte (Yilmaz und Bashirov 2018, 1016). Von
den westlichen Medien® wurde die AKP und ihr Vorsitzender Erdogan zunéchst als
Vorreiter fir die Demokratie gefeiert (Sontag, 11.05.03; Bellut, 20.06.18). Zudem war die
auBenpolitische Strategie der zero problems with neighbors® nur fir kurze Zeit ein Erfolg
fOr die diplomatischen Beziehungen mit den Nachbarldndern. Nach neun Jahren kam mit
dem Arabischen Frihling die Wende und die zero problems with neighbors Strategie
scheiterte (Zalewski, 22.08.13).

Ahmet Oztlirk (2016) argumentiert, dass der Arabische Friihling, sowie der Beginn des
Syrienkrieges 2011 von einer Reformpolitik hinzu einer autoritaren Politik, fihrte (Oztiirk
2016, 12). Daniel Steinvorth (22.06.18) sieht den Ausléser der Wende in der Reaktion auf
die Gezi-Park Proteste und dem ZerwUrfnis mit der Gulen Bewegung 2013. Steinvorth
definiert Erdoganismus als einen autoritaren Flhrungsstil, der stark auf den Prasident
ausgerichtet ist (Steinvorth und Wagner, 22.06.18). Auch Ihsan Yilmaz und Galib
Bashirov (2018) beschreiben einen autoritéaren, auf Erdogan ausgelegten Fihrungsstil,
als zentrale Komponente des Erdoganismus (Yilmaz und Bashirov 2018, 1812). Sie
beschreiben die vier zentralen Charakteristika des Erdoganismus als "electoral
authoritarianism”, in der eine Mehrparteien-Demokratie vorgegeben wird, aber keine
fairen und freien Wahlen stattfinden. Dazu kommt eine wirtschaftliche Strategie, die auf

einem Patronage System aufbaut, das als Neopatrimonialismus’ bezeichnet wird, und

4 Die Adalet ve Kalkinma Partisi (Partei fur Gerechtigkeit und Entwicklung) ist eine moderate islamische
Partei, die 2001 gegrindet wurde (Karadag und Bank 2014, 249).

5 Als westliche Medien werden in diesem Kontext Medien aus Westeuropa und Nordamerika bezeichnet.

6 ,zero problems with neighbours® ist ein Aufenpolitisches Konzept, welches vom ehemaligen tlrkischen
AuBenminister (2009-2014) und Premierminister (2014-2016) Ahmet Davutoglu entworfen wurde. Dieses
basierte auf einer visionsgeleiteten AuBenpolitik, welche durch soft power und gute Beziehungen mit den
Nachbarlandern, die Tirkei bis 2023 als regionalen Hegemon in der Region, etablieren sollte. (Davutoglu,
20. Mai 2010).

7 Neopatrimonialismus ist eine nicht-demokratische Herrschaftsart, bei der alle Macht in einem Staat bei
einem Herrscher liegt. Dem Herrscher sind die Eliten, Behdrden, Institutionen zur Loyalitat verpflichtet.
Daflir werden sie in Form eines Patronage Systems mit Zuwendungen entlohnt (Schlumberger 02.03.12).

20



eine politische Strategie, die von populistischen Elementen gepragt ist sowie eine
politische Ideologie, die auf Islamismus aufbaut (Yilmaz und Bashirov 2018, 1813). Kuru
flgt dieser Definition noch eine aufB3enpolitische Komponente hinzu. Er argumentiert,
dass Erdogans Politikstil gepragt ist von einer Priorisierung nationaler Politik Uber
AuBenpolitik. Erdogan benutzt seine AuBenpolitik, um damit Wahlerstimmen und
Ruckhalt im Inland zu gewinnen (Kuru 2015, 98). Ein bekanntes Beispiel hierfar ist
Erdogans Wortgefecht mit Israels Prasidenten Schimon Peres auf dem
Weltwirtschaftsforum in Davos. Bei diesem ging es um den Einmarsch Israels in Gaza,
der von breiten Teilen der tlrkischen Bevolkerung verurteilt wurde (Bronner und
Tavernise, 04.02.09). Erdogan wurde im Anschluss, an das Wortgefecht mit Peres von
einer jubelten Menge am Istanbuler Flughafen empfangen (Faigle, 30.01.09).

Ein weiterer Bestandteil der AuBBenpolitik des Erdoganismus, ist der Fokus Erdogans auf
die tirkische Diaspora, deren Stimmen ausschlaggebend fiir die Wahlergebnisse in der
Turkei sein kdnnen (Adar 2020, 17). Das zentrale Mittel der Bindung zwischen dem
tirkischen Staat und ihrer Diaspora im Ausland ist das Prasidium far
Religionsangelegenheiten Diyanet isleri Bagkanhidi (Diyanet) und ihre Ableger wie die
Turkisch-Islamische Union der Anstalt fir Religion (DITIB) in Deutschland. Um die Rolle
der Diyanet einordnen zu kdnnen, ist es notwendig das Verhéltnis zwischen Religion und
Staat in der Turkei zu verstehen. Die Turkei wird oft als laizistischer Staat beschrieben.
Hier muss aber zwischen der franzdsischen Laicité und dem tdrkischen /aliklik
unterschieden werden. Ubersetzt werden beide Konzepte mit Laizitat. Dennoch
entscheiden sie sich signifikant in ihrer Konzeption. Wahrend Laicité eine weitgehende
Trennung von Staat und Kirche in den meisten Regionen von Frankreich forciert,
bedeutet laliklik eine Steuerung der Religion durch eine staatliche Institution (Oztirk
2016, 8). Die Auslegung und Praxis der Religion ist damit eine politische Entscheidung in
der Turkei. Diese nationale Pragung der Religion durch den Staat ist keine Besonderheit
der Turkei, sondern ein globales Phanomen. Ein Beispiel hierflr ist die russische
Orthodoxie (Seufert 2017, 40).

Die Diyanet ist eine staatliche Behérde und besal3 einen hohen Grad an institutioneller
Autonomie gegenuber politischer Einflussnahme (Seufert 2017, 25f.). Seit den 1980er

21



entsendet sie Imame nach Europa und hat Moscheen und Verbandsstrukturen aufgebaut,
um ein Gegengewicht zu anderen islamischen Einflissen in Landern mit tlrkischer
Diaspora zu schaffen. Ein weiteres Ziel der Diyanet seit den 80er war die Loyalitat und
Verbundenheit der Turken im Ausland zum tdrkischen Staat aufrecht zu erhalten. Der
religiose Nationalismus und die Bindung der Diaspora durch die DITIB war somit kein
Projekt der AKP Regierung, sondern bereits Teil der AuBBenpolitik als diese noch von den
Kemalisten8 dominiert wurde (Oztiirk 2016, 11). Dennoch gab es seit dem Wahlsieg der
AKP im Jahr 2002 mehrere signifikante Veranderungen. Die AKP hat die Kapazitaten der
Diyanet kontinuierlich ausgebaut und sie damit zu einer der gréf3ten staatlichen Behorden
im politischen System der Turkei ausgebaut. In diesem Zug kam es auch zu einer
kontinuierlichen Aufstockung des Etats der Behdrde. Darliber hinaus wurde der
Aufgabenbereich der Diyanet erweitert. Mittlerweile verwaltet die Diyanet unter anderem
Kindergarten, einen Fernsehsender, Zertifizierung von Halal-Essen und eine
Beratungshotline fiir die Einbindung des Islams in den Alltag (Oztiirk 2016, 13). Zusatzlich
zur Ausweitung der Aufgabenbereiche, gab es eine innerbehérdliche Entwicklung hin zu
einer konservativeren Interpretierung des Islams (Seufert 2017, 45).

Im Zuge der beschriebenen Entwicklungen argumentiert Oztiirk, dass die Diyanet ihre
institutionelle Unabhangigkeit verloren hat und spricht von einer ,Synchronisierung“ der
Politik Erdogans und der Diyanet. Ein Beispiel hierfar ist der indirekte Aufruf mehrere
Imame bei dem Parlamentswahlen die AKP zu wahlen (Oztlirk 2016, 111t.). Dieser Trend
der Synchronisierung spiegelt sich auch auf die AuBenwahrnehmung der staatlichen
Institutionen wider. Sinem Adars Studie (2020) Uber das Wahlverhalten tlrkischer
Migranten zeigt, dass viele tlrkischstdmmige in Deutschland nicht mehr differenzieren
zwischen den staatlichen tlrkischen Institutionen in der Tarkei und Deutschland sowie

8 Kemalismus ist eine vom Staatsgrinder der Tirkei, Mustafa Kemal Atatiirk, praktizierte politische
Ideologie. Deren Ziel war es, die Tirkei in einen modernen Staat zu verwandeln. Die pragenden Elemente
des Kemalismus sind unter anderem ein autoritdr agierenden Staat, die Orientierung an westlichen
Landern, die Homogenisierung der Bevdlkerung sowie eine Zurlckdrangung der Religion aus dem
Offentlichen Raum (Yavuz 2000, 36; Kreiser 2014, 5f.). Die Kemalisten dominierten die Justiz, die Armee
und hatten groBen Einfluss auf die AuBenpolitik. Diese Vormachtstellung wurde mit der Wahl Erdogans ab
2002 schrittweise abgebaut (Kayaoglu et al., o. J., 5-9).

22



Erdogan und der AKP (Adar 2020, 25). Diese Gleichstellung, insbesondere Erdogans mit
dem Staat, ist eines der inhdrenten Ziele des Erdoganismus (Yilmaz und Bashirov 2018,
1812).

Seufert kritisiert in seinem Teilgutachten flr das Hessische Kultusministerium zur
Eignung von DITIB als Kooperationspartner auch die Einflussnahme der AKP auf die
Diyanet. Er argumentiert, dass es in der Turkei alle Regierungsinstitutionen ,politisiert®
seien und die Diyanet in diesem Kontext zu bewerten ist (Seufert 2017, 26). Seufert
attestiert der Diyanet noch einen gewissen institutionellen Reflex* (Seufert 2017, 41) ,
also die Moglichkeit der Behoérde ihre Autonomie gegen politische Einflussnahme
durchzusetzen. Er verweist aber auf die Gefahr, dass die Behdrde im Prozess ist diese
Autonomie zu verlieren (Seufert 2017, 41).

Ein weiterer Punkt, ist das Verhaltnis zwischen Diyanet und DITIB in Deutschland.
Unbestritten ist, dass es monetare Zuwendungen seitens Diyanet gibt und sie die Imame
ausbildet, bezahlt, entsendet und gegebenenfalls aus Deutschland wieder abberuft. Ein
Streitpunkt zwischen den Wissenschaftlern ist der Grad, der Einflussnahme der Diyanet
auf die DITIB. Dies lasst sich am Beispiel des Falls vom islamischen Schulunterricht in
Hessen verdeutlichen. Die DITIB ist nach Art. 7 Abs. 3 Grundgesetz (GG) legitimiert
diesen mitzugestalten. Das hessische Kultusministerium sah durch die zunehmende
Autokratisierung der Tlrkei, die Unabhangigkeit von DITIB Hessen gefahrdet und
beauftragte verschiedene Gutachter diese zu Uberprifen. Dennoch werden auch die
Diyanet und der DITIB Bundesverband analysiert. In den verschiedenen Gutachten, die
vom Land Hessen in Auftrag gegeben wurden, kommen die Gutachter zu
unterschiedlichen Ergebnissen. Auf der einen Seite steht das Gutachten von Mathias
Rohe (2017). Dieser kann keine Beeinflussung von Seiten des DITIB Bundesverbandes
oder der Diyanet auf DITIB Hessen nachweisen (Rohe 2017, 78). Auf der anderen Seite
steht das Gutachten von Josef lIsensee (2017), der DITIB Hessen in einer
»Weisungskette“ sieht, welche vom turkischen Staat Uber den DITIB Bundesverband nach
Deutschland geht (Isensee 2017, 45). Isensee stimmt Rohe zu, dass es keine direkten
Beweise flr Anweisungen der Diyanet oder des DITIB Bundesverbandes an DITIB

Hessen gibt. Er sieht aber das Bestehen einer mdglichen ,Weisungskette® als

23



ausreichend, um der DITIB die Mitgestaltung des islamischen Religionsunterrichts zu
verweigern (Isensee 2017, 45). Denn eine Religionsgemeinschaft kann ihre durch die
Verfassung gewahrleisteten Rechte nicht wahrnehmen solange sie ,rechtlich oder
tatsachlich durch einen auslandischen Staat gesteuert wird“ (Oebbecke 1996, 177).° Der
Einfluss der Diyanet auf die DITIB, wird als Einflussnahme durch einen fremden Staat
gewertet. Dies muss im Zusammenhang mit dem Verlust des ,institutionellen Reflex"
(Seufert 2017, 41) und damit dem Verlust, der im vorherigen Absatz beschriebenen

institutionellen Unabhé&ngigkeit der DITIB betrachtet werden.

Nachdem Erdoganismus erlautert wurde, wird im folgenden Abschnitt anhand der fanf
Kategorien die Perzeption des Erdoganismus analysiert.

Die erste Kategorie bezieht sich auf die staatlichen MaBnahmen der Bundesrepublik
Deutschland (BRD) gegentber DITIB. Hier muss bedacht werden, dass es im Vergleich
zum Kaiserreich, zu einer Verrechtlichung des Verhéltnisses zwischen Staat und Religion
kam.'® Dennoch hat sich die Politik nicht vollstandig aus dem Religionsrecht
zurlickgezogen, wie der Kreuz Beschluss in Bayern oder das Burka Verbot in mehreren
Bundesldandern zeigen (Gunther et al., 24.05.18; Burghardt, 04.02.20). Eine
Reformoffensive des Religionsrechts von Seiten der Parteien ist dennoch derzeit
unwahrscheinlich (Scheliha 2018, 133).

Beziglich der Einbindung islamischer Religionsgemeinschaften wie der DITIB, ist die
Politik bisher zurlickhaltend geblieben. Ulrich Willems kritisiert (2018), dass der Fokus
seitens der Politik beim Thema Islam lediglich auf Extremismusprévention liegt und nicht
darauf, muslimischen Religionsgemeinschaften, ihr durch die Verfassung

gewahrleistetes Recht auf Religionsaustbung, zu ermdglichen (Willems 2018, 13).

Der Politik kommt eine aktive Rolle bei der Vergabe der Kérperschaft des Offentlichen

9 Zitiert nach: (Isensee, 2017, 45).

10 Beispiele hierfiir sind der Kruzifix-Beschluss (BVerfGE 93, 1), Chefarzt Fall (BVerfGE 137, 273) oder
das Kopftuchverbot (BVerfGE 138, 296). Dennoch gibt es immer noch einzelne politische Entscheidungen
wie den Kreuz-Beschluss in Bayern

24



Rechts (Korperschaftsstatus)'' sowie der Gestaltung des Religionsunterrichts'® an
Offentlichen Schulen zu. Religionsrecht zahlt im fdderalen System der BRD zur
Landerkompetenz. Die Rahmenbedingungen werden vom Grundgesetz vorgegeben, in
den Verfassungen der Lander spezifiziert und von den Landesregierungen beschlossen.
In den Landern gibt es verschiedene Kooperationsmodelle von Religionsunterricht an
Schulen. Laut dem Grundgesetz sollte der Religionsunterricht in ,Ubereinstimmung“ mit

den Religionsgemeinschaften gestaltet werden.'3

Wie der beschriebene Fall von Hessen zeigt, bestand ein Verdacht, einer staatlichen
Einflussnahme bei der Gestaltung des Religionsunterrichts durch die tirkische
Regierung. Aus diesem Grund beendete das hessischen Kultusministerium die geplante
Kooperation mit DITIB Hessen (Hessisches Kultusministerium 20.02.19). Ein anderes
Modell praktiziert der Freistaat Bayern, der den staatlichen Unterricht ohne
Ubereinstimmung der Religionsgemeinschaften umsetzt. Inwiefern eine rein staatliche
Umsetzung des Islamunterrichts verfassungskonform ist, ist umstritten (Glnther,
26.03.19; Kre3 2010).

Dies leitet zum zweiten Gestaltungsfeld der Politik, den Kérperschaftsstatus tber. Laut
Grundgesetz ist der Kérperschaftsstatus keine Voraussetzung fir die Mitgestaltung des
Schulunterrichts. Dennoch wiirde er wahrscheinlich helfen, symbolisiert er doch eine Art
,Staatliches  Gutesiegel® (Janssen 2017, 60). Des Weiteren gibt er
Religionsgemeinschaften besondere Privilegien wie den Kirchensteuereinzug. Das
Koérperschaftsrecht wird in jedem Bundesland anders vergeben. Durch ein Urteil des
Bundesverfassungsgerichts (BVerfG) wurden die Kriterien zum Erwerb des
Korperschaftsstatus gelockert. Darin hieB3 es, dass Religionsgemeinschaften lediglich
Rechtstreue und eine Gewahr der Dauer zum Erwerb des Korperschaftsstatus

11 Legitimiert durch Art. 140 GG i.V.m. 137 Abs. 3 WRV und 4 GG

12 Legitimiert durch Art. 7 Abs. 3 GG

13 Religionsgemeinschaften missen keinen Kérperschaftstatus haben, um mit dem Staat kooperieren zu
kdénnen. Sie missen lediglich eine Instanz vorweisen, die der Staat als Ansprechpartner hat. Diese Instanz
muss durch die Struktur innerhalb der Religionsgemeinschaft legitimiert sein. Der Staat ist ,religios neutral®
(Janssen 2017, 549). Aus diesem Grund missen die ,Grundsatze* des Religionsunterrichts sowie die
,Ubereinstimmung mit diesen“ von der Religionsgemeinschaft bestimmt werden (Janssen 2017, 549).

25



nachweisen muissen (Dreier 2019, 352).'* Trotz der Lockerungen steht der
Kérperschaftsstatus unter Kritik. Die Vergabe sei nicht transparent und es sei nicht
nachvollziehbar, warum bestimmte Religionsgemeinschaften ihn nicht bekommen
(Czermak 2019, 220; Janssen 2017, 55). Hinzu kommt, dass es eine signifikante
Diskrepanz zwischen in Deutschland bestehenden muslimischen
Religionsgemeinschaften und muslimischen Religionsgemeinschaften mit
Korperschaftsstatus gibt. Dies lasst sich am Beispiel von Nordrhein-Westfalen
beobachten. Dort leben ein Drittel der deutschen Muslime und mit DITIB ist einer der
groBten deutschen Islamverbande dort ansassig. Trotz dieser Voraussetzungen sind in
NRW 36 christliche Kdérperschaften und keine muslimische Kdérperschaft eingetragen
(Bundesministerium des Innern, fir Bau und Heimat 2020).

Diese Nichtkooperation mit islamischen Moscheenverbanden wirft die Frage nach dem
Warum auf. Das Land Hessen argumentiert mit der Autokratisierung in der Turkei.
Dennoch hat die DITIB auch vor der Autokratisierung durch die AKP keinen
Kérperschaftsstatus erhalten oder konnte am islamischen Schulunterricht mitwirken. Dies
obwohl die DITIB bereits seit den 80er in Deutschland aktiv ist und die tirkische Migration
bereits in den 60er einsetzte (Oztirk 2016, 11). Nun stellt sich die Frage, ob der Affront,
der zum Vorwurf der llloyalitdt gefiihrt hat, die Autokratisierung der TUrkei ist oder die
Abweichung von der sozialen Norm durch eine andere Religionszugehdrigkeit. Die
Nichtkooperation vor der Autokratisierung der Turkei deutet darauf hin, dass die
nichtchristliche Religionszugehdrigkeit bereits einen Affront ausléste, der durch die

Autokratisierung verstarkt wurde.

Willems widerspricht diesem Argument indirekt, indem er auf einen rein formalen Aspekt
hinweist. Ihm zufolge sind die Bedingungen zum Erwerb des Kdérperschaftsrechts auf
christliche Gemeinschaften ausgelegt. Aus diesem Grund haben muslimische
Religionsgemeinschaften  keinen  Koérperschafstatus  inne.  Fir  islamische
Religionsgemeinschaften ist es zum Beispiel schwer das Kriterium der Dauerhaftigkeit

14 BVerfGE 102, 370

26



nachzuweisen, da sie keine Mitgliederregister fihren (Willems 2018, 9).

Eine weitere MaBnahme der Politik ist die seit 2006 regelmaBig staatfindende
Islamkonferenz (IAK). Die IAK ist eine Plattform der Kooperation zwischen der BRD und
muslimischen Akteuren. Ziel der IAK ist es, den Dialog zwischen Staat und islamischen
Religionsgemeinschaften zu férdern. Ahmet Cavulduk (2013) bezeichnet die IAK als
staatliches Mittel der BRD, um die Muslime in Deutschland ,regierbar zu machen®, welche
aus ,sicherheitspolitischen Erwagungen® entstanden sei (Cavuldak 2015, 250). Karsten
Fischer (2013) spezifiziert Cavuldaks Aussage. Er beschreibt die IAK als Teil der Antwort
eines liberal-demokratischen Verfassungsstaats“ auf Religion innerhalb seiner
Staatsgrenzen. Die IAK sei Teil der Trias von ,Governance of Religions, Governance by
Religions und Governance for Religions® (Fischer 2013, 131). Der Islamunterricht und die
IAK sind Teil der ,Governance by Religion“. AuBerdem erlaubt dieses System es dem
Staat Informationen zu sammeln, um bewerten zu kénnen, wie viel ,Governance of
Religions“ notwendig sei und wie viel ,Governance by Religions“ er gewahren kann.
Durch diesen Prozess weil3 der Staat, wie viel ,Governance for Religions“ zum Beispiel
durch den Kérperschaftsstatus er gewahren muss (Fischer 2013, 131f.). Dieses Modell
der Flexibilitat steht im Einklang mit der Aussage von Horst Dreier, der gegen eine
,Verkirchlichung“ des Islams und fur ,Flexibilitat auf beiden Seiten“ pladiert (Dreier 2019,
373).

Dennoch sind nach 14 Jahren IAK die Ergebnisse Ubersichtlich. Auf Kooperation mit
islamischen Religionsgemeinschaften basierenden Religionsunterricht gibt es nur in
Einzelfallen.'> Bezlglich des Korperschaftsstatus ist der Stand &hnlich.'® Auch die
Einflussnahme durch die Diyanet und damit durch die Turkei, konnte bisher nicht
eingeschrankt werden. Es fehlt an Alternativen der Finanzierung und der Imam

15 Durch Kooperation mit Islamverb&nden organisierter Religionsunterricht wird in Niedersachsen und
Hessen praktiziert. Modellversuche unter Einbeziehung von Islamverbanden gibt es in Nordrhein-
Westfalen, Baden-Wiirttemberg, Rheinland-Pfalz und dem Saarland (Mediendienst Integration, o. J.).

16 Nur die Ahmadiyya Gemeinde hat den Kérperschaftsstatus in Hamburg und Hessen inne.

27



Ausbildung.!” Bisher war der Staat nicht bereit DITIB, im Rahmen des
Kérperschaftsstatus, in den Staat zu integrieren und damit eine Alternative zur
Finanzierung aus der Turkei zu schaffen. Auch bei den Zustimmungswerten zur AKP und
Erdogan bei den Deutschen mit tlrkischen Migrationshintergrund Iasst sich bisher noch
kein rucklaufiger Trend beobachten (Adar 2020, 32f.). Das heif3t, dass von Fischer und
Dreier vorgeschlagene Modell der Flexibilitdt sowie die staatlichen MaBnahmen, haben

in der Summe nur geringe Ergebnisse erzielen kénnen.

Die zweite Kategorie analysiert die Reaktion der Gesellschaft auf den Erdoganismus. Der
gesellschaftliche Diskurs und die Berichterstattung Gber den Islam in Deutschland, ist in
drei Viertel der Félle negativ (Schneider, Fincke und Will 2013, 9). Dies hat mehrere
Grinde. Zum einem ist die negative Assoziation des Islams, auf eine gewisse
,Eigenlogik® von Medien, tendenziell mehr Uber negative Ereignisse zu berichten,
zurlickzufihren (Schneider, Fincke und Will 2013, 9). Hinzu kommt eine Berichterstattung
Uber islamische Lander oder islamisch gepragte Regionen, Uber die nur in
Zusammenhang mit Krieg oder negativen Ereignissen berichtet wird. Diese Akkumulation
negativer Berichterstattung kreiert in breiten Teilen der Gesellschaft ein negatives Bild
des Islams. Ein weiterer Katalysator war der Anschlag auf das World Trade Center 2001.
Seit dem Anschlag kam es zu einer Vielzahl von Medienberichten, bei denen der Islam
in der Verbindung mit Terror genannt wird (Schneider, Fincke und Will 2013, 10).

Die Tendenz, der negativen Berichterstattung tber den Islam, trifft laut einer Studie des
DITIB Bundesverbandes auch auf die DITIB zu (Paffrath 2017, 14). Hinzu kommt eine
Homogenisierung, der aus dem Islam stammenden Migrationsgruppen. Obgleich die aus
islamischen Landern stammenden Migrationsgruppen einen hohen Grad an
Heterogenitat aufweisen. Medien férdern diese Homogenisierung, da sie oft die
Integrationsprobleme oder Radikalisierung bestimmter Mitglieder als Problem der

17 In Deutschland existieren Lehrstiihle der islamischen Theologie, diese sind aber ohne einen praktischen
Ausbildungsteil wie bei den theologischen Fakultadten. DITIB bildet seit 2020 Imame in Deutschland aus.
Dies wird Uber die Diyanet finanziert. Verbandsunabhangig ist lediglich das Islamkolleg Deutschland in
Osnabriick, welches 2021 er6ffnet werden soll. Die iberwiegende Mehrzahl der Imame kommt aus anderen
Léndern (Niehaus, 16.04.20).

28



gesamten Gruppen darstellen (Schneider, Fincke und Will 2013, 4) Ein weiterer Effekt
der Homogenisierung ist die ,Islamisierung der Integrationsdebatte” (Hierl 2012).'® Das
heil3t, dass Probleme in der Integration automatisch auf den Islam zurlick geflihrt werden
obwohl andere Faktoren mehr Einfluss haben (Schneider, Fincke und Will 2013, 6). Die
Studie ,Muslime in der Mehrheitsgesellschaft: Medienbild und Alltagserfahrungen in
Deutschland® sieht Politiker als zentrale Akteure fur die oben beschriebenen Dynamiken.
Diese stellen durch MaBBnahmen, wie den temporar eingefuhrten Muslim-Fragebogen in
Baden-Wiurttemberg, den Islam unter ,Generalverdacht® (Schneider, Fincke und Will
2013, 6). In diesem soll die Treue zur Verfassung von Antragstellern der deutschen
Staatsburgerschaft tGberprift werden. Den Fragebogen mussten nur Antragsteller aus
islamischen Landern ausfiillen. Diese schon bei der Analyse der IAK genannte Tendenz
politischer Akteure, den Islam lediglich in einen sicherheitspolitischen und damit
negativen Kontext zu beleuchten, tragt zu dem negativen Bild Gber den Islam bei (Jahn,
19.01.06).

Die negative Berichterstattung und die damit einhergehende ,Homogenisierung“ und
slslamisierung der Integrationsdebatte®, die sich auch auf die DITIB Ubertragt, steht im
Einklang mit der bereits in der ersten Kategorie beschriebenen Vermutung, dass der
Vorwurf der llloyalitdt bereits vor der Autokratisierung vorhanden war und auf eine
negative Assoziierung mit dem Islam zurlickzufihren ist (Hierl 2012; Schneider, Fincke
und Will 2013, 4; Paffrath 2017, 14).'® Dies spiegelt sich auch in den folgenden

Meinungsumfragen zum Thema Islam wieder.

18 % der Deutschen sehen ihre Lebensweise durch Menschen mit anderen religiésen
Brauchen bedroht (Gallup Coexist Index 2009, 18). Des Weiteren denken 45 % der
Deutschen, dass Muslime, die in Deutschland leben, Deutschland gegenlber nicht loyal
sind (Gallup Coexist Index 2009, 20). Diese Zahl greift direkt die Forschungsfrage auf
und ist ein Indikator fir einen Vorwurf der llloyalitdt der deutschen Mehrheitsbevdlkerung

18 Zitiert nach: Schneider, Fincke und Will, 0. J., 6
19 Hierl 2012 zitiert nach: (Schneider, Fincke und Will, o. J., 6)

29



gegentber Mitblrgern islamischer Religionszugehdrigkeit. Dartber hinaus gibt es
negative Assoziationen mit Symbolen des Islams, wie zum Beispiel der Hidschab.?° Diese
verbinden Deutsche mit Frauenfeindlichkeit (45%), Fanatismus (44%) und
Unterdrickung (60%) (Gallup Coexist Index 2009, 37).

Eine neuere Studie des Religionssoziologen Detlef Pollack kommt sieben Jahre nach der
Umfrage im Rahmen des Gallup Coexist Index zu &hnlichen Ergebnissen. Sein Fazit ist,
dass ein groBer Teil der deutschen Bevdlkerung den Islam mit negativen Eigenschaften,
wie Fanatismus und Benachteiligung der Frau assoziiert (Pollack et al. 2016, 17).

Die dritte Kategorie bezieht sich auf die Reaktion der Glaubigen. Im Gegensatz zu den
45% in der vorherigen Kategorie glauben 14% der Muslime, dass Muslime, die in
Deutschland leben, Deutschland gegenidber nicht loyal sind. Diese unterschiedliche
Wahrnehmung Iasst darauf schlieBen, dass sich Muslime in Deutschland mit Deutschland
identifizieren. Sie konstruieren ihre Identitat lediglich anders. Durch diese andere
Konstruktion der deutschen Identitat, heben sie die bestehende Annahme auf ethnisch
deutsch-christlich zu sein, um deutsch zu sein.

Hinzu kommt, dass es viele Turkischstammige verletzt, dass nach einem Anschlag als
erste Muslime verdachtigt werden (Pollack et al. 2016, 17). Diesbezlglich kritisiert Fatih
Hisim (24.11.19) vor allem die "Dichotomie" in der gesellschaftlichen Debatte. Einerseits
gibt es den guten "liberalen Islam" andererseits gibt es den schlechten "konservativen
Islam" (Fatih Hisim 24.11.19). Diese Einteilung in gut und schlecht geht auf Kosten derer,
die sich mit dem Islam identifizieren und gezwungen werden sich diese Kategorien
zuzuordnen. Ferner sieht Hisim das Grundproblem darin, dass der Islam als Sicherheit-
und Integrationsthema behandelt wird und nicht als ein Thema der Religionsfreiheit, der
Gleichbehandlung oder der kulturellen Vielfalt in Deutschland (Fatih Hisim 24.11.19).
Dieses Geflihl, dass die Gesellschaft Gber einen entscheidet, spiegelt sich auch in der
Studie von Pollack wieder. In der Studie beschreiben mehr als 50% der

20 ,Hidschab ist eine Kdrperbedeckung, welche aus einem Kopftuch und einem weiten, kndchellangen
Mantel besteht” (Steger 2008, 74).

30



tirkischstdmmigen sich als Blurger zweiter Klasse zu fihlen. Unabhangig davon, wie sehr
sie sich auch anstrengen Teil der deutschen Gesellschaft zu werden (Pollack et al. 2016,
10).

Die unterschiedliche Wahrnehmung von Glaubigen, bezlglich des Islams und der
Loyalitéatsfrage im Kontrast zu einem gro3en Teil der deutschen Bevdlkerung, verdeutlicht
den Wahrnehmungsunterschied zwischen der islamischen Bevolkerung in Deutschland

und der Mehrheitsbevélkerung.

Die vierte Kategorie beschreibt die Reaktion der Institution DITIB. Wie auch andere
islamische Religionsgemeinschaften versucht DITIB seit seiner Grindung den Status
einer Kérperschaft des Offentlichen Rechts zu erlangen. (Thielmann 2010, 173). Dies hat
auch der im Januar 2019 neu gewahlte Vorstand unter Vorsitz von Kazim Turkmen zu
erster Prioritat erklart. Tarkmen sprach in seiner ersten Pressekonferenz von einem
Kurswechsel und Fehlern in der Vergangenheit. Die Ankindigung des Kurswechsels
wurde in der Mehrzahl der Medien als unglaubhaft kommentiert (Bleiker, 16.01.19;
Burger, 15.01.19). Turkmen kritisierte in seiner Pressekonferenz auch die Medien flr die
einseitige Berichterstattung tber den Islam und mit einer Erschaffung von einem ,Wir und
ihr¢. Weiterhin kritisiert er die Generalisierung bei der Berichterstattung tber die DITIB
mit den Worten "Die Fehler Einzelner wurden auf das Ganze Ubertragen. Das hat den
Muslimen und der gesamten Gesellschaft geschadet" (Parth, 16.01.19).

Inwiefern die Kritik des neuen DITIB Vorsitzenden gerechtfertigt ist, ist dennoch
diskutabel. Dennoch scheint der Einfluss der Diyanet auf die DITIB gro3 zu sein. Dies
zeigt der Rucktritt des gesamten DITIB Vorstands von Niedersachsen aus Protest gegen
den Versuch der Einflussnahme durch den Bundesverband (Adar 2020, 33). Der Ricktritt
kann aber auch als Zeichen gewertet werden, dass es bisher einen gewisser Grad der
Unabhé&ngigkeit gab. Das bisherige Verhalten des neuen Vorstands und die Einschétzung
von Glnter Seufert lassen jedoch keinen Kurswechsel seitens der DITIB erwarten
(Seufert 2017, 46).

Die finfte Kategorie analysiert die Reaktion des externen Akteurs Diyanet.

31



Hierzu ist schon auf Seite 18-22 die Diyanet ausfihrlich analysiert worden. Seufert stellt
der Diyanet trotz der extremen Politisierung der tlrkischen Behdrden einen gewissen
.institutionellen Reflex* (Seufert 2017, 41) aus. Auch, wenn sie diesen langfristig, sollte
es zu keiner Veranderung kommen, verlieren wird. Das Wirken der Diyanet in
Deutschland ist gekoppelt an das Verhaltnis zwischen Deutschland und der Turkei.
Bleiben die derzeitigen Spannungen zwischen den Landern erhalten, wird laut Seufert
auch die Diyanet und damit die DITIB auf einen ,konfrontativen Kurs“ setzen (Seufert
2017, 39). Die Abberufung eines liberalen Prasidenten der Diyanet und Berufung eines
konservativen Regierungstreuen deuten keinen Richtungswandel an (Seufert 2017, 45).
Dies belegen auch die die homophoben Aussagen des Diyanet Prasidenten Ali Erbas
wahrend des Ramadans 2020, welche von Erdogan unterstitzt wurden (Avenarius,
03.05.20).

4.3. Vergleich

Erdoganismus und Ultramontanismus liegen aus zeitlicher Perspektive weit auseinander.
Was sie verbindet ist der Vorwurf der llloyalitat, der ihnen von der Gesellschaft und dem
Staat, indem sie eine Minderheit reprasentieren, gemacht wird. Das folgende Kapitel
vergleicht die verschiedenen Kategorien systematisch miteinander unter dem Einbezug,
des Begriffs der llloyalitéat.

Die erste Kategorie analysiert die MaBnahmen des Staates. Hierbei muss berilicksichtigt
werden, dass es sich um zwei unterschiedliche Staatsformen handelt. Auf der einen Seite
das deutsche Kaiserreich, das mit Verfolgung und Repressalien reagierte. Auf der
anderen Seite ist es die Bundesrepublik Deutschland (BRD), die passiv und reaktiv agiert
und der DITIB keinen Kdrperschaftsstatus und keine Partizipation an der Gestaltung von
Religionsunterricht ermdéglicht. Auch im Kaiserreich war die Verdrangung der
katholischen Kirche aus der Schulaufsicht ein wichtiger Teil der staatlichen MaBnahmen.
Die Wichtigkeit der Bildungspolitik erschlieBt sich aus zwei Prdmissen. Zum einen die
Schilerschaft nach staatlichen Vorstellungen erziehen zu kénnen, zum anderen die

32



Religionsgemeinschaft nicht zum integralen Bestandsteil des Staates zu machen, weil
dies ein Vorgehen gegen sie erschweren wirde. Bei beiden Phanomenen scheint der
Vorwurf der Illloyalitdt nach einer politischen Kontroverse entstanden zu sein. Diese waren
die Grindung der Zentrumspartei, sowie das Verhalten des Papstes beim
Ultramontanismus und die Entwicklung der Tlrkei in einen autoritiren Staat beim
Erdoganismus. Damit kreierte der externe Akteur einen Affront, deren Folge der Vorwurf
der llloyalitdt gegentber der katholischen Kirsch und DITIB war. Die Abweichung von der
sozialen Norm, eine andere Konfession oder Religion anzugehéren wurde zum Problem.
Der Staat reagierte auf das Abweichen von der sozialen Norm mit aktiver Bestrafung im
Fall des Kaiserreichs und spater passiver Reaktion in Form des Nichterlaubens einer
Partizipation in der BRD. Bei dem Fall des DITIB stellt sich die Frage, warum ihm vor der
Autokratitisierung der Tarkei durch den Erdoganismus die Partizipation bereits verwehrt
wurde. Dies lasst sich mit Teilen der zweiten Kategorie beantworten.

In der zweiten Kategorie wird die Wahrnehmung durch die Gesellschaft analysiert. Diese
wirft in beiden Fallen der Minderheit Rickstandigkeit vor und damit gegen die postulierte
Befreiung durch den Liberalismus zu sein. In dem einem Fall wird dieser Vorwurf auf das
Zolibat projiziert und in dem anderen Fall auf das Kopftuch. Hinzu kommt, dass beide
Phanomene auf Organisationen basieren, die von ihrer Natur her einen internationalen
Charakter aufweisen und damit ein Gegenentwurf zum Nationalismus bieten. Im
Kaiserreich wird dies besonders deutlich gegenlber dem Protestantismus, der sich auf
seine nationale preuBische Identitat bezog. Auch DITIB ist ein Gegenentwurf zum
deutschen Nationalismus aufgrund seines Tirkeibezugs. AuBBerdem zeigt die negative
Berichterstattung tGber den Islam sowie die Homogenisierung der Muslime in Deutschland
und die Islamisierung der Integrationsdebatte, dass das negative Bild des Islams bereits
vor der Autokratisierung einen Affront gegen die soziale Norm war.

In der dritten Kategorie wird die Reaktion der Glaubigen analysiert. Beide Gruppen
berufen sich auf die Verfassung, um ihre Rechte durchzusetzen und erinnern damit den
Staat die Rechte zu deren Erhalt er geschaffen wurde einzuhalten. Ein weiterer Punkt ist
die Konstruktion der Identitat. Im Kaiserreich hat die ldentitatsbildung der Katholiken zum
Ende der Einheit von Protestantismus und Nation gefihrt. In der BRD hat die

33



Identitatsbildung muslimischer Menschen mit tarkischem Migrationshintergrund zum
Ende der Einheit von deutsch sein und ethnisch deutsch sowie christlich sein geflhrt.
Hinzu kommt als Teil der ldentitatsbildung, die Diskrepanz zwischen Fremd und die
Eigenwahrnehmung. Die Katholiken im Kaiserreich haben sich nicht als antinational
betrachtet und auch die Muslime in Deutschland haben sich in der Mehrheit nicht als
illoyal gegenlber Deutschland eingeschatzt. Sie wurden lediglich von der
Mehrheitsbevilkerung so bewertet.

Die vierte Kategorie analysiert die institutionelle Ebene. Hier unterscheiden sich die
beiden Phdnomene fundamental. Der Kulturkampf fihrte zu mehr Unabhangigkeit bei
den Laien und den Pfarrern. In der BRD fUhrte der Erdoganismus zu einer Zentralisierung
und zum Verlust der Unabhangigkeit der Landesverbande. Was beide Phanomene
vereint, sind Konflikte innerhalb der Institutionen und das nicht Vorhandensein einer
koharenten Strategie gegen die MaBnahmen des Staates vorzugehen.

In der flinften Kategorie wird das Verhalten des externen Akteurs analysiert. Hier kommt
es zu einer gegensatzlichen Entwicklung. Die katholische Kirche wurde zuerst von einem
konservativen Papst gefihrt, der den Kulturkampf austrug. Dieser wurde von einem
liberaleren Papst beerbt, der den Kulturkampf beendete. Im Gegensatz dazu hatte die
Diyanet zuerst einen liberalen Préasidenten, der spater durch einen Konservativen ersetzt
wurde. Dennoch tragen bei beiden Phanomenen die externen Akteure mafgeblich zur
Férderung des Vorwurfs der llloyalitédt bei. Auch wenn es im Fall von DITIB, bereits vor
der Autokratisierung wahrscheinlich durch das negative Bild des Islams zum Vorwurf der
llloyalitdt gegentber den Muslimen in Deutschland kam. Ob dies auch im Fall der
Katholiken im Kaiserreich ist, kann in dieser Arbeit nicht abschlieBend beantwortet

werden.

5. Fazit

Ultramontanismus und Erdoganismus sind zwei, zu unterschiedlichen Zeitpunkten und in
unterschiedlichen Staatsformen aufgetretene Ph&dnomene. Dennoch weisen sie einige
Gemeinsamkeiten auf. Die Reaktionen des Staates, auf den Vorwurf der llloyalitét, folgen

34



bei beiden Phanomenen einem ahnlichen Muster. Dies ist das nicht integrieren der
Katholiken und der tlrkischstammigen Muslime in das kooperativen Staat-
Religionsgemeinschaft-Modell. Die katholische Kirche wurde aktiv aus der Kooperation
hinausgedrangt. DITIB andererseits konnte nie partizipieren. Dieses nicht integrieren von
DITIB vor der Autokratisierung der TUrkei wirft die Frage auf, ob der llloyalitatsvorwurf
nicht bereits bestanden hat. Unter Einbeziehung von Meinungsumfragen zum Islam
sowie der Analyse, der Berichterstattung Gber den Islam, erscheint dies wahrscheinlich.
Dies geschieht, ohne zu berlcksichtigen, dass es verschieden Mdoglichkeiten der
Identitatskonstruktion gibt. Somit kann llloyalitdt bei genauerer Betrachtung unter
anderem, als eine andere Konstruktion der |dentitat beschrieben werden, die von der
Identitatskonstruktion der Mehrheitsbevdlkerung abweicht. Der Ultramontanismus bietet
durch seinen internationalistischen Charakter viele Projektionsflachen fir den Vorwurf
der llloyalitdt aus nationalistischer Perspektive. Der Erdoganismus mit seinem inharenten
tirkischen Nationalismus bietet ebenfalls aus nationalistischer Perspektive Raum fir den
Vorwurf der llloyalitat. Fur eine differenzierte Beleuchtung dieser Sachverhalte eignet sich
die Einbeziehung der Reaktionen der Gesellschaft und der Glaubigen im Vergleich. Diese
ergeben, dass die Selbstwahrnehmung der Glaubigen sich unterscheidet, von der
Fremdwahrnehmung durch die Mehrheitsbevolkerung. Das heif3t der Vorwurf der
llloyalitdt wird durch die Wahrnehmung der Mehrheitsgesellschaft gegenlber der
Minderheit legitimiert. Des Weiteren sollte differenziert werden zwischen einer
institutionellen Abhangigkeit der Religionsgemeinschaft DITIB oder der katholischen
Kirche und der Abhangigkeit eines oder einer Glaubigen. So kann die
Religionsgemeinschaft als Institution illoyal sein. Diese llloyalitdt kann man jedoch nicht
auf den einzelnen Glaubigen ableiten. Es gibt keinen Zusammenhang zwischen llloyalitat
und Zugehorigkeit einer Minderheit. Die Mehrheitsbevilkerung sowie die Minderheit
haben die gleichen Voraussetzungen einen Affront zu begehen und damit dem Staat
gegenuber llloyal zu sein. Bei der Bewertung der Loyalitdt der Minderheit sollte diese
einbezogen werden und nicht lediglich die Wahrnehmung der Mehrheitsgesellschaft
bertcksichtigt werden. Ferner sollten doppelte Loyalitdten nicht als Abweichung von der

Norm, sondern als Norm in einer pluralistischen Gesellschaft betrachtet werden.

35



AuBerdem sollte nach dem Zweck gefragt, werden, den die MaBnahmen eines Staates
hervorrufen. So zielen die MaBnahmen in diesem Fall darauf ab, den Einfluss des
externen Akteurs zu schwachen und die Loyalitdt gegentber dem eigenen Nationalstaat
zu starken. Bei beiden Phdnomenen haben die MaBnahme sowie die gesellschaftlichen
Reaktionen eher zu einem gegenteiligen Effekt geflihrt. So haben sich die Ultramontanen
innerhalb der Katholiken durchgesetzt und bei den tirkischstdmmigen Muslimen zeichnet
sich keine groBe Gegenbewegung zum Erdoganismus ab. Somit haben die MaBnahmen

nicht den Effekt gehabt, aus dessen Grund sie eingefthrt wurden.

So kann der Ultramontanismus und der Erdoganismus als ein Phdnomen interpretiert
werden, das dem liberal-demokratischen Staat einen Spiegel vorhalt und die Frage stellt,
ob er mit seinen MaBBnahmen und Reaktionen nicht genau die Werte verletzt, die er durch

diese zu verteidigen versucht.

36



6. Literaturverzeichnis

Adar, Sinem. 2020. ,Eine Neubetrachtung der poli-tischen Einstellungen tirkischer
Migranten in Deutschland: Analyse des Wabhlverhaltens jenseits von »Loyalitat
gegenuber der Tlrkei« und »Mangel an demokratischer Kultur«.*.

Anderson, Margaret Lavinia. 1995. ,The Limits of Secularization: On the Problem of the
Catholic Revival in Nineteenth-Century Germany.“ The Historical Journal 38 (3): 647—
70. www.jstor.org/stable/2640007.

Avenarius, Thomas. 03.05.20. ,Homophobie in der Turkei: "Der Islam verflucht
Homosexualitat".“ Stddeutsche Zeitung, 03.05.20.

Baron, llan Zvi. 2009. ,The Problem of Dual Loyalty. Canadian Journal of Political
Science / Revue canadienne de science politique 42 (4): 1025-44.
www.jstor.org/stable/27754542.

Baumeister, Martin. 1987. Paritdt und katholische Inferioritdt: Untersuchungen zur
Stellung des Katholizismus im Deutschen Kaiserreich. Paderborn, Minchen.

Bellut, Daniel Derya. 20.06.18. ,Erdogan: Reformer, Radikaler, Pragmatiker.“ Deutsche
Welle, 20.06.18. https://www.dw.com/de/erdogan-reformer-radikaler-pragmatiker/a-
44226952.

Bleiker, Carla. 16.01.19. ,DITIBs ungewdhnliche Vorstands-Prasentation. Deutsche
Welle, 16.01.19.

Borutta, Manuel. 2003. ,Enemies at the Gate: The Moabit Klostersturm and the
Kulturkampf: Germany.“ In Clark and Kaiser 2003.

Bronner, Ethan und Sabrina Tavernise. 04.02.09. ,Gaza War Created Rift Between Israel
and Turkey.” New York Times, 04.02.09.
https://www.nytimes.com/2009/02/05/world/europe/05turkey.html.

Bundesministerium des Innern, fir Bau und Heimat. 2020. ,Kérperschaftsstatus in NRW.*
Zugriff am 04.04.20.
https://www.personenstandsrecht.de/Webs/PERS/DE/informationen/religionsgemeins
chaften/_documents/kirche_nrw.html;jsessionid=3C415F51B8B3560576F24D12CDC
F7508.2_cid373.

Burger, Reiner. 29.09.18. ,Erdogans Kdlner Ego-Show.“ Frankfurter Allgemeine Zeitung,
29.09.18. https://www.faz.net/aktuell/politik/inland/warum-ditib-der-verlaengerte-arm-
erdogans-ist-15813653.html.

Burger, Reiner. 15.01.19. ,Moscheenverband DITIB: Neuanfang ohne Neuanfang.”
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 15.01.19.

37



Burghardt, Peter. 04.02.20. ,Schule: Streit um Vollverschleierung.“ Siiddeutsche Zeitung,
04.02.20. https://www.sueddeutsche.de/bildung/nikab-verbot-schule-1.4784438.

Casanova, José. 2006. ,Aggiornamenti? Katholische und muslimische Politik im
Vergleich.“ Leviathan 34 No.3: 305-20.

Cavuldak, Ahmet. 2013. ,Die Legitimitat der hinkenden Trennung von Staat und Kirche
in der Bundesrepublik Deutschland.“ In Religion und Politik im vereinigten Deutschland:
Was bleibt von der Riickkehr des Religisen? hrsg. von Gert Pickel und Oliver Hidalgo,
307-35. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden.

Cavuldak, Ahmet. 2015. Gemeinwohl und Seelenheil: Die Legitimitdt der Trennung von
Religion und Politik in der Demokratie. Edition Politik Band 22. Bielefeld: Transcript.

Clark, Christopher. 2003. ,The New Catholicism and the European Culture Wars.” In
Clark and Kaiser 2003, 11-46.

Clark, Christopher und Wolfram Editors Kaiser, Hrsg. 2003. Culture Wars: Secular-
Catholic Conflict in Nineteenth-Century Europe: Cambridge University Press.

Conzemius, Victor. 2002. ,Ultramontanismus.“ Theologische Realenzyklopéddie Online
(Band 34): 253-63.

Czermak, Gerhard. 2019. ,Religions- und Weltanschauungsfreiheit in Deutschland und
ihre juristische und gesellschaftliche Geféahrdung: Anmerkungen zu neuralgischen
Bereichen.” In Grol3e Kracht and Schreiber 2019, 210-35.

Davutoglu, Ahmet. 2010. ,Turkey’s Zero-Problems Foreign Policy.“ Foreign Policy, 20.
Mai.

Dreier, Horst. 2018. Staat ohne Gott: Religion in der sdkuldren Moderne. Miinchen.

Dreier, Horst. 2019. ,Religion im Grundgesetz — Integrationsfaktor oder Konfliktherd?“. In
GroB3e Kracht and Schreiber 2019, 337-90.

Drobinski, Matthias. 01.08.16. ,Islamverband: Ditib als "verlangerter Arm" der AKP in der
Kritik.“ Sdddeutsche Zeitung, 01.08.16.

Faigle. 30.01.09. ,Streit um Gaza-Krieg: Erdodan erntet Jubel fur Israel-Kritik.“ Zeit
Online, 30.01.09.

Fatih Hisim. 24.11.19. ,Die Politisierung der Islamdebatte.“ Zugriff am 8. Marz 2020.
https://www.islamiqg.de/2019/11/24/die-politisierung-der-islamdebatte/.

Fischer, Karsten. 2013. ,Religionspolitische Governance im weltanschaulisch neutralen
Verfassugsstaat: Eine Problemskizze.“ Beihefte zu Der Staat 21: 125-53.

Fleckenstein, Gisela und Joachim Schmiedl. 2005. ,Ultramontanismus in der Diskussion:

38



Zur Neupositionierung eines Forschungsbegriffs.“ In Ultramontanismus: Tendenzen
der Forschung, hrsg. von Gisela Fleckenstein und Joachim Schmiedl, 7-23. Paderborn.

Gallup Coexist Index. 2009. ,Gallup Coexist Index 2009: Weltweite Studie
interkonfessioneller Beziehungen.”.

GroBe Kracht, Hermann-Josef und Gerhard Schreiber, Hrsg. 2019. Wechselseitige
Erwartungslosigkeit? Die Kirchen und der Staat des Grundgesetzes — gestern, heute,
morgen. Berlin, Boston.

Gulnther, Anna. 26.03.19. ,Islamunterricht in Bayern wird fortgesetzt. Stddeutsche
Zeitung, 26.03.19. https://www.sueddeutsche.de/bayern/schule-bayern-
islamunterricht-1.4383721.

Gunther, Anna, Wolfgang Wittl, Olaf Przybilla und Birte Mensing. 24.05.18. ,Kreuz-
Beschluss: "Ich sehe mich nicht verpflichtet, hier zu handeln".“ Sdddeutsche Zeitung,
24.05.18. https://www.sueddeutsche.de/bayern/kritik-an-beschluss-waechst-kreuz-
sucht-amt-1.3989696-0.

Hassan, Said. 2015. ,Law-Abiding Citizen: Recent Fatwas on Muslim Minorities’ Loyalty
to Western Nations.” The Muslim World 105 (4): 516-39.
https://doi.org/10.1111/muwo.12109.

Hatfield, Douglas W. 1981. ,Kulturkampf: The Relationship of Church and State and the
Failure of German Political Reform.“ Journal of Church and State 23 (3): 465-84.
www.jstor.org/stable/23916757.

Hessisches Kultusministerium. 20.02.19. ,Hessen setzt Ausweitung des in Kooperation
mit DITIB erteilten islamischen Religionsunterrichts aus.” News release. 20.02.19.
https://kultusministerium.hessen.de/pressearchiv/pressemitteilung/hessen-setzt-
ausweitung-des-kooperation-mit-ditib-erteilten-islamischen-religionsunterrichts-aus-0.

Hierl, Katharina. 2012. Die Islamisierung der deutschen Integrationsdebatte: zur
Konstruktion kultureller Identitédten, Differenzen und Grenzziehungen im postkolonialen
Diskurs. Politik, Gemeinschaft und Gesellschaft in einer globalisierten Welt 13.
Munster.

Isensee, Josef. 2017. ,Rechtsgutachten: zum bekenntnisgebundenen islamischen
Religionsunterricht, der an hessischen Schulen in Kooperation mit dem DITIB-
Landesverband Hessen erteilt wird.“.

Jahn, Christine. 19.01.06. ,Kein Muslimtest mehr. Zeit Online, 19.01.06.
https://www.zeit.de/online/2006/04/bundestag_fragebogen.

Janssen, Achim. 2017. Aspekte des Status von Religionsgemeinschaften als
Kérperschaften des Offentlichen Rechts. Ausgewéhlte Fragestellungen des
Kérperschaftsstatus in der Rechtspraxis. Schriften zum Offentlichen Recht 1352.
Berlin: Duncker & Humblot.

39



Kaelble, Hartmut. 1999. Eine Einfdhrung zum 19. und 20 Jahrhundert.

Karadag, Roy und André Bank. 2014. ,Die politische Okonomie regionaler Macht. Die
Turkei unter der AKP.“ In Die groBBen Schwellenlénder: Ursachen und Folgen ihres
Aufstiegs in der Weltwirtschaft, hrsg. von Andreas Nélke, Christian May und Simone
Claar, 249-64. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden.

Kayaoglu, Barin, Willem Theo Oosterveld, Rob de Rave und Nicholas Farnham. 2020. ,A
Farewell to the West? Turkey’s Possible Pivot in the Aftermath of the July 2016 Coup
Attempt.“ www.jstor.org/stable/resrep12579.

Keller, Simon. 2007. The Limits of Loyalty. Cambridge.

Kreiser, Klaus. 2014. ~Mustafa Kemal Ataturk.”
https://www.bpb.de/internationales/europa/tuerkei/184970/atatuerk.

KreR3, Hartmut. 2010. ,Islamischer Religionsunterricht zwischen Grundsatzproblemen
und neuen Rechtsunsicherheiten.” Zeitschrift fir Rechtspolitik 14 (Heft 1): 14-17.

Kuru, Ahmet T. 2015. ,Turkey's Failed Policy toward the Arab Spring: Three Levels of
Analysis.“ Mediterranean Quarterly 26 (3): 94—116. https://doi.org/10.1215/10474552-
3145779.

March, Andrew F. 2006. ,Liberal Citizenship and the Search for an Overlapping
Consensus: The Case of Muslim Minorities.“ Philosophy & Public Affairs 34 (4): 373—
421. www.jstor.org/stable/3876388.

Mediendienst Integration. 2018. ,Religion an Schulen: Islamischer Religionsunterricht in
Deutschland.”.

Muller, Manfred. 2003. Der Kulturkampf: Ein deutsches Verhédngnis. Rosenheim.

Niehaus, Ita. 16.04.20. ,Ausbildung muslimischer Geistlicher: Imame made in Germany.*
Deutschlandfunk Kultur, 16.04.20. https:/www.deutschlandfunkkultur.de/ausbildung-
muslimischer-geistlicher-imame-made-
ingermany.1001.de.html?dram:article_id=474756.

Oebbecke, Janbernd. 1996. ,Reichweite und Voraussetzungen der grundgesetzlichen
Garantie des Religionsunterrichts.“ Deutsches Verwaltungsblatt, 336—44.

Oztirk, Ahmet Erdi. 2016. ,Turkey’s Diyanet under AKP rule: from protector to imposer
of state ideology?“. Southeast European and Black Sea Studies 16 (4): 619-35.
https://doi.org/10.1080/14683857.2016.1233663.

Paffrath, Ulrich. 2017. ,Moscheeubergriffe in Deutschland 2016.“.

Parth, Christian. 16.01.19. ,Attacke statt Neuanfang: Der Islamverband Ditib spricht von
falschen Darstellungen und unberechtigten Angriffen. Wirklich &ndern soll sich erst mal

40



nichts.” Zeit, 16.01.19. https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2019-01/ditib-
islam-dachverband-neustart-tuerkei-einfluss/komplettansicht.

Pollack, Detlef, Olaf Muller, Gergely Rosta und Anna Dieler. 2016. ,Integration und
Religion aus der Sicht von Tlrkeistammigen in Deutschland: Reprasentative Erhebung
von TNS Emnid im Auftrag des Exzellenzclusters ,Religion und Politik“ der Universitat
Munster.“.

Prechtl, Peter und Franz P. Burkard, Hrsg. 2008. Metzler Lexikon Philosophie. 3. erw.
akt. Aufl. Stuttgart: J.B. Metzler.

Rohe, Mathias. 2017. ,Gutachten zum Religionsunterricht an den 6ffentlichen Schulen in
Hessen in Kooperation mit DITIB Landesverband Hessen e.V. nach Art. 7 Abs. 3 GG.".

Scheliha, Arnulf von. 2018. ,Zwischen christlicher Leitkultur und Laizismus. Zur
Religionspolitischen Willensbildung der Parteien in Deutschland. In Religionspolitik
heute: Problemfelder und Perspektiven in Deutschland, hrsg. von Daniel Gerster, Viola
van Melis und Ulrich Willems. Freiburg: Herder.

Schlumberger, oliver. 02.03.12. ,Revolte und Umbruch in Nordafrika. Bestandsaufnahme
und Perspektiven.” Tagungsdokumentation Revolte und Umbruch in Nordafrika,
Akademie der Kiinste Berlin, 02.03.12. Zugriff am 22.07.20.
https://www.bpb.de/veranstaltungen/dokumentation/133048/revolte-und-umbruch-in-
nordafrika.

Schneider, Jan, Gunilla Fincke und Anne-Kathrin Will. 2013. ,Muslime in der
Mehrheitsgesellschaft: Medienbild und Alltagserfahrungen in Deutschland.”.

Schrors, Tobias. 15.11.18. ,Deutsche Kulturkampfe: Ist die Lage der Muslime in der
Bundesrepublik ahnlich wie die der Katholiken im Kaiserreich.” FAZ, 15.11.18.

Seufert, Gunther. 2017. ,Teilgutachten Uber das turkische Prasidium fur Religiose
Angelegenheiten(DIYANET ISLERI BASKANLIGI) in seiner Eigenschaft als Institution
religidser Orientierung fir den DITIB-Landesverband Hessen e.V.".

Shklar, Judith. 1993. ,Obligation, Loyalty, Exile.“ Political Theory 21 (2): 181-97.
https://doi.org/10.1177/0090591793021002003.

Smith, Helmut Walser. 2014. German Nationalism and Religious Conflict. Princeton:
Princeton University Press. https://princetonup.degruyter.com/view/title/507495.

Sontag, Deborah. 11.05.03. ,The Erdogan Experiment.“ New York Times, 11.05.03. -
https://www.nytimes.com/2003/05/11/magazine/the-erdogan-experiment.html.

Steger, Angela Verena. 2008. ,Kleidung und Recht oder: Kampfe um Kopftuch, Turban
und andere Kleidungsstucke.“, Rechtswissenschaften, Universitat Wien.

Steinvorth, Daniel und Lukas Wagner. 22.06.18. ,Vom Kemalismus zum Erdoganismus:

41



Die Tarkei und ihre «starken Manner»: Wie sich die Tarkei unter Erdogan vom
modernen Staat zum autoritdren Regime entwickelt hat. Neue Ziricher Zeitung,
22.06.18. https://www.nzz.ch/international/vom-kemalismus-zum-erdoganismus-die-
tuerkei-und-ihre-starken-maenner-1d.1396797.

Thielmann, Jorn. 2010. ,The Turkish Bias and Some Blind Spots: Research on Muslims
in Germany.“ In Muslim Organisations and the State -European Perspectives, hrsg. von
Axel Kreienbrink und Mark Bodenstein. NUrnberg.

Willems, Ulrich. 2018. ,Stiefkind Religionspolitik.“ APuZ 68 (28-29): 9-15.

Yavuz, M. Hakan. 2000. ,Turkey’s Fault Lines and the Crisis of Kemalism.“ Current
History (99): 633-38. https://doi.org/10.1525/curh.2000.99.633.33.

Yilmaz, lhsan und Galib Bashirov. 2018. ,The AKP after 15 years: emergence of
Erdoganism in  Turkey.* Third World Quarterly 39 (9): 1812-30.
https://doi.org/10.1080/01436597.2018.1447371.

Zalewski, Piotr. 22.08.13. ,How Turkey Went From 'Zero Problems' to Zero Friends.”

Foreign Policy, 22.08.13. https://foreignpolicy.com/2013/08/22/how-turkey-went-from-
zero-problems-to-zero-friends/.

42



