
Studienabschlussarbeiten
Sozialwissenschaftliche Fakultät

Schmidt, Lennart:

Ultramontanismus und Erdoganismus

Religion im Spannungsfeld zwischen Politik und

Gesellschaft

Bachelorarbeit, Sommersemester 2020

Sozialwissenschaftliche Fakultät

Ludwig-Maximilians-Universität München

https://doi.org/10.5282/ubm/epub.73891



 

 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
Münchener Beiträge  
zur Politikwissenschaft 
 
herausgegeben vom  
Geschwister-Scholl-Institut 
für Politikwissenschaft 

 
 

 
2020 
 
Lennart Schmidt 

 
Ultramontanismus und 
Erdoganismus 
– Religion im Spannungsfeld 
zwischen Politik und 
Gesellschaft. 
 

 
 

Bachelorarbeit bei  
Prof. Dr. Karsten Fischer 
2020 

GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT  
FÜR POLITIKWISSENSCHAFT 



 

 

 

Inhaltsverzeichnis 

1. Einleitung ....................................................................................................................... 3 

2. Loyalität und Illoyalität im Nationalstaat ....................................................................... 5 

3. Methodik ........................................................................................................................ 8 

4. Ultramontanismus und Erdoganismus im Vergleich .................................................... 9 

4.1. Ultramontanismus ....................................................................................................... 10 

4.2. Erdoganismus ............................................................................................................. 19 

4.3. Vergleich ...................................................................................................................... 32 

5. Fazit ............................................................................................................................. 34 

6. Literaturverzeichnis ..................................................................................................... 37 

 

 



 

3 

1. Einleitung  

„Faktisch ist die DITIB mittlerweile der verlängerte Arm der AKP-Regierung in 

Deutschland" (Drobinski, 01.08.16), der Erdogan als „Machtinstrument dient, um in die 

türkische Diaspora in Deutschland hineinzuwirken“ (Burger, 29.09.18). Diese zentralen 

Vorwürfe der Illoyalität, gegenüber der Türkisch-Islamischen Union der Anstalt für 

Religion (DITIB), die mit dem Schlagwort: „Erdoganismus“ (Yilmaz und Bashirov 2018) 

zusammengefasst werden, haben einen Vergleichsfall in der deutschen Geschichte. Im 

letzten Viertel des 19 Jh. waren es die Katholiken, denen während des Kulturkampfes im 

Deutschen Kaiserreich Illoyalität und damit „die Verkörperung des Rückschritts […] und 

im „Ultramontanismus“ den Versuch der Wiederrichtung der mittelalterlichen 

Priesterherrschaft“ vorgeworfen wurde „kurz: Die Zerstörung aller modernen Kultur und 

Zivilisation“ (Müller, M. 2003, 8).  

Diese Arbeit verfolgt mehrere Ziele. Zum einen untersucht sie den Auslöser des 

Vorwurfes der Illoyalität gegenüber der Religionsgemeinschaft. Zum anderen analysiert 

sie, wie Staat und Gesellschaft, den Vorwurf der Illoyalität gegenüber der 

Religionsgemeinschaft formulieren. In einem zweiten Abschnitt wird die Reaktion der 

Religionsgemeinschaft auf diesen Vorwurf untersucht. Damit trägt die Arbeit zu einem 

bestehenden Loyalitätsdiskurs bei, der von Forschern wie Andrew March (2006) und Said 

Hassan (2015) geführt wird. 

Der Rahmen der Arbeit wird durch folgende Forschungsfrage festgelegt: 

Welche Gemeinsamkeiten in der Wahrnehmung durch Gesellschaft, Staat und 

Religionsgemeinschaft bezüglich der Loyalitätsfrage bestehen zwischen Erdoganismus 

und Ultramontanismus? 

In der Arbeit wird die These verfolgt, dass es eine Vielzahl von Gemeinsamkeiten 

zwischen den Phänomenen gibt. Beide Phänomene weisen eine Ineffizienz von 

staatlichen Maßnahmen und die Homogenisierung der betroffenen Minderheiten, 

Katholiken und türkischstämmigen Muslime auf. Ein weiteres Ergebnis ist die Diskrepanz 



 

4 

zwischen der Eigenwahrnehmung der betroffenen Minderheiten und der 

Fremdwahrnehmung durch die Mehrheitsbevölkerung. Die Diskrepanz lässt sich auch auf 

die von der Mehrheitsbevölkerung abweichende nationale Identitätsbildung der beiden 

Gruppen übertragen. Dies führt dazu, dass die Einheit von Protestantismus und 

Nationalismus durch den Ultramontanismus im Kaiserreich beendet wurde. In der BRD 

wurde die die Einheit von ethnisch Deutsch sein und Nationalismus durch die 

türkischstämmigen Muslime beendet. Damit stellt die Arbeit die Frage, ob der liberal-

demokratische Staat mit seinen Maßnahmen nicht die Werte verletzt, die er mit diesen 

verteidigen wollte.  

Das Design der Arbeit ist eine vergleichende analytische Beschreibung. Das bedeutet, 

die beiden Phänomene Ultramontanismus und Erdoganismus werden anhand eines 

theoretischen Grundgerüsts miteinander verglichen. Der spezifische Vergleich der beiden 

Phänomene Ultramontanismus und Erdoganismus wurde in dieser Form noch nicht 

vollzogen. Diese Arbeit kann auch Relevanz für den gesellschaftlichen Diskurs haben. 

Das Ergebnis der Arbeit zeigt auf, dass der Illoyalitätsvorwurf gegenüber 

Türkischstämmigen kein neues Phänomen ist, sondern ein wiederkehrendes inhärentes 

Phänomen des Nationalstaats ist. Dies Erkenntnis könnte bei medialer Berichterstattung 

und bei der gesellschaftlichen Debatte integriert werden. 

Zu diesem Themenkomplex gab es lediglich auf dem 52. Deutschen Historikertag eine 

Diskussion mit dem Titel „Katholiken damals, Muslime heute: Vom Vorwurf der 

Abschottung“ und einen auf der Diskussion basierender Artikel in der Frankfurter 

Allgemeine Zeitung (Schrörs, 15.11.18). Der Religionssoziologe José Casanova (2006) 

untersucht eine ähnliche Thematik. Er vergleicht in seiner Arbeit die Perzeption der 

Katholiken im 19. Jahrhundert und des Islams in westlichen Gesellschaften. Casanova 

legt seinen Schwerpunkt auf die Vereinigten Staaten und setzt sich nicht mit dem 

Kulturkampf im Kaiserreich auseinander (Casanova 2006). 

Im ersten Kapitel wird der Begriff der Illoyalität definiert und dem Loyalitätsbegriff 

gegenübergestellt. Im zweiten Kapitel wird die Methodik der Arbeit vorgestellt und die fünf 

Analysekategorien des historischen Vergleichs diskutiert. Die Analysekategorien lauten 



 

5 

folgendermaßen: Maßnahmen der Politik, Reaktion der Gesellschaft, Reaktion der 

Gläubigen, Reaktion der Institution und Reaktionen des externen Akteurs. Darauf folgt 

der historische Vergleich, aufgeteilt in drei Teile. Der erste Teil analysiert den 

Ultramontanismus, nach dem im Methodik Teil vorgestellten Kategorien. Der zweite Teil 

wendet die gleichen Kategorien auf den Erdoganismus an. Im dritten Teil wird der 

Vergleich der beiden Phänomene unter dem Einbezug des Begriffs der Illoyalität 

vollzogen. 

 

2. Loyalität und Illoyalität im Nationalstaat 

Die Arbeit untersucht den Vorwurf der Illoyalität, den ein Staat gegenüber einer Gruppe 

seiner Bürger äußert. Der Vorwurf der Illoyalität gegenüber einer Gruppe, stellt implizit 

auch die Frage, ob eine Gruppe zwei Staaten gegenüber gleichzeitig loyal sein kann. Um 

diesen Fragen ein theoretisches Konstrukt zu geben, werden die Loyalitätstheorien von 

Simon Keller (2007) und Judith Shklar (1993) verwendet. Abschließend wird der Begriff 

der doppelten Loyalität unter Verwendung der Überlegungen von Ilan Baron kritisiert 

(2009). 

Shklar definiert den Begriff der Loyalität folgendermaßen. 

“I would suggest that both political obligation and loyalty are more specific than just 

any commitment and, above all, they may be less than voluntary. What 

distinguishes loyalty is that it is deeply affective and not primarily rational. For the 

sake of clarity we should take loyalty to be an attachment to a social group” (Shklar 

1993, 184). 

Damit definiert Shklar Loyalität als die Zugehörigkeit zu einer sozialen Gruppe. Diese 

Zugehörigkeit muss nicht rational erklärbar oder freiwillig sein. Vielmehr steht die 

emotionale Bindung im Vordergrund. 

Der emotionale Charakter von Loyalität grenzt ihn von Pflichtbewusstsein ab. Im 



 

6 

Gegensatz zur Loyalität wird Pflichtbewusstsein, also die Pflicht, die Gesetze des 

Staates, indem man lebt zu befolgen und seine Institutionen zu respektieren durch 

rationale Überlegungen und das Naturrecht1 gerechtfertigt (Shklar 1993, 183f.).  

Nach der Erläuterung des Begriffs der Loyalität, wird im folgenden Absatz der Begriff der 

Illoyalität erläutert. Trotz des Anscheins das Antonym zur Loyalität zu sein, ist Illoyalität 

laut Keller nicht der Gegenentwurf zur Loyalität (Keller 2007, 213). Illoyalität ist auch nicht 

automatisch vorhanden, wenn Loyalität nicht vorhanden ist. Loyalität hängt davon ab, 

welche Gefühle oder Gedanken man einer Sache gegenüber entwickelt. Illoyalität ist 

vielmehr als ein moralisches, gesellschaftliches oder institutionelles Phänomen zu 

betrachten. Illoyalität tritt auf, wenn gesellschaftliche Normen gebrochen werden. Keller 

vergleicht das Gefühl der Illoyalität mit dem Gefühl unhöflich zu sein. Es ist eine 

Selbsteinschätzung, über die eigene Situation oder die Einschätzung eines externen 

Akteurs. Dennoch ist Illoyalität moralisch aufgeladen. Meistens geht es um Erwartungen, 

die nicht erfüllt werden. Diese Erwartungen können zum Beispiel aus einer Staat-

Staatsbürger Beziehung heraus entstehen (Keller 2007, 213). Wenn die Erwartungen 

nicht erfüllt werden, wird ein Affront oder etwas, das wie ein Affront aufgefasst werden 

kann begangen (Keller 2007, 215).  

Diese Trennung von Loyalität und Illoyalität führt zu der Schlussfolgerung, dass Illoyalität 

beispielsweise als eine schlechte Charaktereigenschaft gewertet werden kann, ohne 

dass Loyalität eine Gute ist. Das heißt Illoyalität kann kritisiert werden, ohne eine 

fundamentale Aussage zu Loyalität zu tätigen (Keller 2007, 217).  

Nachdem Loyalität und Illoyalität definiert wurden, stellt sich die Frage, ob eine Gruppe 

zwei Staaten oder zwei Mächten gegenüber gleichzeitig loyal sein kann? Das heißt, 

besteht die Möglichkeit, doppelte Loyalitäten zu haben? 

 

1 Naturrecht ist die Vorstellung von einem überpositiven Recht, das unabhängig von menschlicher 
Verfügung gilt und als höherwertige Normordnung Maßstäbe für die Bewertung jeglichen positiven Rechts 
definiert (Prechtl und Burkard 2008, 405). 



 

7 

Diese Problematik war bereits in der Antike präsent. Ein Beispiel hierfür ist der 

Loyalitätskonflikt der Christen zwischen Kaiser und Gott im Römischen Reich. Im 

Mittelalter war der Konflikt zwischen weltlichen Pflichten eines Individuums und seiner 

Suche nach dem Seelenheil einer der zentralen Konflikte (Baron 2009, 1029). Das 

Problem der doppelten Loyalität setzte sich im Dreißigjährigen Krieg fort. Einer der 

Auslöser des Kriegs war die Frage, ob die Untertanen eines Herrschers ihm gegenüber 

loyal sein konnten, wenn sie nicht der Religion des Herrscherhauses angehörte. Die 

Lösung für das Problem der doppelten Loyalität war der Westfälische Frieden von 1648. 

In diesem wurde die Souveränität der Staaten beschlossen. Die Staaten besaßen 

innerhalb ihrer Grenzen, als einziger Souverän die Macht. Ein weiterer Beschluss war, 

dass Untertanen, die nicht die Religion des Herrscherhauses hatten, emigrieren oder 

konvertieren sollten. Damit begann die Idee von homogenen Nationalstaaten, als 

Stabilisierungsfaktor (Baron, 1029–30). 

Empirisch betrachtet ist das Konzept von homogenen Nationalstaaten als 

Stabilisierungsfaktor und damit der Lösungsansatz des Westfälischen Friedens 

gescheitert (Baron 2009, 1031). Es gibt keinen oder nur sehr wenige territoriale Staaten, 

die nicht multinational oder multiethnisch sind (Shklar 1993, 186). Die Folge ist, dass 

Gruppen oder Individuen mit doppelten Loyalitäten ein Normalzustand in Nationalstaaten 

sind (Baron 2009, 1031). Diese Diskrepanz zwischen homogener Theorie und 

heterogener Empirie kann zu Spannungen innerhalb der Gesellschaft führen, wenn 

gesellschaftliche Erwartungen oder soziale Normen von einer Minderheit nicht erfüllt 

werden. Diese Nichterfüllung kann als Affront oder zu der Auffassung eines Affronts 

führen, welcher sich wiederum in einen Vorwurf der Illoyalität gegenüber der Minderheit 

entwickeln kann (Keller 2007, 213ff.). 

Nachdem der Vorwurf der Illoyalität gegenüber einer Minderheit theoretisch abgehandelt 

wurde, wird im folgenden Absatz die Gegenfrage gegenüber der Mehrheitsbevölkerung 

gestellt. Nur weil die Mehrheitsbevölkerung in einem Staat eine „gemeinsame 

Vergangenheit“ (Baron 2009, 1040) hat, heißt das nicht, dass Teile dieser Gesellschaft 

keine doppelte Loyalität haben oder gegen Illoyalität immun sind (Baron 2009, 1040). 

Auch als Teil der Mehrheitsbevölkerung kann man die Erwartungen, die aus der Staat - 



 

8 

Bürger Beziehung entstehen nicht erfüllen, einen Affront begehen und damit dem Vorwurf 

der Illoyalität gegenüber dem eigenen Land ausgesetzt sein. Es gibt keine 

nachvollziehbare Erklärung, warum Minderheiten, ob emigriert oder nicht, mehr zu 

Illoyalität oder doppelter Loyalität neigen als die Mehrheitsbevölkerung. Das heißt, die 

Annahme von Westfalen, dass Staaten ohne Minderheiten stabiler sind, ist „empirically 

unfounded and morally questionable“ (Baron 2009, 1040). 

In pluralistischen Gesellschaften sind pluralistische Loyalitäten der Normalzustand. Diese 

können auch im Konflikt miteinander sein. Das gilt unabhängig davon, ob es um eine 

Minderheit geht oder um Teile der Mehrheitsbevölkerung (Baron 2009, 1039f.). Die 

Frage, ob man mehreren Staaten gegenüber loyal sein kann ist keine Frage, sondern ein 

empirischer Fakt in modernen Staaten und pluralistischen Gesellschaften (Baron 2009, 

1042). 

 

3. Methodik 

Diese Arbeit verwendet die Methodik des historischen Vergleichs nach Kaelble (1999), 

um Gemeinsamkeiten und Unterschiede in dem Verhalten von Gesellschaft, Staat und 

Religionsgemeinschaft zwischen Erdoganismus und Ultramontanismus 

herauszuarbeiten.  

Die Region und die Epochen können beim historischen Vergleich weit auseinander 

liegen. Der historische Vergleich ist ein systematischer Vergleich zweier Gesellschaften, 

um Unterschiede sowie Gemeinsamkeiten zu bestimmen. Kaelble hat dafür eine 

Methodik erarbeitet, bei der der Fokus auf der „inneren Logik“ eines gleichen oder 

ähnlichen Prozesses liegt (Kaelble 1999, 13). Folgt man Kaelble strikt, ist ein historischer 

Vergleich nur zwischen verschiedenen Regionen oder Ländern möglich. Diese Arbeit 

modifiziert den Ansatz, um Unterschiede in dem gleichen geographischen Gebiet aber in 

zwei politischen Systemen herauszuarbeiten. Es geht darum, wie Staat und Gesellschaft 

auf ein ähnliches Phänomen zu zwei unterschiedlichen Zeitpunkten reagieren. Ferner 



 

9 

geht es darum, wie die Minderheit und die Mehrheit auf die Phänomene reagieren. 

Die Methodik der „inneren Logik“ nach Kaelble (Kaelble 1999, 13) wird auf diese Arbeit 

angewendet, indem fünf Kategorien bestimmt werden, um das Verhalten der Akteure zu 

schematisieren. 

Die erste Kategorie bezieht sich auf die Maßnahmen des Staates, die er gegenüber den 

Religionsgesellschaften anwendet. Wie wird der Vorwurf der Illoyalität formuliert und 

welche Maßnahmen werden auf staatlicher Seite getroffen. Die Kategorie ist relevant, um 

das Verhalten des Staates und seine Reaktion zu schematisieren. Die Reaktion der 

Gesellschaft wird in der zweiten Kategorie analysiert. Wie formuliert sie den Vorwurf der 

Illoyalität und welche Auswirkungen hat dieser auf innergesellschaftliche Dynamiken? Die 

Reaktion der Gläubigen wird in der dritten Kategorie untersucht. Wie haben sie auf den 

Vorwurf der Illoyalität reagiert? Die vierte Kategorie baut auf der dritten Kategorie auf. Es 

geht hierbei um die institutionelle Reaktion der Glaubensgemeinschaft. Im ersten Fall 

wäre dies die katholische Kirche in Deutschland und im zweiten Fall DITIB. Die fünfte 

Kategorie bezieht die Reaktion des externen Akteurs ein. Auf der einen Seite der 

Vatikanstaat und mit ihm Papst Pius IX und nach seinem Tod Papst Leo XIII. Auf der 

anderen Seite die türkische Religionsbehörde Diyanet in der Türkei und mit ihr 

Staatspräsident Erdogan. Die letzten beiden Kategorien ermöglichen einen Einblick in die 

Struktur der beiden Glaubensgemeinschaften und ihre Reaktion auf das Verhalten des 

Staates. Die Gesamtheit der Kategorien ermöglicht einen breit gefächerten Vergleich der 

beiden Fälle und eine Beantwortung der Forschungsfrage. 

 

4. Ultramontanismus und Erdoganismus im Vergleich 

Der Hauptteil ist in drei Kapitel aufgeteilt. Im ersten Kapitel werden die im Methodikteil 

erarbeiteten Kategorien auf das erste Phänomen, den Ultramontanismus während der 

Kaiserzeit angewandt. Im zweiten Kapitel werden die Kategorien auf das Phänomen des 

Erdoganismus im 21. Jahrhundert angewandt. Im dritten Kapitel wird der Vergleich der 



 

10 

beiden Phänomene unter Einbeziehung des Begriffs der Illoyalität vollzogen.  

 

4.1. Ultramontanismus 

Dieses Kapitel erläutert die zentralen Begrifflichkeiten Ultramontanismus und 

Kulturkampf. Darauf folgt die Analyse der fünf Kategorien.  

Ultramontanismus unterscheidet sich auch in der Konnotation bei der Selbstbezeichnung 

und der Fremdbezeichnung. In der Selbstbezeichnung war -ultramontan zu sein- ein 

positives Attribut eines gläubigen Katholiken, der dem Papst treu ergeben war und sich 

für den Erhalt der kirchlichen Ordnung einsetzte. In der Fremdbezeichnung wurde der 

Begriff als „Kampfbegriff“ (Fleckenstein und Schmiedl 2005, 8) verwendet, mit dem den 

Katholiken kollektiv Antideutschtum ,nationale Untreue und Antiliberalismus unterstellt 

wurde (Fleckenstein und Schmiedl 2005, 7f.).  

Den Begriff Ultramontanismus gab es in verschiedenen Formen. Die Grundform ultra 

montes bedeutet aus dem lateinischen übersetzt „jenseits der Berge“ (Conzemius 2002, 

253) und stand für die stärkere Orientierung der Katholiken zum Papst, der jenseits der 

Alpen in Rom residierte. Dies ging einher mit einem abnehmenden Einfluss des lokalen 

Klerus, welcher in Deutschland sowie in Frankreich lange Zeit eine weitreichende 

Unabhängigkeit hatte. Der abnehmende Einfluss, des lokalen Klerus lässt sich durch den 

technischen Fortschritt erklären. Eine Vielzahl von Gläubigen konnte durch den Ausbau 

der Eisenbahn nach Rom pilgern. Zudem hatte der Papst die Möglichkeit, durch 

Zeitungen und Pamphlete direkt die Gläubigen anzusprechen (Clark 2003, 35). Dadurch 

verloren die Bischöfe als Zwischeninstanz an Einfluss. Der Machtschwund des deutschen 

Klerus wurde durch den Reichsdeputationshauptbeschluss von 1806 verstärkt. In diesem 

wurde die Besitzungen der kirchlichen Fürsten an weltliche Fürsten übertragen. Damit 

verlor der Klerus seine territoriale Macht und seine finanzielle Unabhängigkeit. Dies führte 

zu einer steigenden Abhängigkeit des deutschen Klerus von Papst und Kaiser(Dreier 

2018, 27f.). 



 

11 

Der Ultramontanismus kann in Neo-Ultramontanismus und Ultramontanismus 

unterschieden werden. Diese verfolgen das gleiche Ziel der Machtzentralisierung nach 

Rom, unterscheiden sich aber durch die Verwendung ihrer Mittel. Der Neo-

Ultramontanismus, um den es während des Kulturkampfs geht, bedient sich moderner 

Methoden, wie dem Verfassungsrecht und transnationaler Zeitschriften, um seine Ziele 

durchzusetzen (Fleckenstein und Schmiedl 2005, 16f.). Hier muss der 

Neoultramontanismus in Kontext zu den gegen Ende des 19 Jh. aufstrebenden 

Ideologien gesetzt werden. Wie der Faschismus und Sozialismus war der 

Neoultramontanismus geprägt von der Idee einer kollektiven Identität. Dadurch gab er 

den Menschen ein starkes Identitäts- und Zugehörigkeitsgefühl. Dieses 

Zugehörigkeitsgefühl trennte die Gruppe der Ultramontanen vom Rest der Gesellschaft 

(Clark 2003, 13).  

Nachdem der Begriff des Ultramontanismus, in der Form, in der er für diese Arbeit 

verwendet wird, definiert wurde, gilt es noch den Begriff des Kulturkampfes zu erläutern 

und diesen vom heutigen Gebrauch abzugrenzen. 

Spätestens seit Samuel P. Huntingtons Buch „The Clash of Civilizations“ ist der Begriff 

Kulturkampf wieder populär und wird in der Öffentlichkeit diskutiert. Heute verbindet man 

mit dem Begriff jedoch andere Themen, wie die Gender- oder Migrationsdebatte. Im 

späten 19. Jahrhundert wurde der Begriff in einem spezifischen Kontext verwendet. Es 

ging, um den Konflikt zwischen der protestantisch geprägten Regierung des Kaiserreichs 

auf der einen Seite und der katholischen Kirche, Papst sowie Zentrumspartei auf der 

anderen Seite. Zeitlich spielte sich der Kulturkampf zwischen 1869/70 und 1885 ab. Über 

den genauen Anfang streiten sich Historiker. Einige nennen den Moabiter Klostersturm 

im August 1869 (Borutta 2003, 230), andere den Kanzelparagraphen von 1871 (Smith 

2014, 20) als Beginn des Kulturkampfes. Auch der genaue Zeitpunkt des Endes ist 

umstritten. Die Vorschläge gehen von ersten diplomatischen Verhandlungen zwischen 



 

12 

Bismarck und Papst Leo XIII.2 1878 bis zur Abschaffung der meisten Kulturkampfgesetze 

1887 (Smith 2014, 50). 

Der Kulturkampf hat den Anfang des Kaiserreichs, die Katholiken und das 

bikonfessionelle System in Deutschland bis in die Bundesrepublik (BRD) geprägt. 

Margaret Anderson (1995) argumentiert, dass die BRD es erst mit einem neuen 

Parteiensystem geschafft hat, den jahrhundertealten konfessionellen Streit in 

Deutschland zu beenden (Anderson 1995, 670).  

Die Hintergründe und die Auswirkungen des Kulturkampfes sind komplex. Das Argument, 

dass es sich lediglich um einen Kampf zwischen protestantisch modern liberal gegen 

ultramontan und antimodern handelt, wie Manuel Borutta es in seinem Aufsatz andeutet, 

simplifiziert die Komplexität des Problems (Borutta 2003, 230). Der Konflikt kann vielmehr 

in eine Reihe von Konflikten zwischen dem Deutschen Kaiserreich und seinen Vorläufern, 

mit der katholische Kirche eingereiht werden. Dieser Konflikt hatte in seiner Geschichte 

mehrere Höhepunkte, wie den deutschen Thronstreit unter Einflussnahme Papst 

Innozenz III. im 13. Jh. oder dem Investiturstreit und dem Gang nach Canossa von 

Heinrich IV. im 11. Jahrhundert. Das Grundproblem von Investiturstreit, Thronstreit und 

Kulturkampf bleibt gleich. Im Kern geht es um eine Hierarchiefrage zwischen dem Papst 

als spirituellem Oberhaupt und dem Kaiser als weltlichem Oberhaupt (Smith 2014, 50). 

Die Auslöser des Kulturkampfes waren vielschichtig. Ein Grund war die fortschreitende 

Industrialisierung im Reich. Diese führte zu einem starken Wachstum der Städte. In den 

Städten konnten die Konfessionen aufgrund des Platzmangels nicht mehr abgeschottet 

voneinander leben. Im ländlichen Raum hingegen waren die beiden Konfessionsgruppen 

oft geographisch voneinander getrennt und hatten wenige Berührungspunkte (Borutta 

2003, 229). 

Ein weiterer Grund war eine katholische Gegenbewegung, die sich gegen die 

 

2 Sein Vorgänger Papst Pius IX., der den Kulturkampf während der Hochphase auf katholischer Seite 
geführt hatte, war im Februar 1878 verstorben. 



 

13 

gesellschaftliche Liberalisierung formiert hatte. Der Ultramontanismus entwickelte sich 

als Gegenbewegung zur Aufklärung und damit gegen die Liberalisierung, Verweltlichung 

und Demokratisierung der gesellschaftlichen Verhältnisse. Der Papst versuchte der 

Liberalisierung mit seinem syllabus errorum und seiner Unfehlbarkeitsverkündung 

während des vierten Laterankonzils entgegen zu wirken.3 Die Unfehlbarkeitsverkündung 

des Papstes führte zu heftigen Reaktionen im Kaiserreich. Sie stellte die päpstliche 

Autorität über die des Kaisers. Das machte die Unfehlbarkeitserklärung zu einer der 

zentralen Auslöser des Kulturkampfes (Fleckenstein und Schmiedl 2005, 14).  

Die Gründung der Zentrumspartei 1870 und ihre hohen Wahlergebnisse bei den 

Reichstagswahlen waren ein weiterer Auslöser. Einer der zentralen Bewegründe für die 

Gründung der Zentrumspartei war es, die Interessen der katholischen Bürger im Reich 

zu vertreten. 

Durch die Unfehlbarkeitserklärung des Papstes und die Gründung der Zentrumspartei, 

wurde der alte Konflikt zwischen Papsttum und Kaiser wiederbelebt. Der signifikante 

Unterschied zu früheren Konflikten bestand darin, dass die katholische Seite mit dem 

Zentrum als zweitstärkste Partei im Reichstag die Regierung zu Kompromissen zwingen 

konnte (Hatfield 1981, 472ff.). Die Zentrumspartei war als internationale, auf den Papst 

ausgerichtete Organisation, aus der Perspektive Bismarcks hinderlich für die Bildung 

eines starken Nationalstaates (Müller, M. 2003, 13). Hatfield argumentiert, dass der 

Konflikt primär politischer Natur war und deswegen auf politischer Ebene zwischen Papst 

und Bismarck beendet werden konnte. Dies geschah, als Bismarck nicht mehr in der 

Zentrumspartei seinen gefährlichsten politischen Gegner sah (Hatfield 1981, 475f.). 

Andersen argumentiert hingegen, dass es im Kulturkampf primär um nationale 

Homogenität ging (Anderson 1995, 669). Die Antwort liegt wahrscheinlich zwischen den 

beiden Positionen. Bismarck als zentraler Akteur hinter der Reichsgründung hatte 

zweifellos eine preußisch geprägte Vorstellung des Kaiserreichs. Dennoch war Bismarck 

 

3 Syllabus errorum ist eine Auflistung von 80 Thesen, die 1864 von Papst Pius IX veröffentlicht wurden und 
die sich gegen die Liberalisierung der Gesellschaft richten und dem Primat des Papstes stärkte. 



 

14 

Pragmatiker und sah den politischen Katholizismus primär als Opposition an, die ihn dazu 

zwang kontinuierlich Mehrheiten im Reichstag für neue Gesetzesinitiativen zu suchen 

(Hatfield 1981, 476).  

Nachdem die Begrifflichkeiten Kulturkampf und Ultramontanismus für diese Arbeit 

eingegrenzt wurden, wird im folgenden Abschnitt anhand der fünf Kategorien die 

Perzeption des Ultramontanismus analysiert.  

Die erste Kategorie analysiert die staatlichen Maßnahmen gegenüber der katholischen 

Kirche. Von staatlicher Seite begann der Kulturkampf mit dem Kanzelparagraph, der 

Priester unter Androhung von Freiheitsstrafen untersagte, bei Predigten politische 

Themen anzusprechen. Durch dem Kanzelparagraphen versuchte der Staat, die 

katholische Kirche aus der politischen Sphäre zu verdrängen und damit ihre 

Unterstützung für die Zentrumspartei zu erschweren (Müller, M. 2003, 19). Die 

Zentrumspartei wurde nach den Reichstagswahlen zu Beginn des Jahres 1871 

zweitstärkste Kraft im Reichstag (Anderson 1995, 669). Der Kanzelparagraf wurde Ende 

des Jahres 1871 beschlossen und kann als Maßnahme gegen weitere Wahlerfolge des 

Zentrums gewertet werden (Müller, M. 2003, 18f.). Eine weitere Maßnahme war die 

Entziehung der Schulaufsicht aus dem Aufgabenbereich des katholischen Klerus. Die 

Lehrinhalte hatten signifikanten Einfluss auf die Gesellschaft. Aus diesem Grund war es 

für Bismarck wichtig, die Schulaufsicht unter staatliche Kontrolle zu bringen (Borutta 

2003, 249). Die Teile des Klerus, welche keinen deutschen Pass hatten, wurden 

gezwungen das Reich zu verlassen. Ab 1874 konnten katholischen Priester vom Staat 

ausgebürgert werden (Borutta 2003, 249). Dieses Gesetz war speziell auf den 

Jesuitenorden mit seiner internationalen Struktur ausgelegt. Er wurde von der Regierung 

Bismarck als Sprachrohr des Papstes im Reich angesehen (Hatfield 1981, 469). Der 

Staat wollte während des Kulturkampfes auch auf die Berufung von Priestern Einfluss 

nehmen. Katholische Würdenträger mussten ein staatliches Kulturexamen schreiben, um 

als Priester praktizieren zu dürfen (Borutta 2003, 249).  

Die Maßnahmen des Staates lassen sich unter drei Punkten zusammenfassen: 

Verdrängung aus der politischen Sphäre, Entflechtung der Institution vom Staat am 



 

15 

Beispiel Schulaufsicht und Schwächung von papstnahen Institutionen wie dem 

Jesuitenorden. 

Mit diesen Maßnahmen versuchte Bismarck, den Staat und die katholische Kirche zu 

entflechten, um direkter gegen sie vorgehen zu können, ohne den Staat in seiner 

Funktion zu beeinträchtigen. Außerdem war es Bismarck wichtig, die alleinige Hoheit über 

gesellschaftlich einflussreiche Themen, wie die Bildungspolitik zu haben. Der 

Jesuitenorden wurde von Bismarck als direkter Interessensvertreter des Papstes im 

Reich wahrgenommen und aus diesem Grund aktiv bekämpft. 

Der Kulturkampf wurde lediglich durch Gesetze eingegrenzt. Das Kaiserreich hatte 

autoritäre Züge, war aber an seine Verfassung und Gesetze gebunden, weswegen es die 

Katholiken in einem begrenzten Maß verfolgen konnte. Ein weiterer Faktor waren die 

Kapazitäten der Sicherheitskräfte sowie Widerstände gegen die Verfolgung der 

Katholiken innerhalb der Sicherheitskräfte (Borutta 2003, 250f.).  

Gegen Ende der 1870er war Bismarcks primärer Gegner nicht mehr der politische 

Katholizismus, sondern die wachsende Arbeiterbewegung. Dazu trug auch der Tod Pius 

des IX. 1878 und die Ernennung des neuen Papstes Leo XIII. bei (Hatfield 1981, 474). 

Bismarck und Leo XIII. sahen in der Arbeiterbewegung eine große Gefahr für die 

Ausbreitung des Kommunismus. Beide lehnten den Kommunismus ab, weil er die alte 

Ordnung, für die sie standen, abschaffen wollte und revolutionäre gesellschaftliche 

Änderungen forderte (Müller, M. 2003, 8). 

Die zweite Kategorie legt den Fokus auf die gesellschaftliche Reaktion des 

Illoyalitätsvorwurfs. Liberale und Protestanten entdeckten durch den Kulturkampf, den 

Katholizismus als eine neue „Weltmacht“, dem ein Drittel der deutschen Bevölkerung 

angehörte (Baumeister 1987, 78). Aus liberal protestantischer Perspektive bestand die 

Sorge, die gesellschaftlichen Freiheiten, welche die letzten Jahrzehnte errungen wurden, 

wieder zu verlieren. Durch die schnellen gesellschaftlichen Veränderungen während der 

Industrialisierung wurde das katholische System mit seinem großen Personalapparat und 

Grundbesitz in der Gesellschaft als ineffizient und rückschrittlich bewertet. Exemplarisch 



 

16 

für die Ineffizienz des katholischen Systems stand das Zölibat im Kontrast zum 

evangelischen Pfarrhaus. Das Zölibat erlaubt es Priestern bis heute nicht eigene Kinder 

zu zeugen und damit die Elitenfortbildung zu garantieren, im Gegensatz zum 

evangelischen Pfarrhaus, welches die Elitenfortbildung als Teil seiner 

Existenzberechtigung sah (Baumeister 1987, 81). Ein weiterer gesellschaftlicher 

Kritikpunkt am Ultramontanismus war sein internationalistischer Charakter. Dieser war 

konträr zum wachsenden Nationalismus in der breiten Bevölkerung. Smith vergleicht die 

gesellschaftliche Kritik am Ultramontanismus mit der Kritik am Sozialismus. Beide sind 

durch ihren internationalistischen Charakter ein Gegenentwurf zum Nationalismus. Aus 

diesem Grund bietet der Ultramontanismus viel Raum für Kritik von großen Teilen der 

Bevölkerung (Smith 2014, 68).  

Nach der Analyse der ersten und zweiten Kategorie werden in den folgenden Abschnitten 

die Reaktionen der Religionsgemeinschaft in Form der Gläubigen, der Institution 

katholische Kirche und des Papstes als externen Akteur gemessen. 

In dem katholischen Teil der Bevölkerung löste der Kulturkampf eine Welle der Solidarität 

mit dem Klerus aus. Es kam zu Protestmärschen und verfolgte Kleriker wurden bei der 

Flucht unterstützt. Des Weiteren kam es zu einer Verehrung des Papstes, als 

Unterstützter der Katholiken im Reich (Clark 2003, 22; Anderson 1995, 666). Die 

ultramontane Presse unterstützte die Papstverehrung. Sie ermöglichte es dem Papst 

direkt mit den Gläubigen zu kommunizieren. Außerdem führte sie zu einem europaweiten 

Informationsaustausch zwischen Katholiken. Dies schuf eine gegenseitige Solidarität und 

trug zur Identitätsbildung bei (Clark 2003, 35). 

Smith argumentiert, dass Katholiken ihre Identität anders konstruierten als Protestanten 

und damit die Einheit von Protestantismus und deutschem Nationalismus beendeten. 

Katholiken konstruierten ihre nationale Identität durch andere Traditionen, Erinnerungen 

und eine andere Geschichte, wie die Protestanten. Die Integration der Katholiken in die 

deutsche nationale Identität löste unter Teilen der Protestanten Proteste aus. Sie waren 

gegen die Integration der Katholiken in die nationale Identität, weil dies den Charakter 

der deutsche Nation verändern und Dominanz der protestantischen Prägung auf die 



 

17 

nationale Identität mindern würde (Smith 2014, 238). 

Durch die Verhaftung von großen Teilen des Klerus, waren viele höhere sowie niedrige 

Positionen in der katholischen Kirche unbesetzt. Dies führte zu einem Erstarken des 

Laientums. Es konnte nun Aufgaben bei religiösen Zeremonien übernehmen, die zuvor 

nur durch den Klerus durchgeführt werden durften. Die Verfolgung des Klerus führte auch 

zur Emanzipation der Zentrumspartei von der Kirche und damit zur Integration der Partei 

in das politische System des Kaiserreiches (Clark 2003, 45). Vor dem Kulturkampf wurde 

die Zentrumspartei stark vom Klerus und den Bischöfen beeinflusst. Im Verlauf des 

Kulturkampfes war diese mit den Repressalien des Staates beschäftigt, im Gefängnis 

oder im Exil. Dadurch entstand ein Vakuum. Einerseits innerhalb der Zentrumspartei, in 

der durch das Vakuum nicht mehr die Kleriker, sondern die Laien dominierten. 

Andererseits auf der politischen Ebene, auf der durch das Wegfallen der Bischöfe, die 

Zentrumspartei alleiniger Vertreter katholischer Interessen war (Anderson 1995, 667f.). 

Der Kulturkampf drängte die Zentrumspartei dazu, liberale Positionen einzunehmen, um 

die liberalen Freiheitsrechte, welche ihr von der Verfassung ursprünglich gewährt wurden, 

zu behalten. Damit verteidigten sie die Werte, deren Abschaffung ihr von Bismarck und 

Teilen der Gesellschaft vorgeworfen wurde (Hatfield 1981, 480). 

Aus gesellschaftlicher Sicht wurde die katholische Kirche als rückschrittlich, Gefährdung 

für gesellschaftliche Freiheiten sowie internationalistisch und damit antinational 

wahrgenommen. Die Sicht der Gesellschaft auf die Katholiken steht im Kontrast zu deren 

Selbstwahrnehmung. Diese verstand sich nicht als antinational, sondern konstruierte ihre 

nationale Identität anders als die protestantische Mehrheit und beendete damit die Einheit 

von nationaler Identität und Protestantismus. Eine weitere Entwicklung war die 

Emanzipation des Zentrums von der katholischen Kirche und die Verteidigung von 

politisch liberalen Positionen seitens des Zentrums. Obwohl der Antiliberalismus einer 

der zentralen Vorwürfe von Bismarck und der Gesellschaft war. 

Nachdem die Reaktion der Gläubigen analysiert wurde, wird im folgenden Absatz die 

institutionelle Reaktion der katholischen Kirche betrachtet. Der Kulturkampf führte 



 

18 

innerkirchlich zu einer steigenden Unabhängigkeit der Pfarrer, weil ihre Bischöfe im Exil, 

im Gefängnis oder mit den Repressalien des Staates beschäftigt waren (Anderson 1995, 

656). Des Weiteren führte die Fragen nach der richtigen Umgangsform mit der staatlichen 

Verfolgung zu Spannungen innerhalb der Kirche. Eine der Gegenreaktionen der Kirche 

war der passive Widerstand. Die katholischen Studenten erschienen nicht zu den 

Kulturexamen und die Bischöfe vermieden die Besetzung von Positionen, deren Inhaber 

im Gefängnis oder im Exil waren (Hatfield 1981, 473). Eine weitere Reaktion war die 

Massenmobilisation bei den Reichstagswahlen 1871, bei denen das Zentrum die 

zweitstärkste Partei im Reichstag wurde (Anderson 1995, 669).  

Die Repressalien führten zu einer Stärkung der Beziehung zwischen dem sonst 

entfremdeten Klerus und den Laien, und zu einer Politisierung der Katholiken. Damit 

unterstützte der Kulturkampf die Ultramontanisierung der Katholiken, dessen Ziel es 

ursprünglich war diesen zurück zu drängen (Borutta 2003, 250f.).  

Innerhalb der katholischen Kirche setzten sich die Ultramontanen durch. Deren Reaktion 

auf den Kulturkampf war geprägt durch einen passiven Widerstand und 

Massenmobilisation bei den Reichstagswahlen.  

Abschließend wird die Reaktion des externen Akteurs analysiert. Während des 

Kulturkampfes gab es zwei Päpste im Vatikan. Pius IX., der während seines Pontifikats 

die Anfangsphase sowie die Hochphase des Kulturkampfes erlebte und 1878 starb. Leo 

XIII. folgte Pius auf dem Apostolischen Stuhl und beendete während seines Pontifikats 

den Kulturkampf (Clark 2003, 31f.).  

Pius IX. war tief geprägt von den Unruhen der 1848 Revolution und entwickelte durch 

diese Prägung ein tiefes Misstrauen gegen alles Neue und Reformerische (Müller, M. 

2003, 8). Im syllabus errorum definierte Pius IX. Katholizismus als Antithesis zur Moderne 

und mit der Unfehlbarkeitserklärung stellte er sich über die Autorität des deutschen 

Kaisers. (Borutta 2003, 228). Damit verstieß der Papst als externer Akteur gegen die 

gesellschaftliche Norm, dass es nur ein Herrscher im Reich geben sollte. Seit dem 

Frieden von Westfalen war dies zur angestrebten Norm geworden. Der Normenverstoß 



 

19 

wurde als Affront im Kaiserreich aufgefasst und endete im Vorwurf der Illoyalität 

gegenüber den Katholiken. Pius IX. versuchte nicht seinen Affront zurück zu nehmen, 

sondern reagierte auf die Kulturkampfgesetze mit einem Konfrontationskurs. Er drohte 

Katholiken, die diese befolgten mit Exkommunikation (Borutta 2003, 250).  

Das Pontifikat von Leo XIII. führte zu einem Wiederaufbau der diplomatischen 

Beziehungen zum Deutschen Kaiserreich. Durch die Gründung des Königreiches Italien 

verlor der Vatikanstaat 1870 seine territorialen Gebiete und wurde auf einen Teil von Rom 

begrenzt. Aus Protest dagegen weigerte sich Pius IX. den Vatikan zu verlassen und 

bezeichnete sich als „Gefangener im Vatikan“ (Müller, M. 2003, 43). Durch den 

Machtverlust und dem Konflikt mit Italien suchte sein Nachfolger Leo XIII. nach 

Verbündeten (Müller, M. 2003, 43). Auch Bismarck wollte die Beziehungen zum Papst 

und den Katholiken verbessern, um sich auf die Bekämpfung der wachsenden 

Arbeiterbewegung im Reich konzentrieren zu können. Trotz der Bereitschaft von beiden 

Seiten, dauerte die Normalisierung der Beziehungen bis 1885 (Müller, M. 2003, 43). 

Der Papst spielte beim Kulturkampf eine aktive Rolle. Einerseits in Person Pius IX., als 

dessen Auslöser durch seinen Affront gegen die Autorität des Kaisers. Der Affront führte 

zum Illoyalitätsvorwurf gegen die Katholiken im Reich. Andererseits in Person von Leo 

XIII., der als Schlichter den Kulturkampf mitbeendete. 

 

4.2. Erdoganismus 

Das folgende Kapitel erläutert den Begriff des Erdoganismus und dessen Entstehung, 

darauf folgt die Analyse des Phänomens Erdoganismus durch die bereits genannten 

Kategorien. 

Erdoganismus hat sich während des letzten Jahrzehnts zum Schlagwort für die 

Beschreibung der türkischen Politik entwickelt. Damit hat der derzeitige Präsident Recep 



 

20 

Tayyip Erdoğan eines seiner Ziele erreicht, sich und seine Partei die AKP4, mit der 

türkischen Politik gleichzusetzen. Als die AKP 2002 die Präsidentschaftswahlen gewann, 

waren die Erwartungen groß. Es gab lange notwendige Reformen, eine Annäherung an 

die EU sowie groß angelegte Infrastrukturprojekte (Yilmaz und Bashirov 2018, 1016). Von 

den westlichen Medien5 wurde die AKP und ihr Vorsitzender Erdogan zunächst als 

Vorreiter für die Demokratie gefeiert (Sontag, 11.05.03; Bellut, 20.06.18). Zudem war die 

außenpolitische Strategie der zero problems with neighbors6 nur für kurze Zeit ein Erfolg 

für die diplomatischen Beziehungen mit den Nachbarländern. Nach neun Jahren kam mit 

dem Arabischen Frühling die Wende und die zero problems with neighbors Strategie 

scheiterte (Zalewski, 22.08.13). 

Ahmet Öztürk (2016) argumentiert, dass der Arabische Frühling, sowie der Beginn des 

Syrienkrieges 2011 von einer Reformpolitik hinzu einer autoritären Politik, führte (Öztürk 

2016, 12). Daniel Steinvorth (22.06.18) sieht den Auslöser der Wende in der Reaktion auf 

die Gezi-Park Proteste und dem Zerwürfnis mit der Gülen Bewegung 2013. Steinvorth 

definiert Erdoganismus als einen autoritären Führungsstil, der stark auf den Präsident 

ausgerichtet ist (Steinvorth und Wagner, 22.06.18). Auch Ihsan Yilmaz und Galib 

Bashirov (2018) beschreiben einen autoritären, auf Erdogan ausgelegten Führungsstil, 

als zentrale Komponente des Erdoganismus (Yilmaz und Bashirov 2018, 1812). Sie 

beschreiben die vier zentralen Charakteristika des Erdoganismus als "electoral 

authoritarianism", in der eine Mehrparteien-Demokratie vorgegeben wird, aber keine 

fairen und freien Wahlen stattfinden. Dazu kommt eine wirtschaftliche Strategie, die auf 

einem Patronage System aufbaut, das als Neopatrimonialismus7 bezeichnet wird, und 

 

4 Die Adalet ve Kalkınma Partisi (Partei für Gerechtigkeit und Entwicklung) ist eine moderate islamische 
Partei, die 2001 gegründet wurde (Karadag und Bank 2014, 249). 
5 Als westliche Medien werden in diesem Kontext Medien aus Westeuropa und Nordamerika bezeichnet. 
6 „zero problems with neighbours“ ist ein Außenpolitisches Konzept, welches vom ehemaligen türkischen 
Außenminister (2009-2014) und Premierminister (2014-2016) Ahmet Davutoğlu entworfen wurde. Dieses 
basierte auf einer visionsgeleiteten Außenpolitik, welche durch soft power und gute Beziehungen mit den 
Nachbarländern, die Türkei bis 2023 als regionalen Hegemon in der Region, etablieren sollte. (Davutoglu, 
20. Mai 2010). 
7 Neopatrimonialismus ist eine nicht-demokratische Herrschaftsart, bei der alle Macht in einem Staat bei 
einem Herrscher liegt. Dem Herrscher sind die Eliten, Behörden, Institutionen zur Loyalität verpflichtet. 
Dafür werden sie in Form eines Patronage Systems mit Zuwendungen entlohnt (Schlumberger 02.03.12). 



 

21 

eine politische Strategie, die von populistischen Elementen geprägt ist sowie eine 

politische Ideologie, die auf Islamismus aufbaut (Yilmaz und Bashirov 2018, 1813). Kuru 

fügt dieser Definition noch eine außenpolitische Komponente hinzu. Er argumentiert, 

dass Erdogans Politikstil geprägt ist von einer Priorisierung nationaler Politik über 

Außenpolitik. Erdogan benutzt seine Außenpolitik, um damit Wählerstimmen und 

Rückhalt im Inland zu gewinnen (Kuru 2015, 98). Ein bekanntes Beispiel hierfür ist 

Erdogans Wortgefecht mit Israels Präsidenten Schimon Peres auf dem 

Weltwirtschaftsforum in Davos. Bei diesem ging es um den Einmarsch Israels in Gaza, 

der von breiten Teilen der türkischen Bevölkerung verurteilt wurde (Bronner und 

Tavernise, 04.02.09). Erdogan wurde im Anschluss, an das Wortgefecht mit Peres von 

einer jubelten Menge am Istanbuler Flughafen empfangen (Faigle, 30.01.09). 

Ein weiterer Bestandteil der Außenpolitik des Erdoganismus, ist der Fokus Erdogans auf 

die türkische Diaspora, deren Stimmen ausschlaggebend für die Wahlergebnisse in der 

Türkei sein können (Adar 2020, 17). Das zentrale Mittel der Bindung zwischen dem 

türkischen Staat und ihrer Diaspora im Ausland ist das Präsidium für 

Religionsangelegenheiten Diyanet İşleri Başkanlığı (Diyanet) und ihre Ableger wie die 

Türkisch-Islamische Union der Anstalt für Religion (DITIB) in Deutschland. Um die Rolle 

der Diyanet einordnen zu können, ist es notwendig das Verhältnis zwischen Religion und 

Staat in der Türkei zu verstehen. Die Türkei wird oft als laizistischer Staat beschrieben. 

Hier muss aber zwischen der französischen Laïcité und dem türkischen laliklik 

unterschieden werden. Übersetzt werden beide Konzepte mit Laizität. Dennoch 

entscheiden sie sich signifikant in ihrer Konzeption. Während Laïcité eine weitgehende 

Trennung von Staat und Kirche in den meisten Regionen von Frankreich forciert, 

bedeutet laliklik eine Steuerung der Religion durch eine staatliche Institution (Öztürk 

2016, 8). Die Auslegung und Praxis der Religion ist damit eine politische Entscheidung in 

der Türkei. Diese nationale Prägung der Religion durch den Staat ist keine Besonderheit 

der Türkei, sondern ein globales Phänomen. Ein Beispiel hierfür ist die russische 

Orthodoxie (Seufert 2017, 40). 

Die Diyanet ist eine staatliche Behörde und besaß einen hohen Grad an institutioneller 

Autonomie gegenüber politischer Einflussnahme (Seufert 2017, 25f.). Seit den 1980er 



 

22 

entsendet sie Imame nach Europa und hat Moscheen und Verbandsstrukturen aufgebaut, 

um ein Gegengewicht zu anderen islamischen Einflüssen in Ländern mit türkischer 

Diaspora zu schaffen. Ein weiteres Ziel der Diyanet seit den 80er war die Loyalität und 

Verbundenheit der Türken im Ausland zum türkischen Staat aufrecht zu erhalten. Der 

religiöse Nationalismus und die Bindung der Diaspora durch die DITIB war somit kein 

Projekt der AKP Regierung, sondern bereits Teil der Außenpolitik als diese noch von den 

Kemalisten8 dominiert wurde (Öztürk 2016, 11). Dennoch gab es seit dem Wahlsieg der 

AKP im Jahr 2002 mehrere signifikante Veränderungen. Die AKP hat die Kapazitäten der 

Diyanet kontinuierlich ausgebaut und sie damit zu einer der größten staatlichen Behörden 

im politischen System der Türkei ausgebaut. In diesem Zug kam es auch zu einer 

kontinuierlichen Aufstockung des Etats der Behörde. Darüber hinaus wurde der 

Aufgabenbereich der Diyanet erweitert. Mittlerweile verwaltet die Diyanet unter anderem 

Kindergärten, einen Fernsehsender, Zertifizierung von Halal-Essen und eine 

Beratungshotline für die Einbindung des Islams in den Alltag (Öztürk 2016, 13). Zusätzlich 

zur Ausweitung der Aufgabenbereiche, gab es eine innerbehördliche Entwicklung hin zu 

einer konservativeren Interpretierung des Islams (Seufert 2017, 45).  

Im Zuge der beschriebenen Entwicklungen argumentiert Öztürk, dass die Diyanet ihre 

institutionelle Unabhängigkeit verloren hat und spricht von einer „Synchronisierung“ der 

Politik Erdogans und der Diyanet. Ein Beispiel hierfür ist der indirekte Aufruf mehrere 

Imame bei dem Parlamentswahlen die AKP zu wählen (Öztürk 2016, 11ff.). Dieser Trend 

der Synchronisierung spiegelt sich auch auf die Außenwahrnehmung der staatlichen 

Institutionen wider. Sinem Adars Studie (2020) über das Wahlverhalten türkischer 

Migranten zeigt, dass viele türkischstämmige in Deutschland nicht mehr differenzieren 

zwischen den staatlichen türkischen Institutionen in der Türkei und Deutschland sowie 

 

8 Kemalismus ist eine vom Staatsgründer der Türkei, Mustafa Kemal Atatürk, praktizierte politische 
Ideologie. Deren Ziel war es, die Türkei in einen modernen Staat zu verwandeln. Die prägenden Elemente 
des Kemalismus sind unter anderem ein autoritär agierenden Staat, die Orientierung an westlichen 
Ländern, die Homogenisierung der Bevölkerung sowie eine Zurückdrängung der Religion aus dem 
Öffentlichen Raum (Yavuz 2000, 36; Kreiser 2014, 5f.). Die Kemalisten dominierten die Justiz, die Armee 
und hatten großen Einfluss auf die Außenpolitik. Diese Vormachtstellung wurde mit der Wahl Erdogans ab 
2002 schrittweise abgebaut (Kayaoğlu et al., o. J., 5-9). 



 

23 

Erdogan und der AKP (Adar 2020, 25). Diese Gleichstellung, insbesondere Erdogans mit 

dem Staat, ist eines der inhärenten Ziele des Erdoganismus (Yilmaz und Bashirov 2018, 

1812). 

Seufert kritisiert in seinem Teilgutachten für das Hessische Kultusministerium zur 

Eignung von DITIB als Kooperationspartner auch die Einflussnahme der AKP auf die 

Diyanet. Er argumentiert, dass es in der Türkei alle Regierungsinstitutionen „politisiert“ 

seien und die Diyanet in diesem Kontext zu bewerten ist (Seufert 2017, 26). Seufert 

attestiert der Diyanet noch einen gewissen „institutionellen Reflex“ (Seufert 2017, 41) , 

also die Möglichkeit der Behörde ihre Autonomie gegen politische Einflussnahme 

durchzusetzen. Er verweist aber auf die Gefahr, dass die Behörde im Prozess ist diese 

Autonomie zu verlieren (Seufert 2017, 41).  

Ein weiterer Punkt, ist das Verhältnis zwischen Diyanet und DITIB in Deutschland. 

Unbestritten ist, dass es monetäre Zuwendungen seitens Diyanet gibt und sie die Imame 

ausbildet, bezahlt, entsendet und gegebenenfalls aus Deutschland wieder abberuft. Ein 

Streitpunkt zwischen den Wissenschaftlern ist der Grad, der Einflussnahme der Diyanet 

auf die DITIB. Dies lässt sich am Beispiel des Falls vom islamischen Schulunterricht in 

Hessen verdeutlichen. Die DITIB ist nach Art. 7 Abs. 3 Grundgesetz (GG) legitimiert 

diesen mitzugestalten. Das hessische Kultusministerium sah durch die zunehmende 

Autokratisierung der Türkei, die Unabhängigkeit von DITIB Hessen gefährdet und 

beauftragte verschiedene Gutachter diese zu überprüfen. Dennoch werden auch die 

Diyanet und der DITIB Bundesverband analysiert. In den verschiedenen Gutachten, die 

vom Land Hessen in Auftrag gegeben wurden, kommen die Gutachter zu 

unterschiedlichen Ergebnissen. Auf der einen Seite steht das Gutachten von Mathias 

Rohe (2017). Dieser kann keine Beeinflussung von Seiten des DITIB Bundesverbandes 

oder der Diyanet auf DITIB Hessen nachweisen (Rohe 2017, 78). Auf der anderen Seite 

steht das Gutachten von Josef Isensee (2017), der DITIB Hessen in einer 

„Weisungskette“ sieht, welche vom türkischen Staat über den DITIB Bundesverband nach 

Deutschland geht (Isensee 2017, 45). Isensee stimmt Rohe zu, dass es keine direkten 

Beweise für Anweisungen der Diyanet oder des DITIB Bundesverbandes an DITIB 

Hessen gibt. Er sieht aber das Bestehen einer möglichen „Weisungskette“ als 



 

24 

ausreichend, um der DITIB die Mitgestaltung des islamischen Religionsunterrichts zu 

verweigern (Isensee 2017, 45). Denn eine Religionsgemeinschaft kann ihre durch die 

Verfassung gewährleisteten Rechte nicht wahrnehmen solange sie „rechtlich oder 

tatsächlich durch einen ausländischen Staat gesteuert wird“ (Oebbecke 1996, 177).9 Der 

Einfluss der Diyanet auf die DITIB, wird als Einflussnahme durch einen fremden Staat 

gewertet. Dies muss im Zusammenhang mit dem Verlust des „institutionellen Reflex“ 

(Seufert 2017, 41) und damit dem Verlust, der im vorherigen Absatz beschriebenen 

institutionellen Unabhängigkeit der DITIB betrachtet werden.  

Nachdem Erdoganismus erläutert wurde, wird im folgenden Abschnitt anhand der fünf 

Kategorien die Perzeption des Erdoganismus analysiert. 

Die erste Kategorie bezieht sich auf die staatlichen Maßnahmen der Bundesrepublik 

Deutschland (BRD) gegenüber DITIB. Hier muss bedacht werden, dass es im Vergleich 

zum Kaiserreich, zu einer Verrechtlichung des Verhältnisses zwischen Staat und Religion 

kam.10 Dennoch hat sich die Politik nicht vollständig aus dem Religionsrecht 

zurückgezogen, wie der Kreuz Beschluss in Bayern oder das Burka Verbot in mehreren 

Bundesländern zeigen (Günther et al., 24.05.18; Burghardt, 04.02.20). Eine 

Reformoffensive des Religionsrechts von Seiten der Parteien ist dennoch derzeit 

unwahrscheinlich (Scheliha 2018, 133).  

Bezüglich der Einbindung islamischer Religionsgemeinschaften wie der DITIB, ist die 

Politik bisher zurückhaltend geblieben. Ulrich Willems kritisiert (2018), dass der Fokus 

seitens der Politik beim Thema Islam lediglich auf Extremismusprävention liegt und nicht 

darauf, muslimischen Religionsgemeinschaften, ihr durch die Verfassung 

gewährleistetes Recht auf Religionsausübung, zu ermöglichen (Willems 2018, 13).  

Der Politik kommt eine aktive Rolle bei der Vergabe der Körperschaft des Öffentlichen 

 

9 Zitiert nach: (Isensee, 2017, 45). 
10 Beispiele hierfür sind der Kruzifix-Beschluss (BVerfGE 93, 1), Chefarzt Fall (BVerfGE 137, 273) oder 
das Kopftuchverbot (BVerfGE 138, 296). Dennoch gibt es immer noch einzelne politische Entscheidungen 
wie den Kreuz-Beschluss in Bayern 



 

25 

Rechts (Körperschaftsstatus)11 sowie der Gestaltung des Religionsunterrichts12 an 

öffentlichen Schulen zu. Religionsrecht zählt im föderalen System der BRD zur 

Länderkompetenz. Die Rahmenbedingungen werden vom Grundgesetz vorgegeben, in 

den Verfassungen der Länder spezifiziert und von den Landesregierungen beschlossen. 

In den Ländern gibt es verschiedene Kooperationsmodelle von Religionsunterricht an 

Schulen. Laut dem Grundgesetz sollte der Religionsunterricht in „Übereinstimmung“ mit 

den Religionsgemeinschaften gestaltet werden.13 

Wie der beschriebene Fall von Hessen zeigt, bestand ein Verdacht, einer staatlichen 

Einflussnahme bei der Gestaltung des Religionsunterrichts durch die türkische 

Regierung. Aus diesem Grund beendete das hessischen Kultusministerium die geplante 

Kooperation mit DITIB Hessen (Hessisches Kultusministerium 20.02.19). Ein anderes 

Modell praktiziert der Freistaat Bayern, der den staatlichen Unterricht ohne 

Übereinstimmung der Religionsgemeinschaften umsetzt. Inwiefern eine rein staatliche 

Umsetzung des Islamunterrichts verfassungskonform ist, ist umstritten (Günther, 

26.03.19; Kreß 2010). 

Dies leitet zum zweiten Gestaltungsfeld der Politik, den Körperschaftsstatus über. Laut 

Grundgesetz ist der Körperschaftsstatus keine Voraussetzung für die Mitgestaltung des 

Schulunterrichts. Dennoch würde er wahrscheinlich helfen, symbolisiert er doch eine Art 

„staatliches Gütesiegel“ (Janssen 2017, 60). Des Weiteren gibt er 

Religionsgemeinschaften besondere Privilegien wie den Kirchensteuereinzug. Das 

Körperschaftsrecht wird in jedem Bundesland anders vergeben. Durch ein Urteil des 

Bundesverfassungsgerichts (BVerfG) wurden die Kriterien zum Erwerb des 

Körperschaftsstatus gelockert. Darin hieß es, dass Religionsgemeinschaften lediglich 

Rechtstreue und eine Gewähr der Dauer zum Erwerb des Körperschaftsstatus 

 

11 Legitimiert durch Art. 140 GG i.V.m. 137 Abs. 3 WRV und 4 GG 
12 Legitimiert durch Art. 7 Abs. 3 GG 
13 Religionsgemeinschaften müssen keinen Körperschaftstatus haben, um mit dem Staat kooperieren zu 
können. Sie müssen lediglich eine Instanz vorweisen, die der Staat als Ansprechpartner hat. Diese Instanz 
muss durch die Struktur innerhalb der Religionsgemeinschaft legitimiert sein. Der Staat ist „religiös neutral“ 
(Janssen 2017, 549). Aus diesem Grund müssen die „Grundsätze“ des Religionsunterrichts sowie die 
„Übereinstimmung mit diesen“ von der Religionsgemeinschaft bestimmt werden (Janssen 2017, 549). 



 

26 

nachweisen müssen (Dreier 2019, 352).14 Trotz der Lockerungen steht der 

Körperschaftsstatus unter Kritik. Die Vergabe sei nicht transparent und es sei nicht 

nachvollziehbar, warum bestimmte Religionsgemeinschaften ihn nicht bekommen 

(Czermak 2019, 220; Janssen 2017, 55). Hinzu kommt, dass es eine signifikante 

Diskrepanz zwischen in Deutschland bestehenden muslimischen 

Religionsgemeinschaften und muslimischen Religionsgemeinschaften mit 

Körperschaftsstatus gibt. Dies lässt sich am Beispiel von Nordrhein-Westfalen 

beobachten. Dort leben ein Drittel der deutschen Muslime und mit DITIB ist einer der 

größten deutschen Islamverbände dort ansässig. Trotz dieser Voraussetzungen sind in 

NRW 36 christliche Körperschaften und keine muslimische Körperschaft eingetragen 

(Bundesministerium des Innern, für Bau und Heimat 2020). 

Diese Nichtkooperation mit islamischen Moscheenverbänden wirft die Frage nach dem 

Warum auf. Das Land Hessen argumentiert mit der Autokratisierung in der Türkei. 

Dennoch hat die DITIB auch vor der Autokratisierung durch die AKP keinen 

Körperschaftsstatus erhalten oder konnte am islamischen Schulunterricht mitwirken. Dies 

obwohl die DITIB bereits seit den 80er in Deutschland aktiv ist und die türkische Migration 

bereits in den 60er einsetzte (Öztürk 2016, 11). Nun stellt sich die Frage, ob der Affront, 

der zum Vorwurf der Illoyalität geführt hat, die Autokratisierung der Türkei ist oder die 

Abweichung von der sozialen Norm durch eine andere Religionszugehörigkeit. Die 

Nichtkooperation vor der Autokratisierung der Türkei deutet darauf hin, dass die 

nichtchristliche Religionszugehörigkeit bereits einen Affront auslöste, der durch die 

Autokratisierung verstärkt wurde. 

Willems widerspricht diesem Argument indirekt, indem er auf einen rein formalen Aspekt 

hinweist. Ihm zufolge sind die Bedingungen zum Erwerb des Körperschaftsrechts auf 

christliche Gemeinschaften ausgelegt. Aus diesem Grund haben muslimische 

Religionsgemeinschaften keinen Körperschafstatus inne. Für islamische 

Religionsgemeinschaften ist es zum Beispiel schwer das Kriterium der Dauerhaftigkeit 

 

14 BVerfGE 102, 370 



 

27 

nachzuweisen, da sie keine Mitgliederregister führen (Willems 2018, 9). 

Eine weitere Maßnahme der Politik ist die seit 2006 regelmäßig staatfindende 

Islamkonferenz (IAK). Die IAK ist eine Plattform der Kooperation zwischen der BRD und 

muslimischen Akteuren. Ziel der IAK ist es, den Dialog zwischen Staat und islamischen 

Religionsgemeinschaften zu fördern. Ahmet Cavulduk (2013) bezeichnet die IAK als 

staatliches Mittel der BRD, um die Muslime in Deutschland „regierbar zu machen“, welche 

aus „sicherheitspolitischen Erwägungen“ entstanden sei (Cavuldak 2015, 250). Karsten 

Fischer (2013) spezifiziert Cavuldaks Aussage. Er beschreibt die IAK als Teil der Antwort 

eines „liberal-demokratischen Verfassungsstaats“ auf Religion innerhalb seiner 

Staatsgrenzen. Die IAK sei Teil der Trias von „Governance of Religions, Governance by 

Religions und Governance for Religions“ (Fischer 2013, 131). Der Islamunterricht und die 

IAK sind Teil der „Governance by Religion“. Außerdem erlaubt dieses System es dem 

Staat Informationen zu sammeln, um bewerten zu können, wie viel „Governance of 

Religions“ notwendig sei und wie viel „Governance by Religions“ er gewähren kann. 

Durch diesen Prozess weiß der Staat, wie viel „Governance for Religions“ zum Beispiel 

durch den Körperschaftsstatus er gewähren muss (Fischer 2013, 131f.). Dieses Modell 

der Flexibilität steht im Einklang mit der Aussage von Horst Dreier, der gegen eine 

„Verkirchlichung“ des Islams und für „Flexibilität auf beiden Seiten“ plädiert (Dreier 2019, 

373).  

Dennoch sind nach 14 Jahren IAK die Ergebnisse übersichtlich. Auf Kooperation mit 

islamischen Religionsgemeinschaften basierenden Religionsunterricht gibt es nur in 

Einzelfällen.15 Bezüglich des Körperschaftsstatus ist der Stand ähnlich.16 Auch die 

Einflussnahme durch die Diyanet und damit durch die Türkei, konnte bisher nicht 

eingeschränkt werden. Es fehlt an Alternativen der Finanzierung und der Imam 

 

15 Durch Kooperation mit Islamverbänden organisierter Religionsunterricht wird in Niedersachsen und 
Hessen praktiziert. Modellversuche unter Einbeziehung von Islamverbänden gibt es in Nordrhein-
Westfalen, Baden-Württemberg, Rheinland-Pfalz und dem Saarland (Mediendienst Integration, o. J.). 
16 Nur die Ahmadiyya Gemeinde hat den Körperschaftsstatus in Hamburg und Hessen inne. 



 

28 

Ausbildung.17 Bisher war der Staat nicht bereit DITIB, im Rahmen des 

Körperschaftsstatus, in den Staat zu integrieren und damit eine Alternative zur 

Finanzierung aus der Türkei zu schaffen. Auch bei den Zustimmungswerten zur AKP und 

Erdogan bei den Deutschen mit türkischen Migrationshintergrund lässt sich bisher noch 

kein rückläufiger Trend beobachten (Adar 2020, 32f.). Das heißt, dass von Fischer und 

Dreier vorgeschlagene Modell der Flexibilität sowie die staatlichen Maßnahmen, haben 

in der Summe nur geringe Ergebnisse erzielen können.  

Die zweite Kategorie analysiert die Reaktion der Gesellschaft auf den Erdoganismus. Der 

gesellschaftliche Diskurs und die Berichterstattung über den Islam in Deutschland, ist in 

drei Viertel der Fälle negativ (Schneider, Fincke und Will 2013, 9). Dies hat mehrere 

Gründe. Zum einem ist die negative Assoziation des Islams, auf eine gewisse 

„Eigenlogik“ von Medien, tendenziell mehr über negative Ereignisse zu berichten, 

zurückzuführen (Schneider, Fincke und Will 2013, 9). Hinzu kommt eine Berichterstattung 

über islamische Länder oder islamisch geprägte Regionen, über die nur in 

Zusammenhang mit Krieg oder negativen Ereignissen berichtet wird. Diese Akkumulation 

negativer Berichterstattung kreiert in breiten Teilen der Gesellschaft ein negatives Bild 

des Islams. Ein weiterer Katalysator war der Anschlag auf das World Trade Center 2001. 

Seit dem Anschlag kam es zu einer Vielzahl von Medienberichten, bei denen der Islam 

in der Verbindung mit Terror genannt wird (Schneider, Fincke und Will 2013, 10).  

Die Tendenz, der negativen Berichterstattung über den Islam, trifft laut einer Studie des 

DITIB Bundesverbandes auch auf die DITIB zu (Paffrath 2017, 14). Hinzu kommt eine 

Homogenisierung, der aus dem Islam stammenden Migrationsgruppen. Obgleich die aus 

islamischen Ländern stammenden Migrationsgruppen einen hohen Grad an 

Heterogenität aufweisen. Medien fördern diese Homogenisierung, da sie oft die 

Integrationsprobleme oder Radikalisierung bestimmter Mitglieder als Problem der 

 

17 In Deutschland existieren Lehrstühle der islamischen Theologie, diese sind aber ohne einen praktischen 
Ausbildungsteil wie bei den theologischen Fakultäten. DITIB bildet seit 2020 Imame in Deutschland aus. 
Dies wird über die Diyanet finanziert. Verbandsunabhängig ist lediglich das Islamkolleg Deutschland in 
Osnabrück, welches 2021 eröffnet werden soll. Die überwiegende Mehrzahl der Imame kommt aus anderen 
Ländern (Niehaus, 16.04.20). 



 

29 

gesamten Gruppen darstellen (Schneider, Fincke und Will 2013, 4) Ein weiterer Effekt 

der Homogenisierung ist die „Islamisierung der Integrationsdebatte“ (Hierl 2012).18 Das 

heißt, dass Probleme in der Integration automatisch auf den Islam zurück geführt werden 

obwohl andere Faktoren mehr Einfluss haben (Schneider, Fincke und Will 2013, 6). Die 

Studie „Muslime in der Mehrheitsgesellschaft: Medienbild und Alltagserfahrungen in 

Deutschland“ sieht Politiker als zentrale Akteure für die oben beschriebenen Dynamiken. 

Diese stellen durch Maßnahmen, wie den temporär eingeführten Muslim-Fragebogen in 

Baden-Württemberg, den Islam unter „Generalverdacht“ (Schneider, Fincke und Will 

2013, 6). In diesem soll die Treue zur Verfassung von Antragstellern der deutschen 

Staatsbürgerschaft überprüft werden. Den Fragebogen mussten nur Antragsteller aus 

islamischen Ländern ausfüllen. Diese schon bei der Analyse der IAK genannte Tendenz 

politischer Akteure, den Islam lediglich in einen sicherheitspolitischen und damit 

negativen Kontext zu beleuchten, trägt zu dem negativen Bild über den Islam bei (Jähn, 

19.01.06). 

Die negative Berichterstattung und die damit einhergehende „Homogenisierung“ und 

„Islamisierung der Integrationsdebatte“, die sich auch auf die DITIB überträgt, steht im 

Einklang mit der bereits in der ersten Kategorie beschriebenen Vermutung, dass der 

Vorwurf der Illoyalität bereits vor der Autokratisierung vorhanden war und auf eine 

negative Assoziierung mit dem Islam zurückzuführen ist (Hierl 2012; Schneider, Fincke 

und Will 2013, 4; Paffrath 2017, 14).19 Dies spiegelt sich auch in den folgenden 

Meinungsumfragen zum Thema Islam wieder. 

18 % der Deutschen sehen ihre Lebensweise durch Menschen mit anderen religiösen 

Bräuchen bedroht (Gallup Coexist Index 2009, 18). Des Weiteren denken 45 % der 

Deutschen, dass Muslime, die in Deutschland leben, Deutschland gegenüber nicht loyal 

sind (Gallup Coexist Index 2009, 20). Diese Zahl greift direkt die Forschungsfrage auf 

und ist ein Indikator für einen Vorwurf der Illoyalität der deutschen Mehrheitsbevölkerung 

 

18 Zitiert nach: Schneider, Fincke und Will, o. J., 6 
19 Hierl 2012 zitiert nach: (Schneider, Fincke und Will, o. J., 6)  



 

30 

gegenüber Mitbürgern islamischer Religionszugehörigkeit. Darüber hinaus gibt es 

negative Assoziationen mit Symbolen des Islams, wie zum Beispiel der Hidschab.20 Diese 

verbinden Deutsche mit Frauenfeindlichkeit (45%), Fanatismus (44%) und 

Unterdrückung (60%) (Gallup Coexist Index 2009, 37). 

Eine neuere Studie des Religionssoziologen Detlef Pollack kommt sieben Jahre nach der 

Umfrage im Rahmen des Gallup Coexist Index zu ähnlichen Ergebnissen. Sein Fazit ist, 

dass ein großer Teil der deutschen Bevölkerung den Islam mit negativen Eigenschaften, 

wie Fanatismus und Benachteiligung der Frau assoziiert (Pollack et al. 2016, 17). 

Die dritte Kategorie bezieht sich auf die Reaktion der Gläubigen. Im Gegensatz zu den 

45% in der vorherigen Kategorie glauben 14% der Muslime, dass Muslime, die in 

Deutschland leben, Deutschland gegenüber nicht loyal sind. Diese unterschiedliche 

Wahrnehmung lässt darauf schließen, dass sich Muslime in Deutschland mit Deutschland 

identifizieren. Sie konstruieren ihre Identität lediglich anders. Durch diese andere 

Konstruktion der deutschen Identität, heben sie die bestehende Annahme auf ethnisch 

deutsch-christlich zu sein, um deutsch zu sein. 

Hinzu kommt, dass es viele Türkischstämmige verletzt, dass nach einem Anschlag als 

erste Muslime verdächtigt werden (Pollack et al. 2016, 17). Diesbezüglich kritisiert Fatih 

Hısım (24.11.19) vor allem die "Dichotomie" in der gesellschaftlichen Debatte. Einerseits 

gibt es den guten "liberalen Islam" andererseits gibt es den schlechten "konservativen 

Islam" (Fatih Hısım 24.11.19). Diese Einteilung in gut und schlecht geht auf Kosten derer, 

die sich mit dem Islam identifizieren und gezwungen werden sich diese Kategorien 

zuzuordnen. Ferner sieht Hısım das Grundproblem darin, dass der Islam als Sicherheit- 

und Integrationsthema behandelt wird und nicht als ein Thema der Religionsfreiheit, der 

Gleichbehandlung oder der kulturellen Vielfalt in Deutschland (Fatih Hısım 24.11.19). 

Dieses Gefühl, dass die Gesellschaft über einen entscheidet, spiegelt sich auch in der 

Studie von Pollack wieder. In der Studie beschreiben mehr als 50% der 

 

20 „Hidschab ist eine Körperbedeckung, welche aus einem Kopftuch und einem weiten, knöchellangen 
Mantel besteht“ (Steger 2008, 74). 



 

31 

türkischstämmigen sich als Bürger zweiter Klasse zu fühlen. Unabhängig davon, wie sehr 

sie sich auch anstrengen Teil der deutschen Gesellschaft zu werden (Pollack et al. 2016, 

10).  

Die unterschiedliche Wahrnehmung von Gläubigen, bezüglich des Islams und der 

Loyalitätsfrage im Kontrast zu einem großen Teil der deutschen Bevölkerung, verdeutlicht 

den Wahrnehmungsunterschied zwischen der islamischen Bevölkerung in Deutschland 

und der Mehrheitsbevölkerung. 

Die vierte Kategorie beschreibt die Reaktion der Institution DITIB. Wie auch andere 

islamische Religionsgemeinschaften versucht DITIB seit seiner Gründung den Status 

einer Körperschaft des Öffentlichen Rechts zu erlangen. (Thielmann 2010, 173). Dies hat 

auch der im Januar 2019 neu gewählte Vorstand unter Vorsitz von Kazim Türkmen zu 

erster Priorität erklärt. Türkmen sprach in seiner ersten Pressekonferenz von einem 

Kurswechsel und Fehlern in der Vergangenheit. Die Ankündigung des Kurswechsels 

wurde in der Mehrzahl der Medien als unglaubhaft kommentiert (Bleiker, 16.01.19; 

Burger, 15.01.19). Türkmen kritisierte in seiner Pressekonferenz auch die Medien für die 

einseitige Berichterstattung über den Islam und mit einer Erschaffung von einem „Wir und 

ihr“. Weiterhin kritisiert er die Generalisierung bei der Berichterstattung über die DITIB 

mit den Worten "Die Fehler Einzelner wurden auf das Ganze übertragen. Das hat den 

Muslimen und der gesamten Gesellschaft geschadet" (Parth, 16.01.19). 

Inwiefern die Kritik des neuen DITIB Vorsitzenden gerechtfertigt ist, ist dennoch 

diskutabel. Dennoch scheint der Einfluss der Diyanet auf die DITIB groß zu sein. Dies 

zeigt der Rücktritt des gesamten DITIB Vorstands von Niedersachsen aus Protest gegen 

den Versuch der Einflussnahme durch den Bundesverband (Adar 2020, 33). Der Rücktritt 

kann aber auch als Zeichen gewertet werden, dass es bisher einen gewisser Grad der 

Unabhängigkeit gab. Das bisherige Verhalten des neuen Vorstands und die Einschätzung 

von Günter Seufert lassen jedoch keinen Kurswechsel seitens der DITIB erwarten 

(Seufert 2017, 46).  

Die fünfte Kategorie analysiert die Reaktion des externen Akteurs Diyanet. 



 

32 

Hierzu ist schon auf Seite 18-22 die Diyanet ausführlich analysiert worden. Seufert stellt 

der Diyanet trotz der extremen Politisierung der türkischen Behörden einen gewissen 

„institutionellen Reflex“ (Seufert 2017, 41) aus. Auch, wenn sie diesen langfristig, sollte 

es zu keiner Veränderung kommen, verlieren wird. Das Wirken der Diyanet in 

Deutschland ist gekoppelt an das Verhältnis zwischen Deutschland und der Türkei. 

Bleiben die derzeitigen Spannungen zwischen den Ländern erhalten, wird laut Seufert 

auch die Diyanet und damit die DITIB auf einen „konfrontativen Kurs“ setzen (Seufert 

2017, 39). Die Abberufung eines liberalen Präsidenten der Diyanet und Berufung eines 

konservativen Regierungstreuen deuten keinen Richtungswandel an (Seufert 2017, 45). 

Dies belegen auch die die homophoben Aussagen des Diyanet Präsidenten Ali Erbas 

während des Ramadans 2020, welche von Erdogan unterstützt wurden (Avenarius, 

03.05.20). 

 

4.3. Vergleich 

Erdoganismus und Ultramontanismus liegen aus zeitlicher Perspektive weit auseinander. 

Was sie verbindet ist der Vorwurf der Illoyalität, der ihnen von der Gesellschaft und dem 

Staat, indem sie eine Minderheit repräsentieren, gemacht wird. Das folgende Kapitel 

vergleicht die verschiedenen Kategorien systematisch miteinander unter dem Einbezug, 

des Begriffs der Illoyalität.  

Die erste Kategorie analysiert die Maßnahmen des Staates. Hierbei muss berücksichtigt 

werden, dass es sich um zwei unterschiedliche Staatsformen handelt. Auf der einen Seite 

das deutsche Kaiserreich, das mit Verfolgung und Repressalien reagierte. Auf der 

anderen Seite ist es die Bundesrepublik Deutschland (BRD), die passiv und reaktiv agiert 

und der DITIB keinen Körperschaftsstatus und keine Partizipation an der Gestaltung von 

Religionsunterricht ermöglicht. Auch im Kaiserreich war die Verdrängung der 

katholischen Kirche aus der Schulaufsicht ein wichtiger Teil der staatlichen Maßnahmen. 

Die Wichtigkeit der Bildungspolitik erschließt sich aus zwei Prämissen. Zum einen die 

Schülerschaft nach staatlichen Vorstellungen erziehen zu können, zum anderen die 



 

33 

Religionsgemeinschaft nicht zum integralen Bestandsteil des Staates zu machen, weil 

dies ein Vorgehen gegen sie erschweren würde. Bei beiden Phänomenen scheint der 

Vorwurf der Illoyalität nach einer politischen Kontroverse entstanden zu sein. Diese waren 

die Gründung der Zentrumspartei, sowie das Verhalten des Papstes beim 

Ultramontanismus und die Entwicklung der Türkei in einen autoritären Staat beim 

Erdoganismus. Damit kreierte der externe Akteur einen Affront, deren Folge der Vorwurf 

der Illoyalität gegenüber der katholischen Kirsch und DITIB war. Die Abweichung von der 

sozialen Norm, eine andere Konfession oder Religion anzugehören wurde zum Problem. 

Der Staat reagierte auf das Abweichen von der sozialen Norm mit aktiver Bestrafung im 

Fall des Kaiserreichs und später passiver Reaktion in Form des Nichterlaubens einer 

Partizipation in der BRD. Bei dem Fall des DITIB stellt sich die Frage, warum ihm vor der 

Autokratitisierung der Türkei durch den Erdoganismus die Partizipation bereits verwehrt 

wurde. Dies lässt sich mit Teilen der zweiten Kategorie beantworten. 

In der zweiten Kategorie wird die Wahrnehmung durch die Gesellschaft analysiert. Diese 

wirft in beiden Fällen der Minderheit Rückständigkeit vor und damit gegen die postulierte 

Befreiung durch den Liberalismus zu sein. In dem einem Fall wird dieser Vorwurf auf das 

Zölibat projiziert und in dem anderen Fall auf das Kopftuch. Hinzu kommt, dass beide 

Phänomene auf Organisationen basieren, die von ihrer Natur her einen internationalen 

Charakter aufweisen und damit ein Gegenentwurf zum Nationalismus bieten. Im 

Kaiserreich wird dies besonders deutlich gegenüber dem Protestantismus, der sich auf 

seine nationale preußische Identität bezog. Auch DITIB ist ein Gegenentwurf zum 

deutschen Nationalismus aufgrund seines Türkeibezugs. Außerdem zeigt die negative 

Berichterstattung über den Islam sowie die Homogenisierung der Muslime in Deutschland 

und die Islamisierung der Integrationsdebatte, dass das negative Bild des Islams bereits 

vor der Autokratisierung einen Affront gegen die soziale Norm war.  

In der dritten Kategorie wird die Reaktion der Gläubigen analysiert. Beide Gruppen 

berufen sich auf die Verfassung, um ihre Rechte durchzusetzen und erinnern damit den 

Staat die Rechte zu deren Erhalt er geschaffen wurde einzuhalten. Ein weiterer Punkt ist 

die Konstruktion der Identität. Im Kaiserreich hat die Identitätsbildung der Katholiken zum 

Ende der Einheit von Protestantismus und Nation geführt. In der BRD hat die 



 

34 

Identitätsbildung muslimischer Menschen mit türkischem Migrationshintergrund zum 

Ende der Einheit von deutsch sein und ethnisch deutsch sowie christlich sein geführt. 

Hinzu kommt als Teil der Identitätsbildung, die Diskrepanz zwischen Fremd und die 

Eigenwahrnehmung. Die Katholiken im Kaiserreich haben sich nicht als antinational 

betrachtet und auch die Muslime in Deutschland haben sich in der Mehrheit nicht als 

illoyal gegenüber Deutschland eingeschätzt. Sie wurden lediglich von der 

Mehrheitsbevölkerung so bewertet. 

Die vierte Kategorie analysiert die institutionelle Ebene. Hier unterscheiden sich die 

beiden Phänomene fundamental. Der Kulturkampf führte zu mehr Unabhängigkeit bei 

den Laien und den Pfarrern. In der BRD führte der Erdoganismus zu einer Zentralisierung 

und zum Verlust der Unabhängigkeit der Landesverbände. Was beide Phänomene 

vereint, sind Konflikte innerhalb der Institutionen und das nicht Vorhandensein einer 

kohärenten Strategie gegen die Maßnahmen des Staates vorzugehen.  

In der fünften Kategorie wird das Verhalten des externen Akteurs analysiert. Hier kommt 

es zu einer gegensätzlichen Entwicklung. Die katholische Kirche wurde zuerst von einem 

konservativen Papst geführt, der den Kulturkampf austrug. Dieser wurde von einem 

liberaleren Papst beerbt, der den Kulturkampf beendete. Im Gegensatz dazu hatte die 

Diyanet zuerst einen liberalen Präsidenten, der später durch einen Konservativen ersetzt 

wurde. Dennoch tragen bei beiden Phänomenen die externen Akteure maßgeblich zur 

Förderung des Vorwurfs der Illoyalität bei. Auch wenn es im Fall von DITIB, bereits vor 

der Autokratisierung wahrscheinlich durch das negative Bild des Islams zum Vorwurf der 

Illoyalität gegenüber den Muslimen in Deutschland kam. Ob dies auch im Fall der 

Katholiken im Kaiserreich ist, kann in dieser Arbeit nicht abschließend beantwortet 

werden. 

5. Fazit 

Ultramontanismus und Erdoganismus sind zwei, zu unterschiedlichen Zeitpunkten und in 

unterschiedlichen Staatsformen aufgetretene Phänomene. Dennoch weisen sie einige 

Gemeinsamkeiten auf. Die Reaktionen des Staates, auf den Vorwurf der Illoyalität, folgen 



 

35 

bei beiden Phänomenen einem ähnlichen Muster. Dies ist das nicht integrieren der 

Katholiken und der türkischstämmigen Muslime in das kooperativen Staat-

Religionsgemeinschaft-Modell. Die katholische Kirche wurde aktiv aus der Kooperation 

hinausgedrängt. DITIB andererseits konnte nie partizipieren. Dieses nicht integrieren von 

DITIB vor der Autokratisierung der Türkei wirft die Frage auf, ob der Illoyalitätsvorwurf 

nicht bereits bestanden hat. Unter Einbeziehung von Meinungsumfragen zum Islam 

sowie der Analyse, der Berichterstattung über den Islam, erscheint dies wahrscheinlich. 

Dies geschieht, ohne zu berücksichtigen, dass es verschieden Möglichkeiten der 

Identitätskonstruktion gibt. Somit kann Illoyalität bei genauerer Betrachtung unter 

anderem, als eine andere Konstruktion der Identität beschrieben werden, die von der 

Identitätskonstruktion der Mehrheitsbevölkerung abweicht. Der Ultramontanismus bietet 

durch seinen internationalistischen Charakter viele Projektionsflächen für den Vorwurf 

der Illoyalität aus nationalistischer Perspektive. Der Erdoganismus mit seinem inhärenten 

türkischen Nationalismus bietet ebenfalls aus nationalistischer Perspektive Raum für den 

Vorwurf der Illoyalität. Für eine differenzierte Beleuchtung dieser Sachverhalte eignet sich 

die Einbeziehung der Reaktionen der Gesellschaft und der Gläubigen im Vergleich. Diese 

ergeben, dass die Selbstwahrnehmung der Gläubigen sich unterscheidet, von der 

Fremdwahrnehmung durch die Mehrheitsbevölkerung. Das heißt der Vorwurf der 

Illoyalität wird durch die Wahrnehmung der Mehrheitsgesellschaft gegenüber der 

Minderheit legitimiert. Des Weiteren sollte differenziert werden zwischen einer 

institutionellen Abhängigkeit der Religionsgemeinschaft DITIB oder der katholischen 

Kirche und der Abhängigkeit eines oder einer Gläubigen. So kann die 

Religionsgemeinschaft als Institution illoyal sein. Diese Illoyalität kann man jedoch nicht 

auf den einzelnen Gläubigen ableiten. Es gibt keinen Zusammenhang zwischen Illoyalität 

und Zugehörigkeit einer Minderheit. Die Mehrheitsbevölkerung sowie die Minderheit 

haben die gleichen Voraussetzungen einen Affront zu begehen und damit dem Staat 

gegenüber Illoyal zu sein. Bei der Bewertung der Loyalität der Minderheit sollte diese 

einbezogen werden und nicht lediglich die Wahrnehmung der Mehrheitsgesellschaft 

berücksichtigt werden. Ferner sollten doppelte Loyalitäten nicht als Abweichung von der 

Norm, sondern als Norm in einer pluralistischen Gesellschaft betrachtet werden.  



 

36 

Außerdem sollte nach dem Zweck gefragt, werden, den die Maßnahmen eines Staates 

hervorrufen. So zielen die Maßnahmen in diesem Fall darauf ab, den Einfluss des 

externen Akteurs zu schwächen und die Loyalität gegenüber dem eigenen Nationalstaat 

zu stärken. Bei beiden Phänomenen haben die Maßnahme sowie die gesellschaftlichen 

Reaktionen eher zu einem gegenteiligen Effekt geführt. So haben sich die Ultramontanen 

innerhalb der Katholiken durchgesetzt und bei den türkischstämmigen Muslimen zeichnet 

sich keine große Gegenbewegung zum Erdoganismus ab. Somit haben die Maßnahmen 

nicht den Effekt gehabt, aus dessen Grund sie eingeführt wurden. 

So kann der Ultramontanismus und der Erdoganismus als ein Phänomen interpretiert 

werden, das dem liberal-demokratischen Staat einen Spiegel vorhält und die Frage stellt, 

ob er mit seinen Maßnahmen und Reaktionen nicht genau die Werte verletzt, die er durch 

diese zu verteidigen versucht.  

  



 

37 

6. Literaturverzeichnis 

Adar, Sinem. 2020. „Eine Neubetrachtung der poli­tischen Einstellungen türkischer 
Migranten in Deutschland: Analyse des Wahlverhaltens jenseits von »Loyalität 
gegenüber der Türkei« und »Mangel an demokratischer Kultur«.“. 

Anderson, Margaret Lavinia. 1995. „The Limits of Secularization: On the Problem of the 
Catholic Revival in Nineteenth-Century Germany.“ The Historical Journal 38 (3): 647–
70. www.jstor.org/stable/2640007. 

Avenarius, Thomas. 03.05.20. „Homophobie in der Türkei: "Der Islam verflucht 
Homosexualität".“ Süddeutsche Zeitung, 03.05.20. 

Baron, Ilan Zvi. 2009. „The Problem of Dual Loyalty.“ Canadian Journal of Political 
Science / Revue canadienne de science politique 42 (4): 1025–44. 
www.jstor.org/stable/27754542. 

Baumeister, Martin. 1987. Parität und katholische Inferiorität: Untersuchungen zur 
Stellung des Katholizismus im Deutschen Kaiserreich. Paderborn, München. 

Bellut, Daniel Derya. 20.06.18. „Erdogan: Reformer, Radikaler, Pragmatiker.“ Deutsche 
Welle, 20.06.18. https://www.dw.com/de/erdogan-reformer-radikaler-pragmatiker/a-
44226952. 

Bleiker, Carla. 16.01.19. „DITIBs ungewöhnliche Vorstands-Präsentation.“ Deutsche 
Welle, 16.01.19. 

Borutta, Manuel. 2003. „Enemies at the Gate: The Moabit Klostersturm and the 
Kulturkampf: Germany.“ In Clark and Kaiser 2003. 

Bronner, Ethan und Sabrina Tavernise. 04.02.09. „Gaza War Created Rift Between Israel 
and Turkey.“ New York Times, 04.02.09. 
https://www.nytimes.com/2009/02/05/world/europe/05turkey.html. 

Bundesministerium des Innern, für Bau und Heimat. 2020. „Körperschaftsstatus in NRW.“ 
Zugriff am 04.04.20. 
https://www.personenstandsrecht.de/Webs/PERS/DE/informationen/religionsgemeins
chaften/_documents/kirche_nrw.html;jsessionid=3C415F51B8B3560576F24D12CDC
F7508.2_cid373. 

Burger, Reiner. 29.09.18. „Erdogans Kölner Ego-Show.“ Frankfurter Allgemeine Zeitung, 
29.09.18. https://www.faz.net/aktuell/politik/inland/warum-ditib-der-verlaengerte-arm-
erdogans-ist-15813653.html. 

Burger, Reiner. 15.01.19. „Moscheenverband DITIB: Neuanfang ohne Neuanfang.“ 
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 15.01.19. 



 

38 

Burghardt, Peter. 04.02.20. „Schule: Streit um Vollverschleierung.“ Süddeutsche Zeitung, 
04.02.20. https://www.sueddeutsche.de/bildung/nikab-verbot-schule-1.4784438. 

Casanova, José. 2006. „Aggiornamenti? Katholische und muslimische Politik im 
Vergleich.“ Leviathan 34 No.3: 305–20. 

Cavuldak, Ahmet. 2013. „Die Legitimität der hinkenden Trennung von Staat und Kirche 
in der Bundesrepublik Deutschland.“ In Religion und Politik im vereinigten Deutschland: 
Was bleibt von der Rückkehr des Religiösen? hrsg. von Gert Pickel und Oliver Hidalgo, 
307–35. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden. 

Cavuldak, Ahmet. 2015. Gemeinwohl und Seelenheil: Die Legitimität der Trennung von 
Religion und Politik in der Demokratie. Edition Politik Band 22. Bielefeld: Transcript. 

Clark, Christopher. 2003. „The New Catholicism and the European Culture Wars.“ In 
Clark and Kaiser 2003, 11–46. 

Clark, Christopher und Wolfram Editors Kaiser, Hrsg. 2003. Culture Wars: Secular-
Catholic Conflict in Nineteenth-Century Europe: Cambridge University Press. 

Conzemius, Victor. 2002. „Ultramontanismus.“ Theologische Realenzyklopädie Online 
(Band 34): 253–63. 

Czermak, Gerhard. 2019. „Religions- und Weltanschauungsfreiheit in Deutschland und 
ihre juristische und gesellschaftliche Gefährdung: Anmerkungen zu neuralgischen 
Bereichen.“ In Große Kracht and Schreiber 2019, 210–35. 

Davutoglu, Ahmet. 2010. „Turkey’s Zero-Problems Foreign Policy.“ Foreign Policy, 20. 
Mai. 

Dreier, Horst. 2018. Staat ohne Gott: Religion in der säkulären Moderne. München. 

Dreier, Horst. 2019. „Religion im Grundgesetz – Integrationsfaktor oder Konfliktherd?“. In 
Große Kracht and Schreiber 2019, 337–90. 

Drobinski, Matthias. 01.08.16. „Islamverband: Ditib als "verlängerter Arm" der AKP in der 
Kritik.“ Süddeutsche Zeitung, 01.08.16. 

Faigle. 30.01.09. „Streit um Gaza-Krieg: Erdoğan erntet Jubel für Israel-Kritik.“ Zeit 
Online, 30.01.09. 

Fatih Hısım. 24.11.19. „Die Politisierung der Islamdebatte.“ Zugriff am 8. März 2020. 
https://www.islamiq.de/2019/11/24/die-politisierung-der-islamdebatte/. 

Fischer, Karsten. 2013. „Religionspolitische Governance im weltanschaulisch neutralen 
Verfassugsstaat: Eine Problemskizze.“ Beihefte zu Der Staat 21: 125–53. 

Fleckenstein, Gisela und Joachim Schmiedl. 2005. „Ultramontanismus in der Diskussion: 



 

39 

Zur Neupositionierung eines Forschungsbegriffs.“ In Ultramontanismus: Tendenzen 
der Forschung, hrsg. von Gisela Fleckenstein und Joachim Schmiedl, 7–23. Paderborn. 

Gallup Coexist Index. 2009. „Gallup Coexist Index 2009: Weltweite Studie 
interkonfessioneller Beziehungen.“. 

Große Kracht, Hermann-Josef und Gerhard Schreiber, Hrsg. 2019. Wechselseitige 
Erwartungslosigkeit? Die Kirchen und der Staat des Grundgesetzes – gestern, heute, 
morgen. Berlin, Boston. 

Günther, Anna. 26.03.19. „Islamunterricht in Bayern wird fortgesetzt.“ Süddeutsche 
Zeitung, 26.03.19. https://www.sueddeutsche.de/bayern/schule-bayern-
islamunterricht-1.4383721. 

Günther, Anna, Wolfgang Wittl, Olaf Przybilla und Birte Mensing. 24.05.18. „Kreuz-
Beschluss: "Ich sehe mich nicht verpflichtet, hier zu handeln".“ Süddeutsche Zeitung, 
24.05.18. https://www.sueddeutsche.de/bayern/kritik-an-beschluss-waechst-kreuz-
sucht-amt-1.3989696-0. 

Hassan, Said. 2015. „Law-Abiding Citizen: Recent Fatwas on Muslim Minorities’ Loyalty 
to Western Nations.“ The Muslim World 105 (4): 516–39. 
https://doi.org/10.1111/muwo.12109. 

Hatfield, Douglas W. 1981. „Kulturkampf: The Relationship of Church and State and the 
Failure of German Political Reform.“ Journal of Church and State 23 (3): 465–84. 
www.jstor.org/stable/23916757. 

Hessisches Kultusministerium. 20.02.19. „Hessen setzt Ausweitung des in Kooperation 
mit DITIB erteilten islamischen Religionsunterrichts aus.“ News release. 20.02.19. 
https://kultusministerium.hessen.de/pressearchiv/pressemitteilung/hessen-setzt-
ausweitung-des-kooperation-mit-ditib-erteilten-islamischen-religionsunterrichts-aus-0. 

Hierl, Katharina. 2012. Die Islamisierung der deutschen Integrationsdebatte: zur 
Konstruktion kultureller Identitäten, Differenzen und Grenzziehungen im postkolonialen 
Diskurs. Politik, Gemeinschaft und Gesellschaft in einer globalisierten Welt 13. 
Münster. 

Isensee, Josef. 2017. „Rechtsgutachten: zum bekenntnisgebundenen islamischen 
Religionsunterricht, der an hessischen Schulen in Kooperation mit dem DITIB-
Landesverband Hessen erteilt wird.“. 

Jähn, Christine. 19.01.06. „Kein Muslimtest mehr.“ Zeit Online, 19.01.06. 
https://www.zeit.de/online/2006/04/bundestag_fragebogen. 

Janssen, Achim. 2017. Aspekte des Status von Religionsgemeinschaften als 
Körperschaften des öffentlichen Rechts. Ausgewählte Fragestellungen des 
Körperschaftsstatus in der Rechtspraxis. Schriften zum Öffentlichen Recht 1352. 
Berlin: Duncker & Humblot. 



 

40 

Kaelble, Hartmut. 1999. Eine Einführung zum 19. und 20 Jahrhundert. 

Karadag, Roy und André Bank. 2014. „Die politische Ökonomie regionaler Macht. Die 
Türkei unter der AKP.“ In Die großen Schwellenländer: Ursachen und Folgen ihres 
Aufstiegs in der Weltwirtschaft, hrsg. von Andreas Nölke, Christian May und Simone 
Claar, 249–64. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden. 

Kayaoğlu, Barin, Willem Theo Oosterveld, Rob de Rave und Nicholas Farnham. 2020. „A 
Farewell to the West? Turkey’s Possible Pivot in the Aftermath of the July 2016 Coup 
Attempt.“ www.jstor.org/stable/resrep12579. 

Keller, Simon. 2007. The Limits of Loyalty. Cambridge. 

Kreiser, Klaus. 2014. „Mustafa Kemal Atatürk.“ 
https://www.bpb.de/internationales/europa/tuerkei/184970/atatuerk. 

Kreß, Hartmut. 2010. „Islamischer Religionsunterricht zwischen Grundsatzproblemen 
und neuen Rechtsunsicherheiten.“ Zeitschrift für Rechtspolitik 14 (Heft 1): 14–17. 

Kuru, Ahmet T. 2015. „Turkey's Failed Policy toward the Arab Spring: Three Levels of 
Analysis.“ Mediterranean Quarterly 26 (3): 94–116. https://doi.org/10.1215/10474552-
3145779. 

March, Andrew F. 2006. „Liberal Citizenship and the Search for an Overlapping 
Consensus: The Case of Muslim Minorities.“ Philosophy & Public Affairs 34 (4): 373–
421. www.jstor.org/stable/3876388. 

Mediendienst Integration. 2018. „Religion an Schulen: Islamischer Religionsunterricht in 
Deutschland.“. 

Müller, Manfred. 2003. Der Kulturkampf: Ein deutsches Verhängnis. Rosenheim. 

Niehaus, Ita. 16.04.20. „Ausbildung muslimischer Geistlicher: Imame made in Germany.“ 
Deutschlandfunk Kultur, 16.04.20. https://www.deutschlandfunkkultur.de/ausbildung-
muslimischer-geistlicher-imame-made-
ingermany.1001.de.html?dram:article_id=474756. 

Oebbecke, Janbernd. 1996. „Reichweite und Voraussetzungen der grundgesetzlichen 
Garantie des Religionsunterrichts.“ Deutsches Verwaltungsblatt, 336–44. 

Öztürk, Ahmet Erdi. 2016. „Turkey’s Diyanet under AKP rule: from protector to imposer 
of state ideology?“. Southeast European and Black Sea Studies 16 (4): 619–35. 
https://doi.org/10.1080/14683857.2016.1233663. 

Paffrath, Ulrich. 2017. „Moscheeübergriffe in Deutschland 2016.“. 

Parth, Christian. 16.01.19. „Attacke statt Neuanfang: Der Islamverband Ditib spricht von 
falschen Darstellungen und unberechtigten Angriffen. Wirklich ändern soll sich erst mal 



 

41 

nichts.“ Zeit, 16.01.19. https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2019-01/ditib-
islam-dachverband-neustart-tuerkei-einfluss/komplettansicht. 

Pollack, Detlef, Olaf Müller, Gergely Rosta und Anna Dieler. 2016. „Integration und 
Religion aus der Sicht von Türkeistämmigen in Deutschland: Repräsentative Erhebung 
von TNS Emnid im Auftrag des Exzellenzclusters „Religion und Politik“ der Universität 
Münster.“. 

Prechtl, Peter und Franz P. Burkard, Hrsg. 2008. Metzler Lexikon Philosophie. 3. erw. 
akt. Aufl. Stuttgart: J.B. Metzler. 

Rohe, Mathias. 2017. „Gutachten zum Religionsunterricht an den öffentlichen Schulen in 
Hessen in Kooperation mit DİTİB Landesverband Hessen e.V. nach Art. 7 Abs. 3 GG.“. 

Scheliha, Arnulf von. 2018. „Zwischen christlicher Leitkultur und Laizismus. Zur 
Religionspolitischen Willensbildung der Parteien in Deutschland.“ In Religionspolitik 
heute: Problemfelder und Perspektiven in Deutschland, hrsg. von Daniel Gerster, Viola 
van Melis und Ulrich Willems. Freiburg: Herder. 

Schlumberger, oliver. 02.03.12. „Revolte und Umbruch in Nordafrika. Bestandsaufnahme 
und Perspektiven.“ Tagungsdokumentation Revolte und Umbruch in Nordafrika, 
Akademie der Künste Berlin, 02.03.12. Zugriff am 22.07.20. 
https://www.bpb.de/veranstaltungen/dokumentation/133048/revolte-und-umbruch-in-
nordafrika. 

Schneider, Jan, Gunilla Fincke und Anne-Kathrin Will. 2013. „Muslime in der 
Mehrheitsgesellschaft: Medienbild und Alltagserfahrungen in Deutschland.“. 

Schrörs, Tobias. 15.11.18. „Deutsche Kulturkämpfe: Ist die Lage der Muslime in der 
Bundesrepublik ähnlich wie die der Katholiken im Kaiserreich.“ FAZ, 15.11.18. 

Seufert, Günther. 2017. „Teilgutachten über das türkische Präsidium für Religiöse 
Angelegenheiten(DIYANET İŞLERİ BAŞKANLIĞI) in seiner Eigenschaft als Institution 
religiöser Orientierung für den DITIB-Landesverband Hessen e.V.“. 

Shklar, Judith. 1993. „Obligation, Loyalty, Exile.“ Political Theory 21 (2): 181–97. 
https://doi.org/10.1177/0090591793021002003. 

Smith, Helmut Walser. 2014. German Nationalism and Religious Conflict. Princeton: 
Princeton University Press. https://princetonup.degruyter.com/view/title/507495. 

Sontag, Deborah. 11.05.03. „The Erdogan Experiment.“ New York Times, 11.05.03. • 
https://www.nytimes.com/2003/05/11/magazine/the-erdogan-experiment.html. 

Steger, Angela Verena. 2008. „Kleidung und Recht oder: Kämpfe um Kopftuch, Turban 
und andere Kleidungsstücke.“, Rechtswissenschaften, Universität Wien. 

Steinvorth, Daniel und Lukas Wagner. 22.06.18. „Vom Kemalismus zum Erdoganismus: 



 

42 

Die Türkei und ihre «starken Männer»: Wie sich die Türkei unter Erdogan vom 
modernen Staat zum autoritären Regime entwickelt hat.“ Neue Züricher Zeitung, 
22.06.18. https://www.nzz.ch/international/vom-kemalismus-zum-erdoganismus-die-
tuerkei-und-ihre-starken-maenner-ld.1396797. 

Thielmann, Jörn. 2010. „The Turkish Bias and Some Blind Spots: Research on Muslims 
in Germany.“ In Muslim Organisations and the State -European Perspectives, hrsg. von 
Axel Kreienbrink und Mark Bodenstein. Nürnberg. 

Willems, Ulrich. 2018. „Stiefkind Religionspolitik.“ APuZ 68 (28-29): 9–15. 

Yavuz, M. Hakan. 2000. „Turkey’s Fault Lines and the Crisis of Kemalism.“ Current 
History (99): 633–38. https://doi.org/10.1525/curh.2000.99.633.33. 

Yilmaz, Ihsan und Galib Bashirov. 2018. „The AKP after 15 years: emergence of 
Erdoganism in Turkey.“ Third World Quarterly 39 (9): 1812–30. 
https://doi.org/10.1080/01436597.2018.1447371. 

Zalewski, Piotr. 22.08.13. „How Turkey Went From 'Zero Problems' to Zero Friends.“ 
Foreign Policy, 22.08.13. https://foreignpolicy.com/2013/08/22/how-turkey-went-from-
zero-problems-to-zero-friends/. 


