., Monotheismus,
ein ganz leeres Wort?*

Versuche zur Monotheismustheorie Erik Petersons

herausgegeben von

Giancarlo Caronello

Mohr Siebeck

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



G1aNcARLO CARONELLO, geboren 1946, pensionierter Beamter der EU-Kommission, ar-
beitet als Religionsphilosoph, Ubersetzer, Herausgeber und Erik Peterson-Forscher.

ISBN 978-3-16-153027-2 / eISBN 978-3-16-156379-9
DOI 10.1628/978-3-16-156379-9

ISSN 2193-2085 / eISSN 2569-4332 (Rom und Protestantismus)

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National-
bibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet Gber http://dnb.dnb.de
abrufbar.

© 2018 Mohr Siebeck Tiibingen. www..mohrsiebeck.com

Das Werk einschlieflich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung
auferhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Ver-
lags unzulissig und strafbar. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Das Buch wurde von Martin Fischer in Tiibingen gesetzt und von Gulde Druck in Tiibingen
auf alterungsbestindiges Werkdruckpapier gedruckt und gebunden.

Den Umschlag entwarf Iris Farnschlader in Hamburg. Umschlagbild (Ausschnitt) und
ADbb. auf Seite XXV (vollstindig): Paul Klee, Arlequin auf der Briicke (1920); bpk/Na-
tionalgalerie, SMB, Museum Berggruen/Jens Ziehe.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Inhaltsverzeichnis

Einleitung ... ... .. VII

1. Zu den bibeltheologischen Grundlagen

REINHARD FELDMEIER
Priformationen trinitarischen Denkens in der Monotheismustheorie
Erik Petersons . . ... ..ot 3

THOMAS SODING
Trinitarische Theologie — in statu nascendi. Eine Lektiire
der synoptischen Evangelien mit Hilfe von Erik Peterson . ... ... ... 23

ROBERT VORHOLT
"Ev dpyd Aiv 6 Aéyog — Erik Petersons Trinititstheologie
im Johanneskommentar .. ......... .. . .. L o o L 43

2. Zu den dogmatischen Grundlagen

GERHARD LupwiG CARD. MULLER
Monotheismus und Trinitit. Die Trinitatsfrage heute ... ....... ... 61

VOLKER HENNING DRECOLL

Monarchie und Trinititslehre in ,,Monotheismus als politisches

Problem®. Zum Zusammenhang von Ekklesiologie

und Trinititslehre beim frithen Erik Peterson ... ............... 75

THOMAS RUSTER
Handlungsfelder der Trinitit. Erik Petersons Impulse
fiir das nachpetersonsche Zeitalter . . ... ........... ... ... . ... 95

HARALD MATERN

‘Wahrheit und Gemeinschaft. Zur ethischen Dimension der Kontroverse
um den Theologiebegrift zwischen Erik Peterson und Karl Barth . ... 131

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genechmigung des Verlages.



VI Inhaltsverzeichnis

3. Zur Frage des politischen Monotheismus
ALFONS FURST
Reflexionen Erik Petersons zu ,,einem ganz leeren Wort

wie ,Monotheismus . . ... ... ... 171

MARTIN WALLRAFF
Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvitern . . . . . 193

ALLEN BRENT
Political and Ecclesial Monotheism: Erik Peterson’s Model . ... ... .. 207

4. Zur Akklamationstheorie

STEPHAN HAERING
Marginalien zum Kirchenrecht im Werk Erik Petersons ... ... ... .. 243

ALBERT GERHARDS
Die Trinititsfrage in der Liturgietheologie Erik Petersons . ... ... ... 259

LestER L. FIELD JR.
Acclamation and Liturgy in the Work of Erik Peterson
and Ernst H. Kantorowicz . ......... ... ... ... ... .. ...... 273

STEFAN MUCKL
Populus acclamat. Die Lehre von der Akklamation bei Carl Schmitt

in ihrem geistesgeschichtlichen Kontext . ..................... 331
Register

Bibelstellen .. ... ... ... . .. . 345
Namen ....... ... . . 349

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Die Frage des politischen Monotheismus
bei den Kirchenvitern

MARTIN WALLRAFF

1. Die Debatte um Petersons Traktat

Selten hat eine nach allgemeiner Auffassung falsche These ein so breites
Echo ausgelost wie Erik Petersons Monotheismus als politisches Problem. Bei
dem kleinen Biichlein mit diesem Titel, das auf zwei Aufsitze aus den Jahren
1931 und 1933 zuriickgeht und das 1935 zuerst im Druck erschien, handelt
es sich um den ,,wohl bekanntesten Traktat Petersons.! Bezugnahmen auf
diesen Traktat sind bis heute hiufig; die Forschungsliteratur dazu ist be-
trachtlich — soeben um gewichtige Beitrige erweitert in dem ganz neuen
Band, der von Giancarlo Caronello herausgegeben wurde und der eine ro-
mische Tagung im Jahr 2010 dokumentiert.> Und — es sei nochmals betont —
bei keinem (oder so gut wie keinem) dieser zahlreichen Diskussionsbeitrige
und Bezugnahmen geht es darum, die seinerzeit geduBerte These zu ver-
teidigen oder davon zu retten, was zu retten ist. Wie erklirt sich das eine wie
das andere: die Tatsache, dass das Biichlein eine solche Faszination austibt,
und die Tatsache, dass seine Hauptthese so wenig zu tiberzeugen vermag?
Die erste Frage ist relativ leicht beantwortet bzw. die Antwort ist in der
genannten Forschungsliteratur inzwischen gut erschlossen und analysiert:
Die besondere Aufmerksamkeit, die das Buch erregte und erregt, erklirt
sich durch die besonderen Zeitumstinde. 1935 war nicht irgendein Jahr fiir
solche Themen, und der Diskussionszusammenhang, in dem das Biichlein

! Erik PETERSON: Der Monotheismus als politisches Problem. Ein Beitrag zur Geschich-
te der politischen Theologie im Imperium Romanum, Leipzig 1935. Heute malgebend
(und im Folgenden verwendet) ist die Ausgabe in: ders., Ausgewihlte Schriften, Bd. 1, hg.
von Barbara Nichtweil3, Wiirzburg 1994, 23—81, das Zitat in der Einleitung, XIX.

2 GiancarLo CARONELLO (Hg.), Erik Peterson. Die theologische Prisenz eines Outsi-
ders, Berlin 2012 (auch auf italienisch erschienen: Erik Peterson. La presenza teologica di
un outsider, Rom 2012). Aus der ilteren Literatur sei vor allem auf folgenden Sammelband
hingewiesen: ALFRED SCHINDLER (Hg.), Monotheismus als politisches Problem? Erik Pe-
terson und die Kritik der politischen Theologie (= Studien zur evangelischen Ethik 14),
Giitersloh 1978. Grundlegend ist weiterhin BarBara NicHTWEISS, Erik Peterson. Neue
Sicht auf Leben und Werk, Freiburg 1. Br. 1992, 763—830.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genechmigung des Verlages.



194 Martin Wallraff

entstanden ist, war nicht irgendein abseitiger Fachdiskurs. Petersons Buch
erschlief3t sich von einer berithmten Fulinote aus: Es ist die letzte im ganzen
Werk. Sie lautet: ,,Der Begriff der ,politischen Theologie® ist m. W. von Carl
Schmitt [...] in die Literatur eingefithrt worden. [...] Wir haben hier den
Versuch gemacht, an einem konkreten Beispiel die theologische Unmoglich-
keit einer ,politischen Theologie‘ zu erweisen.

Peterson nimmt damit Bezug auf den Staatsrechtler Carl Schmitt und des-
sen Antrittsvorlesung von 1922.* Es ist wichtig, sich deutlich zu machen, dass
hier die Junktur ,politische Theologie® im Grunde nicht als ein Nomen mit
niher qualifizierendem Adjektiv aufzufassen ist, dass es also nicht um Theo-
logie und innerhalb derer um den Teilaspekt des Politischen geht, sondern
gerade umgekehrt: Schmitt hatte eine Theorie des Politischen entwickelt, in
der theologische Aspekte eine entscheidende Rolle spielten:

,»Alle prignanten Begriffe der modernen Staatslehre sind sikularisierte theologische
Begriffe. Nicht nur ihrer historischen Entwicklung nach, weil sie aus der Theologie
auf die Staatslehre tibertragen wurden |[...], sondern auch in ihrer systematischen
Struktur, deren Erkenntnis notwendig ist fiir eine soziologische Betrachtung dieser
Begriffe.?

Zugrunde liegt demnach eine Sikularisierungshypothese, der zufolge das
neuzeitliche politische Denken nur aus seinen theologischen Wurzeln zu
verstehen ist, also eine Transformation des Theologischen in den Bereich
des Staatsdenkens darstellt. Auch in seiner sikularen Form setzt es stets eine
letztlich nicht immanent begriindbare Staatsgewalt voraus, und in Schmitts
Denken kann diese nur als Einheit gedacht werden, so dass die Wurzel des
Gedankens im strengen Monotheismus der christlichen Tradition liegt. 1922
wird noch eher beildufig und indirekt darauf hingewiesen, dass nach dem
Ende der Monarchie als einzige politische Alternative die Diktatur bleibt.®
Nattirlich gewannen solche Aussagen in den 1930er Jahren neue Brisanz.
Petersons Antwort ist wesentlich eine aktuelle Auseinandersetzung im Me-
dium der historischen Rekonstruktion der spatantiken Religionsgeschichte.

Eine nicht nur menschlich bewegende, sondern auch sachlich relevante
Note gewinnen die Vorginge zudem durch die persénlich-biographischen
Hintergriinde.” Auch darauf ist oft hingewiesen worden. Beide Minner wa-
ren seit Jahren freundschaftlich miteinander verbunden (1924 war Peterson
Trauzeuge bei Schmitts Hochzeit), doch gingen die Lebenswege in den

3 PETERSON, Monotheismus, 81, Anm. 168.

* Care Scumirrr, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverinitit,
Miinchen 1922.

5 Ebd., 43.

¢ Ebd., 40.

7 NicuTtwerss, Erik Peterson, 727-762.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvitern 195

30er Jahren auseinander: Wihrend der eine seine Bonner Fakultit und die
evangelische Kirche verlie und als katholischer Konvertit den Rest seines
Lebens unter materiell schwierigen Bedingungen in Rom verbrachte, ging
der andere nach Berlin und riickte dort zum Ratgeber Gorings und zum
Vorsitzenden der Vereinigung nationalsozialistischer Juristen auf.

Wichtig ist in diesem Zusammenhang tbrigens auch der Hinweis von
Gyorgy Geréby, dass die Debatte eine implizite Fortsetzung bei Ernst Kan-
torowicz hatte.® In seinem berithmten Traktat The King’s Tivo Bodies (1957)
nimmt er im Grunde Schmitts These positiv auf (allerdings ohne sie explizit
zu nennen, nach Geréby ,.ein Fall von [bewusster] damnatio memoriae*’),
wendet sie aber gegen das Christentum: Der christliche Monotheismus ist
die Wurzel einer gescheiterten, ja prinzipiell gefahrlichen Staatslehre.

Diese Uberlegungen fithren auf den zweiten, fiir mich hier wichtigeren
Punkt, namlich zum historischen Gehalt der Petersonschen Thesen. Auch
hier mochte ich kurz das Bekannte resumieren, um dann zu meinem ei-
gentlichen Thema, namlich ,den Kirchenvitern® (also in die heutige Spit-
antikenforschung) zu kommen. Das Hauptargument, mit dem Peterson
der Schmittschen ,Politischen Theologie® einen Riegel vorschieben wollte,
war die christliche Trinitiatslehre. Die Konzentration, ja die Reduktion des
Christentums auf ,Monotheismus® war thm suspekt. Ich zitiere die Vor-
bemerkung des Biichleins von 1935: ,,Die europiische Aufklarung hat von
dem christlichen Gottesglauben nur den ,Monotheismus® tibriggelassen,
der in seinem theologischen Gehalt ebenso fragwiirdig ist wie in seinen
politischen Konsequenzen. !

Das Thema Monotheismus oder genauer: die Skepsis ihm gegen-
tiber finden wir bei Peterson schon lange vorher angelegt, insbesondere
in seiner bahnbrechenden Studie ,,Heis Theos”, den ,,epigraphische[n],
formgeschichtliche[n]| und religionsgeschichtliche[n] Untersuchungen zur
antiken ,Ein-Gott'-Akklamation®, der erweiterten Druckfassung seiner
Géttinger Qualifikationsarbeit von 1920.!! Von der religionsgeschichtlichen

8 GYOrGY GEREBY, Carl Schmitt and Erik Peterson on the Problem of Political Theo-
logy. A Footnote to Kantorowicz, in: Aziz Al-Azmeh/Janos M. Bak (Hg.), Monotheistic
Kingship. The Medieval Variants, Budapest 2005, 31-61.

% Ebd., 54.

10 PETERSON, Monotheismus, 24.

WERrIk PeTERSON, EIZ OEOX. Epigraphische, formgeschichtliche und religions-
geschichtliche Untersuchungen, Géttingen 1926. Es handelt sich, wie im Vorwort (S. IV)
dargelegt, um ,,eine vollkommene Neubearbeitung sowohl meiner Habilitationsschrift, als
auch meiner im Jahr 1920 veroffentlichten, gleichlautenden Géttinger Dissertation® (die
Identitit beider erklirt sich durch die damalige Gottinger Ordnung). Das Werk ist in einem
Nachdruck erschienen ,,mit Erginzungen und Kommentaren von Christoph Markschies,
Henrik Hildebrandt, Barbara Nichtweil3 u.a.”, in: ERIk PETERSON, Ausgewihlte Schriften,
Bd. 8, Wiirzburg 2012. In dem Band hat Barbara Nichtweill auch diverse einschligige

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genechmigung des Verlages.



196 Martin Wallraff

Schule geprigt und natiirlich durchaus in der Absicht aufgebrochen, grofe
Themen und groBe Thesen zu bringen, stellte der junge Peterson seine
ungeheuer umfangreiche und gelehrte Materialsammlung geradezu in den
Dienst des gegenteiligen Unternehmens. Durch seinen konsequent form-
geschichtlichen Zugrift war ithm fraglich geworden, inwieweit die zahlrei-
chen epigraphischen Zeugnisse der Ein-Gott-Formel wirklich als Belege fiir
Monotheismus oder auch nur eine Vorstufe dazu gelten konnen. Die Formel
will keine Aussage iiber die Einheit oder Einzigkeit Gottes machen, sondern
hat Bekenntnischarakter im religiosen wie im politischen Bereich (,,mein
Gott ist einzigartig/souverin®). Im Grunde konterkariert Peterson damit
Grundanliegen der Religionshistoriker mit ihren eigenen Mitteln. Christoph
Markschies, dem wir die soeben erschienene NeuerschlieBung des Werks im
Rahmen der Ausgewdhlten Schriften Petersons verdanken, charakterisiert das
Buch nahezu als Karikatur und erblickt darin eine ,,theologische Variante
von literarischem Expressionismus“!2. Diesen Hintergrund muss man im
Kopf behalten, denn — mit den Worten von Barbara Nichtweils —: ,,,Heis
Theos® ist so etwas wie der vorab veroffentlichte wissenschaftlich-historische
,Apparat’ fiir das dann folgende theologische Werk.!?

Wenn es wahr ist, dass mit der Rede vom Monotheismus sensu stricto
das antike Christentum nicht angemessen beschrieben ist, so gibt es fiir
Peterson dennoch an einer Stelle so etwas wie einen Siindenfall — eine ein-
zige, wenn auch fatale Konstellation, an der sich christliche Theologie auf
,politische Theologie® im oben beschriebenen Sinne eingelassen und damit
zugleich auch ihre Unmoglichkeit ein fiir alle Mal vor Augen gestellt hat: Es
handelt sich um die spezielle Achse Konstantin-Euseb, um die theologische
Wertung des — wie man hiufig sagt — ersten christlichen Kaisers durch den
christlichen Bischof und Gelehrten Euseb von Caesarea. Eusebs Denken
sel zwar, so Peterson, enorm folgenreich, zugleich aber auch theologisch
unangemessen, weil es im Grunde nicht-nizinisch, nicht-orthodox geprigt
war. Darin ,,kommt der letzte politische Sinn des Arianismus unverhiillt zum
Ausdruck.'

In dieser Form hat die These, wie gesagt, kaum Anklang gefunden, und es
ist relativ leicht, sie zu demontieren. Die Liste moglicher Gegenargumente
ist lang: Eusebs Bedeutung als politischer Denker ist damit tiber-, seine theo-

Materialien ,,aus unveroffentlichten Manuskripten® zum Abdruck gebracht; darunter ist
hier besonders einschligig der unten in Anm. 18 genannte Text.

12 Nicht in dem in der vorigen Anm. genannten Buch, sondern im Geleitwort zu
Caronerro (Hg.), Erik Peterson (s.0. Anm. 2), XI-XVII, hier XII.

13 BarBARA NICHTWEISS: ,,Akklamation®. Zur Entstehung und Bedeutung von ,,Heis
Theos*, als Nachwort in: AS 8, 609—642, hier 624 f.

4 PETERSON, Monotheismus, 57.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvitern 197

logische Reflexionstiefe unterschitzt. Die schlichte Rede vom ,,Arianismus®
verstellt eine differenzierte Wahrnehmung der theologischen Positionen der
Zeit. Eine formgeschichtlich prizise Einordnung der Zitate (wie sie bei den
Heis-Theos-Inschriften und -Akklamationen vorgenommen wurde) fehlt,
insbesondere die Differenzierung zwischen theologischen und panegyri-
schen Schriften. Wie gesagt: Eine solche Kritik ist relativ leicht, zugleich
aber auch billig, weil bereits vielfach vorgebracht. Indessen scheint mir, dass
Peterson, wenn er auch nicht die richtigen Antworten gegeben hat, dennoch
mit seinem Traktat wichtige Fragen gestellt hat, die ihre Bedeutung auch
heute behalten — unabhingig von den konkreten Zeitumstinden und in ganz
anderer Diskussionslage. Diese Fragen werden auch in der heutigen Debatte
noch nicht angemessen berticksichtigt. Thnen mochte ich mich in einem
zweiten Abschnitt zuwenden. In einem dritten und letzten Abschnitt werde
ich dann auf die Achse Konstantin-Euseb zurtickkommen.

2. Die neuere Debatte um Monotheismus in der Spatantike

Seit einigen Jahren ist der Monotheismus neu ins Zentrum der Aufmerksam-
keit gertickt, oder sagen wir ruhig: ins Gerede gekommen. Denn er hat dabei
nicht immer eine gute Presse. Gerne unterstellt man dem Monotheismus
(wenn tiberhaupt so weit differenziert wird und nicht einfach die Religion
tout court ins Visier genommen wird) eine Neigung zur Exklusivitit, zur
Intoleranz, zur Gewalt.'> Diese allgemeine Debatte, auf deren Recht und
Grenzen ich hier nicht im Einzelnen eingehen kann, hat eine spezifische
Zuspitzung im Bereich der Spitantikenforschung gefunden, die von einem
zuerst 1999 publizierten Buch ausging: Pagan Monotheism in Late Antiquity,
herausgegeben von Polymnia Athanassiadi und Michael Frede.'® Wie der
Titel sagt, geht es dabei — etwas verkiirzt gesprochen — um die Frage, ob
Monotheismus ein ausschlieBliches Privileg der Christen war. Zu dieser Auf-
fassung konnte man nimlich kommen, wenn man sie selbst — die spitantiken
Christen — reden hort, jedenfalls die Intellektuellen unter ihnen. Hiufig
wird dort der Eindruck erweckt, Christentum sei Monotheismus und alles
auBerhalb (das sogenannte ,Heidentum?) sei schlicht Polytheismus. Nun ist
es nicht erst seit dem Buch von Athanassiadi und Frede bekannt, dass diese
Sicht eine rhetorische Fiktion mit durchschaubarer Zielsetzung ist. Nicht
zuletzt Harnack und Peterson stellten diese Sicht in Frage — Letzterer noch

15 Vgl. etwa JaN AssMANN, Monotheismus und die Sprache der Gewalt (= Wiener Vor-
lesungen im Rathaus 116), Wien 2006 (°2009).

10 PorymNIA ATHANASSIADI/ MICHAEL FrEDE (Hg.), Pagan Monotheism in Late Anti-
quity, Oxford 1999.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genechmigung des Verlages.



198 Martin Wallraff

radikaler, insofern er grundsitzlich skeptisch war in Bezug auf die Tauglich-
keit der Kategorie ,Monotheismus‘!’. Von ihm, Peterson, ist jetzt iibrigens
ein bisher nicht gedrucktes Fragment bekannt geworden, in dem er nach
»Monotheismus in der heidnischen Antike® fragt, publiziert von Barbara
Nichtweil im Anhang zu dem neuen Heis-Theos-Band.'®

Die Diskussion der letzten Jahre hat deutlich gemacht, dass und wie
die Linien differenzierter gezogen werden miissen. Natiirlich gibt es aus-
geprigte Tendenzen zum Monotheismus auch auBlerhalb des Christentums.
Das betrifft insbesondere die philosophische Religion im Gefolge Platons,
die beinahe so etwas wie eine religitse Koine der Spitantike geworden war.
Gerade zwischen den intellektuellen Gegnern des Christentums und den
Kirchenvitern verlief die Demarkationslinie keinesfalls entlang der Gren-
zen des Monotheismus. Ein Kelsos, ein Porphyrios, ein Julian waren nicht
weniger ,Monotheisten® als ein Origenes, ein Euseb oder ein Gregor von
Nazianz. Umgekehrt — und hier kntipfe ich nochmals an Peterson an — ist
es keineswegs ausgemacht, dass das moderne Label ,Monotheismus* in allen
Fillen gut dazu geeignet ist, christliches Glaubens- und Frommigkeitsleben
angemessen zu beschreiben. So wie die Heis-Theos-Formeln, die wir auf
hunderten Tiirschwellen, Grabsteinen, Kunstobjekten finden, keineswegs
AuBerungen eines theoretisch durchdrungenen Ein-Gott-Glaubens sind,
finden wir auch in der theoretischen Reflexion durchaus Elemente der
Vielheit. Die Entfaltung des Glaubens an den einen Christus in einer zu-
nehmend bunten Vielfalt von Metaphern ist ein Beispiel, auf das ich selbst
vor einigen Jahren hingewiesen habe.'?

Vor allem aber ist in der Debatte der letzten Jahre deutlich geworden, dass
das begriffliche Instrumentarium von ,Monotheismus® und ,Polytheismus’
viel zu grob ist, um die komplexen Zusammenhinge angemessen zu be-
schreiben. Obwohl man theoretisch meinen konnte, dass zwischen Einheit
und Vielheit ein prinzipieller, also nicht nur gradueller Unterschied besteht,
sind de facto die Uberginge vom einen zum anderen flieBend. Der gegebene
Verweis auf die Vielfalt der Metaphern zur Gottesbezeichnung mag das

17 Siehe das Zitat oben bei Anm. 10 sowie den Beitrag von ALFONS FURST im vor-
liegenden Band; zu Aporra v. HARNACK vgl. dessen Charakterisierung des Porphyrios
in: Kritik des Neuen Testaments von einem griechischen Philosophen des 3. Jahrhunderts
(= TU 37/4), Leipzig 1911, 130.

18 Erik PETERSON, [Monotheismus in der heidnischen Antike?], in: AS 8, 585-595. Die
eckigen Klammern um den Titel sollen anzeigen, dass dieser — und damit die thematische
Zuspitzung — von der Herausgeberin gewahlt wurde; Nichtweil datiert den Text auf ,,um
1927

19 MARTIN WALLRAFE, Viele Metaphern — viele Gotter? Beobachtungen zum Mono-
theismus der Spitantike, in: Jorg Frey/Jan Rohls/Ruben Zimmermann (Hg.), Metaphorik
und Christologie (= Theologische Bibliothek Topelmann 120), Berlin 2003, 151-166.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvitern 199

Gemeinte andeuten; ebenso wire an die typisch spitantike ,Polyonymie’
der Gotter zu erinnern, also die Vielfalt der Namen, unter denen Gott oder
Gotter bekannt waren und verehrt wurden.?’ Es sind aber nicht nur die
verschwimmenden Grenzen, die die Terminologie problematisch machen.
Hinzu kommen die ganz unterschiedlichen Diskursformationen, in denen
die Einheit, Einzigkeit, Alleinzustindigkeit, Uberlegenheit des oder eines
Gottes eine Rolle spielen kann. In liturgischen, poetischen, dogmatischen,
apotropiisch-magischen, apologetischen Kontexten kann ,Monotheismus‘ je
sehr Unterschiedliches bedeuten. Begriffe wie Henotheismus oder Mono-
latrie helfen zu verstehen, wo hier das Problem liegt; zu seiner Losung sind
auch sie nicht ausreichend.

Man kann also fragen, ob der Begriff ,Monotheismus* tiberhaupt noch
niitzlich ist. Der Minsteraner Patristiker Alfons Fiirst, dem wir wesentliche
Beitrige zur spitantiken Monotheismus-Debatte verdanken, ist hier in den
letzten Jahren immer skeptischer geworden — bis hin zu der Auffassung, dass
mit dem Stichwort ,Monotheismus‘ im Grunde mehr Missverstindnisse er-
zeugt als Verstindnishilfen geleistet werden, so dass die Begrifflichkeit am
besten gleich ganz ad acta gelegt werden sollte.?! Ich wiirde so weit nicht
gehen. Gewiss, man muss vorsichtig sein und versuchen, auf mogliche Fallen
hinzuweisen. Dennoch wohnt dem Begriff eine solche Auto-Evidenz und
ein so spontaner heuristischer Wert inne, dass man ihn nur zum eigenen
Schaden eliminiert. Zudem ist ein besserer Ersatz nicht in Sicht. Im Ubrigen
hat auch Alfons Fiirst Miihe, auf den Begriff ganz zu verzichten; das zeigen
die zahlreichen Publikationen, bei denen das Wort schon im Titel vor-
kommt, zudem ein groferes Drittmittelprojekt zum Thema ,,Die Rhetorik
des Monotheismus im Romischen Reich®.

Quibus rebus dictis mochte ich aber auf einen Defekt der jiingeren Debatte
aufmerksam machen, wie er sich mir darstellt. Obwohl ein breites Spektrum
unterschiedlicher Aspekte diskutiert wurde — hier verweise ich insbesondere
auf eine Tagung in Exeter im Jahr 2008, deren Resultate jetzt in zwel um-
fangreichen Binden im Druck vorliegen?? —, ist doch gerade die Frage der
politischen Dimension mit erstaunlicher Missachtung gestraft worden. Kaum
ein jingerer Diskussionsbeitrag hat diese Frage — es ist ja im Grunde die alte
Petersonsche — wieder aufgenommen. Erstaunlich ist das deshalb, weil es

20Vgl. BurkHARD GLADIGOW, Gottesnamen (Gottesepitheta) I (allgemein), in: RAC 11,
Stuttgart 1981, 1202-1238.

2V Arrons First, Christentum im Trend. Monotheistische Tendenzen in der spiten
Antike, in: Zeitschrift fuir antikes Christentum 9 (2006), 496-523, die Kritik besonders
497. Weitere Arbeiten desselben Autors werden unten in Anm. 24 genannt.

22 STEPHEN MITCHELL/PETER VAN NUFFELEN (Hg.), Monotheism between Pagans and
Christians in Late Antiquity, Leuven 2010 und dies. (Hg.), One God. Pagan Monotheism
in the Roman Empire, Cambridge 2010.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genechmigung des Verlages.



200 Martin Wallraff

zumindest im deutschen Sprachraum an Anst6Ben in dieser Richtung nicht
gefehlt hat. Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus von
Jan Assmann® hat fiir breite Aufmerksamkeit gesorgt. Die dort vertretene
These iiber das Verhiltnis von Monotheismus und Monarchie ist zunichst
im Bereich des Alten Orients und Agyptens gewonnen, wird aber dann
ins Prinzipiell-Allgemeine gewendet: Die mosaische Unterscheidung von
wahrer und falscher Gottesverehrung, und damit letztlich der exklusive
Monotheismus, verdankt sich nicht theologischen, sondern politischen Er-
wigungen. Es ist kein ,,wie im Himmel so auf Erden®, sondern gerade um-
gekehrt: Wie auf Erden in Bezug auf den Konig, so sei es auch im Himmel
bei Gott. Uber die Berechtigung dieser Sicht im Allgemeinen — und vor
allem der daraus gezogenen Konsequenzen — kann man streiten (und das ist
ja auch geschehen).

Fiir die Spitantike im Speziellen sind damit allemal anregende Gesprichs-
impulse gegeben, die, soweit ich sehen kann, die Zunft der Spezialisten
bisher nur in ganz geringem Umfang aufgenommen hat. Dass die von
Peterson versuchten Antworten nicht iberzeugen, muss ja nicht bedeuten,
dass man sich dem Thema iiberhaupt nicht mehr zuwendet. Gewiss — es
gibt Ausnahmen: Der gerade schon genannte Alfons Fiirst gehort dazu; im
Jahr 2006 hat er einen einschligigen Artikel tiber ,,Monotheismus und Mo-
narchie® vorgelegt, dazu auch weitere Arbeiten.?* Eine andere Ausnahme ist
der Berner Althistoriker Stefan Rebenich, der soeben seinen umfangreichen
Artikel ,,Monarchie® flir das Reallexikon flir Antike und Christentum pu-
bliziert hat®® und eine noch weitergehende Auseinandersetzung vorbereitet.
AuBerhalb der Spitantikenforschung im engeren Sinne ist schlieBlich der
italienische Philosoph Giorgio Agamben zu nennen, der in Il regno e la gloria
(2007) von der Peterson-Schmitt-Debatte ausgeht.?®

An dieser Stelle kann das Thema in der Sache nicht umfassend diskutiert
werden. Ich will mich nur dem einen sensiblen Punkt nochmals zuwenden,
der fuir Peterson den Dreh- und Angelpunkt seiner Argumentation gebildet

23 Jan AssMANN, Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus,
Miinchen 2003 (diverse weitere Auflagen und Ubersetzungen).

2 ALrons FURsT, Monotheismus und Monarchie. Zum Zusammenhang von Heil und
Herrschaft in der Antike, in: Theologie und Philosophie 81 (2006), 321-338; vgl. auch
ders., Monotheismus und Gewalt. Fragen an die Friihzeit des Christentums, in: Stimmen
der Zeit 222 (2004), H. 8, 521-531 sowie den oben (Anm. 21) genannten Beitrag. Au-
Berdem ist jiingst erschienen: Alfons Fiirst/Luise Ahmed/Christian Gers-Uphaus/Stefan
Klug (Hg.), Monotheistische Denkfiguren in der Spitantike (= STAC 81), Tiibingen 2013.

% SteEFAN REBENICH, Monarchie, in: RAC 24, Stuttgart 2012, 1112—1196, zu Peterson
1188-1192.

20 Deutsch: GIOrRG10 AGAMBEN, Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genea-
logie von Okonomie und Regierung, Berlin 2010, hier bes. 20-31.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvitern 201

hatte. Es ist die Rede von Konstantin und Euseb: Ich formuliere es bewusst
so, denn es geht nicht nur um Eusebs Blick auf den Kaiser, sondern auch
um dessen eigene Sicht.

3. Die Achse Euseb-Konstantin

Tatsichlich stellte sich die Frage der politischen Dimension des Mono-
theismus ganz neu in dem Augenblick, in dem durch Konstantin eine Nihe
von Staat und Kirche moglich wurde, die noch kurz zuvor undenkbar war.
Die Frage stellte sich in neuer Weise und hatte jetzt politische Brisanz,
doch war sie bereits vorher vielfach und durchaus mit theologischer Tiefe
gestellt worden — lingst vor Euseb. Nicht zuletzt Peterson hat zu Recht und
mit Nachdruck darauf hingewiesen, dass eine Verbindung von gottlicher
und irdischer monarchia oder, modern gesprochen, von Monotheismus und
Monarchie bereits im Motiv der ,,Christus-Augustus-Typologie* vorliegt.?’
In poetischer Zuspitzung driickt die byzantinische Liturgie den Gedanken
SO aus:

,,Als Augustus auf Erden die Monarchie antrat, horte die Polyarchie unter den Men-
schen auf. Und als Du [Christus| aus der reinen [Jungfrau] Mensch wurdest, wurde
der Polytheismus der Gétzenbilder vertilgt.“23

Wie weit solche liturgischen Texte historisch zurtickreichen, ist schwer zu
beurteilen. Der Substanz nach findet sich der Gedanke bereits im dritten
Jahrhundert, zuerst bei Meliton von Sardes, dann auch — ausfiihrlich — bei
Origenes. In seiner Schrift gegen Kelsos schreibt er:

,,Es ist offensichtlich, dass Jesus unter der Herrschaft des Augustus geboren wurde, als
dieser durch die eine Herrschaft (mia basileia) die Vielzahl der aut der Erde [lebenden
Menschen] gewissermaBen gleich gemacht hatte.**

Natiirlich hatte dieser Gedanke bei Origenes keinerlei politische Absichten
oder Auswirkungen; er gehort vielmehr in einen reinen Theoriediskurs,
eben den intellektuellen Austausch mit seinem nichtchristlichen Gesprichs-
partner Kelsos. In dhnlichem Sinne finden wir den Gedanken dann auch bei
Origenes’ Enkelschiiler Euseb, will sagen: als Teil theoretisch-theologischer
Reflexion, breit ausgefithrt in der Demonstratio evangelica, einer Schrift zur

27 PETERSON, Monotheismus, 4656, wobei die Rolle des Euseb in der Entwicklung
dieses Motivs (allzu?) stark betont wird; vgl. zu dem Motiv auch Irona OPELT, Augustus-
theologie und Augustustypologie, in: JAC 4 (1961), 44-57.

28 Esperinos der Weihnachtsliturgie.

2 Origenes, Cels. 2,30.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genechmigung des Verlages.



202 Martin Wallraff

binnenchristlichen Identititsbestimmung.’® Das Werk war abgefasst, lingst
bevor Kaiser Konstantin flir Euseb in irgendeiner Weise alltags- oder theo-
logiebestimmende Bedeutung erlangt hatte. Es ist tibrigens auch bemerkens-
wert, dass der Gedanke in der Demonstratio, nicht in der Kirchengeschichte
entfaltet wird: Offensichtlich war er weniger Interpretament der Geschichte
als Teil theologischer Theoriebildung.

Es ist wichtig, dies alles zu betonen — die Geschichte des Motivs vor Euseb
und seinen genauen Ort im Denken des Kirchenvaters —, weil der palisti-
nische Bischof gegen Ende seines Lebens den Gedanken noch einmal auf-
nahm, und zwar jetzt tatsichlich mit klar erkennbarem Gegenwartsbezug: in
einer seiner Lobreden auf Konstantin. Zwar wird der Kaiser in der fraglichen
Passage nicht direkt genannt, doch ist der Fluchtpunkt dieser Aussagen hier
eindeutig die Monarchie der Jetzt-Zeit:

,,Damit erblithte ein einziges Reich, das der Romer, fiir alle, und plotzlich verschwand
die uralte Feindschaft. In dem Moment, in dem alle Menschen zur Erkenntnis des
einen Gottes kamen, der einzigen Weise seiner Verehrung und der heilbringenden
Lehre Christi, war es zugleich nur einem Kaiser vorbehalten, das romische Reich zu
leiten, und in diesem Moment herrschte tiberall tiefer Frieden. Im gleichen Augen-
blick entstanden wie aus einer gottlichen Absicht zwei Keime des Guten: das romische
Reich und die gottgefillige Lehre. 3!

Wollte man freilich diese Beziige explizit machen und weiterdenken, kime
man in theologisch bedenkliches Terrain: Soll man denken, dass sich die
Christus-Augustus-Konstellation jetzt wieder einstellt? Wire dann Augustus
mit Konstantin zu vergleichen? Gibt es dann auch einen neuen Christus?
Miisste nicht Konstantin beides sein: neuer Augustus und neuer Christus?
Euseb stellt solche Fragen wohlweislich nicht, denn die Antworten kénnen
ihm nicht geheuer gewesen sein.

Ein anderer war da weniger bedenklich, weniger von Fragen der theo-
logischen Konsequenzen geplagt: Konstantin, der Kaiser selbst. Es ist haufig
nicht genug beachtet worden, dass Euseb in seinen AuBerungen nach ver-
schiedenen Seiten hin Briicken bauen musste. Einerseits war er der Entwick-
lung christlich-theologischen Denkens verpflichtet (und in dieser Linie wird
er bis heute fast immer von den Gelehrten gelesen), doch andererseits stellte
er sich mit seinen panegyrischen Schriften auch in die Tradition des antiken
Herrscherlobs: Mit diesen Erwartungen und Horgewohnheiten wurden sei-
ne Texte zunichst rezipiert. Und schlieBlich hatte er es mit einem Herrscher
zu tun, der in religidsen Dingen sehr dezidiert eigene Meinungen vertrat,
um nicht zu sagen: sehr eigenwillige Positionen bezogen hatte.

30 Euseb, dem. ev. 3,2,37; 3,7,31.
31 Euseb, 1. C. 16,4.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvitern 203

Dass das so war, kann man kaum bestreiten, doch es ist nicht ganz leicht,
diese Positionen zu rekonstruieren. Denn obwohl von Konstantin aus seiner
langen Regierungszeit relativ viele Quellen in verschiedenen Gattungen
erhalten sind, sind jeweils die spezifischen Entstehungs- und Uberlieferungs-
bedingungen zu bedenken. Ohne hier in Details eintreten zu wollen: Dass
es Konstantin nichts ausmachte, in enge Verbindung mit Christus gebracht
zu werden, ja geradezu mit thm identifiziert zu werden, ist in der jiingeren
Forschung mehrfach betont worden.?? Ebenso ergibt sich aus einigen Texten
recht klar, dass thm der Einheitsgedanke sowohl im Blick auf Géttliches
als auch auf Irdisches sehr wichtig war. In seinem Bekenntnis zum Mono-
theismus scheut er sich nicht, auch gleich die irdischen Konsequenzen mit
in den Blick zu nehmen: ,,Was zeigt nun die Vernunft? Dass alles Sein nur
einen Herrscher hat und dass dessen Herrschaft allein alles unterworfen ist,
mag es im Himmel oder auf der Erde [...] sein.*? Gewiss, dieser Text spricht
zunichst nur vom religiosen Bereich; zudem wissen wir nicht, inwieweit hier
Konstantins Ratgeber redigierend eingegriffen haben. In seinem Brief an
die christlichen Streitparteien in Alexandrien, den er bald nach seinem Sieg
iiber Licinius, also nach dem Antritt der Alleinherrschaft iiber das gesamte
Reich versandt hat, wird die Einheit als Leitbild in religidsen wie politischen
Kategorien breit beschworen.?*

Neben dem Christentum und womdglich mehr noch als dieses war fur
Konstantin ein anderes Motiv der religiosen Kultur geeignet, diesen Gedan-
ken nicht nur zu illustrieren, sondern geradezu zu verkorpern: die Verehrung
der Sonne. Sowohl himmlisch als auch irdisch, sowohl Teil der traditionellen
Religion als auch monotheistisch deutbar, sowohl konkret flir jedermann
sichtbar als auch Teil abstrakt-philosophischer Spekulation bot sie sich ihm
als zentrales Element seiner Religionspolitik und -propaganda an.?*> Kon-
stantin als Sonnenkonig der Spitantike: Auch das war eine Herausforderung
fiir den christlichen Bischof Euseb, der sich auf den ehrenhaften Auftrag
eines Kaiser-Panegyrikos eingelassen hatte.

Nochmals: Ich betone all das, um deutlich zu machen, wie Eusebs Texte
(auch) gelesen werden miissen. Natiirlich konnte ein eingeladener Lobredner

32 Vgl. etwa STEFAN REBENICH, Vom dreizehnten Gott zum dreizehnten Apostel? Der
tote Kaiser in der Spitantike, in: Zeitschrift flir antikes Christentum 4 (2000), 300-324;
auch in: Heinrich Schlange-Schéningen (Hg.), Konstantin und das Christentum, Darm-
stadt 2007, 216—244; JoNnaTHAN Barpirr, Constantine. Divine Emperor of the Christian
Golden Age, Cambridge 2012, 373-376.

33 Konstantin d. Gr., Or. s. coet. 3,2.

3+ Das Schreiben ist iiberliefert bei Euseb, v. C. 2,64—72, hier besonders 2,65. Vgl. auch
das Schreiben an die 6stlichen Provinzen in v. C. 2,48—-60, besonders 2,56.

3 Vgl. dazu zuletzt MARTIN WALLRAFE, Sonnenkdnig der Spitantike. Die Religions-
politik Konstantins des Grof3en, Freiburg 1. Br. 2013, bes. 165-184.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genechmigung des Verlages.



204 Martin Wallraff

nicht hinter dem allseits bekannten Selbstlob des Kaisers zurtickbleiben. Wir
lesen heute Eusebs Texte nicht nur im Kontext der spezifisch christlichen
Theologiegeschichte, sondern vor allem auch mit kritisch geschirftem Blick
nach mehreren Jahrhunderten unterschiedlicher Verhiltnisbestimmungen
von Kirche und Staat. Das ist indes eine anachronistische und im Grunde
unangemessene Perspektive.

Um nochmals konkret zu werden: Wie ging Euseb mit dem religitsen
Anspruch des Kaisers auf Sonnenhaftigkeit um? Ignorieren konnte er dieses
Thema nicht. In seiner Rede zum 30-jihrigen Regierungsjubilium nahm er
es breit auf und entwarf ein wahrhaft kaiserliches Sonnengemalde:

,,Wie das Licht der Sonne in ihrem Glanz so erleuchtet er [Konstantin], indem er
seine Strahlen bis in die Ferne aussendet, die Bewohner auch der weitest abgelegenen
Gegenden durch die Leuchtkraft seiner Casaren. [...] Er hat sie als Lichttriger und
Reflektoren des von ihm ausgehenden Lichtstroms eingeteilt. Er hat die vier in das
eine Joch des kaiserlichen Viergespanns zusammengespannt, [...] er fihrt mit den
Ziigeln regierend oben auf dem Wagen hoch einher. Er durchquert alles zugleich,
soweit die Sonne sieht, und ist bei allem zugegen und iiberblickt alles.*3

Fir unser Thema ist der Kontext interessant — sowohl das Vorausgehende als
auch das Nachfolgende. In direktem Anschluss folgt das explizite Bekenntnis
Eusebs zur monarchia, hier zunichst bezogen auf die himmlische Gottesherr-
schaft, die aber natiirlich nach dem vorausgehenden Herrscherlob leicht auf
Konstantin hin transparent gemacht werden kann:

,,Die Monarchie tibertrifft alle Formen der Verfassung und Regierung; wo die Macht
gleichermalBen in der Hand Vieler ist, kommt es zu Anarchie und sogar Biirgerkrieg.
Daher gibt es einen einzigen Gott und nicht zwei oder drei oder noch mehr; wer an
viele Gotter glaubt, glaubt im Grunde an keinen (wortlich: das Polytheistische ist in
Wirklichkeit atheistisch).*?’

Das ist der auch von Peterson zitierte locus classicus, mit dem hiufig eine
Konstantin-Theologie des Euseb belegt wird. Es lohnt sich aber, auch das
direkt Vorausgehende zu beachten. Gleich zu Beginn des Textes klingt das
Lichtthema zum ersten Mal an. Danach folgt ein umfangreiches kosmisches
Lob des Schopfers und seiner Schopfung, das dann insbesondere zugespitzt
wird auf die ,prominenten® Geschdpfe Sonne, Mond und Gestirne. Es ist
theologisch ein eher konventionelles Motiv, doch in diesem Zusammenhang
ist die Botschaft klar: Die Sonnenhaftigkeit Konstantins ist aus christlicher
Sicht kein Problem, solange die Linie zwischen Schopfer und Geschopf klar
gezogen bleibt. Ganz zum Schluss seiner Rede kommt Euseb noch einmal

36 Euseb, 1. C. 3,4.
7 Euseb, 1. C. 3,6. Wegen seiner prignanten Formulierung sei der letzte Satz hier auf
griechisch zitiert: axptfBéc yap &Ycov T6 ToAIDe0V.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvitern 205

darauf zuriick und kritisiert mit tiberraschendem Freimut die Tendenz zur
Sonnenverehrung seiner Zeit:

., Uberall haben die Menschen Schulen der heiligen Schrift eingerichtet, wo sie in
der heilsamen Lehre unterwiesen werden, so dass sie nicht mehr [...], wenn sie nach
oben auf die Sonne, den Mond und die Sterne blicken, ihr ehrflirchtiges Staunen auf
sie richten, sondern den bekennen, der sich noch dartiber befindet, den unsichtbaren
und nie gesechenen Schopfer des Alls, weil sie gelernt haben, ihn allein zu verehren. 3

Es ist, als wollte er zu Konstantin sagen: Ich bin bereit, die Sonnenhaftigkeit
des Kaisers zuzugestehen, wenn Du im Gegenzug bereit bist, die Geschopf-
lichkeit der Sonne zu akzeptieren.

Ich komme zum Schluss und frage nach den Konsequenzen flir unser
Thema. Die politische Dimension des Monotheismus tritt bei Euseb klar
hervor. Sie hat bei ihm aktuelle Bedeutung, doch hat er sie keineswegs
erfunden. Vielmehr fand er sie in der Schule des Origenes, der er entstamm-
te, bereits vor, und zwar primir in Gestalt der Christus-Augustus-Typologie.
Auch die spitere Geschichte dieses Motivs (im Westen besonders prominent
etwa bei Orosius®) sollte man — gegen Peterson — nicht als Wirkungs-
geschichte des Euseb charakterisieren, sondern unabhingig davon in einen
breiteren Strom des christlichen Denkens einzeichnen.

In seinen panegyrischen (!) Schriften bezieht Euseb diese Gedanken auf
seine Jetzt-Zeit. Er mochte damit innerhalb der klassischen Gattung der
Panegyrik christlich verantwortete Formen des Herrscherlobes schaffen.
Aussagen in diesem Kontext waren es, die bei Peterson und anderen wie der
,Stindenfall® christlicher Theologie gewirkt haben. Die Linie von dem einen
himmlischen zu dem einen irdischen Herrscher scheint ganz ungebrochen
zu funktionieren. Bei genauer und vor allem: historisch-kontextualisierender
Lektiire zeigt sich indes, dass es durchaus auch Elemente der Kritik an
Konstantins eigener Weise des ,,wie im Himmel so auf Erden® gibt. Es ist
wichtig festzuhalten, dass das theologische Werkzeug dieser Kritik nicht die
Trinititslehre (welcher Couleur auch immer), sondern die Schopfungslehre
ist. Dass umgekehrt die Trinititslehre (selbst in nizdnischer Ausprigung) als
Bremse auf diesem theologischen Weg nicht unbedingt geholfen hitte, wird
allein daran deutlich, dass auch auf Seiten des Kaisers neben der Einheit des
Vaters die Pluralitit der S6hne und Nachfolger eine Rolle spielte*” (
vier S6hne, nach dem Tod Konstantins dann faktisch drei).

zunichst

Die Absicht meiner Ausfiihrungen war nicht einfach eine ,Ehrenrettung’
des Euseb. Vielmehr scheint mir, dass aufmerksame Lektiire sowohl seiner

38 Buseb, 1. C. 10,2.
3 Orosius, hist. adv. pag. 6,20,1-4; 6,22,5-10.
40 Siehe das Zitat oben bei Anm. 36.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genechmigung des Verlages.



206 Martin Wallraff

Schriften als auch der Selbstzeugnisse Konstantins noch viele relevante Ein-
sichten zum politischen Problem des Monotheismus hervorbringen kann.
Nochmals: Die Fragen, die Erik Peterson mit seinem berithmten Traktat vor
einem Dreivierteljahrhundert aufgeworfen hat, bleiben bis heute spannend
und aktuell.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



	_Ref377375064
	_Ref377198736
	_Ref378169954
	_Ref377720738
	_Ref377199523
	_Ref377199689
	_Ref378867557
	_Ref378867514
	_Ref382354564

