
„Monotheismus, 
ein ganz leeres Wort?“

Versuche zur Monotheismustheorie Erik Petersons

herausgegeben von

Giancarlo Caronello

Mohr Siebeck

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Giancarlo Caronello, geboren 1946, pensionierter Beamter der EU-Kommission, ar-
beitet als Religionsphilosoph, Übersetzer, Herausgeber und Erik Peterson-Forscher.

ISBN 978-3-16-153027-2 / eISBN 978-3-16-156379-9
DOI 10.1628/978-3-16-156379-9

ISSN 2193-2085 / eISSN 2569-4332 (Rom und Protestantismus)

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National-
bibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de 
abrufbar.

© 2018 Mohr Siebeck Tübingen. www..mohrsiebeck.com

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung 
außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Ver-
lags unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfi lmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Das Buch wurde von Martin Fischer in Tübingen gesetzt und von Gulde Druck in  Tübingen 
auf alterungsbeständiges Werkdruckpapier gedruckt und gebunden.

Den Umschlag entwarf Iris Farnschläder in Hamburg. Umschlagbild (Ausschnitt) und 
Abb. auf Seite XXV (vollständig): Paul Klee, Arlequin auf der Brücke (1920); bpk/Na-
tionalgalerie, SMB, Museum Berggruen/Jens Ziehe. 

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . VII

1. Zu den bibeltheologischen Grundlagen

Reinhard Feldmeier
Präformationen trinitarischen Denkens in der Monotheismustheorie 
Erik Petersons . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

Thomas Söding
Trinitarische Theologie – in statu nascendi. Eine Lektüre 
der synoptischen Evangelien mit Hilfe von Erik Peterson . . . . . . . . . . 23

Robert Vorholt
Ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ λόγος – Erik Petersons Trinitätstheologie 
im Johanneskommentar   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

2. Zu den dogmatischen Grundlagen

Gerhard Ludwig Card. Müller
Monotheismus und Trinität. Die Trinitätsfrage heute . . . . . . . . . . . . . 61

Volker Henning Drecoll
Monarchie und Trinitätslehre in „Monotheismus als politisches 
Problem“. Zum Zusammenhang von Ekklesiologie 
und Trinitätslehre beim frühen Erik Peterson   . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75

Thomas Ruster
Handlungsfelder der Trinität. Erik Petersons Impulse 
für das nachpetersonsche Zeitalter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

Harald Matern
Wahrheit und Gemeinschaft. Zur ethischen Dimension der Kontroverse 
um den Theologiebegriff  zwischen Erik Peterson und Karl Barth . . . .  131

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



3. Zur Frage des politischen Monotheismus

Alfons Fürst
Refl exionen Erik Petersons zu „einem ganz leeren Wort 
wie ‚Monotheismus‘“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171

Martin Wallraff
Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvätern . . . . . 193

Allen Brent
Political and Ecclesial Monotheism: Erik Peterson’s Model . . . . . . . . . 207

4. Zur Akklamationstheorie

Stephan Haering
Marginalien zum Kirchenrecht im Werk Erik Petersons . . . . . . . . . . . 243

Albert Gerhards
Die Trinitätsfrage in der Liturgietheologie Erik Petersons . . . . . . . . . . 259

Lester L. Field Jr.
Acclamation and Liturgy in the Work of Erik Peterson 
and Ernst H. Kantorowicz   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273

Stefan Mückl
Populus acclamat. Die Lehre von der Akklamation bei Carl Schmitt 
in ihrem geistesgeschichtlichen Kontext   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331

Register
Bibelstellen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345
Namen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 349

VI Inhaltsverzeichnis

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



Die Frage des politischen Monotheismus 
bei den Kirchenvätern

Martin Wallraff

1. Die Debatte um Petersons Traktat

Selten hat eine nach allgemeiner Auffassung falsche These ein so breites 
Echo ausgelöst wie Erik Petersons Monotheismus als politisches Problem. Bei 
dem kleinen Büchlein mit diesem Titel, das auf zwei Aufsätze aus den Jahren 
1931 und 1933 zurückgeht und das 1935 zuerst im Druck erschien, handelt 
es sich um den „wohl bekanntesten Traktat Petersons“.1 Bezugnahmen auf 
diesen Traktat sind bis heute häufig; die Forschungsliteratur dazu ist be-
trächtlich – soeben um gewichtige Beiträge erweitert in dem ganz neuen 
Band, der von Giancarlo Caronello herausgegeben wurde und der eine rö-
mische Tagung im Jahr 2010 dokumentiert.2 Und – es sei nochmals betont – 
bei keinem (oder so gut wie keinem) dieser zahlreichen Diskussionsbeiträge 
und Bezugnahmen geht es darum, die seinerzeit geäußerte These zu ver-
teidigen oder davon zu retten, was zu retten ist. Wie erklärt sich das eine wie 
das andere: die Tatsache, dass das Büchlein eine solche Faszination ausübt, 
und die Tatsache, dass seine Hauptthese so wenig zu überzeugen vermag?

Die erste Frage ist relativ leicht beantwortet bzw. die Antwort ist in der 
genannten Forschungsliteratur inzwischen gut erschlossen und analysiert: 
Die besondere Aufmerksamkeit, die das Buch erregte und erregt, erklärt 
sich durch die besonderen Zeitumstände. 1935 war nicht irgendein Jahr für 
solche Themen, und der Diskussionszusammenhang, in dem das Büchlein 

1 Erik Peterson: Der Monotheismus als politisches Problem. Ein Beitrag zur Geschich-
te der politischen Theologie im Imperium Romanum, Leipzig 1935. Heute maßgebend 
(und im Folgenden verwendet) ist die Ausgabe in: ders., Ausgewählte Schriften, Bd. 1, hg. 
von Barbara Nichtweiß, Würzburg 1994, 23–81, das Zitat in der Einleitung, XIX.

2 Giancarlo Caronello (Hg.), Erik Peterson. Die theologische Präsenz eines Outsi-
ders, Berlin 2012 (auch auf italienisch erschienen: Erik Peterson. La presenza teologica di 
un outsider, Rom 2012). Aus der älteren Literatur sei vor allem auf folgenden Sammelband 
hingewiesen: Alfred Schindler (Hg.), Monotheismus als politisches Problem? Erik Pe-
terson und die Kritik der politischen Theologie (= Studien zur evangelischen Ethik 14), 
Gütersloh 1978. Grundlegend ist weiterhin Barbara Nichtweiss, Erik Peterson. Neue 
Sicht auf Leben und Werk, Freiburg i. Br. 1992, 763–830.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.



entstanden ist, war nicht irgendein abseitiger Fachdiskurs. Petersons Buch 
erschließt sich von einer berühmten Fußnote aus: Es ist die letzte im ganzen 
Werk. Sie lautet: „Der Begriff der ‚politischen Theologie‘ ist m. W. von Carl 
Schmitt […] in die Literatur eingeführt worden. […] Wir haben hier den 
Versuch gemacht, an einem konkreten Beispiel die theologische Unmöglich-
keit einer ‚politischen Theologie‘ zu erweisen.“3

Peterson nimmt damit Bezug auf den Staatsrechtler Carl Schmitt und des-
sen Antrittsvorlesung von 1922.4 Es ist wichtig, sich deutlich zu machen, dass 
hier die Junktur ‚politische Theologie‘ im Grunde nicht als ein Nomen mit 
näher qualifizierendem Adjektiv aufzufassen ist, dass es also nicht um Theo-
logie und innerhalb derer um den Teilaspekt des Politischen geht, sondern 
gerade umgekehrt: Schmitt hatte eine Theorie des Politischen entwickelt, in 
der theologische Aspekte eine entscheidende Rolle spielten: 

„Alle prägnanten Begriffe der modernen Staatslehre sind säkularisierte theologische 
Begriffe. Nicht nur ihrer historischen Entwicklung nach, weil sie aus der Theologie 
auf die Staatslehre übertragen wurden […], sondern auch in ihrer systematischen 
Struktur, deren Erkenntnis notwendig ist für eine soziologische Betrachtung dieser 
Begriffe.“5

Zugrunde liegt demnach eine Säkularisierungshypothese, der zufolge das 
neuzeitliche politische Denken nur aus seinen theologischen Wurzeln zu 
verstehen ist, also eine Transformation des Theologischen in den Bereich 
des Staatsdenkens darstellt. Auch in seiner säkularen Form setzt es stets eine 
letztlich nicht immanent begründbare Staatsgewalt voraus, und in Schmitts 
Denken kann diese nur als Einheit gedacht werden, so dass die Wurzel des 
Gedankens im strengen Monotheismus der christlichen Tradition liegt. 1922 
wird noch eher beiläufig und indirekt darauf hingewiesen, dass nach dem 
Ende der Monarchie als einzige politische Alternative die Diktatur bleibt.6 
Natürlich gewannen solche Aussagen in den 1930er Jahren neue Brisanz. 
Petersons Antwort ist wesentlich eine aktuelle Auseinandersetzung im Me-
dium der historischen Rekonstruktion der spätantiken Religionsgeschichte.

Eine nicht nur menschlich bewegende, sondern auch sachlich relevante 
Note gewinnen die Vorgänge zudem durch die persönlich-biographischen 
Hintergründe.7 Auch darauf ist oft hingewiesen worden. Beide Männer wa-
ren seit Jahren freundschaftlich miteinander verbunden (1924 war Peterson 
Trauzeuge bei Schmitts Hochzeit), doch gingen die Lebenswege in den 

3 Peterson, Monotheismus, 81, Anm. 168.
4 Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, 

München 1922.
5 Ebd., 43.
6 Ebd., 40.
7 Nichtweiss, Erik Peterson, 727–762.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

194 Martin Wallraff



30er Jahren auseinander: Während der eine seine Bonner Fakultät und die 
evangelische Kirche verließ und als katholischer Konvertit den Rest seines 
Lebens unter materiell schwierigen Bedingungen in Rom verbrachte, ging 
der andere nach Berlin und rückte dort zum Ratgeber Görings und zum 
Vorsitzenden der Vereinigung nationalsozialistischer Juristen auf.

Wichtig ist in diesem Zusammenhang übrigens auch der Hinweis von 
György Geréby, dass die Debatte eine implizite Fortsetzung bei Ernst Kan-
torowicz hatte.8 In seinem berühmten Traktat The King’s Two Bodies (1957) 
nimmt er im Grunde Schmitts These positiv auf (allerdings ohne sie explizit 
zu nennen, nach Geréby „ein Fall von [bewusster] damnatio memoriae“9), 
wendet sie aber gegen das Christentum: Der christliche Monotheismus ist 
die Wurzel einer gescheiterten, ja prinzipiell gefährlichen Staatslehre.

Diese Überlegungen führen auf den zweiten, für mich hier wichtigeren 
Punkt, nämlich zum historischen Gehalt der Petersonschen Thesen. Auch 
hier möchte ich kurz das Bekannte resümieren, um dann zu meinem ei-
gentlichen Thema, nämlich ‚den Kirchenvätern‘ (also in die heutige Spät-
antikenforschung) zu kommen. Das Hauptargument, mit dem Peterson 
der Schmittschen ‚Politischen Theologie‘ einen Riegel vorschieben wollte, 
war die christliche Trinitätslehre. Die Konzentration, ja die Reduktion des 
Christentums auf ‚Monotheismus‘ war ihm suspekt. Ich zitiere die Vor-
bemerkung des Büchleins von 1935: „Die europäische Aufklärung hat von 
dem christlichen Gottesglauben nur den ‚Monotheismus‘ übriggelassen, 
der in seinem theologischen Gehalt ebenso fragwürdig ist wie in seinen 
politischen Konsequenzen.“10

Das Thema Monotheismus oder genauer: die Skepsis ihm gegen-
über finden wir bei Peterson schon lange vorher angelegt, insbesondere 
in seiner bahnbrechenden Studie „Heis Theos“, den „epigraphische[n], 
formgeschichtliche[n] und religionsgeschichtliche[n] Untersuchungen zur 
antiken ‚Ein-Gott‘-Akklamation“, der erweiterten Druckfassung seiner 
Göttinger Qualifikationsarbeit von 1920.11 Von der religionsgeschichtlichen 

  8 György Geréby, Carl Schmitt and Erik Peterson on the Problem of Political Theo-
logy. A Footnote to Kantorowicz, in: Aziz Al-Azmeh/János M. Bak (Hg.), Monotheistic 
Kingship. The Medieval Variants, Budapest 2005, 31–61.

  9 Ebd., 54.
10 Peterson, Monotheismus, 24.
11 Erik Peterson, ΕΙΣ ΘΕΟΣ. Epigraphische, formgeschichtliche und religions

geschichtliche Untersuchungen, Göttingen 1926. Es handelt sich, wie im Vorwort (S. IV) 
dargelegt, um „eine vollkommene Neubearbeitung sowohl meiner Habilitationsschrift, als 
auch meiner im Jahr 1920 veröffentlichten, gleichlautenden Göttinger Dissertation“ (die 
Identität beider erklärt sich durch die damalige Göttinger Ordnung). Das Werk ist in einem 
Nachdruck erschienen „mit Ergänzungen und Kommentaren von Christoph Markschies, 
Henrik Hildebrandt, Barbara Nichtweiß u. a.“, in: Erik Peterson, Ausgewählte Schriften, 
Bd. 8, Würzburg 2012. In dem Band hat Barbara Nichtweiß auch diverse einschlägige 

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

195Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvätern



Schule geprägt und natürlich durchaus in der Absicht aufgebrochen, große 
Themen und große Thesen zu bringen, stellte der junge Peterson seine 
ungeheuer umfangreiche und gelehrte Materialsammlung geradezu in den 
Dienst des gegenteiligen Unternehmens. Durch seinen konsequent form-
geschichtlichen Zugriff war ihm fraglich geworden, inwieweit die zahlrei-
chen epigraphischen Zeugnisse der Ein-Gott-Formel wirklich als Belege für 
Monotheismus oder auch nur eine Vorstufe dazu gelten können. Die Formel 
will keine Aussage über die Einheit oder Einzigkeit Gottes machen, sondern 
hat Bekenntnischarakter im religiösen wie im politischen Bereich („mein 
Gott ist einzigartig/souverän“). Im Grunde konterkariert Peterson damit 
Grundanliegen der Religionshistoriker mit ihren eigenen Mitteln. Christoph 
Markschies, dem wir die soeben erschienene Neuerschließung des Werks im 
Rahmen der Ausgewählten Schriften Petersons verdanken, charakterisiert das 
Buch nahezu als Karikatur und erblickt darin eine „theologische Variante 
von literarischem Expressionismus“12. Diesen Hintergrund muss man im 
Kopf behalten, denn – mit den Worten von Barbara Nichtweiß –: „‚Heis 
Theos‘ ist so etwas wie der vorab veröffentlichte wissenschaftlich-historische 
‚Apparat‘ für das dann folgende theologische Werk.“13

Wenn es wahr ist, dass mit der Rede vom Monotheismus sensu stricto 
das antike Christentum nicht angemessen beschrieben ist, so gibt es für 
Peterson dennoch an einer Stelle so etwas wie einen Sündenfall – eine ein-
zige, wenn auch fatale Konstellation, an der sich christliche Theologie auf 
‚politische Theologie‘ im oben beschriebenen Sinne eingelassen und damit 
zugleich auch ihre Unmöglichkeit ein für alle Mal vor Augen gestellt hat: Es 
handelt sich um die spezielle Achse Konstantin-Euseb, um die theologische 
Wertung des – wie man häufig sagt – ersten christlichen Kaisers durch den 
christlichen Bischof und Gelehrten Euseb von Caesarea. Eusebs Denken 
sei zwar, so Peterson, enorm folgenreich, zugleich aber auch theologisch 
unangemessen, weil es im Grunde nicht-nizänisch, nicht-orthodox geprägt 
war. Darin „kommt der letzte politische Sinn des Arianismus unverhüllt zum 
Ausdruck“.14

In dieser Form hat die These, wie gesagt, kaum Anklang gefunden, und es 
ist relativ leicht, sie zu demontieren. Die Liste möglicher Gegenargumente 
ist lang: Eusebs Bedeutung als politischer Denker ist damit über-, seine theo-

Materialien „aus unveröffentlichten Manuskripten“ zum Abdruck gebracht; darunter ist 
hier besonders einschlägig der unten in Anm. 18 genannte Text.

12 Nicht in dem in der vorigen Anm. genannten Buch, sondern im Geleitwort zu 
Caronello (Hg.), Erik Peterson (s. o. Anm. 2), XI-XVII, hier XII.

13 Barbara Nichtweiss: „Akklamation“. Zur Entstehung und Bedeutung von „Heis 
Theos“, als Nachwort in: AS 8, 609–642, hier 624 f.

14 Peterson, Monotheismus, 57.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

196 Martin Wallraff



logische Reflexionstiefe unterschätzt. Die schlichte Rede vom „Arianismus“ 
verstellt eine differenzierte Wahrnehmung der theologischen Positionen der 
Zeit. Eine formgeschichtlich präzise Einordnung der Zitate (wie sie bei den 
Heis-Theos-Inschriften und ‑Akklamationen vorgenommen wurde) fehlt, 
insbesondere die Differenzierung zwischen theologischen und panegyri-
schen Schriften. Wie gesagt: Eine solche Kritik ist relativ leicht, zugleich 
aber auch billig, weil bereits vielfach vorgebracht. Indessen scheint mir, dass 
Peterson, wenn er auch nicht die richtigen Antworten gegeben hat, dennoch 
mit seinem Traktat wichtige Fragen gestellt hat, die ihre Bedeutung auch 
heute behalten – unabhängig von den konkreten Zeitumständen und in ganz 
anderer Diskussionslage. Diese Fragen werden auch in der heutigen Debatte 
noch nicht angemessen berücksichtigt. Ihnen möchte ich mich in einem 
zweiten Abschnitt zuwenden. In einem dritten und letzten Abschnitt werde 
ich dann auf die Achse Konstantin-Euseb zurückkommen.

2. Die neuere Debatte um Monotheismus in der Spätantike

Seit einigen Jahren ist der Monotheismus neu ins Zentrum der Aufmerksam-
keit gerückt, oder sagen wir ruhig: ins Gerede gekommen. Denn er hat dabei 
nicht immer eine gute Presse. Gerne unterstellt man dem Monotheismus 
(wenn überhaupt so weit differenziert wird und nicht einfach die Religion 
tout court ins Visier genommen wird) eine Neigung zur Exklusivität, zur 
Intoleranz, zur Gewalt.15 Diese allgemeine Debatte, auf deren Recht und 
Grenzen ich hier nicht im Einzelnen eingehen kann, hat eine spezifische 
Zuspitzung im Bereich der Spätantikenforschung gefunden, die von einem 
zuerst 1999 publizierten Buch ausging: Pagan Monotheism in Late Antiquity, 
herausgegeben von Polymnia Athanassiadi und Michael Frede.16 Wie der 
Titel sagt, geht es dabei – etwas verkürzt gesprochen – um die Frage, ob 
Monotheismus ein ausschließliches Privileg der Christen war. Zu dieser Auf-
fassung könnte man nämlich kommen, wenn man sie selbst – die spätantiken 
Christen  – reden hört, jedenfalls die Intellektuellen unter ihnen. Häufig 
wird dort der Eindruck erweckt, Christentum sei Monotheismus und alles 
außerhalb (das sogenannte ‚Heidentum‘) sei schlicht Polytheismus. Nun ist 
es nicht erst seit dem Buch von Athanassiadi und Frede bekannt, dass diese 
Sicht eine rhetorische Fiktion mit durchschaubarer Zielsetzung ist. Nicht 
zuletzt Harnack und Peterson stellten diese Sicht in Frage – Letzterer noch 

15 Vgl. etwa Jan Assmann, Monotheismus und die Sprache der Gewalt (= Wiener Vor-
lesungen im Rathaus 116), Wien 2006 (52009).

16 Polymnia Athanassiadi/Michael Frede (Hg.), Pagan Monotheism in Late Anti-
quity, Oxford 1999.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

197Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvätern



radikaler, insofern er grundsätzlich skeptisch war in Bezug auf die Tauglich-
keit der Kategorie ‚Monotheismus‘17. Von ihm, Peterson, ist jetzt übrigens 
ein bisher nicht gedrucktes Fragment bekannt geworden, in dem er nach 
„Monotheismus in der heidnischen Antike“ fragt, publiziert von Barbara 
Nichtweiß im Anhang zu dem neuen Heis-Theos-Band.18

Die Diskussion der letzten Jahre hat deutlich gemacht, dass und wie 
die Linien differenzierter gezogen werden müssen. Natürlich gibt es aus-
geprägte Tendenzen zum Monotheismus auch außerhalb des Christentums. 
Das betrifft insbesondere die philosophische Religion im Gefolge Platons, 
die beinahe so etwas wie eine religiöse Koine der Spätantike geworden war. 
Gerade zwischen den intellektuellen Gegnern des Christentums und den 
Kirchenvätern verlief die Demarkationslinie keinesfalls entlang der Gren-
zen des Monotheismus. Ein Kelsos, ein Porphyrios, ein Julian waren nicht 
weniger ‚Monotheisten‘ als ein Origenes, ein Euseb oder ein Gregor von 
Nazianz. Umgekehrt – und hier knüpfe ich nochmals an Peterson an – ist 
es keineswegs ausgemacht, dass das moderne Label ‚Monotheismus‘ in allen 
Fällen gut dazu geeignet ist, christliches Glaubens‑ und Frömmigkeitsleben 
angemessen zu beschreiben. So wie die Heis-Theos-Formeln, die wir auf 
hunderten Türschwellen, Grabsteinen, Kunstobjekten finden, keineswegs 
Äußerungen eines theoretisch durchdrungenen Ein-Gott-Glaubens sind, 
finden wir auch in der theoretischen Reflexion durchaus Elemente der 
Vielheit. Die Entfaltung des Glaubens an den einen Christus in einer zu-
nehmend bunten Vielfalt von Metaphern ist ein Beispiel, auf das ich selbst 
vor einigen Jahren hingewiesen habe.19

Vor allem aber ist in der Debatte der letzten Jahre deutlich geworden, dass 
das begriffliche Instrumentarium von ‚Monotheismus‘ und ‚Polytheismus‘ 
viel zu grob ist, um die komplexen Zusammenhänge angemessen zu be-
schreiben. Obwohl man theoretisch meinen könnte, dass zwischen Einheit 
und Vielheit ein prinzipieller, also nicht nur gradueller Unterschied besteht, 
sind de facto die Übergänge vom einen zum anderen fließend. Der gegebene 
Verweis auf die Vielfalt der Metaphern zur Gottesbezeichnung mag das 

17 Siehe das Zitat oben bei Anm. 10 sowie den Beitrag von Alfons Fürst im vor-
liegenden Band; zu Adolph v. Harnack vgl. dessen Charakterisierung des Porphyrios 
in: Kritik des Neuen Testaments von einem griechischen Philosophen des 3. Jahrhunderts 
(= TU 37/4), Leipzig 1911, 130.

18 Erik Peterson, [Monotheismus in der heidnischen Antike?], in: AS 8, 585–595. Die 
eckigen Klammern um den Titel sollen anzeigen, dass dieser – und damit die thematische 
Zuspitzung – von der Herausgeberin gewählt wurde; Nichtweiß datiert den Text auf „um 
1927“.

19 Martin Wallraff, Viele Metaphern – viele Götter? Beobachtungen zum Mono-
theismus der Spätantike, in: Jörg Frey/Jan Rohls/Ruben Zimmermann (Hg.), Metaphorik 
und Christologie (= Theologische Bibliothek Töpelmann 120), Berlin 2003, 151–166.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

198 Martin Wallraff



Gemeinte andeuten; ebenso wäre an die typisch spätantike ‚Polyonymie‘ 
der Götter zu erinnern, also die Vielfalt der Namen, unter denen Gott oder 
Götter bekannt waren und verehrt wurden.20 Es sind aber nicht nur die 
verschwimmenden Grenzen, die die Terminologie problematisch machen. 
Hinzu kommen die ganz unterschiedlichen Diskursformationen, in denen 
die Einheit, Einzigkeit, Alleinzuständigkeit, Überlegenheit des oder eines 
Gottes eine Rolle spielen kann. In liturgischen, poetischen, dogmatischen, 
apotropäisch-magischen, apologetischen Kontexten kann ‚Monotheismus‘ je 
sehr Unterschiedliches bedeuten. Begriffe wie Henotheismus oder Mono-
latrie helfen zu verstehen, wo hier das Problem liegt; zu seiner Lösung sind 
auch sie nicht ausreichend.

Man kann also fragen, ob der Begriff ‚Monotheismus‘ überhaupt noch 
nützlich ist. Der Münsteraner Patristiker Alfons Fürst, dem wir wesentliche 
Beiträge zur spätantiken Monotheismus-Debatte verdanken, ist hier in den 
letzten Jahren immer skeptischer geworden – bis hin zu der Auffassung, dass 
mit dem Stichwort ‚Monotheismus‘ im Grunde mehr Missverständnisse er-
zeugt als Verständnishilfen geleistet werden, so dass die Begrifflichkeit am 
besten gleich ganz ad acta gelegt werden sollte.21 Ich würde so weit nicht 
gehen. Gewiss, man muss vorsichtig sein und versuchen, auf mögliche Fallen 
hinzuweisen. Dennoch wohnt dem Begriff eine solche Auto-Evidenz und 
ein so spontaner heuristischer Wert inne, dass man ihn nur zum eigenen 
Schaden eliminiert. Zudem ist ein besserer Ersatz nicht in Sicht. Im Übrigen 
hat auch Alfons Fürst Mühe, auf den Begriff ganz zu verzichten; das zeigen 
die zahlreichen Publikationen, bei denen das Wort schon im Titel vor-
kommt, zudem ein größeres Drittmittelprojekt zum Thema „Die Rhetorik 
des Monotheismus im Römischen Reich“.

Quibus rebus dictis möchte ich aber auf einen Defekt der jüngeren Debatte 
aufmerksam machen, wie er sich mir darstellt. Obwohl ein breites Spektrum 
unterschiedlicher Aspekte diskutiert wurde – hier verweise ich insbesondere 
auf eine Tagung in Exeter im Jahr 2008, deren Resultate jetzt in zwei um-
fangreichen Bänden im Druck vorliegen22 –, ist doch gerade die Frage der 
politischen Dimension mit erstaunlicher Missachtung gestraft worden. Kaum 
ein jüngerer Diskussionsbeitrag hat diese Frage – es ist ja im Grunde die alte 
Petersonsche – wieder aufgenommen. Erstaunlich ist das deshalb, weil es 

20 Vgl. Burkhard Gladigow, Gottesnamen (Gottesepitheta) I (allgemein), in: RAC 11, 
Stuttgart 1981, 1202–1238.

21 Alfons Fürst, Christentum im Trend. Monotheistische Tendenzen in der späten 
Antike, in: Zeitschrift für antikes Christentum 9 (2006), 496–523, die Kritik besonders 
497. Weitere Arbeiten desselben Autors werden unten in Anm. 24 genannt.

22 Stephen Mitchell/Peter van Nuffelen (Hg.), Monotheism between Pagans and 
Christians in Late Antiquity, Leuven 2010 und dies. (Hg.), One God. Pagan Monotheism 
in the Roman Empire, Cambridge 2010.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

199Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvätern



zumindest im deutschen Sprachraum an Anstößen in dieser Richtung nicht 
gefehlt hat. Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus von 
Jan Assmann23 hat für breite Aufmerksamkeit gesorgt. Die dort vertretene 
These über das Verhältnis von Monotheismus und Monarchie ist zunächst 
im Bereich des Alten Orients und Ägyptens gewonnen, wird aber dann 
ins Prinzipiell-Allgemeine gewendet: Die mosaische Unterscheidung von 
wahrer und falscher Gottesverehrung, und damit letztlich der exklusive 
Monotheismus, verdankt sich nicht theologischen, sondern politischen Er-
wägungen. Es ist kein „wie im Himmel so auf Erden“, sondern gerade um-
gekehrt: Wie auf Erden in Bezug auf den König, so sei es auch im Himmel 
bei Gott. Über die Berechtigung dieser Sicht im Allgemeinen – und vor 
allem der daraus gezogenen Konsequenzen – kann man streiten (und das ist 
ja auch geschehen).

Für die Spätantike im Speziellen sind damit allemal anregende Gesprächs-
impulse gegeben, die, soweit ich sehen kann, die Zunft der Spezialisten 
bisher nur in ganz geringem Umfang aufgenommen hat. Dass die von 
Peterson versuchten Antworten nicht überzeugen, muss ja nicht bedeuten, 
dass man sich dem Thema überhaupt nicht mehr zuwendet. Gewiss – es 
gibt Ausnahmen: Der gerade schon genannte Alfons Fürst gehört dazu; im 
Jahr 2006 hat er einen einschlägigen Artikel über „Monotheismus und Mo-
narchie“ vorgelegt, dazu auch weitere Arbeiten.24 Eine andere Ausnahme ist 
der Berner Althistoriker Stefan Rebenich, der soeben seinen umfangreichen 
Artikel „Monarchie“ für das Reallexikon für Antike und Christentum pu-
bliziert hat25 und eine noch weitergehende Auseinandersetzung vorbereitet. 
Außerhalb der Spätantikenforschung im engeren Sinne ist schließlich der 
italienische Philosoph Giorgio Agamben zu nennen, der in Il regno e la gloria 
(2007) von der Peterson-Schmitt-Debatte ausgeht.26

An dieser Stelle kann das Thema in der Sache nicht umfassend diskutiert 
werden. Ich will mich nur dem einen sensiblen Punkt nochmals zuwenden, 
der für Peterson den Dreh‑ und Angelpunkt seiner Argumentation gebildet 

23 Jan Assmann, Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus, 
München 2003 (diverse weitere Auflagen und Übersetzungen).

24 Alfons Fürst, Monotheismus und Monarchie. Zum Zusammenhang von Heil und 
Herrschaft in der Antike, in: Theologie und Philosophie 81 (2006), 321–338; vgl. auch 
ders., Monotheismus und Gewalt. Fragen an die Frühzeit des Christentums, in: Stimmen 
der Zeit 222 (2004), H. 8, 521–531 sowie den oben (Anm. 21) genannten Beitrag. Au-
ßerdem ist jüngst erschienen: Alfons Fürst/Luise Ahmed/Christian Gers-Uphaus/Stefan 
Klug (Hg.), Monotheistische Denkfiguren in der Spätantike (= STAC 81), Tübingen 2013.

25 Stefan Rebenich, Monarchie, in: RAC 24, Stuttgart 2012, 1112–1196, zu Peterson 
1188–1192.

26 Deutsch: Giorgio Agamben, Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genea-
logie von Ökonomie und Regierung, Berlin 2010, hier bes. 20–31.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

200 Martin Wallraff



hatte. Es ist die Rede von Konstantin und Euseb: Ich formuliere es bewusst 
so, denn es geht nicht nur um Eusebs Blick auf den Kaiser, sondern auch 
um dessen eigene Sicht.

3. Die Achse Euseb-Konstantin

Tatsächlich stellte sich die Frage der politischen Dimension des Mono-
theismus ganz neu in dem Augenblick, in dem durch Konstantin eine Nähe 
von Staat und Kirche möglich wurde, die noch kurz zuvor undenkbar war. 
Die Frage stellte sich in neuer Weise und hatte jetzt politische Brisanz, 
doch war sie bereits vorher vielfach und durchaus mit theologischer Tiefe 
gestellt worden – längst vor Euseb. Nicht zuletzt Peterson hat zu Recht und 
mit Nachdruck darauf hingewiesen, dass eine Verbindung von göttlicher 
und irdischer monarchia oder, modern gesprochen, von Monotheismus und 
Monarchie bereits im Motiv der „Christus-Augustus-Typologie“ vorliegt.27 
In poetischer Zuspitzung drückt die byzantinische Liturgie den Gedanken 
so aus: 

„Als Augustus auf Erden die Monarchie antrat, hörte die Polyarchie unter den Men-
schen auf. Und als Du [Christus] aus der reinen [Jungfrau] Mensch wurdest, wurde 
der Polytheismus der Götzenbilder vertilgt.“28

Wie weit solche liturgischen Texte historisch zurückreichen, ist schwer zu 
beurteilen. Der Substanz nach findet sich der Gedanke bereits im dritten 
Jahrhundert, zuerst bei Meliton von Sardes, dann auch – ausführlich – bei 
Origenes. In seiner Schrift gegen Kelsos schreibt er: 

„Es ist offensichtlich, dass Jesus unter der Herrschaft des Augustus geboren wurde, als 
dieser durch die eine Herrschaft (mia basileia) die Vielzahl der auf der Erde [lebenden 
Menschen] gewissermaßen gleich gemacht hatte.“29

Natürlich hatte dieser Gedanke bei Origenes keinerlei politische Absichten 
oder Auswirkungen; er gehört vielmehr in einen reinen Theoriediskurs, 
eben den intellektuellen Austausch mit seinem nichtchristlichen Gesprächs-
partner Kelsos. In ähnlichem Sinne finden wir den Gedanken dann auch bei 
Origenes’ Enkelschüler Euseb, will sagen: als Teil theoretisch-theologischer 
Reflexion, breit ausgeführt in der Demonstratio evangelica, einer Schrift zur 

27 Peterson, Monotheismus, 46–56, wobei die Rolle des Euseb in der Entwicklung 
dieses Motivs (allzu?) stark betont wird; vgl. zu dem Motiv auch Ilona Opelt, Augustus-
theologie und Augustustypologie, in: JAC 4 (1961), 44–57.

28 Esperinos der Weihnachtsliturgie.
29 Origenes, Cels. 2,30.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

201Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvätern



binnenchristlichen Identitätsbestimmung.30 Das Werk war abgefasst, längst 
bevor Kaiser Konstantin für Euseb in irgendeiner Weise alltags‑ oder theo-
logiebestimmende Bedeutung erlangt hatte. Es ist übrigens auch bemerkens-
wert, dass der Gedanke in der Demonstratio, nicht in der Kirchengeschichte 
entfaltet wird: Offensichtlich war er weniger Interpretament der Geschichte 
als Teil theologischer Theoriebildung.

Es ist wichtig, dies alles zu betonen – die Geschichte des Motivs vor Euseb 
und seinen genauen Ort im Denken des Kirchenvaters –, weil der palästi-
nische Bischof gegen Ende seines Lebens den Gedanken noch einmal auf-
nahm, und zwar jetzt tatsächlich mit klar erkennbarem Gegenwartsbezug: in 
einer seiner Lobreden auf Konstantin. Zwar wird der Kaiser in der fraglichen 
Passage nicht direkt genannt, doch ist der Fluchtpunkt dieser Aussagen hier 
eindeutig die Monarchie der Jetzt-Zeit: 

„Damit erblühte ein einziges Reich, das der Römer, für alle, und plötzlich verschwand 
die uralte Feindschaft. In dem Moment, in dem alle Menschen zur Erkenntnis des 
einen Gottes kamen, der einzigen Weise seiner Verehrung und der heilbringenden 
Lehre Christi, war es zugleich nur einem Kaiser vorbehalten, das römische Reich zu 
leiten, und in diesem Moment herrschte überall tiefer Frieden. Im gleichen Augen-
blick entstanden wie aus einer göttlichen Absicht zwei Keime des Guten: das römische 
Reich und die gottgefällige Lehre.“31

Wollte man freilich diese Bezüge explizit machen und weiterdenken, käme 
man in theologisch bedenkliches Terrain: Soll man denken, dass sich die 
Christus-Augustus-Konstellation jetzt wieder einstellt? Wäre dann Augustus 
mit Konstantin zu vergleichen? Gibt es dann auch einen neuen Christus? 
Müsste nicht Konstantin beides sein: neuer Augustus und neuer Christus? 
Euseb stellt solche Fragen wohlweislich nicht, denn die Antworten können 
ihm nicht geheuer gewesen sein.

Ein anderer war da weniger bedenklich, weniger von Fragen der theo-
logischen Konsequenzen geplagt: Konstantin, der Kaiser selbst. Es ist häufig 
nicht genug beachtet worden, dass Euseb in seinen Äußerungen nach ver-
schiedenen Seiten hin Brücken bauen musste. Einerseits war er der Entwick-
lung christlich-theologischen Denkens verpflichtet (und in dieser Linie wird 
er bis heute fast immer von den Gelehrten gelesen), doch andererseits stellte 
er sich mit seinen panegyrischen Schriften auch in die Tradition des antiken 
Herrscherlobs: Mit diesen Erwartungen und Hörgewohnheiten wurden sei-
ne Texte zunächst rezipiert. Und schließlich hatte er es mit einem Herrscher 
zu tun, der in religiösen Dingen sehr dezidiert eigene Meinungen vertrat, 
um nicht zu sagen: sehr eigenwillige Positionen bezogen hatte.

30 Euseb, dem. ev. 3,2,37; 3,7,31.
31 Euseb, l. C. 16,4.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

202 Martin Wallraff



Dass das so war, kann man kaum bestreiten, doch es ist nicht ganz leicht, 
diese Positionen zu rekonstruieren. Denn obwohl von Konstantin aus seiner 
langen Regierungszeit relativ viele Quellen in verschiedenen Gattungen 
erhalten sind, sind jeweils die spezifischen Entstehungs‑ und Überlieferungs-
bedingungen zu bedenken. Ohne hier in Details eintreten zu wollen: Dass 
es Konstantin nichts ausmachte, in enge Verbindung mit Christus gebracht 
zu werden, ja geradezu mit ihm identifiziert zu werden, ist in der jüngeren 
Forschung mehrfach betont worden.32 Ebenso ergibt sich aus einigen Texten 
recht klar, dass ihm der Einheitsgedanke sowohl im Blick auf Göttliches 
als auch auf Irdisches sehr wichtig war. In seinem Bekenntnis zum Mono-
theismus scheut er sich nicht, auch gleich die irdischen Konsequenzen mit 
in den Blick zu nehmen: „Was zeigt nun die Vernunft? Dass alles Sein nur 
einen Herrscher hat und dass dessen Herrschaft allein alles unterworfen ist, 
mag es im Himmel oder auf der Erde […] sein.“33 Gewiss, dieser Text spricht 
zunächst nur vom religiösen Bereich; zudem wissen wir nicht, inwieweit hier 
Konstantins Ratgeber redigierend eingegriffen haben. In seinem Brief an 
die christlichen Streitparteien in Alexandrien, den er bald nach seinem Sieg 
über Licinius, also nach dem Antritt der Alleinherrschaft über das gesamte 
Reich versandt hat, wird die Einheit als Leitbild in religiösen wie politischen 
Kategorien breit beschworen.34

Neben dem Christentum und womöglich mehr noch als dieses war für 
Konstantin ein anderes Motiv der religiösen Kultur geeignet, diesen Gedan-
ken nicht nur zu illustrieren, sondern geradezu zu verkörpern: die Verehrung 
der Sonne. Sowohl himmlisch als auch irdisch, sowohl Teil der traditionellen 
Religion als auch monotheistisch deutbar, sowohl konkret für jedermann 
sichtbar als auch Teil abstrakt-philosophischer Spekulation bot sie sich ihm 
als zentrales Element seiner Religionspolitik und ‑propaganda an.35 Kon-
stantin als Sonnenkönig der Spätantike: Auch das war eine Herausforderung 
für den christlichen Bischof Euseb, der sich auf den ehrenhaften Auftrag 
eines Kaiser-Panegyrikos eingelassen hatte.

Nochmals: Ich betone all das, um deutlich zu machen, wie Eusebs Texte 
(auch) gelesen werden müssen. Natürlich konnte ein eingeladener Lobredner 

32 Vgl. etwa Stefan Rebenich, Vom dreizehnten Gott zum dreizehnten Apostel? Der 
tote Kaiser in der Spätantike, in: Zeitschrift für antikes Christentum 4 (2000), 300–324; 
auch in: Heinrich Schlange-Schöningen (Hg.), Konstantin und das Christentum, Darm-
stadt 2007, 216–244; Jonathan Bardill, Constantine. Divine Emperor of the Christian 
Golden Age, Cambridge 2012, 373–376.

33 Konstantin d. Gr., Or. s. coet. 3,2.
34 Das Schreiben ist überliefert bei Euseb, v. C. 2,64–72, hier besonders 2,65. Vgl. auch 

das Schreiben an die östlichen Provinzen in v. C. 2,48–60, besonders 2,56.
35 Vgl. dazu zuletzt Martin Wallraff, Sonnenkönig der Spätantike. Die Religions-

politik Konstantins des Großen, Freiburg i. Br. 2013, bes. 165–184.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

203Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvätern



nicht hinter dem allseits bekannten Selbstlob des Kaisers zurückbleiben. Wir 
lesen heute Eusebs Texte nicht nur im Kontext der spezifisch christlichen 
Theologiegeschichte, sondern vor allem auch mit kritisch geschärftem Blick 
nach mehreren Jahrhunderten unterschiedlicher Verhältnisbestimmungen 
von Kirche und Staat. Das ist indes eine anachronistische und im Grunde 
unangemessene Perspektive.

Um nochmals konkret zu werden: Wie ging Euseb mit dem religiösen 
Anspruch des Kaisers auf Sonnenhaftigkeit um? Ignorieren konnte er dieses 
Thema nicht. In seiner Rede zum 30-jährigen Regierungsjubiläum nahm er 
es breit auf und entwarf ein wahrhaft kaiserliches Sonnengemälde: 

„Wie das Licht der Sonne in ihrem Glanz so erleuchtet er [Konstantin], indem er 
seine Strahlen bis in die Ferne aussendet, die Bewohner auch der weitest abgelegenen 
Gegenden durch die Leuchtkraft seiner Cäsaren. […] Er hat sie als Lichtträger und 
Reflektoren des von ihm ausgehenden Lichtstroms eingeteilt. Er hat die vier in das 
eine Joch des kaiserlichen Viergespanns zusammengespannt, […] er fährt mit den 
Zügeln regierend oben auf dem Wagen hoch einher. Er durchquert alles zugleich, 
soweit die Sonne sieht, und ist bei allem zugegen und überblickt alles.“36

Für unser Thema ist der Kontext interessant – sowohl das Vorausgehende als 
auch das Nachfolgende. In direktem Anschluss folgt das explizite Bekenntnis 
Eusebs zur monarchia, hier zunächst bezogen auf die himmlische Gottesherr-
schaft, die aber natürlich nach dem vorausgehenden Herrscherlob leicht auf 
Konstantin hin transparent gemacht werden kann: 

„Die Monarchie übertrifft alle Formen der Verfassung und Regierung; wo die Macht 
gleichermaßen in der Hand Vieler ist, kommt es zu Anarchie und sogar Bürgerkrieg. 
Daher gibt es einen einzigen Gott und nicht zwei oder drei oder noch mehr; wer an 
viele Götter glaubt, glaubt im Grunde an keinen (wörtlich: das Polytheistische ist in 
Wirklichkeit atheistisch).“37

Das ist der auch von Peterson zitierte locus classicus, mit dem häufig eine 
Konstantin-Theologie des Euseb belegt wird. Es lohnt sich aber, auch das 
direkt Vorausgehende zu beachten. Gleich zu Beginn des Textes klingt das 
Lichtthema zum ersten Mal an. Danach folgt ein umfangreiches kosmisches 
Lob des Schöpfers und seiner Schöpfung, das dann insbesondere zugespitzt 
wird auf die ‚prominenten‘ Geschöpfe Sonne, Mond und Gestirne. Es ist 
theologisch ein eher konventionelles Motiv, doch in diesem Zusammenhang 
ist die Botschaft klar: Die Sonnenhaftigkeit Konstantins ist aus christlicher 
Sicht kein Problem, solange die Linie zwischen Schöpfer und Geschöpf klar 
gezogen bleibt. Ganz zum Schluss seiner Rede kommt Euseb noch einmal 

36 Euseb, l. C. 3,4.
37 Euseb, l. C. 3,6. Wegen seiner prägnanten Formulierung sei der letzte Satz hier auf 

griechisch zitiert: ἀκριβῶς γὰρ ἄθεον τὸ πολύθεον.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

204 Martin Wallraff



darauf zurück und kritisiert mit überraschendem Freimut die Tendenz zur 
Sonnenverehrung seiner Zeit: 

„Überall haben die Menschen Schulen der heiligen Schrift eingerichtet, wo sie in 
der heilsamen Lehre unterwiesen werden, so dass sie nicht mehr […], wenn sie nach 
oben auf die Sonne, den Mond und die Sterne blicken, ihr ehrfürchtiges Staunen auf 
sie richten, sondern den bekennen, der sich noch darüber befindet, den unsichtbaren 
und nie gesehenen Schöpfer des Alls, weil sie gelernt haben, ihn allein zu verehren.“38

Es ist, als wollte er zu Konstantin sagen: Ich bin bereit, die Sonnenhaftigkeit 
des Kaisers zuzugestehen, wenn Du im Gegenzug bereit bist, die Geschöpf-
lichkeit der Sonne zu akzeptieren.

Ich komme zum Schluss und frage nach den Konsequenzen für unser 
Thema. Die politische Dimension des Monotheismus tritt bei Euseb klar 
hervor. Sie hat bei ihm aktuelle Bedeutung, doch hat er sie keineswegs 
erfunden. Vielmehr fand er sie in der Schule des Origenes, der er entstamm-
te, bereits vor, und zwar primär in Gestalt der Christus-Augustus-Typologie. 
Auch die spätere Geschichte dieses Motivs (im Westen besonders prominent 
etwa bei Orosius39) sollte man  – gegen Peterson  – nicht als Wirkungs-
geschichte des Euseb charakterisieren, sondern unabhängig davon in einen 
breiteren Strom des christlichen Denkens einzeichnen.

In seinen panegyrischen (!) Schriften bezieht Euseb diese Gedanken auf 
seine Jetzt-Zeit. Er möchte damit innerhalb der klassischen Gattung der 
Panegyrik christlich verantwortete Formen des Herrscherlobes schaffen. 
Aussagen in diesem Kontext waren es, die bei Peterson und anderen wie der 
‚Sündenfall‘ christlicher Theologie gewirkt haben. Die Linie von dem einen 
himmlischen zu dem einen irdischen Herrscher scheint ganz ungebrochen 
zu funktionieren. Bei genauer und vor allem: historisch-kontextualisierender 
Lektüre zeigt sich indes, dass es durchaus auch Elemente der Kritik an 
Konstantins eigener Weise des „wie im Himmel so auf Erden“ gibt. Es ist 
wichtig festzuhalten, dass das theologische Werkzeug dieser Kritik nicht die 
Trinitätslehre (welcher Couleur auch immer), sondern die Schöpfungslehre 
ist. Dass umgekehrt die Trinitätslehre (selbst in nizänischer Ausprägung) als 
Bremse auf diesem theologischen Weg nicht unbedingt geholfen hätte, wird 
allein daran deutlich, dass auch auf Seiten des Kaisers neben der Einheit des 
Vaters die Pluralität der Söhne und Nachfolger eine Rolle spielte40 (zunächst 
vier Söhne, nach dem Tod Konstantins dann faktisch drei).

Die Absicht meiner Ausführungen war nicht einfach eine ‚Ehrenrettung‘ 
des Euseb. Vielmehr scheint mir, dass aufmerksame Lektüre sowohl seiner 

38 Euseb, l. C. 10,2.
39 Orosius, hist. adv. pag. 6,20,1–4; 6,22,5–10.
40 Siehe das Zitat oben bei Anm. 36.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

205Die Frage des politischen Monotheismus bei den Kirchenvätern



Schriften als auch der Selbstzeugnisse Konstantins noch viele relevante Ein-
sichten zum politischen Problem des Monotheismus hervorbringen kann. 
Nochmals: Die Fragen, die Erik Peterson mit seinem berühmten Traktat vor 
einem Dreivierteljahrhundert aufgeworfen hat, bleiben bis heute spannend 
und aktuell.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages.

206 Martin Wallraff


	_Ref377375064
	_Ref377198736
	_Ref378169954
	_Ref377720738
	_Ref377199523
	_Ref377199689
	_Ref378867557
	_Ref378867514
	_Ref382354564

