
Zum Verhältnis von nicht-formaler Argumentationstheorie und Philosophieunterricht 

von Johannes Abel 

 

Die These dieses Beitrags lautet, dass die nicht-formale Argumentationstheorie am Beispiel Tetens‘1 

für den Philosophieunterricht aus ihrem paradigmatischen Kontext herauszulösen ist und einer 

bildungstheoretischen Einbettung bedarf.  

 

1. Nicht-formale Argumentationstheorie 

Im Philosophieunterricht wird argumentiert. Diese These ist weitestgehend unbestritten.2 Aber was 

bedeutet es zu argumentieren? Zur Beantwortung dieser Frage ist ein Blick in die entsprechende 

philosophische Fachdisziplin naheliegend: Ein Argument ist eine Wenn-dann-Aussage, die genau dann 

schlüssig ist, wenn die Konklusion wahr sein muss, falls die Prämissen wahr sind.3 Es wird benutzt, um 

entweder für die Wahrheit der Konklusion zu argumentieren oder aber den inferentiellen 

Zusammenhang zwischen Aussagen auszuweisen4, das heißt die Zusammenhänge zwischen Prämissen 

und ggf. bereits ‚akzeptierter‘ Konklusion zu zeigen. Während die Schlüssigkeit eines Arguments allein 

von der Aussageform abhängt, rät Tetens – und das ist die Stärke seiner Position – hier genau nicht zu 

einem Studium der formalen Logik, sondern zum Vertrauen auf die logische Intuition der 

Muttersprache.5 Der Autor weist explizit den Anspruch der formalen Logik, die Theorie des 

Argumentierens zu sein, zurück.6 Daneben beeindruckt, wie Tetens den Leser didaktisch-methodisch 

durch die Rekonstruktionsprozesse von Argumenten führt7 und für das Erlernen von 

Argumentationsmustern anhand von Beispielen plädiert.8 Am Beispiel einer kontinuierlichen 

argumentativen Auseinandersetzung eines Physikalisten und eines Anti-Physikalisten9 illustriert der 

Autor seine zentrale These, der zufolge die primäre Funktion des Argumentierens in der Philosophie 

nicht der Ausweis der Wahrheit der Konklusion, sondern das Aufzeigen inferentieller Zusammenhänge 

ist.10 „Im Streit von These und Gegenthese, von Argument und Widerlegungsversuch wird jeder 

 
1 Tetens (2014) hat sich mittlerweile als eine Art Standardwerk in der Lehrer*Innenbildung etabliert und steht 
daher aus praktischen Gründen im Zentrum dieser Untersuchung. Für alternative Zugänge zur Theorie des 
Argumentierens vgl. etwa Pfister (2015), Rosenberg (2009). 
2 Vgl. Martens (2010) 162, Steenblock (2007) 148 f. 
3 Vgl. Tetens (2014) 14, 24. 
4 Vgl. Tetens (2014) 36. 
5 Vgl. Tetens (2014) 9, 27, 32. 
6 Vgl. Tetens (2014) 76. 
7 Vgl. Tetens (2014) 38 ff. 
8 Vgl. Tetens (2014) 54. 
9 Vgl. Tetens (2014) 275 f. 
10 Vgl. Tetens (2014) 270. 



Philosoph gezwungen, Voraussetzungen, Unterstellungen und Konsequenzen seiner eigenen Theorie 

immer deutlicher herauszuarbeiten.“11 

 

2. Das Paradigma dahinter 

Soweit, so gut. Tetens merkt mehrfach an, dass normative Aussagen nicht in demselben Sinne wahr 

seien, wie es deskriptive Aussagen sind.12 Aber in welchem Sinne genau sind deskriptive Aussagen wahr 

oder falsch? Hier bekennt sich der Autor zum Falsifikationsprinzip des kritischen Rationalismus13, 

spricht dann aber von „Verifikation“14, „objektiver Erkenntnis“15 und „definitiv gelösten“16 

wissenschaftlichen Fragen. Die gesamte Theorie nicht-formalen Argumentierens bleibt hier zunächst 

erkenntnis- und wissenschaftstheoretisch unbestimmt, geht gleichzeitig von empirischen Fakten17 und 

der Unmöglichkeit epistemischer Rechtfertigung18 aus. Dabei macht Tetens den Fehler, davon 

auszugehen, dass die Wissenschaften zu „Wissen“19 gelangen. Wissenschaften schaffen jedoch kein 

Wissen, sondern wissenschaftliches Wissen, welches immer nur hypothetisch und paradigmenrelativ 

gilt.20 Während also Prädikate wie ‚sicher‘, ‚bewiesen‘ und ‚richtig‘ theoretisch unterbestimmt 

bleiben21, gibt es eine ganze Reihe von Begriffen, die in eine ganz andere Richtung, weg vom kritischen 

Rationalismus, deuten: „akzeptiert“22, „überzeugend“23, „gut und überzeugend“24, „allseits 

akzeptiert“25, „Plausibilität“26, Reaktion und Zustimmung27, „akzeptieren“28, „nachdenken“29, 

„Einigungen“30. Der Status all dieser Begriff, so die hier vorgeschlagene Interpretation, wird deutlich, 

wenn Tetens das „theoretische Bedürfnis“31 des Menschen nach Einheit als „kognitives Bedürfnis“32 

deutet. Wir bewegen uns im Bereich der Empirie. Die nicht-formale Argumentationstheorie ist dort, 

 
11 Tetens (2014) 277. 
12 Vgl. Tetens (2014) 37, 140. 
13 Tetens (2014) 182. 
14 Tetens (2014) 180. 
15 Tetens (2014) 182. 
16 Tetens (2014) 271. 
17 Vgl. Tetens (2014) 73. 
18 Vgl. Tetens (2014) 35. 
19 Tetens (2014) 15. 
20 Vgl. Kuhn (1977) 389 ff. 
21 Vgl. Tetens 192, 195. 
22 Tetens (2014) 47. 
23 Tetens (2014) 51. 
24 Tetens (2014) 54. 
25 Tetens (2014 54). 
26 Tetens (2014) 60. 
27 Vgl. Tetens (2014) 121. 
28 Tetens (2014) 141. 
29 Tetens (2014) 152. 
30 Tetens (2014) 169. 
31 Tetens (2014) 181. 
32 Tetens (2014) 181. 



wo sie sich in Abgrenzung zur formalen Logik als „Kunst“33 des Argumentierens versteht, verdeckt, eine 

wissenschaftliche-psychologische. Ein weiterer Beleg für diese Interpretation ist folgendes Zitat: „Ließe 

sich jedes moralische Problem durch einen Verallgemeinerungstest wie in 3. lösen, wäre das Prinzip 

der Verallgemeinerung oberstes Moralprinzip.“34 Das Kriterium für ein philosophisches Prinzip ist hier 

nicht seine Erkenntnis oder Wahrheit, sondern seine Problemlösekraft. Wenn jedoch die 

Problemlösekraft noch einmal das Prinzip hinter jedem Prinzip ist, dann wird klar, dass Tetens hier 

nicht philosophisch, sondern wissenschaftlich-technisch denkt.  

 

Tetens selbst bestätigt diese Interpretation, wenn er im abschließenden Kapitel 19 des Hauptteils das 

Denken Quines faktisch als seinen theoretischen Referenzpunkt benennt. Er erläutert die These 

Quines, der zufolge man in der Philosophie jede These vertreten kann, sofern man bereit ist, an 

anderer Stelle seines „Meinungsnetzes“35 entsprechende Änderungen in Kauf zu nehmen. Philosophie 

ist hier einer Frage der „Kohärenz der Meinungen“36 und jede beliebige Einzelthese ist innerhalb jedes 

anpassungsfähigen theoretischen Rahmens kohärent reformulierbar. In der Philosophie gibt es folglich 

„keine unbedingten Wahrheiten, die anzuerkennen man Philosophen durch Argumente definitiv 

zwingen könnte.“37 Es ist eine Frage der „Kohärenzprinzipien.“38 Wenn Quine nun selbst die formale 

Logik in Zweifel zieht und ihre Geltung relativiert, so macht dieser Gedankenschritt Tetens sichtlich 

nervös, so dass dieser sofort einen logischen Gegenbeweis formuliert39, der jedoch nicht an die Ebene 

heranreicht, auf der Quine sich bewegt. Tetens selbst möchte, so zeigt sein Beispiel des Schnees in 

Berlin40, eine Korrespondenztheorie der Wahrheit vertreten, liefert jedoch keine Erkenntnis- und 

Wissenschaftstheorie, die eine solche begründen würde. Stattdessen vertritt er faktisch mit Quine eine 

kohärenztheoretischen Metastandpunkt, den Quine selbst, seiner eigenen Theorie folgend, 

unbegründet lässt41, eben genau weil er die Unmöglichkeit jeder Begründung behauptet. Was für die 

Korrespondenztheorie der Wahrheit gilt, gilt in gleicher Weise auch für den Begriff des Verstehens. 

Tetens versucht diesen Begriff einzuholen, das gelingt jedoch nicht auf der Ebene der Theorie, so dass 

das Narrative letztlich immer logisch Redundanz bleiben muss.42 Willard Van Orman Quine denkt, mit 

Karl-Otto Apel gesprochen, szientistisch43, seine Perspektive auf den Menschen ist letztlich 

 
33 Tetens (2014) 70. 
34 Tetens (2014) 161. 
35 Tetens (2014) 258. 
36 Tetens (2014) 258. 
37 Tetens (2014) 278. 
38 Tetens (2014) 278. 
39 Vgl. Tetens (2014) 259. 
40 Vgl. Tetens (2014) 37. 
41 Vgl. Tetens (2014) 258. 
42 Vgl. Tetens (2014) 62. 
43 Vgl. Apel (1999) 178 ff. 



unüberwindbar „behavioristisch.“44 Tetens schließt hier an, ohne einen alternativen Metastandpunkt 

auszuweisen. 

 

Zurück zur Ausgangsthese Tetens’ dieses Abschnitts, der zufolge normative Aussagen weder wahr noch 

falsch sind45: Im Bereich der Moral geht es für Tetens am Ende nicht um Wissen und Wahrheit, nicht 

um wahr oder falsch, sondern um „Einigungen“46, die, und das muss ebenfalls als empirische These 

interpretiert werden, nach Tetens in konkreten moralischen Fragen auch ohne Konsens über 

moralische Prinzipien gelingen können. Die Regeln moralischen Schließens, die Tetens anführt, 

bewegen sich alle, wie er selbst einräumt, auf rein formaler Ebene47, und sind im Grunde trivial. Es 

bleibt unübersehbar, dass Tetens innerhalb seines Paradigmas das von Hans Albert explizierte 

Begründungstrilemma von Regress, Zirkel und Abbruch48 nicht überwinden kann. Während die 

Naturwissenschaften mit der Unmöglichkeit der Begründung und einem kohärenztheoretischen 

Wissens- und Wahrheitsbegriff arbeiten können, kann es die philosophische Ethik, so die These 

Steigleders, letztlich nicht.49 Die These dieses Beitrags ist, dass es philosophische Bildung auch nicht 

kann. Das menschliche „Selbstverständnis“50 kommt dagegen bei Tetens nie über den Status einer 

logischen Prämisse hinaus, der Begriff des „Lebens“51 wird in seiner Alltagsbedeutung, und nicht als 

philosophischer Fachbegriff verwendet. Die Frage ‚Was ist der Mensch?‘, nach Kant die philosophische 

Frage52, stellt sich nicht als philosophische Frage, wird nicht auf der Ebene verhandelt, auf der mit 

Quine ‚argumentiert‘ wird. 

 

„Philosophen denken nach und schlussfolgern aus dem, was sie aus dem Alltag und der Lektüre 

wissenschaftlicher Bücher wissen.“53 Nein, das tun sie nicht. Philosophie ist genau nicht die 

„wachsende inferientielle Explizitheit“54 von Meinungen und Meinungsnetzen, die auf 

wissenschaftliches Wissen und auf Alltagswissen aufbauen. Philosophie stellt Fragen. Damit ist 

festzuhalten, dass sowohl Tetens szientistischer Metastandpunkt als auch sein Philosophiebegriff, sein 

Erkenntnisbegriff und sein Ethikbegriff aus (bildungs-)philosophischer Sicht problematisch sind. Die 

nicht-formale Argumentationstheorie liefert eine Technik, ein Werkzeug, dass aus diesem Kontext 

herausgelöst werden und in einen dem Philosophieunterricht angemessenen theoretischen Kontext 

 
44 Vgl. Apel (2011) 38 f. Fußnote 25. 
45 Vgl. Tetens (2014) 141. 
46 Vgl. Tetens (2014) 169. 
47 Vgl. Tetens (2014) 147. 
48 Vgl. Albert (1991) 15. 
49 Vgl. Steigleder (2006) 133. 
50 Tetens (2014) 279. 
51 Tetens (2014) 18. 
52 Vgl. Kant, Logik 448. 
53 Tetens (2014) 15. 
54 Tetens (2014) 278.  



eingelassen werden muss. Ein philosophisches Seminar zur nicht-formalen Argumentationstheorie im 

Rahmen der Lehrer*Innenbildung reflektiert diese Problematik. 

 

3. Der bildungsphilosophische Kontext des Philosophieunterrichts 

Der theoretische Schlüsselbegriff des Philosophieunterrichts ist der Begriff der Bildung.55 Der Begriff 

orientiert sich, trotz allem, immer noch an Platons Veranschaulichung des „Wesens der ‚Bildung‘“56 im 

Höhlengleichnis der Politeia. Es ist ein mühsamer Weg, ein Prozess der Orientierung, der „Sinn- und 

Wertorientierung“57, der Um- und Neuorientierung. Diese Figur, so die These, bleibt auch der 

Bezugspunkt einer nachmetaphysischen Zeit, in der das Denken selbst in Paradoxa und Zirkel 

eingeschlossen scheint58 und wir vielleicht nur noch den Verlust der Bildung reflektieren können.59 

Auch hier bleibt der Bezug zur Idee der Bildung in gewisser Weise erhalten. Das bedeutet genau nicht, 

dass Schüler*Innen im Philosophieunterricht den kantischen Kompass60 in die Hand gedrückt 

bekommen, sondern, so die beeindruckende Kierkegaard-Deutung Piepers, dass der Einzelne selbst 

Kompass werden muss61, die Fähigkeit herausbilden muss sich selbst neu auszurichten. Bildung kann 

dabei, hier treffen sich Kierkegaard und Martens, nur (noch) „indirekt“62 geschehen. Der 

Philosophieunterricht leistet dazu seinen Beitrag im Kanon der Schulfächer.  

Die These ist also, dass die Begriffe Wissen und Wahrheit nicht aufgebbar sind, zumindest nicht so 

einfach aufgebbar sind, wie das szientistische Paradigma dies tut. Das Bedürfnis des Menschen nach 

Einheit bleibt, es ist jedoch genau nicht das Bedürfnis nach Kohärenz im Sinne Tetens‘63, sondern das 

philosophische Bedürfnis nach Einheit64 im Sinne der Frage nach Wissen und Wahrheit. Diese These 

wird durch die Tatsache nicht bewiesen, aber gestützt, dass in allen Bildungsplänen für das Fach 

Philosophie, in all seinen Variationen65, den Begriffen Wissen und Wahrheit eine zentrale Stellung 

zukommt. Die universalistische Geltung des Begriffs der Menschenwürde wird in keinen Bildungsplan 

ernsthaft in Frage gestellt. Dabei tragen Bildungspläne eine Spannung zwischen einem humanistischen 

und einem ethnologischen Begriff von Kultur aus, die auch in fachwissenschaftlichen Debatten um das 

Verhältnis von universalistischer Moral und Idee des gelingenden Lebens ungelöst mitschwingt.66  

 
55 Vgl. Martens (2010) 164, Steenblock (2007) 47. 
56 Heidegger, Wegmarken 218. 
57 Vgl. Steenblock (2007) 37. 
58 Vgl. Derrida (2020) 425. 
59 Vgl. Adorno, Halbbildung 210. 
60 Vgl. Kant, GMS 31. 
61 Vgl. Pieper (2000) 136. 
62 Martens (2010) 167, Kierkegaard, Wirksamkeit 6 Fußnote 3, in der deutschen Übersetzung „ein mittelbares 
Verfahren“, im Original „en indirecte metode“ (Kierkegaard, Skrifter 13, 14), wörtlich: „eine indirekte 
Methode.“  
63 Vgl. Tetens (2014) 181. 
64 Vgl. Camus, Mythos 28. 
65 Vgl. Steenblock (2007) 66. 
66 Vgl. etwa Gewirth (1998) 125 ff. 



4. Resümee: Argumentieren im Philosophieunterricht 

Die zentrale These Tetens’ zum Argumentieren als Streit von These und Gegenthese, in dem beide 

Seiten gezwungen werden, ihre eigenen Positionen schärfer herauszuarbeiten, ist fruchtbar, und 

Tetens liefert dazu eine methodisch überzeugende Anleitung sowie einen Werkzeugkoffer von 

Beispielen und Mustern. Der Stärke des Ansatzes ist jedoch seine technische, nicht seine 

philosophische Seite. Der Prozess ist bei Tetens im schlechten Sinne unendlich, am Ende stehen nicht 

Einsicht und Erkenntnis, sondern weiter in sich kohärente, aber miteinander unvereinbare Positionen. 

Die nicht-formale Argumentationstechnik bedarf einer bildungstheoretischen Einbettung und eines 

Platzes im Philosophieunterricht. Was nach Tetens bereits das Ganze, oder zumindest das Wesentliche, 

des Philosophierens ist, ist nach Martens nur eine von fünf „Denkmethoden“67, die, und das ist 

sozusagen der Clou der Martens’schen Position, nicht noch einmal aufeinander reduzierbar sind. 

Während also die Argumentationstheorie das Philosophieren auf Argumentieren reduziert, stehen bei 

Martens das Beschreiben, das Deuten, das Abwägen und das Phantasieren prinzipiell gleichberechtigt 

daneben, und Bildung vollzieht sich indirekt, hinter dem Rücken der Schüler*Innen, in der Ausübung 

dieser Fähigkeiten und Fertigkeiten.  

Es bleibt die Frage nach dem Grund, etwa nach der in allen Bildungsplänen zentralen Universalität 

der Menschenwürde und ihres Verhältnisses zur Idee des gelingenden Lebens im Zeitalter des 

Pluralismus. Theoretische Alternativen zum kohärenztheoretischen Szientismus Quines bieten die 

bereits zitierten Modelle, der auch nach 200 Jahren Rezeptionsgeschichte immer noch nicht 

hinreichend erschlossene klassische kantische Ansatz einer Korrespondenztheorie der Wahrheit via 

Transzendentalphilosophie samt einer an sie anschließenden normativen Metaphysik der Sitten68, 

neuere an Kant anknüpfende Versuche handlungsreflexiver69 und sprachreflexiver70 

Moralbegründung, sowie der ebenfalls immer noch Kant verpflichtete Versuch Adornos, anknüpfend 

an Kierkegaard das Gesollte in seiner negativen Gestalt in „Spiegelschrift“71 zu fassen zu bekommen. 

 

5. Ausblick 

In seiner Darstellung des Argumentierens als Streit von These und Gegenthese beschreibt Tetens ein 

oben zitiertes Feld von Begrifflichkeiten, das auch als eine Beschreibung von (damit verknüpften) 

Sprechakten72 aufgefasst werden könnte, die sowohl in Wissenschaft und akademischer Philosophie 

als auch im Philosophieunterricht anzutreffen sind. Eine theoretische Alternative zu einer im Anschluss 

an Quine szientistischen Interpretation dieser Sprache des Argumentierens bietet möglicherweise die 

 
67 Vgl. Martens (2010) 162. 
68 Vgl. Kant, GMS 59 ff. 
69 Vgl. Gewirth (1998) 77 ff., Steigleder (2006) 132 ff. 
70 Vgl. Apel (1999) 358 ff. 
71 Adorno, Minima Moralia 481, vgl. dazu Kierkegaard, Krankheit 69. 
72 Vgl. Austin (1986), Searle (1983). 



pragmatisch-hermeneutische Interpretation der Sprechakttheorie.73 Hier liegt vielleicht ein Weg zu 

einer, um den potenziell missverständlichen Begriff ‚empirisch‘ zu vermeiden, praktisch-forschenden 

Annäherung an alle fünf von Martens angeführten Denkmethoden in der Unterrichtswirklichkeit. 

 

Literatur: 

Theodor W. Adorno, Minima Moralia, Reflexionen aus dem beschädigten Leben, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, 1951. 
 
Theodor W. Adorno, „Theorie der Halbbildung“, in: Heiner Hastedt (Hg.), Was ist Bildung?, Stuttgart: 
Reclam, 2012, 195-210. 
 
Hans Albert, Traktat über kritische Vernunft, Tübingen: Mohr Siebeck, 1991. 
 
Karl-Otto Apel, Paradigmen der ersten Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2011. 
 
Karl-Otto Apel, Transformation der Philosophie, Band 2, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1999. 
 
John L. Austin, Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart: Reclam, 1986. 
 
Albert Camus, Der Mythos des Sisyphos, Reinbek: Rowohlt, 2005. 
 
Jacques Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2020. 
 
Alan Gewirth, Self-Fulfillment, Princeton: Princeton University Press, 1998. 
 
Martin Heidegger, Wegmarken, Frankfurt a.M.: Klostermann, 2004. 
 
Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007. 
 
Immanuel Kant, Logik, in: ders. Schriften zur Metaphysik und Logik 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017, 
417 – 582. 
 
Søren Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, Furcht und Zittern, Die Wiederholung, Der Begriff Angst, 
Hermann Diem, Walter Rest (Hg.), München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 2005. 
 
Søren Kierkegaard, Skrifter, Niels Jørgen Cappelorn et. al. (Hg.), Kopenhagen: Søren Kierkegaard 
Forskningscenteret, 2014. 
 
Søren Kierkegaard, Über meine Wirksamkeit als Schriftsteller, in: ders., Die Schriften über sich selbst, 
E. Hirsch (Hg.), Düsseldorf / Köln: Eugen Diederichs, 1951, 3-17. 
 
Thomas S. Kuhn, Die Entstehung des Neuen, Studien zur Struktur der Wissenschaftsgeschichte, Lorenz 
Krüger (Hg.), Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1977. 
 
Ekkehard Martens, „Wozu Philosophie in der Schule?“ in: Kirsten Meyer (Hg.), Texte zur Didaktik der 
Philosophie, Stuttgart: Reclam, 2010, 156-172.  
 

 
73 Vgl. Apel (2011) 141 f. 



Jonas Pfister, Werkzeuge des Philosophierens, Stuttgart: Reclam, 2015. 
 
Annemarie Pieper, Søren Kierkegaard, München: Beck, 2000. 
 
Jay F. Rosenberg, Philosophieren, Ein Handbuch für Anfänger, Frankfurt a.M.: Klostermann, 2009. 
 
John Searle, Sprechakte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1983.  
 
Volker Steenblock, Philosophische Bildung, Berlin: Lit, 2007. 
 
Klaus Steigleder, „Ein Vorschlag, moralische Normen zu begründen, Die Konzeption von Alan Gewirth“, 
in: Volker Steenblock (Hg.), Praktische Philosophie/Ethik, Berlin: Lit, 2006, 132-145.  
 
Holm Tetens, Philosophisches Argumentieren, Eine Einführung, München: Beck, 2014. 
 

 


