Zum Verhdltnis von nicht-formaler Argumentationstheorie und Philosophieunterricht

von Johannes Abel

Die These dieses Beitrags lautet, dass die nicht-formale Argumentationstheorie am Beispiel Tetens®
flir den Philosophieunterricht aus ihrem paradigmatischen Kontext herauszulésen ist und einer

bildungstheoretischen Einbettung bedarf.

1. Nicht-formale Argumentationstheorie
Im Philosophieunterricht wird argumentiert. Diese These ist weitestgehend unbestritten.? Aber was
bedeutet es zu argumentieren? Zur Beantwortung dieser Frage ist ein Blick in die entsprechende
philosophische Fachdisziplin naheliegend: Ein Argument ist eine Wenn-dann-Aussage, die genau dann
schlissig ist, wenn die Konklusion wahr sein muss, falls die Pramissen wahr sind.? Es wird benutzt, um
entweder fiir die Wahrheit der Konklusion zu argumentieren oder aber den inferentiellen
Zusammenhang zwischen Aussagen auszuweisen?, das heilt die Zusammenhinge zwischen Pramissen
und ggf. bereits ,akzeptierter’ Konklusion zu zeigen. Wahrend die Schlissigkeit eines Arguments allein
von der Aussageform abhangt, rat Tetens — und das ist die Starke seiner Position — hier genau nicht zu
einem Studium der formalen Logik, sondern zum Vertrauen auf die logische Intuition der
Muttersprache.> Der Autor weist explizit den Anspruch der formalen Logik, die Theorie des
Argumentierens zu sein, zuriick.® Daneben beeindruckt, wie Tetens den Leser didaktisch-methodisch
durch die Rekonstruktionsprozesse von Argumenten fiihrt” und fir das Erlernen von
Argumentationsmustern anhand von Beispielen pladiert.2 Am Beispiel einer kontinuierlichen
argumentativen Auseinandersetzung eines Physikalisten und eines Anti-Physikalisten® illustriert der
Autor seine zentrale These, der zufolge die primare Funktion des Argumentierens in der Philosophie
nicht der Ausweis der Wahrheit der Konklusion, sondern das Aufzeigen inferentieller Zusammenhange

ist.1° ,Im Streit von These und Gegenthese, von Argument und Widerlegungsversuch wird jeder

1 Tetens (2014) hat sich mittlerweile als eine Art Standardwerk in der Lehrer*Innenbildung etabliert und steht
daher aus praktischen Griinden im Zentrum dieser Untersuchung. Fiir alternative Zugange zur Theorie des
Argumentierens vgl. etwa Pfister (2015), Rosenberg (2009).

2Vgl. Martens (2010) 162, Steenblock (2007) 148 f.

3vgl. Tetens (2014) 14, 24.

4Vgl. Tetens (2014) 36.

5Vgl. Tetens (2014) 9, 27, 32.

5 vgl. Tetens (2014) 76.

7Vgl. Tetens (2014) 38 ff.

8vgl. Tetens (2014) 54.

9Vgl. Tetens (2014) 275 f.

10ygl. Tetens (2014) 270.



Philosoph gezwungen, Voraussetzungen, Unterstellungen und Konsequenzen seiner eigenen Theorie

immer deutlicher herauszuarbeiten.“*!

2. Das Paradigma dahinter
Soweit, so gut. Tetens merkt mehrfach an, dass normative Aussagen nicht in demselben Sinne wahr
seien, wie es deskriptive Aussagen sind.'? Aber in welchem Sinne genau sind deskriptive Aussagen wahr

oder falsch? Hier bekennt sich der Autor zum Falsifikationsprinzip des kritischen Rationalismus?3,

w14 «l5 «16

spricht dann aber von ,Verifikation“'®, ,objektiver Erkenntnis und ,definitiv geldsten

wissenschaftlichen Fragen. Die gesamte Theorie nicht-formalen Argumentierens bleibt hier zunachst
erkenntnis- und wissenschaftstheoretisch unbestimmt, geht gleichzeitig von empirischen Fakten'’ und

der Unmdglichkeit epistemischer Rechtfertigung'® aus. Dabei macht Tetens den Fehler, davon

«19

auszugehen, dass die Wissenschaften zu ,,Wissen“*’ gelangen. Wissenschaften schaffen jedoch kein

Wissen, sondern wissenschaftliches Wissen, welches immer nur hypothetisch und paradigmenrelativ
gilt.?®> Wishrend also Pradikate wie ,sicher’, ,bewiesen’ und ,richtig’ theoretisch unterbestimmt

bleiben??, gibt es eine ganze Reihe von Begriffen, die in eine ganz andere Richtung, weg vom kritischen

Rationalismus, deuten: ,akzeptiert“??, ,iberzeugend“®, ,gut und U(berzeugend“®, ,allseits

akzeptiert“®®, ,Plausibilitdt“?®, Reaktion und Zustimmung?, ,akzeptieren“®, ,nachdenken“®,

,Einigungen‘3®. Der Status all dieser Begriff, so die hier vorgeschlagene Interpretation, wird deutlich,

w31l “32

wenn Tetens das ,theoretische Bediirfnis“** des Menschen nach Einheit als ,kognitives Bedrfnis

deutet. Wir bewegen uns im Bereich der Empirie. Die nicht-formale Argumentationstheorie ist dort,

11 Tetens (2014) 277.

12 ygl. Tetens (2014) 37, 140.
13 Tetens (2014) 182.

14 Tetens (2014) 180.

15 Tetens (2014) 182.

16 Tetens (2014) 271.

17 vgl. Tetens (2014) 73.
18 ygl. Tetens (2014) 35.
19 Tetens (2014) 15.
20y/gl. Kuhn (1977) 389 ff.
21 ygl. Tetens 192, 195.
22 Tetens (2014) 47.

2 Tetens (2014) 51.

24 Tetens (2014) 54.

%5 Tetens (2014 54).

26 Tetens (2014) 60.

27 \/gl. Tetens (2014) 121.
28 Tetens (2014) 141.

2 Tetens (2014) 152.

30 Tetens (2014) 169.

31 Tetens (2014) 181.

32 Tetens (2014) 181.



wo sie sich in Abgrenzung zur formalen Logik als ,Kunst“3® des Argumentierens versteht, verdeckt, eine
wissenschaftliche-psychologische. Ein weiterer Beleg fiir diese Interpretation ist folgendes Zitat: , LieRRe
sich jedes moralische Problem durch einen Verallgemeinerungstest wie in 3. 16sen, ware das Prinzip
der Verallgemeinerung oberstes Moralprinzip.“3* Das Kriterium fiir ein philosophisches Prinzip ist hier
nicht seine Erkenntnis oder Wahrheit, sondern seine Problemldsekraft. Wenn jedoch die
Problemldsekraft noch einmal das Prinzip hinter jedem Prinzip ist, dann wird klar, dass Tetens hier

nicht philosophisch, sondern wissenschaftlich-technisch denkt.

Tetens selbst bestatigt diese Interpretation, wenn er im abschlieRenden Kapitel 19 des Hauptteils das
Denken Quines faktisch als seinen theoretischen Referenzpunkt benennt. Er erlautert die These
Quines, der zufolge man in der Philosophie jede These vertreten kann, sofern man bereit ist, an

«35

anderer Stelle seines ,Meinungsnetzes“>> entsprechende Anderungen in Kauf zu nehmen. Philosophie

ist hier einer Frage der ,Kohirenz der Meinungen*3®

und jede beliebige Einzelthese ist innerhalb jedes
anpassungsfahigen theoretischen Rahmens koharent reformulierbar. In der Philosophie gibt es folglich
,keine unbedingten Wahrheiten, die anzuerkennen man Philosophen durch Argumente definitiv
zwingen kénnte.“*” Es ist eine Frage der , Kohdrenzprinzipien.“*® Wenn Quine nun selbst die formale
Logik in Zweifel zieht und ihre Geltung relativiert, so macht dieser Gedankenschritt Tetens sichtlich
nervos, so dass dieser sofort einen logischen Gegenbeweis formuliert®®, der jedoch nicht an die Ebene
heranreicht, auf der Quine sich bewegt. Tetens selbst mochte, so zeigt sein Beispiel des Schnees in
Berlin®, eine Korrespondenztheorie der Wahrheit vertreten, liefert jedoch keine Erkenntnis- und
Wissenschaftstheorie, die eine solche begriinden wiirde. Stattdessen vertritt er faktisch mit Quine eine
kohdrenztheoretischen Metastandpunkt, den Quine selbst, seiner eigenen Theorie folgend,
unbegriindet lisst*?, eben genau weil er die Unmdglichkeit jeder Begriindung behauptet. Was fiir die
Korrespondenztheorie der Wahrheit gilt, gilt in gleicher Weise auch fiir den Begriff des Verstehens.
Tetens versucht diesen Begriff einzuholen, das gelingt jedoch nicht auf der Ebene der Theorie, so dass

das Narrative letztlich immer logisch Redundanz bleiben muss.*? Willard Van Orman Quine denkt, mit

Karl-Otto Apel gesprochen, szientistisch®), seine Perspektive auf den Menschen ist letztlich

33 Tetens (2014) 70.

34 Tetens (2014) 161.

35 Tetens (2014) 258.

36 Tetens (2014) 258.

37 Tetens (2014) 278.

38 Tetens (2014) 278.

39 vgl. Tetens (2014) 259.
40 vgl. Tetens (2014) 37.
41 ygl. Tetens (2014) 258.
42 ygl. Tetens (2014) 62.
43 vgl. Apel (1999) 178 ff.



uniiberwindbar , behavioristisch.“** Tetens schlieBt hier an, ohne einen alternativen Metastandpunkt

auszuweisen.

Zurick zur Ausgangsthese Tetens’ dieses Abschnitts, der zufolge normative Aussagen weder wahr noch
falsch sind*: Im Bereich der Moral geht es fiir Tetens am Ende nicht um Wissen und Wahrheit, nicht
um wahr oder falsch, sondern um ,Einigungen“*, die, und das muss ebenfalls als empirische These
interpretiert werden, nach Tetens in konkreten moralischen Fragen auch ohne Konsens Uber
moralische Prinzipien gelingen kdnnen. Die Regeln moralischen Schliefens, die Tetens anfihrt,
bewegen sich alle, wie er selbst einrdumt, auf rein formaler Ebene®, und sind im Grunde trivial. Es
bleibt unibersehbar, dass Tetens innerhalb seines Paradigmas das von Hans Albert explizierte
Begriindungstrilemma von Regress, Zirkel und Abbruch® nicht iberwinden kann. Wéhrend die
Naturwissenschaften mit der Unmoglichkeit der Begriindung und einem koharenztheoretischen
Wissens- und Wahrheitsbegriff arbeiten kénnen, kann es die philosophische Ethik, so die These
Steigleders, letztlich nicht.*® Die These dieses Beitrags ist, dass es philosophische Bildung auch nicht
kann. Das menschliche ,Selbstverstandnis“® kommt dagegen bei Tetens nie Uber den Status einer

“51 wird in seiner Alltagsbedeutung, und nicht als

logischen Pramisse hinaus, der Begriff des , Lebens
philosophischer Fachbegriff verwendet. Die Frage ,Was ist der Mensch?’, nach Kant die philosophische
Frage®?, stellt sich nicht als philosophische Frage, wird nicht auf der Ebene verhandelt, auf der mit

Quine ,argumentiert’ wird.

,Philosophen denken nach und schlussfolgern aus dem, was sie aus dem Alltag und der Lektiire
wissenschaftlicher Biicher wissen.“® Nein, das tun sie nicht. Philosophie ist genau nicht die
,wachsende inferientielle Explizitheit“* von Meinungen und Meinungsnetzen, die auf
wissenschaftliches Wissen und auf Alltagswissen aufbauen. Philosophie stellt Fragen. Damit ist
festzuhalten, dass sowohl Tetens szientistischer Metastandpunkt als auch sein Philosophiebegriff, sein
Erkenntnisbegriff und sein Ethikbegriff aus (bildungs-)philosophischer Sicht problematisch sind. Die
nicht-formale Argumentationstheorie liefert eine Technik, ein Werkzeug, dass aus diesem Kontext

herausgeldst werden und in einen dem Philosophieunterricht angemessenen theoretischen Kontext

4 vgl. Apel (2011) 38 f. FuRnote 25.
4 vgl. Tetens (2014) 141.

46 vgl. Tetens (2014) 169.

47 Vgl. Tetens (2014) 147.

48 vgl. Albert (1991) 15.

49 vgl. Steigleder (2006) 133.
50 Tetens (2014) 279.

51 Tetens (2014) 18.

52 vgl. Kant, Logik 448.

53 Tetens (2014) 15.

54 Tetens (2014) 278.



eingelassen werden muss. Ein philosophisches Seminar zur nicht-formalen Argumentationstheorie im

Rahmen der Lehrer*Innenbildung reflektiert diese Problematik.

3. Der bildungsphilosophische Kontext des Philosophieunterrichts
Der theoretische Schlisselbegriff des Philosophieunterrichts ist der Begriff der Bildung.>> Der Begriff
orientiert sich, trotz allem, immer noch an Platons Veranschaulichung des ,, Wesens der ,Bildung‘“® im
Hohlengleichnis der Politeia. Es ist ein mihsamer Weg, ein Prozess der Orientierung, der ,Sinn- und

“57 der Um- und Neuorientierung. Diese Figur, so die These, bleibt auch der

Wertorientierung
Bezugspunkt einer nachmetaphysischen Zeit, in der das Denken selbst in Paradoxa und Zirkel
eingeschlossen scheint® und wir vielleicht nur noch den Verlust der Bildung reflektieren kénnen.>®
Auch hier bleibt der Bezug zur Idee der Bildung in gewisser Weise erhalten. Das bedeutet genau nicht,
dass Schiler*Innen im Philosophieunterricht den kantischen Kompass® in die Hand gedriickt
bekommen, sondern, so die beeindruckende Kierkegaard-Deutung Piepers, dass der Einzelne selbst
Kompass werden muss®!, die Fahigkeit herausbilden muss sich selbst neu auszurichten. Bildung kann
dabei, hier treffen sich Kierkegaard und Martens, nur (noch) ,indirekt“®* geschehen. Der
Philosophieunterricht leistet dazu seinen Beitrag im Kanon der Schulfacher.

Die These ist also, dass die Begriffe Wissen und Wahrheit nicht aufgebbar sind, zumindest nicht so
einfach aufgebbar sind, wie das szientistische Paradigma dies tut. Das Bediirfnis des Menschen nach

‘63 sondern das

Einheit bleibt, es ist jedoch genau nicht das Bediirfnis nach Kohdrenz im Sinne Tetens
philosophische Bediirfnis nach Einheit® im Sinne der Frage nach Wissen und Wahrheit. Diese These
wird durch die Tatsache nicht bewiesen, aber gestiitzt, dass in allen Bildungsplanen fiir das Fach
Philosophie, in all seinen Variationen®, den Begriffen Wissen und Wahrheit eine zentrale Stellung
zukommt. Die universalistische Geltung des Begriffs der Menschenwiirde wird in keinen Bildungsplan
ernsthaft in Frage gestellt. Dabei tragen Bildungsplane eine Spannung zwischen einem humanistischen

und einem ethnologischen Begriff von Kultur aus, die auch in fachwissenschaftlichen Debatten um das

Verhiltnis von universalistischer Moral und Idee des gelingenden Lebens ungeldst mitschwingt.®®

55 Vgl. Martens (2010) 164, Steenblock (2007) 47.

56 Heidegger, Wegmarken 218.

57 vgl. Steenblock (2007) 37.

58 Vgl. Derrida (2020) 425.

59 vgl. Adorno, Halbbildung 210.

60 vgl. Kant, GMS 31.

61 vgl. Pieper (2000) 136.

62 Martens (2010) 167, Kierkegaard, Wirksamkeit 6 FuRnote 3, in der deutschen Ubersetzung ,ein mittelbares
Verfahren”, im Original ,,en indirecte metode” (Kierkegaard, Skrifter 13, 14), wortlich: ,,eine indirekte
Methode.”

63 vgl. Tetens (2014) 181.

64 vgl. Camus, Mythos 28.

85 vgl. Steenblock (2007) 66.

66 Vgl. etwa Gewirth (1998) 125 ff.



4. Reslimee: Argumentieren im Philosophieunterricht
Die zentrale These Tetens’ zum Argumentieren als Streit von These und Gegenthese, in dem beide
Seiten gezwungen werden, ihre eigenen Positionen scharfer herauszuarbeiten, ist fruchtbar, und
Tetens liefert dazu eine methodisch Uberzeugende Anleitung sowie einen Werkzeugkoffer von
Beispielen und Mustern. Der Stdrke des Ansatzes ist jedoch seine technische, nicht seine
philosophische Seite. Der Prozess ist bei Tetens im schlechten Sinne unendlich, am Ende stehen nicht
Einsicht und Erkenntnis, sondern weiter in sich kohadrente, aber miteinander unvereinbare Positionen.
Die nicht-formale Argumentationstechnik bedarf einer bildungstheoretischen Einbettung und eines
Platzes im Philosophieunterricht. Was nach Tetens bereits das Ganze, oder zumindest das Wesentliche,
des Philosophierens ist, ist nach Martens nur eine von fiinf ,Denkmethoden“®’, die, und das ist
sozusagen der Clou der Martens’schen Position, nicht noch einmal aufeinander reduzierbar sind.
Wahrend also die Argumentationstheorie das Philosophieren auf Argumentieren reduziert, stehen bei
Martens das Beschreiben, das Deuten, das Abwagen und das Phantasieren prinzipiell gleichberechtigt
daneben, und Bildung vollzieht sich indirekt, hinter dem Riicken der Schiiler*Innen, in der Ausiibung
dieser Fahigkeiten und Fertigkeiten.
Es bleibt die Frage nach dem Grund, etwa nach der in allen Bildungsplanen zentralen Universalitat
der Menschenwirde und ihres Verhéltnisses zur Idee des gelingenden Lebens im Zeitalter des
Pluralismus. Theoretische Alternativen zum kohdrenztheoretischen Szientismus Quines bieten die
bereits zitierten Modelle, der auch nach 200 Jahren Rezeptionsgeschichte immer noch nicht
hinreichend erschlossene klassische kantische Ansatz einer Korrespondenztheorie der Wahrheit via
Transzendentalphilosophie samt einer an sie anschlieRenden normativen Metaphysik der Sitten®,
neuere an Kant ankniipfende Versuche handlungsreflexiver®® und sprachreflexiver’
Moralbegriindung, sowie der ebenfalls immer noch Kant verpflichtete Versuch Adornos, ankniipfend

“71 7u fassen zu bekommen.

an Kierkegaard das Gesollte in seiner negativen Gestalt in ,,Spiegelschrift
5. Ausblick

In seiner Darstellung des Argumentierens als Streit von These und Gegenthese beschreibt Tetens ein

oben zitiertes Feld von Begrifflichkeiten, das auch als eine Beschreibung von (damit verkniipften)

Sprechakten’? aufgefasst werden kénnte, die sowohl in Wissenschaft und akademischer Philosophie

als auch im Philosophieunterricht anzutreffen sind. Eine theoretische Alternative zu einer im Anschluss

an Quine szientistischen Interpretation dieser Sprache des Argumentierens bietet moglicherweise die

57 Vgl. Martens (2010) 162.

58 Vgl. Kant, GMS 59 ff.

9 vgl. Gewirth (1998) 77 ff., Steigleder (2006) 132 ff.

70 vg|. Apel (1999) 358 ff.

71 Adorno, Minima Moralia 481, vgl. dazu Kierkegaard, Krankheit 69.
72 Vgl. Austin (1986), Searle (1983).



pragmatisch-hermeneutische Interpretation der Sprechakttheorie.” Hier liegt vielleicht ein Weg zu
einer, um den potenziell missverstandlichen Begriff ,empirisch’ zu vermeiden, praktisch-forschenden

Anndherung an alle fiinf von Martens angefiihrten Denkmethoden in der Unterrichtswirklichkeit.

Literatur:

Theodor W. Adorno, Minima Moralia, Reflexionen aus dem beschdédigten Leben, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 1951.

Theodor W. Adorno, , Theorie der Halbbildung®, in: Heiner Hastedt (Hg.), Was ist Bildung?, Stuttgart:
Reclam, 2012, 195-210.

Hans Albert, Traktat iiber kritische Vernunft, Tibingen: Mohr Siebeck, 1991.
Karl-Otto Apel, Paradigmen der ersten Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2011.

Karl-Otto Apel, Transformation der Philosophie, Band 2, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1999.

John L. Austin, Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart: Reclam, 1986.

Albert Camus, Der Mythos des Sisyphos, Reinbek: Rowohlt, 2005.

Jacques Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2020.

Alan Gewirth, Self-Fulfillment, Princeton: Princeton University Press, 1998.

Martin Heidegger, Wegmarken, Frankfurt a.M.: Klostermann, 2004.

Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007.

Immanuel Kant, Logik, in: ders. Schriften zur Metaphysik und Logik 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017,
417 - 582.

Sgren Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, Furcht und Zittern, Die Wiederholung, Der Begriff Angst,
Hermann Diem, Walter Rest (Hg.), Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag, 2005.

Sgren Kierkegaard, Skrifter, Niels Jgrgen Cappelorn et. al. (Hg.), Kopenhagen: Sgren Kierkegaard
Forskningscenteret, 2014.

Sgren Kierkegaard, Uber meine Wirksamkeit als Schriftsteller, in: ders., Die Schriften iiber sich selbst,
E. Hirsch (Hg.), Dusseldorf / KéIn: Eugen Diederichs, 1951, 3-17.

Thomas S. Kuhn, Die Entstehung des Neuen, Studien zur Struktur der Wissenschaftsgeschichte, Lorenz
Kriger (Hg.), Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1977.

Ekkehard Martens, ,,Wozu Philosophie in der Schule?” in: Kirsten Meyer (Hg.), Texte zur Didaktik der
Philosophie, Stuttgart: Reclam, 2010, 156-172.

73 vgl. Apel (2011) 141 f.



Jonas Pfister, Werkzeuge des Philosophierens, Stuttgart: Reclam, 2015.

Annemarie Pieper, Sgren Kierkegaard, Minchen: Beck, 2000.

Jay F. Rosenberg, Philosophieren, Ein Handbuch fiir Anfdnger, Frankfurt a.M.: Klostermann, 2009.
John Searle, Sprechakte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1983.

Volker Steenblock, Philosophische Bildung, Berlin: Lit, 2007.

Klaus Steigleder, ,Ein Vorschlag, moralische Normen zu begriinden, Die Konzeption von Alan Gewirth”,
in: Volker Steenblock (Hg.), Praktische Philosophie/Ethik, Berlin: Lit, 2006, 132-145.

Holm Tetens, Philosophisches Argumentieren, Eine Einfiihrung, Miinchen: Beck, 2014,



