~ 4
AN
] / NN

ORTSKIRCHE
WELTKIRCHE

FESTGABE FUR
JULIUS KARDINAL DOPFNER

HERAUSGEGEBEN VON
HEINZ FLECKENSTEIN
GERHARD GRUBER
GEORG SCHWAIGER
ERNST TEWES

ECHTER



x K /A3

Gesamtherstellung: Frinkische Gesellschaftsdruckerei Wiirzburg
Umschlag: Walter Thierfelder

Foto: Zennantonio, Traunstein

© 1973 Echter Verlag Wiirzburg

ISBN 3 429 00300 8



DIE MITARBEITER

STEFAN ANDREAE - HERMENEGILD ALFONS BIEDERMANN
EUGEN BISER - WERNER DETTLOFF - WILHELM DREIER
RICHARD EGENTER - ERICH FEIFEL - JOSEF FINKENZELLER
HEINZ FLECKENSTEIN - KARL FORSTER - THEOBALD
FREUDENBERGER - HEINRICH FRIES - HERIBERT GAULY
JOACHIM GIERS - RUDOLF GRABER - GERHARD GRUBER
JOSEF HASENFUSS - PHILIPP KAISER - THEODERICH
KAMPMANN - WILHELM KEILBACH - GEORG LANGGARTNER
JOHANN MICHL - KLAUS MORSDORF - JOSEPH PASCHER
JOSEF RABAS - KARL RAHNER - ERNST ROSSER - JOSEF
SCHARBERT - LEO SCHEFFCZYK - AUDOMAR SCHEUERMANN
HANS SCHILLING - MICHAEL SCHMAUS - RUDOLF
SCHNACKENBURG - JOSEF SCHREINER - GEORG SCHWAIGER
JAKOB SPEIGL - PETER STOCKMEIER - GEORG TEICHTWEIER
ERNST TEWES - HERMANN TUCHLE - ADOLF W. ZIEGLER






INHALT

Vorwort

JOSEF SCHARBERT
»In te benedicentur universae cognationes terrae« (Gen 12,3)

JOSEF SCHREINER
»Prophet fiir die Vélker« in der Sicht des Jeremiabuchs

RUDOLF SCHNACKENBURG
Ortsgemeinde und »Kirche Gottes« im ersten Korintherbrief

JOHANN MICHL
Die Presbyter des ersten Petrusbriefes .. .

PETER STOCKMEIER

Zum Begriff der xaSoAuxy) éxxhnota bei Ignatios von Antiochien .. ..

JAKOB SPEIGL
Ortskirche — Weltkirche.. .

ADOLF WILHELM ZIEGLER
Der Name Korbinian

HERMANN TUCHLE
Romfahrten deutscher Bischéfe im 10. Jahrhundert .. .. ..

WERNER DETTLOFF
Die Bedeutung der Weltkirche fiir die Universitit des Mittelalters

GEORG SCHWAIGER
Am Beispiel Miinchen: Seelsorge und Frémmigkeit im Wandel der
Zeiten . e

THEOBALD FREUDENBERGER
Leonhard Haller von Eichstitt im Streit um die Ehre
der Weihbischéfe im Konzil von Trient .. .. ...

RUDOLF GRABER
Propst Johann Georg Seidenbusch (1641 1729)
und die Erneuerung des Priestertums .. .. . e e e

JOSEF HASENFUSS
Das Kirchenbild von der Theologia Wirceburgensis bis H. Schell .

VII

15

32

48

75

87

98

. I1I

. 124

.. 141

. 213



INHALT

LEO SCHEFFCZYK
Das »Katholische« in der Kirchenauffassung Dietrich Bonhoeffers .. 230

GEORG LANGGARTNER

Die Wiirzburger Didzesansynoden von 1931 und 1954 als Spiegel

des Aufbruchs der Kirche vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil ..(251
N

JOSEF RABAS
Analyse einer kirchlichen Entwicklung: Paradlgma CSSR . . ... 269

HERMENEGILD ALFONS BIEDERMANN
Die Synoden des 4. und 5. Jahrhunderts und das
orthodoxe Verstandnis der Ortskirche .. ........................ 284

EUGEN BISER
Der Raum der aufgehobenen Entfremdung .. .................... 304

JOSEF FINKENZELLER
Uberlegungen zum Verstindnis der apostolischen Nachfolge
in der gegenwirtigen theologischen Diskussion .. .. .. .............. 325

JOSEPH PASCHER
Der »Geist des Konzils« in der Liturgiekonstitution
des Zweiten Vatikanums .. .. .. .. .o vvviii i ii vt ii vt i ii e o 857

PHILIPP KAISER
Bischofe und Presbyter nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil .. .. 371

MICHAEL SCHMAUS
Die Taufe als Einordnung in die Ortskirche .. .. .................. 384

RICHARD EGENTER
»Ihr seid nédmlich zur Freiheit berufen, Briider« (Gal 5, 13)
Zum Ethos der Ortskirche ...... ce e ee .. 304

HEINRICH FRIES
Okumene am Ot .. ... vt v vt ce vn vt e vt e e ee e e et e e en e e 410

JoacHM GIERS
Kirche und Gerechtigkeit .. .. .. oo vv v vn ot it vt it ce iivs e e e el 420

KLAUS MORSDORF
Die Rolle des Ortsbischofs in dem Zuordnungsverhiltnis
von Gesamtkirche und Teilkirche ............... ... ... ... 439

AUDOMAR SCHEUERMANN
Die Sorge des Ortsbischofs um die rechte Lehre .. .. .............. 459

VIII



INHALT

KARL RAHNER

Theologisches zur Aufgabe des Regionalbischofs .. ................

KARL FORSTER

Volkskirche oder Entscheidungskirche? .. ............. ..o

HANS SCHILLING

Pastorale Praxis im gesamtgesellschaftlichen Kontext .. .......... ..

WILHELM KEILBACH
Christliche Frommigkeit und psychodelische Droge

THEODERICH KAMPMANN
Dostojewskijs Starez Sossima als Modellfall spiritualer Seelsorge

ERICH FEIFEL
Die anthropologische Grundsicht des Glaubens in Kurzformeln

WILHELM DREIER
Heilsdienst als Sozialdienst der Kirche auf der Ebene der Gemeinde

ERNST ROSSER
Zur Problematik des Willens zur Unaufléslichkeit,
Einheit und Sakramentalitit der Ehe .. .. .. .. .. ..

GEORG TEICHTWEIER

Die Notwendigkeit und die Anforderung der Moralpredigt heute .. .

HERIBERT GAULY
Pastoraltheologische Bemerkungen zu einer

Seelsorgeplanung in der Ortskirche .. .. .. ............ oo

HEINZ FLECKENSTEIN
Erwartungen der Gliaubigen an die Kirche,
die Priester und die kirchliche Seelsorge

STEFAN ANDREAE

Ortsgebundene Seelsorge .. ........ ..o i

478

. 488

507

. 528

- 543

- 557

. 572

. 592

. 613

. 630

. 643

. 667



WERNER DETTLOFF

DIE BEDEUTUNG DER WELTKIRCHE FUR DIE
UNIVERSITAT DES MITTELALTERS

Das Phinomen der mittelalterlichen Universitat ist von zahlreichen
Autoren unter verschiedenen Gesichtspunkten behandelt worden. Auch
iiber die grofle und vor allem positive Bedeutung der Kirche fiir die Ent-
wicklung der Universitidten im Mittelalter wurde oft und ausfithrlich ge-
schrieben!. Im folgenden soll dies unter dem Aspekt geschehen, der sich
vom Titel dieser Festschrift »Ortskirche — Weltkirche« her nahelegt: Es soll
aufgezeigt werden, welche Rolle der Ubergang von den Ortskirchen zur
Weltkirche als Trigern oder Garanten der hohen Schulen des Mittelalters
gespielt hat.

Als das siebte und achte Jahrhundert fiir die meisten Lander Westeuropas
Zeiten kulturellen Abstiegs brachten, waren es im wesentlichen die groSen
Kléster, welche die Reste der antiken Bildung zu bewahren und weiterzu-
geben suchten. Die groBen Abteien waren es auch, die um die Wende von
der Vor- zur Frithscholastik, also noch gegen Ende des 11. Jahrhunderts,
als Haupttriger des geistigen Lebens angesehen werden miissen. Mit der
wachsenden Bedeutung der Stiddte nahm dann auch die Bedeutung der
bischéflichen Lehranstalten, der Domschulen, zu, deren Tradition bis auf
die von Augustinus gegrindete bischofliche Schule von Hippo zuriickver-
folgt werden kann. Dom- und Klosterschulen arbeiteten in fruchtbarem
Wettstreit. Wenn jedoch in Einzelfillen an ihnen wirkende bedeutende
Lehrer auch Schiiler aus weiteren Kreisen anzogen, so war ihr Einflul doch
im wesentlichen auf ihren unmittelbaren Bereich beschrinkt, also regional-
bzw. ortskirchlicher Art, zumal im allgemeinen die Aufgabe der Dom- und
Klosterschulen ja darin bestand, den Personalbedarf des jeweiligen Klosters,
Stifts oder Bistums heranzubilden. Die Auflockerung dieser regionalen
Begrenzung und das Schwinden der Bedeutung der genannten ortskirch-
lichen Schulen wurde durch verschiedene Faktoren herbeigefithrt oder ge-
férdert. Die allgemeine Anziehungskraft bedeutender Lehrer wurde schon
erwihnt. Im 11. Jahrhundert bereits waren es vor allem franzésische Schu-
len und die mehr und mehr zum Zuge kommende spanisch-arabische

1 Das instruktivste und bedeutendste Werk diirfte immer noch sein H. DENIFLE,
Die Entstehung der Universititen des Mittelalters bis 1400, Berlin 1885 ; die wichtigste
weitere Literatur s. bei H. WOLTER, Frihscholastik und Friihkanonistik. Die An-
finge der mittelalterlichen Universitit, in: Handbuch der Kirchengeschichte
(Hrsg. H. JepIN) 1I1/2, Freiburg/Br. 1968, 114—123, hier 114.

III



WERNER DETTLOFF

Gelehrsamkeit, die solche Anziehungskraft ausiibten. Hinzu kam, daB das
gemeinsame Leben der Kanoniker aufthérte und dadurch auch die Dom-
schulen ihre Bedeutung als theologische Bildungseinrichtungen verloren.
Aus ihnen wurden nur mehr Lateinschulen, die allerdings spiter als Huma-
nistenschulen neue Bedeutung erlangten. Die Entwicklung der Stidte, die,
wie schon gesagt wurde, mit dazu beigetragen hatte, daB die bischoflichen
Schulen gegeniiber den Klosterschulen ein gewisses Ubergewicht erlangten,
kam jedoch auch anderen Schulen zugute, die nicht ausgesprochen kirch-
lichen Ursprungs waren. Solche Schulen gab es vor allem in Frankreich und
Italien, besonders zu nennen wiren Montpellier, Salerno und Bologna. Die
wachsende Bedeutung und Selbstéindigkeit der Stidte trugen mit dazu bei,
daB auch diese Schulen an Bedeutung gewannen. Aus ihnen entwickelten
sich zu einem Teil, zum anderen trugen sie wohl auch anregend zur Griin-
dung jener Schulen bei, die bald die Geisteswelt des Mittelalters beherrsch-
ten: der Universitaten. Diese waren am besten dazu geeignet, den wach-
senden Bildungs- und Wahrheitshunger der damaligen Zeit zu befriedigen.
Was wir jedoch heute Universitit nennen, und was im Mittelalter der
Sache nach dem heute damit Gemeinten entsprach, wurde damals mit
Vorliebe »studium generale« genannt?. Es ist kaum nachzuweisen, wann
und wo dieser Ausdruck zuerst verwendet wurde. Urkundlich belegt findet
er sich erstmalig fiir die Schule von Vercelli in den Statuten gegen die
Ketzer, die im wesentlichen von dem Franziskaner Heinrich von Mailand
in den Jahren 1233-1234 aufgestellt wurden. Dem widerspricht selbstver-
standlich nicht, da8 derselbe Ausdruck von spiteren Schriftstellern auch
auf viel frither gegrindete Studienanstalten angewendet wurde. Etwas
slter als »studium generale« scheint die Bezeichnung »studium universale«
zu sein. H. Denifle fand sie in dem 1229/30 erlassenen Sendschreiben der
Universitiat Toulouse »ad universalia studia alibi florentia«. Der Sinn des
Ausdrucks »studium generale« diirfte vor allem darin zu sehen sein, daBl damit
eine Lehranstalt »fiir alle«, woher sie auch kamen, bezeichnet werden
sollte. Das Beiwort »generale« — und das ist in unserem Zusammenhang
wichtig — bezog sich also nicht auf das Studium, sondern auf die an der
betreffenden Schule Studierenden. Es handelt sich um ein Analogon zu
Bezeichnungen wie »concilium generale« oder »capitulum generale«. Im
gleichen Sinne wurden schlieBlich auch die Bezeichnungen »commune
studium« und »studium universale« gebraucht.

Nicht unwichtig ist, daB solchen Generalstudien besondere Privilegien zuer-
kannt wurden. Das »studium generale« war zugleich ein »studium privile-

2 Vgl. dazu und zum folgenden H. DENIFLE, a.a.0., 1-29.

112



WELTKIRCHE UND UNIVERSITAT DES MITTELALTERS

giatum« im Unterschied zu den Partikularstudien — prizisieren wir es
wieder fiir unseren Zusammenhang: im Unterschied zu den von einer Orts-
kirche, einem Bistum oder einem Stift oder Kloster getragenen Regional-
schulen —, welche diese Privilegien nicht besaBen. Am Generalstudium
konnte sich jeder, ohne Unterschied der Nation, die Kenntnisse erwerben,
die ihn berechtigten, die akademischen Grade an dem betreffenden Studium
zu erlangen. Die an einem Partikularstudium erworbenen Kenntnisse be-
fahigten zur Ablegung der Prifung und zur Erlangung der Grade an einem
Generalstudium nicht. Wenn dies trotzdem zuweilen geschah, dann nur
nach ausdriicklicher Dispens. Derjenige aber, der diese Dispens erteilen
konnte — und das ist in unserem Zusammenhang wiederum interessant —,
war der oberste Herr der Christenheit, der Papst. Nur mit solcher Dispens
oder infolge alter Gewohnheit, wie etwa in Lyon, hatte hie und da auch ein
Partikularstudium das Promotionsrecht.

Institution und Begriff des Generalstudiums beinhalteten ferner, da8 die
Kenntnisse, die man sich dort erwarb, auch an jedem anderen General-
studium anerkannt werden muBten. Paris, Bologna und Oxford haben dies
zwar in der ersten Zeit — aus einer Art Gewohnheitsrecht ~ nicht zugestan-
den, konnten diese Praxis jedoch fiir die Dauer nicht aufrechterhalten. Es
war im iibrigen nur folgerichtig, daB nicht nur die Kenntnisse, sondern
auch die an einem Generalstudium erworbene Lehrbefahigung an allen
anderen Generalstudien ohne neues Examen anerkannt werden mufte. Der-
jenige, der diese facultas ubique docendi erstmalig ausgesprochen hatte, war,
was in unserem Zusammenhang wiederum bedeutsam ist, der Papst, und
zwar Gregor IX. in bezug auf Toulouse. Es braucht nicht wunderzuneh-
men, daf es auch bei dieser Praxis zunichst Ausnahmen gab. So haben
Paris, Bologna, teilweise Oxford und spiter auch Orléans lange Zeit nur
die bei ihnen vorgenommenen Promotionen in jenen Fachern, die sie be-
sonders pflegten, anerkannt und die anderswo Promovierten einem neuen
Examen unterzogen. Grund fir dieses Vorgehen waren der eigentiimliche
Entwicklungsgang und spezielle Gesetze der betreffenden Schulen, was aber
gerade die allgemeine Regel bestétigt, dal das Privileg der facultas ubique
docendi an sich eine charakteristische Eigenschaft der Generalstudien war,
die in den Stifterbriefen in der Regel auch immer mit erwihnt wurde. Dieses
Privileg der Generalstudien setzte jedoch voraus, daB das betreffende
Generalstudium allgemein auch als solches anerkannt war. Diese allge-
meine Anerkennung erfolgte, wie vorhin schon angedeutet, in erster Linie
durch den allgemeinen Vater der Christenheit, den Papst,in zweiter Linie
durch den rémischen Kaiser und bedingungsweise auch durch die Landes-
fursten. Daraus erklart sich nicht zuletzt auch die Bedeutung der pipstli-

113



WERNER DETTLOFF

chen und kaiserlichen Stiftungsurkunden, die nur in der ersten Zeit bei den
Generalstudien nicht vorlagen, die bereits aus irgendwelchen Griinden
allgemein als solche anerkannt waren.

Die Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte einzelner Universititen
brauchen wir hier nicht néher zu verfolgen. Aus dem bisher Gesagten wollen
wir jedoch festhalten, daB mit ganz wenigen Ausnahmen die Universititen
nicht aus den alten Kloster-, Stift- oder Domschulen hervorgegangen, son-
dern unabhingig von ihnen entstanden sind. In romanischen Landern boten
mitunter hervorragende Stadtschulen den Grundstock, im tibrigen bemiih-
ten sich Pipste, Kaiser, Landesfiirsten und Stidte um ihre Griindung und
Férderung. Weiter ist hervorzuheben, daB es sich bei diesen aus den Gene-
ralstudien gewachsenen Lehranstalten um Bildungsstitten fiir die gesamte
Christenheit ' handelte. Territoriale und nationale Grenzen blieben auBler
Betracht, und zunehmend wurde auch aus der universitas magistrorum et
scholarium de facto eine universitas litterarum im Sinne des damaligen Bil-
dungswesens. Der tragende Grund war die im wesentlichen einheitliche Welt-
anschauung des christlichen Abendlandes. Aus alledem ergibt sich das drit-
te: die besondere Bedeutung des Papstes als des obersten Herrn der Chri-
stenheit fiir die Universititen des Mittelalters. Die meisten dieser hohen
Schulen besaBen pépstliche Stiftungsurkunden, und selbst wenn sie von
aufBerkirchlichen Instanzen gegriindet waren, wurden sie vom Papst be-
stitigt und mit den schon erwihnten Privilegien, vor allem dem Promo-
tionsrecht, ausgestattet. Aus dieser universalkirchlichen Mitbeteiligung er-
klart sich schlieBlich auch die Oberaufsicht iiber Lehre und Rechtgldubig-
keit der Mitglieder der Universitit durch den Papst, welche dieser durch
den Kanzler als seinen Stellvertreter ausiibte, der selbst oft der Bischof der
Stadt war, in der sich die hohe Schule befand. Der vornehmlich kirchliche
Charakter der mittelalterlichen Universititen war wohl nicht zuletzt auch
dadurch bedingt, daB sie finanziell durch die Kirche auf vielfache Weise,
wie etwa durch Zuweisung bestimmter Einkiinfte oder Inkorporation von
Benefizien, unterstiitzt und geférdert wurden. Daraus erklart sich auch, daf3
die Theologie damals jenen, von heutigen Verhiltnissen aus nicht ohne
weiteres verstandlichen, Vorrang unter den Disziplinen hatte. Alles, was zur
mittelalterlichen Universitat gehoérte — die finanzielle Grundlage, die Auf-
rechterhaltung der duBeren Ordnung, das Personal aller Disziplinen, nicht
nur der Theologie —, war eben abhingig von der Kirche. Abgesehen davon,
daB manche Dinge im Laufe der Zeit, den verdnderten Umstinden ent-
sprechend, ihre Gestalt andern muBten, lag darin zunichst kein Nachteil.
Letzten Endes war es ja das Papsttum, das durch seine EinfluBnahme auf
das Bildungswesen iiber die Universititen eben dieses aus der regionalen,

114



WELTKIRCHE UND UNIVERSITAT DES MITTELALTERS

um nicht zu sagen lokalen, Enge der alten Kloster- oder Domschule befreit
hat.

Diese Tendenzen wurden dann auch durch innerkirchliche Entwicklungen
unterstiitzt, die hier nicht unerwihnt bleiben kénnen: die wachsende Be-
deutung der neuen Orden, insbesondere der Dominikaner und der Franzis-
kaner. Die Exemptionspolitik, welche die mittelalterliche Kirche den Orden
gegeniiber anzuwenden lernte, eignete sich auch sehr gut fiir die Univer-
sitaten. Sie entsprach durchaus dem vermehrten Austausch und Ortswech-
sel der Personen, die das geistige Leben ebenso uiber Regional- und National-
grenzen hinwegtrugen wie den Handel. Beweglichkeit und Zentralisation
bestimmten weitgehend die Entwicklung von Gesellschaft und Kirche der
damaligen Zeit, und da die neuen Orden ebenfalls durch beides gekenn-
zeichnet waren, lag es in der Natur der Entwicklung, daB8 Dominikaner und
Franziskaner auch maf3gebliche Baumeister der neuen Form des Studien-
betriebes wurden, in dem die Kirche im Hinblick auf Fortschritt und gei-
stige Anregung nun einmal die Initiative ergriffen hatte. Mitglieder ihrer
Gemeinschaften wie Albert der GroBle, Thomas von Aquin und Bonaven-
tura wurden zu Reprasentanten der mittelalterlichen Kirche und des
neuen wissenschaftlichen Lebens3.

Die wachsende Bedeutung der Universitit als Institution und deren Mittel-
punkt, der theologischen Fakultit, brachte noch etwas anderes Neues mit
sich. Die an den Universititen titigen Lehrer der Theologie, die auf Grund
ihrer »licentia ubique docendi« von Amts wegen den Auftrag haben, in der
Gesamtkirche die Lehren der Offenbarung vorzutragen, werden zu einem
Kollegium, das gewissermaBen auBerhalb der kirchlichen Fiithrungs-
hierarchie steht und Lehrautoritit gewinnt, die bisher ausschlieBlich den
Bischofen vorbehalten war. Selbstverstandlich ist die Lehrautoritiat der
Theologieprofessoren theologisch mit der Lehrautoritit der Bischéfe nicht
gleichzusetzen; denn die der Bischofe ist urspriinglich, die der Theologie-
professoren nur abgeleitet. Au8erdem liegt darin an und fir sich nichts Be-
sonderes, daf3 es neben den Bischofen in der Kirche Lehrer fiir die Glaubens-
unterweisung gibt; denn solche hat es schon immer in der Kirche gegeben.
Dennoch unterscheiden sich die Theologieprofessoren der aufkommenden
Universititen von allem Bisherigen. M. D. Chenu hat diese Dinge in seinem
Buch tiber Thomas von Aquin mit Recht besonders herausgestellt. Die Lehrer
der Theologie im Rahmen der Universitit waren Professoren, die berufs-
miBig zu einer Schule gehoérten, deren Aufgabe die Pflege der Wissen-

3 Vgl. dazu M. D. CHeNu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin (deutsch von O.
H. Pescu), Heidelberg-Graz-Wien-Kéln 1960, 10-18.

115



WERNER DETTLOFF

schaft war. Juristisch waren sie abhingig von der Koérperschaft, zu der sie
gehorten, d. h. von der Universitit, und nicht eigentlich von der Kirche,
auch wenn sie die facultas docendi in der Regel vom Papst, also von der Kirche
erhielten. Sie waren sozusagen ein Mittelding und stellen auf dem Wege der
sacra doctrina einen neuen Abschnitt dar, wo die Glaubenslehre ausdriick-
lich die ratio und die auf ihr griindende Philosophie in ihren Dienst nimmt,
um eine streng aufgebaute Wissenschaft auszubilden, eben die scholastische
Theologie. Fortschritt in der Methode und in der Entwicklung der Bildungs-
anstalt gehen dabei Hand in Hand. Die besondere Stellung der magisiri
regentes — der »ordentlichen Professoren«, wie wir heute sagen — der Theo-
logie wird auch nach auflen hin deutlich. Sie besitzen die offizielle Qualifi-
kation, die Glaubenslehre und -wissenschaft vorzutragen. Sie »determinie-
ren« am Ende einer offentlichen Disputation, d. h., sie formulieren die
Loésung, und die Lésung, die sie geben, ist Richtlinie. Sie sind zwar nicht
»Autoritiaten« im entscheidungsméachtigen Sinne des kirchlichen Lehramtes,
weil das weder ihre Stellung in der kirchlichen Hierarchie noch der Gegen-
stand ihrer eigentlichen Arbeit mit sich bringen, sie sind aber doch so etwas
wie ein locus theologicus. Die »Schule« bekommt im Hinblick auf die Lehre
innerhalb der Kirche ihren Platz unmittelbar hinter den Kirchenvitern.
Nachtriglicher Ausdruck dafiir ist schlieBlich nicht zuletzt auch die Tat-
sache, daf3 einige von jenen Magistern wie Albert, Thomas oder Bonaven-
tura ausdriicklich »Doctores ecclesiae« werden?. Damit ist aber eine Ent-
wicklung deutlich geworden, die im Vergleich zur alten Kirche einen nicht
unwichtigen Wandel gebracht hat: die Fiithrer der Kirche, die Bischéfe, sind
nicht mehr in jenem fritheren Sinne zugleich die Lehrer der Kirche - eine
Entwicklung, die dann bei den Reformatoren eine gewisse Uberspitzung
erfahrt, wo der Lehrer faktisch iiber den Fiihrer, also den Bischof, gestellt
wird. Diese Entwicklung wurde wohl nicht zuletzt auch dadurch begiinstigt,
daBl Aufbau und Entfaltung einer wissenschaftlichen Theologie bei denen,
die sich ihr berufsmiBig widmeten, das gleiche MaB an Spezialisierung
verlangte, wie es fiir die Magister anderer Fachrichtungen geboten war. Das
aber muBte zu einer Beanspruchung fithren, die mit der Beanspruchung,
wie sie durch die Leitung einer Kirche gegeben war, nicht ohne weiteres
vereinbart werden konnte. Eine letzte groBe Ausnahme dirfte Bonaventura
gewesen sein, der nicht nur ein Lehrer, sondern auch ein Fiihrer der Kir-
che war. Jedoch auch bei ihm 4nderte das Lehren in der Kirche seine Form,
als er mit hohen Fithrungsaufgaben betraut wurde. Vergegenwirtigt man
sich die groBBe Zahl der »periti« neben den Konzilsvitern, den eigentlichen

4 Vgl. a.a.0., 12f.

116



WELTKIRCHE UND UNIVERSITAT DES MITTELALTERS

Tragern der Lehrverantwortung in der Kirche beim letzten Konzil, dann
steht auBer Frage, daB die im Mittelalter begonnene Entwicklung mehr als
nur bestéitigt wurde.

Uberblickt man das Ganze, so 148t sich unschwer feststellen, daB die mittel-
alterliche Kirche durch ihre Pipste, also als umfassende Weltkirche, dem
Bildungswesen ihrer Zeit durch die Errichtung und die Férderung der Uni-
versititen einen wesentlichen Dienst erwiesen hat. Die Kirche hat den
Studienbetrieb aus einer lokalen Enge befreit. Die Universititen wurden al-
len Lehrern geéfinet, die sich entsprechend qualifiziert hatten, und allen
Studenten ohne Riicksicht auf nationale und soziale Herkunft, die etwas
lernen wollten. Dariiber hinaus wurde dafiir gesorgt, da nicht nur Theo-
logie, sondern auch andere Wissenschaften gelehrt wurden und studiert
werden konnten. Die Universitit war gegeniiber der Kirche jedoch nicht
nur die Empfangende, sondern ohne Zweifel auch die Gebende. Sie, die
ihre Weite und GroBziigigkeit wesentlich durch die Kirche empfangen hatte,
gab dieser beides auf andere Weise wieder zuriick. Die Universitit ermég-
lichte innerhalb der Kirche einen Austausch der Gedanken, wie er in und
zwischen den alten Dom- und Klosterschulen niemals stattgefunden hat und
auch nicht stattfinden konnte, und sie befreite dadurch auch die Kirche als
Ganze aus einer geistigen Enge und Begrenztheit, die nicht zuletzt darin
begriindet war, daB man mitunter allzu vorsichtig am iiberkommenen
Lehr- und Gedankengut festhalten wollte und deshalb allzu skeptisch etwa
aufkommendem Neuen gegeniiberstand. Das Aufkommen, die wachsende
und schlieBlich beherrschende Bedeutung des Aristotelismus und die damit
verbundenen Vorkommnisse diirften hierfiir besonders beispielhaft sein.
Wie immer wir auch heute dariiber denken mégen, fir das Mittelalter war
Aristoteles eine epochemachende Entdeckung. M. Grabmann zihlt es zu
den besonderen Verdiensten von Franz Ehrle, »daB3 er den Aristotelismus
als eine michtige wissenschaftliche Strémung der Hochscholastik gegentiber
dem Augustinismus zum erstenmal klar und scharf herausgearbeitet hat«s.
Und M. Grabmann selbst war es, der wohl wie kaum ein anderer die um-
fassende Bedeutung des Aristotelismus fiir das mittelalterliche Geistesleben
geradezu dokumentarisch belegt hat. Wie grof3 die Bedeutung des Aristo-
teles und des Aristotelismus fiir das Mittelalter waren, lehrt schon eine fliich-
tige Durchsicht der Handschriften- und Bibliothekskataloge und der
Initienverzeichnisse. Sie zeigen eine kaum iibersehbare Fiille von lateini-
schen Aristotelestexten und -kommentaren. Wir wissen, daB die Aristoteles-

5 Methoden und Hilfsmittel des Aristotelesstudiums im Mittelalter (Sitzungsberichte
der Bayer. Akademie d. Wissenschaften, phil.-hist. Abt., Miinchen 1939, 8).

117



WERNER DETTLOFF

erklirung nicht nur faktisch, sondern auch statutenmiBig gesichert, zur
Grundlage des Lehrbetriebes in den Artistenfakultiten der Universititen
des Mittelalters geworden ist. Aristotelestexte wurden iibersetzt und revi-
diert, und alles das fiihrte zugleich zu einer intensiven Berithrung und Aus-
einandersetzung der scholastischen Gelehrten mit der griechischen und der
arabischen Geisteswelt; denn Aristoteles ist ja zu einem groBen Teil auf dem
Wege iiber die arabische Philosophie in die Schulen des Mittelalters ge-
kommen. Da jedoch die Artistenfakultiten fiir den Hochschulunterricht
aller Fakultiten die methodische Grundlage zu schaffen hatten, war iiber
sie der EinfluB des Aristoteles keineswegs auf die theologischen Studien
beschrankt. Er erstreckte sich genau so auf das rémische und das kirchliche
Recht und sogar auf die Medizin. M. Grabmann kommt zu dem wohlbe-
griindeten Ergebnis: »Der mittelalterliche Aristotelismus ist ein Bestandteil
der mittelalterlichen Kultur, des mittelalterlichen Geisteslebens tiberhaupt.
Man wird fiir die Analyse des mittelalterlichen Menschen, fiir die Darstel-
lung der mittelalterlichen Weltauffassung die aristotelischen Einfliisse
nicht auBer acht lassen kénnen, ohne sich der Gefahr auszusetzen, ein un-
vollstindiges und auch unrichtiges Bild zu zeichnen. Man wird zum Ver-
standnis historischer Quellentexte, zur Beurteilung politischer und kirchen-
politischer Richtungen und Theorien, zur Deutung von Dichtungen und
Kunstschépfungen des Mittelalters nicht selten zum lateinischen Aristo-
teles des Mittelalters und zu seinen scholastischen Interpreten greifen
miissen.«® Ahnlich urteilt Cl. Baeumker iiber die Bedeutung des Aristo-
teles: »Sein Seelenbegriff und seine Theorie der psychischen Vermégen und
Tatigkeiten, seine Lehre vom Sein, dessen Arten, Prinzipien und Ursachen,
seine Anschauungen von Potenz und Akt, Form und Materie, von Werden
und Vergehen, von Raum, Zeit und Bewegung gelangen ebenso zur Herr-
schaft wie seine Lehre von den dianoetischen und ethischen Tugenden, vom
Menschen als sozialem Wesen und vom Aufbau der Gesellschaft. Waren
doch auch fiir eine Schulphilosophie die klaren Begriffe und festformulierten
Satze des Stagiriten um vieles brauchbarer als die mehr fiir die einzelne

8 A.a.O., 5f. Zum Ganzen liegen zahlreiche Abhandlungen von M. Gras-
MANN vor; insbes. vgl. Studien iiber den Einfluf der aristotelischen Philosophie auf die
mittelalterlichen Theorien iiber das Verhdilinis von Kirche und Staat (Sitzungsber. d.
Bayer. Akad. d. Wiss., phil.-hist. Abt.), Minchen 1934; ferner Aristoteles im
Werturteil des Mittelalters, in: Mittelalterliches Geistesleben 1I, Miinchen 1936,
60-102, sowie die Abhandlungen in Mittelalterliches Geistesleben III, Miin-
chen 1956, 50-179, 197—-212 und 219-231. Uberall finden sich auch Hinweise
auf weitere Arbeiten Grabmanns und anderer.

118



WELTKIRCHE UND UNIVERSITAT DES MITTELALTERS

spekulativ veranlagte Personlichkeit und deren Entwicklung zu allen Zeiten
férdersamen Anregungen Platons. So wird nunmehr Aristoteles der Meister
»derer, die da wissen(, wie Dante ihn feiert.«’” Und mit Recht stellt M.
Grabmann fest, da8 die Heiligsprechung des Thomas von Aquin durch
Papst Johannes XXII. im Jahre 1323 auch als kirchliche Autorisierung sei-
nes christlichen Aristotelismus betrachtet werden kannS.

Alle diese Urteile und Feststellungen gehen jedoch von einem Zustand aus,
der das Ergebnis einer Entwicklung war, die durchaus nicht gradlinig und
ohne Schwierigkeiten und Hemmnisse verlaufen ist. DaB diese Entwicklung
aber zu einem solchen Erfolg des Aristotelismus gefiihrt hat, ist wesentlich
ein Verdienst der Universitaten.

Aristoteles war lange, bevor er seine beherrschende Stellung erlangt hatte,
kein Unbekannter im christlichen Geistesleben. Ein Teil seiner Logik, die
sogenannte »logica vetus« war schon seit Boethius bekannt. Man sah in
ihm jedoch zunichst eben nur den Logiker, und zwar den Logiker schlecht-
hin. Dem muf} aber wohl hinzugefiigt werden, daB die allgemeine Wert-
schitzung, die man ihm als Logiker gewissermaflen in handwerklicher Hin-
sicht zuteil werden lieB, nicht frei von dem MiBtrauen war, »das geistige
Menschen uniiberwindlich gegeniiber dem verspiiren, der seinen Geist dazu
beniitzt, iiber Worte und Begriffe zu streiten«®.

Man nannte Aristoteles zwar einen »manducator verborum« — einen »Wor-
tefresser« also —, befleiBligte sich jedoch im allgemeinen ihm gegeniiber auch
in der Ablehnung einer gewissen Zuriickhaltung, was wohl nicht zuletzt
darauf beruhte, daB vorerst nur mehr die Kategorien und Perihermeneias zur
Diskussion standen. Das dnderte sich, als etwa um die Mitte des 12. Jahr-
hunderts in Spanien, England und Italien — hier zunichst vor allem in
Sizilien — mit arabisch-lateinischen und griechisch-lateinischen Ubersetzun-
gen begonnen wurde und dadurch die abendlindische Geisteswelt zahl-
reichen Werken verschiedenster Thematik und damit auch dem iibrigen
Werk des Aristoteles begegnete. Welche Fiille neuer Gedanken und Anre-
gungen damals vor allem tiber das arabische Schrifttum zuginglich wurde,
vermégen wir heute vermutlich kaum abzuschitzen. Das entsprach einer-
seits dem bereits vorhandenen starken Streben nach Wissen und Erkennen

7 Die christliche Philosophie des Mittelalters (Kultur der Gegenwart I, 5), 3Berlin
1923, 363f.

8 Bedeutung und Aufgaben der Erforschung des mittelalterlichen Aristotelismus, in:
Mittelalterliches Geistesleben I1I, 50-179, hier 53.

® M. D. CHeNu, a.a.0., 26; zum Ganzen ebd., 25-39, ferner F. VAN STEFN-
BERGEN, in: LThK 2I (Freiburg/Br. 1957), 859—-862.

119



WERNER DETTLOFF

und férderte es anderseits zugleich, wobei sich dieses Streben nach Wissen
nun auch zunehmend auf Physik, Biologie und Astronomie richtete. Aristo-
teles war nun nicht mehr nur die groBe Autoritét in der Logik, sondern man
lernte in ihm auch den bedeutenden Naturforscher und Naturphilosophen
kennen. Wir miissen es uns versagen, hier auf Einzelheiten einzugehen, und
uns darauf beschrinken, das Wichtigste in groBen Ziigen festzuhalten. Das
naturwissenschaftliche Werk des Aristoteles lenkt zunichst die Aufmerk-
samkeit intensiv auf die sinnlich erfahrbare Welt. Man beschiftigt sich mit
den Gesetzen des Lebens im allgemeinen und begniigt sich nicht mit einer
mehr oder weniger diirftigen Mineralogie oder Zoologie wie bisher. Ferner
bewirkt der Naturbegriff des Aristoteles eine ganz neue Versteh- und Aus-
sagbarkeit des Wirklichen dadurch, daB3 eben jene Natur als inneres Seins-
prinzip und hinreichender Titigkeitsgrund gesehen wird, was wiederum
verhindert, daB durch den Riickgriff auf einen iibernatiirlichen EinfluB oder
eine symbolische Erklirung die Einheit des Wissens gefihrdet wird. Der
Naturforscher und Naturphilosoph Aristoteles 148t, kurz gesagt, die Welt
nicht nur als wirkliche, sondern auch als verstehbare erscheinen. Die damit
gegebene Zuversicht in die Verstehbarkeit der Welt fordert jedoch zugleich
einen konzeptualistischen Rationalismus, der die Gefahr eines mehr und
mehr unfruchtbaren Formalismus heraufbeschwort, dem eigentlich nur die
groBen Scholastiker nicht erlegen sind, wihrend die ersten Generationen
zumal der Pariser Universitit und erst recht die Scholastiker des 14. Jahr-
hunderts ihm zum Opfer fielen.

Diese Tendenzen und noch mehr bestimmte Inhalte der aristotelischen
Lehren muBiten geradezu einen Widerstand auf den Plan rufen, der die
bisherige christliche Tradition unter allen Umstinden verteidigen zu
miissen glaubte. DaB dieser Widerstand zum Teil duBerst heftige Formen
annahm, wird uns nicht wundern, wenn wir beriicksichtigen, da3 Aristo-
teles damals eben etwas weitgehend Neues, ja sogar Fremdes, darstellte.
Wollte man das iibersehen, wire man nicht in der Lage, die geschichtliche
Leistung des hl. Thomas von Aquin gerecht zu bemessen, der unter denkbar
schwierigen Voraussetzungen Aristoteles nicht nur einen festen Platz im
christlichen Denken verschaffte und sicherte, sondern ihn sogar zu einer
gewichtigen Autoritit selbst fiir die Theologie machte. Ja, es ist noch gar
nicht so lange her, da man den Eindruck gewinnen konnte, manche
Theologen raumen ihm in ihren Uberlegungen und Darlegungen nahezu
die Autoritit eines Kirchenvaters ein'®.

10 Vgl. dazu W. DeTTLOFF, Cur divus Thomas, in: WissWeish 18 (1955) 64~71,
hier 64f.

120



WELTKIRCHE UND UNIVERSITAT DES MITTELALTERS

Die Hinwendung zu Aristoteles wirkte zunichst schon insofern herausfor-
dernd, als die christliche Tradition von Anfang an — nicht zuletzt durch die
uberragende Gestalt Augustinus — vornehmlich vom platonischen Denken
gepragt war, und die Abkehr vom platonischen und die Hinwendung zum
aristotelischen Denken mit einem Abweichen von christlichem Denken
gleichgesetzt wurde — eine Vorstellung, die spiter tibrigens auch mit dem
Abweichen vom aristotelischen Denken verbunden wurde. Wichtiger diirfte
jedoch die Tatsache gewesen sein, daB das aristotelische Weltbild sich nicht
ohne weiteres mit dem christlichen vereinbaren lie. Das zu versuchen, war
eines der groBen Anliegen des Thomas von Aquin, und es muB3 dahin-
gestellt bleiben, ob er die damit verbundenen Fragen befriedigend geldst
hat. Die Welt des Aristoteles war weder geschaffen, noch war sie zeitlich
begrenzt; sie war ewig und blinder Notwendigkeit unterworfen. Fur Gott,
den Schopfer, und seine Vorsehung war darin kein Platz. Der Mensch war
und blieb an den Stoff gefesselt, d. h., er muBte mit ihm sterben. Aristoteles
entwickelte zwar eine zweifellos hohe Ethik, eine Offenheit fiir religiose
Werte besalB diese jedoch nicht. Hinzu kam, daB3 Aristoteles durch die
Leugnung der Ideen als den Urbildern der Dinge gewissermaBen die Ver-
bindung von und zu Gott zerstért hat. Der Aristotelismus stellte sich als reine
Diesseitsphilosophie dar, und dagegen muBte sich der christliche Sinn
wehren wie gegen die Haltung, aus der die Ursiinde hervorgegangen ist.
Dabei verdient hervorgehoben zu werden, daB keineswegs etwa nur mehr
oder weniger engstirnige Fanatiker sich gegen den Aristotelismus erhoben,
sondern auch solche, deren geistige Redlichkeit und theologischer Ernst
iiber jeden Zweifel erhaben sind. Es sei in dem Zusammenhang nur auf
Bonaventura verwiesen, wobei allerdings bedacht werden muB, daB es sich
bei dem Aristotelismus, gegen den er sich wandte, weitgehend um den
Aristotelismus averroistischer Pragung handelte.

Es versteht sich von selbst, daB sich bald auch offizielle kirchliche Stellen
an dem Widerstand gegen den Aristotelismus beteiligten und diesem ent-
sprechendes Gewicht zu geben suchten. Zum erstenmal verboten wurde
Aristoteles durch eine Provinzialsynode von Paris im Jahre 1210. Dieses
Verbot wurde beziiglich der aristotelischen Metaphysik und Physik in den
vom Kardinallegaten Robert von Courson bestitigten Statuten der Pariser
Universitit erneuert, die im Jahre 1215 erlassen wurden. Gregor IX.
ordnete 1231 an, daB dieses Verbot so lange bestehen bleiben solle, bis die
Biicher des Aristoteles gepriift und von Irrtiimern gereinigt sind. Weitere
Verbote ergingen 1245 unter Innozenz IV. und 1263 unter Urban IV.
Offensichtlich hatte jedoch auch die offizielle Kirche — spitestens unter
Gregor IX. - erkannt, welche Bedeutung das Werk des Aristoteles hat. Und

121



WERNER DETTLOFF

Gregor IX. hat denn auch in demselben Jahre, in dem er das Verbot von
1215 bekraftigte, drei Pariser Magister beauftragt, die verbotenen Biicher zu
korrigieren. Es war sozusagen ein offizieller KompromiB, und es ging ganz
einfach darum, daB nicht Niitzliches durch das Nutzlose mitverdorben
werde, wie jener Auftrag an die drei Magister begriindet wurde. Und zu der
Zeit, da Urban IV. sein Aristotelesverbot erlie, arbeitete Wilhelm von
Moerbeke an einer Aristoteles-Ubersetzung und Thomas von Aquin an
einem Aristoteles-Kommentar. Im iibrigen richteten sich die Verbote nur
gegen Paris, wo die Gefahr durch David von Dinant, Amalrich von Bena
und Siger von Brabant am gré8ten war. Von der Institution her durchaus
legitime Hausrechte der Papste und ebenso legitime Forschungsinteressen
iiberschnitten sich, aber die durchaus sachgemiBe Lésung bahnte sich an.
In den Jahren 1230-1240 bereits enthielt der Studienplan der Pariser
Artistenfakultit ausfithrliche Texte aus den Werken des Aristoteles, beson-
ders aus der Ethik. M. Grabmann hat eine fiir Examenszwecke zusammen-
gestellte Quaestionensammlung der Pariser Artistenfakultit aus der ersten
Hilite des 13. Jahrhunderts gefunden und veréffentlicht!!. Die Physikbiicher
wurden zunichst zwar nur in Form von Zusammenfassungen behandelt,
um 1244 kommentierte sie jedoch Albert der GroBe an der theologischen
Fakultit fortlaufend, und iiber dieselben Biicher hielt Roger Bacon laufend
Disputationen an der Artistenfakultit. Robert Grosseteste, der berithmte
ehemalige Kanzler der Oxforder Universitidt und nunmehrige Bischof von
Lincoln arbeitete von 1242-1247 an einer vollstandigen Ubersetzung der
Nikomachischen Ethik und mehrerer ihrer griechischen Kommentare,
wobei er tbrigens nicht nur aufgeschlossen, sondern auch kritisch genug
war, sich dariiber klar zu sein, daB3 man aus Aristoteles keinen »catholicus«
machen koénne!2. Auch in Paris dnderte sich schlieBlich die Situation. Im
Jahre 1252 wurde De anima unter die Texte der englischen Nationalitat an
der Artistenfakultit aufgenommen — es war in demselben Jahre, in dem
Thomas von Aquin seine Lehrtitigkeit in Paris begann, nachdem er sich
bereits in verschiedener Hinsicht eindeutig fiir Aristoteles ausgesprochen
hatte —, und 1255 fallen alle Textverbote. Die Universitit hat nun die
Grundlage fiir einen geschlossenen philosophischen Unterricht, der da-
durch weit mehr sein und bieten kann als die bisherige Grundausbildung
in den septem artes und der alten Dialektik?!3,

11 In: Mittelalterliches Geistesleben II, 182-199.

12 Vgl. M. D. CHeNv, a.a.0., 31.

13 Vgl. zum Ganzen A. M. LANDGRAF, Jur Geschichte der Einfithrung des Aristo-
teles in den mittelalterlichen Lehrbetrieb, in: ThRev 42 (1943), 49-55.

122



WELTKIRCHE UND UNIVERSITAT DES MITTELALTERS

Die Aufnahme des aristotelischen Gedankengutes in das mittelalterliche
Geistesleben muB3 im groBen Zusammenhang der mittelalterlichen Renais-
sance gesechen werden, bei der es im Unterschied zur humanistischen Renais-
sance nicht so sehr darum ging, daf man sich um die Alten um ihrer selbst
willen bemiihte, um gleichsam ihre Gestalt und den Sinngehalt ihrer Ge-
danken vorzufiihren, als vielmehr darum, die Alten tatsichlich zu einer
Wiedergeburt zu fithren, d. h. sie von neuem lebendig werden zu lassen, was,
wie es E. Gilson einmal ausgesprochen hat, dann durchaus dazu fithren
kann, daB man jene Alten nicht ohne weiteres wiedererkennt, weil sie nicht
mehr so reden, wie sie einst geredet haben, sondern wie sie reden wiirden,
wenn sie im 13. Jahrhundert, und zwar im christlichen 13. Jahrhundert,
lebten!®. Aristoteles gehort zu jenen Alten, die im Mittelalter zu neuem
Leben erweckt wurden. DaB dies eine GrofBtat christlichen Geistes von uni-
versaler Bedeutung war, dirfte unumstritten sein. Erméglicht und ver-
wirklicht wurde sie durch das Zusammenwirken der Universalkirche mit
den Universititen.

14 Vgl. E. GiLsoN, Moyen-dge et naturalisme, in: Archives d’Hist. doctr. et litt. du
Moyen-dge 7 (1932), 5-37, bier 35.

123



