
Martin Wallraff
Die Kanontafeln des Euseb von Kaisareia



Manuscripta Biblica
Paratextus Biblici I

Herausgegeben von
Martin Wallraff und Patrick Andrist

Band 1



Martin Wallraff

Die Kanontafeln
des Euseb von Kaisareia

Untersuchung und kritische Edition



ISBN 978-3-11-043952-6
e-ISBN (PDF) 978-3-11-043080-6
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-043084-4
ISSN 2626-3955

Library of Congress Control Number: 2021940713

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2021 Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Coverbild: Codex 1 des Neuen Testamentes, Basel, UB, AN IV 2 (GA 1), f. 61r (© Universitätsbibliothek Basel)
Satz: Meta Systems Publishing & Printservices GmbH, Wustermark
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com

http://dnb.dnb.de
www.degruyter.com


Vorwort
„Und nun nach diesen trockenen Berichtigungen die
Bemerkung, daß die mir so aufgedrängte Untersuchung
dieser dürren Zahlen das reizvollste, überraschungs-
reichste und fruchtbarste Problem geworden ist, das mir
je vorkam.“ So äußerte sich Eberhard Nestle (1851–1913)
in einem wegweisenden Aufsatz zur „Eusebianische[n]
Evangelien-Synopse“ vor über 100 Jahren. Nestle war
nicht nur der Archeget der Handeditionen des Neuen
Testaments im 20. Jahrhundert (bis hin zum heute ver-
breiteten „Nestle-Aland“), sondern auch Begründer der
modernen Erforschung der Kanontafeln.

Die zitierte Bemerkung macht sich der Verfasser der
vorliegenden Zeilen gerne zu eigen – ebenso aber auch
das direkt im Anschluss geäußerte Erstaunen, dass eine
kritische Edition der Kanontafeln fehlt. Und zwar auch
heute noch fehlt, trotz des offensichtlichen Interesses,
das das Werk für die christliche Literatur der Spätantike,
für die Überlieferung und Textkritik der Bibel, für Hand-
schriftenstudien, für Kunst- und Liturgiegeschichte und
für viele andere Bereiche hat. Und trotz der schlichten
Tatsache (oder gerade ihretwegen?), dass es sich vermut-
lich um das am reichsten überlieferte Werk der Antike
überhaupt handelt – allein mit Ausnahme des Bibeltex-
tes, zu dem es gehört. Dieses Erstaunen ist in dem seit
Nestle verflossenen guten Jahrhundert noch weiter ge-
wachsen, zumal sich dieses Jahrhundert ja ansonsten rei-
cher Forschungsaktivitäten im Bereich biblischer Studien
erfreuen durfte. Und zumal laut Nestle die Aufgabe
„ganz und gar nicht groß“ ist und zu ihrer „Lösung die
Mittel überreich vorhanden“ waren – schon damals!

Alle vorhandenen Drucke (und es sind nicht wenige)
gehen letzten Endes auf die einzige Edition auf hand-
schriftlicher Grundlage zurück: diejenige des Erasmus vor
einem halben Jahrtausend (1519). Auch Erasmus hielt die
Aufgabe wohl für leicht – wahrscheinlich weil er selbst
nicht viel dazu getan hat. Aber seine Mitarbeiter bemerk-
ten, dass es ganz so einfach doch nicht war. Über das Ta-
felwerk sagt Beatus Rhenanus: „in quo restituendo uehe-
menter est a nobis sudatum.“ Auch dieses Zitat macht sich
der Bearbeiter der vorliegenden Edition gerne zu eigen.

Die Arbeit hat länger gedauert und war komplizierter
als zunächst gedacht, aber die Faszination und das in-
tellektuelle Vergnügen haben über die Jahre nicht nach-
gelassen, im Gegenteil. Ein Teil des Vergnügens hängt
schlicht damit zusammen, dass mich die Arbeit in Kontakt
mit einigen der spektakulärsten Artefakte der europä-
ischen Handschriftenkultur gebracht hat. Kontakt oftmals
im ganz wörtlichen Sinn: Das hands on im Umgang mit
dem biblischen Text und mit dem Überlieferungsträger ist

https://doi.org/10.1515/9783110430806-201

auch im digitalen Zeitalter durch nichts zu ersetzen, und
das Vergnügen dabei ist nicht nur ein ästhetisches, son-
dern tatsächlich ein intellektuelles. Und wenn am Ab-
schluss eines langen Wegstückes vielfach zu danken ist,
dann an allererster Stelle für dieses heitere Gespräch: den
Austausch mit schreibenden, lesenden, studierenden und,
ja: auch betenden Händen und Köpfen vieler Jahrhunder-
te. Die Transformation vom Forschungs-„Objekt“ zum Ge-
sprächspartner auf Augenhöhe gehört zum Erfüllendsten,
was historisch Arbeitende erleben können.

Die Kanontafeln sind konzipiert und überliefert in
dienender Funktion. Sie ordnen sich ganz dem Bezugs-
text unter: den vier Evangelien. Ohne ihn sind sie nicht
lebensfähig, sie sind sein Paratext. Zugleich handelt es
sich um einen besonders komplexen und besonders
anspruchsvollen Paratext – oft auch um einen künstle-
risch besonders aufwendig gestalteten: Er wird unten in
der Einleitung als „König der neutestamentlichen Para-
texte“ bezeichnet. Dieser Gedanke führt auf einen For-
schungskontext, für den hier besonders zu danken ist,
weil ohne ihn Vieles nicht möglich gewesen wäre, was
dieses Buch auszeichnet. Das Interesse für und die Arbeit
an Kanontafeln haben den Anstoß gegeben zu einem
größeren Forschungsprojekt, das jetzt zu Ende geht. „Pa-
ratexts of the Bible (ParaTexBib)“ wurde großzügig
durch einen Advanced Grant des European Research
Council gefördert (grant no. 339256). Die Gespräche im
Team waren nicht nur anregend und vergnüglich, son-
dern sie sind auch durch zahlreiche Hinweise der vorlie-
genden Arbeit zugute gekommen. Ich kann nicht alles
in Fußnoten ad locum nachweisen, sondern hier nur alle
Mitglieder ohne Abstufung, in der nüchternen Reihung
des Alphabets auflisten, in primis den Freund und Kolle-
gen Patrick Andrist, gefolgt von Inès Carlier, Emanuele
Castelli, Saskia Dirkse, Marie-Ève Geiger, Sergey Kim,
Ann-Sophie Kwaß, Agnès Lorrain, Andrea Mele, Gabriel-
la Mighali, Ulrich Schmid, Pierre Sfendules und Emma-
nuel Van Elverdinghe. Allen Genannten gebührt großer
Dank, ebenso Christiane Emmert und Annika Hansbauer,
die bei der aufwendigen Erstellung der Indizes halfen.

Die vorliegende Publikation eröffnet eine Reihe von
Paratext-Publikationen, die aus dem genannten Projekt
hervorgegangen sind, oder technisch gesprochen: eine
Unter-Reihe von „Manuscripta Biblica“ mit der Bezeich-
nung „Paratextus Biblici“. Dass sich der Verlag De Gruy-
ter auf dieses Abenteuer eingelassen hat, ist nicht selbst-
verständlich. Stellvertretend danke ich Albrecht Döhnert,
Cheflektor Theologie und Religion, für die Offenheit und
Unterstützung in Bezug auf dieses Vorhaben.



VI Vorwort

Kanontafel-Forschung ist im 20. Jahrhundert wesent-
lich von Carl Nordenfalk (1907–1992) geprägt und vorange-
trieben worden. Mit ihm verbindet mich das Privileg, im
παράδεισος (Garten und Bibliothek) von Dumbarton Oaks
arbeiten zu dürfen: Er war dort 1979/80 Fellow, ich 30 Jah-
re später (2010 und 2012). Aus der damaligen Community
nenne ich nur Jan Ziolkowski, Margaret Mullett, Gudrun
Bühl (als officials) sowie Marilyn Heldman († 2019), Scott
Johnson, Noel Lenski, Columba Stewart – und last, but
not least den ältesten Gesprächspartner: das damals ge-
rade neu erworbene Evangeliar ms. 5 (GA 678, 12. Jh.). Es
bildet honoris causa den Auftakt zum vorliegenden Buch
(Abb. 1).

Die Basler Codices mit den niedrigen Gregory-Aland-
Nummern waren ebenfalls wichtige Gesprächspartner
(GA 1, GA 2, vor allem GA E/07), selbst wenn sie keine
Kanontafeln enthalten (und darum ja auch Erasmus’ edi-
tio princeps von 1516 nicht). Sie verweisen aber auf den
Gesprächszusammenhang der Humanistenmetropole am
Rhein, von dem ich viele Jahre dankbar profitiert habe.
Indem ich pars pro toto nur Ueli Dill nenne, den Leiter
der dortigen Abteilung für Handschriften und Alte Dru-
cke (und zugleich einen exzellenten Erasmus-Kenner),
erinnere ich daran, dass neben den Handschriften auch
die Bibliotheken wesentlichen Anteil am Gelingen eines
solchen Projekts haben: Orte und Kontexte der Begeg-
nung. Zu viele Personen haben durch Auskünfte, Auf-
sicht, Fotografien und Gespräche in zahlreichen Instituti-
onen Hilfe geleistet, als dass ich sie hier alle namentlich
nennen könnte.

In den Jahren der Arbeit an diesem Buch hat sich der
Umgang mit Reproduktionen von Handschriften radikal
verändert – radikaler als in den vielen Jahrhunderten zu-
vor seit Erasmus. Beinahe täglich werden neue Digitalisa-
te ins Netz gestellt. Wenn dieses Buch im Druck erschie-
nen ist, werden Zeugen verfügbar sein, zu denen hier
noch keine URL angegeben ist. Schon jetzt sind fast alle
neutestamentlichen Handschriften über den New Testa-
ment Virtual Manuscript Room (ntvmr.uni-muenster.de)
zugänglich. Man könnte meinen, dass sich aus diesem
Grund die Beigabe von Bildern im Buch erübrigt, und in
der Tat wurde sparsam von dieser Möglichkeit Gebrauch
gemacht. Eine Arbeit über Kanontafeln könnte fast auf je-
der Seite ein prächtiges Bild zeigen. Dem Text wurden
aber nur solche Bilder direkt beigegeben, die zum Ver-
ständnis der Argumentation unerlässlich sind. Zusätzlich
gibt es einen Tafelanhang, dessen Auswahl auf folgenden
Prinzipien beruht: Zum einen sind es schwerpunktmäßig
Teile von Evangeliaren, deren biblischer Text verloren ist,
die also auch nicht über den NTVMR zugänglich sind.
Zum anderen wurde grundsätzlich der komplette Zyklus

abgedruckt, also alle erhaltenen Seiten des Tafelwerks.
Auch Nordenfalk 1938 war in seinem Tafelband so verfah-
ren, doch in vielen anderen Fällen ist es ein Ärgernis für
das Studium der Kanontafeln in ihrem Textbestand, dass
bzw. wenn nur einzelne Seiten abgedruckt werden. Das
ist der Regelfall in Ausstellungskatalogen und kunsthisto-
rischer Literatur.

Wenige weitere praktische Hinweise zum Buch:
Auch wenn von „Buch“ die Rede ist, wird doch die elek-
tronische Version häufiger gelesen werden. Sie ist zusätz-
lich zur Print-Version mit Links ausgestattet. Das betrifft
die inneren Verweise (mit →), die angegebenen URLs und
vor allem in den Handschriftenlisten die Bezüge auf den
NTVMR, die Digitalisate der Bibliotheken und nicht zu-
letzt die Beschreibungen, die im genannten Projekt Para-
TexBib angefertigt wurden. Diese sind zugänglich über
die Seite www.manuscripta-biblica.org, am einfachsten
über die jeweilige Diktyon-Nummer.

Obwohl das Tafelwerk ein Text sui generis ist, folgt die
Edition im wesentlichen den geläufigen Konventionen. Im
Apparat wird allerdings gelegentlich mit → auf Kapitel 3.1
verwiesen, nämlich dort, wo zusätzlich zum Zeugnis der
Handschriften das Verhältnis von Paratext und Text rele-
vant ist. Neben der eigentlichen Kanontafel-Edition (samt
Karpianbrief und Titulus) werden immer wieder begleiten-
de Sachverhalte und Texte aus den Handschriften mitge-
teilt. Solche „Nanoeditionen“ finden sich über das Buch
verstreut und sind über den Index erschlossen (→ 7.1). In
jedem Einzelfall wurde eine PTB-Nummer (Paratextus Bib-
licus, Beispiel: G11302) vergeben, die zur Identifikation
und Auffindung dient. Ebenso sind die Handschriften-
beschreibungen in den Kapiteln 4.4 und 4.5 nicht im In-
haltsverzeichnis aufgeschlüsselt, sondern im Index der
Handschriften (→ 7.5). Weitere praktische Hinweise zu
Zitationsweise etc. werden am Beginn des Literaturver-
zeichnisses gegeben. Die Zitate zu Beginn dieses Vorwor-
tes sind im Kapitel zur Forschungsgeschichte (→ 4.7)
nachgewiesen.

Im Lauf der Zeit hatte ich Gelegenheit, Kanontafeln
bei verschiedenen Tagungen und Seminaren mit ver-
schiedenen Kolleginnen und Kollegen zu diskutieren, in-
nerhalb und außerhalb meiner eigenen Universität in
München. Ich kann nicht alle diejenigen dankend auf-
führen, von denen ich Hinweise, Anregungen und Ermu-
tigung empfangen habe. Ich möchte aber nicht schlie-
ßen, ohne der plus quam collegae oder besser: plus quam
uxori zu danken, die Höhen und Tiefen geteilt hat. Vom
Blizzard in Washington zur römischen Hitze, von der
Basler Fasnacht bis zur Pandemie in München: Ihr wid-
me ich dieses Buch.

München, im Januar 2021 Martin Wallraff

http://ntvmr.uni-muenster.de
https://www.manuscripta-biblica.org


Inhalt

Vorwort V

1 Einleitungsfragen 1
1.1 Was sind und woraus bestehen Kanontafeln? 1
1.2 Methodik zur Erfassung 5
1.3 Abfassung und Datierung 9

2 Profil eines erfolgreichen Produktes 13
2.1 Tabelle und Buch 13
2.2 Querverweis und Zahl 20
2.3 Architektur und Denk-Mal 27
2.4 Ein Evangelium und vier Evangelien 31
2.5 Ausführung und Umsetzung 39
2.6 Varianten und Weiterentwicklung 47

3 Textkritik und Textgestalt 65
3.1 Erläuterungen zu einzelnen Stellen 65
3.2 Übergreifende Beobachtungen zum System 81

4 Überlieferung und Editionstechnisches 85
4.1 Seiteneinteilung 86
4.2 Titulus, Tholos und andere Dekorationselemente 96
4.3 Randziffern 103
4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 106
4.5 Weitere griechische Textzeugen 139
4.6 Alte Übersetzungen 147
4.7 Vorausgehende Editionen und Forschungsgeschichte 164
4.8 Zur Einrichtung der vorliegenden Edition 172
4.9 Conspectus Siglorum 173

5 Edition 175

6 Literatur 191

7 Indizes 201
7.1 Edierte Texte 201
7.2 Bibel 201
7.3 Antike Schriften 203
7.4 Personen 204
7.5 Handschriften 206

8 Abbildungsnachweis 213

9 Bildtafeln 215



Abb. 1: Prächtig ausgeschmückte Seite aus dem Tafelwerk in einem mittelbyzantinischen Evangeliar. Washington, Dumbarton Oaks,
ms. 5 (GA 678, 12. Jh.), f. 4r, s. auch unten Abb. 10 den Ausschnitt samt Erklärung.

https://doi.org/10.1515/9783110430806-001



1 Einleitungsfragen
Kanontafeln sind zahlreich erhalten, oft gesehen, häufig
gezeigt (in Ausstellungen oder Bildbänden), vielfach be-
schrieben (zumeist in Katalogen) und noch öfter erwähnt
(in wissenschaftlicher und nicht-wissenschaftlicher Lite-
ratur). Dennoch sind sie selten Gegenstand eigenständi-
ger Erkenntnisbemühungen, demnach selten ihrem We-
sen nach verstanden, selten als theologisch-exegetisches
Instrument gewürdigt und bislang niemals kritisch
ediert. Die erste und bislang einzige Monographie über
Kanontafeln stammt aus dem Jahr 1938 und nimmt den
Gegenstand von kunsthistorischer Seite in den Blick.1
Diese Perspektive ist nicht unpassend oder kritikwür-
dig – ganz im Gegenteil, denn die künstlerische Ausge-
staltung ist nicht ein sympathisches optional, sondern
originärer Teil eines komplexen Gesamtkonzepts. Gleich-
wohl sind Kanontafeln primär ein nüchternes exegeti-
sches Arbeitsinstrument, und von hier hat die Würdi-
gung ihren Ausgang zu nehmen.

1.1 Was sind und woraus
bestehen Kanontafeln?

Die „ingeniöse Erfindung des Euseb“2 zur Erschließung
der Parallelüberlieferung in den vier Evangelien ist be-
nutzerfreundlich und einfach; sie bedarf zur Verwendung
dennoch einer kurzen Erläuterung. Die langen Zahlenrei-
hen zu Beginn der Evangelien sind nicht unmittelbar
selbsterklärend (und manche Abschreiber haben sie wohl
auch nicht ganz verstanden – wie zu zeigen sein wird).
Die „Bedienungsanleitung“ hat Euseb gleich mitgeliefert:
Sie findet sich im Brief an Karpian, der die Tabellen be-
gleitet. Jedes Evangelium ist in nummerierte Abschnitte
unterteilt. „Jeder Zahl aber ist … ein Hinweis beigegeben,
aus dem sich ergibt, in welchem der zehn Kanontabellen
die jeweilige Zahl zu stehen kommt.“3 Diese zehn Tabel-
len stehen zu Beginn des Buches und sind nach der Zahl

1 Allerdings geht das Buch von Nordenfalk 1938 über eine rein
kunsthistorische Analyse weit hinaus. Die Leistung des (damals)
jungen schwedischen Kunsthistorikers in seiner Göteborger Disser-
tation kann nicht genug gerühmt werden. Auch die vorliegenden
Studien verdanken ihm auf beinahe jeder Seite etwas. Zu seiner
Stellung in der Forschungsgeschichte s. unten in Abschnitt → 4.7.
Jüngst ist zudem die Monographie von Crawford 2019 erschienen.
Diese konnte hier nur noch teilweise berücksichtigt werden.
2 Kurt Aland in: Nestle-Aland 1979, 34* (engl. 69*).
3 Ep. Carp. § 7.

der jeweils vorhandenen Parallelen organisiert: Vom ers-
ten Kanon (mit Parallelen in allen vier Evangelien) bis
zum zehnten (nur ein Evangelium, in moderner Termi-
nologie „Sondergut“). Man kann also selbst ohne Benut-
zung der Tabellen (oder ohne sie zur Verfügung zu
haben) den Kanonziffern eine relevante Information ent-
nehmen: Wenn es etwa Kanon II ist, weiß ein geübter
Benutzer sofort, dass der Abschnitt Parallelen in Matthä-
us, Markus und Lukas hat, also durch die gemeinsame
Überlieferung der Synoptiker bezeugt ist.

Das System ist so einfach und so praktisch, dass es
„noch heute von Interesse“ ist, denn es „kann durchaus
den Gebrauch einer Synopse vorläufig ersetzen.“4 Mit
dieser Begründung hat Kurt Aland die Kanontafeln 1979
in seine Neubearbeitung der Standard-Druckausgabe des
griechischen Neuen Testaments aufgenommen, wo sie
bis heute dem Text beigegeben sind. Er folgte dabei der
Tradition von Eberhard Nestle – und darüber hinaus ei-
nem alten Brauch. Der genannte Grund leuchtet ein –
indes gibt es weitere gute Gründe für die Beibehaltung
dieser Tradition. Ein erster ist ganz praktischer Art: Wer
schon mit neutestamentlichen Handschriften gearbeitet
hat, weiß, wie mühsam es sein kann, eine gewünschte
Passage im durchlaufenden mare magnum des Textes
(der natürlich von der westlich-modernen Kapitel- und
Verseinteilung nichts weiß) aufzufinden. Dabei können
die Randzahlen der eusebianischen Sektionen eine große
Hilfe sein5 – in höherem Maße als die byzantinischen
kephalaia, denn die Zahl dieser Kapitel ist geringer, die
Abschnitte sind also im Durchschnitt viel länger, der
Text dadurch schwerer auffindbar.

Wer mit Handschriften gearbeitet hat, weiß aber da-
rüber hinaus auch: Die Kanontafeln, oder genauer: das
eusebianische Gesamtsystem ist mit dem Text selbst eine
enge, fast symbiotische Überlieferungsgemeinschaft ein-
gegangen. Das eine vom anderen zu trennen, ist möglich,
aber wer das tut, muss wissen, dass er damit einen we-
sentlichen Teil der byzantinischen Textkultur bewusst
und brutal abschneidet. So weit sind auch protestan-
tische Bibelkritiker zumeist nicht gegangen. Trotz des
negativen Beiklangs, den das Wort „byzantinisch“ in ge-
wissen Teilen wissenschaftlicher Textkritik des Neuen

4 S. oben Anm. 2. Über die Herkunft des Tafelwerks (aus den vo-
rausgehenden Editionen von Eberhard Nestle seit 1908) und über
noch ältere Druckausgaben s. unten das Kapitel zur Forschungs-
geschichte → 4.7.
5 Auf diesen Aspekt hebt auch die neueste Ausgabe von Nestle-
Aland ab (2012, 43*).



2 1 Einleitungsfragen

Testaments angenommen hat, wissen auch sie: Der bibli-
sche Text war über tausend Jahre lang in den Händen
der Byzantiner – mehr als doppelt so lang wie die Zeit,
die seit der Druckausgabe des Erasmus vergangen ist.

Mit einem glücklichen (und weithin akzeptierten)
Neologismus des französischen Literaturwissenschaftlers
Gérard Genette unterscheidet moderne Wissenschaft zwi-
schen Text und Paratext, zwischen dem „Eigentlichen“
und den Beigaben. Diese Distinktion impliziert also eine
hierarchische Abstufung im Sinne des Primären und des
Sekundären. Doch statt den Finger auf diesen Aspekt zu
legen, ist es womöglich besser, mit Genettes ursprüngli-
cher Terminologie von „Schwellen“ zu sprechen: Para-
texte als Schwellen zum Text, Grenzphänomene, Teil
zweier Welten.6 Sie ziehen eine Grenze und ermöglichen
zugleich den Zugang. Faktisch sind Paratexte in den
Lese- und Textkulturen oftmals wichtiger als Texte: Vor-
worte werden häufiger gelesen als die zugehörigen Dis-
sertationen, Klappentexte sind für den Verkauf relevan-
ter als die zugehörigen Romane.

Das eusebianische System der Kanontafeln ist ein
Paratext par excellence. Schon im begleitenden Karpian-
brief gibt er sich ganz bescheiden, betont den Abstand
zum eigentlichen Text und will sich ihm ganz unterord-
nen.7 Gleichwohl ist er mit seiner subtilen Leserlenkung,
mit der kapillaren Vernetzung der Texte und mit dem
prächtigen Exordium in einer Weise prägend geworden
wie kein anderer biblischer Paratext und teilweise sogar
mehr als der Text selbst: Wenn Evangeliare in Ausstel-
lungen gezeigt werden, steht auf dem begleitenden
Schild oft etwas wie „Vier Evangelien“, aber in der Vitri-
ne sieht man kein Stück evangelischen Text, sondern
eine aufwendig gestaltete Doppelseite mit Kanontafeln.

Für moderne Wissenschaft ist die Unterscheidung
zwischen Text und Paratext in diesem Fall glasklar.
Doch kann man sich fragen, bis zu welchem Grad das
auch für Kopisten und Gelehrte in der tausendjährigen
Geschichte handschriftlicher Überlieferung zutrifft. Ka-
nontafeln galten weithin als integraler Teil des Textes.
Sie wurden vermutlich nicht weniger als kanonisch
empfunden als der Text selbst – ja, es mag Fälle geben,
in denen die Kanontafeln als eine Art Gipfel und Kon-
densat des Evangelienkanons gesehen und gestaltet
wurden. Andernfalls wäre die enorme künstlerische
Energie schwer erklärbar, die die nüchternen Tabellen

6 Genette 1987; zur Rezeption dieses Ansatzes für das Studium by-
zantinischer Handschriften vgl. Andrist 2018.
7 Die synoptischen Tabellen sollen durchweg „den Körper (σῶμα)
und die Abfolge (εἱρμός)“ des Haupttextes respektieren und bewah-
ren, ep. Carp. § 3.

bei der Gestaltung freisetzten. In der armenischen Tra-
dition ging die Verehrung, die dem Tafelwerk entgegen-
gebracht wurde, sogar so weit, dass man es zum Gegen-
stand eigener exegetischer Bemühungen machte – nicht
weniger als den kanonischen Text selbst.8 Die allegori-
sche Auslegung der Kanontafeln bediente sich der glei-
chen Hermeneutik wie die der Bibel. Kein anderer neu-
testamentlicher Paratext erreichte dieses Niveau der
„Kanonizität“ – vielleicht mit Ausnahme der Titel der
biblischen Bücher (die ja ebenfalls in modernen Text-
ausgaben in ihrer byzantinischen Gestalt mitgegeben
werden). So wichtig Prologe oder Subskriptionen oder
exegetische Exkurse oder sonstige Materialien, die mit
dem Bibeltext abgeschrieben wurden, auch waren, und
so sehr manche davon auch sinntragend und lektüre-
bestimmend waren (in explizit-diskursiver Form mitun-
ter in höherem Maße als die Kanontafeln) – so klar war
ihre Abstufung dem eigentlichen Text gegenüber.

Allenfalls noch die kephalaia, also die Einteilung in
Kapitel, kommen in ihrer Bedeutung an die Kanontafeln
heran, und sie teilen mit ihnen einen wichtigen Aspekt:
Sie sind ihrem Wesen nach nicht oberflächlich dem Text
zugefügt, also ihm einfach voran- oder nachgestellt, son-
dern sie begleiten ihn fortlaufend, praktisch auf jeder
Seite. Zugleich aber halten sie sich viel taktvoller im
Hintergrund, als moderne Unterteilungen das tun: Kapi-
telzahlen stehen nur am rechten oder linken Rand, Kapi-
telüberschriften allenfalls unten oder oben auf dem Sei-
tenrand, vor allem aber in gesammelter Form in einem
Inhaltsverzeichnis zu Beginn.9 Niemals würde sich eine
Zwischenüberschrift in den Text drängen wie in moder-
nen gedruckten Bibeln, ja nicht einmal eine Zahl: der
heilige Text selbst wird nicht angerührt. Das gleiche gilt
für die eusebianischen Randziffern – und genau das war
die programmatische Absicht, die Euseb in seinem be-
gleitenden Brief dokumentiert.10

Neben dieser mitlaufenden symbiotischen Beschei-
denheit, gewinnen beide genannten Paratexte Sichtbar-
keit und eigenes Profil in den Tabellen zu Beginn des
Codex. Allerdings ist der geistige Anspruch und die ge-
dankliche Tiefe im Fall des eusebianischen Systems
erheblich größer. Man kann von einer regelrechten

8 S. die kurzen Hinweise unten am Ende von Abschnitt → 2.4.
9 Die Ausgabe von Nestle-Aland enthält auch die Kapitelnummern
als Beigaben am inneren Rand, aber eigenartigerweise nur diese,
nicht auch die Inhaltsverzeichnisse zu Beginn eines jeden Evangeli-
ums mit der Angabe der vollen Überschriften. Diese sind bei von
Soden 1902–10, 405–411 abgedruckt und werden von Saskia Dirkse
im Rahmen des Projekts ParaTexBib kritisch ediert.
10 S. oben Anm. 7.



1.1 Was sind und woraus bestehen Kanontafeln? 3

„Theologie der Kanontafeln“ sprechen; sie soll in den
folgenden Abschnitten beleuchtet werden (v. a. → 2.4).
Die Kanontafeln sind der König der neutestamentlichen
Paratexte.

Das gilt nicht nur aus inneren Gründen, sondern
auch aus Gründen der äußeren Bezeugung. Die Mehr-
zahl der erhaltenen byzantinischen Evangeliare enthal-
ten oder enthielten Kanontafeln (ebenso wie übrigens
die kephalaia). In der kulturellen Wahrnehmung gehör-
ten sie zu einem vollständigen Evangelienbuch. Das look
and feel eines solchen Buches war wesentlich durch
dieses feature bestimmt. Und das gilt nicht nur für den
griechisch-byzantinischen Kulturraum. Die Kanontafeln
prägten über Jahrhunderte das Erscheinungsbild von
Evangelienbüchern in lateinischer, syrischer, armeni-
scher, georgischer, arabischer, koptischer, äthiopischer
und kirchenslawischer Sprache (mit gewissen Abstufun-
gen, die genaue Gestalt und die Häufigkeit betreffend).
Die Zahl der erhaltenen Handschriften lässt sich nach
heutigem Kenntnisstand allenfalls ganz grob schätzen,
sie geht aber sicher in die Tausende. Es handelt sich um
einen der meist abgeschriebenen Texte aller Zeiten, ver-
mutlich um den meist abgeschriebenen Text der europä-
ischen Antike direkt nach dem primären Bezugstext,
nämlich den Evangelien.

Allerdings – man kann sich fragen, ob man dieses
Zahlenkonstrukt überhaupt als Text bezeichnen soll. Im
klassischen Sinne Textcharakter hat ja nur der kurze Kar-
pianbrief. Die Hauptsache sind die langen, über mehrere
Seiten gehenden Tabellen mit Zahlen. Denkt man indes
an den Wortsinn von textus, Gewebe, so kann man argu-
mentieren, dass gerade diese Tafeln ein textus im eigent-
lichen Wortsinn sind, ja dass sie es sind, die das Evange-
lium – das theologisch gesehen eine Evangelium – erst
zu einem Text machen. Denn Eusebs Arbeit geht von der
Beobachtung aus, dass zunächst vier unabhängige Er-
zählstränge, wörtlich: fila, Zeichen-Ketten, vorliegen. Sie
bleiben als solche vollständig intakt, werden aber durch
das intrikate System der synoptischen Tabellen mitei-
nander zu einer Textur verwoben. Aus den Fäden der vier
einzelnen Evangelien wird so der textus des einen Evan-
geliums gewoben.

Das ist kein reines Wortspiel. Vielmehr lässt sich zei-
gen, dass und wie sehr gerade die Textur dieser Tabellen
zu Kanonisierung und Sakralisierung des Textes beitrug
(→ 2.4). Die Mauer um den Wortlaut wird höher, zum
Text kann nun nichts mehr hinzugefügt und nichts mehr
weggenommen werden, ohne das präzis gewebte System
zu zerstören. „Ihr sollt nichts dazutun und nichts davon-
tun“ – so lautet die klassische „Kanonformel“ aus dem

Buch Deuteronomium.11 Der Text wird gerade durch sei-
ne textile Struktur, durch die mehrdimensionale Verwe-
bung, immun.

Es geht aber um mehr als um das technisch-mecha-
nische Addieren und Subtrahieren. Die Kanontafeln
schaffen eine Art von künstlerischem Mehrwert, der die
ästhetische Dimension des Textlich-Textilen unmittelbar
vor Augen führt. Das feine Gewebe der heiligen Schrift
wird sichtbar in den nüchternen Tabellen zu Beginn –
und zwar gilt dies nicht nur für die teilweise überaus
prächtig dekorierten Exemplare des Mittelalters, sondern
bereits für die frühesten bekannten Zeugen aus der Spät-
antike. Kanontafeln sind zunächst ein exegetisches Ar-
beitsinstrument – von dieser Feststellung nahm die Be-
trachtung ihren Ausgang. Doch kann kein Zweifel sein,
dass sich schon ihr Schöpfer bzw. sein Skriptorium des
ästhetischen Überschusses bewusst war. Kanontafeln
sind von Anfang an nicht nur Organisierung, sondern
auch Visualisierung von Text, durchaus im vollen Sinn
von textus. Carl Nordenfalk hat zeigen können, dass ge-
wisse Dekorationselemente sehr wahrscheinlich auf den
Archetyp zurückgehen, ja dass in diesen sorgfältig ge-
stalteten Tabellen die Anfänge christlicher Buchmalerei
überhaupt zu erblicken sind.12 Gerade aus diesem Grund
kann eine angemessene Beschäftigung mit den Kanon-
tafeln nicht vom kunsthistorischen Aspekt absehen oder
ihn als eine schöne, aber verzichtbare Zutat ins zweite
Glied verweisen.

Dabei geht es nicht im klassischen Sinne um das
Text-Bild-Verhältnis, also das Verhältnis von Unterschie-
denem – hier ein Bild, dort ein Text, die irgendwie inter-
agieren –, sondern um die Inszenierung von Schrift als
solcher, um den ikonischen Wert der Tabellen und Zif-
fern, zugleich aber auch um das Abbilden von Heiliger
Schrift, kurz um „Kanon“ als visuelles Prinzip. Die weite-
ren Darlegungen werden zeigen, dass es sowohl rein
bildliche Elemente (den Tholos) als auch rein textliche
Elemente (den Karpianbrief) als auch verschiedene Über-
schneidungs- und Übergangsformen gibt, die nicht leicht
der einen oder anderen Kategorie zuzuordnen sind
(→ vor allem 4.2).

Diesem komplexen Gesamtkunstwerk ist schwer mit
den spröden Mitteln moderner Wissenschaft gerecht zu
werden. Im nächsten Abschnitt wird diskutiert, welche
Methodik dafür in Betracht kommen kann und was in

11 Dtn 13,1, vgl. auch 4,2, zur Kanonformel vgl. Assmann 1992,
103–114. Für Fälle, in denen gleichwohl der Bedarf nach Zufügun-
gen zum System auftrat (Markusschluss, Joh 8) → 3.1.10 und 3.1.15.
12 Das ist die wesentliche Botschaft der Monographie von Norden-
falk 1938, vgl. zusätzlich auch den Aufsatz Nordenfalk 1951.



4 1 Einleitungsfragen

diesem Zusammenhang die Rede vom „Edieren“ besagen
kann. Zunächst jedoch noch einige Bemerkungen zur
Terminologie – und auch das geht in diesem Fall schnell
über das rein Technische hinaus.

Es ist nochmals daran zu erinnern, dass das eusebia-
nische System aus drei Teilen besteht, nämlich dem Karpi-
anbrief, den eigentlichen Kanontafeln und den begleiten-
den Randziffern: Text, Tabelle und Apparat. Im strengen
Sinn bezeichnet also das eingeführte Wort „Kanontafeln“
nur einen Teil des Systems. Es hat zudem den Nachteil,
dass es kein quellensprachlich etablierter Terminus ist: ein
unmittelbares Äquivalent gibt es weder im Griechischen
noch im Lateinischen. Der Begriff wird hier dennoch bei-
behalten, weil er verschiedene Vorteile hat. Zunächst eben
dass er eingeführt ist: In Nachschlagewerken und Spezial-
literatur wird man unter diesem Stichwort fündig.13 So-
dann aber auch dass er im Grunde sachgemäß wiedergibt,
was Euseb hier unter „Kanon“ verstanden wissen will. In
modernen Sprachen muss man das Wort durch einen Zu-
satz von seinen theologischen Überformungen (und Über-
forderungen) befreien. „Kanon“ ist, wie zu zeigen sein
wird, hier nicht mehr (aber auch nicht weniger) als eine
Liste, Tabelle – in diesem Sinne eben „Tafel“ (→ 2.1). Dass
sich von hieraus dann doch wieder Berührungen mit dem
„Kanonischen“ ergeben, klang schon an und muss kein
Nachteil sein. Schließlich liegt ein Vorteil darin, dass klar
wird: Der sichtbarste, spezifischste, aber auch innovativs-
te Teil des Systems sind eben die Tabellen.

Ein Problem kann darin liegen, dass von „Kanon-
tafeln“ bald in einem engeren, bald in einem weiteren
Sinne gesprochen wird (nämlich: nur auf die Tabellen
oder das Gesamtsystem bezogen). Dieses Problem könnte
nur durch eine einigermaßen künstliche Alternativ-Ter-
minologie vermieden werden. Die Rede vom apparatus
Eusebianus14 ist keine wirkliche Lösung, denn sie erin-
nert zwar daran, dass die Randziffern Teil des Systems
sind und nicht vergessen werden sollten, ist aber zu-
gleich nicht inklusiv, denn nach geläufiger Sprechweise
ist ein solches text-begleitendes „Netz“ ein Apparat,
nicht aber eine Tabelle oder ein erklärender Text. (In mo-
dernen kritischen Editionen gibt es einen textkritischen
Apparat und zusätzlich eine diskursive Einleitung.)

Die vorliegende Studie vertraut darauf, dass es der
Zusammenhang klar macht, ob von Kanontafeln im en-
geren oder weiteren Sinn die Rede ist. Sollte sich einmal

13 Vgl. etwa die Artikel von Wessel 1978, Sevrugian 2004, Chavan-
nes-Mazel 2012.
14 So von O’Loughlin 2010, 6 vorgeschlagen (terminus bereits in
O’Loughlin 1999, 2–4), gelegentlich – v. a. im englischen Sprach-
raum – auch so verwendet, zuletzt etwa Cooghan 2017.

das Risiko von Verwechslungen abzeichnen, wird spezi-
fisch von „Kanontabellen“ oder (unelegant, aber eindeu-
tig) vom „eusebianischen System“ oder „Konkordanz-
werk“ gesprochen.

Der Randapparat besteht nach Eusebs Anweisung
aus zwei Teilen bzw. genauer je zwei Ziffern: eine für je-
des Evangelium durchlaufende Sektionszählung und ein
Verweis auf eine Kanontabelle (Zahlen von 1 bis 10). Für
erstere, also die fortlaufende Unterteilung, wird von Sek-
tionen oder eusebianischen Sektionen gesprochen (im
Unterschied zu Kapiteln und Versen der westlichen Ein-
teilung und kephalaia der byzantinischen Einteilung).
Die in der älteren Literatur verbreitete und jüngst wieder
aufkommende Rede von „Ammonian sections“ sollte auf-
hören.15 Wie weiter unten zu zeigen ist, gibt es keinerlei
Indiz dafür, dass Ammonios von Alexandrien überhaupt
irgendwelche Abschnitte nummeriert hat, und selbst
wenn er es getan haben sollte, kann es als ausgeschlos-
sen gelten, dass diese Nummerierung von Euseb ohne
wesentliche Änderung übernommen wurde (→ 2.2).

Der Verweis auf die eusebianischen Sektionen erfolgt
durch die Abkürzung des Evangeliums, an die sich ohne
Freizeichen die Ziffer anschließt. Umgekehrt: wenn ein
Freizeichen steht, folgt eine Kapitel- und (ggf.) Versanga-
be. Es gilt also beispielsweise Mt267 = Mt 24,48–51. Weil
die Sektionen in der verbreiteten Standardausgabe von
Nestle-Aland am inneren Rand mit abgedruckt sind, ist
die Auffindbarkeit in jedem Fall unproblematisch.

Um den Lesegewohnheiten der Benutzer dieser Aus-
gabe entgegenzukommen, werden für die Bezeichnung
der einzelnen Kanones römische Ziffern verwendet, also
von I bis X, im Falle von Kanon X ggf. mit direkt ange-
schlossener, hochgestellter Bezeichnung des gemeinten
Evangeliums (etwa: XMt). Diese Praxis folgt einer langen
gelehrten Tradition, die letztlich auf einen veneziani-
schen Druck des Jahres 1511 zurückgeht.16 Sie hat aber
keinen Anhalt in der Antike oder gar beim Autor des Ta-
felwerkes: Euseb hat für beide Teile seines Randappara-
tes das gleiche Zahlensystem verwendet und zwischen
den Teilen nur durch die verwendete Farbe unterschie-
den. Zugleich ist ihm selbstverständlich das eine wie das
andere, das arabische wie das römische Zahlensystem
von Haus aus fremd, und die Übersetzung in das eine
oder das andere ist in jedem Fall ein Entgegenkommen
an moderne Leser.

Angaben mit „Z[eile]“, gefolgt von arabischen Zif-
fern, ohne weitere Erklärung beziehen sich auf die Edi-
tion der Kanontabellen (G11301, S. 177 ff.). Auf den Karpi-

15 Jüngst wieder ins Spiel gebracht von Crawford 2015, 19–21.
16 S. unten → 4.7.



1.2 Methodik zur Erfassung 5

anbrief (G11300, S. 175 f.) wird mit ep. Carp., gefolgt von
der einschlägigen Paragraphennummer verwiesen. Wei-
tere praktische Informationen zur Zitation finden sich zu
Beginn des Literaturverzeichnisses.

1.2 Methodik zur Erfassung
Das vorliegende Buch bietet eine neue Edition der Ka-
nontafeln. Was genau ist damit gemeint? Ziel ist es, den
Textbestand des eusebianischen Tafelwerks so original-
getreu wie möglich zu rekonstruieren. Dieser schlichte
Satz ist banal und vielsagend zugleich. Banal, weil da-
mit – zumindest auf den ersten Blick – das gesagt ist,
was „Edieren“ eben üblicherweise bedeutet, also auch
sonst in vielen Fällen Ziel ähnlicher Bemühungen ist.17
Vielsagend aber zugleich, weil dieses Übliche ein ganzes
Set von Methoden und Standards evoziert, die in den ver-
gangenen 500 Jahren gewachsen sind. Es ist ja nicht
selbstverständlich, was eine kritische Edition ist, was
man sinnvollerweise von ihr erwarten kann (und was
nicht), welchen Regeln die Kritik des Textes folgt, und
wie die Ergebnisse der Arbeit am Text präsentiert wer-
den.

Diese Regeln müssen hier nicht eigens expliziert und
diskutiert werden. Jedenfalls nicht, soweit sie den etab-
lierten Standards folgen; das grundsätzliche Ziel ist, wie
gesagt, zunächst nicht ungewöhnlich. Es müssen aber ei-
nige Punkte benannt werden, an denen die Situation im
vorliegenden Fall speziell ist und daher spezielle Heraus-
forderungen mit sich bringt. Es sind dies im wesentli-
chen drei Punkte, oder genauer: zwei derartige Spezifika
und eine Reflexion über das Ziel als solches.

Eine erste Besonderheit liegt im Reichtum der Über-
lieferung. Paradoxerweise gibt es sowohl Texte, deren
Überlieferung zu schlecht, als auch solche, deren Überlie-
ferung zu gut ist. Die Regeln klassischer Textkritik kom-
men an ihre Grenzen bei einem späten und textlich
schlechten codex unicus. Sie kommen aber auch an ihre
Grenzen bei mehreren Hundert Zeugen mit insgesamt ho-
her Textqualität. Dies letztere ist hier der Fall. Die Menge
an Zeugen wurde schon im vorigen Abschnitt angespro-

17 Eine brillante Einführung in die Textkritik – unterdessen ein
Klassiker – bietet das Büchlein von West 1973, vgl. des weiteren
etwa Dover 1997. Macé (in Bausi/Sokolinski 2015), 342 spricht für
den hier gemeinten klassischen Fall von einer „genealogical edi-
tion“. Das ist nicht verkehrt, aber die Rede von einer „rekonstrukti-
ven Edition“ ist angemessener, denn eine Genealogie der relevan-
ten Zeugen kann hier nicht erschlossen werden. Das Ziel bleibt
dennoch das der Rekonstruktion.

chen. Es handelt sich um einen der bestüberlieferten
Texte, die es überhaupt gibt. Auf welche Auswahl soll
sich eine Edition also stützen? Dass eine Auswahl getrof-
fen werden muss, liegt auf der Hand – nicht nur aus ar-
beitsökonomischen Gründen, sondern auch um des ge-
steckten Ziels willen: Ein kritischer Apparat mit Lesarten
aus vielen Dutzend oder gar Hunderten Handschriften
würde die Würdigung des Originals nicht vereinfachen,
sondern erschweren.

Klassische Methoden zur Reduktion kommen nicht
in Betracht. Die Etablierung eines Stemmas und das Aus-
scheiden von codices descripti ist hier nicht möglich. Und
zwar wiederum nicht nur aus arbeitsökonomischen, son-
dern auch aus prinzipiellen Gründen. Handschriften des
Neuen Testaments waren derart allgegenwärtig, dass die
Arbeit mit mehr als einer Vorlage stets möglich war, dass
also Kontamination nicht die Ausnahme, sondern die
Regel sein dürfte. Aber nicht nur das: Die Natur des Ta-
felwerkes sorgt dafür, dass klassische Kriterien der Stem-
matisierung („Trennfehler“, „Bindefehler“) nur sehr ein-
geschränkt funktionieren würden. Es gibt typische Fehler
beim Abschreiben der Zahlenreihen, die mehrfach unab-
hängig passiert sein können, und es gibt mitunter die
Möglichkeit, auch gravierende Fehler durch kluge Kom-
bination ohne Vorlage zu korrigieren.

Angesichts dieser Situation bleibt nur ein relativ me-
chanisches, damit teilweise zufälliges Kriterium zur Aus-
wahl der materialen Basis, nämlich ein chronologischer
Schnitt. Material nur bis zu einem gewissen Zeitpunkt
wird berücksichtigt. Wo diese Grenze zu ziehen ist, ist in
jedem Fall etwas willkürlich. Für die vorliegende Edition
wurde die Mitte des zehnten Jahrhunderts als Grenze ge-
wählt.18 Grund dafür sind nicht besondere historische Er-
eignisse um das Jahr 950, sondern die pragmatische Ein-
sicht, dass das Material bis zu diesem Zeitpunkt einerseits
ausreichend, andererseits quantitativ noch beherrschbar
ist. Wichtig ist der Hinweis, dass mit „Material“ nicht nur
die physischen Zeugen der direkten griechischen hand-
schriftlichen Überlieferung gemeint sind, sondern auch
die alten Übersetzungen. Alle Zeugen sind im Conspectus

18 Handschriften sind nicht immer tagesgenau datiert, oder bes-
ser: Sie sind es fast immer nicht. Schon aus diesem Grund ist die
Grenze etwas unscharf, und es ergibt sich eine Grauzone. Die Datie-
rung von Handschriften folgt generell der bestbegründeten oder
jüngsten Forschungsmeinung. Alle Handschriften sind erfasst, für
die eine Entstehung im 9. Jh. oder früher in Betracht kommt, nach
Möglichkeit auch Grenzfälle zwischen 9. und 10. Jh. Die erste Hälfte
des 10. Jh.s bildet die genannte Grauzone: Es kann keine vollkom-
men scharfen Kriterien für Einschluss und Ausschluss geben. Im-
merhin sind unten in Abschnitt → 4.5 einige Grenzfälle benannt
und diskutiert, die letztlich nicht aufgenommen wurden.



6 1 Einleitungsfragen

(→ 4.9) aufgeführt und in den in Kapitel 4 vorausgehen-
den Abschnitten erklärt.

Das rein chronologische Auswahlkriterium steht in
Kontrast zu der bekannten Regel recentiores non deterio-
res. Oder umgekehrt formuliert: die älteren Zeugen sind
nicht notwendigerweise qualitativ besonders hochwer-
tig. Diese allgemeine Regel gilt auch hier, ja hier sogar
besonders. Denn bei einem solchen Zahlenwerk ist es be-
sonders leicht, das Ganze in Unordnung zu bringen. Ein
Abschreiber, der ohne eigenes Verständnis der Sache zu
Werke geht, kann mit geringem Aufwand großen Scha-
den anrichten, auch wenn er eine gute Vorlage hat. Aus
diesem Grunde sind auch einige der handschriftlichen
Zeugnisse vor der zeitlichen Grenze nur beschränkt
brauchbar. Die vollständige Verzeichnung ihrer „Sonder-
lesarten“ würde den Apparat enorm anschwellen lassen
(oder ganz unmöglich sein), obwohl klar ist, dass weder
für die Rekonstruktion des Originals noch für die spätere
Verwendung der Kanontafeln daraus etwas zu lernen ist.
Solche Zeugen sind unten im Conspectus in der zweiten
Spalte markiert (s. die Vorbemerkung zur Tabelle); die
Einzelheiten des jeweiligen Befundes werden in der Ein-
zelbeschreibung erklärt (→ 4.4).

Die zuletzt gemachte Beobachtung führt auf eine
zweite Besonderheit. Wenn es oben hieß, dass es um die
Rekonstruktion des originalen Textbestandes geht, so hat
der „Text“ hier eine spezifische Bedeutung, eben im Sinne
von textus, das Gewebe. Das Tafelwerk selbst besteht aus-
schließlich aus Zahlenreihen. Sie erfordern Konzentration
beim Abschreiben und „lassen den Geist nicht abschwei-
fen“, wie es in einer frühen Schreibernotiz heißt.19 Die zu
erwartenden Fehler sind andere als bei einem normalen
Text, und die Mechanismen möglicher Korrektur sind an-
dere. Es genügt eine kleine Überlegung, um sich das deut-
lich zu machen. Die natürliche Arbeitstechnik beim Ab-
schreiben (und übrigens auch beim Kollationieren) der
Zahlenkolonnen ist die, Spalte für Spalte vertikal durchzu-
gehen. Eine Auslassung oder eine Doppelung dabei pro-
duziert dann nicht nur einen Fehler an dieser einen Stelle,
sondern sorgt dafür, dass alle folgenden horizontalen
„Gleichungen“ in der Tabelle verschoben, also falsch he-
rauskommen. Und – gravierender: Wenn der Fehler ein-
mal passiert ist, kann man die Zahlen aus sich heraus,
also nur aus der Betrachtung des Tafelwerkes, nicht wie-
der korrigieren. Anders als etwa bei einem fehlenden Wort
in einem Text: Man wird bemerken, dass etwas fehlt, und
kann versuchen, das Fehlende sinngemäß zu ergänzen. Je
nach Kontext und Sachverhalt ist die Chance, dabei das
Richtige zu treffen, gar nicht so schlecht.

19 Der Text ist unten mit der Nummer G11320 ediert, → 2.6, S. 59.

Das eigentlich Charakteristische der Kanontafeln ist
aber – und hier kommt erst der Textur-Charakter zum
Tragen –, dass sehr wohl eine Möglichkeit zur Korrektur
besteht, nämlich unter Hinzunahme des „Ankertextes“,
also der Evangelien und ihrer Randzahlen. Das Tafelwerk
ist mit der Heiligen Schrift, der Paratext mit dem Text so
intensiv verwoben, dass das entstehende Gewebe bis zu
einem gewissen Punkt „selbstheilend“ ist. Wer das Sys-
tem verstanden hat und genau analysiert, kann auch aus
teil-defekten Tabellen noch das Richtige rekonstruieren.
Man sieht – um das obige Beispiel aufzugreifen –, dass
und ab wo die Gleichungen keinen Sinn mehr ergeben,
und man kann an der fraglichen Stelle die fehlende Zahl
aus den Randziffern mit mehr oder weniger Mühe und
Bibelkenntnis erschließen. Einer der besten Zeugen für
das Tafelwerk, das Evangeliar in Kalabryta (GA 2224,
10. Jh.), ist wahrscheinlich nicht deshalb so zuverlässig,
weil die Handschrift in einer Art ununterbrochener suc-
cessio apostolica immer das Richtige bewahrt hat, son-
dern weil sie Frucht sorgfältiger Rezension ist. Ebenso
bezeugt ein gewisser Theophanes Grammatikos, dass er
das Tafelwerk auf der Basis der Randziffern repariert hat
(G11324, s. Anm. 20).

Ähnliches gilt für den modernen Editor. Bei schwieri-
gen Stellen kann eine Entscheidung nicht einfach nach
üblichen textkritischen Regeln auf der Basis der Angaben
im Apparat getroffen werden kann. Das Gesamtsystem
und die enge Verwobenheit mit dem Haupttext ist im
Blick zu behalten. Aus diesem Grund gehört ein kom-
mentierendes Kapitel (→ 3) mit zur Edition. Dort tritt üb-
rigens mitunter auch der umgekehrte Fall ein: Das euse-
bianische System lässt Rückschlüsse auf den zugrunde
liegenden Bibeltext zu. In solchen Fällen leistet die Re-
konstruktion der Kanontafeln einen Beitrag zur neutesta-
mentlichen Textkritik. Das Gewebe des Systems ist nicht
nur bis zum gewissen Grad selbstheilend, sondern es
trägt auch zur Stabilisierung (und damit, wie zu zeigen
sein wird: Sakralisierung) des Haupttextes bei.

Wahrscheinlich erklärt die „Autoimmunisierung“
des Tafelwerks auch die Tatsache, dass zwar einerseits
Verwilderung und Verfälschung schon sehr früh einsetz-
ten, dass aber andererseits noch spät, bis ans Ende der
handschriftlichen Überlieferung, sehr korrekte, mühelos
benutzbare Abschriften zirkulierten. Man könnte ja er-
warten, dass das komplexe System durch Korruption bei
der Überlieferung irgendwann einmal so verdorben ist,
dass es seinen praktischen Zweck nicht mehr erfüllt. Ob-
wohl es dafür in der Tat Beispiele aus allen Zeiten gibt,
steht dieser konstanten Deterioration eine ebenso kon-
stante Emendationsarbeit gegenüber. In einem Codex
des 14. Jahrhunderts hat sich der Traktat eines byzantini-



1.2 Methodik zur Erfassung 7

schen Gelehrten erhalten, der die Mühen einer solchen
Reparatur bezeugt.20 Es mag mühsam gewesen sein –
aber es war immerhin möglich. Und man unterzog sich
der Mühe: Man hätte das Tafelwerk ja auch irgendwann
einfach zur Seite legen und in den Handschriften weglas-
sen können.

Für den Editor ist aber nicht nur die Verwobenheit
von Text und Paratext eine Herausforderung. Das Tafel-
werk ist auch in sich mehr als eine „nackte“ Zahlenreihe.
Die Interaktion mit Elementen der formalen Gestaltung
ist vielmehr von Anfang an Teil des Konzepts. Das betrifft
sowohl die genaue Seitenverteilung der Tabellen als
auch das Dekorationsschema. Für beide Aspekte sind
Aussagen über das Original durchaus möglich, auch
wenn sie möglicherweise nicht zu einer präzisen Rekon-
struktion in allen Einzelheiten führen. Solche Aussagen
sind zum Verständnis des Gesamtsystems relevant, blei-
ben also nicht nur im Bereich des oberflächlich Aus-
schmückenden und wären daher durchaus auch Teil der
Aufgabe einer Edition. „Rekonstruktion des Textbestan-
des“ bedeutet eben nicht nur: der Zahlenkolonnen, son-
dern der Gesamt-Textur mit ihren paratextuellen und iko-
nischen Dimensionen.

Indes sind hier pragmatische Grenzen eines einzel-
nen Projekts und eines einzelnen Bearbeiters erreicht.
Die vorliegende Studie leistet nur einen Teil der umfas-
senden Aufgabe. Sie sieht sich dazu auch deshalb be-
rechtigt, weil es für einige Aspekte gute Vorarbeiten gibt.
Für das Dekorationsschema ist auf die grundlegenden
Arbeiten des Kunsthistorikers Carl Nordenfalk zu ver-
weisen, die bis heute nichts von ihrer Gültigkeit einge-
büßt haben.21 Die Frage der Seitenverteilung liegt ihrer
Natur nach auf halber Strecke zwischen den eher kunst-
historischen und den eher textwissenschaftlichen As-
pekten. Daher ist es angemessen, dass die entsprechen-
den Beobachtungen von Nordenfalk hier durch einige
weiterführende Überlegungen ergänzt werden (→ 4.1).
Für den Randapparat zu den Evangelien ist zu sagen,
dass die Angaben in der Ausgabe von Nestle-Aland gene-
rell in einem guten Zustand sind. Die Ausgabe gibt selbst
keine Auskunft über die Herkunft dieser Informationen.
Tatsächlich handelt es sich um eine der wenigen origi-
nalbelassenen Spuren der Arbeit des „Gründervaters“
Eberhard Nestle, der die Sektionseinteilung aus den äl-

20 G11324 aus Athen, EBE cod. 92 (GA 1410, 14. Jh.), f. 7v–8v. Edi-
tion und Übersetzung unten → 2.6, S. 63. Die Datierung dieses Tex-
tes ist ungewiss.
21 Die Monographie von Nordenfalk 1938 wurde schon mehrmals
genannt. Hinzu kommen Aufsätze von 1963 und 1982.

testen Unzialcodices erhoben hatte.22 Gewiss wäre auch
hier eine Verifikation und Dokumentation im Einzelnen
wünschenswert (im Moment ist bei schwierigen Fällen
nicht ersichtlich, woher die Information kommt und wie
sich ggf. abweichende Zeugen verhalten). Die Vorausset-
zungen sind heute ungleich besser als zu Beginn des
20. Jahrhunderts, weil die Informationen aus den ältes-
ten Zeugen (Sinaiticus und Alexandrinus) schon er-
schlossen sind23 und weil immer mehr Handschriften di-
gital verfügbar werden. Gleichwohl wäre das Verhältnis
von erforderlichem Aufwand und zu erzielender Wirkung
relativ ungünstig.

Das Tafelwerk selbst hingegen (sowie der Karpian-
brief) sind bislang noch nie zum Gegenstand einer kriti-
schen Edition gemacht worden. Die verbreitete Ausgabe
bei Nestle-Aland geht in ungebrochener Sukzession auf
die editio princeps des Erasmus 1519 zurück. Was seither
daran geschehen ist, kann allenfalls ein gewisses wis-
senschaftshistorisches Interesse beanspruchen. Was bei
Nestle-Aland aussieht wie ein kritischer Apparat zum
Tafelwerk, ist nicht mehr als eine Dokumentation ver-
schiedener Druckausgaben, die voneinander abhängig
sind und auf nicht dokumentierte oder gar keine Hand-
schriftenstudien zurückgehen. Es kann im besten Fall
mit dem deutschen Wort „Flickschusterei“ beschrieben
werden. Eine umfassende Rekonstruktion auf der Basis
der ältesten Zeugen ist nie geschehen. Der Mangel ist
sowohl von Nestle als auch von Nordenfalk in teils bit-
teren Worten beklagt,24 aber auch in den letzten Jahr-
zehnten nie behoben worden. Absurderweise ist das
Tafelwerk nach derzeitigem Stand in lateinischer, arme-
nischer und syrischer Sprache besser erschlossen als in
griechischer.25

22 Nestle 1908, 111. Zu Nestles Arbeit s. auch unten den Abschnitt
zur Forschungsgeschichte (→ 4.7).
23 Für den Codex Sinaiticus vgl. Jongkind 2007, 109–120 sowie
263–286 (Anhänge). Für den Alexandrinus Smith 2014, 139–156.
Zum Ganzen auch unten → 4.3.
24 Nestle 1908, 42 beschreibt das Vorgehen der Herausgeber des
Neuen Testaments als „geradezu unverantwortlich“. Als sich der
junge Nordenfalk 30 Jahre später dem Problem zuwandte, war dies
„immer noch das letzte Wort der Wissenschaft“ (1938, 51); schließ-
lich schrieb er als alter Mann nach einem knappen halben Jahrhun-
dert nochmals einen Aufsatz, in dem er sehr deutlich wurde. Der
Aufsatz beginnt mit folgenden Worten: „Attracted by the decorative
colonnades into which the Gospel synopsis of Eusebius of Caesarea
is commonly set, art historians have long hoped in vain for co-
operation with the specialists in New Testament textual criticism.
The lack of such a help has long been notorious.“ (1984, 96).
25 Für die drei genannten Sprachen vgl. die Editionen von Weber
1969, 1516–1526, Vardanian 1930, 244–257 und Yohanna 2015, 68–
80, außerdem die Ausführungen unten → 4.6.



8 1 Einleitungsfragen

Anspruch und Aufgabe der vorliegenden Edition
sind damit beschrieben: Karpianbrief und Kanontabellen
werden im Textbestand rekonstruiert (→ 5). Die buch-
technische Realisierung ist im Blick: die Seitenverteilung
im Sinne einer diskursiven, aber nicht visuellen Rekon-
struktion (→ 4.1), das Dekorationsschema im Sinne einer
generischen Sensibilität (→ 4.2). Der Randapparat wird
nur knapp diskutiert (→ 4.3).

Eine dritte und letzte Beobachtung betrifft das damit
gesteckte Ziel als solches. Die Erkenntnisbemühung ist
auf das wiederzugewinnende Original gerichtet. Das ist
kein illegitimes und auch kein unrealistisches Ziel, aber
es ist wichtig, sich die Begrenztheit auch in dieser Hin-
sicht vor Augen zu führen. Legitim und realistisch ist das
Ziel zunächst deshalb, weil die Existenz eines solchen
Originals sicher und historisch greifbar ist. Das ist in der
Welt der Paratexte keine Selbstverständlichkeit, ja, es ist
eher die Ausnahme. Um einen noch eher günstigen Ver-
gleichsfall zu nennen: Auch die byzantinische Kapitel-
einteilung der kephalaia geht vermutlich auf einen kon-
kreten Autor zurück, der in einem konkreten Moment
diese Einteilung vorgenommen hat. Doch ist die Person
nicht bekannt, der genaue Zeitpunkt ebenfalls nicht und
der historische Kontext kann allenfalls in Umrissen er-
schlossen werden. Bei anderen Paratexten des Neuen
Testaments, etwa Prologen und Subskriptionen, ist die
Lage noch komplizierter, weil man eher mit einer „liqui-
den“ Abfassungs- und Überlieferungssituation rechnen
muss. Was sich in den Handschriften findet, besteht
nicht aus dem einen (oder den zwei oder drei) „korrek-
ten“ Prolog(en) sowie – daneben – Fehlern und Entstel-
lungen, sondern aus einem mehr oder minder breiten
Spektrum von möglichen Ein- und Ausleitungstexten.

Das ist bei den Kanontafeln anders. Die Verfasser-
schaft von Euseb und die damit verbundene Datierung
und Lokalisierung können als sicher gelten (→ 1.3). Da-
her hat es Sinn, nach dem einen Archetyp zu fragen. Die-
se Frage wird allenfalls „aufgeweicht“ durch mögliche
Indizien für eine Überarbeitung durch den Autor selbst,
also die Möglichkeit einer „zweiten Ausgabe“, aber das
ist eher ein Detailproblem; zudem ist eine solche Annah-
me wenig wahrscheinlich (→ 3.2). Das Gleiche gilt für die
wenigen Versuche späterer Adaptation und Erweiterung.
Das Ziel einer Rekonstruktion des Originals ist nicht nur
legitim, sondern auch realistisch: Obwohl die Zahl der
allerältesten, also spätantiken Zeugen relativ begrenzt
ist, lässt die Qualität der Überlieferung eine umfassende
Rekonstruktion des Systems zu. Es wird sich zeigen, dass
nur in ganz wenigen Fällen Zweifelsfragen bleiben, und
auch in diesen können begründete Hypothesen gebildet
werden. Grund für die insgesamt hohe Qualität der Über-

lieferung sind neben der allgemeinen Sorgfalt bei der Er-
stellung von biblischen Handschriften die oben genann-
ten „Selbstheilungskräfte“ des Systems.

Zugleich aber gilt es auch die Grenzen eines solchen
Zugriffs im Blick zu behalten. Die Kanontafeln führen zu
den Gipfeln mittelalterlicher Buchkunst. Wer sich die
teilweise prächtig illuminierten Blätter eines Evangeliars
vor Augen führt, wird sofort erkennen, dass ihr kulturel-
ler und historischer Wert sich nicht darin erschließt, Zeu-
ge für einen fernen, vergangenen Archetyp zu sein. Mit
anderen Worten: Der gewählte Zugriff hat etwas Rück-
wärtsgewandtes. Mit Blick auf ein bedeutendes armeni-
sches Evangeliar hat ein Kunsthistoriker einmal formu-
liert: „Scholarship on the iconography of the canon
tables has generally had a retrospective orientation, con-
cerned with origins and lost archetypes rather than with
medieval developments.“26 Diese Aussage gilt in noch
höherem Maße für ein Projekt, das sich dem Textbestand
der Kanontafeln zuwendet.

Wie reduktiv dieser retrospektive Zugriff ist, zeigt ge-
rade der Blick auf die alten Übersetzungen. Sie erschei-
nen hier nur als Hilfsmittel zur Rekonstruktion des grie-
chischen Originals. Das bedeutet zum Beispiel für den
syrischen Kulturraum, dass die Kanontafeln praktisch
nicht erscheinen, denn dort hat sich eine Variante des
eusebianischen Systems etabliert, die – wenn man sol-
che Distinktionen machen will – mehr für die Wirkungs-
als für die Entstehungsgeschichte relevant ist. Wer allein
an die illustrierten Kanontafeln des Rabbula-Evangeliars
denkt, wird sofort bemerken, wie viel Großartiges und In-
teressantes hier weggeschnitten wird. Und selbst für das
Griechische kann hier nur ausblickhaft auf die Entwick-
lung (statt auf die Rekonstruktion) eingegangen werden,
also auf den diachronen (statt auf den synchronen) As-
pekt (→ 2.6).

Dabei wäre dieser Aspekt bei Paratexten besonders
wichtig – unabhängig von der Frage des Autors und den
historischen Entstehungskontexten. Ihr Schwellencha-
rakter bedingt, dass sie an der Welt des (Anker-)Textes
genauso partizipieren wie an der des späteren Schreibers
und Lesers. Sie können damit nicht auf einen distanten
Moment in der Geschichte reduziert werden. Was für
handschriftliche Textzeugnisse generell gilt, gilt hier in
besonderem Maße: Sie sind stets zunächst Zeugen ihrer
selbst, also eines einmaligen Lese- und Schreibaktes.
Erst in einem zweiten Schritt können sie auch für frühere
oder spätere historische Phasen zum Sprechen gebracht
werden.

26 Mathews 1991, 169.



1.3 Abfassung und Datierung 9

Deshalb muss gerade bei Paratexten die klassische
Editionsphilosophie, die ein Original rekonstruieren will,
überdacht werden. Das ist an dieser Stelle zu betonen,
weil sich die vorliegende Arbeit – trotz ihres reduktiven
Ansatzes – einem solchen umfassenden Zugriff verdankt.
Ohne die breite Analyse des Materials im Rahmen des
Projektes „Paratexts of the Bible“ wäre diese Studie nicht
möglich gewesen.27 Die Erfassung der Handschriften in
der Datenbank des Projekts geht dabei von der grundle-
genden Einsicht aus, dass jede Handschrift um ihrer
selbst willen relevant ist. Diese breite Basis ermöglicht
zum ersten Mal ein vollständiges Bild der Überlieferung
der Kanontafeln in der älteren Phase und eine zumindest
statistische Erfassung in den folgenden Jahrhunderten.

Quibus rebus dictis, bleibt es gleichwohl bei dem be-
schriebenen reduktiven Ansatz. Er ist aus den genann-
ten spezifischen Gründen legitim und möglich. Was
oben als „König der Paratexte“ apostrophiert wurde, er-
weist sich so gerade als untypischer Fall. Über die Re-
konstruktion des originalen Textbestandes hinaus eine
„Kulturgeschichte der Kanontafeln“ zu schreiben, wäre
ein überaus lohnendes Unternehmen. Dieses Desiderat
bleibt auch nach der vorliegenden Edition noch offen.

1.3 Abfassung und Datierung
Die Kanontafeln sind von Euseb, Bischof von Kaisareia in
Palästina in der ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts,
verfasst. Daran kann es aufgrund äußerer und innerer
Bezeugung keinen Zweifel geben, und ernsthafte Zweifel
sind in den seither verflossenen Jahrhunderten auch
nicht angebracht worden. Die äußere Bezeugung ist
durch die Autorenangabe im Kopf des Briefes an Karpian
gegeben: Εὐσέβιος Καρπιανῷ ἀγαπητῷ ἀδελφῷ ἐν κυρίῳ
χαίρειν (§ 1). Innere Gründe sind zahlreich: Von diversen
Lieblings- und Spezialvokabeln über inhaltliche Paralle-
len bis hin zur forma mentis des Ordnens, Systematisie-
rens und Visualisierens, wie sie auch sonst das Œuvre
des gelehrten Bischofs prägt.28 Und nicht zuletzt: Wel-
cher andere Autor in der Spätantike hätte die Ressourcen
gehabt, um solch ein System nicht nur auszudenken,
sondern auch umzusetzen und die Grundlage zu seiner
Verbreitung zu legen? Der Sitz im Leben dieses Werkes
ist nicht nur eine Autorenpersönlichkeit, sondern auch

27 Daten sind zugänglich über www.manuscripta-biblica.org. Zum
Projekt vgl. auch Wallraff/Andrist 2015.
28 S. unten die Abschnitte → 2.1 und 2.2.

das berühmte Skriptorium von Kaisareia29 – in der Tradi-
tion des Origenes.

Wenn also die Verfasserschaft als solche sicher ist,
so gibt es doch einige weitere Fragen, auf die eine Ant-
wort nicht so leicht zu geben ist. Dies ausgehend von der
Beobachtung, dass explizite intertextuelle Bezüge feh-
len: In keinem Werk des Euseb werden die Kanontafeln
direkt genannt, wie sie auch selbst auf kein anderes
Werk Bezug nehmen. Das ist ein Problem vor allem für
Fragen der Datierung. Euseb ist ein langes und produkti-
ves Gelehrtenleben zuteil geworden. Beinahe ein halbes
Jahrhundert lang war er literarisch aktiv, vom letzten
Jahrzehnt des dritten Jahrhunderts bis zum vierten Jahr-
zehnt des vierten. Wann in diesem Zeitraum ist die Ab-
fassung der Kanontafeln anzusetzen? Eine eindeutige
Antwort kann nicht gegeben werden. Alle Argumente in
dieser Sache sind Plausibilitäts-Erwägungen, die von Si-
cherheit weit entfernt sind.

Es gibt grundsätzlich zwei einander widerstreitende
Tendenzen. Man kann die präzise und detailgenaue Ar-
beit entweder in den Kontext der philologischen Tätig-
keit rücken, die der junge Euseb zusammen mit seinem
Lehrer Pamphilos am Bibeltext verrichtet hat. Das würde
in die frühe Phase noch vor oder allenfalls kurz nach der
Jahrhundertwende führen (jedenfalls vor dem Tod des
Pamphilos im Jahr 309).30 Oder man kann annehmen,
dass ein so komplexes, auch in der Umsetzung an-
spruchsvolles Werk erst dem reifen Gelehrten möglich
war, der an der Spitze eines Skriptoriums stand, das in
den 330er Jahren so berühmt war, dass sogar der Kaiser
persönlich dort eine sehr große Handschriftenbestellung
für die neu gegründete Hauptstadt am Bosporus aufgab.
Das würde in die späte Phase kurz vor oder nach 330
führen.31

Bei nüchterner Abwägung sprechen mehr und besse-
re Gründe für die letztgenannte Auffassung. Ein erster:
Das Schweigen des Euseb über dieses Werk erklärt sich
so leichter. Das mag ein argumentum e silentio sein –
gänzlich wertlos ist es gleichwohl nicht. Sollte man nicht

29 Vgl. zum Skriptorium Grafton/Williams 2006, 200–215; Hollerich
2013, 630–633; zur Bibliothek auch Carriker 2003; Frenschkowski
2006.
30 Dazu neigen Barnes 1981, 122, Winkelmann 1991, 36, Morlet
2012, 14, Beatrice 2017, 662. Das Argument von Barnes (Widerspruch
zwischen Kanontafeln und quaestiones ad Marinum in Bezug auf
den Markusschluss) ist wenig überzeugend, s. unten → 3.1.10.
31 Zu diesem Ansatz neigen Nordenfalk 1938, 50 f., Grafton/Will-
liams 2006, 214 (allerdings eher indirekt und implizit), Crawford
2015, 15–18. Unentschieden Schwartz 1907, 594 f., der die Kanon-
tafeln zu denjenigen Schriften rechnet, „deren Zeit sich nicht ge-
nauer bestimmen läßt“ (S. 590).

https://www.manuscripta-biblica.org


10 1 Einleitungsfragen

annehmen, dass Euseb, wenn er bei der Abfassung sei-
ner großen Werke – der Kirchengeschichte, des apologe-
tischen Doppelwerks, der diversen Bibelkommentare –
die synoptischen Tafeln bereits zur Verfügung gehabt
hätte, gelegentlich darauf verwiesen hätte? Insbesondere
ist auf inhaltliche Verbindungen zwischen den Kanon-
tafeln einerseits und der demonstratio evangelica sowie
den quaestiones evangelicae andererseits hingewiesen
worden.32 Diese Verbindungen mögen bestehen, aber es
ist schwer zu sagen, in welche Richtung sie zu deuten
sind. Muss es wirklich so sein, dass die genannten Werke
die schon vorliegenden Kanontafeln voraussetzen?33
Würde man dann nicht eher erwarten, dass sie auch ge-
nannt werden? Kann es nicht umgekehrt auch so sein,
dass die intensive Arbeit am Evangelientext den Wunsch
hat reifen lassen, die Konsequenzen zu systematisieren
und zu visualisieren? Hinzu kommt, dass auch die bei-
den genannten Werke keineswegs sicher datiert werden
können. Im Falle der demonstratio kann immerhin ein
Ansatz nach Ende der diokletianischen Verfolgung plau-
sibel gemacht werden. Die quaestiones mögen zu einer
ähnlichen Zeit oder etwas später entstanden sein,34 doch
sind eindeutige Konsequenzen für die Datierung der Ka-
nontafeln, wie gesagt, nicht leicht zu ziehen.

Eine weitere Überlegung, die mehr auf formale als
auf inhaltliche Querverbindungen abhebt, deutet in eine
ähnliche Richtung. Die Tabellenform lag Euseb offen-
sichtlich. Drei Werke dieser Art sind von ihm überliefert
(die Chronik-Tabellen, der Psalmen-Pinax und eben die
Kanontafeln); wenn man das listenhafte Onomastikon
hinzunimmt, sogar vier. Es liegt nahe, diese Werke in
aufsteigender Komplexität zu sortieren, also von der
Chronik über die bibelkundlichen Listen (biblische Orts-
namen, Psalmen-Verfasser) zur komplexen, mehrdimen-
sionalen Evangelien-Synopse. Die Virtuosität des „impre-
sario of the codex“35 steigerte sich darin zu vorher nicht
gekannter Höhe (Einzelheiten zu den gedanklichen Vo-
raussetzungen unten in Abschnitt → 2.1). So plausibel

32 Morlet 2009, 265 und 397 f. bzw. Zamagni 2008, 45–48.
33 Das vermuten Morlet und Zamagni (s. vorige Anm.) für „ihr“
jeweiliges Werk.
34 Morlet 2009, 80–93 gibt für die demonstratio nach gründlicher
Abwägung der Argumente das Jahr 313 als terminus post quem und
neigt zu einem Ansatz in der Mitte des Schaffens des Autors (bis
etwa 320). Zamagni 2008, 42–46 bleibt bewusst vage, stellt sich
aber für die quaestiones ad Stephanum eine Entstehung in etwa pa-
rallel zur demonstratio vor, während die quaestiones ad Marinum zu
einem unbestimmten Zeitpunkt danach entstanden sind.
35 Grafton/Williams 2006, 178. Das Zitat ist die passend gewählte
Überschrift des Kapitels, in dem auch die Kanontafeln besprochen
werden.

eine solche Überlegung auch sein mag – sie ist von Si-
cherheit weit entfernt, und noch dazu nützt sie nicht viel,
denn nur die Chronik ist halbwegs sicher datierbar – und
zwar in die frühen Jahre des Euseb.36 Das Onomastikon
dürfte in der Mitte seiner Aktivität entstanden sein,37 wo-
hingegen beim Psalmen-Pinax ein Zusammenhang mit
der exegetischen Arbeit an den Psalmen eher in die späte
Phase führen würde, doch ist hier keine Sicherheit zu ge-
winnen.38

Wenn nicht über die inneren Bezüge des Eusebschen
Œuvres – kann die Datierung dann über historische Kon-
textinformationen gelingen? Zunächst auch hier eine Fehl-
anzeige. Der im Brief als Adressat genannte und demnach
tausendfach kopierte, in einzelnen Fällen sogar abgebil-
dete Karpianos bleibt eine Schimäre.39 Es gibt keine histo-
risch bekannte Figur dieses Namens, die sich damit in
Verbindung bringen ließe. Man kann aus der Brief- und
Anredeform allenfalls erschließen, dass der äußere An-
lass zur Abfassung eine konkrete Kommunikationssituati-
on bzw. ein konkretes Gegenüber war, aber es bleibt un-
klar, welche(s). Dass die Person historisch unbekannt ist
(und sicherlich bereits im Mittelalter unbekannt war),
hinderte Buchkünstler im übrigen nicht, sie in Hand-
schriften bildlich darzustellen (s. etwa Abb. 2).40

36 Das wichtigste Indiz ist die Nennung der χρονικοὶ κανόνες im
Proöm der Kirchengeschichte (h.e. 1,1,6). Abhängig vom Datum der
Erstfassung dieses Werkes ergibt sich daraus ein terminus ante
quem. Dieses Datum ist seinerseits Gegenstand von Diskussionen –
die aber hier nicht im Einzelnen interessieren müssen, denn man
kommt in jedem Fall in die Zeit vor der Verfolgung.
37 Timm 2017, CXLIX kommt nach sehr ausführlicher Diskussion
(S. LXXXIV–CXLIX) zu dem Schluss: „Eusebius hat somit das Ono-
mastikon wahrscheinlich im Jahr 314 verfasst.“ Diese relativ genaue
Festlegung ist freilich mit Unsicherheiten behaftet. In einem weite-
ren Sinn lässt sich der Zeitraum von 313 bis 325 plausibel machen.
38 Vgl. Wallraff 2013b, 13 f.
39 In den geläufigen Datenbanken und Prosopographien (TLG,
PLRE, PCBE, PByE etc.) ist kein Träger dieses Namens belegt, der
für eine Identifikation auch nur halbwegs in Betracht käme. Craw-
ford 2015, 18, Anm. 48 diskutiert einen viel späteren Funktionär in
Konstantinopel und versucht eine Verbindung herzustellen, betritt
aber damit auch nach eigener Aussage das „territory of unfounded
speculation“. Ohnehin ist der Name im Griechischen praktisch
nicht bezeugt (kein Beleg bei Pape 1863) – was zu der Vermutung
führen mag, dass es sich um eine literarische Fiktion, ein Pseudo-
nym oder schlicht um einen Fehler handeln könnte. Doch auch in
diesem Fall gäbe es keine methodisch gesicherte Möglichkeit, hin-
ter den (übrigens: einhellig) überlieferten Text zurückzugehen.
40 Solche Abbildungen sind im griechischen Bereich selten, aber
häufig in armenischen Evangelienbüchern. Um nur zwei prominen-
te Beispiele zu nennen: das Glajor-Evangeliar (Los Angeles, Univer-
sity of California, Armenian ms. 1, f. 5r, vgl. dazu Matthews/Sanjian
1991) und das Lemberger Evangeliar (Warschau, Nationalbiblio-
thek, Rps 8101 III, f. 2v, vgl. dazu Prinzing/Schmidt 1997). Vielfach
trägt einer der beiden Korrespondenten (oder beide) eine Schriftrol-



1.3 Abfassung und Datierung 11

Abb. 2: Beginn des Karpianbriefes mit
Darstellung der Korrespondenten Euseb und
Karpian. Parma, Biblioteca palatina, palat. 5
(GA 583, 11. Jh.), f. 3r.

Eine Handschriftenbestellung wäre zweifellos eine
passende Kommunikationssituation, und tatsächlich hat
man Verbindungen zur oben genannten Buchbestellung
Konstantins gesehen. Euseb selbst überliefert den Brief,
in dem sich der Kaiser an ihn als den Leiter eines be-
rühmten und offenbar leistungsstarken Skriptoriums
wandte, um „fünfzig Codices der göttlichen Schriften“
für die neu gegründete Hauptstadt Konstantinopel zu er-
halten – und „dem Auftrag folgte sogleich die Ausfüh-
rung“, wie Euseb berichtet.41 Das war gewiss eine große

le in der Hand, im Lemberger Evangeliar etwa Euseb mit dem Brief-
gruß darauf (ep. Carp. § 1). Auch im äthiopischen Kulturkreis begeg-
nen Karpian-Darstellungen, vgl. McKenzie 2016, 51 (dort allerdings
zumeist in relativ späten Handschriften).
41 Πεντήκοντα σωμάτια … τῶν θείων δηλαδὴ γραφῶν. v. C. 4,36,2
(GCS Eusebius 1,1, 134,6–9 Winkelmann); αὐτίκα δ’ ἔργον ἐπηκο-
λούθει τῷ λόγῳ. v.C. 4,37 (134,22 f.).

Ehre und eine eindrucksvolle Leistung (man muss sich
immer daran erinnern, dass Euseb schon unter ganz an-
deren Bedingungen an exegetisch-philologischen Pro-
jekten gearbeitet hatte, nämlich zusammen mit seinem
Lehrer Pamphilos, während dieser aufgrund seines Be-
kenntnisses im Gefängnis saß). Dennoch sollte man sich
von der Vorstellung verabschieden, dass hier 50 „Voll-
bibeln“ in der Art des Codex Vaticanus oder Sinaiticus
produziert wurden. Und schon gar nicht sollte man da-
ran denken, einen dieser erhaltenen Megacodices mit
diesen bestellten Büchern zu identifizieren.42 Eine quasi-
industrielle Produktion von Vollbibeln in dieser frühen

42 Das ist in jüngerer Zeit noch von Skeat 1999 und in dessen Ge-
folge von Grafton/Williams 2016, 216–221 vertreten worden. Unter
den zahlreichen Stimmen, die diese Vorstellung ablehnen, seien
nur Andrist 2009, 240.247 und Gamble 2015, 10 f. genannt (der eine
mehr vom Vaticanus, der andere mehr vom Sinaiticus herkom-



12 1 Einleitungsfragen

Phase der Reichskirche erscheint undenkbar. Zudem ist
davon die Rede, Euseb möge Schriften besorgen, „deren
Anschaffung und Benutzung du für die Zwecke der Kirche
in besonderer Weise für notwendig erachtest.“43 Es soll
also eine Auswahl getroffen und nicht einfach 50mal das
gleiche Buch produziert werden. Dabei ist nicht einmal si-
cher, dass es sich nur um biblische Schriften handelt:
θεῖαι γραφαί können durchaus auch einfach nur theologi-
sche/fromme/religiöse Texte im weiteren Sinne sein.

Für die Kanontafeln folgt daraus: Die Vorstellung,
dass hier 50mal die Evangelien und demnach womöglich
auch 50mal die Kanontafeln abgeschrieben wurden und
so der Grundstein zur weiteren Verbreitung gelegt wurde,
ist abseitig. Dass Evangeliare dabei waren und dass die
Kanontafeln – wenn es sie zu diesem Zeitpunkt schon
gab – dazugehörten, ist dennoch gut möglich. Aber die
Handschriftenbestellung ist kein sicherer terminus ante
quem für die Genese des synoptischen Systems.44 In eher
vager Form kann man allenfalls die Vermutung formulie-
ren, dass Euseb nach diesem Auftrag seines Lebens viel-
leicht weniger Veranlassung, Energie und Resonanzraum
gehabt haben wird, um ein solch aufwendiges System zu
produzieren und in Umlauf zu setzen.

Tatsächlich war das System – erstaunlich genug –
von Anfang an auf weite Verbreitung angelegt, denn nur
so erklärt sich die spezifische Kombination von wissen-
schaftlichen und ästhetischen Komponenten. Für den
engen Kreis der exegetischen Kollegen wäre eine künst-

mend). Auch Knust/Wasserman 2019, 183–186 sind gegen die Iden-
tifikation, gehen aber trotzdem von 50 (Voll-)Bibeln aus.
43 … ὧν μάλιστα τήν τ᾿ ἐπισκευὴν καὶ τὴν χρῆσιν τῷ τῆς ἐκκλησίας
λόγῳ ἀναγκαίαν εἶναι γινώσκεις. v.C. 4,36,2 (GCS Eusebius 1,1,
134,9–11 Winkelmann).
44 Hinzu kommt, dass eine genaue Datierung der Handschriften-
bestellung schwerfällt. Sie wird gewöhnlich nach der Gründung
Konstantinopels angesetzt, also nach 330 (Nordenfalk 1938, 50;
Skeat 1999, 604; sogar noch später bei Cameron/Hall 1999, 326 und
Grafton/Williams 2006, 216 [„at some point after 335“]) – wobei
auch das nicht sicher ist, denn die Bestellung kann ja durchaus
vor der formalen Einweihung stattgefunden haben (aber nach dem
Entschluss, den Ort zur Hauptstadt auszubauen, also nach 326). Die
Überlieferungsgemeinschaft mit dem Brief, in dem sich Konstantin
für den Traktat über das Osterfest bedankt (v.C. 4,34 f.), hilft auch
nicht weiter, weil dieses Schreiben ebenfalls nicht sicher datiert ist.
Der Kontext des vierten Buches bei Euseb spricht aber nicht unbe-
dingt für eine sehr frühe Datierung. Der konventionelle Ansatz auf
die 330er Jahre ist daher durchaus plausibel.

lerische Ausgestaltung nicht nötig gewesen, und ganz of-
fensichtlich wurde das Produkt mit genau dieser Kombi-
nation zu einem großen Erfolg. So etwas kann man nicht
vorprogrammieren, und es kann gut sein, dass Euseb,
wenn er den Reichtum späterer Überlieferung sähe, über
seinen eigenen Erfolg erstaunt wäre. Dennoch ist die An-
nahme nicht von der Hand zu weisen, dass eben nicht
nur die gekonnte Kombination von Nützlichem und
Schönem, sondern auch die professionelle Infrastruktur
bei der initialen Verbreitung zum Erfolg beigetragen hat.
Das wäre sicher eher in der Phase des überregional be-
kannten, leistungsfähigen Skriptoriums als in der Phase
der „Untergrund“-Philologie der Fall, und dass auch die
kaiserliche Bestellung einen Beitrag zur Verbreitung ge-
leistet hat, kann zumindest nicht ausgeschlossen wer-
den.

Eine feste Grundlage zur Datierung ergibt sich aus
alledem nicht. Es bleibt also bei der unerfreulich vagen
Aussage, dass die Kanontafeln vermutlich eher in der
zweiten als in der ersten Hälfte der professionellen Akti-
vität des Euseb entstanden sind. Mit etwas Mut könnte
man darüber hinaus sagen, dass die Konstellation in den
späten 320er Jahren, also nach dem definitiven Religi-
onsfrieden (Sieg Konstantins über Licinius 324) und vor
der genannten Handschriftenbestellung (frühe 330er Jah-
re), einen relativ plausiblen Kontext für die Abfassung
ergäbe. Sehr belastbar ist eine solche Aussage allerdings
nicht.



2 Profil eines erfolgreichen Produktes
Gute Erfindungen zeichnen sich dadurch aus, dass sie
rückblickend einfach wirken. Wenn sie einmal da sind,
fragt man sich, warum sie nicht immer da waren. Eusebs
Kanontafeln haben ein Problem gelöst, an dem sich meh-
rere Generationen christlicher Intellektueller abgearbeitet
haben: Die Einheit der vier Evangelien sichtbar machen
bei gleichzeitiger Wahrung ihrer literarischen Integrität
und Diversität. Dies ist Euseb so gut gelungen, dass über
viele Jahrhunderte – im Grunde bis zur Entwicklung der
(gedruckten) Evangeliensynopse durch Johann Jakob
Griesbach im 18. Jahrhundert – niemand die Notwendig-
keit oder auch nur die Möglichkeit sah, ein besseres Sys-
tem vorzuschlagen.

Tatsächlich ist die Erfindung des Euseb von Kais-
areia alles andere als einfach. Sie ist es auch rückbli-
ckend nur auf den zweiten Blick, dann aber umso mehr:
Wenn man das System verstanden hat, ist es klar, schön
und einfach. Vor allem zeichnet es sich durch den Vorteil
aus, der im Karpianbrief auch direkt genannt wird: Es
„lässt Corpus und Aufbau [der Einzeltexte] unversehrt“
(σωζομένου … σώματός τε καὶ εἱρμοῦ, § 3). Das lässt sich
von einer modernen Evangeliensynopse nicht sagen. Da-
her ist diese immer Arbeitsinstrument für exegetische
Spezialisten geblieben, während sich Eusebs Kanon-
tafeln auch in Hunderten Evangeliaren finden, die pri-
mär der Erbauung, der liturgischen Lesung, dem Unter-
richt oder anderen Zwecken dienten – oder einfach
repräsentativ und schön sein sollten.

Man kann das System des Euseb als minimalinvasiv
bei gleichzeitig hoher Effizienz und intellektueller Klar-
heit bezeichnen. Die geistige Leistung dabei ist auch
deshalb groß, weil nur für Teilaspekte Vorgänger und
Vorbilder existieren, innerhalb und außerhalb des eusebi-
anischen Œuvres. In seiner Gesamtheit ist das System der
Kanontafeln analogielos, doch es ruht in wichtigen Teilen
auf gedanklichen und realen Voraussetzungen auf, die im
Folgenden erläutert werden sollen. Dabei lassen sich im
technischen Sinne – um das Funktionieren des Systems
zu gewährleisten – zwei Aspekte unterscheiden. Es han-
delt sich ja in gewissem Sinn um eine dreidimensionale
Anlage, nämlich die beiden Dimensionen der Tabelle in
horizontaler und vertikaler Ausdehnung auf der Seite ei-
nes Buches (Codex) und die dritte Dimension durch den
Verweischarakter der Zahlen auf Stellen im Buch außer-
halb der jeweiligen Seite. Diese beiden Aspekte – Tabelle
(2.1) und Zahl (2.2) – sind separat zu behandeln. Ein drit-
ter kommt hinzu, auch wenn er weniger technisch, son-
dern mehr ästhetisch relevant ist, nämlich die spezifische

https://doi.org/10.1515/9783110430806-002

Gestaltung mit Architekturelementen und die daraus re-
sultierende Wirkung (2.3). Auch dies (oder dies sogar be-
sonders!) hat zweifellos zum Erfolg des Produkts beige-
tragen. Das Herz des Unternehmens in theologischer
Hinsicht war der Umgang mit Einheit und Vierheit (2.4):
das eine Evangelium (als theologisches Prinzip) und die
vier Evangelien (als literarische Größen).

Zum Profil des Produktes zählen nicht nur die Vo-
raussetzungen, sondern auch Fragen der konkreten
Ausführung und Umsetzung. Denn neben der guten
Idee und der überzeugenden Erfindung braucht das
System, um über viele Generationen erfolgreich zu sein,
auch eine praktikable Benutzung und Weitergabe – bis
hin zu den ganz handgreiflichen Realien der Schreiber-
tätigkeit in den Skriptorien. Dies kann im wesentlichen
ex post beurteilt werden, also auf der Basis der zahl-
reich vorhandenen späteren Abschriften (ein Autograph
ist ja nicht erhalten), aber gelegentlich sind auch Rück-
schlüsse auf Eigenarten des Originals möglich (2.5).
Auch unabhängig von Eusebs Erfindung und von Eu-
sebs Archetyp gehört das Nachleben zum Profil eines
solchen erfolgreichen Produktes, also das, was daraus
geworden ist, was man daraus und damit machen konn-
te – im Sinne des Erfinders oder malgré lui. Angesichts
vieler Hunderter, ja Tausender Abschriften in diversen
Sprachen ist dieser Aspekt ein Fass ohne Boden. Er
kann hier nur ausblickshaft behandelt werden kann, im
wesentlichen auf das Griechische beschränkt und im-
mer mit Blick auf die Frage, inwieweit hier (noch) Licht
auf das Profil des ursprünglichen Produkts geworfen
wird (2.6). Denn darum geht es im vorliegenden Buch:
einen Beitrag zum Verständnis der Kanontafeln des Eu-
seb zu leisten. Die umfangreiche Wirkungsgeschichte
aufzuschlüsseln, wäre ein reizvolles, doch ganz anderes
Unternehmen.

2.1 Tabelle und Buch
Die konventionelle Bezeichnung „Kanontafeln“, die auch
in diesem Buch verwendet wird, ja sogar seinen Titel bil-
det, ist im Grunde eine Tautologie, ein weißer Schimmel.
Sie sagt zweimal das Gleiche – und sie muss es tun, weil
das Wort „Kanon“ für sich genommen aufgrund der
spektakulären Karriere, die es in der Antike und danach
gemacht hat, nicht mehr eindeutig das Gewünschte sagt
oder sogar: das Gewünschte eigentlich gar nicht mehr



14 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

sagt. Im Karpianbrief kommt das Wort sechsmal vor; die
hier vorgelegte Übertragung ins Deutsche hat es unüber-
setzt gelassen, um sich nicht voreilig auf einen bestimm-
ten semantischen Gehalt festzulegen. Man hätte es aber
ohne weiteres in jedem der sechs Fälle mit „Tabelle“ wie-
dergeben können, und das hätte vermutlich sowohl die
spontane Verständlichkeit für moderne Leserinnen und
Leser gesteigert als auch den vom Autor intendierten
Sinn gut getroffen. Die zahlreichen Konnotationen des
modernen Kanon-Begriffs stören zunächst eher. Euseb
hat sicherlich primär genau dies im Sinn gehabt: eine Ta-
belle, nicht mehr und nicht weniger.

Indes: Das mag für den Karpianbrief gelten, doch
war sich Euseb des breiten semantischen Spektrums von
κανών sehr wohl bewusst. Das zeigen zahlreiche Beleg-
stellen in anderen Werken des Gelehrten aus Kaisareia.
Es ist aber wichtig festzuhalten, dass der Bezug auf den
Bibelkanon, also „Kanon“ als Bezeichnung für eine
Gruppe autoritativer Schriften der christlichen Tradition,
hier noch nicht belegt ist, und zwar weder bei Euseb
noch bei Autoren, die vor ihm oder gleichzeitig schrie-
ben. Diese spezifische Verwendung kommt erst gegen
Mitte des vierten Jahrhunderts auf.1 Nota bene: Der Sache
nach kennt Euseb die Frage nach dem Schriftkanon sehr
wohl, doch bezeichnet er sein Verzeichnis der anerkann-
ten biblischen Büchern nicht als κανών, sondern als
κατάλογος.2

Das Wort κανών ist ein semitisches Lehnwort und
hat zunächst einen botanischen Sinn: „Halm, Stängel,
Schilfrohr.“3 Dieser ist jedoch schon bald zurückgetre-
ten zugunsten der praktischen Verwendung solcher Ge-
genstände. Grundlegend für die weitere Entwicklung ist
die Bedeutung „Rohrstab, Maßstab, Richtscheit“. Von
dort aus haben sich seit hellenistischer Zeit zwei Bedeu-
tungsvarianten entwickelt, die beide auch bei Euseb be-
legt und für Euseb relevant sind. Die eine geht in eine
mehr abstrakt-übertragene Richtung, die andere mehr
in eine konkret-geometrische. In theologischer For-
schungsliteratur hat begreiflicherweise die erste immer
sehr viel mehr Aufmerksamkeit gefunden, denn hier
wird der Maßstab im Sinne von „Regel, Norm“ verstan-
den – etwa mit der Konsequenz, dass im Lateinischen

1 Die ersten Belege sind Athanasios, decr. 18,3; Amphilochios von
Ikonion, Iambi ad Seleucum v. 318 f.; Synode von Laodikeia,
can. 59. Sie sind im Kontext der Kanongeschichte (Literatur s. unten
bei Anm. 78) häufig zitiert und diskutiert worden.
2 h.e. 3,25,6.
3 Das Wort kommt von akkadisch qanû (nicht, wie oft behauptet,
von hebräisch qānæh הנֶקָ ), von dort zunächst griechisch κάννα, vgl.
Beekes 2010, 637. Zur (vorchristlichen) Begriffsgeschichte ist Oppel
1937 weiterhin grundlegend.

Abb. 3: Ptolemaios, Astronomische Tabellen. Vatikan, BAV,
Vat. gr. 1291 (9. Jh.), f. 29v.

das Wort regula als Äquivalent dienen konnte. In die-
sem Sinne wird die regula fidei, also eine Art Glaubens-
norm, eine zentrale theologische Kategorie.4 Auch Eu-
seb zitiert öfter andere Autoren mit einer solchen
Verwendung des Wortes κανών und spricht gelegentlich
auch selbst von κανὼν ἐκκλησίας bzw. ἐκκλησιαστικός
oder gar vom κανὼν τῆς ἀληθείας.5 Die zweite Bedeu-
tungsvariante geht davon aus, dass der Stab, das Rohr
zur Anordnung und Organisation von Elementen im
Raum dienen kann. Κανών in diesem Sinn bezeichnet
eine Liste, Tabelle oder Synopse. Von Ptolemaios gibt es
im Bereich Astronomie πρόχειροι κανόνες, also „handli-
che Tabellen“ bzw. Tabellen, die schnell zur Hand sind,
die zur schnellen Konsultation dienen (Abb. 3); sie wa-

4 Belege bei Ohme 2004, 10–16.
5 κ. ἐκκλησίας: h.e. 2,17,1; 6,2,14; 6,43,15; κ. ἐκκλησιαστικός: h.e.
6,25,3; 6,33,1; κ. τῆς ἀληθείας: h.e. 4,23,5. Die (relativ häufigen) Be-
lege in Zitaten werden hier nicht eigens nachgewiesen. Ich be-
schränke mich auf die Stelle h.e. 6,13,3, wo Κανὼν ἐκκλησιαστικὸς
ἢ πρὸς τοὺς Ἰουδαΐζοντας als Werktitel des Klemens von Alexandri-
en genannt wird.



2.1 Tabelle und Buch 15

Abb. 4: Euseb von Kaisareia, Kanon der Chronik. Oxford, Bodleian Library, Auct. T.2.26 (5. Jh.), f. 50v/51r.

ren in der Spätantike bekannt und relevant.6 Auch Plut-
arch kennt mathematische bzw. astronomische Tabellen
(κανόνες).7 Es ist gut möglich, ja sogar wahrscheinlich,
dass es Eusebs Verdienst ist, den κανών in diesem Sinne
in der christlichen Literatur heimisch gemacht zu ha-
ben. Bei ihm ist diese Bedeutung jedenfalls nicht nur
im Karpianbrief belegt (mit Bezug auf die Tabellen der
Evangeliensynopse), sondern bereits vorher mit Bezug
auf seine Chronik (Abb. 4).

Das ist ein wichtiger Vorläufer, auf den hier einzu-
gehen ist, doch zuvor sei en passant vermerkt, dass es

6 Die anspruchsvolle Edition von Ptolemaios’ Tabellen hat 2011 zu
erscheinen begonnen, Tihon/Mercier 2011. Das Tafelwerk ist in meh-
reren mittelbyzantinischen Handschriften erhalten, zur Überliefe-
rung vgl. auch Tihon 1992. Hier sei besonders Vatikan, BAV, Vat.
gr. 1291 (9. Jh.) genannt, zugänglich online auf https://digi.vatlib.it/
view/MSS_Vat.gr.1291 (dazu Tihon 1992, 61–64, zur Datierung Spa-
tharakis 1978, abweichend Wright 1985), denn die Tabellen sind in
ihrer formalen Gestaltung eine wichtige Parallele bzw. ein wichtiges
Vorbild für Eusebs Kanontafeln, vgl. bereits Nordenfalk 1938, 117 f.
Für die Rezeption der Tabellen in Eusebs Jahrhundert ist die Kom-
mentierung durch Theon von Alexandrien zu beachten, vgl. Moge-
net/Tihon 1985–99.
7 Plutarch, De sollertia animalium 974F; 979C.

keineswegs ausgemacht ist, auf welche der genannten
Bedeutungsvarianten der κανών im Sinne des Schriftka-
nons zurückgeht. Konventionell wird meist auf die regula
fidei verwiesen, doch sollte darüber die andere Varian-
te – Kanon als Liste, Tabelle – nicht aus dem Blick verlo-
ren werden.8 Obwohl diese Diskussion interessant ist,
muss sie hier nicht weiter verfolgt werden, weil sich die
Entwicklung zum Schriftkanon, wie gesagt, erst nach Eu-
seb vollzogen hat.

Für die Kanontafeln ist wichtig festzuhalten: Die Be-
deutung von Kanon als Tabelle steht sicherlich im Vor-
dergrund, aber Euseb kannte auch die andere Bedeu-
tung, und es ist nicht auszuschließen, dass bei ihm auch
hier etwas vom Regelhaften, Autoritativen, religiös Bin-
denden mitschwingt.

Zurück zum Chronik-Kanon, den χρονικοὶ κανόνες,
wie Euseb sich ausdrückt (vermutlich der Titel des Wer-
kes).9 Es ist wohl eine der frühesten gelehrten Arbeiten

8 Vgl. Wallraff 2013a, 35 f. – wie bereits vor einem Jahrhundert
Zahn 1904, 1–11.
9 Genauer: Titel des zweiten Teils. Der Ausdruck begegnet sowohl
im Werk (nämlich in der Vorrede zum ersten Teil, nur armenisch
erhalten [GCS Eusebius 5, 3,33 Karst], und zum zweiten Teil, grie-

https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.1291
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.1291


16 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

des Theologen, jedenfalls blickt schon die Kirchenge-
schichte (genuer: sehr wahrscheinlich schon ihre erste
Fassung) darauf zurück.10 Die Kanontafeln der Evangeli-
en sind sicherlich jünger. Diese Arbeit an der Chronik ist
nicht nur wegen des Titels interessant, sondern auch we-
gen ihrer ganzen Anlage, die als wichtige gedankliche
Vorläuferin für die Kanontafeln anzusprechen ist. Euseb
nimmt dort die vorausgehende Tradition der Universal-
geschichte auf, speziell die der christlich gedeuteten Uni-
versalgeschichte, wie sie vor ihm vor allem Iulius Africa-
nus geprägt hat.11 Anders als dieser hat Euseb aber die
Materialmasse (chronikale Informationen über jeden er-
reichbaren Zweig der Menschheitsgeschichte, von Anbe-
ginn der Welt bis zur Gegenwart) in zwei Teile gegliedert,
oder besser: in doppelter Darstellungsform geboten. Wie
dieser hat er – eher konventionell – eine χρονογραφία
geschrieben, gewissermaßen als ersten Band. Anders als
alle Vorgänger hat er jedoch zusätzlich das Material in
einer synoptischen Tabelle geboten, eben als χρονικοὶ
κανόνες, eine Art zweiter Band oder synoptisches Sup-
plement: „Da ich an der wahren Berechnung sehr inte-
ressiert bin, habe ich mir auch vorgenommen, mit Hinga-
be der Sache ganz genau nachzuspüren. Mit diesem
Ansatz habe ich in der vorausgehenden Aufstellung [sc.
im ersten Teil] das Material für mich herbeigeschafft und
die verschiedenen Verzeichnungen der Zeiten gesam-
melt. … Im vorliegenden Werk aber habe ich die Zeiten
in eins zusammengeführt; ich habe die Zahl der Jahre bei
jedem Volk parallel gegenübergestellt und so die Aufstel-
lung des Chronik-Kanons gemacht.“12 Dies ist das eigent-

chisch erhalten, Synkellos, chron. [BiTeu 74,2 f. Mosshammer]) als
auch außerhalb, wenn er darüber spricht (h.e. 1,1,6 und ecl. proph.
1,1 [Gaisford 1842, 1, 27 f.]). Dass Euseb in der Vorrede zum ersten
Teil wirklich das Wort κανών verwendet hat, ergibt sich aus der
Tatsache, dass der armenische Übersetzer das griechische Wort ein-
fach unverändert übernimmt (կանոն, Aucher 1818, 9) – ebenso
wie es auch im Karpianbrief geschehen ist.
10 h.e. 1,1,6. Unter der Literatur zur Chronik sei besonders auf
Grafton/Williams 2006, 133–177 hingewiesen, denn dort steht der
hier entscheidende Aspekt der Visualisierung im Zentrum („History
Made Visible“). In den „Cartographies of Time“ wird Euseb nur kurz
verhandelt (Rosenberg/Grafton 2010, 15 f.).
11 Vgl. Adler 2004; Wallraff 2010, 550–553.
12 Ἐγὼ δὲ περὶ πολλοῦ τὸν ἀληθῆ λόγον τιμώμενος καὶ τὸ ἀκριβὲς
ἀνιχνεῦσαι διὰ σπουδῆς προὐθέμην· ἔνθεν ὁρμηθεὶς ἐν μὲν τῇ πρὸ
ταύτης συντάξει ὕλας ἐκπορίζων ἐμαυτῷ χρόνων ἀναγραφὰς συνε-
λεξάμην παντοίας… ἐν δὲ τῷ παρόντι ἐπὶ τὸ αὐτὸ τοὺς χρόνους
συναγαγὼν καὶ ἀντιπαραθεὶς ἐκ παραλλήλου τὸν παρ’ ἑκάστῳ ἔθνει
τῶν ἐτῶν ἀριθμὸν χρονικοῦ κανόνος σύνταξιν ἐποιησάμην… Syn-
kellos, chron. (BiTeu 73,24–74,3 Mosshammer). Der Passus ist
zusätzlich auf Lateinisch erhalten bei Hieronymus, chron. (GCS Eu-
sebius 72, 8,7–20 Helm), in synoptischer Edition bei Schoene 1866–
75, 2, 4 f.

lich Innovative bei Euseb. Zwar ist er auch inhaltlich an
vielen Stellen über seine Vorgänger hinausgegangen,
doch materiell und formal hängt die χρονογραφία stark
vom gleichnamigen Werk des Vorgängers Iulius Africa-
nus ab.13 Die synoptischen Tabellen hingegen sind neu,
und sie sind genau so zu benennen, damit deutlich wird:
Κανών ist hier mehr als eine einfache Liste. Listen waren
auch vorher schon Teil der chronikalen Tradition, oft-
mals in Gestalt von Herrscherlisten, also Aufreihungen
von Namen, vielfach erweitert um Ordnungsnummern
und/oder Regierungszeiten. Ein spektakuläres Beispiel
ist die einzige aus der Antike überkommene Olympioni-
kenliste, die jede Olympiadennummer mit einem Namen
in Verbindung bringt und gelegentlich um Hinweise auf
zeitgeschichtliche Ereignisse erweitert ist. Die Liste ist
über Euseb auf uns gekommen, doch stammt sie sehr
wahrscheinlich aus dem Werk des Vorgängers Iulius Afri-
canus.14

Hier wie auch in den anderen vergleichbaren Listen
ist jedoch der synoptische Charakter nicht vorhanden
oder zumindest nicht stark ausgeprägt. Der vertikal an-
geordneten Liste steht auf der horizontalen Achse nur die
Korrespondenz von Name und Ordnungszahl gegenüber.
Das ist bei den – darum zu Recht so benannten – synop-
tischen Tabellen ganz anders. Euseb hatte die innovative
Idee, das Ganze der Menschheitsgeschichte synoptisch,
also in Gesamtschau, zu visualisieren (Abb. 4). In den
χρονικοὶ κανόνες stehen die vertikal angeordneten Herr-
scherlisten der einzelnen Völker horizontal nebeneinan-
der und erlauben so eine Lektüre in zwei Dimensionen:
Innerhalb einer jeden Spalte (vertikal) die Geschichte ei-
nes Reiches oder Volkes, von einer Spalte zur anderen
(horizontal) die jeweiligen Synchronismen. Man kann
also buchstäblich mit einem Blick feststellen, was paral-
lel zu wichtigen Ereignissen in einem Bereich (etwa
wichtigen Etappen der Heilsgeschichte in der Kolumne
der Hebräer) anderswo passiert ist.15

13 Vgl. die Analyse von Adler 2006 zum Verhältnis beider: Euseb hat
Africanus sehr geschätzt, aber speziell in der Chronik auch hart kriti-
siert.
14 Nur eine einzige Handschrift überliefert diese Liste (Paris, BNF,
gr. 2600, f. 204r–210v); in dieser Form stammt sie aus Eusebs Werk
(Schoene 1866–75, 1, 190,33–220,8; GCS Eusebius 5, 89,9–103,28
Karst). Das wichtigste Argument dafür, dass Euseb sie von seinem
Vorgänger hat, ist das Enddatum (Ol. 249 = 217–221 n. Chr.): Es passt
genau zu Africanus, nicht zu einem späteren Autor. Daher findet
sich der Text auch in der Africanus-Edition (GCS N.F. 15, F65 Wall-
raff), vgl. dazu Wallraff 2006, 50–53.
15 Die Chronik insgesamt ist im griechischen Original verloren,
nur Fragmente sind erhalten. Doch sind diese für die hier relevante
Frage des Layouts im Chronik-Kanon nicht aussagekräftig. Zu die-
sem Zweck kommen nur die Übersetzungen in Betracht: ins Lateini-



2.1 Tabelle und Buch 17

Es ist nicht sicher feststellbar, ob für Euseb dieser
zweidimensionale Aspekt bereits im Wort κανών enthal-
ten war oder nicht. Es mag so gewesen sein, denn genau
dieser Aspekt verbindet die beiden Werke, für die er die
Bezeichnung κανών verwendet hat. Deshalb ist der
Chronik-Kanon so wichtig als Vorläufer der Kanontafeln
der Evangelien. Es handelt sich in beiden Fällen um
eine Tabelle im zweidimensionalen Sinn, mit Abszisse
und Ordinate – im Unterschied zur eindimensionalen
Liste. Es ist eine innovative Form der Organisation von
Information auf der Fläche des Schreibmediums. In
beiden Fällen geht zusätzlich damit ein Anspruch auf
Vollständigkeit einher: eine komplette Erfassung der Ge-
schichte der Menschheit bzw. der Evangelien-Überliefe-
rung. Wenn gesagt wurde, dass für Euseb bei den Ka-
nontafeln vielleicht der normative Sinn von κανών mit
hineinspielte, dann gilt dies möglicherweise bereits
hier. Die Geschichte im Singular wurde nicht als Selbst-
zweck in Tabellenform dargestellt, sondern mit einem
theologischen Anliegen oder Programm. Es wird visuell
deutlich, dass die gesamte Menschheitsgeschichte Got-
tes Geschichte ist, dass sie mit der Schöpfung beginnt
und von den Heilsereignissen im erwählten Volk ge-
prägt ist. Ebenso werden später die Kanontafeln das Ge-
samt der Evangelienüberlieferung zur Anschauung brin-
gen und visuell zeigen, dass sich die Evangelien in
Übereinstimmung befinden, wörtlich: Es ist der „Kanon
der Symphonie der Evangelisten (κανὼν τῆς τῶν εὐαγ-
γελιστῶν συμφωνίας).“16

Euseb war auch außerhalb dieser beiden großen
„Kanon“-Werke an der Organisation von Information
sehr interessiert, und das Sammeln in Listen war ihm
ein Anliegen. Das nächstverwandte Werk, das ebenfalls
gut mit dem Wort „Kanon“ hätte bezeichnet werden
können, ist eine listenhafte Zusammenstellung der
Autoren der Psalmen.17 Es ist nicht verkehrt, sie als
„Kanontafeln der Psalmen“ zu bezeichnen, auch wenn
ein solcher Titel nicht belegt ist und auch wenn der
spezifische zweidimensionale Aspekt dort fehlt. In der

sche und ins Armenische. Den besten visuellen Eindruck geben die
ältesten Handschriften der lateinischen Version der Hieronymus,
darunter Oxford, Bodleian Library, Auct. T.2.26 (5. Jh.); von dort
stammt die Abb. 4.
16 So der Titulus G11302, zur Überlieferung und eusebianischen
Autorschaft → 4.2, weiter zur Interpretation auch → 2.3 und 2.4.
17 Das Werk ist überliefert in der Handschrift Oxford, Bodleian Li-
brary, Auct. D.4.1, f. 24v–25r, einer Art großen Sammelhandschrift
mit Materialien zu den Psalmen. An eher entlegener Stelle hatte be-
reits Mercati 1948, 95–104 darauf aufmerksam gemacht. Vgl. jetzt
die Edition und Analyse bei Wallraff 2013b (englisch) und 2019
(deutsch, mit geringfügigen Verbesserungen).

einzigen Handschrift, die diese Listen überliefert, wird
das Ganze als πίναξ bezeichnet, und die optische Auf-
machung, die sofort an Kanontafeln denken lässt, könn-
te allenfalls auch Werk eines späteren Schreibers (der
natürlich die Evangelien-Tafeln kannte) gewesen sein
(Abb. 6). Es handelt sich um sieben je für sich unabhän-
gige Listen (dazu zwei Ein-Element-Nachträge) für die
Psalm-Gruppen, die sich durch Zuweisung an einen
bestimmten Autor in der Überschrift ergeben (inklusiv
je einer Liste für Psalmen ohne Zuschreibung und ano-
nyme Psalmen). Diese einzelnen Listen werden je für
sich als κανών bezeichnet und von eins bis sieben
durchnummeriert. Man kann nicht völlig ausschließen,
dass auch die Bezeichnung aus Analogie zu den be-
kannten Evangelien-Kanontafeln später entstanden ist,
doch ist zunächst wahrscheinlicher, dass sie auf Euseb
zurückgeht. Auf den ersten Blick ist hier keine zweidi-
mensionale Struktur erkennbar (es handelt sich jeweils
um eine einfache Zahlenkolonne), doch ist auf diese
Frage im nächsten Abschnitt noch einmal zurückzu-
kommen.

Es gibt weitere listenhafte Werke von Euseb, auf die
noch knapp hingewiesen sei. Für die historische Topo-
graphie Palästinas ist seine Auflistung der biblischen
Ortsnamen von Bedeutung (bekannt unter dem konventi-
onellen Namen Onomastikon).18 Für die hier interessie-
rende Fragestellung ist dabei vor allem das Ordnungssys-
tem hervorzuheben. Aus heutiger Sicht unauffällig, aber
in der christlichen antiken Literatur innovativ: Die Liste
ist alphabetisch geordnet. Vielleicht könnte man genauer
sagen: proto-alphabetisch, denn die heute selbstver-
ständliche Ordnung nach dem zweiten, dritten etc. Buch-
staben (wenn der erste gleich ist) findet sich noch nicht.
Nur der erste Buchstabe zählt. Das genügt aber, um zu
zeigen: Das Werk ist zum Nachschlagen gemacht, und es
ist – ebenso wie die Kanontafeln – spezifisch für diesen
Zweck organisiert.

Auch darauf ist zurückzukommen, ebenso auf einen
letzten Sachverhalt – es ist tatsächlich eher ein Sachver-
halt als ein eigenes Werk, oder eigentlich: ein Aspekt
verschiedener Werke. Wie viele Autoren vor ihm hat
Euseb seine großen Werke in „Bücher“ aufgeteilt (ob-
gleich diese wohl zu keinem Zeitpunkt autonome Bücher
im Sinne separater Objekte waren). Spezifisch ist aber
die Tatsache, dass er mitunter innerhalb der Bücher
nach Kapiteln gegliedert und ihnen am Beginn eine

18 In der einzigen erhaltenen Handschrift (Vatikan, BAV, Vat.
gr. 1456) trägt es den Titel Περὶ τῶν τοπικῶν ὀνομάτων τῶν ἐν τῇ
θείᾳ γραφῇ, vgl. Timm 2017, CXXXVI–CXXXIX.



18 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

nummerierte Kapitelliste vorangestellt hat.19 Auch dies
ist eine Form der Organisation, die zum Nachschlagen
einlädt – selbst in Fällen, wo eine lectio continua durch-
aus möglich und erwünscht war (anders als bei der Liste
des Onomastikon).

Der allerwichtigste Vorläufer für die bibelwissen-
schaftlichen Tabellen liegt jedoch vor Euseb und vor
seiner Lebenszeit, sehr wohl aber in seiner gelehrten
„Ahnenreihe“. Es handelt sich um die Hexapla des
Großmeisters, ja fast schon: des Begründers wissen-
schaftlicher Bibelexegese im Raum des Christentums.20
Euseb wird oft als „Enkelschüler“ des Origenes bezeich-
net, und in der Tat verläuft die Verbindungslinie zwi-
schen beiden personell über Pamphilos (den Schüler
des einen und Lehrer des anderen), aber inhaltlich über
die gelehrte Arbeit an der Bibel im Skriptorium von
Kaisareia. Das monumentale Werk der Hexapla, der
„sechsfachen“ Bibel, ist in seiner Gänze nicht auf uns
gekommen – möglicherweise gerade weil es so monu-
mental war. Man kann sich nur ansatzweise eine Vor-
stellung von der schieren Materialmasse machen: das
ganze Alte Testament in sechs oder mehr Versionen.21
Worauf es hier ankommt, ist wiederum die Weise, in der
diese Texte dargeboten waren. Es handelte sich um eine
synoptische Tabelle im oben gebrauchten Sinn: In Spal-
ten nebeneinander gesetzt, erlaubte die Hexapla eine
vertikale (jede Version für sich) und eine horizontale
Lektüre (zum Vergleich des hebräischen Textes mit den
verschiedenen Übertragungen). Die Idee ist den Kanon-
tafeln durchaus verwandt, in gewisser Weise sogar noch
besser (weil noch einfacher); sie wird auch von der Kri-
tik an Ammonios nicht getroffen, dass nämlich die ein-
zelnen Stränge durch die Synopse zerstört werden. Das
ist nicht der Fall, weil die Versionen ja komplett oder
fast komplett parallel laufen. Was offensichtlich gegen
die Hexapla spricht und was letzten Endes wohl ihr Aus
verursacht hat – trotz intensiver Bemühungen mehrerer
Generationen im genannten Skriptorium –, war ihre Un-

19 Das lässt sich im Fall der Kirchengeschichte und der Praepara-
tio evangelica relativ zuverlässig aus der handschriftlichen Überlie-
ferung entnehmen. Möglicherweise war es auch in den Eclogae pro-
pheticae der Fall. Die Frage bedürfte insgesamt einer etwas
eingehenderen Untersuchung. Vgl. einstweilen nur Wallraff 2019,
145, Anm. 10.
20 Aus der reichen Literatur zur Hexapla seien hier nur genannt
Grafton/Williams 2006, 86–132 und Dorival 2011.
21 Grafton/Williams 2006, 102–107 haben Überlegungen zum Um-
fang und zum materiellen Aufwand angestellt. Das vollständige
Werk dürfte beinahe 40 Codices zu je 800 Seiten gefüllt haben. Es
kann allein aus ökonomischen Gründen nur einer kleinen Zahl von
Begüterten zugänglich gewesen sein.

förmigkeit und das enge bediente Marktsegment. Denn
die aufwendig hergestellte Studienbibel war ja nur für
hochspezialisierte Bibelexegeten von Nutzen. Anders
als die Kanontafeln ist es kein interessantes Zusatz-
feature einer ansonsten „normalen“ Bibelhandschrift.
Zudem werden selbst Spezialisten die Hexapla nicht zu
längerem kontinuierlichem, sondern eher zu punktuell
konsultierendem Lesen verwendet haben. Auch hier
handelt es sich um ein Nachschlagewerk.

Es ist sehr bedauerlich, dass die Hexapla nur in be-
scheidenen Fragmenten überliefert ist und dass sehr we-
nig Material dabei ist, das über das konkrete Layout Auf-
schluss gibt.22 Insbesondere ist schwer zu sagen, welche
Hilfen es zum Nachschlagen gab, also wie genau man
eine interessierende Stelle in der unförmigen Textsamm-
lung schnell auffinden konnte.

Das nun mehrfach gefallene Stichwort vom Nach-
schlagen bzw. Konsultieren führt auf die wichtige Frage
der konkreten Realisierungsform der genannten Werke.
Waren sie in ihrer ältesten Gestalt auf Rollen geschrieben
oder auf Codices? Die Kaiserzeit war eine Phase des Über-
gangs von einem Medium zum anderen, und im Prinzip
waren zu Origenes’ Zeiten beide Formen verbreitet.23 Bei
der Hexapla ist daher eine im strengen Sinn beweisende
Antwort auf die Frage nicht möglich. Aber wenn man ei-
nen Moment darüber nachdenkt, wird schnell deutlich:
Es ist sehr unwahrscheinlich, dass das Werk je in Rollen-
form existierte.24 Der Materialbedarf wäre enorm gewesen
(die Papyrusbahnen werden ja jeweils nur einseitig be-
schrieben), und die praktische Handhabung sehr müh-
sam. Das Vor- und Zurückspulen wäre schon für normale
Lektüre aufwendig, bei punktuellem Nachschlagen erst
recht unzumutbar. Es kommt hinzu, dass speziell für die
christliche Bibel nach allem, was wir wissen, die Codex-
Form früh etabliert war.

22 Obgleich zahlreiche Textfragmente der Hexapla bekannt sind,
haben sich nur zwei handschriftliche Zeugen erhalten, die eine Vor-
stellung vom Spaltenlayout geben. Es handelt sich um die Mailän-
der Palimpsesthandschrift Ambrosiana O 39 sup. (scriptio inferior
9. Jh.), publiziert in Mercati 1958, sowie um ein Fragment aus der
Kairoer Genizah, publiziert von Taylor 1900. Zur Auswertung des
Befundes vgl. Grafton/Williams 2006, 96–102.
23 Genauer müsste man sagen: Im allgemein-literarischen Bereich
hat die Rolle noch klar die Oberhand (im 3. Jh. etwa 75% des erhal-
tenen Gesamtbestandes), doch Christen waren early adopters des
neuen Mediums (Anteil genau umgekehrt: ca. 75% des erhaltenen
Gesamtbestandes Codices). Vgl. mit Zahlen und graphischer Auf-
schlüsselung Wallraff 2013a, 13–15.
24 Davon gehen auch Grafton/Williams 2006, 102–105 aus, s. fer-
ner die oben in Anm. 21 referierten Überlegungen.



2.1 Tabelle und Buch 19

Abb. 5: Porfyrius Optatianus, Figur-Gedicht
(carm. 10). Bern, Burgerbibliothek, cod. 212,
f. 116r.

Ähnliche Erwägungen lassen sich auch für die ande-
ren genannten Werke anstellen. Am relativ wenigsten
evident ist die Lage bei Eusebs Chronik-Kanon, obwohl
auch dort eher die Codex-Form wahrscheinlich ist. Voll-
ends klar ist die Angelegenheit in den Fällen, in denen
Querverweise in den Text eine Rolle spielen. Das gilt für
die nummerierten kephalaia-Listen in Gestalt eines In-
haltsverzeichnisses zu Beginn literarischer Bücher. Es
gilt ebenso für die Auflistung der Nummern von Psalmen
und das Verzeichnis biblischer Ortsnamen. Erst recht
und vor allem gilt es für die Kanontafeln der Evangelien.
Evangelien wurden vermutlich von Anfang an in Codex-
Form überliefert, und in jedem Fall war in diesem Be-
reich diese Form schon längst vor Euseb fest etabliert.25

25 Bei zahlreichen Unterschieden in Einzelfragen besteht über die-
se grundsätzliche Feststellung keinerlei Dissens in der jüngeren

Die spezifische Form des Gebrauchs dieser Tafeln lässt
auch gar nichts anderes zu. Das ständige Hin und Her
zwischen Tafelwerk und Volltext ist geradezu konstitutiv.
Anders als bei der Hexapla, aber auch beim Chronik-
Kanon, tragen die Zahlen in den Kolumnen ja ihren Wert
nicht in sich (und es sind auch zu viele, um realistisch
erwarten zu können, dass jemand sie auswendig kann).
Es sind vielmehr Verweise. Sie haben ihren Wert durch
den Bezug auf eine Text-Realität außerhalb ihrer selbst.
Wenn man nicht schnell und effizient von der Zahl zum
Text und wieder zurück gelangen kann, ist das System
nicht tauglich.

Bereits für die Tabelle als solche ist die Umsetzungs-
form des Codex günstig. Ihre zweidimensionale Ausdeh-

Forschung, vgl. etwa Trobisch 2000, 69–77; Hurtado 2006, 57 f.;
Bagnall 2009, 70–79; Seeliger 2012, 562–564.



20 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

nung korrespondiert dann mit der zweidimensionalen
Erstreckung der Seite (oder sogar: der Doppelseite – so
sind die ältesten erhaltenen Abschriften des Chronik-
Kanon realisiert, s. Abb. 4). Vollends alternativlos ist der
Codex dann, wenn als dritte Dimension diejenige des
Verweises hinzutritt. Anthony Grafton und Megan Willi-
ams haben Euseb als einen „Christian impresario of the
codex“ bezeichnet – zu Recht.26 Euseb gehörte einer Ge-
neration von Gelehrten an, in der dieses Medium bereits
weit verbreitet war. Er dürfte von Anfang an primär in
diesem neuen Medium gearbeitet haben, und er verstand
es, daraus das Maximum herauszuholen. Seine Werke
machen davon mehrfach Gebrauch, aber es ist keine
Übertreibung zu sagen, dass die Krönung solcher intelli-
genter Umsetzungsformen die Arbeit an den Kanontafeln
war.

Ohne das Persönlich-Kreative kleinreden zu wollen:
Der Siegeszug des Codex war weit fortgeschritten, und
die Zeit war reif für solche Innovationen. Euseb war in
seiner Generation nicht der einzige, der entschlossen
und gekonnt vom neuen Medium Gebrauch gemacht hat.
In den späten 320er Jahren (vermutlich 326) hat der
Sprachkünstler und Karrierebeamte Optatian Kaiser
Konstantin einen Codex mit zahlreichen ganzseitigen Fi-
gurgedichten als Geschenk überreicht (und nach allem,
was wir wissen, seiner versackten Karriere damit ent-
scheidenden Auftrieb gegeben).27 Auch hier handelt es
sich in einem gewissen Sinn um Tabellen, jedenfalls
zweidimensionale Sprachgebilde, die die Lektüre in
mehreren Richtungen erlaubten (Abb. 5). Auch hier wird
von der räumlichen Ausdehnung einer Seite in Breite
und Länge auf innovative Weise Gebrauch gemacht.
Auch hier sind inhaltliche Botschaft und ästhetischer
Eindruck eng miteinander verknüpft.28

Wenig später hat der Schriftkünstler Filocalus in sei-
nem großen Kalenderhandbuch ähnliche Gestaltungs-
prinzipien verfolgt. Das Werk ist als „Chronograph von
354“ bekannt.29 Die Darbietung der nüchternen Informa-
tion in künstlerisch anspruchsvollen Tabellen erinnert
sogar in formaler Hinsicht an die Kanontafeln.30 Das

26 Im Untertitel des einschlägigen Kapitels, Grafton/Williams
2006, 178.
27 Vgl. Wienand 2017, 121–132.
28 Vgl. Squire 2017, 70–74 sowie jüngst Körfer 2020.
29 State of the art ist die Edition von Divjak/Wischmeyer 2014.
Grundlegend ist weiterhin die Untersuchung von Stern 1953, vgl.
dort insbesondere S. 300–306 über die Codex-Form sowie S. 310 f.
über den architektonischen Rahmen.
30 Darauf hat bereits Nordenfalk 1938, 119 f. hingewiesen.

Werk setzt ebenfalls das Medium des Codex voraus, also
die Präsentation auf einzelnen Seiten, und es basiert
ebenso auf einer engen Beziehung von Form und Inhalt.
Das lässt sich mit Sicherheit sagen, obwohl die Rekons-
truktion auf frühneuzeitlichen Handschriften beruht und
ein sicherer Rückschluss nur bis zu einem Archetyp aus
karolingischer Zeit möglich ist.31

Euseb kann diese Kalendertafeln nicht gekannt ha-
ben, und ob Filocalus die Kanontafeln gekannt hat, ist
äußerst ungewiss. Optatian liegt zeitlich näher: Euseb
könnte von dessen Werk gewusst haben (oder – je nach
Datierung – auch umgekehrt). Selbst wenn nicht (und
die wechselseitige oder einseitige Bekanntschaft ist tat-
sächlich eher unwahrscheinlich), sind diese Parallelen
ein eindrucksvolles Zeichen dafür, dass zu bestimmten
Zeiten bestimmte Neuerungen in der Luft lagen. Bei Eu-
sebs Kanontafeln handelt es sich um ein im strengen
Sinne „buchgebundenes“ Gesamtkunstwerk. Es setzt
die Realisierungsform im Codex voraus und geht auf in-
novative und kreative Weise damit um.

Die Erwähnung einer dritten Dimension der Tabelle,
nämlich neben der Ausdehnung in Breite und Länge, der
Verweischarakter der Zahlen, das aus der platten Seite
herausweisende Element, führt auf einen weiteren As-
pekt, der zum Verständnis wichtig ist, nämlich die spezi-
fische Rolle und Bedeutung der Zahlen.

2.2 Querverweis und Zahl
Man hat mit Blick auf die Ziffern in Eusebs Kanontafeln
von „the world’s first hot links“ gesprochen.32 Das ist
nicht ganz falsch. Tatsächlich haben die Zahlen hier eine
Verweisfunktion, die in dieser Form neu ist. Man „klickt“
auf eine Zahl, und diese führt einen an eine spezifische
Textstelle im gleichen Buch (Codex). Gewiss ist hier der
Gebrauch von Lesezeichen – oder zumindest: Fingern
zwischen den Seiten – von Nutzen, um zu den Tabellen
zurückzukehren, vor allem aber auch um parallele Stellen
unmittelbar zu vergleichen. Dieser spezifische Gebrauch
von Zahlen leuchtet heute schneller und unmittelbarer
ein, als das in der Spätantike der Fall war. Denn das Ver-
fahren setzt verschiedene Kulturtechniken voraus, die

31 Vgl. Divjak/Wischmeyer 2014, 1,57–72 zur handschriftlichen
Überlieferung. Am relativ bekanntesten ist – für den Bildteil – der
Codex Vatikan, BAV, Barb. lat. 2154 (1. H. 17. Jh.). Er ist digital zu-
gänglich auf https://digi.vatlib.it/view/MSS_Barb.lat.2154.pt.B.
32 James O’Donnell nach Grafton/Williams 2006, 199.

https://digi.vatlib.it/view/MSS_Barb.lat.2154.pt.B


2.2 Querverweis und Zahl 21

heute selbstverständlich sind, auch schon längst vor der
Erfindung von „links“ im virtuellen Raum. Inhaltsver-
zeichnis und Index sind seit Jahrhunderten etablierte Tei-
le der Buchkultur. Beide setzen den Gebrauch von Zahlen
für den Verweis auf Textstellen voraus.

Tatsächlich müssen zum Funktionieren solcher Vor-
richtungen drei Voraussetzungen erfüllt sein. Erstens
muss der Text selbst durch eine hinreichend feine Auftei-
lung untergliedert sein, zweitens müssen die Abschnitte
mit Zahlen bezeichnet sein, drittens muss die Funktion
von Zahlen im Verzeichnis (ihr Verweischarakter) hinrei-
chend klar und eindeutig sein. Alle diese Voraussetzun-
gen waren zu Eusebs Zeit nicht selbstverständlich.

Seit hellenistischer Zeit relativ geläufig war die Un-
terteilung längerer Werke in Bücher, wohl auch deren
Nummerierung. Während alexandrinische Gelehrte solche
Einteilungen an schon existierende Texte anbrachten,
wurden neue Werke auch von vorneherein so abgefasst.
Beispiele sind die Historiker Polybios und Diodoros, deren
lange Texte offensichtlich so konzipiert waren.33 Ein sol-
ches Ordnungssystem ist auch deshalb plausibel, weil die
Werke zu lang für eine Rolle waren. Die einzelnen Bücher
entsprachen somit zunächst einzelnen Objekten.34 Zu de-
ren Aufbewahrung und Sortierung war natürlich eine
Nummerierung von Nutzen. Die Vorgehensweise blieb üb-
lich, auch als die physischen Realisierungsformen nicht
mehr dieser Unterteilung entsprachen. Es wurde bereits
gesagt, dass Euseb selbst (und andere Autoren der Kaiser-
zeit vor ihm) seine Werke in Büchern organisierte, selbst
wenn sicherlich mehrere Bücher oder gar das ganze Werk
in einem Codex Platz fanden. Zugleich zeichnet sich
Euseb als gewissenhafter Gelehrter dadurch aus, dass er
extensiv andere Autoren zitiert – und er tut dies vielfach
mit Angabe der Buchnummer.35

33 Vgl. Birt 1882, 157–159; Mutschmann 1911, 94–96; Irigoin 1997,
129 f. Dass die Einteilung von den Autoren stammt, ergibt sich aus
intratextuellen Bezugnahmen. Die Zitation nach Buchnummern
kam im 1. Jh. v./1. Jh. n. Chr. auf und setzte sich in der Kaiserzeit
durch, vgl. Higbie 2010. Einige weniger bekannte Zeugnisse werden
bei Friderici 1911 angeführt.
34 Ein schönes Zeugnis hat sich am Ende des zweiten Buches der
Stromata des Klemens von Alexandrien erhalten. Dort teilt der Au-
tor – sinngemäß – mit, dass das Buch zu Ende geht, weil es voll ist
(also nicht aus inhaltlich-literarischen Gründen): Περιγεγράφθω καὶ
ὁ δεύτερος ἡμῖν ἐνθάδε Στρωματεὺς διὰ τὸ μῆκός τε καὶ πλῆθος τῶν
κεφαλαίων. str. 2,147,5 (GCS Clemens 23, 194,6 f. Stählin). Das muss
nicht zwingend heißen, dass das Werk zunächst auf Rollen ge-
schrieben war; die Vorgehensweise kann auch eine seit älterer Zeit
übliche Praxis widerspiegeln. Zugleich ist der zitierte Satz ein Zeug-
nis für eine Kapiteleinteilung.
35 Etwa h.e. 3,23,4; 3,6,17; 5,7,1; p.e. 10,10,1; d.e. 8,2,46.

Der Weg von hier zur feineren Kapiteleinteilung
scheint nicht weit zu sein, doch wurde er nicht so häufig
und nicht so früh gegangen, wie man denken könnte.
Tatsächlich ist dies aber nötig, weil Buchnummern zur
Referenzierung nicht ausreichen. Ein Zitat in einer Text-
menge zu suchen, die 30 oder 40 modernen Druckseiten
entspricht, mag angehen. Mehrfach und intensiv solche
Nachschlagevorgänge durchzuführen, wird zu mühsam.
Ein erster Schritt in diese Richtung waren knappe Zusam-
menfassungen am Beginn (am Kopf, caput, κεφάλαιον)
eines Buches: Man kann schnell feststellen, was in etwa
im Haupttext steht und wo allenfalls das interessierende
Textstück zu stehen kommt. Bei Plinius’ Naturalis histo-
ria etwa waren solche Zusammenfassungen schon listen-
haft organisiert; wenig später hat sich Aulus Gellius so-
gar ausdrücklich zu dieser Vorgehensweise geäußert.36
Generell ist Buntschriftstellerei ein Literaturzweig, in
dem die Organisation des Wissens besonders wichtig war
und demnach früh bezeugt ist. Der codex unicus der Me-
tamorphosen des Antoninus Liberalis weist bereits eine
nummerierte Kapitelliste mit Verweisen auf Nummern im
Text auf. In der christlichen Literatur wäre der Paedago-
gus von Klemens von Alexandrien ein Beispiel für eine
Auflistung der Kapitel zu Beginn der Bücher.37

Die Kapiteleinteilung konnte auch explizit zum Ge-
genstand der Reflexion werden. Der Redaktor einer spät-
antiken Sammlung von Mönchsgeschichten empfand die
ihm vorliegende Sammlung als verwirrend. „Das hat uns
zu dieser Darstellungsform der Kapitel veranlasst, denn
sie kann durch die Anordnung und die Einbeziehung
vergleichbarer Themen für diejenigen, die das wollen,
ganz offensichtlichen und praktischen Nutzen hervor-
bringen.“ Er hat die einzelnen Aussprüche der Mönchs-
väter also Themenbereichen zugeordnet und in Kapiteln
zusammengestellt. „Die Anordnung sämtlicher Kapitel
und jedes einzelnen je für sich [heißt wohl: des Stoffes
innerhalb der Kapitel] nützt demjenigen sehr, der daran
geht, das Buch zu lesen.“38 Das Vorwort, aus dem hier

36 Für Plinius und Aulus vgl. Albino 1962/62, 226, speziell zu Plini-
us’ erstem Buch (das als Index bzw. Inhaltsverzeichnis fungiert)
vgl. Higbie 2010, 26 f. und Gibson 2014.
37 Antoninus Liberalis, überliefert im Codex Heidelberg, Pal. gr. 398
(9. Jh.), f. 189–208, die Liste f. 189v–190r, vgl. dazu Delattre 2020,
290–294, für Klemens vgl. Mutschmann 1911, 105 (und zusätzlich na-
türlich die jeweiligen Editionen), zum literarischen Charakter vgl.
Heath 2020.
38 Es handelt sich um die sog. systematische Sammlung der
Apophtegmata Patrum. Die beiden Zitate stammen aus der Vorrede:
… τούτου χάριν ἐπὶ τήνδε τῶν κεφαλαίων τὴν ἔκθεσιν κεκινήμεθα,
δυναμένην διά τε τὴν τάξιν καὶ τὴν τῶν ἰσοδυναμούντων λόγων
περίληψιν ἐναργεστάτην τε καὶ ἑτοίμην τοῖς βουλομένοις τὴν
ὠφέλειαν παρέχειν. … ἡ γὰρ τάξις ὅλων ὁμοῦ τῶν κεφαλαίων καὶ



22 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

zitiert wird, endet mit einer Auflistung der 21 themati-
schen Kapitel des Werkes. Man kann also direkt dort ein-
setzen, wo man interessiert ist.

Doch ist eine Liste als solche noch nicht genug zur
präzisen Referenzierung. Es ist nicht immer einfach zu
entscheiden, ob in den überlieferten Werken die Zählung
der Kapitel schon vom Autor stammt oder im Rahmen der
byzantinischen Buch- und Überlieferungskultur eingetra-
gen wurde. Das gilt auch für Eusebs eigene Werke. Sicher
ist aber, dass die vom Autor gewünschte und programma-
tisch konzipierte Kapitelnummerierung im Laufe der Spät-
antike aufkam – bis hin zu einem Autor wie Evagrios Pon-
tikos, der sein Hauptwerk von vorneherein in mehreren
nummerierten kephalaia-Serien organisierte (wobei es
sich mehr um kurze Sinnsätze als um eigentliche Kapitel
handelt).39

Es ist kein Zufall, dass diese Tendenz parallel läuft
zur definitiven Durchsetzung des Codex als Schreibmedi-
um, denn die nummerierte Liste – modern gesprochen:
das Inhaltsverzeichnis – ist ja vor allem dann von Nut-
zen, wenn der Weg vom Verzeichnis zum Text hin und
zurück relativ unbeschwerlich und schnell ist. Das ist im
Medium der Rolle nicht der Fall. Euseb steht als auch
hier an der vordersten Front der zeitgenössischen Ent-
wicklung. Es ist nicht alles seine persönliche ingeniöse
Erfindung, aber er hat die vorhandenen neuen Mittel
konsequent genutzt und weiterentwickelt.

Wie steht es spezifisch mit dem Bibeltext? Die Rolle
von „Büchern“ der literarischen Tradition nehmen im
Falle des Neuen Testaments die einzelnen Evangelien
bzw. Briefe ein. Dass diese als erkennbare Einzelab-
schnitte vorhanden sind, hängt schlicht mit der literari-
schen Genese bzw. der Sammlungsgeschichte zusam-
men. Doch innerhalb der einzelnen Evangelien sind
nummerierte Texteinteilungen vor Euseb nicht bekannt.
Auch hier gilt: Die Tendenz ging in diese Richtung, und

καθὲν αὐτῶν ἑνὸς ἑκάστου τὰ μέγιστα λυσιτελεῖ τῷ μεταχειρι-
ζομένῳ τὴν τοῦ βιβλίου ἀνάγνωσιν. (SC 387, § 4,4–8 und § 5,10–12
Guy). Im Folgenden nochmals ähnlich: Ἀλλὰ καὶ ὁ σύμπας τῶν
κεφαλαίων εἱρμὸς οὐκ εἰκῇ οὐδὲ ὡς ἔτυχε κείμενος, ὁμοίως
χρησιμώτατος τυγχάνει τῷ βουλομένῳ προσέχειν τὸν νοῦν. (§ 7,1–3,
„Die ganze Abfolge der Kapitel ist nicht umsonst und zufällig so,
sondern ist demjenigen sehr nützlich, der seinen Sinn darauf rich-
ten will.“) Die Überlieferung dieses Prologtextes ist nicht gut, vgl.
die erste Anmerkung von Jean-Claude Guy in der zitierten Edition.
In der vorliegenden Form sind die Kapitel bzw. ist die Kapitelliste
nicht nummeriert.
39 Am Ende des Vorworts zum Praktikos wird ein Überblick über die
ganze Trilogie (Praktikos, Gnostikos, Kephalaia gnostika) gegeben:
ἑκατὸν μὲν κεφαλαίοις τὰ πρακτικά, πεντήκοντα δὲ πρὸς τοῖς ἑξα-
κοσίοις τὰ γνωστικὰ συντετμημένως διελόντες (SC 171, 492,56–58
Guillaumont).

relativ bald nach Euseb ist im Codex Vaticanus ein –
später selten verwendetes – Einteilungssystem belegt.40
Die Kapiteleinteilung, die im byzantinischen Bereich
zum Standard werden sollte, ist zuerst im Codex Ale-
xandrinus im fünften Jahrhundert bezeugt.41 Das muss
nicht heißen, dass sie nicht auch schon älter ist, aber
vermutlich nicht sehr viel. Gelegentlich wurde sogar die
ansprechende Vermutung geäußert, Euseb von Kaisa-
reia sei der Erfinder dieser Einteilung.42 Das ist nicht
völlig ausgeschlossen: Zuzutrauen wäre ihm so etwas
allemal, doch gibt es keinerlei Indiz für eine solche Hy-
pothese.

Die Sektionseinteilung im Zuge der Kanontafeln ist
auch deshalb bemerkenswert, weil sie ja beide Schritte
gleichzeitig geht: Die Aufteilung in Abschnitte und die
Nummerierung. Fragt man nach möglichen Vorläufern, so
muss man zwischen diesen beiden Aspekten unterschei-
den. Dass in erhaltenen Handschriften ein Einteilungssys-
tem nicht belegt ist, muss nicht heißen, dass es das nicht
gab. Gelegentlich ist – in der Literatur sogar bis heute –
von „ammonianischen Sektionen“ die Rede. Das bezieht
sich auf Ammonios, der bereits vor Euseb eine Art synopti-
sche Darstellung der vier Evangelien gemacht und dazu
in der Tat den Text in Abschnitte unterteilt hat. Auf dieses
Werk ist hier in einem kurzen Exkurs einzugehen, denn
es ist zum Verständnis wichtig, und Missverständnisse da-
rüber sind nicht selten.

Wie genau das Werk des Ammonios aussah, wüsste
man gerne. Doch trotz aufgewendeten Scharfsinns43

40 Vgl. Versace 2018, 102–114 mit einer präzisen Verzeichnung aller
Randziffern (bis Lc 22,47) sowie allgemein dazu in der Einleitung
S. 13 f. Eigentümlicherweise ist bislang nur eine spätere Handschrift
bekannt, in der sich das gleiche Einteilungssystem findet (Codex
Zakynthius, Cambridge, UL, Add. 10062, scriptio inferior, GA Ξ/040,
8. Jh.; dass in diesem Zusammenhang oft auch Paris, BNF gr. 97,
GA 579, 13. Jh. genannt wird, beruht auf einem Irrtum, vgl. Hill 2015,
228). Auf dieser Basis ist es nicht leicht zu entscheiden, ob das Sys-
tem für den Codex Vaticanus ad hoc erfunden worden ist (so dass
spätere Zeugen direkt oder indirekt darauf zurückgehen) oder ob
sich der Codex auf ein bereits vorhandenes (aber offenbar nicht
sehr weit verbreitetes) System stützte. Das zweite ist wahrscheinli-
cher, weil im Codex Vaticanus die Unterteilung recht mechanisch
mit Lage 68 im Lukasevangelium endet. Wäre diese Einteilung ein
scholarly project eigenen Rechtes gewesen, hätte man das vermut-
lich (mindestens) bis zum Ende der Evangelien fortgesetzt (unab-
hängig von der Produktion der einzelnen „Module“). Es kann also
gut sein, dass das System etwa zu Eusebs Zeiten entstanden ist.
41 Vgl. Goswell 2009, 136–139.
42 Barnes 1981, 125. Zur Kapiteleinteilung der Evangelien vgl. die
in Vorbereitung befindliche Edition und Studie von Saskia Dirkse.
43 Die letzte präzise Analyse ist von Crawford 2015, 3–15. Er disku-
tiert auch die Frage, wer Ammonios eigentlich war bzw. ob er mit
einem der anderweitig bekannten Namensträger identisch sei (S. 3–
6). Das Ergebnis ist eher ernüchternd. Am relativ plausibelsten ist



2.2 Querverweis und Zahl 23

bleibt es dabei: Die einzige Informationsquelle ist Euseb,
und er berichtet nur in zwei dürren Sätzen zu Beginn des
Karpianbriefes über seinen Vorgänger: „Ammonios der
Alexandriner hat, wie man sich vorstellen kann, viel An-
strengung und Mühe aufgewandt und uns das ‚vierfache
Evangelium‘ hinterlassen, indem er dem Matthäusevan-
gelium die gleich lautenden Perikopen der übrigen Evan-
gelisten zur Seite stellte. Dabei geschah es notwendiger-
weise, dass er die geordnete Abfolge der drei zerstörte,
wie sie sich im Netz des Lesens ergibt.“ (§ 1) Was man
über die Synopse des Ammonios wissen will, muss man
aus diesen wenigen Zeilen herauslesen. Immerhin: der
Ausdruck „Synopse“ ist wohl angebracht, denn der Kern
des Werkes ist das Nebeneinanderstellen von Perikopen
(περικοπὰς παραθείς), also wohl in Spalten, so dass es
eine vertikale Leserichtung – innerhalb eines Textes –
und eine horizontale Leserichtung – zum Textvergleich –
gab. Es ist nicht falsch, dieses Konstrukt als eine Art
Übertragung des Hexapla-Prinzips auf den Bereich der
Evangelien zu bezeichnen.44

Das Problem ist allerdings, dass das Prinzip hier
nicht so gut funktioniert. Die Evangelien laufen nur in
groben Zügen parallel, aber nicht im Blick auf sämtliche
kleinere literarische Einheiten. Notwendige Konsequenz
der Vorgehensweise ist, dass nur einer der Texte völlig
intakt bleiben kann (in diesem Fall das erste Evangeli-
um) und „die geordnete Abfolge der [anderen] drei zer-
stört“ wird. Das war Eusebs Kritikpunkt.

Weitere Details bleiben im Dunkeln. Es ist nicht klar,
ob von den hinteren drei Evangelien nur diejenigen Ab-
schnitte ausgewählt wurden, die eine Matthäus-Parallele
haben, oder ob solche Texte der Vollständigkeit halber

die schon von Hieronymus (vir. ill. 55) vertretene Identifikation mit
dem Autor der Schrift Περὶ τῆς Μωυσέως καὶ Ἰησοῦ συμφωνίας,
ebenfalls bei Euseb bezeugt (h.e. 6,19,10, doch von der Schrift ist
sonst nichts bekannt oder erhalten). Dafür spricht neben der Na-
mensgleichheit ein möglicherweise ähnliches Profil beider Werke:
ein Interesse am „harmonisierenden“ Lesen. Die Identifikation mit
weiteren Kandidaten bleibt sehr unsicher – und demnach auch die
Datierung der Person und des Werkes.
44 In diese Richtung argumentiert auch Crawford 2015, 6–13. Je
spezifischer man sich den Bezug auf die Hexapla vorstellt (also:
regelrechte Übernahme, nicht nur paralleler Grundgedanke), desto
zwingender entsteht das Bedürfnis Ammonios eher spät zu datie-
ren, nämlich gleichzeitig mit oder später als Origenes. Das ist mög-
lich, aber ungewiss (s. vorige Anm.). Crawford 2015, 13–15 geht in
die umgekehrte Richtung und versucht Ammonios als Origenes’
Vorläufer darzustellen. Dafür muss man eher früh datieren – eben-
so möglich, aber aus sachlichen Gründen vielleicht doch eher
unwahrscheinlich. (Man würde ja in der Geschichte solcher Spal-
tenlayouts eher den Weg vom Einfacheren zum Komplexeren an-
nehmen.)

ebenfalls dargeboten wurden (evtl. parallel zu einer Lücke
in Spalte eins?). Es ist nicht klar, ob einem Matthäus-
Abschnitt im Einzelfall auch mehr als drei Parallelen ge-
genübergestellt werden konnten. Erst recht ist nicht klar,
wie das konkrete Layout dieser Synopse aussah, ob sie
mehr für exegetische Spezialisten konzipiert war oder für
die schnelle Lektüre.

Angesichts dieser Unklarheiten ist es auf den ersten
Blick nicht leicht, eine Antwort auf die Schlüsselfrage zu
geben, ob Euseb die Sektionsaufteilung seines Vorgängers
verwendet hat oder ob er zumindst in groben Zügen darauf
aufbauen konnte. Auf den zweiten Blick wird aber deut-
lich, dass sich diese Frage sehr wohl beantworten lässt,
sogar mit großer Eindeutigkeit. Denn es ist praktisch un-
möglich, dass Euseb in dieser Hinsicht Vorarbeiten des
Vorgängers verwendet hat.

Um zu verstehen, warum das so ist, genügt es, sich
die Kanontafeln vorzunehmen und zu fragen, was die
dort vorliegende Sektionsaufteilung für ein Werk wie das
des Ammonios bedeuten würde. Um nur zwei Beispiele
aus beliebig vielen zu nennen: Euseb hat zu Mt98 = 10,40
nicht weniger als sechs Johannes-Parallelen (Kanon I,
Z. 13–18): Soll man sich vorstellen, dass Ammonios alle
sechs dieser einen Matthäus-Stelle gegenüberstellte?
Wenn nicht – wieso sollte man bei Johannes einen iso-
lierten Halbvers wie Io40 = 5,23b aus dem Umfeld des
Sondergutes (Io 39 und 41, beide bei Euseb Kanon X) he-
rauslösen? Oder die intrikate Verschränkung von drei Lu-
kas- und drei Johannes-Stellen in Kanon IX (Z. 413–421,
Lc303, 307, 312 und Io190, 186, 182, s. unten → 3.1.19):
Ohnehin sind Parallelisierungen von Textstellen ohne
Matthäus-Beteiligung bei Ammonios nicht gut denkbar
(er hat ja das Material am ersten Evangelium als Leittext
ausgerichtet), geschweige denn eine theologisch so fein
ziselierte Detailarbeit. Und wiederum: wenn man nicht
genau so parallelisiert, warum sollte man dann diese
feinkörnige Sektionsunterteilung vornehmen? Als reine
Sinneinheiten drängen sich diese kurzen Abschnitte
nicht auf.

Auf Ammonios mag allenfalls die Idee zurückgehen,
den Evangelientext überhaupt zu unterteilen (περι-
κόπτειν) in einzelne Abschnitte (περικοπή). Von solchen
περικοπαί als Sinn- oder Leseabschnitten war freilich
auch vorher schon unter Christen die Rede,45 und auch
für das physische Unterteilen des hl. Textes gibt es einen
prominenten Vorläufer, nämlich das Diatessaron. Die
Idee des Unterteilens als solche macht im übrigen die von
Euseb verwendeten Sektionen noch nicht zu „ammonia-

45 Justin, dial. 65,3; 110,1; Klemens von Alexandrien, str. 2,79,1;
3,38,4; Iulius Africanus, chron. F93,22.90 Wallraff.



24 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

nischen Sektionen“. Oder umgekehrt formuliert: Sich vor-
zustellen, dass Eusebs Sektionseinteilung identisch oder
sehr ähnlich ist zu der des Ammonios, würde bedeuten
sich vorzustellen, dass das ganze Werk identisch oder
sehr ähnlich ist, dass also Ammonios eine Art Volltext-
Version des eusebianischen Konkordanzwerkes geboten
hat. Wenn man sich weiterhin konkret ausmalt, was das
bedeuten würde, nämlich in allen zehn Kanones jeweils
den vollen Text in Spalten nebeneinander zu schreiben
(etwa im Fall der Mehrfachparallelen in neun oder zehn
Kolumnen, oder entsprechend untereinander), wird so-
fort deutlich: Das ist eine absurde Vorstellung. Auf diese
Idee ist auch später – in der Wirkungsgeschichte, die an
phantasievollen Ausgestaltungen keinen Mangel hat –
nie jemand gekommen, und es ist völlig ausgeschlossen,
dass ein solches Monumentalwerk der Eusebschen Arbeit
vorausging.

Schon die Unterteilung als solche kann nicht auf
Ammonios zurückgehen, und erst recht nicht die Num-
merierung. Die konkrete Zahlenvergabe aus den genann-
ten Gründen ohnehin nicht, aber auch nicht die Idee, Ab-
schnitte zu nummerieren. Dazu gab es ja in Ammonios’
Werk keinerlei Veranlassung. Texte wurden dort Texten
gegenübergestellt, nicht Zahlen. Die ammonianische Sy-
nopse hat ihren Wert in sich und bedarf keiner externen
Verweise (jedenfalls nicht mehr als der Text jeder ande-
ren Evangelienhandschrift).

In gewissem Sinn muss es ammonianische Sektionen
natürlich gegeben haben, doch sollte man die Einteilung
des Euseb nicht so bezeichnen, denn sie hat mit dem Sys-
tem des Vorgängers materiell und formal nichts zu tun.46

Fragt man jedoch etwas allgemeiner, ob und wo es
im Bereich der biblischen Texte Vorläufer für solche
nummerierten Sektionsteilungen gegeben hat, so fällt
der Blick sofort auf ein biblisches Buch, das Euseb sehr
gut kannte: den Psalter. Es kann kein Zweifel sein, dass
dies das „Einfallstor“ der genannten Organisationsform
im Bereich der Bibel war. Es ist das einzige biblische
Buch, bei dem die innere Gliederung gewissermaßen von
alleine, also auf ganz natürlichem Weg gegeben war,
nämlich durch die Sammlungsgeschichte von unterei-

46 Es wäre kaum nötig, das so nachdrücklich zu betonen und
ausführlich zu belegen, wenn nicht in jüngerer Zeit ein Versuch
gemacht worden wäre, die – vor allem in englischsprachiger Lite-
ratur – seit langem geläufige Rede von „Ammonian sections“ (ein-
flussreich etwa Scrivener 1894, 59–63) in genau diesem spezfi-
schen Sinn zu verteidigen (Crawford 2015, 19–23). Es bleibt also
bei der Einsicht, die schon Charles Lloyd, der gelehrte Bischof von
Oxford, 1828 festhielt: „Arbitrarmur Eusebium non canonum tan-
tum, sed et sectionum seu numerorum sive superscriptorum sive
subscriptorum inventorem vere dici.“ Lloyd 1828, x.

nander zunächst weitgehend oder ganz unabhängigen
Einheiten. Dass ein Psalm vom anderen getrennt und
auch äußerlich unterscheidbar ist, zeigt sich bereits in
der hebräischen Überlieferung, auch in den ältesten er-
reichbaren Strata, nämlich in den Schriftrollen von Qum-
ran. Man kann dort aber auch schön erkennen, dass die
Unterteilung das eine und die Nummerierung das andere
ist: Von Zahlen gibt es dort noch keine Spur.47 Dies ist
vielmehr eine Errungenschaft der griechischen Texttradi-
tion, möglicherweise inspiriert durch die Fähigkeiten der
alexandrinischen Philologie. Origenes war sich dieser
Differenz sehr wohl bewusst: „Im Hebräischen ist keinem
Psalm eine Zahl beigegeben.“48 Im Griechischen war es
hingegen eher verbreitet – jedenfalls hält Origenes das
bei der Septuaginta für normal, und auch andere Spalten
der Hexapla waren mit einer Nummerierung ausgestat-
tet.49 Solche Zahlen waren nicht nur eine nützliche
Schreibertradition, sondern sie wurden auch real ver-
wendet, nämlich zur Zitation. Schon im zweiten Jahrhun-
dert findet sich bei Justin eine Reihe von Bezügen auf
konkrete Psalmen mit ihrer Nummer.50 Das setzt voraus,
dass die Zählung einigermaßen standardisiert ist und
dass ein guter Teil der verfügbaren Textexemplare dieses
feature hat.

Euseb kannte die Situation sehr gut, denn er hat
selbst oft aus dem Psalter zitiert, und vor allem hat er
ein monumentales Kommentarwerk zu diesem Buch der
Bibel vorgelegt. Darin bestätigt er, was schon Origenes
sagte: „Im hebräischen Buch der Psalmen wurden alle
[Psalmen] ohne Beigabe einer Nummer geschrieben.“51

47 Das gilt etwa für die große Psalmenrolle 11QPsa. Vgl. allgemein
zur Psalmennummerierung im Hebräischen Auwers 2002.
48 Ἐν μέντοι τῷ ἑβραϊκῷ οὐδενὶ τῶν ψαλμῶν ἀριθμὸς παράκειται,
PG 12,1100D (bei der Auslegung von Psalm 2).
49 In einem kurzen Fragment De Quinta et Sexta berichtet Origenes
von der Auffindung dieser beiden Versionen. Bei der Quinta berich-
tet er über Zählungsdifferenzen und hält für eine Psalmengruppe
fest: Diese Version „setzt die Zahlen ebenso wie unsere [sc. LXX]
Handschriften (ὁμοίως τοῖς παρ᾿ ἡμῖν ἀντιγράφοις τοὺς ἀριθμοὺς
τίθησι).“ (§ 3, Edition Risch, in: Bandt/Risch/Villani 2019, 74).
50 dial. 22,7 (Ps 49); 37,1 (Ps 46); 37,2 (Ps 98); 38,3 (Ps 44); 73,1
(Ps 95); 97,3 (Ps 21). Vermutlich ist ein solches Zitat mit Zahl bereits
in Act 13,33 (Ps 2) gegeben, aber der Fall ist weniger eindeutig.
51 Ἐν τῇ ἑβραϊκῇ βίβλῳ τῶν ψαλμῶν ἄνευ τῆς τοῦ ἀριθμοῦ
προσθήκης ἀνεγράφησαν οἱ πάντες… Mit dieser Feststellung be-
ginnt der kleine Traktat De ordine psalmorum, der jetzt von Cordula
Bandt erstmals verlässlich ediert und ebenso verlässlich Euseb als
Autor zugeordnet ist (Edition in: Bandt/Risch/Villani 2019, 194–
203). Die Authentizität ergibt sich nicht zuletzt aus den engen Paral-
lelen in Eusebs Psalmenkommentar, namentlich bei der Kommen-
tierung von Ps 62 und 86. Auch die hier zitierte Aussage wiederholt
sich dort (zu Ps 62, ebenfalls ediert von Bandt, S. 208, Z. 61–63).



2.2 Querverweis und Zahl 25

Abb. 6: Euseb von Kaisareia, Kanontafeln der Psalmen. Oxford, Bodleian Library, Auct. D.4.1 (10. Jh.), f. 24v/25r.

Es ist allerdings gut möglich, dass er das nicht aufgrund
eigener Studien des hebräischen Textes wusste, sondern
aus der Hexapla. Vor allem aber hat er die Verwendung
der Psalmzahlen auf ein ganz neues Niveau gehoben,
nämlich von der gelegentlichen Zitation zur systemati-
schen Texterschließung. Vermutlich im Zuge seines gro-
ßen Kommentarwerkes oder als Vorbereitung dazu hat er
eine Art kephalaia-Liste der Psalmen erstellt, die Hypo-
thesen oder Periochae.52 Dort wird wie in einem Inhalts-
verzeichnis zu jedem Psalm eine kurze inhaltliche Über-
schrift gegeben, begleitet von der Nummer zum direkten
Nachschlagen und Auffinden im Text. Damit werden die
Psalmen also sekundär mit dem vollen Instrumentarium

52 Auch dieser Text wurde von Cordula Bandt ediert (in: Bandt/
Risch/Villani 2019, 128–141). Sie verwendet im Anschluss an die ers-
te Bezeugung (im Codex Alexandrinus, f. 531v–532v) den Titel Perio-
chae. Wenn Euseb überhaupt im technischen Sinn einen Titel ver-
wendet hat, dann ist dies die wahrscheinlichste Form. Daneben ist
aber auch ὑπόθεσις belegt (etwa Oxford, Bodleian Library, Auct.
D.4.1, f. 26r) – und im Codex Alexandrinus gehört der Text in den
Abschnitt, der mit ὑποθέσεις Εὐσεβίου τοῦ Παμφίλου überschrieben
ist. Beide Ausdrücke passen gut zu Euseb und können von ihm ver-
wendet worden sein.

der Texterschließung versehen, wie es damals modern
war oder wurde.

Und nicht nur das – Euseb hat die im vorigen Ab-
schnitt bereits genannten „Kanontafeln“ der Psalmen er-
stellt, also eine Auflistung in Gruppen nach Psalmverfas-
sern, jeweils mit ihren Nummern, insgesamt sieben
„Kanones“. Es ist eine ganze Doppelseite ausschließlich
mit Zahlen, die Verweischarakter haben (Abb. 6).53

Über die Datierung aller dieser Arbeiten innerhalb
der Biographie Eusebs ist keine Gewissheit zu erlangen.
Manches spricht dafür, dass der Psalmenkommentar ei-
nes seiner letzten Werke war,54 doch ganz sicher fußt er
auf längeren Vorarbeiten. Es ist zumindest sehr plausi-
bel sich vorzustellen, dass das Frühwerk des Chronik-
Kanons eine Vorstufe für die Kanontafeln der Evangelien
im Blick auf die Dimensionen eins und zwei (die hori-
zontale und vertikale Ausdehnung einer Seite) war, dass
aber die Kanontafeln der Psalmen eine Vorstufe für die
Dimension drei war, nämlich die aus der Seite heraus-
weisende Referenzfunktion der Zahl. Tatsächlich sind

53 Wallraff 2013b, dazu oben in → 2.1.
54 Rondeau 1982–85, 66–69.



26 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

Abb. 7: Konkordanztabelle der Sortes Astrampsychi. Leiden, Papyrological Institute, inv. 573 verso = P. L. Bat. XXV 8.

beide genannten Werke schon je für sich genommen
relativ komplex, aber erst gemeinsam erklären sie das
in mehrfacher Hinsicht völlig analogielose Werk der
Kanontafeln.

Wie sehr dieses neue System als ungewöhnlich und
erklärungsbedürftig betrachtet wurde, zeigt allein die
Tatsache, dass Euseb es für sinnvoll und nötig hielt, ihm
eine Art Gebrauchsanleitung mit auf den Weg zu geben.
Das Inhaltsverzeichnis und der Index zum vorliegenden
Buch haben und brauchen das nicht. Einerseits weil sie
nicht so komplex sind, andererseits weil sie auf etablierte
Konventionen und Gewohnheiten der Buchkultur auf-
bauen, die solche Erklärungen überflüssig machen. Bei
den Kanontafeln müssen Leser erklärt bekommen, wor-
auf sich die Zahlen beziehen und wie sie mit dem System
angemessen umgehen können. Der Karpianbrief sorgt
hier für die nötige Klarheit.

Er tut es im Blick auf die rational-exegetische Verwen-
dung des Zahlenwerks. Es ist aber klar, dass die Zahlenko-
lonnen auch jenseits ihrer eigentlichen Funktion einen ge-
wissen Effekt produzieren – und zwar zunächst auch ganz
unabhängig von der ästhetischen Präsentation, die hin-
zutritt und auf die im folgenden Abschnitt gleich noch
einzugehen ist. Auch wer den Sinn nicht versteht – oder
vielleicht sogar: gerade wer ihn nicht versteht, wird beein-
druckt sein von der schier endlosen Reihe nackter Zah-
len – insgesamt über 1000 Zahlen verteilt auf (mindes-
tens) sieben Seiten, praktisch ohne Worte. Eine solche
Zahlen-Phalanx war buchstäblich unerhört und nie gese-
hen – nach antiken Sehgewohnheiten, aber im Grunde bis
heute, und auch ohne weitere Erklärung drängt sich der

Eindruck des Tiefsinnigen und Bedeutsamen auf. Die Zah-
len haben nicht nur einen Verweischarakter im nüchter-
nen Sinn des Textverweises, sondern sie weisen durch ihr
schlichtes Dasein über sich hinaus – bis hin zu einer ma-
gischen Anmutung.55

Inwieweit sich Euseb eines solchen Sinnüberschus-
ses bewusst war und inwieweit er intendiert war, ist
schwer zu sagen. Allein die Tatsache, dass die Kanon-
tafeln offensichtlich zu Beginn des heiligen Textes ste-
hen, ihn also einleiten und zu ihm hinführen (statt sich
wie ein moderner Index bescheiden an seinem Ende zu
verstecken),56 könnte ein Indiz dafür sein, dass Euseb
dies wusste und wollte: Die Zahlen sollten (neben ande-
ren Aspekten) ein Mittel zur Inszenierung des Evange-
liums sein.

Zum Schluss dieses Abschnittes sei zumindest noch
knapp darauf hingewiesen, dass es in der Spätantike

55 Um nur ein frühmittelalterliches Beispiel zu geben, bei dem die
Zahlenkolonnen so gewirkt haben mögen: Im Pariser Codex BNF,
lat. 11553 (9. Jh.) findet sich zwischen Hieronymus’ praefatio und
dem Tafelwerk ein „Glücksrad“, das ganz mit Zahlen gefüllt ist
(f. 89va). Auf den ersten Blick würde man dazu neigen, auch diese
Zahlen (ebenso wie diejenigen im Tafelwerk) auf die eusebiani-
schen Sektionen zu beziehen – und dies wurde in der Forschung
auch vermutet. In Wirklichkeit handelt es sich um Bezüge auf die
Orakelsprüche (sortes) am Rand des Johannesevangeliums, vgl.
Childers 2020, 168–172. Gleichwohl ist es schwerlich Zufall, dass
sich dieses Stück „Bibelmagie“ gerade an die Kanontafeln angela-
gert hat.
56 Diesen Aspekt hat jüngst besonders Strøm-Olsen 2018, 405 in
Erinnerung gerufen.



2.3 Architektur und Denk-Mal 27

durchaus Beispiele für solche magische Sinnaufladung
von Zahlen gibt, nämlich in Gestalt von Zahlenorakeln.
Besonders komplex sind etwa die sortes Astrampsychi,
bei denen ein nummerierter Fragenkatalog und eine hin-
zutretende Zufallszahl den Schlüssel bilden zum Ver-
zeichnis der Antworten, die jeweils Zahlen zugeordnet
sind (Abb. 7).57 Die Einzelheiten dieses Systems müssen
hier nicht interessieren, und der Verweis auf solche Ora-
kel, die zunächst mit Christentum nichts zu tun haben,
ist auch nicht so gemeint, als wollte Euseb sich in die
Nähe solcher Praktiken begeben. Man kann aber nicht
ausschließen, dass spätantike oder byzantinische Leser
an solche Zahlentafeln denken mussten, wenn sie die Ka-
nontafeln sahen, zumal die genannte Orakelpraxis kei-
neswegs mit dem Aufkommen des Christentums aufhör-
te. Im Gegenteil – es gab durchaus auch zahlenbasierte
christliche Orakel, teilweise mit direktem Bezug zum bib-
lischen Text (sortes biblicae), teilweise mit anderen Bezü-
gen (etwa die sortes sanctorum oder christliche Adaptati-
onen vorausgehender Traditionen).58

Mit diesem Hinweis soll es hier sein Bewenden ha-
ben, auch wenn eine detailliertere Analyse der Verweis-
funktion von Zahlen in allen diesen Fällen lohnend wäre.
Auf das Thema Zahl ist noch einmal zurückzukommen,
nämlich nicht in ihrer Funktion als Querverweis, sondern
als Sinnträger als solche, in ihrer symbolischen und wo-
möglich gar theologischen Bedeutung. Zunächst aber ist
das Stichwort vom Sinnüberschuss in einem umfassen-
deren Sinn aufzunehmen, nicht nur im Bezug auf die
Zahlen, sondern im Bezug auf das – wenn man so sagen
darf – Gesamtkunstwerk der Kanontafeln.

2.3 Architektur und Denk-Mal
Von einem Gesamtkunstwerk kann in der Tat die Rede
sein, im vollen Sinne des Wortes. Es handelt sich – ers-
tens – um ein Kunstwerk, und zwar – zweitens – bei Be-
trachtung in seiner Gesamtheit. Der erste Aspekt ist hier
noch einmal deutlich hervorzuheben, denn die bisherige
Diskussion über Tabellen einerseits, Zahlenverweise an-
dererseits hat primär die technisch-funktionalen Seiten
ins Licht gestellt. Dem gegenüber ist festzuhalten: Das
Tafelwerk war schon im Archetyp künstlerich anspruchs-

57 Vgl. Browne/Stewart 1983–2001; Stewart 1995; Naether 2010.
58 Zu den sortes biblicae vgl. zuletzt Childers 2020, 31–42, zu den
sortes sanctorum vgl. Klingshirn 2002, zu den sortes Sangallenses,
einer christlichen Adaptation der sortes Astrampsychi, vgl. Klings-
hirn 2005 sowie Naether 2010, 279–298.

voll gestaltet, ja, man kann von den Anfängen christli-
cher Buchmalerei sprechen. Es ist das Verdienst des
Kunsthistorikers Carl Nordenfalk, darauf in aller Klarheit
hingewiesen zu haben,59 und die Tatsache, dass ihm in
den vergangenen 80 Jahren in dieser Hinsicht nicht we-
sentlich widersprochen wurde, kann als zusätzlicher Be-
leg für diese Sicht gelten.

Es ist nicht Ziel der vorliegenden Arbeit, die kunst-
historische Diskussion über die Frage, was genau auf
Euseb und sein Skriptorium zurückgehen mag, weiter zu
befruchten, ebenso wenig die Suche nach kunsthistori-
schen Vorlagen und Parallelen. Doch etwas vereinfacht
gesprochen, lässt sich festhalten: Es sind im wesentli-
chen zwei Teile des Dekorationsschemas, die sicherlich
auf die ältesten Strata zurückgeführt werden können,
nämlich die Überwölbung der Spalten mit Bögen – daher
als „Kanonbögen“ bezeichnet – und die Verwendung von
Säulen zur vertikalen Gliederung des Raumes.60

Zugleich ist der Ausdruck „Dekorationsschema“ hier
zumindest missverständlich. Denn – zweiter Aspekt von
„Gesamtkunstwerk“ – bei Dekoration könnte man an
schmückendes Beiwerk denken, das hinzutreten kann –
nice to have – oder auch nicht. Die Tatsache jedoch, dass
die beiden genannten Grundelemente, Säulen und Bö-
gen, in praktisch allen Abschriften in praktisch allen
Sprachräumen erhalten sind (bei aller Variabilität im
Einzelnen), deutet darauf hin, dass es sich nicht um op-
tionale Zutaten handelt, sondern um essenzielle Teile
des Systems von Anfang an. Sie sind nicht von den mehr
technisch-funktionalen Aspekten zu trennen. In diesem
Sinne ist das Gesamte ein Kunstwerk, nicht nur gewisse
künstlerische Epitheta.

Anders formuliert: Die Säulen und Bögen sind nicht
nur gefällige Rahmung, die aus der nüchternen Tabelle
in ihren drei praktischen Dimensionen ein ästhetisch an-
sprechendes Bild machen, sondern auch die Schrift
selbst hat Bildcharakter. Es gibt eine ikonische Dimensi-
on der Schrift, in diesem Fall: der Zahl, die über ihr Sig-
nifikat hinausgeht. Das wurde bereits ansatzweise deut-
lich, als oben von möglichen magischen Assoziationen
die Rede war, aber es geht noch tiefer, und dabei spielt
der künstlerische Aspekt des Dekorationsschemas eine
wichtige Rolle.

Bei den Säulen und Bögen handelt es sich eindeutig
um Architekturelemente, um Züge des umbauten Rau-

59 Vgl. neben der großen Monographie Nordenfalk 1938 einen Auf-
satz über „The Beginnings of Book Decoration“ (Nordenfalk 1951).
60 Vgl. Nordenfalk 1938, 73 f.; Wessel 1978, 930 f.



28 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

mes. Wahrscheinlich hat Nordenfalk recht, wenn er
meint, dass Vorbilder weniger im Bereich der Architek-
tur als vielmehr im Bereich der Architektur-darstellung
zu suchen sind.61 Tatsächlich bleibt die Raumgestaltung
seltsam flach. Die Säulenstellungen eröffnen keine Tie-
fe, sondern nur einen zweidimensionalen Raum, den
Raum einer Tabelle. Sie wollen nicht Bild eines beste-
henden Gebäudes sein, schon gar keine Bilder real vor-
handener Bauten aus der Lebenswirklichkeit des Euseb
oder anderswoher. Bei der Wiedergabe des Tholos am
Ende des Zahlenwerkes (auf den noch zurückzukommen
ist) haben Buchmaler gelegentlich versucht, räumliche
Tiefe zu erzeugen, und prompt haben moderne Gelehrte
über konkrete architektonische Modelle nachgedacht
(Anastasis in Jerusalem? Tempel in Jerusalem? Ciborium
der Geburtskirche in Bethlehem?).62 Solche Assoziatio-
nen sind weder unmöglich noch a priori falsch. Aber sie
verkennen den wichtigsten Aspekt: Durch die Architek-
turelemente werden die Zahlen in einen imaginierten
Raum hineingestellt, und diese Verräumlichung gene-
riert einen Monumentaleffekt, der um seiner selbst willen
gewünscht ist.

Die Rede vom Monumentalen muss freilich sogleich
präzisiert und eingegrenzt werden. Es geht dabei nicht
einfach ums Große oder Großartige, auch nicht primär
um das künstlerisch Anspruchsvolle (obwohl das nicht
ausgeschlossen ist), sondern ganz buchstäblich um das
monumentum. Das Wort kommt von monere, mahnen,
wörtlich wäre es also das Mahnmal, oder – um die eher
moralische Konnotation fernzuhalten – das Denkmal.
Genau darum geht es bei der Architekturgestalt dieses
Gesamtkunstwerkes. Es ist ein Denk-Mal im Sinne des
Angedenkens, des Erinnerns. Ein Evangelien-Monument,
wobei das Erinnern nicht meint, dass man sich an gewis-
se konkrete Inhalte erinnern soll, sondern wiederum
buchstäblich: Das Evangelium wird ver-innerlicht und in
diesem Sinn in den Rang des Monumentalen erhoben. Es
ist aus dem Raum des Beliebigen, der „guten Geschichte“
in den Raum des Verbindlichen, des andauernd Relevan-
ten und bleibend Bedeutenden überführt.

Noch besser als das deutsche Denkmal trifft womög-
lich das englische memorial den hier intendierten Sinn.
Denn dieser Ausdruck führt auf die antike ars memoriae
und damit zunächst auf die grundlegende Einsicht, dass
ein Monument – so monumental es auch sein mag –

61 Nordenfalk 1938, 117–121.
62 Anastasis: Klemm 1972, 86–91 (ähnlich auch bereits Nordenfalk
1938, 107 f.); Tempel: Grigoryan 2014; Ciborium: Wessel 1978, 965–
967.

nicht primär ein Objekt, ein fester Gegenstand ist, son-
dern ein kognitiver Akt.63 Die lateinische ars memoriae
wird seit dem 19. Jahrhundert oft mit Mnemonik über-
setzt, oder sogar mit Mnemotechnik. Damit rückt der
technische Aspekt in den Vordergrund, nämlich gewis-
sermaßen die Tipps und Tricks, mit denen man etwas im
Gedächtnis behalten kann, sich also eine gewisse Zah-
lenfolge oder eine Serie von Namen merken. Darum geht
es in der Tat, doch es erschöpft sich nicht darin, und in
jedem Fall ist offensichtlich: Die Kanontafeln haben in
diesem Sinn keinen mnemotechnischen Wert. Sie dienen
nicht unmittelbar dazu, sich irgendwelche Zahlen, Texte
oder Sachverhalte besser einzuprägen. Dafür sind die
Zahlen zu viele, die Tabellen zu lang und der Bezug zu
abstrakt.

Warum die ars memoriae dennoch einschlägig ist,
wird deutlich, wenn man sich ihre antiken Klassiker vor
Augen führt. Als Begründer dieser Kunst galt Simonides
von Keos, ein griechischer Dichter und Sänger des
6./5. vorchristlichen Jahrhunderts. Als ὁ τὸ μνημονικὸν
εὑρών bezeichnet ihn die Parische Chronik, und Cicero
erzählt zuerst die berühmte Geschichte,64 der zufolge Si-
monides bei einem Gastmahl auftreten soll. Er wird nach
seinem Auftritt kurz herausgerufen, und als in seiner
Abwesenheit das Gebäude wegen eines Erdbebens kolla-
biert, kann er die entstellten Leichen identifizieren –
nicht aufgrund ihres Aussehens, sondern aufgrund der
Orte, an denen sich ein jeder Gast befand.

Die Geschichte dient als eine Art Ätiologie der so ge-
nannten loci-Methode. Sie macht sich zunutze, dass das
menschliche Gedächtnis räumlich funktioniert, sich also
räumliche Sachverhalte besser einprägen kann als rein
abstrakte. Der anonyme Traktat Rhetorica ad Herennium,
die älteste erhaltene Rhetorikschrift in lateinischer Spra-
che (1. Jh. v. Chr.), kennt diese Methode bereits. Der Ver-
fasser schlägt als Orte für die memoria vor: „aedes, inter-
columnium, angulum, fornicem et alia quae his similia
sunt.“65 Solche gegliederten Gedächtnis-Räume werden
also architektonisch beschrieben. Dabei ist das Architek-
tonische weder (bloße) Metapher noch reales Gebäude.

63 Zur antiken und mittelalterlichen ars memoriae sind Yates 1966
und Blum 1969 als grundlegende Einführungen weiterhin nützlich;
in kulturwissenschaftlicher Perspektive vgl. zum Folgenden Cole-
man 1992 und Carruthers 2008 (11990); Carruthers 1998. Die Kanon-
tafeln werden bei Carruthers 2008, 118 unter der Überschrift „For-
matting the page of memory“ genannt. Von der zweidimensionalen
Erstreckung des Gedächtnisraumes geht auch Small 1997 aus, wenn
sie von „wax tablets of the mind“ spricht.
64 orat. 2,352 f.; Marmor Parium A.54.
65 Rhet. ad. Her. 3,29 (CUFr2 115,7 f. Achard).



2.3 Architektur und Denk-Mal 29

Vielmehr handelt es sich um imaginierte Räume, die
dazu dienen, den Dingen ihren Ort zu geben.

In welchem Sinn tragen solche Erwägungen zum
Verständnis der Kanontafeln bei, wenn doch eine unmit-
telbar mnemotechnische Anwendung nicht in Betracht
kommt? Tatsächlich erschöpft sich die ars memoriae
nicht in solcher Anwendung. Das „den Dingen ihren Ort
geben“ hat einen Sinn, der darüber hinaus geht. Das
eusebianische Zahlenwerk stabilisiert, sakralisiert und
monumentalisiert die Evangelienüberlieferung, indem
jedem Stück ein fester Ort zugewiesen wird. Die Kolloka-
tion in festen Räumen ist Teil der Memorialkultur.

Eines der – zumindest in der angelsächsischen
Welt – bekanntesten memorials ist das Vietnam Veterans
Memorial auf der National Mall in Washington, D.C. Auf
insgesamt 140 großen Granitpaneelen sind dort die Na-
men von 58.320 Personen verzeichnet, die ihr Leben im
Vietnam-Krieg verloren haben.66 Natürlich ist auch dort
der Sinn nicht darin zu suchen, dass irgendjemand die-
se ganze Liste durchlesen, geschweige denn erinnern
soll. Vielmehr ist dem Gedenken ein Ort gegeben. Man
kann einzelne Namen nachschlagen (ein dazu bestimm-
tes Register liegt aus), und man kann die Gesamt-Liste
als Gesamt-Kunstwerk im Kontext der nationalen Ge-
dächtniskultur würdigen.

Die Kanontafeln sind als prägender Teil, ja als
Beginn einer christlichen Memorialkultur zu sehen; na-
türlich gehörte Erinnerung von Anfang an zum Chris-
tentum, doch wird die memoria durch die Transforma-
tionen des vierten Jahrhunderts zum memorial, zum
Denk-Mal. Das lässt sich in einem weiteren Sinne im
Blick auf die christliche Buchkultur insgesamt zeigen
(man vergleiche nur einmal die bescheidenen Papyrus-
heftchen des dritten Jahrhunderts mit einem Megacodex
vom Typ des Vaticanus oder Sinaiticus),67 doch im spe-
zifischen Sinn haben die Kanontafeln daran bedeu-
tenden Anteil. Das gilt nicht trotz, sondern womöglich
gerade wegen der Tatsache, dass die langen Zahlenko-
lonnen aus sich heraus prima facie keinen Sinn erge-
ben. Selbst wer sich auskennt, bezieht aus der reinen
Lektüre der Zahlen unmittelbar keinen Erkenntnisge-
winn. Wie beim Denkmal für die Opfer des Vietnam-
kriegs sind die Einträge absichts- und planvoll angelegt

66 Carruthers 1998, 35–40 diskutiert das Denkmal „as an example
of memoria rerum“. Bei Tufte 1990, 42–44 finden sich erhellende
Bemerkungen über die visuellen Aspekte. Vgl. darüber hinaus auch
Tufte 2006, 82–121 allgemein über „Words, Numbers, Images – To-
gether“.
67 Vgl. Wallraff 2013a, 8–25, insbesondere Abb. 4.

(dort in chronologischer Reihe), doch anders als dort er-
schließt sich hier der Plan erst bei genauerem Studium.
Auch ohne dies bleibt jedoch der Eindruck des Denk-
Würdigen, des Monumentalen.

Die Kanontafeln sind nicht nur selbst Denkmal – sie
tragen auch dazu bei, dass der ganze Codex es wird. Das
Evangeliar, das es zweifellos auch vorher schon gab,
wird eine Art „eingetragenes Warenzeichen“. Es ist nicht
mehr unverbundene Sammlung von vier Teiltexten (ei-
ner könnte fehlen – niemand würde es merken), es hat
nun ein gewisses äußeres Format (die Tabellen brauchen
Platz), und es ist in der Herstellung recht aufwendig
(nicht jeder kann so etwas herstellen und abschreiben).
Der Codex mit den vier Evangelien und den Kanontafeln
an der Spitze gewinnt eine Geschlossenheit und Dignität,
die er vorher so nicht hatte.

Man mag dies alles für eine Überinterpretation hal-
ten, doch gibt es Gründe für die Annahme, dass das Mo-
numentale im beschriebenen Sinn – vorsichtig ausge-
drückt – den Intentionen des Euseb zumindest nicht
zuwiderlief. Hauptargument dafür ist die Tatsache, dass
nicht nur die Zahlen selbst in einem architektonischen
Rahmen dargeboten wurden, sondern dass die Reihe der
Seiten mit Tabellen in einer vermutlich ganzseitigen
Bilddarstellung kulminierte, die nichts anderes ist –
nicht mehr, aber auch nicht weniger – als ein Monu-
ment, ein Denkmal, in jedem Fall ganz ohne praktische
Funktion, nur als krönender Abschluss des Gesamtkunst-
werks konzipiert.

Die genaue Analyse der Überlieferung bestätigt, was
schon Nordenfalk für wahrscheinlich gehalten hatte:
Der in mehreren Sprachtraditionen an dieser Stelle be-
gegnende Tholos (Abb. 8), der bereits oben kurz genannt
wurde, geht auf Euseb oder jedenfalls auf das früheste
Stratum im Skriptorium von Kaisareia zurück.68 Er war
sehr wahrscheinlich Teil des Konzepts von Anfang an.
Es handelt sich um ein von vier Säulen getragenes Dach,
vermutlich begleitet von einem Titulus. Die geläufige
Definition des Tholos als Rundtempel ist nicht unpas-
send, auch nicht irreführend, doch mit der räumlichen
Deutung als „rund“ und der inhaltlichen Deutung als
„Tempel“ sagt sie vielleicht schon mehr, als minimal ge-
sagt werden muss. Zudem ist zwar mit hinreichender Ge-
wissheit zu etablieren, dass ein solcher Tholos vorhan-
den gewesen sein muss, doch wie genau er aussah, ist
nicht so leicht zu sagen.

68 Genauere Diskussion → 4.2, vgl. bereits Nordenfalk 1938, 102–
108.



30 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

Abb. 8: Tholos in verschiedenen Kulturräumen I (lateinisch, äthiopisch, zweimal armenisch), s. auch die weitere Zusammenstellung
unten Abb. 16 sowie den Tholos auf Taf. 44. a: Paris, BNF, nouv. acq. lat. 1203 (Godescalc-Evangelistar, 8. Jh), f. 3v; b: New York,
Metropolitan Museum of Art, 2006.100 (Fragment eines Evangelienbuches, 14. Jh.); c: Erevan, Matenadaran, ms. 2374 (Ēǰmiacin-
Evangeliar), f. 5v; d: Jerusalem, Armenisches Patriarchat, ms. 2555, f. 7r.



2.4 Ein Evangelium und vier Evangelien 31

Es ist nicht zu kühn, die vier Säulen mit den vier
Evangelien in Verbindung zu bringen und die Gesamt-
struktur als eine Art Summa des ganzen Tafelwerkes zu
betrachten. In diese Richtung deutet auch der Titulus,
der dem Tholos vermutlich beigegeben war (s. unten
→ 4.2). Die schlichte Formulierung Ὑπόθεσις κανόνος τῆς
τῶν εὐαγγελιστῶν συμφωνίας (G11302) ist nicht ganz
einfach zu übersetzen. Um nicht zu stark interpretierend
einzugreifen, ist es in der Edition mit „Anlage des Ka-
nons der Symphonie der Evangelisten“ wiedergegeben,
doch kann man womöglich noch ein wenig weiterkom-
men. Hier wie auch sonst ist davon auszugehen, dass
κανών primär „Tabelle“ bedeutet. Ὑπόθεσις ist ein Wort
mit sehr breitem semantischem Spektrum,69 doch hilft
hier der ursprüngliche Wortsinn (von ὑποτίθημι) weiter:
das „zugrunde Liegende“, das „Fundament“, die „Ba-
sis“, die „Grundstruktur“. Das schließt die davon abge-
leitete Bedeutung „Gegenstand“, „Thema“ (sc. eines Bu-
ches) nicht aus, ja sogar das Buch oder Werk selbst. In
diesem Sinn ist das Wort bei Euseb auch anderswo be-
legt.70 Es könnte also heißen „Grundstruktur der Tabel-
le“. Schon nicht mehr Übersetzung, aber gleichwohl tref-
fende Deutung wäre „Inbild der Tabelle“.

Denn entscheidend ist, dass Euseb zur Beschreibung
der Grundstruktur seines Tafelwerkes eine Visualisie-
rung gewählt hat, eine ikonische Zusammenfassung. Die
vielen Zahlen kulminieren nicht in einem Grund- oder
Haupttext oder gar in einer Superzahl, sondern in einem
Monument im beschriebenen Sinn, einem Denkmal.

Der Singular κανόνος ist an dieser Stelle eher überra-
schend (und tatsächlich haben Schreiber hier gelegent-
lich den Plural gesetzt, ebenso die meisten neuzeitlichen
Editoren71), denn es ist ja nicht nur eine Tabelle, sondern
deren zehn. Euseb hat dennoch den Singular gesetzt; er
ist möglicherweise als Kollektivsingular zu verstehen,
also etwa im Sinne von „Tafelwerk“. Denn für ihn war
das Thema der Einheit an dieser Stelle sehr wichtig, und
genau das wird ja im zweiten Teil des Titulus gesagt,
wenn von der συμφωνία der Evangelisten die Rede ist.
Diese Beobachtung führt weiterhin zur Frage der theolo-
gischen Deutung.

69 Vgl. Liddell/Scott 1996 und Lampe 1961 s. v.
70 h.e. 3,23,4; 5,7,1; 7,32,32; onom. pr. (GCS N.F. 24, 1,3.4.12 Timm).
71 Unter den ältesten Zeugen nur K4 (s. App.). Doch findet sich die
Lesart auch in Wien, ÖNB, suppl. gr. 52 (GA 3, 12. Jh.), von wo sie
in Erasmus’ editio princeps übergegangen ist; sie hat sich von dort
gehalten bis zur heute maßgeblichen Edition von Nestle-Aland.

2.4 Ein Evangelium und vier
Evangelien

Die theologische Energie, die die Kanontafeln speist,
stammt aus dem Gegensatz von Einheit und Vierheit. Es
gibt einen Jesus Christus, einen Glauben an Jesus Chris-
tus, eine Geschichte von Jesus Christus – und zugleich
vier Geschichten, vier narrative Fäden, die sich zwar im-
mer wieder überschneiden und begegnen, aber nicht ein-
fach identisch sind. Warum sind es vier und nicht einer?
An diesem Problem hatten sich schon Generationen vor
Euseb abgearbeitet, ohne zu einem rundum befriedigen-
den Resultat zu kommen. Zwei Versuche vor Euseb sind
hier vor allem zu erwähnen, weil sie zeigen, wie man es
nicht machen sollte, oder – bescheidener und besser for-
muliert: wie Euseb es aus guten Gründen nicht machen
wollte.

Die einfachste und nächstliegende Lösung besteht
natürlich darin, die vier Einzelstücke loszuwerden und
sie zu einem einzigen Erzählfaden zusammenzuflechten.
Diesen Weg ging Tatian mit seinem Diatessaron.72 Eine
Art „best of“-Sammlung, nahm es das meiste Material
aus den verschiedenen Evangelien zusammen und schuf
eine durchgängige Geschichte, lesefreundlich und ohne
unmittelbar offenkundige Brüche. Das Ziel war, in der
Sache alles zu sammeln, aber demnach in literarischer
Hinsicht nicht alles (nämlich die „Dubletten“ nicht). Die
beiden Stammbäume Jesu waren gar nicht enthalten,
weil sie als widersprüchlich empfunden wurden. Daher
machte die neue literarische Einheit die Einzelevangelien
nicht völlig überflüssig. In der Tat ist es nicht sicher, ob
das überhaupt die Intention war, ob also die Einzelstü-
cke ersetzt oder ergänzt werden sollten. Es mag auch von
vorneherein als eine Art Leseversion (für Nichtspezialis-
ten? für den gottesdienstlichen Gebrauch? zu Missions-
zwecken?) gedacht gewesen sein. Tatsächlich konnte
sich das Diatessaron auf Dauer, wenn überhaupt, nur ne-
ben den vier Evangelien halten, nicht an ihrer Stelle. Das
Original ist bekanntlich nicht zur Gänze erhalten, doch
bemerkenswerterweise hat sowohl im syrischen als auch
im lateinischen Bereich die Tradition der Evangelienhar-
monie in diesem Sinn über sehr lange Zeit weiter bestan-
den.73

72 Vgl. dazu Petersen 1994 (weitere Beiträge desselben Autors in
Petersen 2012); Schmid 2013; Crawford/Zola 2019 (diverse Beiträge,
darunter besonders Watson 2019, der Tatian in Kontinuität voraus-
gehender Evangelien-Schriftstellerei sieht und daher eher von
„Evangelium“ als von „Harmonie“ sprechen möchte).
73 Zur lateinischen Überlieferung vgl. Schmid 2005; Zola 2014;
Kapfhammer 2015; zur syrischen Version vgl. Joosten 2017 mit wei-
teren Angaben.



32 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

Zum Verlust des Textes mag auch die Tatsache beige-
tragen haben, dass der Urheber Tatian alsbald im Geruch
der Häresie stand. Davon wusste auch Euseb – und viel-
leicht hat er durch die entsprechende Nennung in seiner
Kirchengeschichte weiter zur Rufschädigung beigetra-
gen. Er hielt Tatian für den Gründer der Häresie der En-
kratiten. Auch das Diatessaron kannte er (oder wusste
zumindest davon), doch sprach er nicht mit großer Hoch-
achtung darüber: „Ihr erster Anführer Tatian verfasste
eine Art Zusammenstellung und Sammlung (συνάφειάν
τινα καὶ συναγωγήν) der Evangelien – ich weiß nicht
wie – und nannte es ‚Das durch Vier (τὸ διὰ τεσσάρων)‘;
es ist bei einigen noch jetzt im Umlauf.“74 Im Anschluss
kritisiert Euseb die Eingriffe Tatians in den biblischen
Text mit dem Ziel der stilistischen Verbesserungen. Die
Kritik ist primär auf die Worte des Apostels (also Paulus)
bezogen, doch könnte sie sich auch auf das Diatessaron
richten.

Denn eine solche Evangelienharmonie setzt in je-
dem Fall einen relativ freien Umgang mit dem Text vo-
raus: ein weiteres Problem neben der Frage der Vollstän-
digkeit der biblischen Überlieferung. Sei es auch nur zur
redaktionellen Verknüpfung – kleinere Eingriffe waren
praktisch unvermeidlich, wenn man die verschiedenen
Elemente der Jesus-Überlieferung zu einem Strang zu-
sammenarbeiten wollte. Ebenso unvermeidlich war aber
die Kritik daran in späteren Zeiten, nicht nur bei Euseb.
Denn je weiter die liquide Phase der Jesus-Überlieferung
in die Ferne der Vorzeit rückte, desto mehr wurden die
Berichte vom Leben Jesu relevant qua Text, nicht mehr
nur qua Inhalt. Anders formuliert: Je mehr das Evangeli-
um nicht nur „gute Botschaft“ ist, sondern auch „heili-
ger Text“, desto mehr werden auch kleine Änderungen
an der Sprachgestalt und stilistische Eingriffe als anstö-
ßig empfunden.

Dessen war sich Ammonios – der zweite hier zu
nennende Vorläufer – sehr wohl bewusst. Seine Evange-
liensynopse (als solche ist sie zu bezeichnen, nicht als
Harmonie) griff daher die Texte in ihrem Wortlaut nicht

74 Ὁ μέντοι γε πρότερος αὐτῶν ἀρχηγὸς ὁ Τατιανὸς συνάφειάν
τινα καὶ συναγωγὴν οὐκ οἶδ’ ὅπως τῶν εὐαγγελίων συνθείς, ‹Τὸ διὰ
τεσσάρων› τοῦτο προσωνόμασεν, ὃ καὶ παρά τισιν εἰς ἔτι νῦν φέρε-
ται. h.e. 4,29,6 (GCS Eusebius 2,1, 392,1–4 Schwartz). Crawford 2015,
12 f. hält den von Euseb hier bezeugten Titel für einen „misnomer“,
meint also, Tatian habe diesen nicht verwendet (und demnach sei
die in der Fachsprache übliche Benennung im Grunde falsch). Ob
Tatian selbst einen Titel gegeben hat (und wenn ja, welchen), ist
schwer zu erheben. Eusebs Text ist – und bleibt – indes ein starkes
Zeugnis, dass das Werk unter diesem Titel umlief und bekannt war
(nicht nur bei Euseb).

mehr an, sondern arrangierte sie in neuer Gestalt und
Abfolge. Was man darüber weiß, oder besser: dass man
darüber fast nichts weiß, wurde oben bereits diskutiert
(→ 2.2). Es ist etwas unglücklich, dass die einzige Quelle
der Kenntnis ausgerechnet Euseb ist, der im Karpian-
brief zwar nicht unfair polemisiert, aber natürlich dem
Zusammenhang nach gleichwohl ein argumentatives
Interesse hat, sich vom Vorgänger abzugrenzen. Immer-
hin ist es bemerkenswert, dass auch Ammonios offen-
bar noch Tatians Titel verwendet: τὸ διὰ τεσσάρων
εὐαγγέλιον, das vierfache Evangelium (ep. Carp. § 2),
gemeint wohl hier: das eine Evangelium, das durch vier
Stränge konstituiert ist.75 Über die genauen Intentionen
des Ammonios ist sonst nichts bekannt, aber allein dies
lässt vermuten: Auch er will durch die Vier zu der Eins
vorstoßen, also das Evangelium im Singular aus der
Vierheit der literarischen Traditionen extrahieren. Die
Spekulation über die konkrete Gestalt dieses Werkes
muss hier nicht noch einmal aufgenommen werden.
Entscheidend ist, dass Euseb daran nicht Textauslas-
sungen kritisiert oder Eingriffe in die konkrete Sprach-
gestalt, sondern das Abweichen von der geordneten Ab-
folge. Die Integrität jedes einzelnen literarischen Stücks
ist nicht gewahrt.

Der Versuch, durch die vier Evangelien auf das eine
Evangelium zurückzukommen, hat in dieser Form nicht
überzeugt, trotz der aufgewendeten „Anstrengung und
Mühe“ (§ 2). Eine mögliche Konsequenz daraus war der
Schluss, dass dem Problem durch gelehrte Textarbeit
ohnehin nicht beizukommen war und dass demnach der
gordische Knoten zerschlagen und ein ganz anderer Zu-
griff gewählt werden musste. Diesen Weg ist ein unmit-
telbarer Zeitgenosse Eusebs gegangen, allerdings ganz
am anderen Ende des römischen Reiches, und fast si-
cher war der eine ohne Kenntnis des anderen. Juvencus,
Presbyter in Spanien, hat den Gedanken der Evangeli-
enharmonie wieder aufgegriffen, und zwar von vorne-
herein so, dass Kritik am Texteingriff gar nicht erst auf-
kommen konnte, denn es handelt sich um eine ganz

75 Crawford 2015, 8–12 diskutiert die möglichen Bedeutungsvari-
anten dieser Benennung. Seine Präferenz geht letzten Endes in
Richtung einer buchtechnischen Deutung, nämlich im Blick auf
die vier Spalten. Das mag so sein, doch genügen die denkbaren
Parallelen nicht, um hier Sicherheit zu gewinnen. Die Wiedergabe
mit vier „Strängen“ lässt die Frage offen. Für Crawfords Sicht ist
es natürlich wichtig, dass Ammonios den Titel nicht von Tatian
übernommen hat (wo ja ein Bezug auf vier Spalten sicher nicht in
Betracht kommt). Es ist indes schwer zu beweisen, dass Tatian den
Titel (der schon früh bezeugt ist, s. vorige Anm.) nicht verwendet
hat.



2.4 Ein Evangelium und vier Evangelien 33

freie Nachdichtung.76 In lateinischen Hexametern hat er
das Leben Jesu im Stile Vergils besungen. Die vier Bü-
cher seines Bibelepos orientieren sich insgesamt primär
an Matthäus (also nicht: vier Bücher in Anlehnung an
vier Evangelien), integrieren aber auch Elemente aus
Lukas und Johannes. Natürlich war das Werk nicht als
Ersatz für die vier Evangelien konzipiert; seine Bedeu-
tung liegt eher in der Inkulturation in die Tradition klas-
sischer Latinität. Tatsächlich steht man hier an den An-
fängen christlicher Dichtkunst in lateinischer Sprache.
Das Werk hat durchaus seine Leser gefunden, in der An-
tike wie auch im Mittelalter, und es hat als künstleri-
sche, nicht wissenschaftlich-theologische Antwort auf
die Frage nach der Einheit der Evangelienüberlieferung
seine Berechtigung.

Euseb ist einen anderen Weg gegangen; er war mehr
Gelehrter als Dichter, obwohl auch bei ihm der künstleri-
sche Aspekt nicht fehlte (davon war bereits die Rede).
Seine erste Priorität war, den Text in seiner Integrität
nicht anzurühren. Ja, das Erstaunliche bei seinem Werk
im Vergleich zu den Vorgängern ist, dass er die partikula-
ren Texte nicht nur nicht anrührt, sondern sogar in ihrer
Partikularität stabilisiert. Das System der Kanontafeln
setzt eine spezifische Textgestalt voraus, und wo diese
nicht mehr gegeben ist, entsteht potenziell ein Problem
im System. Das wird in einigen Spezialfällen sehr schön
deutlich, etwa beim Blutschweiß Jesu in Lk 22,44 oder
beim Markusschluss.77 Entweder gibt es bei Auslassun-
gen plötzlich eine Sektionsnummer, der kein Text mehr
entspricht, oder bei Zufügungen ein Textstück ohne Sek-
tionsnummer. Der Text ist als fester Text vorausgesetzt,
man kann nicht mehr leicht etwas wegnehmen oder zu-
fügen.

Nichts zufügen und nichts wegnehmen – das ist
genau die bekannte Kanonformel aus dem Buch Deute-
ronomion (13,1). Es ist bemerkenswert, dass an dieser
Stelle die Kategorie des „Kanonischen“ gewissermaßen
durch die Hintertür doch wieder ins Spiel kommt. Euseb
meint mit dem Wort Kanon nicht das, was wir heute da-
runter verstehen, aber in der Sache leisten die Kanon-
tafeln durchaus einen Beitrag zur Kanonwerdung. Der
Text der Evangelien ist als fester und verbindlicher vo-
rausgesetzt, seine Integrität wird bewahrt und garan-
tiert, seine Autorität damit gestärkt. Anders als in ande-

76 Vgl. dazu zuletzt McGill 2016 (Einleitung und Übersetzung). Ab-
gesehen von seinem Werk ist über dem Autor wenig bekannt; dass
er Presbyter in Spanien war, ergibt sich aus der knappen Notiz von
Hieronymus, vir. ill. 84.
77 S. die Diskussion unten bei → 3.1.10 und 3.1.11.

ren Teilen der Bibel ist die Kanongeschichte im Bereich
der Evangelien zu Eusebs Zeit nicht mehr von der Frage
bestimmt, welche Schrift hinzugehört und welche nicht,
im Grunde auch nicht mehr von der Frage der Reihen-
folge der vier kanonischen Evangelien, sondern von ih-
rer Autorität und theologischen Bedeutung.78 In dieser
Hinsicht leisten die Kanontafeln einen impliziten Bei-
trag. Der Sockel, auf dem die vier Evangelien stehen,
wird höher.

Man könnte nun denken, dass durch die Ent-
scheidung, die vier Einzelevangelien intakt zu lassen
und sogar je einzeln zu fixieren, die Partikularität, die
Diversität und letztlich eben die Vierheit gestärkt wird.
Die vier Texte stehen ja unverbunden nebeneinander
(anders als bei Tatian, Ammonios oder Juvencus), und
sie bilden gerade als Viererkanon eine autoritative Grö-
ße. Hat also letzten Endes die Vierheit über die Einheit
gesiegt?

Das Gegenteil ist der Fall – und das ist gerade das
Innovative an den Kanontafeln. Denn dem pluralen, man
mag sagen: dem zentrifugalen Element steht ein mindes-
tens ebenso starkes einendes, zentripetales Element ge-
genüber. Die Evangelien sind ja nicht nur durch die Sek-
tionsgliederung je einzeln in ein festes Schema gebracht,
sondern durch eben dieses Schema auch untereinander
verwoben und verbunden. Der Weg von der einen zur an-
deren Perikope verläuft regelmäßig über die Kanontafeln
zu Beginn (findige Schreiber werden später auch eine
Abkürzung finden, → 2.6, S. 47–52), dort wird die Textur
der verflochtenen Überlieferung visualisiert. In der Ter-
minologie, die bereits oben in der Einleitung verwendet
wurde: Dort werden die fila der einzelnen Evangelien
zum textus des einen Evangeliums verwoben.

Wenn eingangs gesagt wurde, dass die Kanontafeln
ihre Energie aus dem Gegensatz von Einheit und Vier-
heit beziehen, dann muss man sagen: Dieser Gegensatz
wird durch Eusebs System nicht gelöst, sondern aufge-
hoben – im bekannten mehrfachen Wortsinn. Einerseits
bietet Euseb eine neue Lösung für ein schon länger exis-
tierendes Problem, aber andererseits hebt er die Proble-
matik auf ein ganz neues Niveau. Die Einheit und Vier-
heit werden je als solche nicht beseitigt, sondern neu in
ein Verhältnis zueinander gesetzt. Die Spannung entlädt

78 Zur „Entstehung der christlichen Bibel“ bleibt Campenhausen
1968 ein Klassiker. Dazu hier – unter den vielen – nur wenige neue-
re Titel: Markschies 2007, 216–334; Norelli 2016; diverse Beiträge in
Aragione/Junod/Norelli 2005 und Becker/Scholz 2012. Zur Entste-
hung der Vier-Evangelien-Sammlung vgl. Hengel 2008 (doch stehen
dort Aspekte der material culture nicht im Vordergrund).



34 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

sich nicht einfach, sondern generiert einen Energieüber-
schuss, der Ausdruck findet in der künstlerischen Ge-
staltung des Tafelwerks. Es war von einem Gesamtkunst-
werk die Rede, und tatsächlich trägt auch und gerade
die Ästhetik der Kanontafeln dazu bei, die Einheit des
Evangeliums buchstäblich vor Augen zu stellen.

Der eine Codex des Evangeliums wird eröffnet durch
einen prächtigen Prolog, oder vielleicht besser: von Prä-
ludium oder Ouvertüre,79 von einer künstlerischen Kli-
max bestehend aus Karpianbrief, Tafelwerk und Tholos.
Der Vorhang geht auf für das Evangelium (äthiopische
Handschriften verwenden mitunter ganz buchstäblich
Vorhänge80), und die Feierlichkeit der Inszenierung be-
tont nachdrücklich die Einheit und Einheitlichkeit des
Inszenierten, des einen Evangeliums.

Es sei nochmals gesagt: Kanonisierung bedeutet
nicht nur Inklusion oder Exklusion von Schriften, son-
dern auch Sakralisierung und Inszenierung.81 Auf dem
Weg von einer Schrift zu der Schrift, von verschiedenen
Nachrichten über Jesus (guten Nachrichten, εὐαγγέλια)
zur dem einen Jesus-Evangelium als unverrückbare Au-
torität und theologisches Prinzip leisten die Kanontafeln
einen wesentlichen Beitrag. Sie ordnen sich einerseits
dem Text sehr bescheiden unter. So bescheiden, dass
nicht einmal die Sektionsziffern seine Integrität zu stö-
ren wagen: Sie bleiben als Apparat buchstäblich am
Rand. Doch andererseits bringen sie die christliche
Buchkultur zu einer unerhörten, zuvor nie gesehenen
Pracht- und Autoritätsentfaltung. Die Kanontafeln sind
Monument, Denkmal, und damit ist es zugleich aber
auch der Codex in seiner Gesamtheit. Die Inszenierung
des Evangeliums statuiert Einheit auf ganz offensichtli-
che Weise.

Um dieses Spiel von Einheit und Vierheit auszu-
drücken, kann es keinen passenderen Ausdruck geben
als συμφωνία. Euseb verwendet ihn zur Charakterisie-
rung seines Unternehmens, wie gesehen, an hervorge-
hobener Stelle im Titulus: Ὑπόθεσις κανόνος τῆς τῶν
εὐαγγελιστῶν συμφωνίας (G11302). Der Begriff ist
ihm schon längst und schon vorher vertraut. Es handelt

79 Strøm-Olsen 2018 spricht von der „Propylaic Function“ der Ka-
nontafeln.
80 Vgl. McKenzie 2016, 113 f. Ein ähnliches Motiv findet sich auch
in der griechischen Handschrift Vatikan, BAV, Vat. gr. 354 (GA S/
028).
81 Vgl. Assmann 1987, 12: „Das Heilige ist aber nicht die einzige
Wurzel für die Unantastbarkeit des Textes. Die andere ist die Schön-
heit. Aristoteles hat sie nicht zufällig mit derselben Kanon-Formel
definiert. Schön ist, wovon nichts mehr weggenommen, und dem
nichts hinzugefügt werden kann.“

sich zunächst um ein bewährtes Instrument aus dem
Werkzeugkasten des Apologetikers. Wiederholt hat er
ihn in der Kirchengeschichte genutzt, um die Überein-
stimmung von Textzeugen und damit ihren Wahrheits-
gehalt zu zeigen. Etwa – ganz ähnlich der gerade zitier-
ten Formulierung – über Iulius Africanus: Dessen
Aristides-Brief behandelt den scheinbaren Widerspruch
zwischen den Genealogien bei Matthäus und bei Lukas.
Der Autor „beweist darin sehr klar die Übereinstim-
mung (συμφωνία) der Evangelisten“.82 Die Übereinstim-
mung von Apostelgeschichte und Josephus kann als
wundersame συμφωνία gedeutet und als Wahrheits-
argument ins Feld geführt werden.83 Die Belege, auch
mit den verwandten Termini συνᾳδεῖν, συμμαρτυρεῖν
etc. sind zahlreich.84

Bei der Lektüre wird aber zugleich deutlich, dass
das Motiv nicht nur apologetische Züge trägt, sondern
auch gelehrte. Es gehört der exegetischen Tradition an,
ja es ist geradezu ein terminus technicus, den Euseb aus
der Schule des Origenes übernommen hat. Die συμ-
φωνία ist ein Leitmotiv im Werk des großen alexandri-
nischen Theologen; es begegnet häufig bei der Ausle-
gung von Texten, speziell der Bibel.85 Auch dort gibt es
immer wieder einen apologetischen Unterton, doch
steht er weniger im Vordergrund. Denn Origenes gibt
διαφωνίαι – auch innerhalb der Heiligen Schrift –
durchaus zu und bezieht aus dem differenzierten Spiel
von Widerspruch und Übereinstimmung einen guten
Teil seiner exegetischen Energie. Im Kommentar zum
Johannesevangelium findet sich die folgende Passage:
„Es scheint uns nötig, die ähnlichen Stellen der [ande-
ren] Evangelien den vorliegenden Worten an die Seite
zu stellen und dies in jedem Fall bis zum Ende zu tun,
um zu zeigen, dass das scheinbar Widersprüchliche
übereinstimmt und dass das, was ähnlich ist, je für sich
ausgelegt wird.“86 Die Evangelientexte müssen in voller
Länge angeführt werden, um ihre inhaltliche Überein-

82 … ἐν ᾗ σαφέστατα τὴν συμφωνίαν τῶν εὐαγγελιστῶν παρίστη-
σιν, h.e. 6,31,3. Ähnlich auch schon in h.e. 1,7,1: Africanus γράφων
περὶ συμφωνίας τῆς ἐν τοῖς εὐαγγελίοις γενεαλογίας.
83 h.e. 2,10,2.
84 Vgl. die sorgfältige Analyse von Morlet 2015.
85 Diesen Zusammenhang hat Morlet 2019, 289–348 mit aller wün-
schenswerten Klarheit herausgearbeitet.
86 Ἐπεὶ δὲ ἀναγκαῖον ἡμῖν φαίνεται παρατιθέναι τὰς ὁμοίας τῶν
εὐαγγελίων λέξεις τοῖς ἐν χερσὶ ῥητοῖς, καὶ τοῦτο καθ’ ἕκαστον
μέχρι τέλους ποιεῖν ὑπὲρ τοῦ τὰ μὲν συγκρούειν δοκοῦντα ἀπο-
δείκνυσθαι σύμφωνα, τὰ δ’ ὁμοίως ἔχοντα ἕκαστον κατ’ ἰδίαν
σαφηνίζεσθαι … comm. in Io. 6,24,127 (GCS Origenes 4, 134,11–15
Preuschen).



2.4 Ein Evangelium und vier Evangelien 35

stimmung zu erweisen – aber auch ihre Differenz im
Einzelnen. (Nur am Rande sei bemerkt, dass die Rede
von ἕκαστος κατ’ ἰδίαν schon fast an Eusebs Beschrei-
bung des zehnten Kanons erinnert.) Oftmals braucht
Origenes das Widerständige der διαφωνίαι als Ansporn,
um über den oberflächlichen, einfachen Sinn der Schrift
hinauszugehen und zum tieferen, spirituellen Sinn vor-
zustoßen.

In seiner Untersuchung über die Symphonia in der
griechischen Literatur bis Origenes hat Sébastien Morlet
gezeigt, dass das Motiv auf eine Vorgeschichte im philo-
sophischen und philologischen Diskurs zurückblickt. Die
Übereinstimmung von Texten und von Lehrmeinungen
kann als Wahrheitskriterium dienen.87 Christen überneh-
men dieses Motiv – gewiss zu apologetischen Zwecken
(etwa auch um die Übereinstimmung ihrer Lehre mit der
klassischen Philosophie zu erweisen), aber nicht nur
dazu. Es gibt auch eine tradition savante, die die συμ-
φωνία als ein Mittel zum Erkenntnisgewinn um seiner
selbst willen nutzt. Wenn man sich moderner Ausdrucks-
weise bedienen will, könnte man von einer „wissen-
schaftlichen“ Dimension des Begriffs sprechen.

Gerade in diesem differenzierten Gebrauch wird mit-
unter auch erkennbar, dass συμφωνία nicht einfach
gleich ὁμοφωνία, μονῳδία oder gar ἑνότης ist. Besonders
der Rekurs auf den ursprünglich musikalischen Sinn
macht das deutlich. Bei der Auslegung eines Verses aus
den Seligpreisungen (Mt 5,9) kommt Origenes auf die in-
nere Übereinstimmung der Schrift zu sprechen: „Die gan-
ze Schrift ist ein vollkommenes Musikinstrument Got-
tes.“88 Zwischen ihren verschiedenen Teilen besteht
Harmonie. „Es ist wie bei den verschiedenen Saiten eines
Psalterium bzw. einer Zither, von denen jede einen eige-
nen Ton hervorbringt, der mit dem der anderen nichts
gemein zu haben scheint: Der Unmusikalische und mit
den Regeln des musikalischen Gleichklangs (μουσικῆς
συμφωνίας) nicht Vertraute wird meinen, die Töne seien
wegen ihrer Ungleichheit in Disharmonie (ἀσύμφωνοι).
Ebenso meinen diejenigen, die nicht in der Lage sind, die

87 Morlet 2019, 53–109 sowie die Auswertung S. 395–400, vgl. in
Bezug auf die συμφωνία-Terminologie etwa S. 397: „La reprise de ce
vocabulaire chez les auteurs chrétiens indique que leur réflexion
sur l’accord et le désaccord des textes recèle, à côté d’arrière-pen-
sées souvent polémiques, un élément savant, un élément philologi-
que.“ (Hervorhebung im Original.)
88 Ἓν ὄργανον θεοῦ τέλειον καὶ ἡρμοσμένον πᾶσα ἡ θεία γραφή.
Diese Formulierung aus dem Titel von Philoc. 6 (SC 302, 308,1 Harl)
kann auf Origenes zurückgehen. Sie kann aber auch eine (angemes-
sene) Zusammenfassung des Folgenden im Prozess der Redaktion
der Philokalie sein.

Harmonie Gottes in den heiligen Schriften zu hören, dass
es einen Missklang gibt zwischen Neuem und Alten [Tes-
tament] oder zwischen Gesetz und Propheten oder bei
den Evangelien untereinander oder zwischen dem Apos-
tel [Paulus] und dem Evangelium oder zwischen ihm und
den anderen Aposteln.“89

Ähnliche Äußerungen finden sich bereits bei Eire-
naios von Lyon und bei Klemens von Alexandrien. Die
unterschiedlichen Stimmen und Töne bleiben als unter-
schiedene bestehen, formen aber gemeinsam eine Har-
monie. Bei Eirenaios steigert sich das Motiv zu einer
kosmischen Harmonie: Die Welt ist ein Saiteninstru-
ment, auf dem Gott eine Melodie spielt; die Melodie ist
harmonisch, obwohl sich die einzelnen Töne unter-
scheiden.90 Für Klemens ist Zusammenklang der Vielfalt
geradezu ein Wahrheitskriterium. „Die Einheit des Viel-
fachen nimmt ihre göttliche Harmonie aus der Polypho-
nie und der Zerstreuung, und sie wird eine Sympho-
nie.“91

Auch Euseb kennt den ursprünglichen musikali-
schen Sinn – und lässt dabei erkennen, dass auch für ihn
συμφωνία der Zusammenklang unterschiedlicher Stim-
men ist. Bei der Auslegung von Ps. 70,22 ist die Rede von
den einzelnen Lobgesängen der Versammlungen in jeder
Kirche: „Deren Seelen setzt der Logos Gottes zusammen,
verbindet sie in einem Zusammenklang und einer Har-
monie und sendet dem Vater eine wohlgefällige und
süße Melodie hinauf. … Viel besser als ein physisches
Psalterium (eine Zither) ist die Menge, die im ganzen Erd-
kreis in einem Zusammenklang und einer Harmonie den
Gott des Alls in Hymnen preist.“92 Wie beim Saiteninstru-

89 Ὡς γὰρ αἱ διάφοροι τοῦ ψαλτηρίου ἢ τῆς κιθάρας χορδαί, ὧν
ἑκάστη ἴδιόν τινα φθόγγον καὶ δοκοῦντα μὴ ὅμοιον εἶναι τῷ τῆς
ἑτέρας ἀποτελεῖ, νομίζονται τῷ ἀμούσῳ καὶ μὴ ἐπισταμένῳ λόγον
μουσικῆς συμφωνίας διὰ τὴν ἀνομοιότητα τῶν φθόγγων ἀσύμφωνοι
τυγχάνειν, οὕτως οἱ μὴ ἐπιστάμενοι ἀκούειν τῆς τοῦ θεοῦ ἐν ταῖς
ἱεραῖς γραφαῖς ἁρμονίας οἴονται ἀνάρμοστον εἶναι τῇ καινῇ τὴν πα-
λαιάν, ἢ τῷ νόμῳ τοὺς προφήτας, ἢ τὰ εὐαγγέλια ἀλλήλοις, ἢ τὸν
ἀπόστολον τῷ εὐαγγελίῳ ἢ ἑαυτῷ ἢ τοῖς ἀποστόλοις. Philoc. 6,2
(SC 302, 310,1–9 Harl).
90 haer. 2,25,2, s. auch 4,20,7 (Vielfalt der Charismen).
91 Ἡ δὲ ἐκ πολλῶν ἕνωσις ἐκ πολυφωνίας καὶ διασπορᾶς ἁρμονίαν
λαβοῦσα θεϊκὴν μία γίνεται συμφωνία. pr. 9,88,3 (GCS Clemens 13,
65, 31 f. Stählin), das Wahrheitskriterium betreffend, s. v. a. str.
1,57,1–6. Die genannte Untersuchung von Morlet 2019 kennt und
kommentiert alle diese Textstellen (S. 212–215; 238–242), geht aber
m. E. dennoch zu einseitig von der συμφωνία als Identität von Tex-
ten bzw. Aussagen aus (s. besonders den teilweise sehr apodiktisch
formulierten Anhang, S. 409–412).
92 Ὧν τὰς ψυχὰς συντείνας ὁ τοῦ θεοῦ λόγος, συμφωνίᾳ τε καὶ
ἁρμονίᾳ μιᾷ συνδησάμενος τῷ πατρὶ προσφιλῆ καὶ ἡδεῖαν ἀνα-
πέμπει μελῳδίαν. … παντὸς γὰρ κρείττονα σωματικοῦ ψαλτηρίου



36 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

ment entsteht der Wohlklang nicht durch die mehrfache
Wiederholung des gleichen Tons, sondern durch die Har-
monie der verschiedenen Töne.

Gerade darum ist der Begriff συμφωνία bei der Ver-
hältnisbeschreibung von Gott Vater und Sohn pro-
blematisch. Genauer: er wird es, und zwar schon bald
nach Euseb. Vertreter der nizänisch-orthodoxen Theolo-
gie werden diesen Begriff (von „Arianern“ gelegentlich
verwendet) für ungenügend halten, weil er die Einheit
oder gar Wesenseinheit von Vater und Sohn nicht ange-
messen ausdrückt.93 Hier wird noch einmal von einer
anderen Seite aus deutlich, dass συμφωνία Überein-
stimmung von Unterschiedenem ist, nicht einfach Iden-
tität.

Man sollte dennoch vorsichtig sein, moderne Begriffe
wie „Einheit in der Vielheit“ oder gar „versöhnte Ver-
schiedenheit“ hier einzutragen. Das Interesse am Plura-
len als solchem ist vermutlich in der (Post-)Moderne stär-
ker ausgeprägt als in der Spätantike, und wenn Euseb als
Inbegriff seiner Arbeit von der συμφωνία τῶν εὐαγγε-
λιστῶν spricht, so ist klar: Auch wenn die vier Evan-
gelisten getrennt, intakt und wortgetreu nebeneinander
stehen, ist es mit den Kanontafeln gelungen, ihren Gleich-
klang herauszuarbeiten und visuell darzustellen: Darauf
kommt es an. In diesem höheren Sinn (nicht im geläufi-
gen literaturhistorischen Sinn) handelt es sich um eine
Evangelien-Harmonie, obgleich es formal „nur“ eine
Evangelien-Synopse ist.

Origenes hat einmal dazu aufgefordert, einer be-
stimmten Stelle im Evangelium deren Parallelen gegen-
überzustellen. Dadurch wird deutlich, „dass die Worte
des Evangeliums nicht nur einfach sind, wie einige mei-
nen, sondern zwar den Einfachen nach der Heilsordnung
als einfach erscheinen, für diejenigen aber, die genauer
hören können und wollen, verbergen sie kluge und des
Logos Gottes würdige Dinge“.94 Was Origenes für einen

τυγχάνει τὰ πλήθη τὰ καθ’ ὅλης τῆς οἰκουμένης συμφωνίᾳ μιᾷ καὶ
ἁρμονίᾳ τὸν ἐπὶ πάντων θεὸν ὑμνοῦντα. PG 23,788CD.
93 Die Kirchweihsynode von Antiochien 341 hatte von τῇ μὲν
ὑποστάσει τρία, τῇ δὲ συμφωνίᾳ ἕν gesprochen (2. antiochenische
Formel, Dok. 41.4, 147,7 f. Brennecke). Dagegen hielt Athanasios in
Bezug auf die Einheit des Vaters und des Sohnes fest: „Verstehen
wir sie von der Übereinstimmung der Meinung (τῇ συμφωνίᾳ τῶν
δογμάτων), und davon, dass der Sohn von dem Vater in diesen
nicht abweicht, wie die Arianer sagen, so taugt diese Ansicht
nichts. Denn auch die Heiligen und noch mehr die Engel und Erzen-
gel haben eine solche Übereinstimmung mit Gott (τὴν τοιαύτην
ἔχουσι πρὸς τὸν θεὸν συμφωνίαν).“ syn. 48,4 (AW 2,1, 272,32–273,2
Opitz).
94 Der Text muss mit etwas Kontext zitiert werden. Es geht um das
„Haus Jesu“, das in Mt 13,36 genannt wird: Ἵνα δὲ ἀκριβέστερον
νοηθῇ, τίνος παραστατικόν ἐστι πράγματος ἡ τοῦ Ἰησοῦ οἰκία, συνα-
γαγέτω τις ἀπὸ τῶν εὐαγγελίων ὅσα περὶ τῆς οἰκίας Ἰησοῦ εἴρηται,

partikularen Fall gefordert hat, hat Euseb systematisch
durchgeführt. Damit hat er die verborgene Symphonie
der Evangelisten ans Licht gebracht.

Abschließend ist nochmals daran zu erinnern, dass
es nicht allgemein um Einheit und Vielheit geht, sondern
spezifisch um Einheit und Vierheit. Natürlich war die
Zahl der vier Evangelien Euseb vorgegeben – da gab es
nichts zu beeinflussen. In der Kanonliste seiner Kirchen-
geschichte nennt er mit großer Selbstverständlichkeit an
erster Stelle „die heilige Vierzahl der Evangelien (τὴν
ἁγίαν τῶν εὐαγγελίων τετρακτύν)“.95 Die Formulierung
ist gleichwohl bemerkenswert. Das Attribut „heilig“ be-
zieht sich nicht auf die Evangelien, sondern auf die Vier-
zahl, und der verwendete Terminus τετρακτύς ist mit
Sinn aufgeladen – es ist nicht einfach die Zahl vier
(τετράς bzw. τέσσαρες).

Es handelt sich, mit Eirenaios von Lyon zu spre-
chen, um „die erste und ursprüngliche Pythagoräische
Vierheit (πρώτην καὶ ἀρχέγονον Πυθαγορικὴν τετ-
ρακτύν)“, eine Art kosmisches Grundprinzip zur Genese
und Erklärung der Welt.96 Allein das Eirenaios-Zitat
zeigt, dass die Rede von der τετρακτύς zu Eusebs Zeit
längst nicht mehr nur auf elitär-philosophische Zirkel
im Zeichen des Pythagoras beschränkt war, sondern ih-
ren Weg in den allgemeinen Bildungshintergrund der
Intellektuellen gefunden hatte, und zwar auch der
christlichen. Gewiss – bei Eirenaios wird zumeist in
eher ablehnend-apologetischen Zusammenhängen da-
rauf Bezug genommen (nämlich gegen die zum Teil wil-
de Zahlenspekulation gnostisierender Gruppen). Aber
auch er ist geneigt, der Vierzahl eine eigene, tiefere Be-
deutung zuzugestehen, nämlich genau in dem gerade
gehabten Zusammenhang der Evangelien: „Warum soll-
te die Zahl der Evangelien größer oder kleiner sein? Da
die Welt, in der wir leben, sich in vier Gegenden teilt

καὶ τίνα ἐν αὐτῇ λελάληται ἢ πέπρακται αὐτῷ· ἐπὶ γὰρ τὸ αὐτὸ ἐπι-
συναχθέντα ταῦτα πείσει τὸν προσέχοντα ταύτῃ τῇ ἀναγνώσει, ὅτι
οὐχ ἁπλᾶ (ὡς οἴονταί τινες) ἐστὶ μόνον τὰ τοῦ εὐαγγελίου γράμμα-
τα, ἀλλὰ τοῖς μὲν ἁπλοῖς κατ’ οἰκονομίαν ὡς ἁπλᾶ γεγένηται, τοῖς δὲ
ὀξύτερον ἀκούειν αὐτῶν βουλομένοις καὶ δυναμένοις ἐγκέκρυπται
σοφὰ καὶ ἄξια λόγου θεοῦ πράγματα. comm. Mt. 10,1 (GCS Origenes
10, 2,2–10 Klostermann/Benz).
95 h.e. 3,25,1.
96 haer. 1,1,1 (im Referat der ptolemäischen „Häresie“, d. h. einer
gnostischen Lehrmeinung). Eine weitere einschlägige Stelle in
haer. 1,7,2 (ebenfalls Referat): Christus ist der τύπος τῆς ἀρχεγόνου
καὶ πρώτης τετρακτύος, denn er ist aus den vier Hauptelementen
zusammengesetzt. Zur τετρακτύς gibt es eine reiche Literatur, auch
zur Rezeption im Christentum vgl. Kalvesmaki 2013, 183–186 mit
weiteren Angaben.



2.4 Ein Evangelium und vier Evangelien 37

und weil es vier Hauptwindrichtungen gibt, die Kirche
aber auf der ganzen Erde verbreitet ist, Säule und Stütze
der Kirche (στῦλος καὶ στήριγμα ἐκκλησίας) das Evan-
gelium und der Geist des Lebens sind, so hat sie plau-
siblerweise vier Säulen, die von allen Seiten Unver-
gänglichkeit atmen und die Menschen immer neu
beleben. Da leuchtet es ein, dass der Erbauer des Alls,
der Logos, … uns bei seinem Erscheinen vor den Men-
schen das Evangelium in vierfacher Gestalt (τετράμορ-
φον τὸ εὐαγγέλιον) gab, aber zusammengehalten vom
einen Geist.“97 Auf die Säulen ist gleich noch zurück-
zukommen. Im Text schreitet Eirenaios dann fort zur
Deutung der vier Evangelisten auf die vier apokalypti-
schen Tiere – der erste Beleg für das, was später in der
christlichen Kunst die Evangelistensymbole werden. Er
schließt: „Wie sich also die Heilsordnung des Sohnes
Gottes darstellt, so ist auch die Gestalt der Lebewesen;
und wie die Gestalt der Lebewesen, so ist auch die Be-
sonderheit des Evangeliums. Die Lebewesen sind näm-
lich viergestaltig (τετράμορφα), viergestaltig ist auch
das Evangelium und viergestaltig die Heilsordnung des
Herrn. Und deshalb werden der Menschheit vier umfas-
sende Bünde gegeben.“ Es werden sodann Adam, Noah
und Mose als Gewährsmänner von drei Bünden ge-
nannt, „der vierte schließlich, der den Menschen erneu-
ert und alles in sich zusammenfasst, was vom Evange-
lium gilt, das die Menschen erhebt und sie beflügelt
zum Himmelreich.“98

Der Überschwang dieses Textes mag dem nüchter-
nen Euseb eher ferngelegen haben, doch ist es gut denk-
bar, dass er dem Inhalt einiges abgewinnen konnte. Wie
sehr kommende Generationen den Text schätzten, zeigt
sich nicht zuletzt daran, dass Ausschnitte daraus häufig
als Prolog den Evangelienhandschriften beigegeben wur-
den.99 Ob das schon zu Eusebs Zeiten der Fall war, ist
unbekannt. Es gibt keinen Beleg dafür, und es ist wohl
auch eher unwahrscheinlich. Dennoch dürfte der gelehr-
te Bischof von Kaisareia den Text gekannt haben, denn
er zitiert in der Kirchengeschichte oft und ausführlich an-

97 haer. 3,11,8 (FChr 8/3, 108,17–110,7 Brox, von dort die Überset-
zung).
98 haer. 3,11,8 (FChr 8/3, 114,7–16 Brox).
99 Vgl. immer noch von Soden 1902–10, 302–304 sowie vor allem
demnächst die neue Edition von Agnès Lorrain im Rahmen des Pro-
jekts „Paratexts of the Bible“ (in Vorbereitung, in der gleichen Reihe
wie das vorliegende Buch). In einer Gruppe von süditalienischen
Handschriften erscheint das Eirenaios-Exzerpt sogar ganz spezi-
fisch in engem Bezug zu Euseb: zugleich Prolog zu den vier Evange-
lien im Allgemeinen und zu den Kanontafeln im Besonderen, vgl.
Lorrain 2021.

dere Passagen aus dem gleichen Werk.100 Die Einheit des
Evangeliums, seine viergestaltige Entfaltung, die theolo-
gische Deutung der Vierzahl und schließlich die Meta-
pher der Säulen – all das passt sehr gut zu Eusebs Evan-
geliensynopse. Speziell bei den vier Säulen kommt man
kaum umhin, an den Tholos und die συμφωνία der Evan-
gelisten zu denken. Zumindest in einem Fall hat ein früh-
mittelalterlicher Buchmaler die Deutung in diesem Sinn
auch konkretisiert, indem er die vier Säulen mit den vier
Evangelistensymbolen versehen hat (Soissons-Evange-
liar, s. unten Abb. 16b und → 4.2).

Für das Interesse an Zahlen und ihrer Bedeutung
wird häufig auf die pythagoreische Tradition verwiesen,
natürlich nicht zu Unrecht. Doch wie schon gesagt, hatte
sich dieses Interesse in der Spätantike auch weit außer-
halb eines solchen Schulzusammenhangs verbreitet, in-
nerhalb und außerhalb des Christentums. Insbesondere
war die omnipräsente platonische Denktradition durch
extensive Spekulationen über Zahlen und ihre Bedeutun-
gen angereichert worden. Dazu hatte nicht zuletzt Plotin,
der Archeget des Neuplatonismus, wesentlich beigetra-
gen. Er hat dem Zahlensymbolismus Eingang in die Me-
taphysik verschafft.101 Dabei spielte insbesondere die
Vierzahl eine wichtige Rolle: Das Universum besteht aus
vier metaphysischen Niveaus. Es ist auch kein Zufall,
dass sein Schüler Porphyrios, als er die hinterlassenen
Schriften des Meisters edierte, absichtsvoll nach Zahlen-
gruppen ordnete und dem Ganzen einen numerisch aus-
geklügelten Plan gab. Das Material ist in Neunergruppen
(Enneaden) zu je sechs Traktaten organisiert, eine ent-
sprechende Übersicht ist beigegeben.102

Zahlen konnten bei der buchtechnischen Organisati-
on von literarischen Werken eine Rolle spielen, und es
ist auf diesem Hintergrund wohl auch kein Zufall, dass
der Großmeister neuplatonischer Zahlensymbolik in der
Spätantike, der Philosoph Jamblich von Chalkis – ein un-
mittelbarer Zeitgenosse Eusebs –, sein Hauptwerk in
zehn Büchern abgefasst hat, nämlich eine Gesamtdar-
stellung der pythagoreischen Lehre.103 Die Zehnzahl hat-
te in der pythagoreischen Tradition eine besondere Be-
deutung.

Für den unvorbereiteten Leser etwas überraschend
gehört „Zehn“ zu den im Lexikon belegten Bedeutungen
von τετρακτύς, dem oben bereits genannten Terminus

100 Nennung des Titels in h.e. 5,7,1, zudem zahlreiche Zitate und
Referate.
101 Vgl. Slaveva-Griffin 2009.
102 Vgl. Slaveva-Griffin 2009, 131–140.
103 Vgl. Shaw 1999, 128–134.



38 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

für die Vierzahl. Es bestehen Beziehungen zwischen Vier
und Zehn, und zwar auf der Basis der einfachen Rech-
nung, dass alle Zahlen von Eins bis Vier aufaddiert Zehn
ergeben: 1 + 2 + 3 + 4 = 10. Dieser Bezug kann auch gra-
phisch ausgedrückt werden. Wenn die genannten Zahlen
in einer Pyramide angeordnet werden, ergibt sich ein

gleichseitiges Dreieck: Dies ist die klassische Dar-
stellung der Tetraktys: die Vier und die Zehn in einem.104

Die Einheit und die Vierheit, um die es bei den Ka-
nontafeln geht, unterhält in dieser Sicht also Beziehun-
gen auch zur Zehnheit. Man müsste oder man dürfte da-
rüber gar nicht lange nachdenken, wenn dort nicht ganz
offensichtlich die Zehn auch real vorkäme. Euseb hat
sein Zahlenmaterial in zehn Kanones dargeboten, und
viel spricht dafür, dass genau diese Zahl durchaus in-
tendiert war. Zwei Überlegungen berechtigen zu dieser
Annahme. Einmal vonseiten der Kanontafeln selbst. Im
nächsten Abschnitt wird gezeigt werden: Die vorhande-
nen Tabellen decken nicht alle möglichen Kombinatio-
nen ab, zudem besteht der zehnte Kanon ja eigentlich
aus vier Tabellen (einmal ganz von der Überlegung ab-
gesehen, dass er zum Nachschlagen im strengen Sinne
gar nicht nötig gewesen wäre, s. unten → 2.5). Man hätte
also ohne weiteres auch auf eine andere Gesamtzahl
kommen können – irgendetwas zwischen Neun und
Fünfzehn.

Zum zweiten die Tatsache, dass Euseb mit der ge-
nannten Doppelbedeutung der τετρακτύς durchaus
vertraut war. Im Kontext der Kanontafeln selbst gibt er
bekanntlich nur die nüchternen Erklärungen im Karpi-
anbrief, und dort ist von Zahlensymbolik nicht die Rede.
Aber in ganz anderem Zusammenhang – nicht in nüch-
tern-wissenschaftlicher Prosa, sondern in gehoben-poli-
tischer Rede – ergeht er sich in solchen Spekulationen.
Der christliche Bischof war als Festredner dazu eingela-
den worden, eine Lobrede auf Kaiser Konstantin aus An-
lass seiner Tricennalien zu halten. Durch den Anlass
war der Bezug auf die Zahl 30 vorgegeben. Diese bringt
Euseb zu einem längeren zahlensymbolischen Exkurs,
der eher mit Theologie als mit dem gefeierten Kaiser zu
tun hat. Die Zeit ist von Gott geschaffen. „Als allererstes
hat er in ihr [sc. der Zeit] die ungestalte Materie als ein
empfängliches Wesen aufgestellt. Als zweites hat er in
der Materie Qualität durch die Fähigkeit zur Zweiheit ge-
macht und so Form aus dem Formlosen geschaffen.
Durch die Zahl drei hat er die dreifache Ausdehnung

104 Vgl. Meier-Oeser 1998; Kalvesmaki 2013, 183.

nach Breite, Länge und Tiefe geschaffen und damit ei-
nen aus Materie und Form zusammengesetzten Körper.
Aus der Verdopplung der Zweiheit hat er die Vierheit der
Elemente gemacht, die Erde, das Wasser, die Luft, das
Feuer, und er hat sie als ewige Quellen zur Versorgung
von allem hingestellt. Die Vierzahl bringt die Zehn her-
vor, denn eins, zwei, drei und vier bilden gemeinsam
die Zahl zehn.“105 Dies ist die Grundidee der pythagorei-
schen τετρακτύς; sie ist offenbar so selbstverständlich,
dass sie zunächst keiner weiteren Begründung bedarf.

Etwas weiter unten folgt dann das explizite Lob der
Zehn als der perfekten Zahl: „Die Zehn, die an der Voll-
endung aller Zahlen bis zu sich selbst teilhat, konstitu-
iert das All; sie wird mit Recht als vollständig und voll-
kommen bezeichnet, da sie alle Ideen und alle Maße
aller Zahlen und Verhältnisse und Gleichklänge und Har-
monien enthält. Die wachsenden Einheiten (Monaden)
werden in der Zusammensetzung durch die Zehn be-
grenzt. Da sie eine solche Mutter als Grenze und Um-
schreibung haben, umkreisen sie sie wie den Wende-
punkt im Stadion.“106 Auf der Basis solcher Texte scheint
es nicht zu kühn, die Zahl der zehn Kanontafeln als in-
tendiert und signifikant zu betrachten. Das komplexe
Spiel um Einheit und Vierheit gewinnt durch die Zehn
noch eine zusätzliche Dimension. Der Gegensatz von Ein-
heit und Vierheit ist durch die perfekte Zahl Zehn aufge-
hoben.

Im übrigen haben nicht erst moderne Gelehrte (seit
Carl Nordenfalk) solche Bezüge hergestellt und für er-

105 Μίαν μὲν γὰρ πρώτιστα πάντων ἐν αὐτῷ τὴν ἄμορφον ὕλην
ὥσπερ τινὰ πάνδοχον οὐσίαν ὑφίστη, δεύτερον δ’ ἐν ὕλῃ ποιότητα
δυνάμει δυάδος εἶδος ἐξ ἀειδοῦς ἀπεργαζόμενος ἐποίει, τριάδος δ’
ἀριθμῷ τριχῆ διάστατον, εἴς τε πλάτος καὶ μῆκος καὶ βάθος, σύνθε-
τον ἐξ ὕλης καὶ εἴδους σῶμα κατειργάζετο. διττῆς δ’ ἐκ δυάδος τὴν
τῶν στοιχείων τετρακτὺν ἐπινοήσας, γῆν, ὕδωρ, ἀέρα, πῦρ, πηγὰς
ἀενάους εἰς τὴν τοῦδε τοῦ παντὸς προὐβάλετο χορηγίαν. τετρακτὺς
δὲ γεννᾷ δεκάδα· ἓν γὰρ δύο τρία τέσσαρα τὸν δέκα συντελοῦσιν
ἀριθμόν. l.C. 6,5 (GCS Eusebius 1, 207,8–16 Heikel). Meines Wissens
ist es das Verdienst von Nordenfalk 1982, 29, diese Stelle zuerst in
die Diskussion um die Kanontafeln eingeführt zu haben.
106 Δεκὰς δὲ τὸ πάντων ἀριθμῶν πέρας ἀπολαβοῦσα μέχρις αὐτῆς
τὸ πᾶν ἵστησιν, πλήρης καὶ παντέλειος ὠνομασμένη εἰκότως, ἅτε
δὴ πάσας ἰδέας καὶ πάντα μέτρα πάντων ἀριθμῶν λόγων τε καὶ
συμφωνιῶν καὶ ἁρμονιῶν περιέχουσα. μονάδες γοῦν αὐξηθεῖσαι
κατὰ σύνθεσιν τοῖς δέκα περιορίζονται· μητέρα ταύτην καὶ πῆξαι
ὅρον τε καὶ περιγραφὴν κτησάμεναι ὥσπερ ἐν περιδρόμῳ
καμπτῆρα περιθέουσιν. l.C. 6,14 (GCS Eusebius 1, 210,18–24 Hei-
kel). Der letzte Satz ist in der Überlieferung an einer Stelle korrupt.
Die Worte καὶ πῆξαι sind nicht mit übersetzt; sie sind Frucht einer
Konjektur von Wilamowitz (die Handschriften lesen πηξαίορον
bzw. -ωρον), doch möglicherweise müsste man zur Heilung noch
stärker eingreifen.



2.5 Ausführung und Umsetzung 39

hellend gehalten. Schon Euseb konnte darauf zählen,
dass gebildete Leser mit der Zahl Zehn etwas anzufan-
gen wussten, und in der Auslegungsgeschichte waren es
vor allem die Armenier, die den Kanontafeln vielfache
Sinnebenen abzugewinnen wussten. Im zwölften Jahr-
hundert hat Katholikos Nersēs Šnorhali bei der Ausle-
gung der Kanontafeln ausführlich auf die Zehnzahl ab-
gehoben. Natürlich bieten sich für diese Zahl auch
biblische Bezugspunkte an, vor allem der Dekalog.107
Inwieweit solche theologischen Deutungen noch den In-
tentionen des Verfassers entsprechen, ist schwer zu sa-
gen. Euseb hat jedenfalls solchen Auslegungsmöglich-
keiten die Tür geöffnet, und gerade weil es sich bei den
Kanontafeln um ein intrikates Gesamtkunstwerk han-
delt, kann der Interpret durchaus das Privileg haben,
über das Interpretierte mehr zu wissen als der Autor
selbst. Kunst generiert Sinnebenen, die nicht alle be-
wusst angelegt und demnach auch nicht alle prognosti-
zierbar sind. Das gilt gerade für die Kanontafeln in ihrer
Einheit von gelehrten, ästhetischen und frommen As-
pekten. Die armenische allegorische Auslegung, die so-
gar das Dekorations- und Farbschema mit einbezieht, ist
ein Beispiel dafür.108 Dieser Faden sei jedoch hier nicht
weiter verfolgt.

2.5 Ausführung und Umsetzung
Wenn man stattdessen die Flughöhe etwas senkt und
nicht mehr in der Makroperspektive der großen Ideenge-
schichte auf die Kanontafeln blickt, sondern heran-
zoomt und in der Mikroperspektive der technischen Um-
setzung en détail darauf schaut, dann gelingt ein Blick
in die Werkstatt, und Spuren des Arbeitsprozesses und
der Verfertigung werden sichtbar. Das gilt sowohl für die
zu erschließende Urform als auch für die zahlreichen
späteren Abschriften. Solche Eigenarten und kleinere
Unstimmigkeiten sind durchaus von Interesse zum Ver-
ständnis der Arbeit des Euseb wie auch der späteren
Überlieferungsprozesse, doch sei schon jetzt festgehal-
ten: Sie begründen an keiner Stelle einen Zweifel an der
inneren Geschlossenheit des Systems. Im Gegenteil zei-
gen sie nochmals aus einer anderen Perspektive, dass
es „aus einem Guss“ konzipiert und komponiert ist. Das

107 Edition von Ghazarian 1995, 44–61, englische Übersetzung von
James R. Russell bei Matthews 1991, 207–211.
108 In Erwartung einer umfassenderen Untersuchung dieser Tradi-
tion sei hier nur knapp auf die Einführung von Matthews 1991, 169–
173 verwiesen.

System ist sehr durchdacht und bis in die Einzelheiten
konsequent durchgeführt; der Aufwand bei der Erstel-
lung muss beträchtlich gewesen sein.

Gleichwohl gibt es teils gewollte, teils ungewollte
Spuren des Arbeitsprozesses des Autors. Die Kanontafeln
wollen Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen
den vier Evangelien aufschlüsseln. Zu diesem Zweck ent-
halten die Tabellen jeweils die möglichen Kombinatio-
nen der einzelnen Evangelien. Eine erste Eigenart wird
deutlich, wenn man sich den Gesamtaufbau des Tafel-
werkes tabellarisch vor Augen führt – wie es im übrigen
Euseb selbst ja schon im Karpianbrief (§ 4) getan hat,
möglicherweise auch dort schon in Tabellenform. Es er-
gibt sich das folgende Bild.

Tab. 1: Gesamtaufbau des Tafelwerks.

I Mt Mc Lc Io

II Mt Mc Lc
III Mt Lc Io
IV Mt Mc Io

V Mt Lc
VI Mt Mc
VII Mt Io
VIII Lc ↔ Mc
IX Lc Io

XMt Mt
XMc Mc
XLc Lc
XIo Io

Die insgesamt zehn Kanones zerfallen in vier Gruppen:
Fälle mit Parallelen in vier, drei, zwei Evangelien sowie
in einzeln stehende Texte („Sondergut“). Eine schnelle
mathematische Rechnung macht deutlich, dass die ins-
gesamt möglichen Kombinationen in den vier Gruppen
auf 1, 4, 6 und 4 Tabellen führen würden, also insge-
samt 15. Tatsächlich sind es nur 13. Schon ein früher
Leser hat zur Übersichtstabelle im Codex Fuldensis an-
gemerkt: „Ubi est Marcus Iohannes?“109 Ebenso hätte er
bemerken können, dass auch die Kombination Mc-Lc-Io
fehlt. In der zweiten und dritten Gruppe ist also je eine
mögliche Kombination nicht vorhanden. Was ist der

109 Fulda, Hochschul- und Landesbibliothek, Bonifatianus 1 („Co-
dex Fuldensis“), f. 4v. Abgesehen von solchen eher punktuellen
Rückfragen im Mittelalter sind die im Folgenden gesammelten Be-
obachtungen zumeist im 20. Jahrhundert zusammengestellt wor-
den – vor allem von Nestle 1908, Nordenfalk 1938 (46–48 und pas-
sim) und Thiele 1981.



40 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

Grund dafür? Zwei Erklärungen kommen in Frage. Ent-
weder handelt es sich um eine exegetische Entschei-
dung – und tatsächlich dürften Fälle selten sein, in de-
nen Markus und Johannes etwas gemeinsam haben
ohne Parallelen bei Matthäus und Lukas. Schon etwas
weniger einleuchtend ist die Erklärung bei Mc-Lc-Io.
Fälle mit dieser Kombination dürften auch nicht viel
seltener sein als Mt-Mc-Io, die aber als Kanon IV vor-
handen ist. Oder es handelt sich um eine arithmetische
Entscheidung mit dem Ziel, auf insgesamt zehn Kanones
zu kommen. Eine solche Intention wird indes nirgends
ausgesprochen, und Indizien dafür können höchstens
im Sinne von cumulative evidence gesammelt werden.
Im vorliegenden Fall ist vielleicht eine Kombination bei-
der Erklärungen am plausibelsten: Die Arbeitsweise des
Euseb ließ ihn nicht auf Fälle der genannten Art stoßen,
und sie aus Systemzwang an den Haaren herbeizuzie-
hen, war ihm kein Anliegen, weil sich ein System eige-
ner Harmonie ergeben hatte.

Diese letztere Erklärung ist beinahe sicher relevant
für eine weitere Eigenart, die nicht in der Sache, sondern
nur in der Terminologie zu beobachten ist. Der letzte Ka-
non trägt nur eine einzige Nummer (Kanon X), obgleich
er eigentlich aus vier Tabellen besteht. Man hätte ohne
weiteres die Nummern X–XIII vergeben können. Dafür,
dass das nicht geschah, dürfte fast sicher die Gesamtzahl
(mit) ausschlaggebend gewesen sein: Dreizehn Kanones
waren weniger erstrebenswert als zehn.

Man könnte sogar argumentieren, dass der ganze
zehnte Kanon mit seinen vier Teil-Tabellen im Grunde
überflüssig ist, weil er zum Nachschlagen nie nötig ist.
Wenn man am Textrand eine Sektionsziffer gefolgt von
der Kanonziffer zehn sieht, ist aus dem Tafelwerk kein zu-
sätzlicher Erkenntnisgewinn mehr zu erzielen: Man weiß
sofort, dass es sich um Sondergut handelt. Das ist wahr,
aber das Vorhandensein dieser Tabellen hat dennoch sei-
nen Sinn. Zum einen ist – umgekehrt – der nachschlagen-
de Weg von der Tabelle zum Text durchaus sinnvoll (was
alles wissen wir aus Markus und aus keinem anderen
Evangelium?). Zum anderen macht erst Kanon X das Sys-
tem komplett – in einem arithmetischen Sinne (man kann
geradezu per Prüfsumme kontrollieren, ob alle Zahlen
wirklich vorhanden sind – wie es etwa der Schreiber des
Codex GA 2224 getan hat, s. unten → 4.4.19), aber vor al-
lem auch in einem theologischen Sinne: Erst dadurch
wird das Ganze des Evangeliums, damit auch seine Ein-
heit, sichtbar gemacht und inszeniert.

Weitere Eigenarten betreffen die Reihenfolge der
Nennungen. Am auffälligsten ist das bei Kanon VIII (da-
her in Tabelle 1 mit Doppelpfeil markiert): Während ge-
nerell innerhalb der Kanones die übliche, „kanonische“

Reihenfolge Mt-Mc-Lc-Io respektiert ist, steht dort Lukas
vor Markus. Einmal auf diese Frage aufmerksam gewor-
den, beobachtet man weiterhin, dass in der Gruppe der
Dreier-Kanones die Lukas-Kombinationen vor den Mar-
kus-Kombinationen stehen (Kanon III: Mt-Lc-Io vor Ka-
non IV: Mt-Mc-Io), ebenso bei den Zweier-Kanones (Ka-
non V: Mt-Lc vor Kanon VI: Mt-Mc). Man würde aus rein
„mechanischer“ Betrachtung das Gegenteil erwarten. Die
Erklärung für die gewählte Anordnung liegt auch nicht
im jeweiligen Umfang der Tabellen: Sie sind nicht inner-
halb einer jeden Gruppe in absteigender Folge geordnet.
Kanon IV ist länger als Kanon III. Die Kanones V, VI, VII
werden zwar kürzer – doch VIII und IX wieder länger (s.
das Säulendiagramm Abb. 14 unten in → 4.2).

Die beobachtete Anomalie hat ihren Grund sicher in
der Arbeitsweise des Euseb, doch sollte man darum nicht
an der Reihung seines Vier-Evangelien-Buches zweifeln:
Schon zu seiner Zeit und von ihm selbst bezeugt110 war
die normale Reihenfolge die noch heute geläufige. Ohne
diese in Frage zu stellen, hat Euseb vielmehr eine sach-
lich durchaus sinnvolle Entscheidung getroffen, nämlich
im modus laborandi von Matthäus auszugehen, dann
Lukas, dann Markus und schließlich Johannes zu analy-
sieren. Die Matthäus-Priorität ist nicht nur durch die
überlieferte Reihenfolge in den Handschriften gegeben,
sondern auch ein Erbe des gleich zu Beginn des Karpian-
briefes genannten Ammonios. Dieser hatte bekanntlich
das erste Evangelium physisch als Leitfaden genommen
und ihm die parallelen Perikopen zur Seite gestellt. Im
übrigen entspricht diese Priorisierung auch der breit be-
zeugten exegetischen Praxis der Antike. Weniger selbst-
verständlich ist der Übergang zu Lukas als dem zweiten
Zeugen – doch von der Sache her, wie gesagt, durchaus
gerechtfertigt. Denn unter den Zweier-Kombinationen ist
mit Abstand Mt-Lc die häufigste. Spuren dieser spezifi-
schen Arbeitsweise des Euseb zeigen sich da und dort
auch im Detail der Durchführung.

Selbstverständlich hat Euseb dennoch sein System
zur Benutzung eines Standard-Evangelienbuches ausge-
legt und das Material daher in diesem Sinne dargeboten.
Während die Abfolge der Kanones III/IV und V/VI eher
eine verräterische Eigenart, aber gewiss kein Fehler im
System ist, muss die Reihenfolge der Spalten in Ka-
non VIII als eine kleine Schwäche bezeichnet werden:
Wie nicht gänzlich abgestreifte Eierschalen zeugt das
System von seiner Genese. Es ist daher nicht verwunder-
lich, dass spätere Abschreiber hier gelegentlich eine Kor-

110 Relativ ausführlich in h.e. 3,24; Euseb sieht die Reihenfolge
chronologisch begründet.



2.5 Ausführung und Umsetzung 41

rektur vornahmen und die Spalten vertauschten. Das ist
etwa im Venezianer Codex Basilianus (gr. Z. 1, K5) der
Fall.111

Andere Eigenschaften des Systems sind nicht als
Schwäche zu bezeichnen, sondern als Spezifizitäten der
Umsetzung. Dazu gehört etwa die Seiteneinteilung. Wie
die ungemein zahlreichen Varianten der späteren Über-
lieferung zeigen, ist es ohne Verlust an Sinn und Schön-
heit möglich, das System in ganz verschiedenen Layout-
Formen darzubieten. Gleichwohl erlauben es die ältes-
ten Strata der Überlieferung, die genaue Seitenvertei-
lung des Originals mit sehr hoher Wahrscheinlichkeit
bis in die Details zu rekonstruieren. Diese Rekonstruk-
tion wird unten in Kapitel → 4.1 vorgestellt und begrün-
det. Damit gehören die Kanontafeln zu den ganz we-
nigen antiken Werken, bei denen Aussagen über das
originale Seitenlayout möglich sind. Warum ist das so?
Hintergrund ist die schlichte Tatsache, dass alternative
Lösungen relativ komplexe Prozesse des „Umdisponie-
rens“ erfordern. Das ist möglich, aber nicht ganz ein-
fach – wie man an späteren geglückten und missglück-
ten Versuchen sieht.

Die Komplexität rührt auch daher, dass in aller Re-
gel zwei Professionisten nötig waren, um das Gesamt-
kunstwerk angemessen auszuführen, nämlich ein Spezi-
alist für die graphische Gestaltung und Dekoration und
einer für die Schrift. Das ist in sehr vielen späteren Ex-
emplaren klar zu sehen – wie im Folgenden zu zeigen
sein wird. Es war aber vermutlich auch schon in Eusebs
Autograph der Fall, der daher sensu stricto wohl kein
Autograph war. Wie aufwendig die Dekoration dieses
Archetyps war, wissen wir nicht, aber es ist wahrschein-
lich, dass die architektonische Rahmung mit einem Mi-
nimum von Dekoration schon vorhanden war. Wenn das
so war, ist es schwer vorstellbar, dass Euseb (oder ir-
gendeine andere Person in seinem Skriptorium) das Ta-
felwerk ganz allein ausgeführt hat. Es bedurfte also der
Koordination, und schon allein deshalb (aber auch un-

111 Unten wird der komplette Kanon VIII gegeben, G11312, → 4.4.5.
Bei genauer Betrachtung wird deutlich: Es wurden einfach die bei-
den Spalten miteinander vertauscht, aber nicht die Anordnung der
Zeilen von Lc auf Mc umgestellt. Selbst noch in „bereinigter“ Form
lässt sich also die Genese erkennen. Ein anderes Phänomen, das
allerdings sehr selten vorkommt, könnte man gleichfalls für eine
Spur der ursprünglichen Lukas-Priorität halten, nämlich die Vertau-
schung von Kanon XMc und XLc. Diese Variante findet sich im Ēǰmi-
acin-Evangeliar sowie in der griechischen Handschrift Florenz,
BML, conv. soppr. 159 (GA 200). Sie ist aber sicher nicht auf den
Archetyp zurückführen. Dafür ist die Bezeugung zu schwach und
die Vorstellung vom Original nicht einleuchtend genug, → 4.6.3,
Anm. 235.

abhängig davon) gilt: Die Kanontafeln kann man nicht
„einfach so“ schreiben, also bei der ersten Zeile begin-
nen, und dann nach und nach sehen, wo es einen hin-
führt. Es bedarf vorgängig eines Plans, eines Konzepts,
wohl auch physisch einer Skizze auf einem begleitenden
Medium. Bevor man zu zeichnen beginnt, muss man
wissen, wie viele Seiten, wie viele Systeme pro Seite und
wie viele Spalten pro System nötig sind. Ob die rekons-
truierte Disposition des Originals die optimale, also die
theoretisch best-denkbare ist, kann man diskutieren
(von zwangsläufiger Klarheit ist sie, wie gesagt, keines-
wegs), doch ist sie wohlüberlegt und sicherlich vom spi-
ritus rector des Unternehmens – also wohl von Euseb –
den ausführenden Kräften vorgegeben.

Ein Blick auf die späteren Abschriften gibt einen
Sinn für die Eigenarten und vor allem: die Schwierigkei-
ten der Produktion. Da konnte allerhand schiefgehen,
und oft sind es gerade die Fehler, die zeigen, was alles
bedacht und gemacht werden musste, um es richtig zu
machen. Zunächst noch einmal zur Frage der ausführen-
den Hände. Dass es zwei unterschiedliche Spezialisten
waren, ist vor allem dann evident, wenn das Tafelwerk
prächtig dekoriert war. Es ist von vorneherein wenig
wahrscheinlich, dass die gleiche Person über die Qualifi-
kation zur Ausführung des aufwendigen Schmucks – oft
neben und in den Kanonbögen polychrome Zierleisten,
florale Motive, Tiere, mitunter sogar kleine Porträts –
und zur korrekten und sorgfältigen Befüllung der Tabel-
len mit den Zahlenkolonnen verfügte. Schlagender Be-
weis für diese Aufgabenverteilung sind einige Fälle, in
denen es aus irgendwelchen Gründen nicht mehr zur Be-
füllung kam, in denen also das „nackte“ Gitternetz auf
uns gekommen ist. Das ist etwa der Fall im Mokvi-Evan-
geliar, einer der prächtigsten Handschriften der georgi-
schen Tradition. Dort sind zehn großartige Kanontafel-
Seiten erhalten – doch völlig leer, ohne Zahlen.112 Auch
in der griechischen Tradition kommt so etwas gelegent-
lich vor. Für die Produktionsbedingungen ist es beson-
ders interessant, wenn das Projekt durch seinen Abbruch
die Abfolge der Arbeitsschritte erkennen lässt. Man kann
dann etwa feststellen, dass bei einem sinnvoll angeleg-
ten Vorhaben die genaue Verteilung der Kanones auf die
Seiten und sogar die Beschriftung mit Kanonüberschrif-
ten und Kolumnentiteln noch zum ersten Arbeitsschritt
gehörten. Drei untereinander verwandte Fälle zeigen ein
auf diesem Stadium stehen gebliebenes Projekt, also ein
mehr oder minder ausgeführtes Gitternetz ohne Inhalt.113

112 Tiflis, Georgian National Center of Manuscripts, Q 902, f. 3r–
7v. Zu der Handschrift vgl. Kavtaria 2012.
113 Es handelt sich um die folgenden Handschriften: London, BL,
Add. 11836 (GA 491, 11. Jh.); Krakau, Biblioteka Jagiellońska, Berlin,



42 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

Warum es nicht weiter und zu Ende geführt wurde, ist
nicht auf den ersten Blick klar, denn das Gitternetz als
solches ist durchaus brauchbar und korrekt. (Oder etwas
bescheidener ausgedrückt: Es finden sich ohne weiteres
Exemplare, in denen viel problematischere Vorgaben
dennoch befüllt wurden.)

Anderswo gibt es deutlichere Motive des Scheiterns.
Das Londoner Evangeliar BL, Add. 16183 (GA 495, 13. Jh.)
enthält fünf Seiten mit einer Grundstruktur – nach hin-
ten hin schlichter werdend (zuerst auch Kanonbögen,
zum Schluss nur noch Gitternetz, f. 2r–4r): Vielleicht
wurde der Zeichner zusehends unsicher, ob das, was er
da produzierte, überhaupt zur irgendetwas zu gebrau-
chen war. Dass die gezeichneten Kästchen leer blieben,
könnte auch eben damit zusammenhängen: Man käme
mit dieser Vorgabe praktisch nicht zurecht. Ganz eindeu-
tig aporetisch liegt ein anderer Fall, nämlich die Hand-
schrift des Katharinenklosters gr. 149 (GA 1186, 12. Jh.).
Dort sind auf sechs Seiten (f. 1r–3v) sowohl prächtige Ka-
nonbögen als auch – durch Über- und Unterschriften –
weitgehende inhaltliche Weichenstellungen vorgegeben.

Tab. 2: Nicht verwendetes Tafelwerk in GA 1186. Für jede Seite
werden die Kolumnentitel sowie die erkennbaren Kanon-Ziffern
gegeben. Kursiv gesetzt sind die falschen Angaben in den
Kolumnentiteln, in geschweiften Klammern dazu jeweils in der Art
eines Apparats diejenigen des Standardsystems; dies wären die
Angaben, die man ausbessern müsste, wollte man das Gitternetz
verwenden.

Anlage des Tafelwerks in GA 1186 Standardversion

1r: Mt Mc Lc | Mt Mc Lc – III {Mc Lc ] Lc Io}
1v: Mt Mc Io | Mt Lc Mt – IV | V {del. Mt}
2r: Mt Lc | Mt Io – VI | VII {Lc ] Mc}
2v: Mc Lc | Lc Io – VIII | IX
3r: Mt Lc Lc Io – X {Lc ] Mc}
3v: Io – X

graec. 8°.13 (389) (GA 823, 13. Jh.); Paris, BNF, gr. 61 (GA 263,
13. Jh.). Die Verwandtschaft bei den Kanontafeln erhellt allein da-
raus, dass die ersten beiden genau dem gleichen Seitenschema fol-
gen: I I / II II / III IV / V V V V / VI VI / VII VIII IX / XMt2 XMc1 XLc2 /
XIo3. (Bei GA 491 ist heute die Seitenfolge etwas gestört, zudem gibt
es dort einen Fehler im Kolumnentitel von XLc.) Wollte man dieses
Gitternetz befüllen, würde man vermutlich hauptsächlich bei Ka-
non II auf Schwierigkeiten stoßen: Mit nur zwei Systemen ist für
diesen langen Kanon eigentlich zu wenig Platz. Das Schema von
GA 263 ist verwandt, aber nicht identisch. Dieses Projekt ist noch
etwas früher abgebrochen worden als die beiden anderen: Die Ka-
nonüberschriften in den Lünetten sind zwar vorhanden, aber die
vertikalen und horizontalen Gitternetzlinien unterhalb der Bogenar-
chitektur wurden nicht mehr ausgeführt, ebenso wenig die einzel-
nen Kolumnentitel. Das war also – zumindest in diesem Fall – ein
späterer Arbeitsschritt.

Abgesehen davon, dass zu Beginn mindestens ein Blatt
fehlt: Dieses Schema kann ohne Eingriff bei der Be-
schriftung der Einzelspalten nicht sinnvoll befüllt wer-
den, und selbst mit solchen Korrekturen wäre der Platz-
aufwand für die Kanones falsch berechnet. (Kanon V
etwa bräuchte nicht ein dreispaltiges System, sondern
drei zweispaltige.) In diesem Fall legt sich die Vermu-
tung nahe, dass das Gitternetz nicht befüllt wurde, weil
es nicht befüllt werden konnte. Durch eine genauere
Analyse am Original könnte man klären, ob dieser Teil
der Handschrift ursprünglich zur primären Produkti-
onseinheit gehörte oder nicht – doch ändert das am hier
relevanten Befund nichts.

Möglicherweise gehören auch einige eigenartige Fäl-
le in dieser Reihe, in denen auf den ersten Blick alles in
Ordnung ist, in denen sich aber auf den zweiten Blick
zeigt, dass die eingetragenen Zahlen komplett sinnlos
sind oder jedenfalls mit dem eusebianischen System
nichts zu tun haben. Das spektakulärste Beispiel ist das
berühmte Londoner Fragment (BL, Add. 5111/1, K3, 6./
7. Jh.), einer der ältesten Zeugen für die Kanontafeln und
zugleich eine der wertvollsten spätantiken Handschriften
überhaupt. Die beiden goldüberzogenen Blätter werden
unten ausführlich besprochen (→ 4.4.3). Hier sei nur das
Ergebnis vorweggenommen: Es handelt sich um eine au-
ßergewöhnlich aufwendige Produktion auf künstlerisch
allerhöchstem Niveau, die zudem im Blick auf das Sche-
ma der Tabellen (Disposition, Seitenverteilung) dem eu-
sebianischen Archetyp nahesteht, also sicher eine gute
Vorlage hatte. In paläographischer Hinsicht heben sich
auch die Zahlen von diesem Gesamtbild nicht ab – doch
ist ihnen kein Sinn abzugewinnen, oder vorsichtiger for-
muliert: Ihr Sinn und Zweck ist bisher unbekannt, denn
sie haben mit den Tafeln des Euseb nichts zu tun. Das
Rätsel dieser Handschrift kann hier nicht gelöst werden,
doch ist es gut möglich, dass die Arbeitsteilung von
Buchmaler und Schreiber bei dieser total atypischen Si-
tuation eine Rolle spielte.

Ebenso unsinnig sind die Zahlen in der Dubliner
Handschrift Chester Beatty Library W.135 (GA 106,
11. Jh.), oder vielleicht sollte man besser sagen: Hier
sind sie ganz sicher und ganz offensichtlich unsinnig.
Was dort schiefgegangen ist, kann man nur erahnen,
und möglicherweise gehört der Codex auch gar nicht in
diese Reihe, denn dort lässt die verwendete Tinte eher
vermuten, dass alles aus einer Hand ist. Und in der Tat
sind Dekorationsschema und Zahlenwerk beide auf dem
gleichen Niveau: beide komplett unsinnig. Auf fünf Sei-
ten (f. 6v–8v) finden sich je zwei Tabellen, also insge-
samt zehn, die auch tapfer als Kanones I–X beschriftet
sind, doch sind alle Tabellen genau gleich aufgebaut,



2.5 Ausführung und Umsetzung 43

nämlich aus zunächst je sechs (f. 6v, 7r), dann fünf Spal-
ten (was beides an sich schon unmöglich ist), und die
eingetragenen Zahlen werden in horizontalen Reihen
einfach von eins hochgezählt. Über die Frage, wie es zu
einem so plumpen Fake kommen konnte, kann man nur
spekulieren. Möglicherweise wollte jemand partout Ka-
nontafeln haben (und hatte auch eine Vorstellung da-
von, wie so etwas ungefähr aussehen muss), kam aber
nicht an eine Vorlage. Allerdings ist im gleichen Codex
der Karpianbrief ganz regulär vorhanden (f. 2r–3r). Viel-
leicht enthielt die vorhandene Vorlage nur Brief und Git-
ternetz; der „Künstler“ regularisierte die (unverstande-
nen, weil leeren) Kanonbögen und befüllte sie so, dass
es auf den ersten Blick halbwegs ordentlich aussah. Viel
Mühe gab er sich dabei allerdings nicht. Es ist erstaun-
lich, wie gut er damit trotzdem durchkam. Man kann
schwer feststellen, ob der billige Trick überhaupt je auf-
gefallen ist – in wissenschaftlicher Literatur, wie es
scheint, bis heute nie.

Zurück zur Frage der Rollenaufteilung: Es ist wich-
tig sich deutlich zu machen, dass zwar einerseits in logi-
scher Hinsicht der Zahlenschreiber das Prä hat (seine
Erfordernisse sind bindend und unverrückbar), dass
aber andererseits der Tabellengestalter in chronologi-
scher Hinsicht zuerst kommt. Er zeichnet zuerst das Git-
ternetz, und der andere muss dann sehen, wie er damit
zurechtkommt. Anders herum formuliert: Der Künstler
hat gut zeichnen – die Suppe auslöffeln muss ja dann
ein anderer. Aus dieser Konstellation entspringt eine
schier endlose Reihe von Unschönheiten, Notlösungen,
Fehlern und Absurditäten. Es ist nicht übertrieben zu
sagen, dass mangelnde Koordination mehr die Regel als
die Ausnahme ist, und so sind offensichtliche Inkonzin-
nitäten und Widersprüche zwischen dem dekorierten
Tabellenschema einerseits und dem Inhalt andererseits
häufig.

Im Folgenden seien aus dem großen Panoptikum ei-
nige Fälle herausgegriffen, die auf die Machart der Tafeln
und die Abläufe bei der Produktion Licht werfen. Relativ
häufig sind die Fälle, in denen der Schreiber mit dem
ihm zur Verfügung stehenden Platz nicht gut zurecht-
kommt. Im besseren Fall bleibt Platz übrig (und das
muss vor allem bei den kleineren Kanones ohnehin auch
schon im Archetyp an manchen Stellen der Fall gewesen
sein), im schlechteren Fall müssen Zahlen unten an den
Rand gequetscht werden, mitunter auch über das vor-
handene Gitternetz hinaus.114 Dabei wird manchmal

114 Das ist zum Beispiel mehrfach in der Handschrift Athos, Me-
giste Laura A.23 (GA 1079) der Fall, auch in Ann Arbor, University
of Michigan, ms. 22 (GA 532, 11. Jh.), f. 2r, s. darüber hinaus die

nicht mehr sauber nach Spalten sortiert, so dass zwar
alle Zahlen irgendwie da sind, aber in ihrer synoptischen
Funktion nutzlos.

Ebenso kommt es immer wieder vor, dass nicht der
vertikale Platz in den Spalten, sondern horizontal die
Zahl der Spalten nicht stimmt. Wiederum entweder so,
dass eine Spalte (oder mehrere) frei bleibt – der günstige-
re Fall –, oder so, dass eine Spalte außerhalb des vorge-
gebenen Systems oder gar auf der nächsten Seite ge-
schrieben werden muss. Dies ist nicht nur ästhetisch
unschön, sondern behindert vielfach auch die Lesbar-
keit. Ein sehr bedeutendes Beispiel für so ein Problem ist
das Ēǰmiacin-Evangeliar, wo Kanon V nicht mehr auf
f. 3v unterkommt und deshalb mit seiner zweiten Spalte
auf f. 4r hinüberreicht. Im gleichen Codex genügt am
Schluss der Platz für Kanon XIo nicht, und die letzte Spal-
te steht außerhalb des Systems.

Verschiedene dieser Probleme seien hier anhand der
griechischen Handschrift Dumbarton Oaks 5 (GA 678,
12. Jh.) illustriert. Dort findet sich die prächtig dekorierte
Serie der Tafeln am Anfang des Codex auf zehn Seiten
(f. 1v–6r). Sie folgt im Prinzip der „großen griechischen
Folge“, wie sie von Nordenfalk beschrieben wurde,115
doch hat die Vorarbeit des Buchmalers den Schreiber ver-
schiedentlich in Schwierigkeiten gebracht. Etwa gleich
zu Beginn: Auf den ersten beiden Seiten wären je zwei
Systeme mit je vier Spalten für Kanon I nötig gewesen. Es
sind aber in jedem System nur drei Spalten vorhanden,
insgesamt also 12 (4 × 3 Spalten). Um den Kanon aller
vier Evangelisten dennoch unterzubringen, musste der
Schreiber die 12 Spalten – gegen die graphische Vorga-
be – auf drei Systeme aufteilen (3 × 4 Spalten), mit der
Konsequenz, dass das mittlere dieser drei Systeme sei-
tenübergreifend funktioniert, oder besser: nicht funktio-
niert. Denn auf diese Weise ist ein reguläres Nachschla-
gen kaum möglich (Abb. 9).

Eine ähnliche, aber nicht ganz so störende Situation
tritt noch einmal auf f. 4r auf, wo drei zweispaltige Syste-
me für Kanon V nötig gewesen wären; der Kanon muss
jedoch kontraintuitiv in die vorhandenen beiden drei-
spaltigen Systeme eingetragen werden (Abb. 10). Diese
Seite lehrt noch etwas anderes: Der Schreiber kam nach
unten hin mit dem Platz ins Gedränge. Das führte ihn
dazu, jeweils in der unteren Seitenhälfte Zahlen inner-
halb einer Spalte auch nebeneinander zu schreiben –
was das Nachschlagen ebenfalls unmöglich macht oder
zumindest stark erschwert. Besonders im mittleren Sys-

Beobachtungen zum Dumbarton Oaks-Evangeliar gleich im Folgen-
den.
115 Nordenfalk 1938, 58 und Beilage A (untere Hälfte).



44 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

Abb. 9: Kanon I in drei Systemen, auf zwei Seiten verteilt. Washington, Dumbarton Oaks, ms. 5 (GA 678, 12. Jh.), f. 1v/2r.

tem ist zusätzlich durch die verrutschten Spalten der
Punkt erreicht, an dem die Tabelle nutzlos wird. Das Be-
merkenswerte ist aber, dass innerhalb des Kanons das
Gedränge nicht einfach am Ende des ganzen Kanons auf-
tritt (also etwa: im dritten System), sondern in jedem Sys-
tem unten auf der Seite. Der Schreiber hat also versucht,
beim Abschreiben den Spaltenumbruch seiner Vorlage
beizubehalten: Jedes System fängt oben „ganz normal“
an, während nach unten jedes Mal der Platz knapp wird.
Ob das bedeutet, dass ungewöhnlicherweise horizontal,
also Zeile für Zeile, abgeschrieben wurde (s. dazu gleich
im Folgenden), oder ob der Schreiber beim vertikalen Ko-
pieren einfach der Vorlage folgte, ist schwer zu sagen,
vermutlich eher Letzteres.

In der Handschrift findet sich auch eine frei blei-
bende Spalte, nämlich am Ende von Kanon IX (f. 5v); sie
war dort nicht zu gebrauchen. Hingegen ist ganz zum
Schluss noch einmal erhebliche Platzknappheit zu be-
obachten, nämlich am Ende von Kanon XLc und XIo

(f. 6r), in beiden Fällen übrigens wieder nur auf der un-
teren Seitenhälfte (also bei Wahrung des vorgefunde-
nen Spaltenumbruchs). In praktischer Hinsicht stellen
die dicht gedrängt nebeneinander geschriebenen Ziffern

Abb. 10: Kanon V in drei Systemen. Washington, Dumbarton Oaks,
ms. 5 (GA 678, 12. Jh.), f. 4r, Ausschnitt, s. auch oben Abb. 1 die
ganze Seite.



2.5 Ausführung und Umsetzung 45

im einspaltigen Kanon X kein Problem dar, aber zumal
bei den hohen (dreistelligen) Zahlen ist es jedenfalls
sehr unschön.

Wenn man das Zahlenmaterial insgesamt betrachtet,
stellt man fest, dass es von guter Qualität ist. Der Schrei-
ber hatte eine gute Vorlage und hat sorgfältig gearbeitet.
Damit ergibt sich beim Blick aufs Ganze das eigenartige
Bild von zwei Spezialisten, die je für sich auf hohem Ni-
veau tätig sind, die aber auf beinahe tragische Weise un-
koordiniert vorgegangen sind. Wie schon gesagt: Die Ze-
che zahlt in solchen Fällen der Schreiber, denn er muss
mit der einmal vorhandenen (und zweifellos sehr teuren)
Vorgabe irgendwie zurechtkommen.

Bis an die Grenze des Absurden steigert sich solche
Desorganisation im Athos-Codex Megiste Lavra A.39
(GA 1470, 10. Jh.). Dort hat ein Schreiber gegen alle Wi-
derstände und trotz offensichtlich gestörter Seitenabfolge
versucht, das Zahlenwerk in seine Vorlage einzutragen –
koste es, was es wolle. Das reicht bis hin zu dem Punkt,
an dem er selbst eine Seite mit einem Tondo (Kranz, mög-
licherweise in der Tradition des Evangelisten-Tondos im
Rossano-Codex) mit Tabellenmaterial befüllte. Auf f. 8v
stehen Zahlen im Kreis, die als Wiedergabe von einem
Rest von Kanon VI sowie als Kanon VII und VIII gemeint
sind. Man muss das so distanziert ausdrücken, denn es
gibt kaum eine Form, die sich weniger zum Eintrag mehr-
spaltiger Tabellen eignet als ein Kreis. Entsprechend
nutzlos ist das Zahlenmaterial in der hier vorliegenden
Gestalt.

Im übrigen schützt es auch nicht notwendigerweise
vor Fehlern, wenn sich ausnahmsweise einmal wahr-
scheinlich machen lässt, dass Gitternetz und Zahlen-
werk von der gleichen Hand stammen. Das dürfte der
Fall sein in der Handschrift Moskau, GIM, Synod. 399
(GA V/031, 9. Jh.). Dass es sich um die gleiche Hand han-
delt, lässt sich natürlich nicht im strengen Sinne bewei-
sen, aber die gleiche verwendete Tinte sowie die Reduk-
tion des Schemas aufs Essenzielle sprechen dafür. Es
handelt sich um ein sehr schlichtes Liniennetz, das ein-
fach mit Lineal und Zirkel hergestellt wurde. Obwohl die
grundsätzliche Aufteilung gut ist (also dem Archetyp
sehr nahesteht), sind bei der weiteren Ausführung aller-
hand Fehler passiert, die die Benutzung erschweren
oder sogar unmöglich machen (zum Einzelnen s. unten
→ 4.4.9).

Es gibt auch Fälle, wo die Arbeit an den Kanontafeln
mit oder ohne erkennbare Gründe abgebrochen wurde,
so dass heute nur noch ein Torso vorliegt. Dazu gehört
ein Blatt in Kiew (NBUV, Φ. V 3619, K6, 9./10. Jh.). Dort
steht auf der Rückseite des Briefschlusses ein Versuch

von Kanon X. Der Ausdruck „Versuch“ ist angemessen,
weil der Schreiber selbst bemerkte, dass direkt nach
Ende des Karpianbriefs unmöglich Kanon X kommen
kann. Er brach den Versuch also ab – doch auch die Wei-
se, in der er abbrach, ist von Interesse. Man erkennt die
Methode der Befüllung, die offensichtlich darauf zielte,
die Aufteilung der Vorlage möglichst genau wiederzuge-
ben (s. unten → 4.4.6).

Weniger klar ist, warum in der Handschrift Paris,
BNF, suppl. gr. 1225 (GA 1293, 11. Jh.) das Blatt mit Ka-
non I (f. 1) aufgegeben wurde. Dort ist nur die erste Sei-
te – weitgehend korrekt – mit Zahlen befüllt. Die Rück-
seite zeigt das Gitternetz, ist aber leer; weitere Teile des
Tafelwerks sind nicht erhalten (sehr wohl aber der Karpi-
anbrief, f. 2v–4v). Möglicherweise liegt der Fehler in ei-
ner verkehrten Benutzung der Blätter der Lage (die im
übrigen vermutlich nicht der gleichen Produktionsein-
heit zugehört wie der Hauptteil der Handschrift).

Im Fall der Handschrift Wien, ÖNB, suppl. gr. 164
(GA 2622, 12. Jh.) hat sich sogar ein explizites Zeugnis
erhalten für ein Szenario, in dem ein Projekt aufgegeben
und durch ein neues ersetzt wurde – und beide sind in
der Handschrift erhalten. Auf f. 2v stehen nach dem Ab-
schluss des Briefes (oberes Seitendrittel) dicht gedrängt
die beiden großen Kanones I und II. Die Reihe setzt sich
mit den Kanones III bis X auf f. 4r fort, doch auch hier
bleibt ein Drittel der Seite frei, das für einen Matthäus-
Prolog genutzt wird. Am unteren Rand von f. 2v vermerkt
der Schreiber:

G11325: Οὕτως ἐγράφησαν οἱ κανόνες, ὡς εὕρομεν πρώτους ἐν
τῷ (?) αντι … (ἀντιγράφῳ?)· ὕστερον δὲ ὄπισθεν πλατύτερον
αὐτοὺς ἐξεθέμεθα.

So wurden die Kanones geschrieben, wie wir sie zunächst in
der Vorlage gefunden haben; hernach haben wir sie aber hier
folgend (gegenüber?) etwas weiter dargeboten.

Wenn der Sinn des πλατύτερον („etwas weiter“) sein
sollte, dass der zweite Versuch etwas weniger gedrängt
ist, dann muss man sagen: Das ist so, aber es ist immer
noch eines der platzsparendsten Layouts, die man finden
kann. Der zweite komplette Satz steht auf Vorder- und
Rückseite von f. 3 (Kanones I–IV und V–X), also zwei
ganze Seiten in einem relativ großen Buchformat (ca.
300 × 210 mm) – anstelle von zwei Zweidrittelseiten. Der
Gewinn an Übersichtlichkeit hält sich also in Grenzen,
aber immerhin gibt es keine „Unfälle“ mehr wie im ers-
ten Set bei Kanon V, der im Gitternetz keinen Platz mehr
findet und oben am Seitenrand zu Ende gebracht werden
muss.

Bei dieser Gelegenheit gleich noch ein Hinweis auf
einige weitere Fälle mit ungewöhnlich platzsparenden



46 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

Layouts. Ebenso auf zwei Seiten bringt der Schreiber
von Vat. gr. 349 (GA 127, 12. Jh.) die ganze Serie unter
(f. 2). Oder genauer: In diesem Fall ist das Bemerkens-
werte, dass das Set nicht ganz komplett ist. Vermutlich
in dem Bestreben Platz zu sparen, hat der Schreiber nur
die Kanones I–IX abgeschrieben (die „großen“ I–IV auf
f. 2r, die „kleinen“ V–IX auf f. 2v), also auf Kanon X mit
seinen vier Teilen verzichtet. Im technischen Sinn ist ja
diese Sondergut-Tabelle tatsächlich, wie bereits oben
beobachtet, weitgehend unnötig, und wahrscheinlich
stand diese Überlegung hinter der omissio (obgleich die
Seite dann doch gar nicht so voll geworden ist und ver-
mutlich diese Zahlenkolumnen auch noch hätte aufneh-
men können).

Nicht zwei, sondern vier Seiten braucht der Schreiber
des Codex Basilianus (Venedig, Marcianus gr. Z.1, 9. Jh.),
dabei ist allerdings der Karpianbrief auch schon inbegrif-
fen. Bemerkenswert ist das Layout aus zwei Gründen.
Erstens wird zusätzlicher Platz gebraucht durch eine
wichtige Erweiterung des Systems, nämlich die Zufügung
von Initien zu jeder Zeile. Zweitens aber wird Platz ge-
spart durch den kompletten Verzicht auf jede Form von
Dekor. Es gibt nicht einmal ansatzweise ein Gitternetz,
von Kanonbögen ganz zu schweigen. Der Codex ist auch
für die Edition relevant und wird daher unten etwas aus-
führlicher beschrieben (→ 4.4.5).

Das Kunststück, die gesamte Serie der Kanontafeln
auf einer einzigen Seite unterzubringen, schafft der
Schreiber von Athen, EBE cod. 1882 (GA 1367, 15. Jh.).
Das Tafelwerk steht in diesem Fall am Ende des Johan-
nesevangeliums (Textende und Karpianbrief auf f. 60v),
gegenüber dann dicht gedrängt alle zehn Kanones
(f. 61r).116 Vielleicht wurde diese Lösung aus reinem
Sportsgeist angestrebt; einen äußeren Grund dafür gibt
es jedenfalls nicht, denn die Rückseite des Blattes ist
ohnehin leer.

Schließlich sei noch ein Problem angesprochen, das
sich in den besprochenen Zeugen zeigt, aber auch sehr
häufig anderswo. Es hat nichts mit der Aufgabenauftei-
lung verschiedener Spezialisten zu tun, sondern betrifft
den Abschreibeprozess als solchen, und es hat große
Auswirkungen auf die gesamte Überlieferung. Es betrifft
die konkrete Vorgehensweise beim Kopieren. Es ist eine
ganz natürliche, fast automatische Methode, die Zahlen-
reihen Kolonne für Kolonne abzuschreiben, also spal-

116 Der Codex ist mit 280 × 195 mm nicht klein, aber auch nicht
übermäßig groß. Die Maße entsprechen etwa denen des vorliegen-
den Buches, also kein Folio-Format.

tenweise, nicht zeilenweise. Der Editor merkt das auch
beim Kollationieren: Der Weg des Auges von einer Zahl
senkrecht herunter zur nächsten ist kürzer. Die zumeist
in aufsteigender Reihe stehenden Zahlen lassen sich
leichter diktieren, vergleichen oder abschreiben. Wer
so vorgeht, bürstet aber in gewisser Weise gegen den
Strich, denn sinnkonstituierende Achsen sind ja die ho-
rizontal angeordneten Parallelen, nicht die vertikale
Sektionsserie. Dass aber tatsächlich häufig so vorgegan-
gen wurde, zeigt sich an den Fehlern. Konkrete Folge ist
die Gefahr verrutschender Spalten – in allen möglichen
Varianten.117 Entweder ohne sachlichen Fehler einfach
nur Verlust der horizontalen Entsprechungen. Oder, vor
allem bei mehrfach sich wiederholenden Zahlen, Aus-
lassungen in einer Spalte, aber nicht in der anderen.
Oder sachliche Fehler durch vertikalen saut du même au
même oder aus anderen Gründen.

Das Problem an solchen Situationen ist Folgendes:
Wenn der horizontale Sinnzusammenhang einmal auf-
gelöst ist, ist es sehr schwer oder gar unmöglich ihn
wiederherzustellen. Jedenfalls nicht ohne vertieftes Ver-
ständnis für das System oder/und eine zusätzliche intak-
te Vorlage. Zudem schleppt sich ein Fehler bzw. ein Ver-
rutschen an einer Stelle notwendigerweise bis zum Ende
der jeweiligen Tabelle fort. Es ist also durch einen parti-
kularen lapsus in der Regel nicht nur eine horizontale
Gleichung gestört, sondern mehrere oder viele. Man
kommt auf diese Weise schnell an den Punkt, wo das Ta-
felwerk insgesamt unbrauchbar wird. So erklärt sich die
insgesamt hohe Zahl von Evangeliaren, die zwar Kanon-
tafeln enthalten, doch in hoffnungslos und irreparabel
entstellter Form.

117 Um nur wenige Beispiele zu nennen: Die Handschrift Vati-
kan, BAV, Vat. gr. 1159 (GA 371) hat die Eigenart, bei Mehrfachnen-
nungen der gleichen Sektion in der/den vorderen Spalte(n) diese
Ziffern nicht alle zu schreiben, sondern nur in der hinteren Spalte
sämtliche unterschiedlichen Belege. Diese übervollen hinteren
Spalten führen natürlich leicht zu Verrutschungen. So ist es in der
Tat: Für den Editor ist die Aussageabsicht meist klar erkennbar,
aber für den Leser, der nur diese eine Handschrift vor sich hat, ist
das Nachschlagen unmöglich. Ein frühes Beispiel für „ohne Not“
verrutschende Spalten ist das Berliner Fragment Ham. 246 (K4,
9. Jh.). Dort ist ein sorgfältig vorbereitetes Gitternetz schlecht be-
füllt worden: Offensichtlich sollten die Spalten in Gruppen zu je
vier Ziffern geschrieben werden. Doch wurden versehentlich gele-
gentlich nur drei Ziffern eingetragen – mit der Konsequenz, dass
ab dort die Gleichungen gestört sind. Die Handschrift St. Peters-
burg, RNB, Φ. Nº 906 (Gr.) 54 (GA 566) hat durch Schreibfehler in
den einzelnen Spalten und ungeschickte Gesamtanlage gleichfalls
vielfach den horizontalen Zusammenhang verloren (besonders ex-
trem auf f. 3r).



2.6 Varianten und Weiterentwicklung 47

Zudem gibt es Fälle, in denen das Tafelwerk zwar für
sich genommen – also mit nur dieser einen Handschrift
in der Hand – nutzlos ist, aber paradoxerweise die Quali-
tät des Zahlenmaterials dennoch hoch ist. Denn wer das
System bereits gut kennt – etwa im Rahmen einer Edi-
tion –, kann die wenigen Fehler leicht erkennen und kor-
rigieren. Das ist beispielsweise auch der Fall bei dem ge-
nannten Codex in Dumbarton Oaks: die Zahlen sind je
für sich meist korrekt kopiert. Praktisch nutzlos sind sie
dennoch – wegen verrutschender Zeilen und aus den an-
deren genannten Gründen.

2.6 Varianten
und Weiterentwicklung

Eusebs System ist von sich aus weitgehend „hermetisch“,
also in sich geschlossen. Man hat es ganz oder gar nicht.
Es ist keine offene Basis zur eigenen exegetischen Weiter-
arbeit. Modifikationen an einer Stelle würden immer
gleich einen „Rattenschwanz“ von Folgeproblemen nach
sich ziehen, und sie sind überhaupt nur möglich, wenn
die gedankliche Eindringtiefe ins System relativ groß ist.
Man muss sich genau mit der Funktionsweise auseinan-
dersetzen, und man muss wissen, was man tut, wenn man
Verbesserungen für möglich oder nötig hält. Aus diesem
Grund sind inhaltlich tragende Veränderungen über die
Jahrhunderte eher selten vorgenommen worden. Selbst an
der Stelle, wo ein Eingriff am naheliegendsten und ein-
fachsten gewesen wäre, nämlich dem Markus-Schluss, ha-
ben sich die Schreiber eher damit begnügt bei Mk 16,8 zu
vermerken, dass Euseb nur bis hier „kanonisiert“ hat,118

als wirklich ins System einzugreifen und den – inzwi-
schen üblich gewordenen – längeren Schluss (die Verse
9–20) noch zu integrieren.

Wohin es führen kann, wenn man das Paket einmal
aufschnürt, lässt sich gut an der Peschitta studieren. Dort
wurden Verbesserungen am Eusebschen System vorge-
nommen, und wenn man einmal damit anfängt, gibt es
kein Halten mehr: Es handelt sich um eine Revision von
Grund auf. Die gesamte Einteilung der Evangelien in Sek-
tionen ist neu gemacht. Es ist eine insgesamt feinere Un-
terteilung, bei der die Zahl der Sektionen um etwa ein
Fünftel steigt.119

118 ἕως οὗ καὶ Εὐσέβιος ὁ Παμφίλου ἐκανόνισεν, PTB G14450,
→ 3.1.10, dort auch zum Problem insgesamt.
119 Zahlen und die folgenden Bemerkungen nach Vaccari 1957,
bes. S. 437.

Tab. 3: Zahl der Sektionen bei Euseb und in der Peschitta.

Euseb Peschitta Zuwachs

Mt 355 426 +20%
Mc 233 290 +24%
Lc 342 402 +18%
Io 232 271 +17%

Grund für diese Revision war wohl einerseits exegeti-
scher Perfektionismus (auch kleinste Parallel-Stellen
sollten sichtbar gemacht werden), andererseits mögli-
cherweise auch eine Annäherung an eine (ebenfalls revi-
dierte?) Diatessaron-Fassung des Evangeliums. Eine ge-
nauere Untersuchung dieses verfeinerten Systems und
ein detailgenauer Vergleich mit Eusebs Erstfassung wäre
reizvoll, kann hier aber nicht geleistet werden.

Ohnehin kann dieser Abschnitt Themen und Phäno-
mene mehr nennen und aufzählen als eigentlich untersu-
chen. Denn während es, wie gesagt, nicht leicht war, in
das System einzugreifen, konnte man doch mit dem Sys-
tem allerhand tun. Man konnte es weiterdenken, erwei-
tern, deuten, verwerten, neue Bezüge herstellen, es im
Sinne des Erfinders gebrauchen – oder in ganz anderen
Sinnen. Der Phantasie sind hier keine Grenzen gesetzt,
und die potenziellen Zeugen für solche Phänomene sind
so zahlreich wie die erhaltenen Abschriften (oder noch
zahlreicher, wenn man externe Zeugnisse mitrechnet).
Forschungen dazu sind bis jetzt erst in Ansätzen bzw.
Einzelfällen vorhanden, und um ein solches Feld syste-
matisch aufzurollen, wäre der Weg auch noch sehr
weit – allein was die nötigen instrumenta studiorum be-
trifft. Aus diesem Grund, vor allem aber weil es nicht
Hauptanliegen der vorliegenden Studie ist, können im
Folgenden nur exemplarisch einige wenige Phänomene
genannt werden, eher als Anregung für künftige For-
schungen und als Ausblick auf das Nachleben. Der
Schwerpunkt liegt dabei auf der griechisch-byzantini-
schen Welt120 und auf solchen Phänomenen, die in
gleichsam rückwärtiger Blickrichtung geeignet sind,
Licht auf Euseb und die Ursprünge zu werfen.

Dies letztere ist gewiss der Fall bei einer wichtigen
Erweiterung und Verbesserung des Eusebschen Systems,
die sehr früh und in verschiedenen Sprachräumen be-
zeugt ist. Die Kanontafeln sind ja im Grunde ein komple-
xes Verweissystem von Evangelienperikopen auf ihre je-
weiligen Parallelen. Das eigentliche Tafelwerk zu Beginn

120 Besonders zum lateinischen Kulturraum finden sich weiterfüh-
rende Beobachtungen bei O’Loughlin 2010, 13–29, Howlett 2010 und
Crawford 2019, 125–155; 195–227.



48 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

Abb. 11: Seite aus dem Markusevangelium mit
Sektions- und Kanonziffern links (schwarz und
rot), Marginalkonkordanz unten. Basel, UB,
AN III 12 (GA E/07, 9. Jh.), f. 99r.

des Codex ist nicht mehr als das zentrale „Stellwerk“ für
die eingehenden und ausgehenden Referenzen. Periko-
pen verweisen darauf – und dieses verweist auf andere
Perikopen. Im Regelfall sind also zwei Nachschlage-Pro-
zesse nötig (Text → Tafel → Text). Warum nicht auf einen
Prozess reduzieren? Warum nicht einen direkten Weg
von einer Perikope zu ihren Parallelen vorsehen? Dies
müssen die Erwägungen desjenigen gewesen sein, der
den Einfall hatte, die Information der Kanontafeln auf
die einzelnen Seiten des Textes zu verteilen und dort je-
weils in einem kleinen Randapparat unterzubringen.121

121 Das Phänomen dieser Marginalkonkordanzen ist immer wieder
einmal erwähnt und beschrieben worden, in der Regel von partiku-
laren Befunden ausgehend, aber m.W. nie systematisch untersucht
(am ehesten noch: D’Aiuto 2005, 324–329). Ohne Anspruch auf Voll-

In seiner ältesten Gestalt sieht dies so aus, dass am
unteren Seitenrand jeweils eine kleine Tabelle zu stehen
kommt, eine Art „Mini-Kanontafel“, in deren linker Spal-
te alle Sektionsziffern stehen, die auf der fraglichen Seite
auftauchen. Es folgen weitere Spalten für die jeweils zu-
gehörigen Parallelen. Die vermutlich älteste komplett er-
haltene Serie in griechischer Sprache liegt im Codex Ba-
sel, UB, AN III 12 (GA E/07, 9. Jh.) vor.122 Ein Beispiel
daraus:

ständigkeit seien genannt: Vaccari 1957, 435 f.; Rathofer 1971, 20–
30; O’Loughlin 1999, 4–6; ders. 2010, 18–20.
122 Zum Codex ist grundlegend Cataldi Palau 2004, dort auch zur
Datierung (499–506). Die Marginalkonkordanz ist knapp erwähnt
(471). Zu den Eigenarten des eusebianischen Materials → 4.5.4.



2.6 Varianten und Weiterentwicklung 49

Tab. 4: Marginalkonkordanz (G11305) in GA E/07, f. 99r (s. Abb. 11)
in Transkription und Transliteration; die fünf Zeilen kämen im
Tafelwerk in Kanon II, VI, IV, VI, II zu stehen und entsprechen dem
etablierten System. (Zur Abweichung der Kanonziffern am linken
Rand → 4.5.4.)

Μρ Λο Ιω Μθ

³ ιε · ιε
ζ · · ιζ
η · κ³ ιη
θ · · κ
ι λβ · κα

Mc Lc Io Mt

6 15 ⋅ 15
7 ⋅ ⋅ 17
8 ⋅ 26 18
9 ⋅ ⋅ 20
10 32 ⋅ 21

Man kann also direkt und ohne Umweg über die Kanon-
tafeln die Parallelen einer jeden Perikope nachschlagen.
Diese Form der Marginalkonkordanz taucht in griechi-
schen, lateinischen, armenischen, syrischen und goti-
schen Handschriften auf.123 Schon dieser Sachverhalt
macht es praktisch sicher, dass es einen gemeinsamen
Ursprung gibt – und dass daher dieser Ursprung sehr
früh liegen muss. Und weiter: wenn das so ist, liegt er
auch fast sicher im griechischen Kulturkreis. Mehrfache
unabhängige Erfindung oder transversale Kultureinflüs-
se vom Lateinischen oder Syrischen her sind vergleichs-
weise weniger ökonomische Hypothesen. Dies gilt unbe-
schadet der Tatsache, dass bislang ausgerechnet im
griechischen Bereich kein Zeugnis vor dem neunten Jahr-
hundert bekannt war. Zusätzliche Bestätigung erhält
diese Sicht dadurch, dass Matthew Crawford jüngst auf
ein bisher unbeachtetes Zeugnis aus dem fünften oder
sechsten Jahrhundert hingewiesen hat. Es handelt sich
um ein fragmentarisch erhaltenes einzelnes Blatt aus ei-
nem großformatigen Pergamentcodex124 mit dem Text

123 S. im Einzelnen unten im Abschnitt zu den Übersetzungen
→ 4.6.
124 Die Fragmente stammen aus dem Katharinenkloster auf dem
Sinai. Ein kleines Stück befindet sich bis heute dort (Fragm. Smith
Lewis 04 = Harris 07, Diktyon 58330, auf ein Holzstück aufgeklebt,
daher nur die recto-Seite lesbar, Edition Harris 1890a, S. x und 16),
während zwei Fragmentstücke in St. Petersburg aufbewahrt werden
(RNB, Φ. Nº 906 [Gr.] 277, Diktyon 57349). Ursprünglich wurde das
eine in der Gregory-Liste mit der Nummer 084 geführt, die anderen
mit der Nummer 073. Seit die Zusammengehörigkeit beider erkannt
ist, laufen beide unter GA 073. Im New Testament Virtual Manu-
script Room (NTVMR) sind Fotografien der Petersburger Stücke ver-

von Mt 14,19–15,8. In diesem Textabschnitt kämen die
Sektionen 148–154 zu stehen; erhalten sind nur zwei der
entsprechenden Randziffern, davon gut lesbar nur die
ρνγ/153 (ohne Kanonziffer!).125 Doch die Marginalkonkor-
danzen am unteren Rand der Seite sind auf Vorder- und
Rückseite gut erkennbar bzw. erschließbar:126

Tab. 5: Marginalkonkordanz (G11305) am unteren Rand des
Pergamentfragments GA 073, Transkription und Transliteration,
ergänzte Buchstaben in eckigen Klammern, nicht sicher lesbare
Buchstaben mit Punkt darunter.
a: Recto-Seite, die ersten drei Spalten aus dem Petersburger
Fragment (Bild Nr. 20 im NTVMR), die letzte Spalte aus dem
Harris-Fragment.

μθ ι λ μρ Mt Io Lc Mc
ρμη ξε 148 65
ρμθ λε̣ [ξϛ] 149 35 [66]
ρν να [ξζ] 150 51 [67]
ρνα 151

b: Verso-Seite, die ersten drei Spalten wären auf dem Harris-
Fragment, sind aber dort nicht lesbar (weil das Pergament auf ein
Holzstück geklebt ist), die letzte Spalte aus dem Petersburger
Fragment (Bild Nr. 60 im NTVMR).

[μθ] [ι] [λ] μρ [Mt] [Io] [Lc] Mc
[ρνβ] ξη [152] 68
[ρνγ] [λϛ] ξθ [153] [36] 69
[ρνδ] ο̣α̣ [154] 71

Diese Ziffern passen gut ins Bild, will sagen: Die Ziffern
stimmen genau mit dem System in seiner Ausgangsge-
stalt überein. Es ist wahrscheinlich, dass das Konkor-

fügbar (wobei die Bilder jüngst korrekt zusammengeordnet wurden:
auf Nr. 10 die Fragmente der recto-Seite, auf Nr. 20 die Fragmente
der verso-Seite). Der erhaltene Evangelientext ist aus Mt 14,19–24
(recto) und 14,31–15,8 (verso). Neben Crawford 2018 ist vor allem
auf Treu 1966, 113 f. zu verweisen (von dort die Datierung, die aller-
dings zu überprüfen wäre). — Im Blick auf ein weiteres Pergament-
fragment (RNB, Φ. Nº 906 [Gr.] 10, Diktyon 57077, GA 083, vgl. Treu
1966, 25–27) hat Gregory 1900–09, 67 (ebenso bereits 1894, 144) die
Auffassung vertreten, es gebe dort Spuren einer Marginalkonkor-
danz, doch hat Crawford 2018, 479 gezeigt, dass dem vermutlich
eine Verwechslung zugrunde liegt. Die Ausführungen von D’Aiuto
2005, 331 und 340 sind damit hinfällig.
125 Die Ziffer findet sich auf der verso-Seite auf dem Fragment
links oben (NTVMR Nr. 20). Direkt darüber ist die Ziffer ρνβ zu er-
kennen, doch auf der Fotografie kaum lesbar. Auf der recto-Seite ist
links nicht genug Rand erhalten, so dass die Ziffern dort fehlen.
Crawford 2018 hat sich die Frage nach Randziffern nicht gestellt
und demnach die vorhandenen nicht beachtet.
126 Die erste Tabelle baut auf das von Crawford 2018, 482 Gelesene
auf und präzisiert es. Die zweite Tabelle (auf der verso-Seite) ist von
Crawford übersehen und demnach nicht transkribiert worden.



50 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

danzwerk insgesamt in einem guten Zustand war. Auf
der Basis dieses einen Blattes kann man sich selbstver-
ständlich nicht gut ein umfassendes Bild machen, aber
das Fehlen der Kanonziffern bei den Sektionsziffern am
linken Rand könnte darauf hindeuten, dass es die eigent-
lichen Kanontafeln zu Beginn nie gab, dass also die Mar-
ginalkonkordanz als Ersatz dafür empfunden wurde
(ebenso wie später in GA E/07 keine Tafeln enthalten
sein werden, sehr wohl allerdings Kanonziffern im Rand-
apparat). In jedem Fall ist das Pergamentfragment das
älteste erhaltene Zeugnis für diese Erweiterung des Sys-
tems – zumindest im griechischen Sprachraum.

Nun ist an diesem Fragment noch eine weitere Eigen-
art auffällig – diesem Phänomen gilt das Hauptaugen-
merk der kleinen Studie von Crawford: Die vier Spalten
der Tabelle sind nicht in der üblichen Reihenfolge ange-
ordnet, sondern in der Reihung Mt – Io – Lc – Mc. Es
ist deshalb anzunehmen, dass auch das ganze Buch die
Evangelien in dieser Ordnung enthielt. Damit ist es ein
weiterer früher Zeuge für die „westliche“ Abfolge.127

Die Beobachtung ist aber noch spektakulärer, wenn
man sie in Beziehung setzt zu dem soeben genannten
Basler Codex (GA E/07). Dieser enthält die vier Evangeli-
en zwar in der gewöhnlichen Reihenfolge, aber die Mar-
ginalkonkordanzen zeigen ebenfalls sehr klar Spuren ei-
ner Vorlage mit der westlichen Reihung (→ 4.5.4). Es ist
schwer sich vorzustellen, dass hier reiner Zufall am Werk
ist. Wenn die beiden ältesten Zeugen für diese Erweite-
rung des Systems ausgerechnet in einem so partikularen
und seltenen Umfeld wie der westlichen Evangelien-Rei-
hung auftreten, sollte man an eine stemmatische Ver-
wandtschaft denken. Es gibt also vermutlich einen ge-
meinsamen Archetyp in diesem Milieu, und dieser muss
zeitlich dem genannten Pergamentfragment vorausge-
hen, also wohl mindestens ins fünfte Jahrhundert zu-
rückreichen.128

Wenig später gibt es Zeugen für die Marginalkonkor-
danzen im syrischen und gotischen Bereich: Sowohl der
Rabbula-Codex aus dem Jahr 586 als auch der Codex Ar-
genteus von Uppsala aus dem frühen sechsten Jahrhun-
dert enthalten ebenfalls diese Erweiterung. Damit ist zu-
gleich ein terminus ante quem für deren Erfindung
gegeben. Falls man annimmt, dass die „Mini-Kanones“
im Codex Argenteus direkt auf die gotische Ur-überset-
zung zurückgehen, käme man sogar ins vierte Jahrhun-

127 Crawford 2018, 477 f. listet die sonstige handschriftliche Bezeu-
gung auf. Sie ist relativ alt, aber nicht sehr umfangreich.
128 Auch die Handschrift Q.743 der Weimarer Herzogin Anna
Amalia Bibliothek (GA 2939, 10. Jh.) weist in den Marginalkonkor-
danzen die gleiche Eigenart auf.

dert. Im lateinischen Bereich gibt es gleichfalls sehr frü-
he Zeugnisse, doch liegen die Dinge dort noch etwas
anders, denn mit dem praktischen Sinn der Lateiner leg-
te man sich das System noch einfacher zurecht, nämlich
als Verweise direkt am linken oder rechten Rand. Da-
durch wird die Tabellenform obsolet, zudem die doppelte
Nennung der Sektionen auf jeder Seite (→ 4.6.1; eine
Ausnahme sind zwei gotisch beeinflusste lateinische
Handschriften, die die Konkordanz am unteren Rand ha-
ben → 4.6.5, Anm. 271).

In jedem Fall sind die Marginalkonkordanzen eine
praktische Einrichtung, die die Benutzung sehr erleich-
tert. Man möchte beinahe sagen: die Idee ist so gut, dass
sie noch von Euseb selbst stammen könnte. Und in der
Tat müsste man diese Möglichkeit ernsthaft diskutieren,
wenn nicht als wichtigstes Gegenargument der Karpian-
brief zu nennen wäre: Es ist schwer vorstellbar, dass Eu-
seb auf dieses Zusatz-feature nicht auch dort hingewie-
sen hätte, wenn es zum Zeitpunkt der Abfassung schon
Teil des Konzepts gewesen wäre. Aber es ist keineswegs
ausgeschlossen, dass diese Neuerung noch im Skriptori-
um von Kaisareia entstanden ist – unter Euseb selbst
oder bald danach. Beweisbar sind solche Vorstellungen
natürlich nicht. Mit hinreichender Sicherheit kann nur
gesagt werden, was bereits gesagt wurde: Der Ursprung
liegt im vierten oder fünften Jahrhundert im griechischen
Kulturkreis, möglicherweise in einem Milieu, das die
westliche Reihenfolge der Evangelien kannte.

Ein Blick auf die älteste griechische Überlieferung
(Tab. 6) lehrt, dass das System ab dem neunten Jahrhun-
dert nicht völlig singulär ist, also schon damals eine ge-
wisse Verbreitung hatte.

Wenn man die Zeugen auf der Basis der Tabelle ge-
nauer analysierte, würde man vermutlich feststellen,
dass das System der Marginalkonkordanzen mitunter
nachgerüstet wurde, also einem an sich schon funktio-
nierenden Projekt zugefügt. Das kann, aber muss nicht
mit einigem zeitlichen Abstand erfolgt sein. Relativ
deutlich ist das Nachgetragene beim Vatikan-Codex
Barb. gr. 352 (GA 161), wo der Mangel der Tabellen nur
versuchsweise und lückenhaft durch die Marginalkon-
kordanzen ausgeglichen wurde.129 Auch wo das nicht
der Fall war, fällt auf, dass die Kanonziffern im Randap-
parat in der Regel nicht weggelassen wurden und dass
das Tafelwerk weiter mit abgeschrieben wurde. (Auch
hier würde genaueres Hinsehen zeigen, dass das in der
Tabelle verzeichnete Fehlen in einigen Fällen nur den
heutigen Status quo beschreibt, nicht das ursprüngliche
Projekt, so etwa bei Panteleimonos 36 [GA 1672].)

129 D’Aiuto 2005, 343 spricht von einem „temptamen“.



2.6 Varianten und Weiterentwicklung 51

Tab. 6: Älteste Bezeugung der Marginalkonkordanzen im griechischen Bereich (bis 10. Jh. ist Vollständigkeit angestrebt); vermerkt ist
jeweils, ob der Randapparat auch Kanonziffern enthält und ob im heutigen Zustand Kanontafeln erhalten sind (nicht bei Fragmenten und
vorne mutilierten Codices).130

Sigle Diktyon Signatur dat. K.ziffern K.tafeln Bemerkung

073 57349 St. Petersburg, RNB, Φ. Nº 906 (Gr.) 277 V/VI nein ? Frg.
E/07  8899 Basel, UB, AN III 12 IX ja nein
0131 11927 Cambridge, Trinity College, B.8.5A IX ja ? Frg.
1500 27006 Athos, Megiste Lavra A.78 IX ja ? Codex mutilus
420 40648 Messina, Biblioteca Regionale Universitaria, F.V. 18 IX/X ja ja nur Mt
M/021 49609 Paris, BNF, gr. 48 X ja ja
2901 63451 Tirana, Arkivi Qëndror i Shtetit, cod. 92 X ja ja
2939 70858 Weimar, Herzogin Anna Amalia Bibliothek, Q.743 X nein ? Codex mutilus
161 64895 Vatikan, BAV, Barb. gr. 352 X/XI ja nein sporadisch
709 47251 Oxford, Bodleian Library, Auct. T.inf.1.4 X/XI ja ? Codex mutilus
124 71855 Wien, ÖNB, theol. gr. 188 XI ja ja
1187 58525 Sinai, Katharinenkloster, gr. 150 XI ja ja
1672 22173 Athos, Panteleimonos 36 XI ja nein
1443 26934 Athos, Megiste Lavra A.6 1047 ja ja nur Mt, Mc
899 64417 Uppsala, UB, gr. 4 XI ja ja nur Mt und Anf. Mc

Das ist eine erstaunliche Beobachtung, denn auf den ers-
ten Blick könnte man ja meinen, dass diese neue
Variante der Visualisierung die Kanontafeln überflüssig
macht. Wenn die Marginalkonkordanzen gut gemacht
sind, würden sie tatsächlich den Informationsgehalt des
Tafelwerks zu 100% enthalten. Doch zum einen ist das
oft nicht der Fall, und zum anderen wurden die initialen
Tabellen gleichwohl in der Regel beibehalten – mit guten
Gründen. Zum ersten Punkt: Es gibt bei Euseb immer
wieder Perikopen, die in der Tabelle mehrfach aufgeführt
werden, weil ihnen mehrere unterschiedliche Parallelen
zugeordnet werden. Das kann im Extremfall so weit ge-
hen, dass eine Zahl achtmal aufgeführt ist (Mt112/Lc119
in Kanon III). Theoretisch könnte man auch so etwas in
den Marginalkonkordanzen abbilden (vorausgesetzt, der
Rand ist breit genug), doch geschieht dies häufig nicht.
Vielfach beschränkt sich die Information in solchen Fäl-
len auf die erste Parallele. Nur gelegentlich wird – in der
gleichen Zeile – eine zweite oder dritte in der fraglichen
Spalte zugefügt. Dies wäre ein eher technisch-detailbezo-
genes Argument, um das Tafelwerk beizubehalten, näm-
lich wegen seines Informationsgehaltes in bestimmten

130 Die bisher vollständigste Zusammenstellung ist die von D’Aiu-
to 2005, 340–345. Dort noch nicht enthalten sind die Handschriften
GA 709, 1500, 2901, 2939 und 1443. Auf die Weimarer Handschrift
(GA 2939) hat Džurova 2011b, 255 hingewiesen; für diejenige in Tira-
na (GA 2901) vgl. zur Datierung Džurova 2012, 376. Zur Tabelle noch
zwei technische Bemerkungen: Das Fragment in Cambridge
(GA 0131) ist publiziert von Harris 1890b, 62–68, mit guten Fotogra-
fien (die Bilder im NTVMR sind hingegen teils untauglich, weil das
entscheidende Detail durch ein mitfotografiertes Lineal verdeckt
ist). Die Handschrift GA 1672 ist nicht vollständig auf dem Berg
Athos. 16 Blätter befinden sich in Kiew (NBUV, Φ.310, 151).

Spezialfällen. Eine größere Rolle hat möglicherweise der
zweite Punkt gespielt: Durch Aufgabe des Tafelwerkes
wäre der Blick aufs Ganze verloren. Im – wiederum –
technischen Sinne: Man sieht nicht mehr, wie häufig ge-
wisse Konstellationen sind. Im eher ästhetischen Sinne:
Es fehlt die initiale Inszenierung des Evangeliums. Und
im theologischen Sinne: Man hat nicht mehr das Ganze –
und damit die Einheit des Evangeliums vor Augen. Das
Kanonische an den Kanontafeln würde fehlen, die „Sym-
phonie der Evangelisten“ würde in ihrer „Anlage (ὑπό-
θεσις)“ nach nicht mehr sichtbar (G11302).

Aus solchen Gründen haben die Marginalkonkordan-
zen höchstens im Ausnahmefall das eigentliche Tafel-
werk ersetzt und verdrängt. Ein solcher Ausnahmefall
wäre der schon genannte Basler Codex (GA E/07), ausge-
rechnet das früheste komplett erhaltene Beispiel für die-
ses System der Marginalkonkordanzen. Umgekehrt ist
aber, zumindest im griechischen Bereich, dieses System
nie wirklich Standard geworden. Es blieb ein minoritäres
Zusatz-feature.131 Neben den genannten Gründen könnte
dafür eine weitere Überlegung ausschlaggebend sein:
Das System in der geschilderten Form ist in der Herstel-
lung aufwendig. Denn beim Abschreiben muss jede Seite

131 Unter den ältesten Zeugen, die für die Edition verwendet wur-
den, hat nur die Messina-Handschrift GA 420 eine Marginalkonkor-
danz (auch dort nur bei Matthäus). Zudem wäre der unten (→ 4.5.7)
kurz beschriebene, aber nicht verwendete Codex Campianus (GA M/
021) zu nennen. – Hier sei als Kuriosum noch der Athos-Codex Pan-
tokratoros 45 (GA 1393, 12. Jh.) aufgeführt: Dort sind keine Kanonta-
feln vorhanden – und auch kein eigentlicher eusebianischer Rand-
apparat. Stattdessen sind in margine Kürzel (ohne Zahlen) für die
jeweils vorhandenen Parallelen gesetzt. Man erfährt also nur, dass
bzw. ob eine Sektion Parallelen hat, nicht wo sie sind.

http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20073
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=57349
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20007
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=8899
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20131
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=11927
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=31500
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=27006
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30420
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=740648
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20021
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=49609
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10507213z
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=32901
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=63451
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=32939
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=70858
https://haab-digital.klassik-stiftung.de/viewer/resolver?urn=urn:nbn:de:gbv:32-1-10017239373
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30161
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=64895
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30709
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=47251
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30124
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=71855
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=31187
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=58525
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=31672
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=22173
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=31443
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=26934
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30899
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=64417
https://www.manuscripta.se/ms/100004


52 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

neu konzipiert werden. Das gedankenlose Abschreiben
der Mini-Tabellen aus einer Vorlage wird in der Regel
nicht funktionieren, weil der auf jeder Seite enthaltene
Textausschnitt nicht gleich ist und demnach auch die
enthaltenen Sektionen.132 Gewiss – der nötige gedankli-
che Transfer ist überschaubar, aber ein solcher Transfer
ist eben überhaupt nötig. Man muss das System verstan-
den haben, um es kopieren zu können, während das Ta-
felwerk auch eher mechanisch abgeschrieben werden
konnte (was ausweislich der erhaltenen Kopien durchaus
geschah – natürlich auch hier zum Nachteil der Sache).

Im lateinischen Bereich verbreiteten sich die Margi-
nalkonkordanzen in viel höherem Maß. Aber dort mit der
geschilderten, kleinen Modifikation, die das Ganze er-
heblich pflegeleichter machte. Die Angabe der Parallelen
hängt jeweils an der einzelnen Stelle; es müssen also kei-
ne Minitabellen für jede Seite jeweils neu zusammenge-
stellt werden. Es konnte viel leichter kopiert werden, und
wurde daher auch vielfach kopiert.

Es gibt einen weiteren praktischen Systemzusatz, der
primär im lateinischen Bereich bezeugt ist. Zur schnelle-
ren Identifikation und zur Kontrolle konnte jeder Zeile
in den Tabellen ein inhaltliches Stichwort zur Perikope
zugesetzt werden, in der Regel das Initium des Textes in
der ersten Spalte.133 Für gute Bibelkenner übernimmt das
Tafelwerk auf diese Weise eine Art Indexfunktion. Im
griechischen Bereich ist dieses Phänomen selten. Es ist
bislang nur in einer Handschrift bekannt (K5, → 4.4.5),
zudem in einem Papyrusfragment (K2, → 4.4.2). Ob es
sich dabei um eine eigenständige Parallelentwicklung
handelt oder um lateinischen Kultureinfluss, ist schwer
entscheidbar. Eine direkte Übersetzung aus dem Lateini-
schen ist es jedenfalls nicht.

Es könnte sein, dass es Wechselwirkungen mit einem
anderen Phänomen gibt, das im neunten oder zehnten
Jahrhundert aufkommt: der Gebrauch der eusebianischen
Sektionen in liturgischen Leseordnungen. Die Sektionen
sind ja keine eigentlichen Perikopen, also Sinnabschnitte
zum Lesen; dafür sind sie weder gedacht noch geeignet.
Gleichwohl eignen sie sich gut, um das Auffinden spe-
zifischer Stellen im Buch zu erleichtern. Dafür sind sie
besser brauchbar als die kephalaia (die ihrer Natur nach
eigentlich eher Lesekapitel wären), weil sie zumeist viel
kürzer sind, also eine Stelle präziser einkreisen können.
Tatsächlich werden nicht etwa Sektionen als Leseab-

132 Unter den oben in Tabelle 6 genannten Handschriften sind
GA 899 und 1443 Fälle, in denen die Seitenzuordnung oft nicht ge-
nau stimmt: Zeichen der mangelhaften Adaptation beim Abschrei-
ben.
133 Vgl. die Edition der lateinischen Kanontafeln mit solchen Initi-
en bei De Bruyne 1920, 158–170.

schnitte angegeben, sondern der Beginn von Perikopen
durch Sektionsziffern bezeichnet.134 Die genaue Stelle fin-
det man dann innerhalb einer Sektion durch das Initium
(in der Leseordnung angegeben) und eine Markierung am
Rand. Ähnlich ist das Ende durch desinit und Randmarke
definiert. Der Gebrauch der eusebianischen Sektionen für
diesen Zweck hat etwas Behelfsmäßiges, und in der Tat
wird das System in der mittelbyzantinischen Zeit durch
eine eigentliche Perikopeneinteilung ersetzt.135 Die Inter-
ferenz von liturgischer Leseordnung und exegetischem
Tool erklärt vielleicht auch das merkwürdige Phänomen,
dass Karpianbrief oder Tafelwerk ihren Weg gelegentlich
in Lektionare finden – wo sie eigentlich nichts zu suchen
haben bzw. ihre primäre Funktion nicht erfüllen kön-
nen.136 Möglicherweise wollte man möglichst viel vom
look and feel des „eigentlichen“ Evangeliars auf diese
Buchgattung übertragen.

Wenn man nicht nach (mehr oder minder sachgemä-
ßem) Gebrauch des Konkordanzwerkes fragt, sondern
nach Modifikationen, also echten Eingriffen ins System,
so muss man sagen, dass solche im griechischen Bereich
praktisch nicht bekannt sind. Oder genauer: bisher nicht
bekannt waren. Denn im Zuge der Kollationen zur vorlie-
genden Edition ist ein zuvor unbeachteter Eusebius varia-
tus zum Vorschein gekommen. Dass es sich um ein mehr
als ganz punktuelles Phänomen handelt, erhellt aus der
Tatsache, dass bis jetzt immerhin zwei Zeugen dafür auf-
getaucht sind. Doch weil diese Modifikation prima vista
nicht sehr stark auffällt (die Eingriffe sind zahlreich, aber
die Grundstruktur ist durchaus erhalten), ist es wahr-
scheinlich, dass es noch weitere gibt, die noch zu
entdecken sind. Die bisher bekannten Zeugen sind das
Dionysios-Evangeliar in Messina (Biblioteca Regionale
Universitaria, F.V. 18, GA 420, 9./10. Jh.) sowie Codex Cy-
prius in Paris (BNF, gr. 63, GA K/017, 10. Jh.). Diese Revisi-
on des Systems stellt eine gelehrte Arbeit von hohem Ni-

134 Royé 2013 behandelt als Beispiele die beiden Pariser Hand-
schriften BNF, gr. 48 (Campianus, GA M/021) und BNF, gr. 63 (Cypri-
us, GA K/017, die allerdings später datiert gehören, als dort angege-
ben, nämlich beide ins fortgeschrittene 10. Jh., → 4.5.7 und 4.5.8).
135 Royé 2013, 68–73. Insgesamt ist das Thema relativ komplex
und bis jetzt nicht angemessen erforscht.
136 Nur den Karpianbrief enthält Syrakus, Biblioteca Arcivescovile
Alagoniana, ms. 3 (GA l 574, dat. 1124), p. 447–448 (ohne jede Dekora-
tion, beinahe amSchluss des Lektionars). DemLektionar vorangestellt
wurde ein Blatt in Sinai, Katharinenkloster, gr. 213 (GA l 847, 10. Jh.),
f. 2r/v (Fragment: nur Kanon X, 13./14. Jh.). In gewisser Weise gehört
das Berliner Fragment (Ham. 246, hier: K4, → 4.4.4) ebenfalls in diese
Reihe. Auch in anderen liturgischen Handschriften konnten „dekon-
textualisierte“ Kanontafeln vorkommen. Das war offenbar der Fall in
Turin, Biblioteca Nazionale Universitaria, B.VII.29, f. 124 ff. (Hand-
schrift 1904 verbrannt, aber bezeugt in Pasini 1749, 433).



2.6 Varianten und Weiterentwicklung 53

veau dar. Die eusebianische Sektionsaufteilung wurde
intakt gelassen, doch die Zuordnung zu den Kanones in
mehreren Fällen verändert, und zwar in der Regel von ei-
nem späteren zu einem früheren Kanon, also von Kanones
mit weniger zu mehr Parallelen. Man kann daher die Ge-
samttendenz als „harmonisierend“ bezeichnen: Dem Ver-
fasser war daran gelegen, noch über Euseb hinaus weitere
Evangelien-Parallelen zu entdecken. Es wäre lohnend,
dieses System umfassend zu studieren (vgl. einstweilen
nur die indigesta moles der Sonderlesarten der Hand-
schrift GA 420, → 4.4.16). Dass die Verschiebungen men-
genmäßig durchaus ins Gewicht fallen, zeigt sich am ers-
ten Kanon. Dieser ist um 15 Zeilen länger als in der
Normalversion; das entspricht einem Zuwachs von 21%.

Um zu zeigen, wie es funktioniert, sei hier ein Bei-
spiel herausgegriffen. Es ist das erste, auf das man gleich
zu Beginn von Kanon I stößt – das Vorhandensein dieses
Zusatzes kann also auch bei der Kontrolle weiterer Hand-
schriften zur schnellen Identifikation des Sondersystems
dienen. Nach der Nennung von Mt23 in Z. 9–11 werden
hier vier Zeilen zusätzlich zu Euseb eingeschoben, näm-
lich eine Mehrfachnennung von Mt53:

G11307: Eusebius variatus, erste Zufügung in Kanon I

Mt Mc Lc Io
53 125 125 128
53 125 125 133
53 125 125 137
53 125 125 150

Der Textabschnitt Mt53 = 7,7–11 zum Thema der Gebetser-
hörung stünde normalerweise in Kanon V und wäre dort
(nur) mit Lc125 = 11,9–13 gleichgesetzt. Diese eine Zeile
(Z. 262) fehlt folgerichtig in diesem Eusebius variatus. Der
gelehrte Redaktor war also der Meinung, dass zu dem
Cluster Mt53 / Lc125 noch mehr gehört, nämlich die eine
Mc- und die vier Io-Parallelen, die hier genannt werden.
Es wird aber noch komplizierter, denn diese Parallelen
würden normalerweise in Kanon IV (Mt − Mc − Io) stehen
(Z. 222–225), dort in Verbindung mit Mt216 = 21,22. Auch
diese vier Zeilen werden im veränderten System heraus-
genommen und nach Kanon I verbracht, also mit einer
zusätzlichen Lc-Parallele versehen. Es ist wiederum die
gerade schon gehabte Stelle Lc125. Die Zufügung in Ka-
non I nach Z. 26 lautet also:

G11307: Eusebius variatus, zweite Zufügung in Kanon I

Mt Mc Lc Io
216 125 125 128
216 125 125 133
216 125 125 137
216 125 125 150

Wenn man die entsprechenden Bibelabschnitte aufsucht,
stellt man fest, dass man das durchaus so sehen kann.
Dieses sehr große Cluster, bestehend aus allen betroffe-
nen Sektionen (Mt53, Mt216, Mc125, Lc125, Io128, Io133,
Io137, Io150), dreht sich insgesamt um das Thema der Ge-
betserhörung.137 Unterschiede en détail gibt es durchaus,
aber es gibt gelegentlich ja auch beträchtliche Unter-
schiede zwischen Texten, die schon Euseb parallelisiert
hatte. Zudem ist die Umstellung sorgfältig durchgeführt,
denn bei den fraglichen Sektionen ist auch im Randap-
parat zum Text die Kanonziffer jeweils auf eins gesetzt.138
Die neuen Parallelen sind also vom Text kommend kor-
rekt im Tafelwerk auffindbar.

Jedenfalls zumeist. Wer von einer der Parallelen in
den hinteren drei Evangelien herkommt, wird diese in Ka-
non I finden – aber im Regelfall nur eines der beiden oben
gebotenen Gleichungssysteme. Denn wer das eine gefun-
den hat, hat keinen Grund nach einem zweiten zu suchen.
Er wird also auf eine von beiden Parallelen stoßen, Mt53
oder Mt216 – und die andere nie finden. Euseb hätte also
vermutlich gegen diese Vorgehensweise weniger theologi-
sche als mehr systemlogische Einwände gehabt. In dem
System, wie er es konzipiert hat, kommt es nicht vor, dass
eine Zahl in einer hinteren Spalte mehrfach an distanten
Stellen auftaucht. Denn tatsächlich ist ja das Auffinden in
den hinteren Spalten ohnehin manchmal schwierig (man
weiß ja nur, dass eine gegebene Zahl dort stehen muss,
aber man weiß nicht, wo), und wenn sie zweimal an dis-
tanten Orten kommt, wird man das zweite Vorkommen
nicht vermuten und demnach nicht finden.

Wie gesagt: Es würde lohnen, die verschiedenen Ein-
griffe des gelehrten Redaktors im Einzelnen zu untersu-
chen. Was er tut, hat durchaus Sinn und Verstand, auch
wenn es nicht genau der Sinn ist, denn sich der ur-
sprüngliche Autor zurechtgelegt hat. Man sieht noch ein-
mal von einer anderen Seite, wie schwer, ja fast unmög-
lich es ist, in das Gewebe des einmal bestehenden
Systems einzugreifen, ohne unerwünschte Nebenwirkun-

137 Nur am Rande sei vermerkt, dass der Redaktor auch gleichzei-
tig mit der Umstellung die Io-Sektionen numerisch geordnet hat,
also die von Euseb gebotene theologische Reihung (Io150, 128, 137,
133) aufgegeben hat. Diese Tendenz findet sich auch sonst in dieser
Rezension.
138 Zumindest soweit man das kontrollieren kann. Für den Codex
GA 420 lässt es sich nur noch für die ersten beiden Evangelien veri-
fizieren, weil die anderen beiden nicht erhalten sind. Allerdings hat
man dort als zusätzliche Kontrollmöglichkeit die Marginalkonkor-
danz zu Matthäus, und in der Tat tauchen die umfangreichen Glei-
chungen sowohl zu Mt53 als auch zu Mt216 am Rand auf. Der Codex
GA K/017 kommt hier nicht in Frage, weil er generell keine Kanon-
ziffern im Randapparat hat.



54 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

gen zu generieren. Man könnte den gerade diskutierten
Beispielfall auch dann als Fremdkörper identifizieren,
wenn man die Originalfassung gar nicht hätte, sondern
nur die Regeln des Spiels kennte.

Wann ist dieses alternative System entwickelt wor-
den? Ein offensichtlicher terminus ante quem ist durch
die handschriftlichen Zeugen gegeben. Möglicherweise
sollte man auch gar nicht sehr viel weiter heraufgehen
und die Arbeit der gelehrten Blütezeit in der makedoni-
schen Renaissance zuweisen.

Eine gleichfalls singuläre und sehr bemerkenswerte
Erweiterung sind die „Prüfsummen“ in einem Codex in
Kalabryta (Megalou Spelaiou 1, GA 2224, 10. Jh.). Dort
kam jemand auf die Idee, die Nennungen einer jeden Pe-
rikope in jedem Kanon, und dann auch im gesamten Ta-
felwerk, durchzuzählen – mit dem Resultat bzw. mit der
Absicht, dass eine Art arithmetische Gesamtkontrolle
über das System entsteht. Dies funktioniert im genann-
ten Codex erstaunlich gut, allerdings sind weder Vorgän-
ger noch Nachfolger bekannt – vermutlich weil es sich
doch eher um die gewissenhafte Dokumentation der
Qualitätskontrolle bei der Produktion als um eine zu-
kunftsweisende Hilfe bei der Benutzung handelt. Die ge-
nauere Beschreibung dieser Erweiterung erfolgt daher
besser bei der Beschreibung der fraglichen Handschrift
(→ 4.4.19, G11314).

Mehr vom Benutzer aus gedacht, dafür aber intellek-
tuell weniger anspruchsvoll ist eine pleonastische Form,
die gleichfalls aufwendig in der Produktion war. In einer
Pariser Handschrift139 steht am Beginn eines jeden Evan-
geliums die komplette Serie von Kanontafeln, im gleichen
Buch also insgesamt viermal (jedes Mal ohne Karpianbrief
und übrigens auch sonst – recht ungewöhnlich – ohne
irgendwelche Paratexte, von den Evangelistenporträts ab-
gesehen). Das mag nützlich sein, weil die „Nachschlagdis-
tanz“ für den Benutzer auf diese Weise geringer wird. Ein
wirklicher Gewinn entsteht aber erst dann, wenn man sich
die vier Evangelien als vier getrennte Einheiten vorstellt.
Dann kann man von einem geöffneten Buch zum anderen
springen und Texte direkt nebeneinander halten, und
man findet die jeweils nächstgelegenen Tafeln auch einfa-
cher, als wenn sie mitten im Buch sind. Möglicherweise
war die Pariser Handschrift so gedacht bzw. zirkulierte ur-
sprünglich in dieser Form.140 Theoretisch hätte man das

139 Paris, BNF, gr. 121–122 (GA 11, 12. Jh.), digital zugänglich auf
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10722164j und https://gallica.
bnf.fr/ark:/12148/btv1b85722313. Die Handschrift ist heute in zwei
Bänden gebunden (Mt/Mc und Lc/Io), daher die Doppelsignatur, s.
aber die folgende Anm.
140 Ob das der Fall war, ließe sich eventuell durch eine genaue
Untersuchung am Original feststellen. Die Reproduktionen auf gal-

System dabei so anpassen können, dass bei jeder Wieder-
holung diejenigen Tafeln wegblieben, die für das betref-
fende Evangelium keine Bedeutung haben (also etwa für
Lc ohne Kanon IV, VI, VII, bei X nur den Lc-Teil). So weit
ist man indes nicht gegangen: Jedes Mal wurde das kom-
plette System abgeschrieben.

Keine Erweiterung, sondern eine Konzentration ist
eine kleine recapitulatio, die am Ende der Kanontafeln
oder an ihrer Stelle begegnet. Es handelt sich um eine
tabellarische Zusammenstellung der Kanonüberschrif-
ten, gewissermaßen eine Kurz-Inhaltsangabe:

G11310: Recapitulatio canonum (Text nach GA 566, f. 6v; kur-
siv gesetzt, wo im Original Zahlzeichen stehen)

Κανὼν πρῶτος, ἐν ᾧ οἱ τέσσαρες· Ματθαῖος Μάρκος Λουκᾶς
Ἰωάννης.

Κανὼν δεύτερος, ἐν ᾧ οἱ τρεῖς· Ματθαῖος Μάρκος Λουκᾶς.
Κανὼν τρίτος, ἐν ᾧ οἱ τρεῖς· Ματθαῖος Λουκᾶς Ἰωάννης.
Κανὼν τέταρτος, ἐν ᾧ οἱ τρεῖς· Ματθαῖος Μάρκος Ἰωάννης.
Κανὼν πέμπτος, ἐν ᾧ οἱ δύο· Ματθαῖος Λουκᾶς.
Κανὼν ἕκτος, ἐν ᾧ οἱ δύο· Ματθαῖος Μάρκος.
Κανὼν ἕβδομος, ἐν ᾧ οἱ δύο· Ματθαῖος Ἰωάννης.
Κανὼν ὄγδοος, ἐν ᾧ οἱ δύο· Μάρκος Λουκᾶς.
Κανὼν ἔνατος, ἐν ᾧ οἱ δύο· Λουκᾶς Ἰωάννης.
Κανὼν δέκατος, ἐν ᾧ Ματθαῖος ἰδίως.
Κανὼν δέκατος, ἐν ᾧ Μάρκος ἰδίως.
Κανὼν δέκατος, ἐν ᾧ Λουκᾶς ἰδίως.
Κανὼν δέκατος, ἐν ᾧ Ἰωάννης ἰδίως.

Diese Tabelle ist im Grunde überflüssig, jedenfalls ihrem
Informationsgehalt nach, weil sie ja schon im Karpian-
brief enthalten ist. Am Ende des Tafelwerks bietet sie
noch einmal eine Visualisierung des ganzen Evangeli-
ums, eine Art Schrift-Äquivalent zum Tholos. Dass sie al-
lerdings nicht aus dem Brief herausgezogen ist, sondern
aus den Kanon-Überschriften, zeigt sich nicht zuletzt an
Kanon X, der hier vierfach aufgeteilt erscheint (und nicht
summarisch als ein Eintrag). Zur Stellung in der Hand-
schrift und zur Frage eines möglichen sekundären Zusat-
zes s. unten die Beschreibung → 4.4.17.

Die Tabelle kann auch an die Stelle der Tafeln treten.
Das ist der Fall in der Athos-Handschrift Philotheou 21
(GA 1118, 11. Jh., f. 32v), ähnlich auch in Sinai, Kathari-
nenkloster, gr. 150 (GA 1187, 11. Jh., f. 47r, beide text-
gleich mit dem oben gegebenen G11310). Dort sind die
Tafeln gewissermaßen auf ihre Überschriften reduziert,
denn ihr eigentlicher Informationsgehalt ist in den Mar-
ginalkonkordanzen auf jeder Seite enthalten.141 Der Kar-

lica zeigen jedenfalls, dass eine Trennung zwischen Mt und Mc so-
wie zwischen Lc und Io buchtechnisch möglich wäre.
141 Beide Handschriften haben solche Konkordanzen am unteren
Rand. Bei derjenigen vom Sinai ist aber zu beachten, dass im Ab-
stand von einigen Seiten nach dem Brief (an völlig untypischer Stel-
le) die Kanontafeln doch noch folgen (f. 51r–54v). Es ist nicht ausge-

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10722164j
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b85722313
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b85722313


2.6 Varianten und Weiterentwicklung 55

pianbrief wurde dabei gleichwohl unverändert mitko-
piert, obwohl er in seiner Normalform ja nun keinen Sinn
mehr hat.

Von größerem konzeptionellen Interesse sind Fälle,
in denen die eusebianische Einteilung der Evangelien in
Interaktion gerät mit anderen Formen der Textorganisati-
on. Tatsächlich hat ja eine sehr große Zahl von Hand-
schriften ein doppeltes Einteilungssystem und demnach
einen doppelten mitlaufenden Randapparat, nämlich für
die eusebianischen Sektionen und für die klassischen
kephalaia.142 Es lag nahe, das eine mit dem anderen in
Beziehung zu setzen. Die einfachste Form, in der das ge-
schehen konnte, war eine Art synoptische „Umrech-
nungstabelle“, also eine Art Inhaltsverzeichnis, in dem
beide Nummerierungen eingetragen sind. Das gibt es in
der Tat – bis jetzt allerdings nur in einem einzigen Fall
belegt. Im sog. Koridethi-Codex (benannt nach einem
früheren Aufbewahrungsort in Georgien) findet sich eine
kephalaia-Liste zum Markus-Evangelium, die im Blick
auf ihre Textgestalt keinerlei Auffälligkeiten hat, die aber
neben den konventionellen Kapitelüberschriften die zu-
gehörige eusebianische Sektion verzeichnet.143 Genauer:
diejenige Sektion, in der der jeweilige Kapitelbeginn
liegt. Als Muster hier zunächst die ersten fünf Zeilen:

Tab. 7: G11311: Kephalaia mit eusebianischen Sektionen in GA Θ/
038, f. 73r, Ausschnitt.

Α περὶ τοῦ δαιμονιζομέ[νου] ΙΔ
Β περὶ τῆς πενθερᾶς Πέτρου ΙΕ
Γ περὶ τῶν ἰαθέ[ντων] ἀπὸ ποικίλων νόσων ΙΗ
Δ περὶ τοῦ λεπροῦ Κ
Ε περὶ τοῦ παραλυτικοῦ ΚΑ
⁝ ⁝ ⁝

schlossen, dass die Tafeln zunächst nicht abgeschrieben werden
sollten, aber dann doch noch ins Projekt übernommen wurden.
142 Diese Kapiteleinteilung ist seit der Spätantike fest etabliert
und in einer überwältigenden Zahl von byzantinischen Handschrif-
ten zu finden. Die Nummern dieser Kapitel sind – ebenso wie die
eusebianischen Sektionen – am inneren Rand der Standardausgabe
von Nestle-Aland 2012 markiert, doch verweisen sie dort nicht – wie
in den Handschriften – auf Kapitelüberschriften in einem zentralen
Verzeichnis und/oder am Seitenrand. Diese Überschriften, die
gleichfalls fest etabliert sind, sind derzeit am einfachsten bei von
Soden 1902–10, 405–411 greifbar. Zugleich ist auf die neue Edition
von Saskia Dirkse im Rahmen des Projekts „Paratexts of the Bible“
zu verweisen (in Vorbereitung, in der gleichen Reihe wie das vorlie-
gende Buch, die kephalaia mit der PTB-Nummer G11101).
143 Tiflis, Georgian National Center of Manuscripts, gr. 28 (GA Θ/
038, 9. Jh.), f. 73r. Die gesamte Handschrift ist in sorgfältiger Tran-
skription publiziert worden von Beermann/Gregory 1913, hier S. 145.
Im Unterschied zu dieser Arbeit ist das folgende Muster orthogra-
phisch normalisiert. Vgl. weiterhin zur Handschrift Nicklas 2000.

Weil das System singulär und bislang nicht beachtet
ist, sei die Tabelle sodann in ihrer Gänze wiedergege-
ben – und zwar nicht als eigentliche Edition oder Tran-
skription, sondern reduziert auf die Ziffern selbst und in
arabischem Zahlensystem.

Tab. 8: G11311: Synopse kephalaia – eusebianische Sektionen in
GA Θ/038, f. 73r.

Kapitel Sektion

 1  14
 2  15
 3  15
 4  18
 5  20
 6  21
 7  25
 8  29
 9  36
10  47
11  47
12  49
13  49
14  53
15  57
16  63
17  65
18  70
19  72
20  74
21  76
22  77
23  81
24  82
25  87
26  91
27  94
28 103
29 107
30 113
31 116
32 117
33 120
34 126
35 127
36 128
37 130
38
39 131
40 134
41 136
42 137
43 152
44 158
45
46 161
47 195
48 227

Es ist beachtlich, mit welcher Präzision diese Synopse
angelegt worden ist. Bis auf zwei etwas problematische
Fälle (und zwei Auslassungen) entspricht alles genau



56 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

dem System, wie es sich aus den Nestle-Zahlen ergibt.144

Man kann also mit dieser Tabelle etwa beim Nachschla-
gen in den Kanontafeln bei Kenntnis der Sektionsnum-
mer sofort im Inhaltsverzeichnis feststellen, wo im Evan-
gelium die fragliche Passage steht. Ob allerdings dieser
konkrete Fall im konkreten Codex wirklich funktionierte,
ist ungewiss: Heute sind dort keine Kanontafeln vorhan-
den, und möglicherweise hat es nie welche gegeben,
denn an den Texträndern sind sehr wohl Sektionsziffern
verzeichnet, aber keine Kanonziffern. Wenn also die Sek-
tionen hier eher zum Zwecke des Referenzierens ein-
getragen sind, dann ist doch zumindest ein zweites Be-
nutzungsszenario realistisch: Man kann mit Hilfe des
Inhaltsverzeichnisses schnell feststellen, in welchem Ka-
pitel eine Sektion liegt. Da die Kapitel mit Zahl und Über-
schrift am oberen Rand der Seiten verzeichnet sind, kann
man die Sektion dann relativ schnell auffinden.

Ob das System für den Koridethi-Codex erdacht und
erstellt worden ist, ist nicht leicht entscheidbar: Die pe-
dantische Korrektheit spricht dafür, die halbherzige bzw.
halbfertige Durchführung eher dagegen. Denn diese Ta-
belle findet sich nur bei Markus. Die kephalaia für Mat-
thäus fehlen, weil der Codex vorne mutiliert ist. Die für
Lukas sind aus unbekannten Gründen ohnehin ein Torso
(nur wenige Zeilen umfassend) und diejenigen für Johan-
nes enthalten keine solche Umrechnungstabelle.145

Es ist nicht völlig ausgeschlossen, dass noch ein spä-
terer Zeuge auftauchen könnte, der ebenfalls ein solches
System enthält. Aber schon jetzt kann man sagen: Diese
Idee hat nie Schule gemacht. Es verhält sich anders bei
einem System, das nicht eigentlich in die Geschichte der
Kanontafeln gehört, aber ganz offensichtlich von ihr inspi-
riert ist. Es handelt sich um die Zufügung der Parallelüber-
lieferung zu den kephalaia-Listen. Mitunter wurden nach
den Kapitelüberschriften eines jeden Evangeliums die Ka-
pitelzahlen (nur die Zahlen) der jeweiligen Textparallelen
in den anderen drei Evangelien eingetragen. Diese Zufü-
gung kann, aber muss nicht in tabellarischer Form erfol-

144 Die Äquivalente zu Kapitel 17 und 22 wären nach Nestle 66
(statt 65) und 79 (statt 77). Zumindest im ersten dieser Fälle handelt
es sich um eine lässliche Sünde, weil an dieser Stelle die Sektionen
sehr eng stehen und die Zuordnung schwierig ist. Ausgelassen sind
die Äquivalente zu Kapitel 38 und 45. Wiederum ist der Fehler im
ersten Fall verzeihlich, weil ohnehin nur ein zweites Mal die Zahl
130 zu verzeichnen gewesen wäre. Zu 45 hätte 160 gehört – und das
ist wohl tatsächlich vergessen worden.
145 Die Lukas-Liste (f. 122r) umfasst nur 9 Positionen – vermutlich,
weil sie in einem zweiten Moment zugefügt und dafür viel zu wenig
Platz gelassen wurde. Die Johannes-Liste befindet sich auf f. 197r.

gen.146 Um einen Eindruck zu geben, sei der Beginn einer
solchen Tabelle zum Markus-Evangelium gegeben:

Tab. 9: Capitula parallela, Ausschnitt (Beginn Mc), nach Athen,
Mouseio Benaki, Μπ. 47 (GA 2661, 11. Jh.), f. 17v.

Μρ Λου Ιω Μτ

αʹ περὶ τοῦ δαιμονιζομένου α η – –
βʹ περὶ τῆς πενθερᾶς Πέτρου β θ – η
γʹ περὶ τῶν ἰαθέντων γ ι – θ
δʹ περὶ τοῦ λεπροῦ δ ιβ – ϛ
εʹ περὶ τοῦ παραλυτικοῦ ε ιγ ζ ιγ
⁝ ⁝ ⁝ ⁝ ⁝ ⁝

Die gleiche Tabelle nochmals in arabische Zahlen über-
setzt und mit Zufügung der Stellenangaben nach westli-
chem System:

Tab. 10: Capitula parallela, Ausschnitt, übersetzt.

Mc Lc Io Mt

1 (1,23–28) 8 (4,33–37) – –
2 (1,29–31) 9 (4,38–39) – 8 (8,14–15)
3 (1,32–39) 10 (4,40–5,3) – 9 (8,16–17)
4 (1,40–2,2) 12 (5,12–17) – 6 (8,1–4)
5 (2,3–12) 13 (5,18–26) 7 (5,5–6,4) 13 (9,2–8)

Wenn man die angegebenen Stellen aufsucht, stellt man
fest: Die Einteilung der Textabschnitte ist natürlich grob-
körniger als bei Euseb (Markus etwa hat 48, nicht 233
Abschnitte), aber im Rahmen dieser vorhandenen Eintei-
lung wird der synoptische Gedanke auf ähnliche und
sehr sinnvolle Weise umgesetzt.

Dass die Grundidee der eusebianischen Kanontafeln
hier Pate stand, wird vor allem dann offensichtlich,
wenn die Tabelle sogar in ihrer visuellen Ausgestaltung
dort Anleihen nimmt. Gelegentlich finden sich schlichte
„Mini-Kanonbögen“ über den Spalten einer solchen Auf-
stellung.147

146 Diese capitula parallela werden ebenfalls von Saskia Dirkse
bearbeitet und ediert (PTB-Nummer G11141, s. oben Anm. 142). Die
Datenbank des Projekts ParaTexBib enthält ca. 35 Handschriften
mit diesem Zusatz (Stand: Dezember 2020). Die Parallelen sind auch
bei von Soden 1902–10, 405–411 verzeichnet. Die dortige Wiederga-
be ist allerdings ein Beispiel für die weniger übersichtliche Darbie-
tung ohne tabellarisches Layout.
147 Etwa Florenz, BML, conv. soppr. 160 (GA 199, 12. Jh.), f. 4v–5v
(Mt), f. 65r–v (Mc), f. 104r–105v (Lc), f. 168v (Io), ähnlich Uppsala,
UB, gr. 4 (GA 899, 11. Jh.), f. V r–VI v (Mt), f. 57r–v (Mc), f. 91r–v
(Lc), nicht bei Io.



2.6 Varianten und Weiterentwicklung 57

Und sogar die Idee einer Transformation dieser syn-
optischen Tabellen in eine Marginalkonkordanz, also ein
den Text begleitenden Apparat am Seitenrand, findet
sich immer wieder in der Überlieferung. Diese Tradition
genauer aufzuarbeiten, bleibt der Untersuchung der ke-
phalaia vorbehalten.148 Für den Moment ist nur festzu-
halten, dass auch hier eine Inspiration durch die alten
(allerdings vermutlich: nach-eusebianischen) Marginal-
konkordanzen auf der Basis der Sektioneneinteilung an-
zunehmen ist. Diese Weise, den Text zu organisieren,
überzeugte, und sie strahlte daher auf andere Anwen-
dungsfälle aus.

Der wichtigste und interessanteste Fall von Aus-
strahlung betrifft aber nicht die Textorganisation, son-
dern ein Element der Visualisierung. Der Kanonbogen
als Auszeichnungsform hat eine große Erfolgsgeschich-
te in der mittelalterlichen Buchkunst, die weit über die
Kanontafeln hinausgeht. Im Laufe der Zeit stülpte sich
dieser Bogen über allerhand Inhalte, die mit den Kanon-
tafeln nur indirekt und schließlich gar nicht mehr zu
tun hatten. Dieser Prozess begann sicher schon in der
Antike und hat manchmal überraschende Resultate er-
bracht. Weiter unten wird argumentiert werden, dass
der Karpianbrief der erste Kandidat war, der sich einem
„Systemzwang“ ausgesetzt sah und daher zusammen
mit den Tafeln unter einem Bogen präsentiert wurde.
(Die Argumentation setzt voraus, dass das ursprünglich
nicht so war: Im Archetyp hatte der Brief vermutlich
eine andere Rahmung, → 4.1, S. 95.) Dieser Prozess
muss früh erfolgt sein, denn das erste erhaltene Exem-
plar geht vermutlich auf das siebte Jahrhundert zurück
(London, BL, Add. 5111/1, K3). Ebenfalls früh dürfte die
Ausweitung auf ganzseitige Illustrationen erfolgt sein,
die zu Beginn des Codex stehen und dadurch in enge
Verbindung mit den Kanontafeln gebracht werden. In
markanter Form gilt das für die Serie von Evangelisten-
porträts, wenn sie – wie es in der armenischen Tradition
begegnet – nicht jeweils zu Beginn eines Evangeliums
stehen, sondern geschlossen nach den Kanontafeln am
Anfang des Buches. Das ist etwa im Ēǰmiacin-Evangeliar
der Fall, wo auf Kanontafeln und Tholos zunächst ein
thronender Christus (Abb. 12), dann eine Doppelseite
mit den vier Evangelisten (zwei je Seite) folgt – alle un-
ter Kanonbögen dargestellt und auf diese Weise als Teil
eines Gesamtprogramms erscheinend: Einheit und Viel-

148 Diese Untersuchung wird von Saskia Dirkse vorgenommen, s.
oben Anm. 142. Im Projekt ParaTexBib sind knapp 30 Handschriften
mit solchen capitula parallela in marginibus bekannt geworden
(Stand Dezember 2020).

Abb. 12: Christus auf Thron unter Kanonbogen, Erevan,
Matenadaran, ms. 2374 (Ēǰmiacin-Evangeliar), f. 6r.

falt, der eine Christus und die vier Evangelien als Leitge-
danken und Ouvertüre für den Text.149 Ähnlich wird im
syrischen Rabbula-Evangeliar das Tafelwerk durch eine
Maria mit Kind unter einem Kanonbogen eingeleitet, ge-
folgt von Ammonios und Euseb unter einer Architektur-
konstruktion (allerdings ohne Bogen).150

Auf diese Weise aufmerksam geworden, kann man
sich fragen, ob auch im griechischen Kulturraum das ein-
zige erhaltene Evangelistenporträt aus der Zeit vor dem
Ikonoklasmus in diese Reihe gehört: Markus im Rossano-
Codex (GA Σ/042) sitzt gleichfalls unter einer Architek-
turkonstruktion mit Bogen (die mit ihrer Muschelform
etwa an den leeren Kanonbogen in der Handschrift von
Abba Garima, AG I, erinnert). Die Kanontafeln dieses Co-
dex sind nicht erhalten, so dass mögliche Beziehungen
hierzu nicht evident sind. Sie sind aber auch weniger

149 Erevan, Matenadaran, ms. 2374, f. 6r (Christus) und f. 6v–7r
(Evangelisten). Im Jerusalemer „Schwesterstück“ (Armenisches Pa-
triarchat, ms. 2555) folgen auf den Tholos (f. 7r) ebenfalls zwei wei-
tere Kanonbögen mit je zwei Evangelisten (f. 7v–8r).
150 Florenz, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut. 1.56 (dat. 586),
f. 1v.2r, beachte auch die „begleitenden“ Architekturmotive auf den
beiden Kanontafel-Seiten f. 9v und f. 10r, Bilder verfügbar auf
http://mss.bmlonline.it/catalogo.aspx?Shelfmark=Plut.1.56.

http://mss.bmlonline.it/catalogo.aspx?Shelfmark=Plut.1.56


58 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

wahrscheinlich als in den armenischen Beispielen, weil
das Porträt nicht bei den Tafeln steht, sondern beim
Evangelium selbst, also viele Seiten entfernt (s. auch die
Überlegungen zur Rekonstruktion des ursprünglichen
Zustands unten → 4.4.10). Das wird im griechischen Be-
reich die Norm werden – und so ist die Ausdehnung des
Kanonbogens auf die Evangelisten hier nicht üblich.
Sehr wohl aber können auch andere Paratexte unter ei-
nen solchen Bogen gestellt werden. Ob die Kanontafeln
der Psalmen (Abb. 6)151 ein frühes Beispiel für diese
Übertragung sind, kann nicht leicht entschieden werden:
Sie können auch von Anfang an (schon in Eusebs Arche-
typ) auf diese Weise ausgezeichnet gewesen sein – und
wären dann umgekehrt vielleicht sogar ihrerseits der Ur-
sprung dieser Dekorationsform im Bereich der biblischen
Exegese.

Doch wenn später Prologe oder hagiographische
Texte unter solchen Bögen erscheinen, sind es Beispiele
solcher Ausstrahlung.152 Es finden sich sogar Fälle, in de-
nen ein unmittelbarer Kontakt mit den Kanontafeln gar
nicht mehr gegeben ist, etwa liturgische Kalender oder
astronomische Tafeln in Psalterhandschriften.153 Im ar-
menischen Bereich begegnen prächtig inszenierte Dedi-
kationsinschriften in einer Kanontafel-Architektur.154 Be-
sonders flexibel ist der lateinische Kulturkreis im Blick
auf die Weiterungen dieses Motivs. Kanonbögen können
zur Inszenierung der Heiligen Schrift als solcher etwa
über Indizes zur Inhaltsangabe stehen (Abb. 13) oder so-
gar auf jeder Seite eines Evangeliars am Rand auftau-
chen, um die dortigen Marginalkonkordanzen einzufas-
sen:155 Dies letztere ist einerseits besonders sinnig, weil

151 Vgl. dazu Wallraff 2019 sowie die Diskussion oben → 2.1.
152 In der Handschrift Vatikan, BAV, Vat. gr. 354 (GA S/028,
→ 4.4.7) wird das Dekorationsschema der Kanontafeln über das
Ende des Tafelwerkes (f. 13v) hinaus weitergezogen auf die an-
schließenden Paratexte (f. 14r–16r, kephalaia, Prolog); auch weiter
hinten stehen die kephalaia von Mc, Lc, Io unter solchen Bögen
(f. 78r/v, f. 116r–117r, f. 179v). In der Handschrift Berlin, SBB-PK,
Ham. 246 (K4, → 4.4.4), f. 1v steht ein Doppelbogen über zwei Tex-
ten zu den Erzengeln bzw. zu Georgios Thaumatourgos. Wenn man
der unten vorgelegten Rekonstruktion folgt, handelt es sich auch
hier um ein nach dem Tafelwerk weitergeführtes Motiv. Auch die
oben (bei Anm. 147) schon genannte Tendenz, die capitula paralle-
la unter Bogen-Konstruktionen zu präsentieren, gehört in diese
Reihe.
153 Liturgischer Kalender: Vatikan, BAV, Vat. gr. 342, f. 17v–20r
(sechs Seiten, auf jeder Seite zwei Monate); astronomische Tabelle:
London, BL, Add. 36928, f. 42r–43v.
154 Erevan, Matenadaran, ms. 10450 (dat. 1256), f. 5v und ms.
10675 (dat. 1268), f. 13v.
155 Inszenierung des Index: Ashburnham Pentateuch (Paris, BNF,
nouv. acq. lat. 2334), f. 2r; Kanonbogen über dem Randapparat:
Evangeliar Heinrichs des Löwen (Cod. Guelf. 105 Noviss. 2°). Es

Abb. 13: Inszenierung eines Inhaltsverzeichnisses. Paris, BNF,
nouv. acq. lat. 2334 (Ashburnham-Pentateuch, 7. Jh.), f. 2r.

ein gedanklicher Zusammenhang mit den Eusebschen
Kanontafeln ja durchaus gegeben ist, aber andererseits
besonders unsinnig, weil der Bogen keinerlei praktische
Funktion hat und seiner Natur nach auf dem schmalen
Rand einer Seite auch nicht besonders gut unterzubrin-
gen ist.

Besonders reizvoll und innovativ wäre eine Unter-
suchung möglicher Ausstrahlungen in die Kultur des
Koran. Es gibt Indizien dafür im omajjadischen Codex
von Sanaa (Anf. 8. Jh.). Die erste Doppelseite inszeniert
den Textbeginn mit architektonischen Motiven: Auf der
einen Seite ein Gebäude mit zahlreichen Arkaden, auf
der anderen eine feierliche Rahmung des Textes (Sure
1 und Beginn von 2).156 Handelt es sich hier um einen

handelt sich – der Position geschuldet – jeweils um einen sehr
langgestreckten Kanonbogen über die ganze Höhe der Seite. – Die
Liste ließe sich sicherlich noch weiter fortsetzen, doch geht es hier
nur darum, ein Spektrum von Möglichkeiten exemplarisch aufzu-
zeigen.
156 Sanaa, DaM Inv. 20–33.1, f. 1v/2r, vgl. dazu die Diskussion bei
Déroche 2014, 111–118, bes. S. 117 f. zu den möglichen Verbindungen
zu Kanontafeln (speziell die syrische und die äthiopische Tradition
werden genannt, namentlich das Rabbula-Evangeliar und die Abba-
Garima-Handschriften).



2.6 Varianten und Weiterentwicklung 59

Tab. 11: Handschriftliche Überlieferung des Zusatzes zum Karpianbrief G11320.

Sigle Diktyon Signatur dat. Folio Bemerkung

  75 17169 Genf, Bibliothèque de Genève, gr. 19 XI/XII 9v im Anschluss
  77 71821 Wien, ÖNB, theol. gr. 154 XI (Mi.) 3v eigene Seite in Kreuzform
  86  9810 Bratislava, ÚK SAV, 394 kt XII 22r eigene Seite in Tetrakonchos
 108 45959 Napoli, Biblioteca Nazionale Vittorio Emanuele III, ex-Vind. gr. 3* E. XI/Anf. XII 4r im Anschl., in Tetrakonchos
 129 66989 Vatikan, BAV, Vat. gr. 358 XI (Ende) 16r im Anschluss
 157 66469 Vatikan, BAV, Urb. gr. 2 XII (1122–42) 6v eigene Seite in Kreuzform
 359 43411 Modena, Biblioteca Estense universitaria, α. T. 7. 23 XIII–XIV 4r im Anschluss
 516 48554 Oxford, Christ Church, Wake gr. 32 XII (2. Viert.) 2v im Anschluss
 717 73901 London, British Library, Loan 100.2 XI/XII 10r im Anschluss
 843 46015 Napoli, Biblioteca Nazionale Vittorio Emanuele III, II A 37 XI 2r im Anschluss
1521 70822 Washington, Dumbarton Oaks, ms. 3 XI (2. H.) 88v im Anschluss
1603 19119 Athos, Vatopedi 975 XII 2r im Anschluss
2370  8844 Baltimore, The Walters Art Museum, W.522 XI 4r eigene Seite in Kreuzform
2658  8430 Athen, Mouseio Benaki, Τ. Α. 320 XIII 12v–13r im Anschluss

Versuch, dem Koran eine ähnlich ansprechende Insze-
nierung angedeihen zu lassen wie dem Evangelienbuch,
also um einen Anklang an Tholos und Kanonbögen? Die
formale und funktionale Verwandtschaft ist hinrei-
chend groß, um diesen Gedanken nahezulegen, aber
nicht eng genug, um ihn unanfechtbar zur Gewissheit
zu erheben. So reizvoll solche Überlegungen sein mö-
gen: Ihnen hier weiter nachzugehen, liegt in doppelter
Hinsicht jenseits des Horizonts der vorliegenden Studie:
Einerseits geht es mehr in die Kunst- als in die Textge-
schichte, andererseits ist der Zusammenhang mit dem
zu rekonstruierenden Werk des Euseb vielfach eher in-
direkt gegeben.

Sehr wohl im Horizont liegen einige textliche Erwei-
terungen und Zusätze, die Licht auf das Konkordanz-
werk werfen. Das gilt etwa für eine Schreibernotiz, die
sich von einem ganz individuellen, gelegenheitsbezoge-
nen Paratext zu einem kleinen „Werk“ verfestigt hat
(„Werk“ hier im Sinne einer festen literarischen Größe,
die immer wieder abgeschrieben wurde). Im direkten
Anschluss an den Karpianbrief ist in mehreren Hand-
schriften zu lesen:

G11320: Κανόνες δὲ προσηγορεύθησαν διὰ τὸ εὐθὲς αὐτῶν καὶ
ἀκριβές· ὥσπερ γὰρ ἰθυτενέσι τισὶ γραμμαῖς ταῖς ἰδίαις
εὐθύτησι χρώμενοι. οὐκ ἐῶσι τὸν νοῦν περιπλανᾶσθαι τοῦ
ἀκροατοῦ, ἀλλὰ πρὸς τὴν ὁμοφωνίαν ἄγουσιν αὐτὸν τῶν
ἐνεχθεισῶν φωνῶν τοῖς εὐαγγελισταῖς.

Kanones aber wurden sie genannt, da sie aufrecht und präzis
sein müssen, denn sie verwenden gewisse gerade Schriftzei-
chen mit eigener gerader Linie. Sie lassen den Geist des Lesers
nicht abschweifen, sondern führen ihn zum Einklang mit den
Evangelisten der eingetragenen Lemmata.

Dieser Text ist hier auf der Basis aller bisher bekannten
handschriftlichen Zeugen konstituiert (s. Tab. 11).157 Ein
kritischer Apparat erübrigt sich, weil diese 14 Zeugen
den Text praktisch variantenlos überliefern (nur mit ei-
ner minimalen orthographischen Unsicherheit). Obwohl
der Text kurz ist, ist diese Präzision beim Abschreiben
bemerkenswert. Sie kann als Indiz dafür gewertet wer-
den, dass die Handschriften eng miteinander verwandt
sind, also nicht allzu viele unbekannte Zwischenglieder
angenommen werden sollten. Es ist damit zu rechnen,
dass noch weitere Handschriften auftauchen werden. Die
obige Tabelle vermerkt auch, ob der Text direkt an den
Karpianbrief anschließt (zumeist gering oder gar nicht
abgesetzt) oder ob er auf einer eigenen Seite „inszeniert“
wird. Ähnlichkeiten bei der Dekoration deuten auch auf
eine Verwandtschaft der fraglichen Handschriften. Die
Tabelle folgt mechanisch den GA-Nummern, also keinem
sachlichen oder chronologischen Kriterium.

Wie die Tabelle zeigt, stammen die ersten Belege aus
dem 11. Jahrhundert, und es ist wahrscheinlich, dass die

157 Gregory 1900–09, 864 hatte den Text nach drei Handschriften
gegeben (GA 77, 108 und 717). Im Anschluss weist er als Parallele
auf einen syrischen Paratext aus der Peschitta hin. Der Text be-
ansprucht großes Interesse, ist aber nicht als Äquivalent zu dem
hier diskutierten anzusprechen. Das wäre auch schwer denkbar,
denn hier geht es tatsächlich um Eigenarten der griechischen
Schrifttradition. Zudem ist der Text hier sicher später als die Pe-
schitta entstanden. Man müsste also von einem transversalen Kul-
tureinfluss ausgehen – nicht unmöglich, aber doch eher unwahr-
scheinlich.

http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30075
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=17169
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30077
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=71821
http://data.onb.ac.at/rec/AC13909319
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30086
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=9810
http://digitalna.kniznica.info/zoom/68240/view?page=1&p=separate�&#38;�view=0,0,3044,3832
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30108
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=45959
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30129
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=66989
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.358
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30157
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=66469
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Urb.gr.2
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30359
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=43411
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30516
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=48554
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30717
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=73901
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30843
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=46015
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=31521
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=70822
http://id.lib.harvard.edu/aleph/013608964/catalog
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=31603
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=19119
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=32370
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=8844
http://www.thedigitalwalters.org/Data/WaltersManuscripts/html/W522/
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=32658
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=8430


60 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

Notiz zu dieser Zeit oder jedenfalls nicht sehr viel früher
entstanden ist. Dies gilt jedenfalls, wenn die oben vorge-
schlagene Übersetzung korrekt ist. Es handelt sich dann
um ein seltenes Zeugnis, in dem der Übergang von der
biblischen Majuskel zur Buchkursive explizit themati-
siert wird. Häufig erweisen sich die Kanontafeln bei die-
sem Übergang als konservativer als der Bibeltext selbst.
Es fehlt also nicht an Handschriften, in denen die Tafeln
noch in biblischer Majuskel, der Text schon in Buchkursi-
ve geschrieben ist (wie auch generell die isolierten Zah-
len in den Tabellen der Kursivierungstendenz einigen
Widerstand entgegensetzen). Und genau in so einem
Kontext muss der kleine Text entstanden sein: Der
Schreiber war durchaus imstande, diese Zahlen in „gera-
den Buchstaben (ἰθυτενέσι τισὶ γραμμαῖς)“ zu schreiben,
aber es erforderte besondere Konzentration. Ob freilich
die spezielle Buchstabenform es war oder das korrekte
Abschreiben von langen Zahlenkolumnen als solches,
mag dahingestellt bleiben. Formal gibt sich der Text je-
denfalls als Antwort auf die Frage, warum diese Tabellen
„Kanones“ heißen – und diese Frage kann man sich in
der Tat stellen, denn im Karpianbrief wird dieser Sprach-
gebrauch einfach vorausgesetzt, nicht besonders einge-
führt. Die Antwort, dass das Kanonische im „Aufrechten
und Präzisen (εὐθὲς καὶ ἀκριβές)“ liegt – und dann gar
in einer bestimmten Buchstabenform –, fanden byzan-
tinische Kopisten offenbar befriedigender als moderne
Gelehrte, denn der Text erfreute sich, wie schon gesagt,
einiger Beliebtheit und wurde immer wieder abgeschrie-
ben.

Dass die Kanones als der Inbegriff des Vier-Evange-
lien-Kanons angesehen werden konnten, zeigt sich
auch an einem anderen Paratext, der hier kurz genannt
sei: Es handelt sich auf den ersten Blick um einen Irr-
läufer. Denn dort steht die Überschrift πρόλογος τῶν
κανόνων vor einem Evangelienprolog, nicht vor den Ka-
nontafeln, also an einer Stelle, an der man eher πρόλο-
γος τῶν τεσσάρων εὐαγγελίων oder etwas Ähnliches er-
warten würde. Auf den zweiten Blick zeigt sich jedoch,
dass der Titel durchaus mit Sinn und Verstand gesetzt
ist. Denn das Erenaios-Exzerpt, auf das er primär bezo-
gen ist, wird in diesen Fällen seinerseits zum Kanon-
tafel-Prolog, gewissermaßen zum Paratext zweiter Ord-
nung. Es stehen also in dieser Reihenfolge: Titel, Prolog
aus Eirenaios, Karpianbrief, Tafelwerk.158 Der frühere

158 Es ist das Verdienst von Agnès Lorrain, auf diesen Zusammen-
hang hingewiesen zu haben, Lorrain 2021. Hier sei nur eine nackte
Liste der fraglichen Handschriften gegeben: GA 9, 124, 348, 788,
873, 2726 (alle 11./12. Jh.). Für Diskussion und genauere Belege vgl.
den genannten Aufsatz.

Kirchenvater expliziert den späteren, eine Art praeludi-
um theologicum zu den eher technischen Anweisungen
im Brief des Euseb.

Gelegentlich finden sich kurze Notizen zur Erklärung
des Konkordanzwerkes. Dabei kann die Farbgestaltung
der Ziffern ein Anlass für solche Zusätze sein. In feierli-
cher Form – mittig auf einer eigenen Seite mit breiten
Rändern – gibt der Schreiber der Pariser Handschrift Cois-
lin gr. 20, f. 5r (GA 36, 10. Jh.) einen etwas umständlichen
und sprachlich teilweise ungelenken Benutzungshin-
weis:159

G11321: Χρὴ εἰδέναι ὅτι ὅσα κεφάλαια διὰ τῆς χρυσογραφίας
κεῖνται εἰς τὸν πρῶτον κανόνα, ἔχουσι προσγραφὴν διὰ κιν-
ναβάρεως ἄλφα. ὁμοίως καὶ εἰς τοὺς λοιποὺς κανόνας τῶν
τεσσάρων εὐαγγελιστῶν εἰς οἷον κανόνα κεῖνται, ἔχει προσ-
γραφὴν διὰ κινναβάρεως τὸ ποίου κανόνος ἐστίν, εἴτε τοῦ
πρώτου εἴτε τοῦ δευτέρου, καὶ τῶν ἑξῆς. ὁ δὲ ἀριθμὸς ὁ κείμε-
νος εἰς τὸ κανόνιν διὰ κινναβάρεως οὐδὲν ἄλλο δηλοῖ, εἰ μὴ τὸ
πόσα κεφάλαια ἑκάστου εὐαγγελιστοῦ εἰσὶ τοῦ πρώτου
κανόνος καὶ πόσα τῶν λοιπῶν.

Man muss wissen, dass diejenigen in Gold geschriebenen Kapi-
tel, die im ersten Kanon aufgeführt sind, den Zusatz „eins“ in
roter Farbe haben. Ebenso auch für die weiteren Kanones der
vier Evangelisten: Sie haben, je nachdem in welchem Kanon
sie aufgeführt sind, einen Zusatz in roter Farbe, in welchem
Kanon sie sind, sei es im ersten, sei es im zweiten und so wei-
ter. Die Zahl, die für den Kanon in roter Farbe eingetragen ist,
bedeutet nichts anderes, als wie viele Kapitel eines jeden Evan-
gelisten im ersten Kanon sind und wie viele in den übrigen.

Es geht also um die Gestaltung des Randapparates, und
offenbar fand der Verfasser dieser Notiz, dass die Erklä-
rungen im Karpianbrief nicht ausreichten. Tatsächlich ist
dort zwar die rote Farbe der Kanonziffern festgehalten,
doch gibt es keine Aussage über die Sektionsziffern – die
hier eben als golden beschrieben werden.160 Das Wort

159 Den Text hat zuerst Montfaucon 1715, 63 gedruckt (mit lateini-
scher Übersetzung). Bei von Soden 1902–10, 545 ist seine Existenz
erwähnt. Die Handschrift ist digital zugänglich auf https://gallica.
bnf.fr/ark:/12148/btv1b11000130h/f5.item (Link direkt zur fragli-
chen Stelle).
160 Das ist jedenfalls die zunächst naheliegendste Möglichkeit des
Verständnisses. Sie ist indes durch den Befund in der Handschrift
nicht gedeckt. Dort sind im Randapparat die Sektionsziffern in der
Textfarbe und die Kanonziffern rot gehalten. Das Problem löst sich
auch nicht, wenn man die Angabe auf die Ziffern im Tafelwerk be-
zieht, denn diese sind durchgängig rot geschrieben. Eine χρυσο-
γραφία findet sich lediglich in den Spalten- und Kanonüberschrif-
ten. Wenn man den Text nicht doch darauf beziehen will (was sehr
gezwungen wäre), muss man sich mit der Annahme behelfen, dass
entweder eine andere Ausführung geplant war oder der Paratext
von anderswo her übernommen wurde. Ich danke Herrn Christian
Förstel von der Bibliothèque nationale de France, Paris, für Aus-
künfte und Unterstützung.

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b11000130h/f5.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b11000130h/f5.item


2.6 Varianten und Weiterentwicklung 61

πόσα im letzten Satz ist etwas irreführend, denn die
Handschrift enthält keinerlei zusätzliche Informationen
darüber, wie viele Kapitel in welchem Kanon stehen. Die
Kanonziffern sagen nur, welche Kapitel im jeweils ange-
führten Kanon stehen, also eher ποῖα als πόσα.

Nicht immer kommen solche Hinweise so umständ-
lich und feierlich daher. In viel bescheidenerer Form,
nämlich nur als Marginalnotiz, vermerkt ein Schreiber
zur Vorschrift des Euseb, die Kanonziffern seien rot (διὰ
κινναβάρεως, § 7) zu gestalten, dass er diese Farbe nicht
hat, sondern stattdessen nur grün (G11326, K5, Text un-
ten bei Beschreibung der Handschrift).

Eine etwas brutalere Variante, solche Farbprobleme
zu lösen, ist ein direkter Eingriff in Eusebs Text. Das ge-
schah (glücklicherweise) eher selten, doch bezeugt ist
auch dies: Die Wiener Handschrift ÖNB suppl. gr. 52
(GA 3, 12. Jh.) ersetzt im Karpianbrief kurzerhand zwei-
mal rot durch schwarz: § 7, Z. 41 f. und § 8, Z. 52 διὰ (τοῦ)
κινναβάρεως] διὰ τοῦ μέλανος. Man muss in diesem Fall
wohl annehmen, dass der Texteingriff bereits aus der
Vorlage übernommen und nicht hier ad hoc vorgenom-
men wurde, denn die Textaussage entspricht keineswegs
der Praxis in der Wiener Handschrift. Dort folgt der
Randapparat zwar nicht der Eusebschen Anweisung
(zweifarbig, mit rot), sondern ist tatsächlich einfarbig,
aber nicht etwa schwarz, sondern durchgängig golden.161
Der in dieser Handschrift bezeugte Texteingriff hat übri-
gens ein prominentes Nachleben, denn genau auf dieser
Basis hat Erasmus im Jahr 1519 die Kanontafeln grie-
chisch kennengelernt und in seine Edition des Neuen
Testaments aufgenommen. Erst Robert Estienne hat die
falsche Lesart 1550 wieder aus der Drucktradition elimi-
niert (s. unten → 4.7).

In einer anderen Handschrift des 12. Jahrhunderts
(London, BL, Add. 4949, GA 44, f. 12v), aber in einem
späteren Zusatz (14./15. Jahrhundert?) hat sich ein Benut-
zer seine eigenen Gedanken über die Kanontafeln und
andere Einleitungsfragen in seinem Evangeliar gemacht.
Der krude Text ist inhaltlich nicht tiefsinnig und sprach-
lich holprig – bis an die Grenze des Verständlichen.

G11322: 1 Κανόνια τῶν ἁγίων εὐαγγελίων, ἐν αἷς ὑποθέσεσι
συμφωνοῦσιν οἱ τέσσαρες κατὰ τὸν ὑποτεθέντα ἀριθμὸν τῶν
κεφαλαίων. ἐξ αὐτῶν πάλιν οἱ τρεῖς ὁμοφωνοῦσιν ἐν ἑτέροις
κεφαλαίοις, ἀλλὰ καὶ δύο πάλιν χωρὶς ἐν ἑτέροις. ἰδίως δὲ καὶ
κεχωρισμένως ἕκαστος πάλιν ἐν ἑτέροις κεφαλαίοις.
2 Εἰ γὰρ καὶ ὁ Ματθαῖος ἐν Ιουδαίᾳ τὸ εὐαγγέλιον ἔγραψεν, ὁ
Λουκᾶς ἐν Ἀντιοχείᾳ, ὁ Μάρκος ἐν Ἀλεξανδρείᾳ, καὶ ὁ Ἰωάννης

161 Für diese Auskunft danke ich Herrn Friedrich Simader von der
Österreichischen Nationalbibliothek, Wien.

ἐν Πάτμῳ, καὶ οὐ κατὰ τοὺς αὐτοὺς καιρούς, ἀλλ᾽ ὅμως
ἀνεμίμνησκεν αὐτοὺς ἃ ἤκουσαν καὶ εἶδον τὸ πνεῦμα τὸ ἅγιον.
3 Ἐγράφη δὲ τοῖς φιλομαθέσι ταῦτα, ἵνα τὸ φιλάληθον μάθῃς
αὐτῶν. ἅμα δὲ ἵνα καὶ ἐπὶ τῶν ἑορτῶν καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων
ὑποθέσεων πλάτος ἔχῃς ἀναγνωσμάτων εἰς τὰς αὐτὰς
ὑποθέσεις, ἀλλὰ καὶ ἑωθινῶν καὶ προεορτίων καὶ μεθεόρτων.

1 Die Kanon[ziffern] der heiligen Evangelien, bei deren Anlage
die vier übereinstimmen je nach der darunter beigegebenen
Zahl der Kapitel. Von ihnen stimmen wiederum die drei bei
anderen Kapiteln überein, und wiederum zwei für sich bei an-
deren; einzeln und getrennt ist wiederum ein jeder bei anderen
Kapiteln.
2 Denn wenn auch Matthäus in Judäa das Evangelium ge-
schrieben hat, Lukas in Antiochien, Markus in Alexandrien
und Johannes in Patmos und [dies] nicht zu den gleichen Zei-
ten, so hat gleichwohl der Heilige Geist ihnen in Erinnerung
gebracht, was sie gehört und gesehen haben.
3 Geschrieben ist dies für die Wissbegierigen, damit du das
Wahrheitsgemäße davon lernen mögest. Zudem damit du die
Ausdehnung der Lesungen für die Feste und die anderen An-
lässe (?) habest für eben diese Anlässe, aber auch für die mor-
gendlichen [Gottesdienste] und für diejenigen vor den Festen
und danach.

Schon beinahe in den Bereich der Desinformation gehört
ein kurzer Nachsatz zum Tafelwerk, der die Zahl der Sek-
tionen eines jeden Evangeliums (falsch) angibt und zum
ersten Mal die bis heute gelegentlich vertretene (falsche)
Auffassung bezeugt, die hier verwendete Sektionsauftei-
lung ginge auf Ammonios von Alexandrien zurück. In
der Handschrift Athos, Karies, Protaton 83 (D18112, 10./
11. Jh.) heißt es auf f. 7r direkt im Anschluss an Ka-
non XIo:

G11323: Ταῦτα τὰ προλεγόμενα ἁρμόζει εἰς τοὺς ἐμφερομένους
(ἐνφορομένους cod.) ἀριθμοὺς ἐν τοῖς εὐαγγελίοις· Μτ μὲν χʹ,
Μρ χιςʹ, Λο χʹ καὶ Ιω φκʹ. οὓς λέγουσί τινες Ἀμμονίου τοῦ
Ἀλεξανδρέως.

Dieses voraus Stehende passt zu den Zahlen, die bei den Evan-
gelien eingetragen sind: Matthäus 600, Markus 616, Lukas 600
und Johannes 520. Einige bezeichnen sie als diejenigen des
Ammonios von Alexandrien.

In Wirklichkeit liegen die Zahlen für alle Evangelien viel
niedriger (Mt 355, Mc 233, Lc 342, Io 232). Die Erklärung
für diesen Missgriff liegt sicher nicht in einem abwei-
chenden System, denn sowohl im Tafelwerk als auch im
Randapparat unterscheidet sich der Codex nicht grund-
sätzlich vom Üblichen. Auch die direkt folgenden Darle-
gungen (f. 7r–8r) sind schwer zu verstehen, stehen aber
wohl nicht in Verbindung mit den Kanontafeln.

Kleine Notizen wie die zitierten, die die Weitergabe
und Benutzung des Konkordanzwerkes bezeugen, sind
bis jetzt nirgends systematisch gesammelt, und es ist
durchaus wahrscheinlich, dass noch weitere zum Vor-



62 2 Profil eines erfolgreichen Produktes

schein kommen werden. Sie sind je für sich genommen
nicht spektakulär, werfen aber Licht auf das Nachleben
dieses Paratextes durch die Jahrhunderte.

Zum Schluss sei der längste und vielleicht interes-
santeste Text im Umfeld der griechischen Kanontafel-
Überlieferung genannt. Es handelt sich um den Traktat
eines gewissen Theophanes Grammatikos ὁ Κρατριανός
(?) von etwa einer Seite Länge.162 Darin beklagt der Autor
die Verwilderung der Überlieferung des Tafelwerkes und
beschreibt seine eigene Vorgehensweise bei einer Revisi-
on: Die Tabellen waren entstellt und aus sich selbst he-
raus nicht mehr heilbar. Zur korrekten Restitution muss-
te er daher auf den Randapparat im Text zurückgreifen
und auf dieser Basis Kanon für Kanon kontrollieren und
ggf. neu erstellen. Die Methode ist nachvollziehbar und
sinnvoll: ein bemerkenswertes byzantinisches Zeugnis
für die selbstheilenden Kräfte des eusebianischen Sys-
tems. Leider lässt sich fast nichts daraus machen, weil
der konkrete historische Kontext dieses Zeugnisses unbe-
kannt ist und womöglich immer bleiben wird. Der Text
ist in einer Handschrift des 14. Jahrhunderts bezeugt,
doch kann er nicht original von dort stammen, denn ge-
rade in dieser Handschrift sind die Kanontafeln in einer
besonders liederlichen und völlig unbrauchbaren Gestalt
enthalten.163 Sie können unmöglich Frucht der gelehrten
Arbeit des Theophanes sein. Damit ist auch die Datie-
rung des Textes komplett offen, die Anfertigung der
Handschrift ist nicht mehr als ein terminus ante quem –
und so besteht wenig Hoffnung auf eine begründete

162 Bislang nur bekannt in der Handschrift Athen, EBE cod. 92
(GA 1410, 14. Jh.), f. 7v–8v, digital zugänglich auf https://digital
collections.nlg.gr/nlg-repo/dl/en/browse/3181. Eine erste Transkrip-
tion stammt von Sakkelion 1892, 17 f. Darauf haben von Soden
1902–10, 392 f., Nestle 1908, 45 f., Nordenfalk 1984, 101 f. jeweils
knapp Bezug genommen. Eine englische Übersetzung hat jetzt
Crawford 2019, 314 f. vorgelegt. Der Beiname ὁ Κρατριανός ist
schwer einzuordnen; zudem ist die Lesung unsicher. Bei Betrach-
tung der digital verfügbaren Bilder scheint mindestens ebenso
wahrscheinlich: ὁ Κρατοιανός, möglicherweise zu lesen als Κρατι-
ανός oder Γρατιανός (aus Gratianopolis? aus Gratini in Thrakien?).
Ich habe in der unten folgenden Edition dennoch die Lesung von
Sakkelion belassen, weil sie auf Autopsie des Originals zurückgeht.
Ansonsten ist der Text durchgehend kontrolliert und an mehreren
Stellen korrigiert.
163 In den Tafeln (f. 3r–5r) sind in jeder Spalte die Zahlen ohne
Rücksicht auf den synoptischen Aspekt einfach „hineinge-
quetscht“, oft innerhalb der gleichen Spalte zwei oder drei neben-
einander.

Identifikation des Autors mit einem bekannten Träger
dieses Namens. Erst recht wird es nicht leicht sein – beim
gegenwärtigen Stand der Kenntnis sogar: unmöglich –,
konkrete Spuren dieser „Theophanes-Redaktion“ der Ka-
nontafeln in der Überlieferung zu finden.164 Dass es sie
gibt, ist nicht ausgeschlossen, ja wahrscheinlich. Bis zur
Auffindung zusätzlicher handschriftlicher Zeugnisse
muss es aber bei diesem non liquet bleiben.

Doch auch ohne historische und philologische Kon-
kretisierung ist der Text interessant genug, bezeugt er
doch das gelehrte Interesse der Byzantiner an den Ka-
nontafeln in ihrer ursprünglichen exegetischen Funktion
(nicht nur als ästhetisches oder sakrales „Extra“). Der
Autor war tief in die gedankliche Welt des Euseb einge-
drungen; das zeigt die enge Anlehnung an und zugleich
eigenständige Aufnahme der Terminologie des Karpian-
briefes (δια-, ἐγχαράσσω, φιλαλήθως, ὑποσημαίνω,
ὕφος). In der Sache behauptet der Autor, er habe das Ta-
felwerk auf der Basis des Randapparates rekonstruiert.
Bei Vorlagen mit sehr gutem Randapparat wäre das al-
lein auf dieser Basis in der Tat möglich. Wahrscheinli-
cher als eine komplette Neukonstruktion ist indes eine
Reparatur von – wie der Verfasser selbst sagt – vielfach
korrupten Vorläufern. In gewissem Sinn ist Theophanes
der erste namentlich bekannte „Editor“ der Kanontafeln.
Daher hätte man das Kapitel zur Forschungsgeschichte
(→ 4.7) auch mit diesem gelehrten Byzantiner – statt mit
Erasmus – beginnen können. Als Übergang und Ausblick
sei daher hier zum Abschluss der Text gegeben.

164 Nordenfalk 1984, 101 f. hatte diese Hoffnung geäußert.

https://digitalcollections.nlg.gr/nlg-repo/dl/en/browse/3181
https://digitalcollections.nlg.gr/nlg-repo/dl/en/browse/3181


2.6 Varianten und Weiterentwicklung 63

G11324: Theophanes Grammatikos, Tractatus de restitutione canonum

1 Ἐπιδιαίρεσις ἀκριβὴς καὶ ἄπταιστος τῶν ἐγκειμένων ἀριθμῶν ἐν 1 Genaue und untrügliche Neueinteilung der Zahlen, die sich in
τοῖς δέκα κανόσι τῶν δʹ ἁγίων εὐαγγελίων ἡ γενομένη παρὰ Θεο- den zehn Kanones der vier Evangelien befinden, vorgenommen
φάνους γραμματικοῦ τοῦ Κρατριανοῦ (an Κρατοιανοῦ legendum?). durch Theophanes Grammatikos, den Krat(r)ianos.
2 Εὐσέβιος μὲν ὁ τῆς εὐσεβείας ἐπώνυμος, ἀφορμῆς δραξάμενος ἐκ 2 Euseb, benannt nach der Frömmigkeit (eusebeia), nahm seinen
τῆς τοῦ Ἀμμωνίου τοῦ Ἀλεξανδρέως πονηθείσης ὑποτυπώσεως περὶ Ausgangspunkt von der Ausarbeitung, die Ammonios von Alexan-
τὸ κατὰ Ματθαῖον ἅγιον εὐαγγέλιον, τοὺς δέκα κανόνας τῶν drien über das heilige Evangelium nach Matthäus erarbeitet hat,
τεσσάρων ἁγίων εὐαγγελίων εὐτέχνως ἅμα καὶ ἀκριβῶς διεχάραξεν, und gestaltete die zehn Kanones der vier heiligen Evangelien
ὡς αὐτὸς μαρτυρεῖ γράφων Καρπιανῷ. καὶ διὰ τῶν παρεγκειμένων kunstvoll und zugleich präzis, wie er selbst in seinem Brief an Kar-
ἀριθμῶν ἑκάστῳ κανόνι σαφῶς ἔδηλωσεν, ὅσοι τε τῶν ἁγίων pian bezeugt. Und durch die einem jeden Kanon beigegebenen
θεηγόρων καὶ εὐαγγελιστῶν καὶ ὅπου καὶ ὅπως ἐν οἱᾳδήτινι Zahlen hat er klar gezeigt, welche der heiligen Gotteskünder und
ὑποθέσει τὰ παραπλήσια εἰρήκασι. καὶ ἦν μὲν τὸ τοιοῦτον πόνημα Evangelisten wo und wie bei jedwedem Thema Ähnliches gesagt
σαφές τε καὶ εὐδιάλυτον καὶ ἄριστα διευκρινημένον. haben. Und diese Arbeit war klar und benutzerfreundlich und aufs

beste angeordnet.
3 Ἀλλ᾿ οἱ πολλοὶ τῶν τὴν θείαν βίβλον τῶν ἁγίων εὐαγγελίων μετα- 3 Aber viele von denen, die das göttliche Buch der heiligen Evange-
γραφόντων (Sakkelion, μεταγράφοντες ms.) ἀπροσεξίᾳ κρατούμε- lien abgeschrieben haben, waren von Unachtsamkeit beherrscht
νοι, καὶ ἁπλῶς καὶ ὡς ἔτυχε ταύτῃ ἐγκύπτοντες, τοὺς ἐν τοῖς δέκα und haben sich ihm oberflächlich und aufs Geratewohl gewidmet.
κανόσιν ἀριθμοὺς εἰς ἄπειρον παρεξέτεινον καὶ συνέχεον, πῆ μὲν Sie haben die Zahlen in den zehn Kanones ins Grenzenlose ausge-
ὑπερβολάς τε καὶ πολλαπλασιασμοὺς τούτοις ἐνθέμενοι, πῆ δὲ zogen und verwirrt, teils indem sie ihnen Übertreibungen und Ver-
ἐλλείψεις ἢ καὶ ἄλλους ἀντ᾿ ἄλλων κατὰ πολλὴν ἄδειαν ἐγχαράξαν- vielfachungen zugesetzt haben, teils indem sie vor lauter Lieder-
τες. lichkeit Auslassungen oder Verwechslungen eingetragen haben.
4 Τούτοις οὖν ἐγὼ σπουδαιότερον ἐντυχὼν καὶ ἀκριβῶς περιερ- 4 Darauf bin ich voll Eifer gestoßen, und ich habe das genau
γασάμενος, πολλά τε τῶν ἀντιγράφων συναγαγὼν καὶ κατ᾿ οὐδὲν recherchiert; ich habe viele Abschriften gesammelt und bemerkt,
ἰσάζοντα θεασάμενος, τῇ πλάνῃ δὲ τῶν γραφέων πάντα διεφθαρ- dass sie in keiner Weise übereinstimmen; ich habe gefunden, dass
μένα καὶ ἀλληνάλλως εὑρὼν ἔχοντα, δεῖν ἔγνων τῷ ὕφει τῶν durch den Irrtum der Schreiber alles durcheinander gebracht wur-
τεσσάρων ἁγίων εὐαγγελίων προσσχεῖν, κακεῖθεν ἐγκειμένους de und in Unordnung ist. Da habe ich erkannt, dass man auf den
ἀριθμοὺς ἑκάστῳ τῶν εὐαγγελιστῶν ἐπιλέξασθαι, καὶ τὴν ἀλήθειαν Zusammenhang der vier heiligen Evangelien achten muss, und von
γνῶναι. dort die einem jeden Evangelisten beigegebenen Zahlen sammeln

muss und die Wahrheit erkennen.
5 Οὗ δὴ γεγονότος καὶ τῆς ἀληθείας βεβαίως διαφωτισθείσης, 5 Als dies geschehen war und die Wahrheit unumstößlich hervor-
ἐκεῖνοι μόνοι τῶν ἀριθμῶν ἐν τῇ παρούσῃ ὑποτυπώσει τῶν δέκα leuchtete, wurden nur diejenigen Zahlen in der vorliegenden Aus-
κανόνων ἐνεχαράχθησαν, οὓς ἄρα καὶ ὁ κατ᾿ ἀρχὰς τούτους arbeitung der zehn Kanones eingetragen, die Euseb [selbst] mar-
εὐμεθόδως καὶ εὐφυῶς ποιήσας Εὐσέβιος ὑπεσημήνατο, ὅσοι kiert hat, der sie ursprünglich wohlgeordnet und wohlgestaltet
δηλαδὴ καὶ ποῖοι καὶ τίσι ῥητοῖς διὰ τοῦ πρώτου κανόνος τῷ ἁγίῳ gemacht hat: nämlich wie viele, welche und bei welchen Worten
Ματθαίῳ ἐνεχαράχθησαν καὶ ὅσοι ἐν τῷ αὐτῷ κανόνι τῷ ἁγίῳ im ersten Kanon beim heiligen Matthäus eingetragen sind und wie
Μάρκῳ πρὸς δὲ καὶ ὅσοι τῷ ἁγίῳ Λουκᾷ καὶ ὅσοι ὡσαύτως τῷ ἁγίῳ viele im selben Kanon beim heiligen Markus, dazu auch wie viele
Ἰωάννῃ. καὶ καθεξῆς κἀν τοῖς ἄλλοις κανόσι ἡ αὐτὴ διαίρεσις καὶ beim heiligen Lukas und ebenso wie viele beim heiligen Johannes.
ὑποτύπωσις γέγονεν ἀκριβῶς τε καὶ φιλαλήθως καὶ ἐκδιωχθείσης Und der Reihe nach ist auch bei den anderen Kanones dieselbe
πάσης ὑπερβολῆς καὶ ἐλλείψεως. Einteilung und Ausarbeitung geschehen, präzis und wahrheitsge-

mäß und unter Vermeidung von jeglichem Überschuss und Fortfall.
6 Ὁ τοίνυν φιλοπόνως ἐντυγχάνων τῇ παρούσῃ τῶν κανόνων ὑπο- 6 Wer nun fleißig die vorliegende Ausarbeitung der Kanones zur
τυπώσει ἴστω σαφῶς ὡς οὐδὲν περιττὸν ἢ ἐλλιπὲς ἐν τούτοις Hand nimmt, möge zuverlässig wissen, dass sich darin nichts Über-
εὕρηται, ἀλλὰ καὶ τοῖς βουλομένοις ἔν τισι τῶν μεταγραφομένων schüssiges oder Fehlendes findet. Vielmehr wird von ihr das Un-
βιβλίων ἐγγράψαι τὴν τῶν κανόνων ὑποτύπωσιν ἀπὸ ταύτης τὸ trügliche und Sichere für diejenigen bereitgestellt werden, die eine
ἀπλανὲς καὶ ἀσφαλὲς περιποιηθήσεται. Ausarbeitung der Kanones in einige der abgeschriebenen Bücher

eintragen wollen.





3 Textkritik und Textgestalt
Euseb hat die vier teilweise parallelen Evangelien in über
1000 Sektionen unterteilt und die vorhandenen oder
nicht vorhandenen Parallelen in Tabellen festgehalten.
Es ist eine sehr komplexe Arbeit, die ohne Zweifel auf der
Basis sowohl tiefgehender, fast symbiotischer Textkennt-
nis als auch scharfsinniger gedanklicher Durchdringung
des Problems erfolgt ist. Das Resultat ist eindrucksvoll:
Es hat 17 Jahrhunderte lang überlebt – und nicht nur
überlebt, sondern auch überzeugt. Anders ließe sich die
prominente Geschichte der zahlreichen Abschriften,
Übersetzungen und Drucke nicht verstehen. Und nicht
nur einfach irgendwie überlebt, sondern praktisch un-
verändert – ohne nennenswerte Eingriffe oder Korrektu-
ren.

Wenn in der textkritischen Arbeit des Editors not-
wendigerweise die eben doch gelegentlich eintretenden
Korruptelen und Modifikationen im Zentrum stehen und
wenn im Folgenden mit kleinlicher Aufmerksamkeit der
Finger auf gewisse Eigenarten und Schwächen gelegt
wird, sollte das von der grundlegenden Feststellung
nicht ablenken, dass nämlich das System wohldurch-
dacht war und beinahe zu 100% intakt auf uns gekom-
men ist.

Gleichwohl zeigt eine genauere Betrachtung des Sys-
tems eben doch da und dort Risse in der Fassade. Es sind
dies Fälle, in denen entweder Urteile und Vorgehenswei-
se des Euseb völlig legitim, aber aus heutiger Sicht viel-
leicht nicht ganz selbstverständlich sind, in denen bei al-
ler Sorgfalt doch Schwachpunkte geblieben sind, oder in
denen spätere Generationen Anlässe (und Möglichkei-
ten) zu kleineren Eingriffen gesehen haben. Oder eine
Kombination dieser drei Szenarien. Im ersten Abschnitt
(3.1) werden Beobachtungen zu partikularen Stellen ge-
sammelt. Dabei geht es vor allem um Fälle, in denen
Textkritisches zur Debatte steht – und zwar sowohl bei
der Rekonstruktion des Tafelwerkes als auch bei der
Textkritik des Neuen Testaments selbst. Denn gelegent-
lich lässt die Arbeit des Euseb Rückschlüsse auf den von
ihm verwendeten Text zu. Im zweiten Abschnitt (3.2)
werden solche Beobachtungen im Blick auf das Gesamt-
system ausgewertet. Mitunter werfen diese nochmals aus
einer anderen Perspektive Licht auf die Arbeits- und
Denkweise des Verfassers.

https://doi.org/10.1515/9783110430806-003

3.1 Erläuterungen zu einzelnen
Stellen

Im Folgenden werden einzelne Fälle herausgegriffen, die
einer vertieften Diskussion bedürfen. Kriterium dabei ist
ausschließlich Textkritik – nämlich entweder der Kanon-
tafeln oder des Neuen Testaments selbst. Insbesondere
geht es um Fälle, in denen eine Entscheidung zur Konsti-
tution des „Textes“ nicht einfach – wie bei einem norma-
len Text – auf der Basis der im Apparat dokumentierten
Varianten getroffen werden kann. (In solchen Fällen
steht im Apparat ein → gefolgt von der Nummer des ein-
schlägigen Abschnitts.) Wie oben bereits geschildert
(→ 1.1), hat man es hier mit einem komplexen textus (Ge-
webe) zu tun, das ohne die inter- bzw. hypertextuelle Di-
mension nicht verständlich wird. Erst auf dieser Basis
kann man zu guten textkritischen Entscheidungen kom-
men – sei es im Sinne der Rekonstruktion des Tafelwerks
oder im Sinne eines Rückschlusses auf Eusebs Bibeltext.
Solche Fragen gehen über das im Apparat Mögliche weit
hinaus; sie bedürfen einer diskursiven Form.

Natürlich wird dabei auch immer wieder Licht auf die
implizite Theologie der Kanontafeln geworfen. Die Vorge-
hensweise des Euseb ist nicht nur buchtechnisch und
philologisch von großem Interesse, sondern auch inhalt-
lich. Gleichwohl bietet das Kapitel keinen inhaltlich-theo-
logischen Kommentar: Ein solcher wäre sehr lohnend
und bleibt noch zu schreiben.1 Es gibt viele Fälle, die ent-
weder für das Verständnis der Arbeit des Euseb oder der
Bibel selbst interessant wären, aber hier nicht genannt
werden, weil sie textkritisch unproblematisch sind.

Ein technischer Hinweis: In mehreren Fällen ist es
zum Verständnis nützlich, die jeweiligen Bibelstellen im
Volltext nebeneinander zu setzen. Das geschieht nur
dann in griechischer Sprache, wenn es auf Einzelheiten
der Formulierung ankommt. In allen anderen Fällen wur-
de zur schnellen Übersicht eine deutsche Übersetzung
gewählt. Die Anordnung der folgenden Einzelfälle ge-
schieht nach der Reihung in der Bibel auf der Basis der

1 Es ist das Verdienst von McArthur 1965, zuerst nach Nestle 1908
wieder auf die exegetische Relevanz der Kanontafeln hingewiesen
zu haben. Dort finden sich auch einige interessante Beobachtungen
zu zugrunde liegenden theologischen Entscheidungen (McArthur
1965, 252–255). In diesem Sinne vgl. auch Crawford 2015, 26–28;
Coogan 2017, 355. Für Fragen der Textkritik sind grundlegend die
Arbeiten von Thiele 1981 und Nordenfalk 1984 (wobei letzterer lei-
der ersteren nicht mehr hat zur Kenntnis nehmen können).



66 3 Textkritik und Textgestalt

jeweils wichtigsten Bezugsstelle; diese zusammen mit
der Zeilenangabe in der Kanontafel-Edition ist in eckigen
Klammern in der Überschrift angegeben.

3.1.1 Reihenfolge der Seligpreisungen
[Mt 5,4 f.; Z. 248.434]

Am Beginn der Reihe der Seligpreisungen schwankt die
Reihenfolge der Nennung in den Handschriften bei Mat-
thäus. Die Überlieferung liest mehrheitlich:

Mt26 = 5,4: Selig die Trauernden, denn sie werden getröstet
werden.
Mt27 = 5,5: Selig die Sanftmütigen, denn sie werden das Land
erben.

In einigen alten Zeugen, unter denen die Vulgata der
prominenteste ist, erscheint die Reihenfolge umgekehrt.
Auch Origenes und weitere griechische Väter werden als
Zeugen dafür aufgeführt, und man hat Euseb mit seinen
Kanontafeln ebenfalls für diese „typisch ‚westliche‘ Fol-
ge“ in Anspruch genommen.2 Dafür gibt es nach Lage der
Dinge keinen Grund. Zum Verständnis mache man sich
deutlich, dass nur Mt 5,4, nicht aber 5,5 eine Parallele
bei Lukas hat:

Lc48 = 6,21b: Selig, die ihr jetzt weint, denn ihr werdet lachen.

Die griechische und armenische Überlieferung der Ka-
nontafeln stellt diesen Passus denn auch in Kanon V mit
Mt 5,4 unter der Sektionsnummer 26 zusammen (Z. 248),
während Mt 5,5 als Sondergut unter der Nummer 27 in
Kanon X erscheint (Z. 434). Die Vulgata hat die Nummern
vertauscht – eben weil sie auch im Text die andere Rei-
henfolge hat, doch liegt hier keineswegs „eine bewußte
an Eusebius orientierte (oder wenigstens durch sein
Zeugnis empfohlene) Entscheidung des Hieronymus“
vor.3 Zu diesem Urteil kann man nur kommen, wenn man
der von Nestle-Aland weitergegebenen Tradition der
„Koine“ der Kanontafeln folgt, wo tatsächlich die Num-
mern vertauscht erscheinen (nicht jedoch der Text). Viel-
mehr hat Hieronymus bemerkt, dass sein „westlicher“
Text an dieser Stelle nicht recht zum System des Euseb
passen wollte, und er hat es entsprechend korrigiert.

Woher die von Nestle-Aland abgedruckte Version
stammt, kann an dieser Stelle offen bleiben. Wahr-

2 Thiele 1981, 111; GNT im App. z. St. („Eusebian canons“); vermut-
lich ist auch das Kürzel „Eus“ im App. bei Nestle-Aland auf die Ka-
nontafeln bezogen.
3 Thiele 1981, 111.

scheinlich liegt eine Kontamination mit der lateinischen
Tradition zugrunde – entweder in der späten griechi-
schen Überlieferung oder, wahrscheinlicher, in den frü-
hen Druckausgaben. Die Position der Sektionszahlen in
den alten Codices (GA ,01/א C/04, E/07, Σ/042, s.
Abb. 19a.c) bestätigt jedenfalls die Überlieferung der
Tafeln: Mt 5,4 und 5,5 werden in dieser Reihenfolge als
26/V und 27/X nummeriert, also in der Weise, die sicher
auch für Euseb vorauszusetzen ist.4

3.1.2 Ankündigung der Verfolgung
der Jünger [Mt 10,17; Z. 12.31.335]

Eine Dublette innerhalb des Matthäusevangeliums führt
auf einen textkritisch problematischen Fall in der Kanon-
tafel-Überlieferung. In Kanon I findet sich eine Text-
zusammenstellung, die innerhalb des Systems nichts
Auffälliges hat (Z. 30 f., mit Volltext s. Tab. 12). Allenfalls
kann man daran erinnern, dass hier – wie auch sonst –
die Anordnung der Johannes-Parallelen nicht numerisch,
sondern nach inhaltlicher Priorität erfolgt.

So weit, so gut – doch im Matthäusevangelium findet
sich eine ganz ähnliche Ankündigung ein zweites Mal:

Mt87 = 10,17 f. Hütet euch aber vor den Menschen; denn sie
werden euch den Gerichten überantworten und werden euch
geißeln in ihren Synagogen. Und man wird euch vor Statthal-
ter und Könige führen um meinetwillen, ihnen und den Hei-
den zum Zeugnis.

In der hier vorgelegten Rekonstruktion des Eusebschen
Tafelwerkes wird diese Sektion in Kanon VI geführt und
dort mit Mc139 parallelisiert (Z. 335). Das ist von der Sa-
che her nicht falsch, doch ist Mc139 damit doppelt ver-
wendet: hier und an der oben genannten Stelle in Ka-
non I. Diese Doppelzuweisung ist innerhalb des Systems
nicht sehr befriedigend, und tatsächlich wird zu fragen
sein, was das für den Randapparat bedeutet. Zudem wird
ein Leser auf diese Weise von Mt87 zwar zur Markus-
Parallele geführt, nicht aber zu den weiteren Parallelen
bei Lukas und Johannes (von der Matthäus-Parallele in
24,9 einmal gar nicht zu reden).

In der Tat ist das Problem verschiedenen späteren
(und womöglich auch schon zeitgenössischen) Nutzern
aufgefallen. Eigentlich müsste auch Mt87 irgendwie in

4 Die Aussage ist insgesamt über jeden Zweifel erhaben, doch gibt
es kleine Abweichungen im Einzelnen: GA C/04 hat generell keine
Kanonzahlen (und einige Divergenzen bei der Position der Sek-
tionsziffern); bei GA E/07 ist 26/V um einen Vers nach vorne ver-
schoben; in GA Σ/042 ist 26/V ausgelassen.



3.1 Erläuterungen zu einzelnen Stellen 67

Tab. 12: Parallelen zu Mt244 = 24,9 in Kanon I (Z. 30 f.).

Mt244 = 24,9: Dann werden Mc139 = 13,9: Ihr aber seht Lc250 = 21,12 f.: Aber vor Io146 = 16,2b–4a: Es kommt
sie euch der Bedrängnis euch vor! Sie werden euch den diesem allen werden sie Hand aber die Zeit, dass, wer euch
überantworten und euch töten. Gerichten überantworten, und an euch legen und euch tötet, meinen wird, er tue Gott
Und ihr werdet gehasst werden in den Synagogen werdet ihr verfolgen und werden euch einen Dienst. Und das werden
um meines Namens willen von geschlagen werden, und vor überantworten den Synagogen sie tun, weil sie weder meinen
allen Völkern. Statthalter und Könige werdet und Gefängnissen und euch vor Vater noch mich erkennen. Aber

ihr geführt werden um Könige und Statthalter führen dies habe ich zu euch geredet,
meinetwillen, ihnen zum um meines Namens willen. Das damit, wenn ihre Stunde
Zeugnis. wird euch widerfahren zu einem kommen wird, ihr daran denkt,

Zeugnis. dass ich’s euch gesagt habe.

Mt244, wie oben Mc139, wie oben Lc250, wie oben Io141 = 15,21a Aber dies alles
werden sie euch tun um meines
Namens willen.

Kanon I eingeflickt werden, doch dass die entsprechen-
den Versuche sekundär sind, verrät schon ihre Diversität.
Am relativ entschlossensten geht die syrische Überset-
zung des Thomas von Harqel zu Werke (möglicherweise
auf der Basis einer griechischen Vorlage). Sie dupliziert
die eingangs gegebenen Gleichungen zu Mt244 und fügt
an der entsprechenden Stelle weiter oben in Kanon I zu:5

Mt Mc Lc Io
87 139 250 141
87 139 250 146

Nachteil dieser Vorgehensweise ist natürlich, dass das
Nachschlagen von Mc139, Lc250, Io141 und Io146 jetzt zu
unterschiedlichen Resultaten führt – je nachdem ob man
zufällig auf die eine oder die andere Mt-Stelle in Kanon I
stößt. Ein Leser, der eine von beiden Stellen findet, hat
ja keine Veranlassung weiterzusuchen, wird sich also mit
dem Gefundenen zufrieden geben. Solche Situationen
sind im System nicht vorgesehen und kommen sonst
auch nicht vor.

5 S. den Apparat zu Z. 12. Neben syr.2 bezeugen diese Lösung auch
die griechischen Handschriften GA 371, 420 und 566, die sich aller-
dings je etwas unterschiedlich verhalten. In der letzten Spalte hat
GA 371: 141/146 (also die auch sonst in der Handschrift bezeugte
numerisch aufsteigende Ordnung), GA 566: 146/141 (also die von Eu-
seb stammende Priorisierung von 146) und schließlich GA 420: 140/
141/146 (also zusätzlich eine dritte Zeile, um auch Io140 = 15,20b
unterzubringen – zweifellos eine Sonderlösung dieses „Eusebius va-
riatus“, G11307). Unter diesen Zeugen hat nur GA 371 die Parallele
Mt87 / Mc 139 dann trotzdem zusätzlich in Kanon VI. Ob die Zeugen
der beiden Sprachräume unabhängig voneinander zu dieser Varian-
te gekommen sind oder auf einen gemeinsamen Vorfahren zurück-
gehen, ist nicht leicht entscheidbar. Wie GA 371 setzen auch die
Druckausgaben bis Nestle-Aland die beiden Mt87-Gleichungen in
Kanon I zu. Das ist zu korrigieren, ebenso selbstverständlich die
Randziffer zu Mt87 (sie muss VI statt I lauten).

Eine Reihe von weiteren Zeugen flickt deshalb Mt87
weiter unten bei Mt244 ein – in der bestehenden Glei-
chung an dessen Stelle in der ersten oder in der zweiten
Zeile. In einigen griechischen Zeugen ergibt sich damit
die Situation:6

Mt Mc Lc Io
244 139 250 141
87 139 250 146

Das ist noch weniger befriedigend – nicht nur, weil Mt87
ja keineswegs besonders enge Beziehungen zu Io146 un-
terhält (enger als zu Io141), sondern vor allem, weil da-
mit das eherne Prinzip aufgegeben ist, dass die Tabellen
nach der ersten Spalte geordnet sind. Niemand würde
Mt87 an dieser Stelle suchen.

Hier sei der textkritische Befund nochmals in Zusam-
menschau dargeboten, also die Informationen aus dem
Apparat an den verschiedenen Stellen zusammenge-
führt:7
– Mt87 in Kanon VI: (K1) K5 S V 151 371 lat. aeth.
– Mt87 in Kanon I, Z. 12: 371 420 566 syr.2
– Mt87 in Kanon I, Z. 30/31: U 14 123 2224 arm.

Zusätzliche Informationen kann man sich vom Randap-
parat erwarten. Bei Mc139 ist der Befund klar: die ältes-

6 Diese Vorgehensweise ist bezeugt in den Handschriften U 14 123
2224 (s. Apparat zu Z. 31). Die armenische Übersetzung bietet eine
Variante dazu, nämlich die Ersetzung von Mt244 durch Mt87 in der
ersten (statt in der zweiten) Zeile.
7 Die Handschriften 371 und 1079 „neutralisieren“ sich selbst,
denn im ersten Fall ist die fragliche Sektion doppelt aufgeführt (I
und VI), im zweiten Fall an keiner von beiden Stellen. Die Hand-
schrift K1 ist eingeklammert, um deutlich zu machen, dass das
Zeugnis nur indirekt erschlossen bzw. vermutet ist: Mt87 wird in
Kanon I nicht geführt – die Sektion wird sich also im (nicht erhalte-
nen) Kanon VI befunden haben.



68 3 Textkritik und Textgestalt

ten Zeugen ordnen diese Sektion übereinstimmend Ka-
non I zu – und das ist auch in jedem Fall sinnvoll, denn
selbst wenn die Sektion in Kanon VI ein zweites Mal ge-
führt wird, wird man über Kanon I auf den reicheren
Bestand an Parallelen geführt. Interessant ist in diesem
Zusammenhang allenfalls, dass die Vulgata eine Doppel-
zuordnung kennt: Dort stehen beide Ziffern am Rand8 –
sowohl I als auch VI.

Bei Mt87 ist die Lage komplizierter. Der älteste Zeu-
ge, Codex Sinaiticus (GA ,01/א 4. Jh.), weist diese Sektion
Kanon VI zu, doch schon im Rossanensis (GA Σ/042) und
im Petropolitanus purpureus (GA N/022, beide 6. Jh.) be-
gegnet stattdessen die Zuweisung an Kanon I, ebenso im
Basiliensis (GA E/07, 9. Jh., andere Zeugen aus der frühen
Zeit sind nicht erhalten). Lösungsversuche dieser Art
sind also alt. Sie sind gleichwohl als sekundär zu be-
trachten.9

Dafür spricht nicht nur die Heterogenität der Eintra-
gungsversuche in Kanon I, sondern vor allem die folgen-
de Erwägung: Während die eigenartige Doppelzuwei-
sung von Mc139 in zwei Kanones notfalls noch als
Schwäche in der Arbeit des Euseb durchgehen kann, ist
die Unterbringung von Mt87 in Kanon I an der einen oder
anderen Stelle in jedem Fall als regelrechter Fehler zu
betrachten. Sie widerspricht der Logik des Systems. Es ist
schwer vorstellbar, dass Euseb selbst eine solche Lösung
ins Spiel gebracht hätte.

Wenn das so ist, kann man sich noch fragen, ob Eu-
seb selbst sich der Schwäche bewusst war, also bemerkt
hat, dass Mc139 in zwei Kanones geführt wird, oder ob
es ihm schlicht entgangen ist. Die Frage ist natürlich
nicht sicher beantwortbar, aber es ist gut denkbar, dass
er diese unschöne Lösung sehenden Auges gewählt hat.
Denn er sah sich vor einer im Grunde aporetischen Kon-
stellation. Sie ist in der Architektur seines Systems über-
haupt nicht auf angemessene Weise lösbar. Dubletten
innerhalb des ersten Evangeliums (nämlich: des Evange-
liums in der jeweils ersten Spalte, also zumeist Matthäus)
sind schlicht nicht darstellbar, das führt auch an ande-
ren Stellen zu Problemen (→ 3.1.8 „Wer hat, dem wird
gegeben“). Die gewählte Lösung kann nicht als elegant
bezeichnet werden, aber eine sehr viel bessere ist schwer
zu finden.

Wenn sich Euseb der Sache bewusst war, könnte die
Doppelverzeichnung von Mc139 im Randapparat mar-
kiert gewesen sein (wie es die Vulgata-Editoren gemacht

8 Vgl. Thiele 1981, 104. Ob dieser Zustand bereits für Euseb anzu-
nehmen ist (so Thiele), ist eine andere Frage, s. dazu das Folgende.
9 Zu diesem Schluss kam bereits Nordenfalk 1984, 99 f. – auch
ohne genauere Analyse der griechischen Zeugen.

haben). Doch fehlen in der griechischen Überlieferung
Indizien in dieser Richtung. In jedem Fall ist das Problem
schon früh aufgefallen und hat zu den genannten Lö-
sungsversuchen geführt. Dass einer davon im Sinne ei-
ner Autorvariante auf Euseb selbst zurückgehen könnte,
kann als ausgeschlossen gelten – eben wegen der damit
verbundenen Regelverstöße. Entweder erschiene das
kleine Cluster an zwei distanten Stellen im gleichen Ka-
non oder – noch schlechter – die Sortierung nach der
ersten Spalte würde, völlig singulär, an dieser Stelle auf-
gegeben. Beides ist Euseb nicht zuzutrauen.

3.1.3 Lehre über den Sabbat
[Mt 12,9–13 par.; Z. 109.285 f.]

Noch komplizierter ist die Situation bei den verschiede-
nen Texten über die Sabbatpraxis – der textkritisch
schwierigste Fall in der gesamten Kanontafel-Überliefe-
rung. Tatsächlich ist schon der neutestamentliche Text-
bestand selbst komplex (auch für die Darstellung in mo-
dernen Synopsen). Auch wenn er nicht ganz kurz ist,
muss er hier in voller Länge gegeben werden. Die wich-
tigsten Parallelen der drei Synoptiker sind in Kanon II
aufgeführt (Z. 109, mit Volltext s. Tab. 13).

Allerdings gibt es speziell bei Lukas zwei weitere
Texte, die in diesen Zusammenhang gehören und stellen-
weise wörtliche Parallelen aufweisen:

Lc165 = 13,14–16 Da antwortete der Vorsteher der Synagoge,
denn er war unwillig, dass Jesus am Sabbat heilte, und sprach
zu dem Volk: Es sind sechs Tage, an denen man arbeiten soll;
an denen kommt und lasst euch heilen, aber nicht am Sabbat-
tag. Da antwortete ihm der Herr und sprach: Ihr Heuchler! Bin-
det nicht jeder von euch am Sabbat seinen Ochsen oder Esel von
der Krippe los und führt ihn zur Tränke? Musste dann nicht die-
se, die doch Abrahams Tochter ist, die der Satan schon acht-
zehn Jahre gebunden hatte, am Sabbat von dieser Fessel gelöst
werden?

Lc177 = 14,3–6 Und Jesus antwortete und sagte zu den Leh-
rern des Gesetzes und Pharisäern: Ist’s erlaubt, am Sabbat zu
heilen oder nicht? Sie aber schwiegen still. Und er fasste ihn
an und heilte ihn und ließ ihn gehen. Und er sprach zu ihnen:
Wer ist unter euch, dem sein Sohn oder sein Ochse in den Brun-
nen fällt und der ihn nicht alsbald herauszieht, auch am Sabbat?
Und sie konnten darauf keine Antwort geben.

Was ist mit diesen beiden Lukas-Texten zu tun? Die ein-
fachste Lösung bestünde darin, sie der Gleichung in Ka-
non II zuzufügen – als zusätzliche Parallelen im weiteren
Sinne, dann eben in abgestufter, also nachgeordneter
Form, wie ja auch sonst in solchen Fällen die primären
Parallelen in der ersten Zeile stehen und die weiteren



3.1 Erläuterungen zu einzelnen Stellen 69

Tab. 13: Parallelen zu Mt116 = 12,9–13 in Kanon II.

Mc25 = 2,27–3,5: Und er sprach zu ihnen:
Der Sabbat ist um des Menschen willen
gemacht und nicht der Mensch um des
Sabbats willen. So ist der Menschensohn

Mt116 = 12,9–13: Und er ging von dort Herr auch über den Sabbat. Lc42 = 6,6–11: Es geschah aber an einem
weiter und kam in ihre Synagoge. Und Und er ging abermals in die Synagoge. anderen Sabbat, dass er in die Synagoge
siehe, da war ein Mensch, der hatte eine Und es war da ein Mensch, der hatte eine ging und lehrte. Und da war ein Mensch,
verdorrte Hand. verdorrte Hand. dessen rechte Hand war verdorrt.
Und sie fragten ihn und sprachen: Ist’s Und sie gaben acht, ob er ihn am Sabbat Aber die Schriftgelehrten und die Pharisäer
erlaubt, am Sabbat zu heilen?, damit sie ihn heilen würde, damit sie ihn verklagen gaben acht, ob er auch am Sabbat heilen
verklagen könnten. Aber er sprach zu ihnen: könnten. Und er sprach zu dem Menschen würde, damit sie etwas fänden, ihn zu
Wer ist unter euch, der sein einziges Schaf, mit der verdorrten Hand: Steh auf und tritt verklagen. Er aber kannte ihre Gedanken
wenn es am Sabbat in eine Grube fällt, in die Mitte! Und er sprach zu ihnen: Was und sprach zu dem Mann mit der verdorrten
nicht ergreift und es heraufhebt? Wie viel ist am Sabbat erlaubt: Gutes tun oder Hand: Steh auf und tritt in die Mitte! Und er
mehr ist nun ein Mensch als ein Schaf! Böses tun, Leben retten oder töten? Sie stand auf und trat vor. Da sprach Jesus zu
Darum ist es erlaubt, am Sabbat Gutes zu aber schwiegen still. Und er sah sie ihnen: Ich frage euch: Ist’s erlaubt, am
tun. ringsum an mit Zorn, betrübt über ihr Sabbat Gutes zu tun oder Böses zu tun,

erstarrtes Herz, Leben zu retten oder zu verderben?
Da sprach er zu dem Menschen: Strecke und sprach zu dem Menschen: Strecke Und er sah sie alle ringsum an und sprach
deine Hand aus! Und er streckte sie aus; deine Hand aus! Und er streckte sie aus; zu ihm: Strecke deine Hand aus! Und er
und sie wurde wieder gesund wie die und seine Hand wurde wieder gesund. tat’s; da wurde seine Hand wieder gesund.
andere. Sie aber wurden ganz von Sinnen und

beredeten sich miteinander, was sie Jesus
tun wollten.

nach inhaltlicher Priorität – also unabhängig von ihrer
Nummer – in den folgenden. In der Tat ist diese Lösung
in einem guten Teil der Überlieferung bezeugt, und
wahrscheinlich würde niemand weitere Fragen stellen,
wäre diese Lösung einhellig oder fast einhellig belegt.
Von der Sache her gibt es keinen Grund, dessentwegen
man sie Euseb nicht zutrauen sollte.

Indes ist eine andere Lösung ebenso gut oder sogar
besser bezeugt, und sie kommt sehr ernsthaft als Alterna-
tive für die Eusebsche Urgestalt in Betracht. Sie besteht
darin, die beiden Lukas-Texte nicht dem Gesamtkomplex,
sondern nur dem Matthäus-Text zuzuordnen. Damit kom-
men sie in Kanon V (Mt-Lc) zu stehen (Z. 285 f.). Diese
Lösung ist inhaltlich-exegetisch besser, aber formal-syste-
misch schlechter. Besser, weil abgesehen von der allge-
meinen Thematik (Sabbat) das einzige konkrete tertium
comparationis mit den Texten in der Tabelle die Verhal-
tensweise gegenüber dem eigenen Vieh am Sabbat ist
(kursiv) – und genau das kommt bei Markus gar nicht vor.
Streng genommen sind die Lukas-Texte nur eine Parallele
zu dem einen Vers Mt 12,11. Schlechter, weil damit für die
Sektion Mt116 eine Doppelzuordnung im System folgt. Sie
steht sowohl in Kanon II als auch in Kanon V. So etwas ist
normalerweise nicht vorgesehen; es gibt nur einen ande-
ren Fall, an dem sich Euseb vermutlich anders nicht zu
helfen wusste (→ 3.1.2).

Welche von beiden Lösungen lässt sich für Euseb
wahrscheinlich machen? Das sachliche Problem besteht
in der „Sandwich-Struktur“ des Ausgangstextes. Die Ge-
schichte von dem Mann mit der verdorrten Hand wird
durch ein allgemeines Sabbat-Logion unterbrochen
(oben in der Tabelle durch Absatzgliederung deutlich ge-
macht). Es ist bei Markus und Lukas das gleiche, aber
bei Matthäus etwas verschieden. Nur dies letztere findet
in den anderen Lukas-Texten eine Entsprechung (oben
kursiviert). Um diese komplexe Situation angemessen
abzubilden, hätte man das Ganze in drei Sektionen un-
terteilen müssen und dann jeweils unterschiedlich zu-
weisen. Die Zusammengehörigkeit der Geschichte wäre
dabei verloren gegangen. Und selbst in diesem Fall wäre
die doppelte Verwandtschaft des Mittelstücks nicht ange-
messen zum Ausdruck gekommen (Mt 12,11 hat Bezie-
hungen zu den unteren Lukas-Parallelen, aber Mt 12,12
auch zu den direkten synoptischen Parallelen). Will sa-
gen: eine rundum angemessene Lösung wäre praktisch
unmöglich gewesen.

Also nochmals: Hat sich Euseb in dieser komplizier-
ten Situation für die etwas unpräzisere, aber „korrekte“
oder für die feiner geschnitzte, aber systemwidrige Lö-
sung entschieden? Eine Entscheidungshilfe können die
Angaben im Randapparat sein. Diese sprechen für die
zweite Lösung, also die Zuordnung zu Kanon V. Die ältes-



70 3 Textkritik und Textgestalt

ten erhaltenen Zeugen (Alexandrinus, GA A/02, 5. Jh.,
und Petropolitanus purpureus, GA N/022, 6. Jh.) weisen
Lc165 und Lc177 diesem Kanon zu. Dass Mt116 mit Ka-
non II ausgezeichnet wird, spricht nicht dagegen, denn
auch im Fall einer Doppelzuweisung ist es gut denkbar,
dass im Randapparat nur der niedrigere Kanon verzeich-
net war, denn dieser gibt ja zu mehr Parallelen Zugang.

Eine zweite Überlegung geht von der Frage aus, wel-
che Variante leichter aus der anderen entstanden sein
könnte. Mit anderen Worten: In welchem Fall könnte in
der späteren Überlieferung ein Problem erkannt und kor-
rigiert worden sein? Die Antwort ist relativ eindeutig und
geht in die gleiche Richtung. Wenn die beiden Lukas-
Stellen einmal mit den drei Synoptiker-Versionen des
Mannes mit der verdorrten Hand in Kanon II verbunden
sind, gibt es wenig Grund ins System einzugreifen. Diese
Lösung ist nicht falsch, und um an ihr etwas Kritikwürdi-
ges zu finden, muss man detaillierte exegetische Arbeit
leisten. Um auf die Lösung mit Kanon V zu kommen, so-
gar eine noch eingehendere Textanalyse. Umgekehrt ist
es vergleichsweise einfach: Wer das System genauer be-
trachtet, kommt schnell auf die Unschönheit der Doppel-
zuweisung. In der Tat hat auch der andere wahrscheinli-
che Fall einigen Staub in der Überlieferung aufgewirbelt
(→ 3.1.2). Die „Umtopfung“ in Kanon II ist durchaus intel-
ligent und setzt einiges Verständnis für das System vo-
raus, doch ist das auf der Basis eines schnellen Nach-
schlagens der Texte machbar. Der „Eusebius variatus“
(G11307) ist in zahlreichen Fällen so verfahren – darunter
auch dem vorliegenden (GA 420).

Zum Schluss ist nochmals etwas detaillierter auf die
Situation in der Überlieferung zu blicken. Wenn man die
Information aus dem Apparat zu Z. 109 und Z. 285 f. zu-
sammenträgt, kommt man auf die folgenden Zeugen für
die Unterbringung von Lc165.177:10
– in Kanon II: (S) U 14 123 420 2224 arm. syr.2
– in Kanon V: (K1) (K4) K5 151 371 (1079) lat. aeth.

Die handschriftliche Bezeugung im Griechischen (Zahl
und Alter der Zeugen) ist für die zweite Lösung etwas
besser; hinzu kommt die Übereinstimmung der beiden
alten Übersetzungen ins Lateinische und Äthiopische so-
wie die früh bezeugten Randziffern für die Lukas-Sektio-
nen.

Summa summarum: Es spricht einiges für und rela-
tiv wenig gegen die Auffassung, dass Euseb in seiner
Erstfassung die fraglichen Texte Kanon V zugeordnet
hat. Damit hätte er dem exegetisch Präzisen den Vorzug

10 Zeugen mit partieller Evidenz wurden eingeklammert – etwa wo
nur einer von beiden Kanones zur Verfügung steht.

gegeben – und dafür einen Schönheitsfehler im System
in Kauf genommen, nämlich die Doppelzuweisung von
Mt116. Das muss nicht bedeuten, dass diese Sektion im
Randapparat zwei Ziffern trug. Vermutlich war dort nur
die niedrigere Zahl verzeichnet, also die II.11

Dass auch die andere Lösung relativ alt ist, beweisen
die armenische und die syrische Übersetzung. Wie alt sie
ist, kann nicht leicht bestimmt werden. Dass noch Euseb
selbst diese Korrektur vorgenommen hat, ist nicht gänz-
lich ausgeschlossen, aber auch nicht sehr wahrschein-
lich. Für eine umfassende Überarbeitung durch den Au-
tor gibt es jedenfalls sonst keine Indizien. Plausibler ist
die Vorstellung einer Änderung im Rahmen einer sorgfäl-
tigen Revision des Systems, wie sie etwa im Evangeliar
von Kalabryta (GA 2224) bezeugt ist.

Ein Randproblem, das mit der Textkritik der Kanon-
tafeln nichts zu tun hat, sei hier abschließend noch kurz
angesprochen: die vordere Abgrenzung der synoptischen
Sabbat-Perikope. Der Kernsatz „Der Menschensohn ist
Herr auch über den Sabbat“ geht bei allen drei Synopti-
kern der Geschichte vom Mann mit der verdorrten Hand
unmittelbar voraus. Es gibt keinen Grund, weshalb er
nicht auch bei allen dreien der fraglichen eusebiani-
schen Sektion zugeschlagen werden sollte. In der Sekti-
onsabgrenzung, wie sie bei Nestle-Aland geboten wird
(der die obige Tabelle folgt), ist der Satz aber nur in der
Markus-Sektion enthalten. Ob diese Anomalie tatsäch-
lich auf Euseb zurückgeht, ließe sich nur auf der Basis
einer umfassenderen Untersuchung des Randapparats
sagen. Ein Grund dafür könnte sein, dass der ebenfalls
vorausgehende Satz „Der Sabbat ist um des Menschen
willen gemacht und nicht der Mensch um des Sabbats
willen“ tatsächlich nur bei Markus steht. Man hätte ihn
als eigene Sektion Kanon X zuweisen können bzw. müs-
sen. Wenn man so kleinteilig nicht vorgehen will, kommt
es an dieser Stelle jedenfalls zu einer kleinen Anomalie.

3.1.4 Deutung des Wetters
[Mt 16,2 f.; Z. 297]

In Kanon V setzt Euseb zwei Jesus-Logien aus Matthäus
und Lukas in Parallele, die zwar nicht genau gleich for-
muliert sind, aber doch inhaltlich sehr ähnlich:

11 Thiele 1981, 102 f. kommt zum gleichen Resultat – bis auf diesen
letzten Punkt. Solche Doppelziffern mag es in der lateinischen
Überlieferung geben. In Ermanglung griechischer Belege sollte man
dies für den Archetyp eher nicht postulieren. Vgl. zu der Stelle im
Allgemeinen auch Nordenfalk 1984, 100 f.



3.1 Erläuterungen zu einzelnen Stellen 71

Tab. 14: Parallele zu Mt162 = 16,2 f. in Kanon V (Z. 297).

Mt162 = 16,2 f.: [Jesus] ant- Lc161 = 12,54–56: [Jesus]
wortete und sprach zu ihnen: sprach zu der Menge: Wenn ihr
Des Abends sprecht ihr: Es wird eine Wolke aufsteigen seht im
ein schöner Tag werden, denn Westen, so sagt ihr gleich: Es
der Himmel ist rot. Und des gibt Regen. Und es geschieht
Morgens sprecht ihr: Es wird so. Und wenn der Südwind
heute ein Unwetter kommen, weht, so sagt ihr: Es wird heiß
denn der Himmel ist rot und werden. Und es geschieht so.
trübe. Über das Aussehen des Ihr Heuchler! Das Aussehen der
Himmels wisst ihr zu urteilen, Erde und des Himmels könnt ihr
über die Zeichen der Zeit aber prüfen; warum aber könnt ihr
könnt ihr nicht urteilen? diese Zeit nicht prüfen?

An dieser Gegenüberstellung ist nichts auszusetzen,
doch sind die fraglichen Verse im Matthäus-Evangelium
nicht einhellig überliefert. Im byzantinischen Text sind
sie enthalten, aber ein guter Teil der älteren Zeugen weiß
nichts davon. Eine erste wichtige Feststellung ist hier,
dass Euseb ganz offensichtlich einen Text vorliegen hat-
te, der die beiden Verse enthielt – und so ist er mit Recht
in den Apparaten der Standardausgaben als Zeuge für
diese Variante verzeichnet. Doch was geschieht, wenn
ein Schreiber das Eusebsche System mit einer Textvorla-
ge verbinden will, die diese Verse nicht enthält?

Die unbeholfenste Reaktion ist im ältesten Zeugen zu
beobachten: Der Codex Sinaiticus (GA (01/א kennt diese
Verse nicht, kann ihnen deshalb auch nicht die Sektions-
nummer 162 zuweisen und kommt deshalb ab hier aus
dem Tritt:12 Sektion 163 erhält vom Schreiber die Num-
mer 162, 164 die 163, 165 die 164 – und dann merkt er,
dass etwas nicht stimmt und lässt ab hier die Nummern
ganz weg. Er setzt erst bei Mt183 = 18,15 wieder ein, und
zwar dann wieder korrekt. Das Tafelwerk ist nicht erhal-
ten, aber da hier offensichtlich kein Problembewusstsein
vorhanden war, ist anzunehmen, dass dort schlicht gar
nichts gegenüber Euseb verändert war. Damit wird ein
Stück des Systems unbenutzbar.

Ein Zeuge nicht nur für Problembewusstsein, son-
dern für eine intelligente Strategie des Umgangs mit dem
Problem hat sich in der armenischen Übersetzung erhal-
ten. Auch dort sind die Verse Mt 16,2 f. nicht vorhanden.
Die Sektion kann aber nicht einfach verschwinden, ohne
gravierende Folgefehler zu generieren. Sie wird also wei-
terhin geführt, und zwar gemeinsam mit Mt163 beim fol-
genden Vers 16,4. Diese Sektion steht mit Recht in Ka-
non VI und wird dort der folgenden Markus-Parallele
zugewiesen:

12 Vgl. Jongkind 2007, 117 f.

Tab. 15: Parallele zu Mt163 = 16,4 in Kanon VI.

Mt163 = 16,4: Ein böses und Mc78 = 8,12 f.: Und er seufzte
ehebrecherisches Geschlecht in seinem Geist und sprach:
fordert ein Zeichen; doch es Was fordert doch dieses
wird ihm kein Zeichen gegeben Geschlecht ein Zeichen?
werden, es sei denn das Wahrlich, ich sage euch: Es wird
Zeichen des Jona. Und er ließ diesem Geschlecht kein Zeichen
sie stehen und ging davon. gegeben werden! Und er verließ

sie und stieg wieder in das Boot
und fuhr ans andere Ufer.

Der Armenier verdoppelt im Grunde diesen Eintrag, lässt
also die Gleichung Mt162 ‖ Mc78 vorausgehen (Z. 344).
Damit ist die eingangs genannte Gleichung aus Kanon V
obsolet und verschwindet. Das Wetter-Logion in Lc161 =
12,54–56 ist deshalb „herrenlos“, und es wird folgerichtig
im Lukas-Sondergut eingeordnet (Kanon XLc, Z. 541). Das
ist sachlich insofern berechtigt, als es ja tatsächlich in
der armenischen Bibel keine Parallele hat. Als kleiner
Schönheitsfehler bleibt die Doppelzuweisung der Sektio-
nen Mt162 und 163 zu Vers 16,4 bestehen, aber ohne das
System gänzlich neu zu stricken, hätte man es nicht bes-
ser machen können.

3.1.5 Glaube wie ein Senfkorn [Mt 17,21]

Eine große Zahl von alten Textzeugen setzt nach dem Je-
sus-Logion vom Glauben wie ein Senfkorn (Mt 17,19 f.)
hinzu: „Auch diese Art [sc. Dämonen] wird nicht ausge-
trieben außer durch Fasten und durch Beten.“ (V. 21) Las
auch Euseb diesen Text? Das Zeugnis der Kanontafeln
spricht dagegen. Eine eigene Sektion bildet der Vers je-
denfalls nicht; er würde also zu Mt175 = 17,19 f. gehören.
Diese Sektion steht in Kanon V und wird mit Lc200 =
17,5 f. in Verbindung gebracht. Der Zusatz hat jedoch kei-
ne Entsprechung bei Lukas, sondern findet sich fast wort-
gleich in Mc 9,29 (wo er sachlich auch passt). Man würde
annehmen, dass Euseb, hätte sein Text diesen Vers ent-
halten, die Parallele zu Markus bemerkt hätte. Die ein-
schlägige Sektion Mc92 = 9,28 f., deren erster Teil ohnehin
Matthäus parallel läuft, hätte dann nicht ins Sondergut
(Kanon X) gehört, sondern zu der Matthäus-Stelle.

3.1.6 Retter des Verlorenen [Mt 18,11]

Ein ähnlicher Fall findet sich wenige Verse weiter: Der
Vers Mt 18,11 („Der Menschensohn ist gekommen, um zu
retten, was verloren ist“) käme bei Euseb in der Sektion
Mt181 zu stehen, Kanon X, Sondergut. Indes wäre eine



72 3 Textkritik und Textgestalt

Lukas-Parallele durchaus vorhanden gewesen (Lc226 =
19,10, in Kanon V zu Recht mit Mt158 = 15,24 in Verbin-
dung gebracht). Auch hier wird man annehmen können,
dass Euseb dies berücksichtigt hätte. Also fehlte der Vers
vermutlich in seiner Bibel. Komplette Sicherheit vermö-
gen solche Rückschlüsse freilich nicht zu bieten.

3.1.7 Das Gleichnis vom guten und bösen
Knecht [Mt 24,46 f.; Z. 321–323]

Dieses Gleichnis in seiner Matthäus-Fassung ist bei
Euseb in drei Sektionen aufgeteilt:

Mt265 = 24,45: Einleitende Frage „Wer ist der treue und kluge
Knecht?“
Mt266 = 24,46 f.: Vom guten Knecht
Mt267 = 24,48–51: Vom bösen Knecht

Der entsprechende Text bei Lukas (12,41–46) läuft weit-
gehend parallel, und es hätte nichts dagegen gespro-
chen, die gesamte Perikope in beiden Evangelien als je
eine Sektion nebeneinander zu stellen und in Kanon V
aufzuführen. Indes teilt Euseb den Lukas-Text in zwei
Teile auf und ordnet den zweiten (Lc158 = 12,45 f., Vom
bösen Knecht) korrekt und nachvollziehbar Mt267 zu.
Beim vorausgehenden guten Knecht ordnet Euseb jedoch
nicht die – wie man meinen möchte – naheliegende Pa-
rallele Lc 12,43 f. zu, sondern ein früheres Textstück:
Lc155 = 12,37 f., wo ebenfalls der wachsame Knecht ge-
lobt wird. Der ganze erste Teil des Gleichnisses (Lc157 =
12,41–44) erscheint als Parallele zur „einleitenden Frage“
bei Matthäus (Kanon V, Z. 321–323).

Zu irgendeinem späten Zeitpunkt hat sich daher je-
mand veranlasst gefühlt, diese Lukas-Sektion zusätzlich
auch dem „guten Knecht“ bei Matthäus an die Seite zu
stellen (also Zusatz von Mt266 ‖ Lc157 nach Z. 322). Für
diese Variante nennt jedoch der Apparat der Edition kei-
ne griechischen Zeugen, da sie von keiner der älteren
Handschriften belegt ist – so sinnvoll man sie auch fin-
den mag.13 Sie wäre hier nicht erwähnt worden, wenn sie
nicht in die „Koine“, also die Drucktradition bis Nestle-
Aland, eingegangen wäre und offenbar von jedermann
für richtig gehalten worden wäre. Denn sogar die Edito-
ren der Vulgata haben sie ohne jede handschriftliche
Grundlage zugefügt! Der zugehörige Apparateintrag
(„om[iserunt] cod[ices]“) erklärt diese Konjektur nicht,
sondern zeigt nur, wie überzeugt die Editoren von der
Richtigkeit der Variante waren.

13 Ausweislich der Edition von Yohanna 2015, 76 hat die syrische
Übersetzung von Thomas von Harqel diesen Zusatz.

3.1.8 „Wer hat, dem wird gegeben …“
[Mc 4,25; Z. 114]

Es gehört zu den systemimmanenten Schwächen des Eu-
sebschen Systems, dass es mit Parallelen innerhalb des
gleichen Evangeliums nicht gut umgehen kann, vor al-
lem nicht innerhalb des „Leitevangeliums“ Matthäus.
(Bei den anderen ist es möglich, einer Matthäus-Sektion
mehrere Parallelen aus dem gleichen Evangelium zuzu-
ordnen.) Diese Schwäche tritt bei dem jesuanischen Wort
„Wer hat, dem wird gegeben“ klar hervor; es ist insge-
samt fünfmal im Neuen Testament überliefert, nämlich
je zweimal bei Matthäus und Lukas sowie einmal bei
Markus. Es ist an dieser Stelle nötig, den genauen Text-
bestand zu geben – in der von Euseb vorgenommenen
Zuordnung:

Tab. 16: „Wer hat, dem wird gegeben“ in Kanon V und II.

Mt132 = 13,12 ὅστις Lc81 = 8,18 Βλέπετε
γὰρ ἔχει, δοθήσεται οὖν πῶς ἀκούετε· ὃς
αὐτῷ καὶ περισσευ- ἂν γὰρ ἔχῃ, δοθήσε-
θήσεται· ὅστις δὲ ται αὐτῷ· καὶ ὃς ἂν
οὐκ ἔχει, καὶ ὃ ἔχει μὴ ἔχῃ, καὶ ὃ δοκεῖ
ἀρθήσεται ἀπ’ ἔχειν ἀρθήσεται ἀπ’
αὐτοῦ. αὐτοῦ.

Mt271 = 25,29 Τῷ Mc42 = 4,25 ὃς γὰρ Lc230 = 19,26 λέγω
γὰρ ἔχοντι παντὶ δο- ἔχει, δοθήσεται ὑμῖν ὅτι παντὶ τῷ
θήσεται καὶ περισ- αὐτῷ· καὶ ὃς οὐκ ἔχοντι δοθήσεται,
σευθήσεται, τοῦ δὲ ἔχει, καὶ ὃ ἔχει ἀπὸ δὲ τοῦ μὴ
μὴ ἔχοντος καὶ ὃ ἀρθήσεται ἀπ’ ἔχοντος καὶ ὃ ἔχει
ἔχει ἀρθήσεται ἀπ’ αὐτοῦ. ἀρθήσεται.
αὐτοῦ.

Die Texte der ersten Tabellenzeile stehen bei Euseb in
Kanon V (Mt – Lc, Z. 292), die der zweiten in Kanon II
(Mt – Mc – Lc, Z. 165). Das ist nicht besonders befriedi-
gend, denn vom Textbestand her gehören alle fünf Texte
zusammen; ein zwingender Grund, weshalb der Markus-
Text gerade der zweiten Zeile zugeordnet ist, ist nicht er-
kennbar. Die von der Sache her gebotene Zuordnung zu
beiden Zeilen war nicht gut möglich, weil Mc42 dann in
Kanon II zweimal an distanten Stellen aufgeführt wäre,
was im System nicht erwünscht ist (um zufällige Resulta-
te beim Nachschlagen zu vermeiden).

Gleichwohl haben spätere Abschreiber eine solche
Zuordnung vorgenommen und die Zeile in Kanon II ein-
gefügt (nach Z. 114). Sie haben damit den genannten
Nachteil in Kauf genommen. Zudem gibt sich diese Modi-
fikation dadurch als sekundär zu erkennen, dass sie die
Gleichung in Kanon V – zumeist – nicht eliminiert ha-



3.1 Erläuterungen zu einzelnen Stellen 73

ben, so dass also auch Mt132 und Lc81 doppelt erschei-
nen, und sogar in verschiedenen Kanones.14

Die Modifikation ist insofern intelligent, als das Pro-
blem der eusebianischen Zuordnung aufgefallen ist und
eine Lösung gesucht wurde. Sie ist gleichwohl eine Ver-
schlimmbesserung, weil das Problem systemimmanent
ist und nicht durch einen punktuellen Eingriff gelöst
werden kann.

3.1.9 „Wo ihr Wurm nicht stirbt …“
[Mc 9,44.46]

Euseb ordnet den auf die Hölle bezogenen Relativsatz
„wo ihr Wurm nicht stirbt und das Feuer nicht erlischt“
(Mc101 = 9,48) mit Recht Kanon X zu, denn tatsächlich
gibt es dafür keine Parallele, während die vorausgehen-
de Perikope (Mc100 = 9,43–47) auch bei Matthäus steht
und daher Kanon VI zugeordnet wird. In vielen Textzeu-
gen wird dieser Relativsatz der Hölle auch bei ihren vo-
rausgehenden beiden Nennungen (V. 43.45) beigegeben,
steht also insgesamt dreimal (V. 44.46.48). Falls auch Eu-
seb diese Textform vorgelegen hätte, gäbe es keinen
Grund, weshalb er den Nebensatz nicht dreimal als eige-
ne Sektion geführt und Kanon X zugeordnet haben soll-
te, auch wenn sich damit eine sehr kleinteilige Segmen-
tierung ergeben hätte. In Io 21,15.16.17 (dreimaliges
„Weide meine Schafe“) hat er diesen Aufwand nicht ge-
scheut. Es also anzunehmen, dass er die beiden Verse
nicht in seinem Exemplar hatte.15

14 Genau handelt es sich um den folgenden Befund: Die Zufügung
ist in den Handschriften GA S/028, 371 und 1079 bezeugt. Die letzt-
genannte verfährt im Vergleich zu den anderen beiden dümmer und
schlauer zugleich: Dümmer, weil sie den Zusatz nach Z. 120 – also
an der falschen Stelle, nämlich zu spät – einschiebt. Schlauer, weil
sie dafür die Gleichung in Kanon V herausnimmt (Z. 292). Der Be-
fund in den Randziffern trägt zur weiteren Verunklärung des Bildes
bei bzw. er zeigt die jeweils nur halbherzig durchgeführten Modifi-
kationen. Nur S ist kohärent, insofern dort sowohl Mt132 als auch
Lc81 Kanon II geordnet werden. In 371 wird Mt132 Kanon V und
Lc81 gar nicht zugeordnet. In 1079 wird Mt132 Kanon II und Lc81
Kanon V zugeordnet.
15 Dieser Sachverhalt war es, auf den Eberhard Nestle vor über
100 Jahren zufällig stieß und der ihn zur vertieften Behandlung des
Problems und der Kanontafeln insgesamt anregte. Man spürt noch
den frischen Zorn, wenn er schreibt: „Ganz zufällig komme ich hin-
ter diese Geschichten“ – als habe sie ihm jemand arglistig verheim-
licht (Nestle 1908, 48, zur Stelle insgesamt 47 f.). Tatsächlich ent-
stand die Unklarheit in den älteren Editionen nicht durch die
Kanontafeln, sondern durch die Position der Sektionsziffern am
Rand. Für dieses Problem hat Nestle selbst wirkungsvoll Abhilfe ge-
schaffen (→ 1.2).

In der Vulgata hingegen standen sie, und Hierony-
mus hat so darauf reagiert, dass er den gesamten Ab-
schnitt Mc 9,44–49 (= 43–48 Vulg.) der Sektion Mc101
und damit dem Kanon X zugeschlagen hat. Das war kei-
ne Verbesserung, denn es kommt nun nicht mehr zum
Ausdruck, dass Vers 47 durchaus eine Matthäus-Parallele
hat.16

3.1.10 Der Markusschluss
[Mc 16,9–20; Z. 185]

Nur bis hierher hat Euseb „kanonisiert (ἐκανόνισεν)“ –
so vermerken zwei Handschriften der Gruppe ƒ1 zu Mc
16,8.17 Die letzte von Euseb vergebene Sektionszahl ist
tatsächlich Mc233 = 16,8. Beweis dafür sind vor allem die
Kanontafeln, denn der Randapparat in den Handschrif-
ten führt die Sektionszählung teilweise noch weiter.
Doch ins System integriert sind nur die Abschnitte bis
Mc233. Euseb setzt diesen letzten Vers in Kanon II mit
Mt354 = 28,8 und Lc338 = 24,9 gleich (Z. 185) und lässt
damit klar erkennen, dass in diesem Schlussabschnitt
von der Flucht der Frauen vom leeren Grab die Rede
war – und nicht mehr. Daraus lässt sich folgern, dass
sein Text mit Mc 16,8 endete und darüber hinaus keinen
der bekannten (oder unbekannten) Abschlüsse hatte.18

An diesem Befund gibt es keinen Zweifel, aber ein
paar offene Fragen bleiben dennoch. Zunächst das Ver-
halten der Handschriften mit dem späteren Mehrheits-
text: Sie setzen mitunter die Sektionseinteilung fort, und
zwar zumeist in relativ kurzen Sinnabschnitten.19 Das ist

16 Vgl. Thiele 1981, 110.
17 ἕως οὗ καὶ Εὐσέβιος ὁ Παμφίλου ἐκανόνισεν. PTB G14450, text-
gleich überliefert in den Handschriften Basel, UB, AN IV 2 (GA 1,
12. Jh.), f. 220v und Athos, Vatopedi 949 (GA 1582, 10. Jh.), f. 133r –
übrigens einer der ganz wenigen neutestamentlichen Paratexte, der
es bis in den Apparat der Edition von Nestle-Aland geschafft hat.
Eigenartigerweise setzen ausgerechnet beide genannten Hand-
schriften die Sektionszählung bei Markus fort, auch über die zitierte
Notiz hinaus in den langen Markusschluss hinein (Sektionen 234,
235, 236) – und widersprechen sich damit in gewisser Weise selbst.
Möglicherweise kann man diese Beobachtung als Indiz dafür neh-
men, dass die Notiz nicht im älteren der beiden Zeugen entstanden
ist, sondern eine unabhängige (und wohl ältere) Überlieferungs-
geschichte hat.
18 Das ist natürlich seit langem bekannt, vgl. etwa Vaccari 1957,
435; Barnes 1981, 122. Allgemein hat die Problematik des Markus-
schlusses umfangreiche wissenschaftliche Literatur hervorgerufen.
Sie ist gut erschlossen über die Projektseite von Claire Clivaz:
https://mark16.sib.swiss/, dort demnächst auch weitere Informatio-
nen zum Verhalten der Handschriften.
19 Dabei besteht keine Einmütigkeit. Bei Nestle-Aland sind zwei
verbreitete Systeme in runden und eckigen Klammern am inneren

https://mark16.sib.swiss/


74 3 Textkritik und Textgestalt

erstaunlich, weil diese Unterteilung keinen praktischen
Zweck erfüllt. Denn die synoptischen Tafeln werden in
der Regel nicht weitergeführt.20 In den untersuchten
Handschriften findet sich nur einziger Versuch in diesem
Sinne, nämlich in GA S/028. Dort wird eine neue Sektion
mit Mc234 eingeführt (f. 114v) und dann unter Kanon X
als Sondergut in die Tafeln aufgenommen (Z. 511).

Dass Eusebs Text hier mit Mc 16,8 endet, ist übrigens
vermutlich Resultat einer bewussten Entscheidung, er-
klärt sich also nicht einfach durch Unkenntnis des länge-
ren Schlusses. Denn in seinen quaestiones ad Marinum
diskutiert Euseb die Frage des Markusschlusses in einiger
Ausführlichkeit: Die verlässlichen Handschriften (τὰ …
ἀκριβῆ τῶν ἀντιγράφων) überliefern das Ende mit Vers 8.
Ja sogar: in fast allen Handschriften (σχεδὸν ἐν ἅπασι τοῖς
ἀντιγράφοις) ist das der Fall. Die Fortsetzung findet sich
nur selten und keinesfalls in allen (σπανίως ἔν τισιν ἀλλ’
οὐκ ἐν πᾶσι) Zeugen.21 Freilich geht Euseb von hier aus
dann doch zu einer inhaltlich-exegetischen Diskussion
des längeren Markusschlusses über. Es ist also durchaus
denkbar, dass der Nicht-Einbezug dieses Textstückes in
das synoptische Tafelwerk nicht nur bewusst gewählt
war, sondern sogar aktiv dazu beitragen sollte, den für
richtig gehaltenen Text in der Tradition zu stabilisieren.
Sollte das so gewesen sein, müsste man freilich sagen:
Die Bemühung war nicht von Erfolg gekrönt, wie die weit
überwiegende Zahl von byzantinischen Handschriften
mit dem längeren Markusschluss zeigt.

Unabhängig von der Frage des Schlusses ist an die-
ser Stelle noch auf eine Schwäche des Eusebschen Sys-
tems hinzuweisen. Am Ende von Kanon II werden in al-
len drei synoptischen Evangelien direkt aufeinander
folgende Sektionen parallelisiert (Z. 184 f.):

Mt Mc Lc
353 232 337
354 233 338

Rand dokumentiert. Vgl. mit mehr Details zum Verhalten der Hand-
schriften Gregory 1900–09, 869–872, s. auch oben Anm. 17.
20 Erstaunlicherweise hat selbst Hieronymus bei der Übernahme
des Systems in die Vulgata keine Veranlassung zu Änderungen ge-
sehen, obwohl das Vorgehen Eusebs nicht zu seinem (längeren)
Markustext passte, vgl. Thiele 1981, 110.
21 qu. ad Mar. 1,1 (SC 523, 194–197 Zamagni). Vermutlich auf diese
Stelle ist die Angabe im Apparat von Nestle-Aland zum Ende mit
V. 8 bezogen: „Eus Eusmss“, also: sowohl Euseb als auch Manuskrip-
te, von denen Euseb weiß. Ähnlich der Apparat von GNT – wobei
die letztgenannte Ausgabe sogar noch feiner hätte differenzieren
können, denn sie kennt andernorts neben „Eusebius“ auch die spe-
zifische Angabe „Eusebian Canons“. In der Tat hat man hier beides:
eine diskursive Äußerung und eine implizite Information in den Ka-
nontafeln.

Damit ist die Unterteilung in zwei Sektionen in allen drei
Evangelien sinnlos: Genauso gut hätten beide zusam-
mengefasst werden können. Warum hat Euseb diese
Trennung vorgenommen? Man kann darüber nachden-
ken, ob der Markusschluss allenfalls doch hätte anders
zugeordnet werden sollen, denn streng genommen ent-
spricht der letzte Vers nicht genau den synoptischen Pa-
ralleltexten. Während die vom Grab kommenden Frauen
bei Matthäus und Lukas den Jüngern verkünden, was sie
erlebt haben, sagen sie bei Markus niemandem etwas.
Euseb mag das aufgefallen sein, doch für eine andere Zu-
ordnung als die synoptische Parallelisierung in Kanon II
findet sich in der handschriftlichen Überlieferung kein
Indiz. Erst recht nicht für weitergehende Spekulationen
im Blick auf den Markusschluss.

Wahrscheinlich hat man also tatsächlich mit einer
kleinen Schwäche des Systems zu rechnen. Entweder ist
sie Euseb selbst nicht aufgefallen oder er wollte – nach-
dem die Einteilung einmal gemacht war – keine tief grei-
fende Änderung mehr vornehmen, um eine kleine Un-
schönheit zu bereinigen, die ja im übrigen für die
Benutzung kein Hindernis darstellt. Zudem ist der Fall
nicht gänzlich singulär (→ 3.2).

3.1.11 Der Blutschweiß beim Gebet Jesu
in Gethsemane [Lc 22,43 f.]

Nur bei Lukas begegnet der Zusatz, dass Jesus bei seinem
Gebet in Gethsemane ein Engel erschien und dass ihm
beim inständigen Gebet der Schweiß wie Blut auf die Erde
tropfte – und auch bei Lukas nur in einem Teil der Über-
lieferung. Ein großer Teil der ältesten Zeugen weiß von
diesem Detail nichts, und man könnte daher erwarten,
dass das auch in Eusebs Text der Fall war. Doch muss
sich die Sektion Lc283 genau auf diesen Passus beziehen;
sie steht daher zu Recht in Kanon X. Euseb kann also als
Zeuge für diesen Text gelten.22 Für die spätere byzantini-
sche Überlieferung erwuchs daraus kein Problem, weil
auch sie in der Regel dieses Textstück enthielt.

3.1.12 Die Genealogien Jesu
[Io 1,1–14; Z. 189–191]

Eher von theologischem als von textgeschichtlichem In-
teresse ist eine Parallelisierung, die Euseb vorgenom-

22 Vgl. Nestle 1908, 113. Die Zahl ist in GA D/05 an der fraglichen
Stelle bezeugt (fehlt aber in GA 01/א und in GA C/04 aus unter-
schiedlichen Gründen). In den Standardeditionen (Nestle-Aland,
GNT) wird Euseb mit Recht als Zeuge für diesen Text angeführt.



3.1 Erläuterungen zu einzelnen Stellen 75

men hat und die einer modernen Synopse schwerlich in
den Sinn gekommen wäre. Wer das Johannesevangeli-
um aufschlägt, ist vielleicht erstaunt zu sehen, dass der
Prolog nicht komplett dem Kanon X zugeordnet wurde –
so spezifisch johanneisch, wie er ist. Dass man beim
Auftreten Johannes des Täufers (Io2 = 1,6–8) Kanon III
liest, also einen Verweis auf die Parallelen bei Matthäus
und Lukas, mag verständlich sein. Doch die abstrakten
Aussagen zu λόγος und φῶς davor (Io1 = 1,1–5) und da-
nach (Io3 = 1,9–10)? Sie werden interessanterweise den
Stammbäumen Jesu bei Matthäus (Mt1 = 1,1–16) und Lu-
kas (Lc14 = 3,23–38) zugeordnet (Z. 189–191), ebenso wie
die anschließende Aussage über die Fleischwerdung des
λόγος (Io5 = 1,14). Hier wird deutlich, dass Euseb die
Zuordnung der Parallelen (τὰ παραπλήσια, ep. Carp. § 4,
Z. 14 f.) nicht vornimmt, um literarhistorische Abhängig-
keiten zu erhellen, sondern theologische Aussageab-
sichten.

Dass dieses Vorgehen nicht allen späteren Lesern
eingeleuchtet hat, zeigt das Verhalten der Handschrift
GA 371. Der Schreiber oder seine Vorlage empfand den
abstrakt-philosophischen Johannesprolog und die listen-
haften Genealogien der Synoptiker als so verschieden,
dass er Io1 und Io3 aus Kanon III ausgegliedert und in
Kanon X übernommen hat – übrigens eine wohl überleg-
te Veränderung, weil ansonsten dadurch keine Folgefeh-
ler im System entstehen.

3.1.13 „Wer den Sohn nicht ehrt …“
[Io 5,23b; Z. 43]

Für diesen Halbvers gibt es in einer Handschrift einen
interessanten Versuch, das Eusebsche System weiterzu-
entwickeln. Die fragliche Sektion ist Kanon I zugeordnet
und lautet:

Io40 = 5,23b: Wer den Sohn nicht ehrt, ehrt nicht den Vater,
der ihn gesandt hat.

Dieser johanneische Satz gehört bei Euseb in die zahlrei-
chen Parallelen zum synoptischen Mt98 = 10,40 („Wer
euch aufnimmt, nimmt mich auf, und wer mich auf-
nimmt, nimmt den auf, der mich gesandt hat.“). Dies gilt
auch für die Handschrift GA 371, doch sie führt die Sek-
tion ein weiteres Mal in Kanon I auf, nämlich als Paralle-
le zu Mt295 = 26,39b („doch nicht wie ich will, sondern
wie du“).

Eine solche zweite Aufführung an zweiter, doch dis-
tanter Stelle ist systemwidrig (denn beim Nachschlagen
erhält der Leser ein eher zufälliges Resultat), und sie ist

in diesem Falle auch inhaltlich nicht besonders sinnvoll.
Völlig unmöglich ist sie indes auch nicht – in jedem Fall
handelt es sich nicht um das Versehen eines Schreibers,
sondern um einen gewollten Zusatz.

Nur am Rande sei bemerkt, dass bei Mt295 = 26,39b
einige Handschriften den Blutschweiß aus Lc 22,43 f. zu-
setzen. Wer immer die hier diskutierte Variante in Ka-
non I erdacht hat – er hatte diesen Zusatz vermutlich
nicht, denn mit ihm würde die neu eingeführte Variante
noch mühsamer. (Und in der Tat findet sich dieser Zusatz
in GA 371 nicht.)

3.1.14 Das johanneische Brotwort
[Io 6,52–54; Z. 39]

An dieser Stelle bietet die armenische Übersetzung eine
theologisch interessante Variante. Bei Euseb ist die Brot-
rede Jesu in Johannes 6 in mehrere Sektionen aufgespal-
ten, von denen vier mit dem Brotwort aus den verba
testamenti in den Synoptikern parallelisiert werden (Ka-
non I, Z. 37–40). Offenbar war ein Abschreiber oder Über-
setzer der Meinung, auch Io66 = 6,52–54 gehöre in diesen
Zusammenhang, bezeugt durch die armenische Überset-
zung. An der Stelle ist vom Essen des Fleisches des Men-
schensohnes die Rede: die Zuordnung verdankt sich viel-
leicht einer sehr „realistischen“ Eucharistieauffassung.
Wer den Eingriff vorgenommen hat, hat es freilich ver-
säumt, die Sektion dann folgerichtig aus Kanon X zu
streichen.

3.1.15 Jesus und die Ehebrecherin
[Io 7,53–8,11; Z. 215 ff.]

Angesichts der schwachen Bezeugung in den ältesten
Handschriften würde man jedenfalls annehmen, dass
Euseb die Perikope über die Ehebrecherin in seinem Text
nicht hatte.23 Einen Beweis im strengen Sinne können die
Kanontafeln nicht bieten, denn die Perikope steht in ei-
nem weiteren Umfeld, das insgesamt in Kanon X steht
(Io86 = 7,45–8,19a), also nur bei Johannes vorkommt.
Auch wenn sein Text die „Ehebrecherin“ enthalten hätte,
hätte es daher für Euseb keinen Grund gegeben, die Sek-
tion zu unterbrechen und der Perikope eine eigene Ziffer
zuzuweisen.

23 Vgl. zur Textüberlieferung insgesamt Knust/Wasserman 2019,
speziell zu Euseb 174 f. (Kanontafeln) und 182 f. (Arbeit am Bibel-
text).



76 3 Textkritik und Textgestalt

Dennoch haben vermutlich spätere Abschreiber ge-
nau dies getan, als sie die Perikope sekundär in den
Text einfügten. Zeuge dafür ist der Papyrus aus dem
Kloster des Epiphanios von Theben (K2, → 4.4.2). Dort
gibt es eine auffällige Differenz bei der Zählung der
Johannessektionen. In Kanon IV erscheinen ab Z. 215
alle Johanneszahlen (und nur diese) um eins erhöht. Ge-
nauer: Zahlen unterhalb und bis einschließlich Io70
(Z. 231) sind unverändert, Zahlen von Io91 (Z. 220) auf-
wärts sind erhöht. Zwischen diesen beiden Sektionen
muss also die Stelle liegen, an der jemand ins System
eingegriffen und eine zusätzliche Sektion eingefügt hat.
Es ist dies ein Eingriff mit beträchtlichem Aufwand,
denn die Zahlen sind ja in sämtlichen Kanones, in de-
nen Johannes vorkommt, entsprechend zu korrigieren.
(Unter den relevanten Stellen hat sich im Papyrus nur
das genannte Stück aus Kanon IV erhalten.) In dem
fraglichen Textstück (Io 6,63–10,15) gibt es keine andere
„Sollbruchstelle“; also hat man vermutet, dass die die
Einfügung der Perikope von der Ehebrecherin die Um-
nummerierung ausgelöst hat.24

Tatsächlich ist eine andere nachvollziehbare Erklä-
rung nicht in Sicht. Dennoch bleiben offene Fragen. Nö-
tig wäre dieser relativ massive Eingriff, wie gesagt, nicht
gewesen. Auch der byzantinische Mehrheitstext, der
schließlich die Perikope ebenfalls aufnahm, hat keinen
Anlass zur Änderung gesehen. Zahllose Kopisten haben
die Konstellation unproblematisch hingenommen. Au-
ßerdem müsste man, streng genommen, einen doppelten
Eingriff erwarten: eine neue Sektion zu Beginn der Peri-
kope und eine weitere an ihrem Ende, und demnach eine
Erhöhung der Zahlen um zwei. Denn wenn die Absicht
darin bestand, eine semantisch sehr eigenständige narra-
tive Einheit auch zu einer eigenständigen Sektion zu ma-
chen (ohne dass der Systemzwang der synoptischen Ta-
feln dazu Veranlassung gab) – warum sollte man nur den
Beginn, nicht das Ende markieren?

Der fragmentarische Erhaltungszustand des Papy-
rus und das generelle Fehlen von Zeugnissen aus dem
ägyptischen Bereich lassen leider eine Antwort auf diese
Fragen nicht zu. Einstweilen muss es also bei der Erklä-
rung mit der Perikope de adultera bleiben. Insofern
kann der Papyrus doch als indirektes Indiz dafür gewer-
tet werden, dass Eusebs originaler Text die Perikope
nicht enthielt.

24 Crum/Evelyn-White 1926, 304 (mit einem von Nordenfalk korri-
gierten Irrtum); Nordenfalk 1982, 33. Knappe, zustimmende Erwäh-
nung auch bei Knust/Wasserman 2019, 178.

3.1.16 Die Salbung in Bethanien
[Io 12,2–8; Z. 226.619]

Diese Perikope führt auf ein interessantes Problem der
Textkritik nicht des Neuen Testamentes, sondern der Ka-
nontafeln und damit auf einen wichtigen Aspekt der Ar-
beitsweise Eusebs. Ebenso wie die modernen Synopsen
hat der antike Gelehrte die Salbung in Bethanien bei
Johannes mit den entsprechenden Perikopen der drei sy-
noptischen Evangelien in Verbindung gebracht. Wie
nicht anders zu erwarten, findet sich daher in Kanon I
(Z. 35) die Gleichung:

Mt276 = 26,6–11 ‖ Mc158 = 14,3–7 ‖ Lc74 = 7,36–50 ‖ Io98 =
12,2–8

Bei genauerem Zusehen fällt indessen auf, dass in dieser
Gleichung die Perikopen bei Matthäus und Markus nicht
vollständig abgedeckt sind. In beiden Evangelien folgen
noch zwei Verse, in denen die Salbung als Todessalbung
Jesu gedeutet wird. Tatsächlich haben diese Verse keine
Lukas-Parallele; Euseb betrachtet sie deshalb korrekt als
eigene Sektionen und führt sie in Kanon IV auf (Mt –
Mc – Io, Z. 226):

Tab. 17: Mc-Parallele zu Mt277 = 26,12 f. aus Kanon IV.

Mt277 = 26,12 f.: Als sie dies Mc159 = 14,8 f.: Sie hat getan,
Öl auf meinen Leib gegossen was sie konnte; sie hat meinen
hat, hat sie mich für das Leib im Voraus gesalbt zu
Begräbnis bereitet. Wahrlich, meinem Begräbnis. Wahrlich,
ich sage euch: Wo dies ich sage euch: Wo das
Evangelium gepredigt wird in Evangelium gepredigt wird in
der ganzen Welt, da wird man der ganzen Welt, da wird man
auch sagen, was sie getan hat, auch sagen, was sie getan hat,
zu ihrem Gedächtnis. zu ihrem Gedächtnis.

Doch was geschieht mit Johannes? Er hat die Deutung als
Todessalbung durchaus, aber früher im Text. Man kann
sie daher nicht einfach als eigene Sektion ausgliedern
(12,7b – vor dem Spruch über die Armen) und hier dazu-
setzen. Ein Teil der Kanontafel-Überlieferung führt hier
deshalb nochmals die ganze Perikope (Io98) als Parallele
auf.25 Das ist im System nicht sehr befriedigend, denn da-

25 Zum genauen Befund s. in der Edition zu Z. 226, wo ausnahms-
weise ein positiver Apparat gegeben wurde. Der Papyrus K2 wurde
mit der Lesung qθ (99) aufgeführt und würde damit zu den Zeugen
für Io98 gehören (zur Differenz von eins → 3.1.15). Allerdings bricht
der Papyrus an genau dieser Stelle ab: vom q ist gar nichts und vom
θ wenig erhalten. Die neugefertigten, hochauflösenden Fotografien
(Taf. 16) lassen die Lesung sehr wahrscheinlich, aber nicht völlig
über jeden Zweifel erhaben erscheinen. – Für die Lösung mit Io80



3.1 Erläuterungen zu einzelnen Stellen 77

durch käme die Sektion in zwei Kanones (I und IV) zu
stehen; außerdem werden alle acht Verse nochmals ge-
nannt, obwohl ja nur ein Halbvers wirklich einschlägig
ist. Trotz dieser Bedenken kommt dieser Vorgehensweise
großes Gewicht zu, denn sie ist übereinstimmend von der
armenischen und lateinischen Übersetzung bezeugt und
damit sicher sehr alt.26 Sie dürfte bereits vor Hieronymus
entstanden sein.

Gleichwohl ist es wahrscheinlich, dass die von der
griechischen Überlieferung überwiegend bezeugte Vari-
ante das usprüngliche Vorgehen des Euseb widerspie-
gelt. Hier wird ein anderer Johannes-Vers zur Schlusspas-
sage der Salbungsgeschichte gestellt (Z. 226):

Io80 = 7,33: Jesus sprach: noch eine kleine Weile bin ich bei
euch; und dann mache ich mich auf zu dem, der mich gesandt
hat.

Diese Ankündigung des Todes Jesu steht literarisch und
theologisch der Deutung als Todessalbung weniger nahe,
doch ist sie gleichfalls sinnvoll; zudem passt sie erheb-
lich besser ins System. Sie vermeidet die Doppelzuwei-
sung einer Perikope an zwei Kanones – ein Verfahren,
das Euseb sonst nur in extremis zum Einsatz bringt.27 Tat-
sächlich weisen die alten Unzialcodices im Randapparat
die Sektion Io98 eindeutig und ausschließlich dem Ka-
non I zu.28 Io80 gehört demnach in Kanon IV (während
diese Sektion im Lateinischen und Armenischen natür-
lich für Kanon X „überbleibt“).29

sind drei zusätzliche wichtige Zeugen anzuführen: Erstens die äthi-
opische Übersetzung, die ausweislich aller drei Abba Garima-Hand-
schriften eindeutig diese Variante bezeugt. Zweitens hat auch das
Kanontafelsystem am Rand des gotischen Codex Argenteus diese
Zuordnung. Schließlich ist auch die (sehr alte) Handschrift K1 hier-
her zu rechnen. Kanon IV ist dort zwar nicht erhalten, doch kann
die Lösung mit Io80 erschlossen werden, da die Perikope weiter
unten in Kanon X fehlt (Z. 620).
26 Thiele 1981, 101 f. argumentiert mit guten Gründen dafür, dass
dies Eusebs Urfassung sei. Auf der Basis der ihm bekannten Über-
lieferung, nämlich der des lateinischen Textes, kann man durchaus
zu dieser Auffassung gelangen: Unmöglich ist sie ja nicht. Die im
Folgenden genannten Argumente sprechen aber doch eher dage-
gen. Vgl. zu dem Problem auch McArthur 1965, 255 f.; Nordenfalk
1984, 98 f.
27 Siehe oben die Diskussion der Fälle in Z. 335 und Z. 285 f.
(→ 3.1.2 und 3.1.3).
28 Das ist in allen in Frage kommenden Zeugen belegt (GA ,01/א
A/02 und E/07).
29 Bei Io98 ist der Befund in den Randzahlen schwer zu erheben;
aus unterschiedlichen Gründen fallen die Zeugen A und E aus. In
GA א /01 steht Kanon I (α) – was in jedem Fall Unsinn ist: mögli-
cherweise ist es für δ verschrieben. Man beachte, dass laut Thiele
1981, 101, Anm. 5 selbst in der Vulgata die Codices bei Io98 stets
nur entweder die eine oder die andere Zahl setzen, nie beide.

Diese Lesart gibt sich auch durch folgende Überle-
gung als ursprünglich zu erkennen: Es ist kaum vorstell-
bar, dass sie später ins System eingetragen wurde, denn
die Unterteilung der Sektionen Io80 und Io81 hätte in
diesem Fall keinen Sinn (beide Kanon X). Die Untertei-
lung kann auch nicht sekundär vorgenommen sein ohne
sehr weitreichende Konsequenzen (und diese müssten in
der Überlieferung zu sehen sein). Es gibt sonst keinen
einzigen Fall im Johannesevangelium, an dem von Haus
aus zwei aufeinander folgende Sektionen Kanon X zuge-
wiesen wurden.30

Auch der umgekehrte Eingriff ist nicht leicht, doch
immerhin denkbar: einem Benutzer muss aufgefallen
sein, dass die Deutung als Todessalbung auch bei Johan-
nes steht und deshalb in Kanon IV zu den Parallelen bei
Matthäus und Markus gehört. Er muss sie dort eingetra-
gen und Io80 in Kanon X „verbannt“ haben. All dies
muss, wie gesagt, sehr früh geschehen sein – sicher noch
im vierten Jahrhundert. Man kann auch eine Autorvari-
ante nicht komplett ausschließen, doch scheint es un-
wahrscheinlich, dass Euseb selbst sekundär einen so
gravierenden Eingriff in die Logik seines Systems vorge-
nommen haben soll.

3.1.17 „Wer mich hasst …“
[Io 15,23; Z. 16.646]

Unter den insgesamt sechs Parallelen zu Mt98 = 10,40
(„Wer euch aufnimmt, nimmt mich auf, und wer mich
aufnimmt, nimmt den auf, der mich gesandt hat“) steht
in Kanon I (Z. 13–18) auch die folgende:

Io144 = 15,23: Wer mich hasst, hasst auch meinen Vater

Das drängt sich als Parallele nicht unmittelbar auf – und
schon gar nicht in „höherer“ Position als die nächstfol-
gende, wo es heißt:

Io129 = 14,21b: Wer mich liebt, wird von meinem Vater geliebt
werden, und ich werde ihn lieben und mich ihm offenbaren.

In der Tat scheint dies auch späteren Abschreibern auf-
gefallen zu sein, denn in einem Teil der Überlieferung
erscheint Io144 nicht in Kanon I, sondern im Johannes-
Sondergut in Kanon X. Die Frage, ob Io144 in Eusebs Ori-
ginal eher dort oder eher in Kanon I stand, ist textkritisch
nicht leicht entscheidbar und muss daher hier kurz dis-
kutiert werden. Glücklicherweise sind die Konsequenzen

30 S. unten → 3.2, S. 82 f.



78 3 Textkritik und Textgestalt

im einen wie im anderen Fall nicht allzu gravierend,
denn die Frage zieht keine weiteren Folgen für das Ge-
samtsystem nach sich. Der Befund ist im Apparat der
Edition aufgeschlüsselt (zu Z. 16 und 646), doch müssen
die Einträge aus Kanon I und X hier zusammengeführt
und mit dem Befund aus dem Randapparat ergänzt wer-
den. Im Tafelwerk führen die Sektion31
– in Kanon I:

(K1) E 371 (566) 1079 lat. syr.2
< K5 S U V 14 123 151 420 2224 arm. aeth.

– in Kanon X:
K1 S U 14 123 151 566 2224 arm. aeth.
< E 371 420 1079 lat. syr.2

Die Bezeugung ist also für beide Varianten ähnlich gut –
allenfalls mit einer leichten Präferenz für die Unterbrin-
gung in Kanon X. In dieser Situation kann man sich zu-
sätzlichen Aufschluss von den Eintragungen im Randap-
parat erhoffen, insbesondere von den ältesten Zeugen,
die zwar den Randapparat, nicht aber das Tafelwerk
überliefern. Leider kommen die meisten spätantiken
Handschriften aus verschiedenen Gründen nicht in Be-
tracht.32 Es bleiben der Sinaiticus und der Alexandri-
nus – und bemerkenswerterweise bezeugen sie Unter-
schiedliches: Der Sinaiticus (GA (01/א setzt zu Io144 die
Zahl I (α), der Alexandrinus (GA A/02) die Zahl X (ι). Da-
mit ist zwar das Problem nicht gelöst, aber der Befund
ist dennoch sehr interessant, denn er zeigt, dass die Di-
vergenz schon sehr weit zurückreicht. Schon wenige
Jahrzehnte nach Euseb kursierten beide Varianten – was
die gespaltene spätere Überlieferung gut erklärt.

Man kann an diesem Punkt sogar überlegen, ob es
sich um eine Autorvariante handeln könnte. Doch auch
in diesem Fall wäre zu fragen: Welche Variante ist älter
und welche lässt sich als davon abgeleitet verstehen? Die
Antwort ist relativ leicht und eindeutig zu geben: Wenn
die Sektion einmal in Kanon X steht, gibt es keinen guten
Grund, um sie dort aus- und in Kanon I einzugliedern.
Dagegen umgekehrt: Wenn die Sektion in Kanon I steht,
kann man sehr wohl auf die Idee kommen, dass sie dort
aus inhaltlichen Gründen nicht hingehört. In die gleiche
Richtung weist eine Überlegung zur „Architektur“ des

31 Über die Information im Apparat hinaus ist hier noch das Zeug-
nis von GA E/07 aufgenommen, das in der Regel sonst nicht berück-
sichtigt ist, weil dort das Tafelwerk nicht vorhanden ist. Aber die
Randkonkordanz bietet für diesen Fall ausreichende Evidenz. Zeu-
gen, bei denen der Befund aus verschiedenen Gründen unklar ist,
stehen in Klammern.
32 Sei es, weil sie generell keine Sektionsziffern haben, sei es, weil
sie speziell den fraglichen Passus nicht überliefern.

Tafelwerks an dieser Stelle: Wenn es von Anfang an der
Plan war, diese Sektion als Sondergut auszuweisen, wäre
es nicht nötig, ja sogar: systemisch falsch gewesen, ihr
eine eigene Nummer zu geben. Die angrenzenden Sektio-
nen Io143 und Io145 sind ohnehin beide Kanon X. Der
gesamte Komplex hätte also nur eine Sektion bilden kön-
nen und müssen. Tatsächlich gibt es in Kanon XIo sonst
keinen anderen Fall, in dem zwei oder mehr direkt auf-
einander folgende Nummern stehen.33

Ist es denkbar, dass Euseb selbst diesen Fehler ge-
macht und dann später – um ihn zu kaschieren – die
Sektion in Kanon I eingeordnet hat? Ausgeschlossen ist
das nicht, aber doch nicht sehr plausibel. Aus Versehen,
also ohne irgendeinen Grund, hätte niemand im letzten
Evangelium (das heißt auch: im zuletzt durchgearbeite-
ten Evangelium) eine solche Sektionsgrenze gesetzt. Zu-
dem ist es unwahrscheinlich, dass eine sekundäre Einfü-
gung in Kanon I dort unter den sechs Parallelen zu Mt98
ausgerechnet an die vierte Stelle – und nicht vielmehr an
die letzte – gelangt wäre.

Ebenso unwahrscheinlich ist es aber, dass Euseb
selbst, wenn er zunächst in Kanon I zugeordnet hat, in
einem zweiten Moment eine so offensichtlich für das Sys-
tem unschöne Zuordnung zu Kanon X vorgenommen ha-
ben soll. Auch wenn letzte Gewissheit nicht zu erlangen
ist: Die ursprüngliche Stellung der Sektion Io144 dürfte
in Kanon I gewesen sein, und die alternative Zuordnung
zu Kanon X ist eine sehr frühe, aber nicht auf Euseb
selbst zurückgehende Veränderung.

3.1.18 Der Dialog Jesu mit Pilatus
[Io 18,37; Z. 234]

Die Stelle bedürfte keiner Besprechung, wäre hier nicht
auf schwer erklärliche Weise ein fataler Fehler in die ge-
läufigen Drucke hineingerutscht, der an dieser Stelle kor-
rigiert werden muss. Es geht um die Sektion Io180, die
bei Nestle-Aland folgendem Textbestand entspricht:

Io180 = 18,37a: Pilatus sagte zu ihm: Bist du also ein König?
Jesus antwortete: Du sagst es, ich bin ein König.

Der Dialog Jesu mit Pilatus ist in allen vier Evangelien
überliefert, und so liegt es auf den ersten Blick nahe, die-
se Sektion Kanon I zuzuordnen – wie es in der genannten
Druckausgabe auch geschieht. Dort wird der Text zusam-
mengestellt mit

33 Das gleiche gilt für XMt und XMc, → 3.2, S. 82 f. (mit Verweis auf
den Sonderfall XLc – wobei es auch dort keine Dreiergruppe gibt,
wie es bei Io143–145 der Fall wäre).



3.1 Erläuterungen zu einzelnen Stellen 79

Mt320 = 27,11: Als Jesus vor dem Statthalter stand, fragte ihn
dieser: Bist du der König der Juden? Jesus antwortete: Du
sagst es.

sowie den synoptischen Parallelen (Mc200 = 15,2 und
Lc302 = 23,3). Die Ähnlichkeit liegt auf der Hand, und es
mag daher überraschen, dass diese Zusammenstellung
von keinem einzigen alten Zeugen bestätigt wird. Bei nä-
herem Hinsehen ist der Grund indes leicht erkennbar. Der
Dialog mit Pilatus läuft in zwei Phasen ab. Der zitierte
Text aus den Synoptikern ist die erste Frage des Pilatus,
die ihre nächste Parallele in Io178 = 18,33 hat. Diese Sek-
tion wird tatsächlich in Kanon I zu den Synoptikern ge-
stellt (Z. 58) und gehört dort auch hin. Die zweite Frage
des Pilatus ist nicht einfach eine Doppelung bei Johan-
nes, sondern hat ihrerseits Parallelen bei den Synopti-
kern, allerdings nur bei Matthäus und Markus. Eusebs
Vorgehensweise ist daher nachvollziehbar, wenn er Io180
in Kanon IV aufführt (Z. 234),34 und zwar parallel mit

Mt321 = 27,12–14: Als aber die Hohenpriester und die Ältesten
ihn anklagten, gab er keine Antwort. Da sagte Pilatus zu ihm:
Hörst du nicht, was sie dir alles vorwerfen? Er aber antwortete
ihm auf keine einzige Frage, so dass der Statthalter sehr ver-
wundert war.

Dazu gehört die Stelle Mc201 = 15,3–5,35 doch keine Lu-
kasparallele. Die Ähnlichkeit mit Io180 = 18,37a drängt
sich zunächst nicht auf, vor allem weil sich Jesus dort
zur Königschaft bekennt, doch hier nicht. Dieser Ein-

34 Es sei hier nochmals ausdrücklich darauf hingewiesen, dass
diese Zuordnung in sämtlichen befragten Zeugen belegt ist (mit der
Ausnahme von GA 371, s. unten). Dazu gehört an dieser Stelle ins-
besondere auch der Papyrus (K2), ebenso die äthiopische Überset-
zung ausweislich der Zeugen Abba Garima II und III sowie Krestos
Tasfana (anders evtl. in Abba Garima I?). Auch die gotische Über-
setzung ist in diese Reihe der Zeugen einzureihen (Codex Argen-
teus), ebenso diejenige ins Altkirchenslawische (nach dem Codex
Zographensis, vgl. Moszyński 1976, 91). Dagegen ist den Berliner
Kanontafeln (K3) hier keine eindeutige Aussage abzugewinnen,
weil die Johannes-Spalte an der fraglichen Stelle insgesamt extrem
fehlerhaft ist. Die Zuordnung wird auch durch die Randzahlen in
den alten Codices bestätigt: in GA 01/א steht eindeutig die Ziffer 4
am Rand; GA E/07 bezeugt unten auf der Seite sogar explizit die
Parallelisierung (nur) mit Mt321 und Mc201. In GA A/02 steht die
Ziffer 1: wenn es sich nicht um die (häufige) Verschreibung von α
und δ handelt, wäre dies das einzige mir bekannte Zeugnis, dass
diese Variante alt ist. – Dass die Ziffer in GA 371 fehlt (man kann
noch nicht einmal sagen: die Zeile, denn die Zeilenanordnung ist
ohnehin gestört), dürfte ein einfaches Versehen sein. Allerdings ein
folgenreiches: Wie in anderen Fällen auch hängt – direkt oder indi-
rekt – das Verhalten der Druckausgaben an diesem Zeugen.
35 Die Auszeichnung in Nestle-Aland kann Zweifel lassen, ob die
Sektion in V. 3 oder in V. 4 beginnt. Doch die Mt-Parallele sowie das
Zeugnis von GA 01/א machen klar, dass V. 3 bereits dazu gehört.

druck täuscht indes, wie das Zeugnis des Codex Sinaiti-
cus (GA א /01) zeigt. Er grenzt die Sektion anders ab als
Nestle-Aland und dürfte damit die originale Intention
widerspiegeln. Für ihn gehört nur die erneute Frage des
Pilatus zu dieser Sektion:

Io180 = 18,37a: Pilatus sagte zu ihm: Bist du also ein König?

Dass Jesus König ist und in welchem Sinne er es ist, sein
Zeugnis für die Wahrheit und die Rückfrage des Pilatus
„was ist Wahrheit?“ – all dies gehört für den Sinaiticus
und sicherlich auch für Euseb schon zu Io181 und damit
zum Sondergut (Kanon X). Io180 ist also weniger eine
wörtliche, sondern mehr eine sachlich-theologische Pa-
rallele zu den genannten Stellen bei Matthäus und Mar-
kus. In beiden Traditionssträngen geht es um die erneute
Nachfrage des Pilatus; diese führt zu einer Sinnverschie-
bung des Königtums und zur Verwunderung des Pilatus.
Doch nur bei Johannes wird diese Sinnverschiebung
auch im direkt Folgenden explizit gemacht. Es ist in die-
ser Hinsicht nur konsequent, dass der zweite Teil der
Matthäus-Stelle (27,14, das Schweigen Jesu, Verwunde-
rung des Pilatus) in Kanon IV weiterhin mit Io192 = 19,8 f.
(Furcht des Pilatus, Schweigen Jesu) parallelisiert wird
(Z. 235).

Der ganze Sachverhalt bedürfte, wie gesagt, gar kei-
ner ausführlichen Besprechung, wenn er nicht in den
modernen Ausgaben nachhaltig für Verwirrung gesorgt
hätte. Die Editoren der Vulgata etwa haben sich – wohl
aufgrund der falschen Angaben bei Nestle – berechtigt
gefühlt, gegen das eindeutige Zeugnis sämtlicher von ih-
nen verwendeter Handschriften die Sektion Io180 von
Kanon IV in Kanon I umzustellen. Sie vermuteten einen
„error archetypi“,36 also wohl einen Irrtum des Hierony-
mus (oder des Euseb?). Von einem solchen Irrtum kann
indes keine Rede sein.

3.1.19 Pilatus über Jesu Unschuld
[Io 18,38–19,6; Z. 413–421]

In dem kurzen Kanon IX findet sich ein ziemlich komple-
xer Fall „verschränkter“ Konkordanzen, der keine großen
textkritischen Probleme bereitet, aber interessante Be-
obachtungen über das System insgesamt zulässt. Es geht

36 Weber 1969, 1518, im Apparat zu Kanon I. Auch Nordenfalk
1984, 103 – obgleich in Kenntnis der griechischen Überlieferung –
ist der Meinung, dass „the error goes back to the archetype“, und
näherhin: „the blame, however unlikely, must be laid at the door of
Eusebius himself.“



80 3 Textkritik und Textgestalt

um die dreimalige Aussage des Pilatus, dass er an Jesus
keine Schuld finde. Diese wird bei Lukas und Johannes
überliefert. Die entsprechenden Sektionen lauten:

Lc303 = 23,4: Pilatus sprach zu den Hohenpriestern und zum
Volk: Ich finde keine Schuld an diesem Menschen.
Lc307 = 23,13 f.: Pilatus aber rief die Hohenpriester und die
Oberen und das Volk zusammen und sprach zu ihnen: Ihr habt
diesen Menschen zu mir gebracht als einen, der das Volk auf-
wiegelt; und siehe, ich habe ihn vor euch verhört und habe an
diesem Menschen keine Schuld gefunden, deretwegen ihr ihn
anklagt.
Lc312 = 23,22: Er aber sprach zum dritten Mal zu ihnen: Was
hat denn dieser Böses getan? Ich habe keine Schuld an ihm
gefunden, die den Tod verdient; darum will ich ihn züchtigen
lassen und losgeben.

Io182 = 18,38b: Und als er das gesagt hatte, ging er wieder hi-
naus zu den Juden und spricht zu ihnen: Ich finde keine
Schuld an ihm.
Io186 = 19,4: Und Pilatus ging wieder hinaus und sprach zu
ihnen: Seht, ich führe ihn heraus zu euch, damit ihr erkennt,
dass ich keine Schuld an ihm finde.
Io190 = 19,6c: Denn ich finde keine Schuld an ihm.

Die einfache und naheliegende Lösung wäre gewesen,
diese dreimalige Aussage eins zu eins zu parallelisieren,
also die erste mit der ersten (Lc303 ‖ Io182), die zweite
mit der zweiten (Lc307 ‖ Io186), die dritte mit der dritten
(Lc312 ‖ Io190). Dafür wären drei Zeilen nötig gewesen,
und es wäre gleichermaßen exegetisch sinnvoll und sys-
temisch korrekt gewesen.

Damit war Euseb aber offenbar nicht zufrieden. Er
wollte ausdrücken, dass alle Lukas-Aussagen mit allen
Johannes-Aussagen in Beziehung stehen. Auf diese Wei-
se wird die Zahl der Zeilen auf neun aufgebläht: Die Lu-
kas-Sektionen werden je dreimal genannt, um zu jeder
einzelnen alle drei Johannes-Sektionen stellen zu kön-
nen. Um dies umzusetzen, wäre es die logische Lösung
gewesen, zunächst Lc303, dann Lc307, schließlich Lc312
je dreimal aufzuführen und jeweils den drei Johannes-
Sektionen gegenüberzustellen.37

303 182 307 182 312 182
303 186 307 186 312 186
303 190 307 190 312 190

Warum war Euseb auch damit nicht zufrieden? Eher aus
exegetischen oder eher aus systemischen Gründen?

37 Genau dies ist die Situation, die man in der „Koine“ vorfindet
(Nestle-Aland und Vorläufer). Sie hat aber keine Chance, den von
Euseb gewünschten Zustand widerzuspiegeln. In der älteren Über-
lieferung hat sie nur in der Handschrift GA 566 und in der Überset-
zung syr.2 Unterstützung. Die – sonst stets radikal „aufräumende“ –
Handschrift GA 371 hat in diesem Fall zumindest die Anordnung der
Johannes-Sektionen beibehalten (Io190–186–182).

Möglicherweise beides. Im Blick auf das System führt die
vorgeschlagene Lösung zu dem Problem, dass jede Jo-
hannes-Sektion dreimal vorkommt, und zwar in nicht
unmittelbar aufeinander folgenden Positionen. So etwas
wird im System sonst vermieden (→ 3.2, S. 83), wäre aber
angesichts von nur zwei Zeilen Abstand zwischen einer
Nennung und der nächsten noch halbwegs erträglich.
Inhaltlich-exegetisch war es Euseb offenbar wichtig, die
drei Johannes-Sektionen abweichend anzuordnen, näm-
lich in umgekehrter Reihung: Io190, Io186, Io182. Über
die Gründe kann man spekulieren, aber dass es sie gab,
ist sicher anzunehmen (→ 3.2 zur Frage der Anordnung
von Mehrfachparallelen).

Auf diese Weise kam es zu der eigenartigen Lösung,
dass die drei Lukas-Sektionen zunächst in aufsteigender
Reihenfolge mit Io190 parallelisiert werden, dann wie-
derum die drei mit Io186 und schließlich noch einmal die
drei mit Io182 (Z. 413–421):

303 190 303 186 303 182
307 190 307 186 307 182
312 190 312 186 312 182

Natürlich hat man auch auf diese Weise das Problem von
Mehrfachnennungen der gleichen Sektion an distanter
Position – das Problem ist nur von der Johannes- in die
Lukas-Spalte verschoben. Vielleicht konnte sich Euseb
damit zufriedengeben, denn wer von Lukas aus nach-
schlägt, würde auf diese Weise zumindest sicher die ers-
te und für Euseb offenbar wichtigste Johannes-Parallele
(Io190) finden.

Allerdings ist dafür ein Preis zu bezahlen: Es ist die
einzige Stelle, an der von dem Prinzip abgewichen wird,
dass die erste Spalte für die Reihenfolge der Einträge
ausschlaggebend ist. Möglicherweise war gerade das ge-
wollt, denn auf diese Weise wird von vorneherein signa-
lisiert: Dieser dreimal wiederholte „Dreierblock“ bildet
eine Größe für sich. Es ist ja auch im Hinblick auf die
erste Spalte davon auszugehen, dass die Wiederholung
im Abstand von zwei Zeilen in der Regel bemerkt wird.
Und nur wer das ganze Cluster aus neun Zeilen über-
blickt, kann die gewünschte Gesamtaussage würdigen.

In jedem Fall lässt das Zeugnis der Überlieferung
nicht die Spur eines Zweifels daran, dass genau diese ei-
genartige Anordnung intendiert war. Auch spätere Bear-
beiter und Abschreiber haben daran zumeist keinen An-
stoß genommen.



3.2 Übergreifende Beobachtungen zum System 81

3.2 Übergreifende Beobachtungen
zum System

Die gemachten Einzelbeobachtungen lassen nochmals
einige Schlussfolgerungen zur befolgten Methode des
Euseb im kleinen zu, also gewissermaßen zur Mikro-
struktur – in Ergänzung des Kapitels → 2.5 (wo eher die
Makrostruktur im Blick war). Es geht dabei nicht um die
Tabellen in ihrer Gesamtheit, sondern um die Machart
innerhalb der einzelnen Tabellen. Die auffälligste Be-
obachtung betrifft Situationen, wo einer Perikope mehre-
re Parallelen aus einem anderen Evangelium zugeordnet
werden. Da in jedem Fall die erste Spalte für die numeri-
sche Ordnung jeder Tabelle ausschlaggebend ist, können
solche Situationen nur dann einfach und klar dargestellt
werden, wenn die Mehrfachzuordnung die (oder: eine)
hintere Spalte betrifft. (Entsprächen einer – dann mehr-
fach genannten – Zahl im hinteren Bereich mehrere Pa-
rallelen in der ersten Spalte, würden diese nicht mehr
beieinander stehen und daher nicht mehr leicht als zu-
sammengehörig erkennbar sein.) Diese systemimmanen-
te Begrenzung bereitet indes in der Praxis keine großen
Probleme, denn ohnehin handelt es sich fast immer um
Fälle von Texten der Synoptiker mit mehreren (manch-
mal: zahlreichen) Johannes-Parallelen – und Johannes
steht in jedem Fall in der letzten Spalte. Als Ausnahme
ist nur auf den zuletzt behandelten Fall in Kanon IX zu
verweisen (→ 3.1.19), wo formal das Prinzip der Anord-
nung nach der ersten Spalte durchbrochen ist.

Wichtiger, weil strukturell ist die Frage, wie mit den
anderen, häufigen Fällen solcher Mehrfachzuordnungen
umgegangen wird. Wird bei Gleichheit der ersten Spal-
te(n) als zweites Ordnungskriterium numerisch nach der
je unterschiedlichen hinteren Spalte geordnet? Oder gibt
es ein anderes Kriterium? Die Antwort ist eindeutig im
zweiten Sinn zu geben – auch wenn die Lektüre der Ta-
bellen in der Textgestalt bei Nestle-Aland den gegenteili-
gen Eindruck erweckt. Hierbei handelt es sich um die
gravierendste und offenkundigste Abweichung des dort
gegebenen textus receptus vom klaren Befund der Über-
lieferung.

Schon vor mehreren Jahrzehnten hat Walter Thiele
auf das Problem aufmerksam gemacht. Seine Untersu-
chung im Zusammenhang der Vulgata-Überlieferung
konnte zeigen, dass in solchen Fällen eine sinnorientierte
Anordnung gewählt wird: Parallelen werden in absteigen-
der philologischer oder theologischer Nähe geboten.38 Es

38 Thiele 1981, 105 f. mit diversen Beispielen.

geht also nach einem inhaltlichen, nicht nach einem me-
chanischen Kriterium. Das sei an einem relativ einfachen
Beispiel aus Kanon I (Z. 23 f.) illustriert.39

Tab. 18: Mehrere Parallelen zu einer Ausgangsperikope.

Mt166 = 16,13–16: Da kam Io74 = 6,68 f.: Da antwortete
Jesus in die Gegend von ihm Simon Petrus: Herr, wohin
Cäsarea Philippi und fragte sollen wir gehen? Du hast Worte
seine Jünger und sprach: Wer des ewigen Lebens; und wir
sagen die Leute, dass der haben geglaubt und erkannt:
Menschensohn sei? Sie Du bist der Heilige Gottes.
sprachen: Einige sagen, du
seist Johannes der Täufer,
andere, du seist Elia, wieder
andere, du seist Jeremia oder
einer der Propheten. Er sprach
zu ihnen: Wer sagt denn ihr,
dass ich sei? Da antwortete
Simon Petrus und sprach:
Du bist der Christus, des
lebendigen Gottes Sohn!

Mt166, wie oben Io17 = 1,41 f.: [Andreas] findet
zuerst seinen Bruder Simon und
spricht zu ihm: Wir haben den
Messias gefunden, das heißt
übersetzt: der Gesalbte
(χριστός). Und er führte ihn zu
Jesus. Als Jesus ihn sah, sprach
er: Du bist Simon, der Sohn des
Johannes; du sollst Kephas
heißen, das heißt übersetzt:
Fels.

Hier steht in der Johannes-Spalte die numerisch spätere
Perikope an erster Stelle, weil sie offensichtlich in der
Formulierung und im theologischen Kern den Synopti-
kern besonders nahe ist. Bei dem zweiten Johannes-Text
hat das Christus-Bekenntnis eine andere Funktion, es ist
zudem nicht im Mund des Petrus, sondern seines Bruders
Andreas – es ist also eine Parallele im abgestuften Sinn.40

39 Aus Gründen der besseren Übersichtlichkeit wurde in der Tabel-
le darauf verzichtet, alle drei Synoptiker abzudrucken (die natürlich
in Kanon I gegeben werden), denn es kommt hier nur auf die Rei-
henfolge der Johannes-Texte an. Euseb führt neben Mt166 = 16,13–
16 auch die Parallelen bei Mc82 = 8,27–29a und Lc94 = 9,18–20 an.
(Bei Markus wäre vermutlich auch V. 29b – das entscheidende
Christusbekenntnis – noch zur Sektion 82 zu nehmen. So ist es im
Alexandrinus, GA A/02, während Nestle-Aland dem Sinaiticus,
GA ,01/א folgt, wo das nicht der Fall ist.)
40 Hier wie auch sonst hat die Handschrift GA 371 „aufgeräumt“
und numerisch geordnet, in diesem Fall begleitet von der Überset-
zung syr.2. Auch Nestle-Aland gibt diese – offensichtlich falsche –
Anordnung, s. dazu gleich im Folgenden.



82 3 Textkritik und Textgestalt

Nicht immer ist die Abstufung so klar erkennbar, und
nicht immer kann überhaupt sinnvoll „hierarchisiert“
werden. Das gilt besonders für die „großen Cluster“
(fünf, sechs oder mehr Parallelen zu einem Ausgangs-
text, etwa gleich zu Beginn des Tafelwerks, Z. 13–18), wo
sich die Texte teilweise nur durch Nuancen unterschei-
den. Gleichwohl ist es grundsätzlich im Einzelfall sinn-
voll und ertragreich zu fragen, was genau die Absicht
und die Kriterien waren. Eine umfassende Untersuchung
in diesem Sinne wäre lohnend. Sie wäre allerdings mit
einem gewissen Aufwand verbunden, denn wie gesagt:
Diese Fälle sind relativ häufig.

Sie ist an dieser Stelle nicht nötig, weil es am struk-
turellen Argument keinen Zweifel gibt. Mit Recht hat be-
reits Walter Thiele dieses Arrangement auf Euseb selbst
zurückgeführt. Es ist schwer vorstellbar, dass ein späte-
rer Abschreiber oder Übersetzer in dieser Weise Ordnung
ins Material gebracht hat. Was Thiele allerdings noch
nicht sehen konnte, ist dies: Es ist keineswegs so, dass
die lateinische Überlieferung hier eine wertvolle Eigenart
bewahrt, die das Griechische (oder ein anderer Kultur-
raum) verloren hat. Im Grundsatz bezeugt vielmehr die
Überlieferung weitgehend einhellig diese Eigenart des
Systems. Dass die Zahlen bei Nestle-Aland einem mecha-
nisch-numerischen Ordnungsprinzip folgen, ist auf die
Erasmus-Ausgabe von 1522 zurückzuführen. Es hat wahr-
scheinlich keinerlei handschriftliche Grundlage und ist
bis heute immer wieder abgeschrieben, aber nie hinter-
fragt worden.

Es gibt einige weitere Eigenarten des Systems, die
hier zusammenfassend besprochen werden sollen, auch
wenn sie einzelnen im vorigen Abschnitt schon genannt
wurden. In einigen wenigen Fällen hat vermutlich Euseb
selbst kleinere Inkohärenzen zugelassen, weil trotz der
Flexibilität und Ingeniosität des Systems sich nicht alle
komplexen Konstellationen perfekt abbilden lassen. Das
betrifft insbesondere zwei Sektionen mit doppelter Ka-
nonzuordnung (Mt116, → 3.1.3; Mc139, → 3.1.2). Das sollte
eigentlich nicht sein, denn entweder wird im Randappa-
rat nur einer von beiden Kanones verzeichnet, dann blei-
ben die Parallelen im anderen Kanon unzugänglich, oder
es stehen zwei Ziffern nebeneinander, dann ist das Nach-
schlagen nicht so einfach wie im Karpianbrief angege-
ben. Bei genauer Betrachtung der Überlieferung zeigt
sich aber, dass Euseb in extremis solche Fälle zugelassen
hat – vermutlich nicht mehr als zweimal (an den genann-
ten Stellen), aber immerhin.41 Wahrscheinlich sind diese

41 Was in diesen Fällen im Archetyp der Randapparat tat, ist nicht
leicht zu bestimmen. Fälle mit doppelter Kanonzuweisung kommen
in der älteren handschriftlichen Überlieferung nicht vor. Am plausi-
belsten scheint es, dass von Anfang an in solchen Fällen in der Re-

Fälle nicht als lapsus zu bezeichnen, sondern sie sind mit
Absicht so gestaltet: Euseb wusste sich in diesen speziel-
len Textkonstellationen schlicht nicht anders zu helfen.

Die genaue Betrachtung der Überlieferung ist des-
halb nötig, weil diese Fälle verständlicherweise bei der
Weitergabe der Kanontafeln Verwirrung ausgelöst haben.
Es fehlt nicht an Versuchen, das Problem zu „heilen“
und damit das System ganz und gar kohärent zu ma-
chen. Diese Versuche sind mehr oder minder geglückt,
lassen sich aber doch als sekundär erkennen. Allerdings
müssen sie schon relativ früh entstanden sein, sicherlich
noch in der Spätantike, und man kann fragen, wie nah
sie dem ursprünglichen Verfasser standen. Diese Frage
betrifft auch wenige weitere Fälle, in denen kleine Retu-
schen im System absichtsvoll und alt sind. Die Möglich-
keit von Autorvarianten wurde an einigen Stellen ins
Spiel gebracht.42 Völlig ausgeschlossen ist es nicht, dass
Euseb selbst oder jemand in seinem näheren oder weite-
ren Umfeld (etwa im Skriptorium von Kaisareia) noch
kleinere Eingriffe nach Abschluss der eigentlichen Arbeit
vorgenommen hat. Die Verdachtsmomente verdichten
sich aber nicht zu einem kohärenten Bild. Schon gar
nicht sollte man von zwei Rezensionen sprechen (oder
gar zwei auf Euseb selbst zurückgehenden Rezensio-
nen).43 Es handelt sich in jedem Fall nur um punktuelle
Eingriffe, und die Wahrscheinlichkeit, dass einer davon
auf den Autor selbst zurückgeht, ist nicht hoch.

Zum Schluss noch zwei weitere Spezifika, die in der
Logik des Systems liegen, aber dennoch nicht ganz selbst-
verständlich sind. Zunächst zur Sektionsaufteilung. Es
kann durchaus Fälle geben, in denen direkt aufeinander
folgende Sektionen dem gleichen Kanon zugewiesen
sind – dann nämlich, wenn sie in diesem Kanon an unter-
schiedlichen Stellen zu stehen kommen (Beispiel: Lc32
und 33 in Kanon I, Z. 78 und Z. 85). Hingegen hat es keinen

gel nur der niedrigere Kanon angegeben wurde. Auf diese Weise
würde ja der Leser zu der Stelle mit dem reicheren Parallelenbe-
stand geführt werden. S. dazu auch die Einzeldiskussion der beiden
fraglichen Fälle. Als Kuriosum am Rande noch der Hinweis, dass
der Randapparat bei Nestle-Aland eine Doppelzuweisung tatsäch-
lich nur in einem einzigen Fall vornimmt (Io98/I.IV) – und genau
in diesem Fall ist es vermutlich nicht angebracht (→ 3.1.16).
42 S. oben die Fälle → 3.1.3, 3.1.16 und 3.1.17.
43 Offenbar hat Carl Nordenfalk bei seinen textlichen Studien in
den 1980er Jahren eine solche Lösung erwogen – und dabei sogar
eine Verbindung zur von ihm erarbeiteten Rekonstruktion der Sei-
tenaufteilung (größere und kleinere Kanonfolge) ins Spiel gebracht.
Das ergibt sich aus persönlichen Aufzeichnungen von Marilyn
Heldman, auf der Basis von Seminardiskussionen in Dumbarton
Oaks. Obwohl die konkreten Einzelfälle, die in diese Richtung deu-
ten können, bei Nordenfalk 1984 diskutiert sind, wird dort eine sol-
che Auffassung (noch) nicht vertreten.



3.2 Übergreifende Beobachtungen zum System 83

Sinn, wenn zwei aufeinander folgende Sektionen in Ka-
non X stehen, also zum Sondergut gehören. In diesem Fall
hätten sie auch ohne Verlust zusammengenommen wer-
den können. Natürlich entsteht umgekehrt auch kein
Schaden durch eine solche Situation, aber generell gilt die
Regel: Sektionen bezeichnen in Eusebs System nicht se-
mantische Einheiten (sind also in diesem Sinn keine Kapi-
tel), sondern sind durch die Parallelüberlieferung moti-
viert. So erklärt sich auch die stark wechselnde Länge der
Sektionen: von den zahlreichen Fällen, die nur aus einem
Vers oder Halbvers bestehen, bis hin zu teilweise seitenlan-
gen Abschnitten – vor allem bei Johannes, dessen Evange-
lium das meiste und längste Sondergut bietet. In aller Re-
gel hat Euseb tatsächlich solche sinnlosen Zuweisungen
(aufeinanderfolgende Sektionen in Kanon X) vermieden.
Es ist auffällig, dass dieses Prinzip speziell für Johannes
komplett durchgehalten ist, ebenso für Matthäus und Mar-
kus. Lediglich bei Lukas häufen sich Fälle, wo es sich nicht
so verhält. Die Sektionen Lc50–51, 67–68, 106–107, 163–164
hätten sämtlich ohne Verlust auch zusammengefasst wer-
den können.44 Es ist eine „lässliche Sünde“, aber doch
eine kleine Schwäche, die als Spur des Arbeitsprozesses
bei der Genese des Systems anzusprechen ist.

In die gleiche Kategorie gehören zwei etwas komple-
xere Fälle, in denen zwei direkt aufeinanderfolgende
Sektionen völlig parallel in Matthäus, Markus und Lukas
stehen (demnach Kanon II). Es handelt sich um die An-
kündigung des Kommens des Menschensohnes (Mt258 f. =
24,29–35 par., Z. 161 f.) sowie einen Passus aus dem Oster-
evangelium (Mt353 f. = 28,5–8 par., Z. 184 f., ganz am
Schluss von Kanon II, → 3.1.10. Auch hier hätte man auf
die Unterteilung verzichten können.45

44 Auf diesen Sachverhalt hat bereits McArthur 1965, 256 hinge-
wiesen (mit Ausnahme von Lc106 f. – allerdings zusätzlich Io80 f.,
wo die Dinge jedoch anders liegen, → 3.1.16). Auch er vermutet eine
Ursache im Arbeitsprozess des Euseb, ohne jedoch eine wirkliche
Erklärung bieten zu können. Es gibt auch den umgekehrten Fall bei
Lukas: dass nämlich eine Sektion eigentlich hätte unterteilt werden
müssen, aber ungetrennt blieb. Das ist der Fall bei Lc119 = 10,22;
der Vers entspricht Mt 11,27, wo Euseb zwei Sektionen gesetzt hat
(Mt111 und Mt112). Zwar stehen beide direkt hintereinander in Ka-
non III (Z. 199–209), doch ist dieses Vorgehen gerechtfertigt, weil
die beiden Halbverse unterschiedliche (und sehr zahlreiche) Johan-
nes-Parallelen haben. Es gibt keinen Grund, warum die gleiche
Überlegung nicht auch für Lukas hätte gelten sollen. Vgl. dazu auch
McArthur 1965, 255.
45 Man verwechsle diesen Fall nicht mit dem etwas häufigeren, bei
dem ebenfalls in zwei Zeilen jeweils direkt aufeinander folgende
Sektionen stehen, aber mit Absicht: Eine von beiden Zeilen wird
dann nochmals mit etwas anderer Konstellation wiederholt. In Ka-
non II (Z. 88 f.) etwa sind zwar zunächst die Parallelen für Mt71 und
Mt72 bei Mc und Lc auch direkt aufeinander folgende Sektionen,
doch anschließend wird Mt72 nochmals genannt (Z. 90) – diesmal

Das zweite Spezifikum wurde in den vorausgehenden
case studies bereits gelegentlich genannt. Es hängt mit
der grundsätzlichen Machart des Systems zusammen.
Wenn man verfährt, wie im Karpianbrief angegeben,
muss man von den Kanonziffern am Rand zu den Kanon-
tabellen am Beginn des Buches gehen. Dort hat man
Glück oder Pech: Wenn das Evangelium, von dem man
ausgeht, in der ersten Spalte steht, ist die Zahl schnell
gefunden, denn die Tabelle ist nach dieser Spalte geord-
net. Wenn es nicht dort steht, muss man die gesamte Ta-
belle durchsuchen. Das kann vor allem bei den großen
Kanones I und II durchaus etwas mühsam sein. Mühsam,
aber möglich: Selbst bei den über hundert Zeilen in Ka-
non II kommt man in der Regel in wenigen Augenblicken
zum Ziel. Ein wirkliches Problem entstünde erst dann,
wenn die gleiche Zahl in der gleichen Tabelle mehrfach
an unterschiedlichen Stellen aufgeführt wäre. Das ist
durchaus denkbar, denn eine – beispielsweise – Lukas-
Sektion kann ja ohne weiteres als Parallele zu zwei dis-
tanten Matthäus-Stellen gehören. Ohne entsprechenden
Hinweis würde man aber – einmal in der Tabelle fündig
geworden – nicht mehr nach weiteren Parallelen suchen.
Euseb war sich des Problems offenbar bewusst, obgleich
er es im Karpianbrief nicht erwähnt. Oder vielleicht ge-
nauer: gerade weil er es dort nicht erwähnt. Denn wenn
solche Konstellationen aufträten, bedürfte es eines Hin-
weises zur Suche – und damit würde das Ganze recht be-
schwerlich, denn solche Fälle wären selten, würden aber
viel Mühe machen. Euseb gibt den Hinweis nicht, weil er
diese Fälle nicht zulässt. Wenn eine Zahl mehrfach auf-
taucht – und zwar auch in den hinteren Spalten! –, dann
nicht an distanten Positionen, sondern allenfalls inner-
halb eines „Clusters“, also unmittelbarer aufeinander fol-
gend und zum gleichen Haupttext gehörig.46 Wenn man
daher eine Nennung gefunden hat, ist man gut beraten,
auch noch die direkt umgebenden Zeilen zu betrachten
(was aber durch die Suche fast automatisch geschieht);
man muss nicht im gesamten Kanon weitersuchen. Diese
Regel ist von Euseb konsequent (und sicherlich bewusst)
durchgehalten. Sie kann gelegentlich bei textkritischen
Einzelfragen hilfreich sein.

mit unterschiedlicher Lc-Parallele; diese Parallele gilt tatsächlich
nur für Mt72: Insofern ist die Sektionsaufteilung hier sinnvoll.
46 Einzige kleine Ausnahme ist Lc87 in Kanon II, das in Z. 96 und
Z. 98 genannt wird, also mit einer Zeile Abstand. Das ist aber noch
so nah, dass man es von alleine findet. Ein Sonderfall ist das „Nest“
in Z. 413–421, → 3.1.19. Kaum der Rede wert: Io197 in Kanon I
(Z. 63 f.) steht zweimal hintereinander, ohne zum gleichen Mt-Text
zu gehören. Thiele 1981, 104, Anm. 9 führt zwei weitere Fälle auf
(Mc122 und Lc157): Der erste ist vermutlich ein Irrtum, der zweite
hat sich erledigt, weil er auf einer obsoleten Textgrundlage beruht.





4 Überlieferung und Editionstechnisches
Die handschriftliche Überlieferung der Kanontafeln ist
sehr alt, sehr reich und sehr gut. Diese drei Aussagen
sind von Haus aus nicht strittig, bedürfen aber gleich-
wohl einer näheren Ausführung.

Die Überlieferung ist sehr alt, denn es gibt wenige
Werke der Spätantike, die schon wenige Jahrzehnte
nach Entstehung zum ersten Mal auch materiell bezeugt
sind. Das ist bei den Kanontafeln der Fall, denn der Co-
dex Sinaiticus belegt noch im vierten Jahrhundert die
Existenz des Systems, also im Abstand weniger Jahr-
zehnte nach Abfassung. Allerdings nur die Existenz,
nicht das Ganze: Dort sind nur die den Text begleiten-
den Randziffern erhalten, nicht aber das eigentliche Ta-
felwerk. Der älteste Zeuge hierfür ist gleichwohl ziem-
lich alt, er stammt aus dem sechsten Jahrhundert (K1).
Im gleichen Jahrhundert ist auch der Karpianbrief erst-
mals bezeugt (im Codex Rossanensis, GA Σ/042). Das Ei-
gentümliche ist nun allerdings, dass auf diese Weise die
Einzelbestandteile früh, das komplette Ensemble aber
erst viel später greifbar wird. Vor dem neunten Jahrhun-
dert ist kein griechischer Zeuge bekannt. Der unten ge-

Tab. 19: Früheste Bezeugungen der eusebianischen Konkordanzwerkes nach ihren Bestandteilen (ep. = Karpianbrief, can. = Kanontafeln,
app. = Randapparat), dabei bedeuten: ● Vorhanden, • nur Sektionsziffern (ohne Kanonziffern), ■ Marginalkonkordanz, ○ Vorhanden-
sein kann erschlossen werden, / nicht vorhanden, − keine Aussage möglich.

Sigle Diktyon Name/Signatur dat. ep. can. app.

01/א 39225 Sinaiticus IV ○ ○ ●
A/02 39763 Alexandrinus V ○ ○ ●
C/04 49569 Ephraemi rescriptus VI – – •
D/05 12240 Bezae VI – – •
Σ/042 56423 Rossanensis VI ● ○ ●
Φ/043 63360 Beratinus VI ○ ○ ●
N/022 57609 u. a. Petropolitanus Purpureus VI ○ ○ ●
K1 74517 Wien, ÖNB, cod. 847 VI / ● –
K2 77224 P. Mon. Epiph. 584 VI/VII ● ● –
K3 38769 London, BL, Add. 5111/1 VI/VII ● ● –
0211 63021 Tiflis, GNCM, gr. 27 IX ● ○ •
K4  9292 Berlin, SBB-PK, Ham. 246 IX ● ● –
E/07  8899 Basel, UB, AN III 12 IX / ■ ●
0131 11927 Cambridge, Trinity College, B.8.5A IX – ■ ●
1500 27006 Athos, Megiste Lavra A.78 IX – ■ ●
V/031 44024 Moskau, GIM, Synod. 399 IX ● ● ●
K5 69472 Venedig, Marcianus gr. Z.1 IX ● ● ○
K6 37432 Kiew, NBUV, Φ. V (OTIS) 3619 IX/X ● ● –
420 40648 Messina, Biblioteca Regionale Universitaria, F.V. 18 IX/X ● ●■ ●
U/030 70104 Venedig, Marcianus gr. I,8 IX/X ● ● ●

https://doi.org/10.1515/9783110430806-004

gebene Überblick (Tab. 19) schließt mit dem ältesten
kompletten Zeugen, der für die Edition brauchbar ist.
Aufgrund dieser besonderen Bedeutung ist der Ein-
gangsteil der Handschrift hier vollständig abgebildet,
also Brief, Tholos und Tafelwerk (Taf. 41–52).

Dafür setzt die Bezeugung dann relativ breit ab dem
zehnten Jahrhundert ein. Der etwas disparate Befund ist
bemerkenswert, muss aber nicht allzu viel zu denken ge-
ben, denn er besagt wenig über die ursprüngliche Genese
und Verbreitung, dafür viel über Chancen und Zufälle
späterer Überlieferung. Mit anderen Worten: der Grund
liegt nicht in der Seltenheit des Systems in den ersten
Jahrhunderten oder in separaten Produktionsumständen
(nur Brief, nur Tafeln, nur Randziffern abgeschrieben),
sondern in der Möglichkeit und ggf. Attraktivität späterer
Trennungen und Teilungen. Wenn man daraus Rück-
schlüsse auf die Produktion ziehen wollte, dann allen-
falls in der Weise, dass das Tafelwerk (samt Brief) ver-
mutlich oft eine eigene Lage bildete und demnach leicht
herausgelöst werden konnte. Dass und wie sehr das Sys-
tem schon sehr früh verbreitet war, zeigen die alten



86 4 Überlieferung und Editionstechnisches

Übersetzungen (ins Gotische, Lateinische, Syrische, Ar-
menische, Äthiopische). Interessanterweise rücken die
jüngst intensiv diskutierten und unterdessen recht zuver-
sichtlich ins sechste Jahrhundert datierten Evangelien-
bücher von Abba Garima in Ge‛ez nunmehr in die Rolle
der ältesten Zeugen für das komplette System ein.1

Die Überlieferung ist auch sehr reich – und sie war
es vermutlich von Anfang an, auch wenn wir heute für
die vorikonoklastische Zeit nur noch die Spitze des Eis-
bergs sehen. Ab der mittelbyzantinischen Zeit lässt sich
diese Aussage auch statistisch untermauern. In der Zeit
vom 10. bis 12. Jahrhundert enthält etwa die Hälfte der
erhaltenen Evangeliare die Kanontafeln (genauer: eines
oder mehrere der Elemente Brief, Tafelwerk, Randappa-
rat, zumeist alle drei).2 In der Zeit nach der Lateiner-
herrschaft im 13. Jahrhundert geht die Zahl etwas zu-
rück, aber es ist gleichwohl nicht falsch zu sagen: Das
Eusebsche Konkordanzsystem gehörte zur Standardaus-
stattung eines byzantinischen Evangelienbuches. Viele
Hundert Exemplare sind bis heute erhalten. Wenn man
die Übersetzungen hinzurechnet, kommt man sicher auf
eine bedeutende vierstellige Zahl. Das rechtfertigt die
schon in der Einleitung (→ 1.2) gemachte Aussage: Es
handelt sich um einen der best-überlieferten Texte der
Antike, möglicherweise den Text mit der zweitreichsten
Bezeugung überhaupt – nämlich übertroffen nur durch
den primären Bezugstext, die Evangelien selbst. Es ist
evident, dass eine umfassende Berücksichtigung zum
Zwecke der Edition nicht nur technisch unmöglich, son-
dern auch nicht wünschenswert wäre. Es muss also eine
Auswahl getroffen werden; zu den Kriterien ist gleich-
falls auf das Methodenkapitel der Einleitung zu verwei-
sen.

Die Überlieferung ist schließlich auch sehr gut, so
dass tatsächlich – editionstechnisch gesehen – eine
große Zahl von Handschriften nicht zu einem großen Er-
kenntniszuwachs führen würde. Im Gegenteil. Denn
anders als bei anderen Paratexten ist die diachrone Di-
mension hier gerade nicht interessant, ungewöhnlich
uninteressant. Das Eusebsche System hat man ganz
oder gar nicht. Die Möglichkeiten, innerhalb des Sys-
tems sinnvolle und weiterführende Verbesserungen an-

1 Die Datierung ins 6. Jh. dürfte zumindest für die älteste dieser
Handschriften gelten, AG III, s. mit näheren Einzelheiten unten
→ 4.6.4. Möglicher Konkurrent im Westen könnte der lateinische
Codex Harleianus (London, British Library, Harley 1775), der Ende
des 6. Jh.s datiert wird.
2 Im Rahmen des Projektes ParaTexBib sind genaue Daten erhoben
worden, die eine statistische Analyse zulassen. Diese soll in einer
separaten Untersuchung vorgelegt werden.

zubringen, sind sehr begrenzt. Beispiele dafür gibt es,
sie sind aber selten.3 Eine umfassende Sammlung von
Überlieferungsvarianten würde also im wesentlichen
Verfälschung und Verwilderung zeigen, daneben aber
immer wieder auch Restauration und Restitution. Das
System hat, wie in der Einleitung gesagt, selbstheilende
Kräfte. Wenn das Ziel also in der Rekonstruktion des
Originals liegt, genügt es, eine sinnvolle Auswahl zu
treffen, um den Apparat nicht allzu sehr mit irrelevan-
ten Varianten zu belasten. Das Hauptkriterium wurde
gleichfalls in der Einleitung genannt: Es handelt sich im
wesentlichen um ein Kriterium des Alters. Gerade we-
gen dieser eher mechanischen Auswahl ist es aber
nötig, die Zeugen wenigstens kurz historisch zu kon-
textualisieren. Das geschieht in den folgenden Ab-
schnitten. Doch zuvor noch ein wichtiger Aspekt, der
gleichfalls mit der außergewöhnlichen Qualität der
Überlieferung zu tun hat. Diese lässt nämlich nicht
nur – ganz klassisch – Rückschlüsse auf den Textbe-
stand des Originals zu, sondern auch – umfassender –
auf seine Gesamtgestalt. Damit sind buchtechnische As-
pekte wie die Seiteneinteilung und das Dekorations-
schema gemeint, aber auch das Verhältnis von Text und
Paratext, mögliche ikonische Elemente (samt Text-Bild-
Verhältnis) sowie den Bildcharakter der Schrift selbst.
Es handelt sich also um Aspekte, die im Medium einer
kritischen Edition althergebrachten Stils kaum ange-
messen abgebildet werden können – und tatsächlich
dort auch nicht abgebildet werden. Wenigstens in An-
sätzen soll der Reichtum solcher Fragestellungen daher
hier zunächst diskursiv dargestellt werden.

4.1 Seiteneinteilung
Es gehört zu den bleibenden Leistungen Carl Norden-
falks, dass er gezeigt hat: Die Überlieferung lässt Rück-
schlüsse auf die konkrete Seiteneinteilung des eusebiani-
schen Originals des Tafelwerkes zu. Ja, es ist sogar
möglich, diese Einteilung bis ins Detail zu rekonstruie-
ren. Nordenfalk hat dazu einen konkreten Vorschlag aus-
gearbeitet, der seither weitgehend unwidersprochen ge-
blieben ist.4 Es stellt seinem Scharfsinn und seiner
Sorgfalt ein gutes Zeugnis aus, dass auch bei erneuter

3 Hierzu wie auch überhaupt zur Frage, was man mit dem System
tun, wie man es einsetzen konnte, sind einige Bemerkungen oben
bei → 2.6 zu finden.
4 Nordenfalk 1938, 57–72.



4.1 Seiteneinteilung 87

Prüfung und im Lichte der seither bekannt gewordenen
zusätzlichen Zeugen allenfalls in einer Detailfrage eine
Korrektur nötig ist. In den großen Linien bestätigen die
genannten Zeugen den vor acht Jahrzehnten erhobenen
Befund in eindrucksvoller Weise. Es ist daher genug, den
Gedankengang in seinen Grundzügen zu referieren und
an wenigen Punkten zu ergänzen.

Ausgangspunkt ist die Beobachtung, dass die ältes-
ten erhaltenen griechischen Textzeugen ebenso wie die
ältesten armenischen und äthiopischen die zehn Kano-
nes sämtlich auf sieben oder acht Seiten bringen.5 Die
Lateiner gehen von Anfang an andere Wege. Ab dem
10. Jahrhundert finden sich im griechischen Bereich
dann auch andere Anordnungen. Ein zehnseitiges Lay-
out wird zu einem verbreiteten Standard, aber es gibt
auch allerhand weitere Lösungen – bis hin zu einem
Schreiber des 15. Jahrhunderts, der das Kunststück zu-
stande bringt, sämtliche Kanones auf einer einzigen Seite
unterzubringen!6 Nordenfalk erblickt in der zehnseitigen
Anordnung eine „Neuredaktion der konstantinopolitani-
schen Illuminatorenschule des X. Jahrhunderts.“7 Das
mag so sein, doch in jedem Fall kann als sicher gelten,
dass diese sog. „größere Kanonfolge“ nicht die ursprüng-
liche ist. Vielmehr ist von der „kleineren griechischen
Folge“ auszugehen. Wenn man die ältesten Textzeugen
in tabellarischer Form nebeneinanderstellt (Tabelle 20),
wird sofort klar: Das siebenseitige Layout ist die älteste
greifbare Form. Kein griechischer Zeuge vor dem
10. Jahrhundert hat etwas anderes;8 bei den ältesten ar-
menischen Handschriften gibt es nur eine Ausnahme (zu
den äthiopischen Zeugen gleich im Folgenden). Die spä-
teren achtseitigen Zeugen stimmen zwar in der Zahl der
Seiten überein, aber bei näherem Zusehen zeigt sich,
dass sie diese Zahl auf recht unterschiedliche Weise er-

5 Als einzige kleine Ausnahme könnte der Papyrus K2 gewertet
werden (vermutlich fünf Seiten), s. dazu unten Anm. 8.
6 Athen, EBE cod. 1882 (GA 1367), f. 61r, oben bereits genannt
→ 2.5, S. 46.
7 Nordenfalk 1938, 58.
8 Eine eigentümliche Sonderstellung nimmt das Papyrus-Fragment
(K2) ein. Dort ist zwar nur ein kleines Stück der Kanones II–V erhal-
ten, doch lässt dies vermutlich auf ein fünfseitiges Gesamtlayout
schließen (→ 4.4.2, evtl. auch sechsseitig, vgl. Nordenfalk 1982, 36).
Aus verschiedenen Gründen ist dieser Zeuge sowohl untypisch als
auch unsicher; er kommt zur Rekonstruktion des Archetyps nicht
in Betracht.

reichen. Es ergibt sich also keine Übereinstimmung, die
auch nur die Spur einer Chance hätte, auf den Archetyp
schließen zu lassen.

Betrachtet man das siebenseitige Schema, so
stellt man schnell fest, dass die Anordnung der ersten
fünf Seiten bei allen Zeugen weitgehend übereinstimmt
und ohne jeden Zweifel als die des Archetyps gelten
kann. Das wird insbesondere durch die von Nordenfalk
noch nicht berücksichtigten Handschriften in St. Pe-
tersburg und Moskau bestätigt (GA 566 und V/031). Kein
Kanon nimmt dabei mehr als eine Seite ein. Die „gro-
ßen“ Kanones I, II und V (also alle vier Evangelien, die
drei Synoptiker und Mt/Lc) füllen genau eine Seite, bei
I in zwei Systemen, bei II und V in drei. Die „kleinen“
Kanones III und IV sowie VI und VII teilen sich jeweils
eine Seite, wobei die erste Paarung zwei dreispaltige
Systeme enthält, die zweite drei zweispaltige, denn VI
ist in zwei Systeme aufgeteilt.

Die letzten beiden Seiten sind etwas weniger über-
sichtlich, weil dort allerhand Unterschiedliches unterge-
bracht werden muss: die beiden zweispaltigen Kanones
VIII und IX sowie die vier Zahlenreihen des Kanons X für
das „Sondergut“ der vier Evangelien (je nur eine Spalte,
sehr unterschiedliche Länge). Nach eingehender Diskus-
sion kommt Nordenfalk mit guten Gründen zu dem
Schluss, dass dieses Material in folgender Weise aufge-
teilt war: VIII IX XMt2 auf Seite 6 und XMc1 XLc2 XIo3 auf
Seite 7.9 Das Zeugnis der ihm vorliegenden Handschriften
war hier nicht eindeutig. So geben sachliche Überlegun-
gen den Ausschlag: Auf diese Weise wird eine weitge-
hend gleichmäßige Auslastung der Seiten sichergestellt.
Insbesondere hat Seite 6 auf diese Weise 2 + 2 + 2 = 6
Zahlenspalten, was der Aufteilung der vorausgehenden
Seite entspricht und die Seite nicht überlastet.

‣
Tab. 20/21: Zeichenerklärung.
--- Seite fehlt (existierte aber sicher), Inhalt kann nicht mit

Sicherheit erschlossen werden;
(xx) Seite fehlt, aber Inhalt kann mit hinreichender Sicherheit

erschlossen werden;
… (vorhandene) Inhalte, die nicht mit den Kanontafeln zu tun

haben;
Feld durchgestrichen: keine weiteren Seiten vorhanden

(= wahrscheinlich Beginn);
Feld ohne Eintrag: keine sichere Aussage möglich, ob es die Seite

gab und was sie enthielt;
Feld grau unterlegt: das eigentliche Tafelwerk;
Tiefgestellte Ziffern: Zahl der Spalten (z. B. XMt2).

9 Nordenfalk 1938, 68 f.



88 4 Überlieferung und Editionstechnisches

Ta
b.

20
:S

ei
te
ne
in
te
ilu

ng
de
rK

an
on

ta
fe
ln

in
de
n
äl
te
st
en

Ze
ug

en
(Z
ei
ch
en
er
kl
är
un

g
s.
vo
rig

e
Se

ite
).

Hs
.

da
t.

1v
2r

2v
3r

3v
4r

4v
5r

5v
6r

6v
7r

7v
8r

8v

griech.

K2
VI

ep
.

ep
.

(e
p.
)?

(I
II
I)

II
II
III

IV
V
V

K3
VI
/V
II

(e
p.
)

(e
p.
)

ep
.

II
---

---
---

---
VI
II
IX

XM
t 2
XM

c 2
?

XL
c 3
XI
o 3

K4
IX

ep
.

ep
.

(e
p.
)

(I
I)

II
II
II

III
IV

V/
03

1
IX

(e
p.
)

(e
p.
)

ep
.

II
II
II
II

III
IV

V
V
V

VI
VI

VI
I

VI
II
IX

XM
t 2
XM

c 2
XL

c 3
XI
o 3

…
…

U/
03

0
IX
/X

ep
.

ep
.

ep
.

Th
ol
os

le
er

II
II
I

II
II
II

II
III

IV
V
V
V
VI

VI
VI
IV

III
IX

XM
t 2
XM

c 1
XL

c 2
XI
o 3

XI
o 3

…
…

56
6

X
le
er

II
II
II
II

III
IV

V
V
V

VI
VI

VI
I

VI
II
IX

XM
t 2
XM

c 1
XL

c 3
XI
o 3

ep
.

ep
.

15
1

X
Kr
eu
z

ep
.

ep
.

ep
.

ep
.

II
II
I

II
II
II

II
III

IV
V
V
V
VI

VI
VI
IV

III
IX

XM
t 3
XM

c 1
XL

c 2
XL

c 2
XI
o 4

le
er

10
79

X
Kr
eu
z

…
…

ep
.

ep
.

ep
.

I
I

II
II

II
III

IV
V
V

VI
VI
II
X

XM
t 2
XM

c 1
XL

c 3
XI
o 4

…
VI
II

14
X

le
er

ep
.

ep
.

ep
.

le
er

II
II
II
II

III
IV

V
V
V

VI
VI

VI
I

VI
II
IX

XM
t 2
XM

k 1
XL

k 3
XJ
h 3

le
er

…
…

12
3

X
…

…
…

ep
.

ep
.

II
II
II
II

III
IV

V
V
V

VI
VI

VI
IV

III
IX

XM
t 3
XM

c 1
XL

c 3
XI
o 3

le
er

…
…

armen.

M
lk
‘ē

IX
ep
.

ep
.

ep
.

II
II
II
II

III
IV

---
---

---
---

Bi
ld

Bi
ld

W
al
te
rs

96
6

IX
XM

t 2
XM

c 1
XL

c 3
XI
o 4

Ēǰ
m
ia
ci
n

98
9

ep
.

ep
.

II
II
II
II

II
III

IV
V
V 1

V 1
V
VI

1
VI

1
VI
IV

III
IX

XM
t 1

XM
t 1
XL

c 2
XM

c 1
XI
o 3

Th
ol
os

Bi
ld

Bi
ld

Je
ru
s.

X
le
er

Kr
eu
z

ep
.

ep
.

II
II
II

II
II

III
IV

V
V
V

VI
VI

VI
I

VI
II
IX

XM
t 2

XM
c 1
XL

c 2
XI
o 3

Th
ol
os

Bi
ld

W
ie
n

X/
XI

ep
.

ep
.

ep
.

II
II
II
II

III
IV

V
V
V

VI
VI

VI
I

VI
II
IX

XM
t 2

XM
c 1
XL

c 2
XI
o 3

Th
ol
os

…

äthiop.

AG
III

VI
…

…
le
er

---
(e
p.
)

ep
.

II
II
II
II

III
IV

(V
V
V)

(V
IV

II)
VI
II
IX

XM
t 2
XM

c 2
XL

c 3
XI
o 3

Te
m
pe
l

AG
I

VI
/V
II

ep
.

ep
.

ep
.

II
II
II
II

III
IV

V
V
V

VI
VI
I

VI
II
IX

XM
t 2
XM

c 1
XL

c 2
XI
o 3

Bo
ge
n

Th
ol
os

AG
II

VI
I–
XI

…
le
er

ep
.

ep
.

II
II
II
II

III
IV

V
V
V

VI
VI
I

VI
II
IX

XM
t 2
XM

c 2
XL

c 3
XI
o 3

…
…

Ar
ch
et
yp

ep
.

ep
.

ep
.

II
II
II
II

III
IV

V
V
V

VI
VI

VI
I

VI
II
IX

XM
t 2
XM

c 2
XL

c 3
XI
o 3

Th
ol
os
?

Ta
b.

21
:S

ei
te
ne
in
te
ilu

ng
de
rK

an
on

ta
fe
ln

in
ei
ni
ge
n
So

nd
er
fä
lle
n.

Hs
.

da
t.

1r
1v

2r
2v

3r
3v

4r
4v

5r
5v

6r
6v

7r
7v

8r
8v

9r
9v

10
r

10
v

K1
VI

Kr
eu
z

le
er

I
I

II
II

II
III

---
---

---
---

XM
t 2
XM

c 1
XL

c 3
XI
o 4

le
er

…
…

42
0

IX
/X

ep
.

ep
.

ep
.

ep
.

ep
.

ep
.

I
I

I
II
II

II
II

III
IV

V
V

VI
VI

VI
IV

III
IX

XM
t 2

XM
c 1
XL

c 3
XI
o 3

…
…

…
22

24
X

ep
.

ep
.

ep
.

le
er

I
I

II
II

II
II

III
IV

V
V

V
VI

VI
VI
I

VI
II
IX

XM
t 3
XM

c 1
XL

c 3
XI
o 1

XI
o 3

le
er

37
1

X
le
er

II
II
I

II
II

II
III

IV
V
V
V

V
VI

VI
VI
IV

III
IX

XM
t 4
XM

c 2
XL

c 4
XI
o 4

le
er

le
er

…

S/
02

8
X

…
ep
.

ep
.

ep
.

I
I

I
II

II
II

II
III

IV
V
V

V
V

VI
VI

VI
IV

III
IX

XM
t 3

XM
c 1
XL

c 3
XI
o 3

Th
ol
os

M
/0
21

X
ep
.

ep
.

ep
.

ep
.

I
I

II
II

II
III

IV
V
V

V
VI

VI
VI
I

VI
II
IX

XM
t 2
XM

c 2
(X

Lc
XI
o )

K/
01

7
X

…
…

…
…

…
…

I
I

(I)
(II

II)
II
II

III
IV

(V
V)

(V
IV

I)
VI
IV

III
IX

XM
t 2

XM
c 1
XL

c 3
XI
o 3

le
er

kl
.l
at
.

I
I

II
II

II
III

IV
V
V

VI
VI

IX
XM

t 2
XM

c 1
XL

c 3
XI
o 4

Fo
lg
e

VI
I

VI
II



4.1 Seiteneinteilung 89

Diese Überlegung ist durchaus einleuchtend und könn-
te in Ermangelung konkreter Zeugnisse Bestand haben.
Indes sprechen die genannten Handschriften aus St. Pe-
tersburg und Moskau für eine andere Lösung. Sie stim-
men mit dem spätantiken Londoner Fragment (K3) da-
rin überein, dass die vorletzte Seite neben XMt auch
noch die Zahlenreihe des Markus (XMc) enthielt, und
zwar vermutlich in zwei Spalten (obwohl es nur wenige
Zahlen sind – sicher ist das indes nicht, auch die ein-
spaltige Lösung ist denkbar). Damit ergibt sich die Ge-
samtanordnung:

Tab. 22: Seiteneinteilung des Archetyps.

1 I I
2 II II II
3 III IV
4 V V V
5 VI VI VII
6 VIII IX XMt2 XMc2
7 XLc3 XIo3

Zu diesem eindeutigen Schluss kommt man aufgrund der
Betrachtung der griechischen und armenischen Überlie-
ferung. Doch hinzu kommt Folgendes: Die Entdeckung
und sehr frühe Datierung der äthiopischen Evangeliare
von Abba Garima bestätigt die Rekonstruktion aufs Ein-
drücklichste.10 Alle drei Handschriften stimmen auf den
Seiten 1–5 ganz genau mit dem erschlossenen Archetyp
überein, eine Handschrift auch darüber hinaus auf den
letzten beiden Seiten (AG I, allenfalls mit der minimalen
Einschränkung, dass XLc nur 2 statt 3 Spalten einnimmt).
Die Tatsache, dass die beiden anderen Handschriften das
Material am Schluss auf drei (statt auf zwei) Seiten ver-
teilen, darf keinesfalls zu der Auffassung führen, dass
die sich damit ergebende achtseitige Anordnung die ur-
sprüngliche sei:11 Kein einziger anderer griechischer oder
armenischer Zeuge hat die Zahlen von Kanon X für Mt
und Mc auf einer eigenen Seite. Dabei handelt es sich
ganz gewiss um eine Sonderform, die ein Problem lösen
soll, das man in der Tat bei der erschlossenen Anord-
nung des Archetyps erblicken kann. Es ist eben die Über-
lastung von Seite 6, die schon Nordenfalk zu einer abwei-
chenden Rekonstruktion geführt hatte. Dass umgekehrt

10 S. unten → 4.6.4.
11 So Watson 2016, 149 (s. auch 164) – allerdings wird die Auffas-
sung mehr statuiert als begründet. Sehr viel zurückhaltender äußert
sich im gleichen Band McKenzie 2016, 55–59. Eine gute Übersicht
zur Seiteneinteilung auch bereits bei Bausi 1998–2002, 51.

das siebenseitige Layout in AG I kein isolierter Sonderfall
ist, zeigt die Tatsache, dass diese Anordnung – also ex-
akt die des vermuteten Originals – auch weiterhin in der
äthiopischen Tradition präsent bleibt.12

Wie sicher ist die Rekonstruktion dieser Seiten-
verteilung und wie weit kann sie zeitlich hinaufgerückt
werden? Das stemmatische Argument bei der formalen
Betrachtung der Kanontafeln ist sehr stark. Denn abwei-
chende Layouts sind ja zunächst einmal kein „Fehler“,
insofern auch kein Anlass bei einmal eingetretenen Än-
derungen Rück-Korrekturen vorzunehmen. In der Tat
verliert sich das siebenseitige Layout in der griechi-
schen Tradition weitgehend, ohne dass es dem Erfolg
des Systems als solchem geschadet hätte. Wenn also in
so unterschiedlichen und geographisch weit voneinan-
der entfernten Kulturräumen wie dem griechischen,
dem armenischen und dem äthiopischen sich ein fast
komplett deckungsgleiches Layout findet, ist der Rück-
schluss auf einen gemeinsamen Archetyp zwingend.
Rein technisch gesehen, ist für das Alter dieses Arche-
typs ein terminus ante quem durch das Alter des ältesten
Zeugen gegeben. Das wäre wahrscheinlich das Londo-
ner Fragment (K3), das möglicherweise noch ins sechste
Jahrhundert gehört, allenfalls ins frühe siebte. Viel-
leicht kann man aber noch etwas weiter hinaufgehen,
nämlich ins fünfte Jahrhundert, wenn man annimmt,
dass sich zu dieser Zeit die Überlieferungswege zwi-
schen dem griechischen Original und den hier relevan-
ten Übersetzungen (armenisch, äthiopisch) getrennt ha-
ben.13 Freilich war dies nie ein komplettes parting of the
ways, vor allem im Fall des Armenischen nicht, denn
auch spätere Kulturkontakte und damit Kontaminati-
onsphänomene sind denkbar.

Ein Beweis im mathematischen Sinne, dass das er-
schlossene siebenseitige Layout direkt auf Euseb bzw. sein
Skriptorium zurückgeht, ist damit noch nicht gegeben.
Aber der erschlossene Zeitpunkt (5. Jh.) rückt doch relativ
nah an den Ursprung heran, und die alternative Vorstel-
lung, dass etwa ein Jahrhundert nach der Entstehung je-
mand eine vereinheitlichende Rezension durchgeführt
habe, die die Überlieferung in allen frühen Ästen beein-
flusst hat, ohne dass von einer vorausgehenden Fassung
Spuren geblieben wären, ist gleichfalls nicht sehr plausi-

12 Evangeliar von Krestos Tasfana, datiert auf ca. 1320 (s.
Anm. 257), und Evangeliar in Morgan Library and Museum, dat.
1401 (s. Anm. 258). Eine umfassende Untersuchung der zahlreich
erhaltenen äthiopischen Kanontafeln ist ein Desiderat der For-
schung.
13 Siehe unten die Bemerkungen in → 4.6 zu den einzelnen Über-
setzungen.



90 4 Überlieferung und Editionstechnisches

bel. Es ist also recht wahrscheinlich, dass der erschlosse-
ne Archetyp das Original darstellt – also auf Euseb selbst
oder zumindest sein Skriptorium zurückgeht.

Allein dieses Faktum ist beachtlich: Bekanntlich ist
für kein einziges literarisches Werk der Spätantike ein
Autograph erhalten, aber in diesem Fall kommt man so
nahe an das „Original“ wie sonst kaum einmal. Dass
selbst die Seiteneinteilung rekonstruiert werden kann, ist
selten und kommt sonst allenfalls bei anderen tabellari-
schen Texten vor.14 Es lohnt sich daher noch kurz bei
dieser Frage zu verweilen und die erschlossene Seiten-
aufteilung näher zu betrachten. Die Schwierigkeit bei der
Verteilung der zehn Kanones über mehrere Seiten liegt
darin, dass die Kanones sowohl ihrer Spalten- als auch
Zeilenzahl sehr unterschiedlich sind (will sagen: sowohl
nach Länge als auch nach Breite). Generell müssen alle
Seiten mehrere Tabellensysteme aufnehmen. Im Einzel-
nen ergibt sich folgende Aufteilung:

Tab. 23: Zahl der Systeme und Spalten im Archetyp.

Seite Kanones Systeme Spalten

1 I I 2 8 (4 + 4)
2 II II II 3 9 (3 + 3 + 3)
3 III IV 2 6 (3 + 3)
4 V V V 3 6 (2 + 2 + 2)
5 VI VI VII 3 6 (2 + 2 + 2 )
6 VIII IX XMt XMc 4 8 (2 + 2 + 2 + 2)
7 XLc XIo 2 6 (3 + 3)

Man sieht an dieser Zusammenstellung, dass die oben
als problematisch erkannte sechste Seite keineswegs
eine ungewöhnlich hohe Zahl von Spalten aufnehmen
muss (die zweite Seite hat mehr), dass aber nur dort das
Material in insgesamt vier Systeme aufgegliedert ist.
Das hat Konsequenzen für das Dekorationsschema. Ge-
staltungsvarianten für zwei oder drei Systeme sind rela-
tiv häufig, die Vier-Form ist selten. Doch genau dies fin-
det sich an der fraglichen Stelle am oberen und am
unteren Ende des Spektrums künstlerischer Formge-
bungsansprüche, nämlich im Londoner Fragment (K3)
und im Moskauer Codex (GA V/031) – und gelegentlich
auch in anderen Handschriften, allerdings an anderen

14 Man kann an Eusebs eigenen Chronik-Kanon denken (vgl. Wall-
raff 2012, 806–809 und 2013, 30 f.) oder die beinahe gleichzeitigen
Figurgedichte des Optatian (vgl. Squire 2017, 70–74), s. auch die Dis-
kussion oben → 2.1.

Stellen.15 Spätere Zeugen haben jedoch oft versucht,
dieser „Sonderform“ durch neue Verteilungsvarianten
auszuweichen.

Schwieriger als die Zahl der Tabellensysteme und
Spalten (also die Breite) ist die Länge der Kanones. Die
Gesamtzahl der vorkommenden Ziffern ist in Kanon I
und II mit Abstand am höchsten: sie haben 4 bzw. 3
Spalten und sehr viele Zeilen. Betrachtet man allein die
Zahl der Zeilen, so ergeben sich in Kanon V (Mt, Lc) so-
wie teilweise X (Sondergut) wiederum sehr lange Rei-
hen. Graphisch dargestellt sieht die Länge nach diesen
beiden Kriterien so aus:

0

20

40

60

80

100

120

I II III IV V VI VII VIII IX Mt Mc Lc Io

0

50

100

150

200

250

300

350

I II III IV V VI VII VIII IX Mt Mc Lc Io

Abb. 14: Zahl der Zeilen (oben) und Gesamtzahl der Ziffern (unten)
pro Kanon.

Was bedeutet das für die Seitenverteilung? Wenn man
nach den gleichen Kriterien zunächst die Zahl der Zeilen,
dann die Zahl der Ziffern pro Seite berechnet, ergibt sich
das folgende Bild:

15 Beispiele wären etwa GA 151, f. 5v/6r (4 Systeme für V V V VI /
VI VII VIII IX) und GA U/030, f. 6r/v (ähnliche Situation).



4.1 Seiteneinteilung 91

0

20

40

60

80

100

120

140

160

180

1 2 3 4 5 6 7

0

50

100

150

200

250

300

350

1 2 3 4 5 6 7

Abb. 15: Zahl der Zeilen (oben) und Gesamtzahl der Ziffern (unten)
pro Seite im erschlossenen Archetyp.

Wenig überraschend ist im ersten Diagramm die letzte
Säule mit Abstand am höchsten, weil sie nur aus den ein-
spaltigen Systemen von Kanon X besteht. Ein ausgegli-
cheneres Bild ergibt sich im zweiten Diagramm, das ein
Maß für die Gesamtauslastung einer jeden Seite gibt. Von
einer gleichmäßigen Verteilung kann keine Rede sein.
Die ersten beiden Seiten sind in etwa doppelt so voll wie
die übrigen. Die Ziffernfülle kann nur deshalb bewältigt
werden, weil die Tabellen auf diesen beiden Seiten sonst
keine Unterteilung mehr brauchen und damit den Platz
maximal ausnutzen. Zugleich zeigt sich auch, dass die

als problematisch erkannte sechste Seite zwar mehr Un-
terteilungen, aber nicht mehr Material hat als die voraus-
gehenden und nachfolgenden Seiten.

Man kann nicht behaupten, dass die gewählte An-
ordnung problem- oder gar alternativlos sei (das zeigen
ja schon die diversen späteren Abweichungen). Sie ist
aber dennoch sehr durchdacht und gewiss Frucht genau-
er Abwägung. Es ist gut denkbar, ja sogar wahrschein-
lich, dass diese Abwägung schon vom Autor des Tafel-
werks selbst vorgenommen wurde.

Die tabellarische Aufstellung der ältesten Zeugen
(Tabelle 20) lässt aber noch weitere Rückschlüsse zu, die
teilweise über Nordenfalk hinausführen. Zunächst: es ist
sehr wahrscheinlich, dass die siebenseitige Serie auf
einer verso-Seite begann. Mit Ausnahme des Ēǰmiacin-
Evangeliars stimmen darin alle alten Zeugen, die das ur-
sprüngliche Schema weitgehend bewahrt haben, über-
ein. Das bedeutet, dass die Tafeln auch auf einer verso-
Seite endeten. Was kam davor und danach? Aussagen
darüber können nur mit einer gewissen Vorsicht getrof-
fen werden, aber sie sind auch nicht unmöglich. Vor al-
lem für das Vorher ist die Antwort relativ naheliegend:
Wie in der weit überwiegenden Mehrzahl der erhaltenen
Handschriften wird der Karpianbrief direkt dem Tafel-
werk vorausgegangen sein.

Die Seitenaufteilung des Briefes mag etwas weni-
ger relevant und vielleicht auch weniger sicher erkenn-
bar sein, doch auch hier sind Aussagen mit guter Wahr-
scheinlichkeit möglich. Die allermeisten griechischen
Zeugen bieten den Text auf drei Seiten (Tabelle 24). Auch
wo nur ein oder zwei Seiten erhalten sind, kann diese
Anordnung sicher rekonstruiert werden. Ein Layout auf
zwei Seiten ist nur im Purpurcodex von Rossano (GA Σ/
042) bezeugt, ebenso in der Handschrift GA 123 (GA 566
zählt hier nicht wegen des schmucklosen zweispaltigen
bzw. insgesamt vierspaltigen Layouts). Diese Anordnung
findet sich auch in zwei armenischen und zwei äthiopi-
schen Evangeliaren.16 Doch in beiden Sprachräumen ist
das dreiseitige Layout ebenfalls früh belegt. Auf der Ba-
sis dieses Befundes ist klar: Die zweiseitige Anordnung
kommt als Kandidat für den Archetyp nicht in Betracht,
zumal der frühe griechische Zeuge dafür zwar sehr alt ist,
aber durch seinen Charakter und sein Format als Pracht-
codex ohnehin in mancher Hinsicht sui generis ist.

Allerdings kann man fragen, ob im Fall dieser Seiten-
aufteilung überhaupt ein Rückschluss auf den Archetyp
sinnvoll möglich ist, ob es also Gründe für die Auffassung

16 Es handelt sich um das Ēǰmiacin-Evangeliar und das Jerusale-
mer Evangeliar (ms. 2555) sowie die äthiopischen Handschriften AG
III und II.



92 4 Überlieferung und Editionstechnisches

Tab. 24: Seiteneinteilung und Dekoration des Briefs (ohne „Sonderfälle“, nämlich Handschriften, die einem grundsätzlich anderen
Schema folgen, zu diesen s. unten Tabelle 26); verzeichnet ist jeweils Anfang und Ende des Textstücks jeder Seite; wo eine Seite
verloren ist, aber ihr Vorhandensein erschlossen werden kann, steht „(ep.)“; mit * sind diejenigen Fälle gekennzeichnet, die im Tafelteil
abgebildet sind.

Sigle Diktyon dat. 1r 1v 2r Tab. § 4 Dekoration

Σ/042 56423 VI § 1‒§ 5 (ep.) nein Rahmen *
K2 77224 VI § 1‒ §4 ὁ γʹ‒? (ep.) nein? Rahmen? *
K3 38769 VII (ep.) (ep.) § 8‒§10 --- Kanonbogen *
0211 63021 IX § 1‒§4 τέσσαρες § 4 Rest‒§ 7 (ep.) ja Kanonbogen
K4  9292 IX § 1‒§4 τέσσαρες § 4 Rest‒§ 7 (ep.) ja Kanonbg. und Rahmen *
K6 37432 IX/X (ep.) (ep.) § 8‒§10 --- Flechtband
V/031 44024 IX/X (ep.) (ep.) § 8‒§10 --- keine
566 57124 X §1‒§5 ὑπόθεσις § 5 Rest‒§ 10 nein keine
2224 36434 X §1‒§3 δέκα §3 Rest‒§ 7 §8‒§10 nein Kanonbogen
1079 26951 X §1‒ §4 ὁ γʹ‒§ 8 ἕν τι τῶν § 8 Rest‒§ 10 ja keine
14 49631 X §1‒§3 δέκα §3 Rest‒§ 7 δηλοῦσα §7 Rest‒§ 10 nein Tetrakonchos
123 71907 X §1‒§5 § 6‒§10 nein Rahmen

gibt, dass auch dies Teil des originalen Konzepts war. Sol-
che Gründe gibt es in der Tat. Einen ersten Hinweis gibt
das einzelne Blatt, das sich im Codex von Tiflis (GA 0211)
erhalten hat. Es enthält die ersten zwei Drittel des Briefes,
jeweils in einer rechteckigen Rahmung, und die beiden
Seitenenden zeigen klar, dass der Seitenumbruch nicht
einfach an irgendeiner Stelle im Text „passiert“ ist, son-
dern gewollt war: Auf der ersten Seite bleibt unten etwas
Platz leer, auf der zweiten wird es zum Schluss eng; die
letzte Zeile geht nicht bis zum rechten Rand, sondern der
Text endet unmotiviert nach wenigen Buchstaben.

Eine genauere Analyse zeigt, dass die beiden Seiten-
umbrüche Standard waren, also Teil einer Tradition.

Dieser Befund ist kein Beweis dafür, dass die Auftei-
lung direkt auf Euseb zurückgeht, aber es ist doch klar,
dass es für das dreiseitige Layout einen gemeinsamen Ar-
chetyp gab. Dessen Alter ist nicht mit Sicherheit be-
stimmbar, aber angesichts der Sorgfalt, die dem Gesamt-
produkt von Anfang an zuteil wurde, ist die Annahme
eines Ursprungs im Skriptorium von Kaisareia nicht von
der Hand zu weisen. Außerdem mag man vermuten, dass
die Übersicht über die zehn Kanones in § 4 des Briefes
etwa wie im Berliner Fragment (K4) als Tabelle gestaltet
war. Das ist freilich nicht sicher, zumal der älteste und
wertvollste Zeuge, das Londoner Fragment (K3), hier aus-
fällt. Dass auch das zweiseitige Layout alt ist und traditi-
onsbildend gewirkt hat, zeigt die Verwandtschaft zwi-
schen dem Rossano-Codex und dem viel späteren Wiener
Evangeliar (GA 123, gleicher Seitenumbruch).

Die Übersicht lässt noch einen weiteren Rückschluss
zu: Der Brief begann vermutlich auf einer recto-Seite. Zu-

sammen mit den sieben Seiten des Tafelwerks ergibt sich
also eine geschlossene Größe von zehn Seiten. Zu diesem
Ergebnis war auch Nordenfalk gekommen, allerdings auf
etwas andere Weise. Denn er ging von einem zweiseiti-
gen Brief-Format aus.17 Die letzte (zehnte) Seite wäre
dann mit dem Tholos gefüllt (zu diesem → 4.2), wie ihn
etwa das Ēǰmiacin-Evangeliar zeigt. In dieser Form schei-
tert die Theorie schon an der technischen Beobachtung,
dass das Tafelwerk auf einer verso-Seite endet, also keine
freie Rückseite hat. Hinzu kommen die Überlegungen
zum Layout des Briefes. Nordenfalk kannte nicht alle in
Betracht kommenden Zeugen und hat zudem die Bedeu-
tung des Ēǰmiacin-Evangeliars tendenziell zu hoch einge-
schätzt.

Bedeutet das, dass im Archetyp kein Platz für den
Tholos war? Oder für weitere Elemente der Gesamtkom-
position? Nicht unbedingt. Die Diskussion dieser Frage
ist auch deshalb interessant, weil sie möglicherweise
über das rein Formale hinausführt. Denn man kann fra-
gen, ob sich die Zahl von zehn Seiten „einfach so“ ergab
oder ob sie intendiert und mit tieferem Sinn verbunden
war. Bei den zehn Kanones lässt sich zeigen, dass die
Zahl gewollt und dass eine solche Sinnebene zumindest
plausibel ist (→ 2.4). Theoretisch ließen sich die Erwä-
gungen zu den arithmetischen Hintergründen und zur
Zahlensymbolik auch auf diesen Bereich übertragen. Die
zehn Seiten wären dann Teil der Theologie der Kanon-

17 Nordenfalk 1938, 94–101.

http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20042
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=56423
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=77224
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=38769
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20211
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=63021
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=9292
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=37432
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20031
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=44024
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30566
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=57124
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=32224
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=36434
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=31079
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=26951
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30014
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=49631
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30123
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=71907


4.1 Seiteneinteilung 93

tafeln und von Anfang an unauflöslich mit dem Projekt
insgesamt verbunden.18

Das muss nicht unbedingt falsch sein, aber ohne
konkrete Anhaltspunkte am Material ist es doch ratsam,
mit einer solchen theologischen Überhöhung vorsichtig
zu sein. Indizien dafür fehlen, aber dagegen spricht zu-
mindest eine sehr einfache buchtechnische Erwägung.
Zehn Seiten, also fünf Blätter, sind kein sinnvolles Modul
eines frühen Codex. Will sagen: Sie können in dieser
Form niemals eine Lage gebildet haben. Dafür bräuchte
es eine gerade Zahl von Blättern. Natürlich ist es nicht
gesagt, dass das eusebianische System eine Lage für sich
bildete, aber manches spricht doch für die Vorstellung,
dass dies vielfach der Fall war. Eine genaue Analyse der
Lagenstruktur bei den untersuchten Zeugen wurde nicht
durchgeführt (sie wäre ohne Zweifel lohnend), aber etwa
bei dem Londoner Fragment (K3) oder dem Moskauer
Codex (GA V/031) verhält es sich genau so. Bei den Mega-
codices Sinaiticus und Alexandrinus sind zwar keine
Kanontafeln mehr vorhanden, aber es lässt sich zeigen,
dass jeweils ganze Lagen zu Beginn des Neuen Testa-
ments fehlen: diese dürften die Kanontafeln enthalten
haben (→ 4.5.1 und 4.5.2).

Dieser Gedanke würde auf Module von 12 oder 16 Sei-
ten führen, und bei den beiden zuletzt genannten Hand-
schriften kann es gut sein, dass die Lagen regelmäßig –
und das heißt 16-seitig – waren, dann aber neben den
Kanontafeln noch weiteres Paratext-Material enthielten.
Man sollte sich auch von der Vorstellung befreien, dass
die Megacodices so etwas wie der Normal- oder gar Ideal-
fall einer biblischen Handschrift im vierten und fünften
Jahrhundert waren19 und dass demnach Euseb sein Sys-
tem zunächst für solch ein Groß-Format konzipiert habe.
Im Gegenteil kann es gut sein, dass gerade für diese Fälle
die oben angestellten Überlegungen zur Seitenverteilung
nicht galten, dass also die Kanones hier auf mehr oder
(wahrscheinlicher) weniger Seiten präsentiert wurden.

Um aber auf die Ausgangsfrage zurückzulenken:
Wenn das System von Anfang an eher für 12 als für 10 Sei-
ten konzipiert war, dann ist es gut denkbar, dass eine Sei-
te noch für ein visuelles Element reserviert war, dass also
etwa der Tholos als festlicher Auftakt zum Evangelium
folgte – im Anschluss an die Serie der Tabellen (die auf
einer verso-Seite endete). Oder anders formuliert: Ob das

18 Diese Auffassung findet sich bei Kouymjian 1996, 1037 (und in
der Folge bei Sevrugian 2004, 35).
19 Es ist Gamble 2015, 13 zuzustimmen, der zu dem Schluss
kommt: „Perhaps Codex Sinaiticus and the few other ancient sin-
gle-volume Bibles should be regarded as experimental explorations
of technological possibilities that proved impractical for customary
use.“

eine nicht besetzte Blatt im Fall eines 12-Seiten-Layouts
etwas enthielt und, wenn ja, was, ist aus einer Untersu-
chung der Seitenverteilung nicht sicher zu erheben. Eben-
so ist nicht sicher zu erheben, an welcher Stelle das nicht
verplante Blatt steht. Es muss nicht notwendigerweise am
Schluss gestanden haben. Auch vor dem Brief oder zwi-
schen Brief und Tafelwerk sind denkbare Positionen.
Wenn es nach den beiden ältesten Zeugen (K3 und K4)
geht, ist allerdings die Schlussposition doch die wahr-
scheinlichste. In die gleiche Richtung deuten inhaltliche
Überlegungen zu Text- und Bildbestand, die indes nicht
mehr primär mit der Frage der Seitenverteilung zu tun ha-
ben (→ 4.2). Eine mögliche Gesamtrekonstruktion einer
Lage aus sechs Blättern könnte also so aussehen:

Tab. 25: Möglicher Aufbau einer Lage mit dem Tafelwerk.

1r Brief (1/3)
1v Brief (2/3)
2r Brief (3/3)
2v I I
3r II II II
3v III IV
4r V V V
4v VI VI VII
5r VIII IX XMt2 XMc2
5v XLc3 XIo3
6r Tholos mit Titulus
6v leer

Zusammenfassend sei nochmals betont: Allein die Tat-
sache, dass sich begründete Hypothesen über die Sei-
tenverteilung des Originals machen lassen, ist etwas Be-
sonderes. Das hängt nicht nur mit der Qualität der
Überlieferung zusammen, sondern vor allem mit der Na-
tur des fraglichen Textes selbst. Er ist von Anfang an als
codex-gebundendes System konzipiert, und die konkrete
Umsetzung und Visualisierung auf den einzelnen Seiten
dieses Mediums war Teil dieses Konzepts. Man muss
nicht alle Einzelheiten Euseb als dem wesentlichen Ide-
engeber persönlich zuschreiben. Im Gegenteil ist es
wahrscheinlich, dass er sich in großem Stile hat zuarbei-
ten lassen – für die konkrete technische Umsetzung, viel-
leicht aber auch für einzelne Layout-Fragen. Es kann
auch sein, dass die Arbeit im Skriptorium von Kaisareia
nach seinem Tod weiterging und Spuren in der Überliefe-
rung hinterlassen hat. Natürlich bleiben manche Aspekte
der vorgeschlagenen Rekonstruktion mit Unsicherheiten
behaftet. Wichtiger als manche Einzelheiten ist ohnehin
die mit der Analyse verbundene Grundeinsicht in den
seitengebundenen Charakter des Werks.

Gewissermaßen als Nachtrag sind noch einige De-
tailprobleme anzusprechen, die die gewonnenen Ergeb-



94 4 Überlieferung und Editionstechnisches

nisse abstützen oder auf mögliche Rückfragen antwor-
ten. Die Tabellen 20 und 24 können einen falschen
Eindruck vermitteln, weil sie das zur Verfügung stehende
Material nicht komplett enthalten. Es gibt einige alte Zeu-
gen, die sich von der Mehrheit so stark unterscheiden,
dass sie nicht zur Rekonstruktion des Originals in Frage
kommen. Vielmehr handelt es sich um Sonderlösungen
ad hoc, die mit erkennbaren oder nicht erkennbaren
Gründen neue Lösungen suchen. Im Sinne der Vollstän-
digkeit und auch wegen des Interesses, das diese Son-
derlösungen beanspruchen können, sind sie in einer ei-
genen Liste zusammengetragen (Tabelle 21). Es sind
Handschriften, die das Material über sehr viel mehr Sei-
ten ausbreiten als im vermuteten Archetyp. Schon ein
erster Blick auf die Tabelle zeigt, dass diese griechischen
Zeugen untereinander wenig Verwandtschaft aufweisen.
Die Idee eines gemeinsamen Archetyps, der möglicher-
weise sehr alt sein könnte, drängt sich also nicht auf.

Die Tabelle enthält zudem die sog. „kleinere lateini-
sche Kanonfolge“, wie Carl Nordenfalk sie etabliert hat.20
Während die armenische und äthiopische Tradition im
Blick auf die Seiteneinteilung dem griechischen Original
nahestehen und daher zu Rekonstruktion des Archetyps
in Betracht kommen, gingen die Lateiner von Anfang an
andere Wege. Schon die genannte „kleinere“ Folge ver-
teilt das Material auf 12 Seiten. Hinzu treten zwei „größe-
re“ Varianten, die jeweils 16 Seiten umfassen. Die ältere
von diesen beiden geht ebenso wie die „kleinere“ noch
auf die Spätantike zurück. Nordenfalk vermutet die Ur-
sprünge im sechsten Jahrhundert, hält aber keinen für
identisch mit dem Archetyp des Hieronymus.21 Die Re-
konstruktion einer solchen Urform ist nicht Aufgabe der
vorliegenden Untersuchung. Hier genügt der Hinweis,
dass die „kleinere Folge“ dem Griechischen immer noch
etwas näher steht,22 aber dennoch für Rückschlüsse da-
rauf nicht in Betracht kommt.

Der wichtigste Differenzpunkt ist, dass „die lateini-
schen Kanonfolgen der Spätantike … niemals mehr als
vier Ziffernspalten pro Seite aufweisen. Sie brauchen
infolgedessen wesentlich mehr Seiten als die griechi-
schen.“23 Genau diese Eigenart findet sich auch im mut-
maßlich ältesten griechischen Zeugen für das Tabellen-

20 Nordenfalk 1938, 171 f.
21 Nordenfalk 1938, 193 f. und 216 f.
22 So auch Nordenfalk 1938, 217.
23 Nordenfalk 1938, 152. Eine weitere Differenz besteht darin, dass
die Lateiner gelegentlich in einem und demselben System mehrere
verschiedene Kanones vertikal untereinander anordnen. Das soll in
der Tabelle durch die untereinander gestellten Ziffern VI, VII, VIII
angedeutet werden.

werk (oder jedenfalls für größere Teile davon), nämlich
die eine unvollständige Lage eines spätantiken Codex, die
sich in Wien erhalten hat (K1). Hier ist der Vergleich mit
dem Lateinischen besonders lehrreich. Die Aufteilung ist
keineswegs identisch mit der „kleineren Folge“, lässt aber
eine gewisse Ähnlichkeit bei den leitenden Prinzipien
durchaus erkennen. Aufgrund solcher und weiterer Indizi-
en hatte Nordenfalk vermutet, dass die Handschrift im
kulturellen „Grenzland“ entstanden sein könnte.24 In je-
dem Fall ist kein späterer griechischer Kopist diesem Vor-
bild gefolgt. Die Tatsache, dass die heute in Messina auf-
bewahrte Handschrift (GA 420, ebenso ihr Schwesterstück
GA K/017) die Tafeln ebenfalls auf 11 Seiten verteilt, ist
kein Indiz in dieser Richtung. Bei näherem Zusehen ist die
dort gefundene Lösung sehr verschieden.

Nochmals ganz anders liegen die Dinge in dem sorg-
fältig geschriebenen Codex des „Höhlenklosters“ (Mega-
lou Spelaiou) in Kalabryta (GA 2224). Dort ist die große
Zahl von erforderlichen Seiten eindeutig durch den stark
erhöhten Platzbedarf bedingt, denn dem eigentlichen
Zahlenwerk sind jeweils noch weitere Spalten mit „Prüf-
summen“ beigegeben (→ 4.4.19, G11314). Die Zahl der Zif-
fern steigt dadurch fast auf das Dreifache an. So gesehen
ist es geradezu erstaunlich, dass das Tafelwerk mit „nur“
15 Seiten auskommt. Bei den beiden Handschriften GA M/
021 und GA S/028 entsteht hingegen der erhöhte Platzbe-
darf durch die besondere, feierliche Größe, in der das Ma-
terial dargeboten wird. Bei S ist allein der Karpianbrief
auf 9 Seiten verteilt – zu viel, um noch vollständig in der
Tabelle erfasst zu werden. Aus dem gleichen Grund ist
auch der direkt nach den Tafeln folgende Tholos mit Titu-
lus nicht erfasst.

Auch sonst gibt es Sonderlösungen bei der Darstel-
lung des Briefes. Unter den für die Edition verwendeten
Handschriften sind die folgenden nicht in Tabelle 24 auf-
genommen, weil sie zur Rekonstruktion des Archetyps
keinen Beitrag leisten.

Tab. 26: Präsentation des Karpianbriefes in einigen Sonderfällen;
mit * sind diejenigen Fälle gekennzeichnet, die im Tafelteil
abgebildet sind.

Sigle Diktyon dat. Brief-Layout

K5 69472 IX 1 Spalte (zu ¾), ohne jede Dekoration *
U/030 70104 IX/X 3 Seiten, Textbeginn auf der ersten Seite

in kleinem Medaillon, dann Kanonbögen *
S/028 66985 X 9 Seiten, Kanonbögen
151 65952 X 4 Seiten, davon 3 Kanonbögen, 1 Rahmen
420 40648 IX/X 4 Seiten, Kanonbögen *

24 Nordenfalk 1938, 152.

https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=69472
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20030
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=70104
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20028
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=66985
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30151
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=65952
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30420
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=40648


4.1 Seiteneinteilung 95

Diese Handschriften sind nicht interessant im Blick auf
Detailfragen der Seitenumbrüche, sehr wohl aber für die
Frage des Dekorationsschemas. Diese Frage ist hier ab-
schließend noch kurz zu diskutieren. Blickt man auf die
Tabelle 24 oben und die gerade gegebenen Ergänzungen
(Tabelle 26), so ist sofort klar: Es gibt zwei alte Gestal-
tungsvarianten, nämlich die Präsentation des Textes un-
ter Kanonbögen (also im Grunde das gleiche Dekorati-
onsschema wie für die Tafeln, ggf. leicht abgewandelt)
oder in einem breiten viereckigen Rahmen. Beide Varian-
ten sind spätantik belegt,25 beide finden sich auch mehr-
fach in frühen mittelalterlichen Zeugen. Die weitere Ten-
denz geht eindeutig in Richtung des Kanonbogens. Der
Rahmen verliert sich in der mittel- und spätbyzantini-
schen Zeit. Doch was folgt aus dem Befund für die älteste
Form?

Immerhin zeigen die Belege, dass beide Varianten im
Prinzip Kandidaten dafür sind, denn beide sind mehr als
ganz singuläre Sonderlösungen. Eine Entscheidung kann
nicht auf der Basis einer rein quantitativen Abwägung
der Zeugen getroffen werden. Auf den ersten Blick schei-
nen die alten Übersetzungen, die zur Rekonstruktion der
Seiteneinteilung so wichtig sind, eine definitive Klärung
zu bringen. Weder in der armenischen noch in der äthio-
pischen Tradition tritt der Brief im einem rechteckigen
Rahmen auf. Vielmehr steht der Text in beiden Fällen
regelmäßig unter Kanonbögen. Nicht zuletzt aus solchen
Gründen hatte Nordenfalk diese Form für den eusebiani-
schen Archetyp vermutet.26

Indes verliert das Argument an Gewicht, wenn man
umgekehrt daran erinnert, dass sowohl die lateinische
als auch die syrische Tradition das Motiv des dekorativen
Prolograhmens kennen und weiterführen.27 (Zur Erinne-
rung: aus je unterschiedlichen Gründen tragen beide
Kulturräume nicht zur Rekonstruktion der Seiteneintei-
lung der Kanones bei. Doch hindert das nicht, dass sie
für die hier in Rede stehende Frage in Betracht kommen.)
Gerade die erstaunliche Parallelität von so distanten Tra-
ditionen wie denen der Lateiner und Syrer zeigt klar,
dass es einen gemeinsamen Vorfahren gegeben haben
muss. Auch die beiden spätantiken griechischen Zeugen
für die Rahmen-Lösung, der Prachtcodex in Rossano und
der eher bescheidene Papyrus des Mönches in Theben

25 Bogen: K3, Taf. 18, Rahmen: GA Σ/042, Taf. 26, wohl auch K2,
Taf. 13
26 Nordenfalk 1938, 95.
27 Lateinisch: Evangeliar aus Soissons (Paris, BNF, lat. 8850, ab
f. 2); syrisch: Rabbula-Evangeliar (Florenz, Biblioteca Medicea Lau-
renziana, Plut. 1.56, f. 2v/3r).

(GA Σ/042 und K2),28 liegen – in jeder Hinsicht – weit
auseinander. Auch sie setzen einen solchen gemeinsa-
men Vorfahren voraus. Ob allerdings dieser Vorfahre mit
dem eusebianischen Archetyp identisch ist, ist schwer zu
sagen.

Letztlich kann eine Entscheidung nur aufgrund der
folgenden Plausibilitätsfrage getroffen werden: Ist es
wahrscheinlicher, dass der Rahmen in den Bogen oder
der Bogen in den Rahmen übergeht? An dieser Stelle ge-
winnt die Beobachtung über die mittelalterliche „Lö-
sung“ nochmals Gewicht. Offensichtlich geht von den so
ungemein erfolgreichen Kanonbögen eine Art System-
zwang aus. Sie verbreiten sich ja im übrigen nicht nur
auf den Karpianbrief, sondern auch auf andere Paratexte
und Bilder (→ 2.6, S. 57 f.). Das mag auch damit zusam-
menhängen, dass die Bögen unmittelbar ein stärkeres vi-
suelles Signal sind als der – u.U. zwar dekorierte, aber
in seiner Grundform doch eher schlichte – rechteckige
Rahmen.

Zugleich muss man feststellen, dass Brief und Tabel-
len ihrer Natur nach ganz verschieden sind und dass
sachlich gesehen nur für die Tabellen die Form der Ka-
nonbögen angemessen ist. Der Brief ist ein schlichter
Prosatext, der weder eine Säulenarchitektur braucht
noch für das entstehende Tympanon eine sinnvolle Ver-
wendung hat. Es ist auch sehr die Frage, ob Euseb den
„ästhetischen Überschuss“, den die feierlichen Kanonbö-
gen notwendigerweise freisetzen, für seine eigene „Be-
dienungsanleitung“ in gleicher Weise gewünscht hätte
wie für die Zahlen, die ja doch eine Art Abbreviatur der
Heiligen Schrift sind.

Alle diese Überlegungen führen zu der Auffassung,
dass der Archetyp wohl doch eher einen Rahmen um den
Brief hatte und dass dieser in der nachfolgenden Ent-
wicklung nach und nach vom Kanonbogen verdrängt
wurde. Besonders schön kann man im Berliner Fragment
(K4, Taf. 29 f.) sehen, wie sich der Kanonbogen über den
weiterhin bestehenden Rahmen „herüberstülpt“, auch
die eine erhaltene Seite in einem Codex in Tiflis (GA 0211)
kann so gesehen werden. Die Veränderung in dieser
Richtung ist jedenfalls besser nachvollziehbar als an-
dersherum. Allerdings nochmals: Derartige Überlegun-
gen sind nur Plausibilitätsargumente, und sie sind weit
davon entfernt, sichere Rekonstruktionen zu begründen.
In jedem Fall ist mit dieser Diskussion das Thema des
Abschnitts schon verlassen und eine Überleitung zum
nächsten gewonnen.

28 Zum Rahmen im Rossano-Codex vgl. Loerke 1987, 140, zum er-
schließbaren Rahmen im Papyrus vgl. Nordenfalk 1982, 32 f.



96 4 Überlieferung und Editionstechnisches

4.2 Titulus, Tholos und andere
Dekorationselemente

Die Edition enthält am Ende des Tafelwerkes einen kur-
zen Titulus (G11302). Er ist aus eher praktischen Grün-
den dort angehängt, denn er ist offensichtlich nicht Teil
des Briefes und nicht Teil des Tafelwerkes. Die hand-
schriftliche Überlieferung lässt keinerlei Zweifel daran,
dass er zum ursprünglichen Bestand des eusebianischen
Systems gehörte. Mit nur drei Ausnahmen (GA 14, 420,
566) enthalten alle untersuchten Handschriften dieses
Textelement. Abgesehen von diesen dreien führt die Zu-
sammenstellung in Tabelle 27 sämtliche Zeugen auf, die
sowohl den Brief als auch das Tafelwerk überliefern, zu-
sätzlich die fragmentarischen Zeugen nur dann, wenn sie
den Titulus enthalten. (Bei den anderen Fragmenten ist
eine Aussage über Vorhandensein oder Fehlen nicht
sinnvoll möglich.)

Schon diese breite Überlieferung lässt, wie gesagt,
kaum einen Zweifel daran, dass dieses kleine Textele-
ment Teil der ursprünglichen Konzeption war. Hinzu
kommen die Beobachtungen zu den verwendeten Voka-
beln und zum Gehalt dieses Textes (v. a. συμφωνία,
→ 2.4). Diese Beobachtungen lassen noch spezifischer
den Schluss zu: Der Titulus stammt ebenso wie das ge-
samte System von Euseb von Kaisareia. Doch was ist der
genaue Kontext und die genaue Funktion?

Die Überlieferung ist nicht nur breit gestreut, son-
dern die Tabelle zeigt auch: Position, Kontext und gra-
phische Gestaltung des Textelements variieren stark.29

29 Auch in den hier nicht eigens untersuchten – also späteren –
Handschriften findet sich ein breites Spektrum von Kollokationen
und Ausführungen. Einige Beispiele aus einer im Prinzip beliebig
forsetzbaren Reihe: In Dumbarton Oaks, ms. 5 (GA 678, 12. Jh.), f. 6v
steht der Titulus direkt vor dem Karpianbrief (gestalterisch nicht
von der Briefüberschrift abgesetzt), ähnlich in Moskau, RGB, Φ. 181
(Muzejnoe sobr.) gr. 9 (GA 251, 12./13. Jh.), f. 3r. – In New York,
Morgan Library and Museum, ms. 748 (GA 2386, 12. Jh.), f. 7r steht
der Titulus mitten im Brief, genauer: über der tabellarischen Auf-
stellung in § 4, mit der diese Seite beginnt. Das Problem ist in
diesem Fall, dass das vorausgehende Briefstück im Codex nicht er-
halten ist. Es wäre also zu klären, ob es verloren ist (die vorausge-
henden Tafeln sind ebenfalls Fragment: nur ein Blatt mit Kanon II–
V ist erhalten) oder nie vorhanden war (dafür spricht eine Formulie-
rungsänderung zu Beginn von § 4). – Der Schreiber von Ann Arbor,
University of Michigan, ms. 22 (GA 532, 11. Jh.) war offensichtlich
unschlüssig, was er mit dem Titulus tun sollte, denn er schrieb ihn
ans Ende des Briefes (f. 1v) – und dann noch einmal in margine vor
den Beginn des Briefes (f. 1r). – Besonders bemerkenswert in Par-
ma, Biblioteca palatina, palat. 5 (GA 583, 11. Jh.), f. 5r: Im oberen
Teil der Seite steht eine prächtige Miniatur, darunter folgt feierlich
inszeniert (Auszeichnungsmajuskel, begleitet von vier Heiligenfigu-
ren) der Titulus, im Anschluss beginnt der Matthäus-Prolog. Jeder

Es tritt meist am Ende des Briefes, doch mitunter auch
am Ende des Tafelwerkes auf. Es kann als Über- oder
Unterschrift gestaltet werden. Und vor allem: von der
feierlichen Inszenierung auf einer eigenen Seite mit
spektakulärer visueller Rahmung bis zur schmucklosen
Nachschrift am Ende des Briefes treten ganz unter-
schiedliche Gestaltungsvarianten auf. Die Kopisten hat-
ten offenbar den Eindruck, dass das Element irgendwie
dazu gehört und nicht einfach weggelassen werden
kann, doch zugleich wussten sie nicht so recht, was da-
mit anzustellen sei. Der Befund ist einerseits ein zusätz-
liches starkes Argument für die Authenizität, aber ande-
rerseits auch ein Problem für die Rekonstruktion des
ursprünglichen Kontextes.

Dazu zunächst die folgende Überlegung: Dass die un-
spektakuläre Variante als Nachschrift des Briefes das Ori-
ginale war, kann ausgeschlossen werden. Der Brief ist mit
Ἔρρωσο ἐν κυρίῳ abgeschlossen, ein spezifischer Bezug
des Titulus auf diesen Text ist nicht erkennbar. Zugleich
ist die Wortfolge kein eigenständiger Satz (es gibt kein
Prädikat) oder Textteil. Sie ist einerseits selbständig, an-
dererseits nicht ohne Bezug zu etwas Begleitendem denk-
bar. Sie muss dieses Begleitende (Nachfolgende, Voraus-
gehende) näher charakterisiert und beschrieben haben –
daher die Bezeichnung als Titulus.

Mit dieser Bezeichnung ist freilich zunächst offen ge-
lassen, ob es sich um einen titulus initialis oder finalis
oder eine Bild-Beischrift handelte. Alle drei Varianten
sind denkbar und würden guten Sinn ergeben, und sie
schließen sich auch nicht unbedingt gegenseitig aus. Die
gegebene Übersicht (Tab. 27) lässt eine Affinität zu star-
ken visuellen Elementen erkennen: Der Titulus erscheint
als Beischrift oder sogar als Zentrum von Tholos, Kranz
oder Kreuz. Die Diversität dieser visuellen Elemente lässt
es zunächst unwahrscheinlich erscheinen, dass man ei-
nes davon oder überhaupt eine visuelle Auszeichnung
als ursprünglich erweisen kann.

Bei genauerem Hinsehen lassen sich aber doch be-
gründete Aussagen machen. Es gibt Indizien dafür, die
Kombination von Tholos und Titulus für alt zu halten.
Allein die Tatsache, dass diese Kombination in zwei grie-
chischen Zeugen unabhängig auftritt, zeigt, dass sie
nicht Teil eines partikularen Projekts einer Handschrift

Betrachter wird hier den Titulus auf den Prolog beziehen (und nicht
als titulus finalis auf den vorausgehenden Karpianbrief, f. 3r–4v).
Und in der Tat weist die Schwesterhandschrift Oxford, Bodleian
Library, Clarke 10 (GA 112, 11. Jh.), f. 2v eine ganz ähnliche Konstel-
lation auf – nur dass dort der Titulus gekürzt erscheint: Ὑπόθεσις
τῆς τῶν εὐαγγελιστῶν συμφωνίας, also ohne das Wort „Kanon“.
Damit wird er vollends zur Prologüberschrift.



4.2 Titulus, Tholos und andere Dekorationselemente 97

Tab. 27: Überlieferung des Titulus; mit * sind diejenigen Fälle gekennzeichnet, die im Buch abgebildet sind.

Sigle Diktyon dat. Position eig. Seite Gestaltung

Σ/042 56423 VI f. 5r, nach ep., vor can. (?) ja in Kranz mit Evangelistenporträts *
K4  9292 IX f. 1r, nach can. ja um Goldkreuz herum *
V/031 44024 IX/X f. 4v, am Ende von can. nein keine Auszeichnung
U/030 70104 IX/X f. 3r, nach ep., vor can. ja in Tholos zwischen den Säulen *
2224 36434 X f. 2r, am Ende von ep. nein keine Auszeichnung
S/028 66985 X f. 13v, nach can. ja in Tholos zwischen den Säulen *
1079 26951 X f. 9βr, am Ende von ep. nein Auszeichnungsmajuskel, leicht abgesetzt
151 65952 X f. 1v, am Anfang von ep. nein Teil-Titulus (nur ὑπ. καν.) in Kanonbogen

f. 3r, am Ende von ep. nein Auszeichnungsmajuskel, groß
123 71907 X f. 3v, am Ende von ep. nein keine Auszeichnung

Tab. 28: Visuelle Elemente in Verbindung mit den Kanontafeln (zuerst griechische Handschriften, dann Latein, armenisch, äthiopisch,
georgisch); mit * sind diejenigen Fälle gekennzeichnet, die im Buch abgebildet sind, s. insbesondere Abb. 8 und 16.

Sigle Diktyon dat. Visuelles Element 1 Position ggf. vis. Element 2 Position

K1 74517 VI f. 1r, Kreuz im Kranz * vor can.
Σ/042 56423 VI f. 5r, Kranz mit Titulus * nach ep., vor can. (?)
K4  9292 IX f. 1r, Kreuz mit Titulus * nach can.
E/07  8899 IX f. <Iv>, Kreuz mit Rahmen (halbrund) * vor Mt.
420 40648 IX/X f. 1v, Kreuz in Ädikula * vor ep.
U/030 70104 IX/X f. 1v, Kreuz mit Medaillon * Beginn ep. im Med. f. 3r, Tholos nach ep., vor can.

mit Titulus *
S/028 66985 X f. 13v, Tholos mit Titulus * nach can.
1079 26951 X f. 7v, Kreuz im Kranz * vor ep.
151 65952 X f. 1r, Kreuz im Kranz * vor ep.

Soissons IX f. 1v, Tempietto * vor ep. f. 6v, Tholos * nach ep., vor can.

Eǰmiacin 989 Tholos * nach can.
Jerusalem X Kreuz * vor ep. Tholos * nach can.
Wien X/XI Tholos * nach can.

AG III VI Tempel nach can. Kranz nach Tempel
AG I VI/VII Leerer Bogen nach can. Tholos nach Bogen

Adishi IX f. 5v, Tholos * nach can.

im frühen Mittelalter war, sondern auf eine Vorlage zu-
rückging. Um die Situation besser zu verstehen, muss
man freilich weiter ausholen und generell nach den Ur-
sprüngen der visuellen Elemente im Umfeld der Kanon-
tafeln fragen.

Diese Frage ist auch unabhängig von dem Titulus
wichtig. Über das Dekorationsschema der Kanontafeln
im engen Sinn, also den Kanonbogen, der die Tabellen
auszeichnet, ist bereits von Nordenfalk und anderen ge-
handelt worden.30 Mit hoher Wahrscheinlichkeit ist diese
Form der Visualisierung des Materials Teil des ursprüng-

30 Vgl. Nordenfalk 1938, 73–85; Bandmann 1966; McKenzie 2016,
83–94.

lichen Projekts, geht also auf Euseb von Kaisareia zu-
rück. Diese Auffassung ist in ihren Grundzügen nicht
umstritten. In der handschriftlichen Überlieferung treten
jedoch neben dem Kanonbogen weitere bedeutende visu-
elle Gestaltungselemente im Kontext des eusebianischen
Systems auf. Die Frage ist daher legitim, ob sich etwas
über ihr Alter und ihre ursprüngliche Funktion sagen
lässt.

Es handelt sich näherhin um die drei schon genann-
ten Elemente: Tholos, Kranz und Kreuz bzw. auch um
Kombinationen dieser drei. Auch zu diesem Thema folgt
nochmals eine tabellarische Übersicht der untersuchten
Handschriften (Tab. 28). Diese Tabelle ist vom Titulus
unabhängig und enthält alle diejenigen Zeugen, die
eines der genannten visuellen Elemente enthalten, zu-

http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20042
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=56423
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=9292
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20031
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=44024
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20030
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=70104
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=32224
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=36434
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20028
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=66985
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=31079
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=26951
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30151
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=65952
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30123
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=71907
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=74517
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20042
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=56423
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=9292
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20007
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=8899
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30420
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=40648
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20030
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=70104
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20028
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=66985
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=31079
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=26951
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30151
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=65952


98 4 Überlieferung und Editionstechnisches

sätzlich auch lateinische, armenische, äthiopische und
georgische Handschriften. Denn die Überlieferung der
visuellen Elemente ist ja nicht von Sprachgrenzen einge-
schränkt. Aufgenommen sind nur makroskopische Ele-
mente, also solche, die eine ganze Seite füllen oder be-
stimmen. Diese wiederum vollständig, will sagen: außer
den Beschriebenen gibt es keine, bei denen sich ein Zu-
sammenhang mit den Kanontafeln nahelegt (aber unter
Umständen sehr wohl andere, etwa mit Bezug auf die
Evangelien).

Zur griechischenÜberlieferung ist zunächst Folgendes
zu sagen: Unter den für die Edition verwendeten Hand-
schriften sind nur fünf nicht in die Tabelle aufgenom-
men.31 Das bedeutet, dass die Mehrzahl der Zeugen eines
der visuellen Elemente enthält. Wenn man bedenkt, dass
diese Elemente keineswegs zwingend erforderlich sind
zum Funktionieren des Systems, zudem auch bei der
Produktion mit einigem Aufwand verbunden sind, wird
deutlich: Die Kanontafeln sind nicht nur selbst graphisch
aufwendig gestaltet, sondern sie ziehen auch andere be-
deutende visuelle Elemente auf sich.

Eine kurze Notiz zur Handschrift GA E/07: Dort gibt
es weder den Karpianbrief noch die Tafeln. Das eusebia-
nische System ist gleichwohl präsent, nämlich textbe-
gleitend in der Marginalkonkordanz am Fuß der Seiten
(→ 2.6, bes. Abb. 11). Dass das prächtige Kreuz zu Beginn
des Codex (Abb. 20) eine Art Überbleibsel der jetzt über-
flüssigen Teile des Systems (Brief und Tafeln) ist, kann
nicht bewiesen werden. Es ist nicht mehr als eine anspre-
chende Vermutung. Immerhin ist zum Vergleich an den
relativ ähnlichen Fall des Berliner Fragments (K4, s.
Taf. 28) zu erinnern, wo der Zusammenhang mit den Ka-
nontafeln eindeutig gegeben ist.

Im Fall der Handschrift GA 1079 ist präzisierend hin-
zuzufügen, dass zwischen dem Kreuz im Kranz und dem
Beginn des Briefes ein Blatt mit anderen Inhalten steht
(Epigramme, → 4.4.18). Die engen ikonographischen Pa-
rallelen (v. a. K1 und GA 151) lassen gleichwohl den Zu-
sammenhang mit den Kanontafeln als hinreichend sicher
erscheinen.

Für das Lateinische sei angemerkt, dass die eigentlich
offensichtlichste Parallele in die Tabelle nicht aufgenom-
men wurde, weil sie sich nicht in einem Evangeliar findet
(und demnach nicht in unmittelbarem Bezug zu den
Kanontafeln), sondern in dem berühmten karolingischen

31 GA V/031, 14, 123, 566, 2224. Natürlich sind auch diejenigen Zeu-
gen nicht aufgenommen, bei denen eine Aussage wegen des frag-
mentarischen Erhaltungszustandes nicht gemacht werden kann.
Sensu lato gilt das auch für GA 371, wo der Brief fehlt, aber mögli-
cherweise einmal vorhanden war.

Abb. 16: Tholos in verschiedenen Kulturräumen II (griechisch,
zweimal lateinisch, äthiopisch, armenisch, georgisch), s. auch die
weitere Zusammenstellung oben Abb. 8 sowie den Tholos auf
Taf. 44. a: Vatikan, BAV, Vat. gr. 354 (GA S/028), f. 13v; d: Abba
Garima, Evangeliar I (im heutigen Zustand als f. 258v in AG II).



4.2 Titulus, Tholos und andere Dekorationselemente 99

Abb. 16 b/c: Paris, BNF, lat. 8850 (Soissons-Evangeliar), f. 1v.6v; e: Wien, Mechitharisten-Congregation, ms. 697, f. 6r;
f: Mestia, Adishi-Evangeliar, f. 5v.



100 4 Überlieferung und Editionstechnisches

Evangelistar, das nach Godescalc benannt wird.32 Die
ikonographische Parallele zu den übrigen Tholos-Dar-
stellungen ist aber mehr als deutlich, und die Funktion
als Hinführung zum Evangelientext ist die gleiche. Auch
im griechischen Bereich flottiert der Tholos durch die
Evangelienüberlieferung – gelegentlich auch ohne er-
kennbaren Zusammenhang mit den Kanontafeln. Das
zeigt ein eher unbeholfen ausgeführtes Beispiel, das in
einem Evangeliar des 11. Jahrhunderts recht unmotiviert
am Ende des Markusevangeliums auftaucht.33

In der Tat war es vor allem der Tholos, der unter den
verschiedenen Bildelementen neuzeitliche Aufmerksam-
keit gefunden hat. Mit recht unterschiedlichen Bezeich-
nungen (etwa Tempietto, Ciborium, Sanctuarium, fons
vitae, Pavillon, Baldachin) ist er primär in kunsthistori-
scher Literatur breit diskutiert worden.34 Im vorliegenden
Zusammenhang geht es nicht darum, der Diskussion eine
weitere Facette hinzuzufügen oder zwischen bestehenden
Interpretationsansätzen zu entscheiden. Es geht vielmehr
ausschließlich um die Frage, ob und wie ein Zusammen-
hang mit den Kanontafeln besteht, und auch dies zu-
nächst auf einer rein technischen Ebene, im Blick auf den
Befund der handschriftlichen Überlieferung. Freilich ist
es nicht ausgeschlossen, dass die Beantwortung dieser
Frage ihrerseits Rückwirkungen auf mögliche Deutungs-
ansätze haben kann. Das gleiche gilt für die vorhandene
oder nicht vorhandene Beziehung zum Titulus.

Der Überblick über die handschriftliche Überliefe-
rung lehrt zunächst: Der Tholos ist der wichtigste Kandi-
dat für das Vorhandensein im ältesten Bestand. In der Tat
ist die so offensichtliche Parallele zwischen Handschrif-
ten, die im Abstand von mehreren tausend Kilometern
und in ganz unterschiedlichen kulturellen Kontexten ent-
standen sind, in hohem Maße erstaunlich. Sie hat schon
lange die Aufmerksamkeit der Gelehrten erregt und zu
stemmatischen Erklärungen eingeladen. Der Befund ist
schwer erklärbar ohne gemeinsame Vorlage. Insbesonde-
re Nordenfalk hat den Tholos auf den eusebianischen Ar-
chetyp zurückgeführt,35 und es ist ihm seither nicht ernst-
haft widersprochen worden. Im Gegenteil kann man in
einer der alten äthiopischen Handschriften aus Abba Ga-
rima, die der schwedische Gelehrte noch nicht kannte,
eine eindrucksvolle Bestätigung seiner Theorie erblicken
(AG I, Abb. 16d).

32 Paris, BNF, nouv. acq. lat. 1203, f. 3v (Abb. 8a).
33 Athen, Akademie, Siderides 1 (GA 2442), f. 80v.
34 Vgl. etwa Underwood 1950, Klauser 1961, Bandmann 1966,
Klemm 1972, 86–91, Wessel 1978, 951–967; Buschhausen 2001, 87–
106, Amirkhanian 2008–09, Grigoryan 2014, McKenzie 2016, 128–
144.
35 Nordenfalk 1938, 102–108.

Nicht zuletzt im Licht dieser Handschrift wird man sa-
gen können: Das Motiv ist zum Zeitpunkt der Übersetzung
des Neuen Testaments in die unterschiedlichen relevanten
Sprachen in der griechischen Überlieferung vorhanden
und verbreitet gewesen. Es gehörte zur gemeinsamen Vor-
lage. Umgekehrt formuliert: die Gegenhypothese, dass das
Motiv durch frühmittelalterliche Kontamination noch all
die unterschiedlichen kulturellen Kontexte erreicht hat, ist
äußerst unwahrscheinlich. Es ist also eindeutig ein spät-
antikes Motiv, das sehr früh im Zusammenhang mit den
Kanontafeln stand. Das ist noch kein Beweis für Norden-
falks Auffassung, dass es auf Euseb selbst zurückging,
macht sie aber doch plausibel.

Sie wird beinahe zur Gewissheit erhoben, wenn man
von dieser Seite her nochmals auf den Titulus zurück-
kommt, von dem die Diskussion ihren Ausgang genom-
men hat. Hier kommt eine überraschende Bestätigung
aus der späteren äthiopischen Tradition. Zwar hat die ge-
nannte alte Handschrift aus Abba Garima (AG I) keine
Text-Beischrift zum Tholos. Aber in einer ganzen Reihe
viel späterer Handschriften steht zwischen den Säulen:

(a)Nubare śǝrʻat (b)zäkämä ḫäbru arbaʻǝttu wängelat (c)qalatä.
Anordnung des Kanons, wie die vier Evangelien übereinstim-
men, in ihren Worten.36

Diese Inschrift ist ganz offensichtlich eine Übersetzung
des griechischen Ὑπόθεσις κανόνος τῆς τῶν εὐαγγελιστῶν
συμφωνίας. Es ist ausgeschlossen, dass ein Späterer ganz
unabhängig auf eine so ähnliche Formulierung kam. Auch
wenn die fraglichen Handschriften erst aus dem hohen
Mittelalter stammen, gibt es keine andere vernünftige Er-
klärung für den Befund, als dass der Titulus Teil des ur-
sprünglichen Übersetzungsprojekts aus dem Griechischen
war und dass er zusammen mit dem Tholos Eingang in
die äthiopische Überlieferung fand und dort über Jahr-
hunderte weiter überliefert wurde.

Wenn also der Tholos und der Titulus nicht nur je
für sich spätantik sind, sondern auch ihre Kombination

36 Der Text ist nicht überall komplett überliefert. Es folgt ein Über-
blick, der natürlich nicht ansatzweise nach Vollständigkeit strebt,
sondern nur zeigen soll: Das Element ist in der äthiopischen Überlie-
ferung verwurzelt. Angegeben ist jeweils in Klammern, welcher der
drei Teile (a, b, c) vorhanden ist. Für Hilfe bei der Zusammenstellung
des Materials danke ich Marilyn Heldman. Däbrä Ma‛ar (1280/81,
abc); Addis Abbeba, National Library 28 (Krestos Tasfana, ca. 1320,
abc); New York, Metropolitan Museum of Art, 2006.100 (14. Jh., abc);
New York, Morgan Library and Museum, ms. M.828 (1400/01 oder
10./11. Jh., abc); Lalibela, Beta Maryam (abc); Kebran Gabriel 1 (a);
Paris, BNF, Éth. 32 (13. Jh., ab); Baltimore, The Walters Art Museum,
W.836 (frühes 14. Jh., abc); Edinburgh, National Library of Scotland,
ms. 1894 (17. Jh., ab). Die Handschrift in der Morgan Library war Nor-
denfalk bekannt als „im Kunsthandel“ (1938, 63 und Taf. 36–38).



4.2 Titulus, Tholos und andere Dekorationselemente 101

auf diese Zeit zurückgeht, ist es wahrscheinlich, dass sie
einen gemeinsamen Ursprung haben. Der Titulus ist si-
cher eusebianisch, und der Tholos dann sehr wahr-
scheinlich ebenso – wie schon Nordenfalk vermutet
hatte. Dessen These wird auf diese Weise bestätigt und
um ein wesentliches Element erweitert. Denn der theo-
logisch sinntragende Titulus trägt zur Deutung des Ge-
samten bei. Auf diesem Hintergrund scheint es durchaus
plausibel, dass der Tempietto im lateinischen Soissons-
Evangeliar37 ebenfalls in diese Gruppe gehört (man hat
in diesem Zusammenhang meist nur an den prächtigen
Lebensbrunnen/Tholos einige Seiten später gedacht)
und dass er eine Deutung gibt, die den ursprünglichen
Intentionen gut entspricht: Die vier Säulen sind dort
durch kleine Medaillons mit den vier Evangelistensym-
bolen identifiziert: die vier (verschiedenen) Einzel-Evan-
gelien, die das Gebäude des (theologisch) einen Evange-
liums tragen.

Die Frage der Deutung muss hier nicht weiter vertieft
werden. Statt dessen stellen sich noch einige weitere Fra-
gen zur Gesamtanordnung. Die beiden griechischen Zeu-
gen für Tholos und Titulus gemeinsam stimmen in Hin-
blick auf die Position nicht überein (die eine vor, die
andere nach den Kanones, GA U/030 bzw. S/028). Die
häufigste Position des Titulus allein, nämlich am Ende
des Briefes und damit vor den Kanones, könnte vermuten
lassen, dass dies auch die originale Stellung des Gesam-
ten war. Das ist indes unwahrscheinlich. Die überein-
stimmende Anordnung in der armenischen, georgischen
und äthiopischen Tradition nach den Kanones zeigt,
dass wohl eher dies die originale Stellung war. Der einzi-
ge lateinische Zeuge ist ohnehin in mancher Hinsicht ein
Sonderfall; er kommt hier für die Rekonstruktion des Ori-
ginals nicht in Betracht. Die Position am Ende des Briefes
ist wohl eher eine Verlegenheitslösung, die dann eintritt,
wenn der Titulus seine visuelle Begleitung verloren hat.
Er ist dann leichter bei den Textelementen als beim Tafel-
werk anzuhängen.

Damit gerät diese Gesamtkomposition aus Wort und
Bild an eine Schlüsselstellung zum Verständnis des
Evangeliars. Sie ist gewissermaßen das Scharnier zwi-
schen den Kanontafeln und dem Evangelientext selbst.
Oben war die Rede von der Deutung der Worte als titulus
initialis oder finalis oder Beischrift. Es stellt sich heraus:
Sie sind alles drei zugleich. Es ist der titulus finalis des
Tafelwerks. Es ist die erklärende Beischrift zum Tholos.

37 Paris, BNF, lat. 8850, f. 1v, vor Beginn des Prologs (Abb. 16b).
Hingegen f. 6v nach dessen Ende und vor dem Tafelwerk der Le-
bensbrunnen/Tholos (Abb. 16c).

Und es ist der titulus initialis des eigentlichen Evangeli-
enbuches.

Auf diesem Hintergrund erklärt sich auch der sonst
eher unerwartete Singular κανόνος im Titulus (der übri-
gens beinahe einhellig überliefert ist). Es ist nicht die
ὑπόθεσις (Anlage oder Anordnung) der zehn eusebia-
nischen Kanones oder auch nur der vier Evangelien,
sondern des einen Kanons im theologischen Sinne. Die
Symphonie der Evangelisten wird in Wort und Bild dar-
gestellt.

Es bleiben abschließend noch die weiteren visuel-
len Elemente zu besprechen, die in der tabellarischen
Zusammenstellung genannt sind. Das Kreuz allein ist –
zumindest im Frühmittelalter – nicht mehr hinreichend
spezifisch, um eine spätantike Herkunft zu postulieren,
erst recht keine aus der Zeit des Euseb, denn für die
konstantinische Zeit wäre das weitgehend ohne Paralle-
len. Hingegen ist viel auffälliger und spezifischer das
Bildelement des Kranzes – mit oder ohne einbeschriebe-
nes Kreuz. Insbesondere fällt eine große Ähnlichkeit
zwischen dem breiten, polychromen Kranz im Rossano-
Evangeliar und dem ebenso breiten, regenbogenartigen
Oculus in der äthiopischen Handschrift AG III auf
(Taf. 27 und Abb. 17). Beide Handschriften sind mögli-
cherweise noch im sechsten Jahrhundert entstanden,
doch mit riesiger räumlicher Distanz (vermutlich: Nord-
italien bzw. Äthiopien). Gleichwohl fällt es schwer sich
vorzustellen, dass beide Motive völlig unabhängig von-
einander im Umfeld der Kanontafeln entstanden sind.
Ein gemeinsamer Ursprung ist wahrscheinlich. In ganz
bescheidener Form tritt zwar ein Ring nochmals viel
später in einer griechischen Handschrift in einem sol-
chen Kontext auf,38 aber das Gewicht des Befundes ist
bei weitem nicht ausreichend für die Hypothese, dass
auch dieses visuelle Element dem eusebianischen
Archetyp zuzuschreiben ist.

Viel wahrscheinlicher ist die Vorstellung, dass der
genannte gemeinsame Ursprung eine anspruchsvolle
und eigenständige spätantike Rezension des Tafelwerks
war. Speziell der Kranz im Rossano-Evangeliar mit sei-
nen vier Evangelistenmedaillons kann durchaus als al-
ternative Visualisierung des viersäuligen Tholos betrach-
tet werden. Es kann gut sein, dass der Kranz mit
einbeschriebenem Kreuz und schleifenartigen Bändern
darunter (Abb. 18) ebenfalls auf eine solche spätantike

38 Es handelt sich um das wenig beachtete und in mancher Hin-
sicht rätselhafte Zeugnis der Handschrift Athos, Megiste Laura A.39
(GA 1470, 11. Jh.), f. 8v; im heutigen Zustand ist dieser Tondo mit
Tabellenmaterial gefüllt, aber es ist ausgeschlossen, dass das die
ursprüngliche Idee war (→ 2.5, S. 45).



102 4 Überlieferung und Editionstechnisches

Abb. 17: Oculus. Abba Garima, Evangeliar III (im heutigen
Zustand als f. 4r in AG I), s. dazu auch Taf. 27.

Abb. 18: Kreuz im Kranz im griechischen und armenischen
Kulturkreis, s. dazu auch Taf. 1. a: Vatikan, BAV, Pal. gr. 220
(GA 151), f. 1r.

Abb. 18 b: Athos, Megiste Laura A.23 (GA 1079), f. 7v;
c: Jerusalem, Armenisches Patriarchat, ms. 2555, f. 1v.



4.3 Randziffern 103

Ausführung zurückgeht – in diesem Fall verwandt, aber
nicht identisch mit der zuvor genannten Variante.39
Auch hier ist der erste Zeuge möglicherweise noch im
sechtsen Jahrhundert anzusetzen (K1).

Wenn das stimmt, wäre diese Zeit ein ungefährer ter-
minus ante quem für solche kreative Weiterarbeit am eu-
sebianischen Grundmodell. Weitere Präzisierungen über
Zeit und Ort sind nicht möglich. Auch die Vorstellung,
dass im Skriptorium von Kaisareia selbst – vor oder nach
dem Tod des Euseb – noch weitergedacht und weiterge-
arbeitet wurde, ist nicht ausgeschlossen. Es ist jedenfalls
bekannt, dass die Einrichtung noch bis in die zweite
Hälfte des vierten Jahrhunderts bestand und dass dort
weiter gelehrte Arbeit am Bibeltext geleistet wurde.40

Von großem kunst- und theologiehistorischen Inte-
resse ist auch die Tempeldarstellung, die im ältesten der
Evangeliare von Abba Garima direkt auf die Kanontafeln
folgt (AG III).41 Auch hier handelt es sich um eine eigen-
ständige Weiterentwicklung – aber wohl doch in lokal-
äthiopischem Kontext. Man kann es sich vielleicht so
vorstellen, dass die beiden Aspekte „Sakralität“ und
„Symphonie“, die in der Tholos/Titulus-Konstruktion
vereint waren, auf eine Doppelseite aufgegliedert wur-
den: der Sakralbau links und die Einheit des Evangeli-
ums im Oculus rechts.

4.3 Randziffern
Auch wenn der Randapparat im Rahmen der vorliegen-
den Edition nicht eigens bearbeitet wurde, seien doch ei-
nige Bemerkungen zur Überlieferung gemacht, denn die
Ziffern sind integraler Bestandteil des eusebianischen
Systems, und die Spezifika des handschriftlichen Befun-
des tragen zum Verständnis des Gesamtbildes bei. Sie
können zugleich als eine Vorarbeit zu einer kommenden
sorgfältigen Edition auch dieses Teils des Konkordanz-

39 Neben den abgebildeten Zeugnissen ist als enge Parallele im ar-
menischen Bereich auf die Handschrift Matenadaran, ms. 5547
(11. Jh.), f. 6v zu verweisen (ähnlich dem Jerusalemer Kreuz,
Abb. 18c). Das Motiv begegnet auch außerhalb der Kanontafel-Über-
lieferung, etwa im lateinischen Bereich im Livinus-Evangeliar in Gent
(St. Bavo Kathedrale, ms. 13, f. 144v, dat. um 800, Kranz mit Schleife,
aber ohne Kreuz, zu Beginn des Johannes-Evangeliums), vgl. Nor-
denfalk 1938, 158–160, oder im syrischen Bereich in London, BL,
Add. 17119, f. 83v (6./7. Jh., Kranz und Kreuz, aber ohne Schleife, am
Ende des Johannes-Evangeliums), vgl. Childers 2020, 87–91.
40 Vgl. Carriker 2003, 25–28. Von Bischof Euzoios, Bischof um 370,
ist belegt, dass er Handschriften als Ergänzung für die Bibliothek
herstellen hat lassen, Hieronymus, vir. ill. 113.
41 Vgl. McKenzie 2016, 121–130, Abbildung auf Plate 14.

werkes dienen. Dabei ist von der eingangs schon ge-
machten, eigenartigen Beobachtung auszugehen, dass
nämlich Randapparat und Tafelwerk in der älteren Über-
lieferung zunächst getrennte Wege gehen (s. oben Tabel-
le 19). Obgleich das eine ohne das andere zwecklos ist,
enthalten die ältesten Zeugen für den Randapparat kein
Tafelwerk (mehr), und die ältesten Zeugen für das Tafel-
werk sind Fragmente ohne Evangelientext und daher
auch ohne Randapparat. Vor dem neunten Jahrhundert
ist kein einziger griechischer Zeuge erhalten, der beides
gemeinsam enthält und auf diese Weise ein Bild über die
Interaktion zwischen beiden erlaubt. Das ist im lateini-
schen, syrischen und äthiopischen Bereich anders.

Dabei ist die Formulierung, dass beide Teile getrennte
Wege gegangen sind, irreführend, weil das aktive Verb
eine willentliche Steuerung suggeriert, die sicher nicht ge-
geben war. Gerade der Vergleich mit den anderen Sprach-
räumen zeigt, dass hier eher zufällige Selektionsmecha-
nismen am Werk waren: Die Tafeln im Codex Sinaiticus
hätten auch überleben können, das Wiener Fragment (K1)
hätte nicht zwingend als Torso auf uns kommen müssen.
Es gibt keine systematischen Gründe, derentwegen der je-
weils fehlende Teil vor den Augen der Nachwelt keinen
Bestand haben und daher ausgeschieden werden musste.
Gleichwohl kann man das Geschehene plausibel machen.
Die Kanontafeln sind ästhetisch und funktional vom Rest
des Buches deutlich unterschieden, vielfach waren sie es
wohl auch buchtechnisch (als eigene Lage). Es lassen sich
also Szenarien denken, in denen sie getrennt wurden: Sie
konnten als besonders kostbar und daher erhaltenswert
(allenfalls auch: stehlenswert) gelten, oder im Gegenteil –
wenn unverstanden – als eher nutzlos und im Vergleich
zum heiligen Text weniger wertvoll. Oder – wenn beson-
ders gut verstanden und genutzt – konnte man aus prakti-
schen Gründen wünschen, sie als separates Heft neben
den Codex legen zu können. Einmal getrennt, kann so-
wohl besonders hohe Wertschätzung als auch Gering-
schätzung zum Erhalt oder Verlust geführt haben. Man
kann vermuten, dass das kostbare Londoner Fragment
(K3) gerade wegen seines preziosen Erscheinungsbildes
überlebt hat, während das Papyrusblatt aus Theben (K2)
im rubbish hole des Mönches Epiphanios landete, weil es
gerade nicht Heilige Schrift war. Gewissheit, also ein quel-
lenmäßig bezeugter Selektionsmechanismus, ist in kei-
nem Fall zu erlangen.

Im übrigen gelten alle diese Überlegungen nur für
das auffällige Tafelwerk; der Randapparat reist unauffäl-
lig mit dem Evangelientext mit und teilt dessen Schick-
sal, auch wenn er unverstanden oder unbenutzbar ge-
worden war. Vielleicht erklärt sich so, was sonst eher wie
ein Paradox wirkt, dass nämlich der Randapparat früher



104 4 Überlieferung und Editionstechnisches

Abb. 19: Beispiele für den Randapparat in der frühen Überlieferung: Oben jeweils die Sektionsnummer, darunter die Kanonziffer,
s. weiterhin auch Abb. 11 und 21. a: Codex Sinaiticus (London, British Library, Add. 43725, GA ,01/א 4. Jh.), Q4 f. 2vb, hier Sektionen
Mt26–27; b: Codex Alexandrinus (London, British Library, Royal 1.D.VIII, GA A/02, 5. Jh.), f. 6r, hier Sektionen Mc12–14; c: Moskau, GIM,
Synod. 399 (GA V/031, 9. Jh.), f. 13v, hier Sektionen Mt26–27; d: Vatikan, BAV, Vat. gr. 354 (GA S/028, 10. Jh.), f. 91v, hier Sektionen
Mc61–62.

bezeugt ist als das eigentliche Tafelwerk. Der älteste Zeu-
ge ist der Codex Sinaiticus, der nur wenige Jahrzehnte
nach der Entstehung des Konkordanzwerkes geschrieben
ist. Auch der Codex Alexandrinus – der zweite in der Rei-
he – ist älter als die ältesten Zeugen für das Tafelwerk.
Während letztere im folgenden Abschnitt ausführlich be-
sprochen werden, sei hier eine summarische Übersicht
über die frühen Zeugen für den Randapparat gegeben
(Tab. 29). Die zeitliche Obergrenze liegt dabei theoretisch
im achten Jahrhundert, weil danach auch die integrale
Überlieferung einsetzt. Praktisch liegt sie im sechsten
Jahrhundert, weil aus den folgenden beiden Jahrhunder-
ten keine einschlägigen Zeugen bekannt sind.

Das kleine Pergamentfragment aus Wien (GA 0214)
sei hier eigens hervorgehoben, weil es wenig bekannt ist
und nur etwa ein Jahrhundert oder weniger von Euseb
entfernt sein dürfte, nicht viel später als der Codex Sinai-
ticus. Dort sind nur zwei Randeinträge erhalten, nämlich
der zu Mc 8,34 (85/II) und zu Mc 9,1 (87/II).42 Diese halten

42 Das Objekt ist durch die Transkription bei Porter/Porter 2008,
105–108 und die Bilder auf der Seite der ÖNB (http://data.onb.ac.at/
rec/RZ00002196) gut erschlossen, doch der Befund im Blick auf den
Randapparat ist bisher nicht genau aufgearbeitet. Der Codex war
zweispaltig geschrieben. Der erhaltene Pergamentstreifen ist ein
Stück der äußeren Spalte, genauer: die innere Hälfte dieser Spalte.

http://data.onb.ac.at/rec/RZ00002196
http://data.onb.ac.at/rec/RZ00002196


4.3 Randziffern 105

Tab. 29: Frühe Zeugen für den Randapparat.

Sigle Diktyon dat. Bezeichnung Ziffern Farbauszeichnung Kanontafeln
ursprgl. vorh.

01/א 39225 IV Sinaiticus Sek. + Kan. beide rot ja
0214 71092 IV/V Wien, ÖNB, G 29300 Pap Sek. + Kan. Kan. rot ?
A/02 39763 V Alexandrinus Sek. + Kan. Kan. rot ja
073 57349 V/VI St. Petersburg, RNB, … 277 nur Sek. keine ? nein ?
C/04 49569 VI Ephraemi rescriptus nur Sek. keine Ja ?
Dea/05 12240 VI Bezae nur Sek. (spätere Hand) keine nein
Σ/042 56423 VI Rossanensis Sek. + Kan. keine ja
N/022 57609 u. a. VI Petropolitanus purpureus Sek. + Kan. keine ?
Φ/043 63360 VI Beratinus Sek. + Kan. keine ?

sich aber genau an die Eusebsche Anweisung: Sektions-
ziffer (πε bzw. πζ) schwarz, Kanonziffer (β) rot. Falls die-
se Einträge im Rahmen des ursprünglichen Projekts ent-
standen sind (ein gewisser Zweifel bleibt43), handelt es
sich um einen der frühesten Zeugen überhaupt. Das klei-
ne Pergamentfragment GA 073 ist oben (→ 2.6, S. 49 f.)
bereits ausführlich besprochen.

Einer besonderen Untersuchung bedürften die Pa-
limpsest-Fragmente London, BL, Add. 17211 (GA R/027,
7. Jh.) und Dublin, Trinity College, ms. 32 (GA Z/035,
6. Jh.). In beiden Fällen findet sich in der Literatur die
Behauptung, dass dort Randziffern vorhanden sind –
möglicherweise nur Sektionsziffern –, doch der Befund
ist anhand der vorliegenden Reproduktionen nicht leicht
zu erheben.

Auch unabhängig davon bleibt die eigenartige Be-
obachtung, dass in gewissen Fällen nur die eusebiani-
schen Sektionen markiert wurden, aber keine Angabe
über den einschlägigen Kanon zugesetzt wurde. In dieser
Form wären die Ziffern als Führer zu den Kanontafeln
nutzlos. Wie muss man diesen Befund deuten? Eine mög-

Der Randapparat befindet sich wie üblich jeweils auf der linken Sei-
te des Textes. Auf der recto-Seite ist Mc 8,33 f. partiell erhalten (und
dazu am linken Textrand, also im Interkolumnium, die Ziffern 85/
II). Auf der verso-Seite ist Mc 8,34–37 partiell erhalten (und dazu
kein Randapparat – er wäre ja wiederum links, also nicht mehr vor-
handen). Auf Höhe des Wortes κερδῆσαι (Mc 8,36) stehen aber –
wiederum im Interkolumnium – die Ziffern 87/II, nämlich gehörig
zu Mc 9,1 in der nicht erhaltenen rechten Spalte. Unter den roten
Kanonziffern befindet sich nicht „a read dot under the number“
(Porter/Porter 105), sondern ein kurzer waagrechter Zierstrich in
rot, wie er auch sonst gelegentlich in diesem Zusammenhang be-
gegnet.
43 Porter/Porter 2008, 105 weisen mit Recht darauf hin, dass
„these numbers are written in a much fainter hand than that of the
original manuscript“. Daraus folgt aber noch nicht zwingend, dass
diese zweite Hand viel später gearbeitet hat. Allein wegen des Farb-
wechsels war ohnehin ein zweiter Arbeitsgang nötig.

liche Erklärung liegt darin, dass die fehlenden Angaben
in einem zweiten Arbeitsgang zugesetzt werden sollten
und dass es zu diesem Arbeitsgang aus irgendwelchen
Gründen nie kam. Dafür spricht die ausdrückliche Anwei-
sung des Euseb, dass die zweite Ziffer in einer anderen
Farbe geschrieben sein sollte (διὰ κινναβάρεως, zinnober-
rot, ep. Carp. § 7). Das könnte beim Codex Ephraemi re-
scriptus der Fall gewesen sein; die Zahlen sind dort so
geschrieben, dass darunter Platz wäre. Bei dieser Hand-
schrift könnte man sich – weniger wahrscheinlich – auch
vorstellen, dass die rot zugesetzten Zahlen beim Abscha-
ben zur Wiederverwendung verloren gegangen sind (also
das Rot leichter ablösbar war als das Schwarz).

Die eine wie die andere Erklärung greift hingegen
nicht beim Codex Bezae. Es gibt kein Indiz, dass dort je
Kanontafeln vorhanden oder geplant waren, und die gra-
phische Gestaltung der Randziffern, die im übrigen nicht
Teil des originalen Projekts sind, sondern später zuge-
setzt wurden,44 macht ein weiteres Set von Zahlen un-
wahrscheinlich. Jede Ziffer ist mit einem waagrechten
Strich darüber und darunter ausgezeichnet. Dieses Ar-
rangement hätte man vermutlich nicht gewählt, wenn je-
weils direkt darunter noch eine weitere Ziffer hätte kom-
men sollen.45 Warum also hat man die eusebianischen
Sektionen zugesetzt? Die Vorstellung, dass man es hier
mit einem isolierten Zeugen für ein prä-eusebianisches
System zu tun hat – möglicherweise tatsächlich „Ammo-
nian sections“ –, ist fernliegend. Es wäre eine eigenartige
Hommage, die diese „later hand“ einem entfernten und

44 Parker 1992, 41–43. Die Transkription von Ammassari 1996 ent-
hält auch die Randziffern. Zur Handschrift insgesamt vgl. neben der
Monographie von 1992 auch Parker 2003.
45 Sicher ist allerdings auch das nicht. Es ist darauf hinzuweisen,
dass sich im Codex Beratinus (GA Φ/043) ähnliche Dekorationslini-
en über und unter den Sektionsziffern befinden und dass dort sehr
wohl darunter noch die Kanonziffer folgt.

http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20001
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=39225
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20214
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=71092
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20002
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=39763
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20073
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=57349
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20004
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=49569
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20005
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=12240
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20042
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=56423
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20022
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=57609
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20043
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=63360


106 4 Überlieferung und Editionstechnisches

weithin vergessenen Zeugen der Vergangenheit hätte zu-
kommen lassen – einmal ganz abgesehen von den in-
haltlichen Gründen, die Ammonios als Kandidaten für
eine solche alte Einteilung faktisch ausschließen (Dis-
kussion oben, → 2.2, S. 22–24).

Viel wahrscheinlicher ist es, dass zum Zeitpunkt der
Zufügung das eusebianische System schon als Standard-
bestandteil eines „ordentlichen“ Evangeliars empfunden
wurde. Eine komplette „Nachrüstung“ (inklusive Tafel-
werk) kam nicht in Betracht, aber die Sektionsziffern
wollte man zumindest haben. Dieser Befund ist ein Indiz
dafür, dass sich diese Sektionen nicht nur für die eusebi-
anische Konkordanz bewährt hatten, sondern auch un-
abhängig davon zur Zitation, Kollation, Lektüre oder
sonstwie verwendet wurden. Immerhin war damit eine
zwar sehr ungleichmäßige, aber insgesamt doch recht
feine Unterteilung der Evangelientexte gegeben (viel fei-
ner als die kephalaia der byzantinischen Standardaus-
gaben). Dafür spricht weiterhin, dass sich gelegentlich
auch später noch Beispiele von Evangeliaren finden, die
nur über Sektionsziffern verfügen, nicht über Kanonzif-
fern und nicht über Kanontafeln.

Genau untersucht sind die Randziffern nur für den
Codex Sinaiticus und den Codex Alexandrinus.46 In bei-
den Fällen hat sich gezeigt, dass die Qualität nicht be-
sonders hoch ist. Schon dies kann als Argument dafür
gelten, dass die Herstellung wohl eher nicht „unter den
Augen“ des Euseb oder in einem Skriptorium erfolgte,
das seiner Tradition eng verbunden war. Auch der Ros-
sanensis scheint kein besonders hochwertiger Zeuge zur
Rekonstruktion des Apparats zu sein. Eine künftige Edi-
tion müsste also in jedem Falle auch einige der sorgfäl-
tigen Handschriften der mittelbyzantinischen Zeit mit
berücksichtigen, etwa das Evangeliar von Kalabryta
(GA 2224) oder Venedig (GA U/030).

Immerhin hat die Analyse des Codex Alexandrinus
von W. Andrew Smith gezeigt, dass auch aus Fehlern noch
allerhand zu lernen ist: Zwar bleibt es aus der Sicht der
Kopisten und vor allem der späteren Benutzer dabei, dass
falsch falsch ist. Wenn also die Kanonziffern einmal ver-
dorben sind, ist das System praktisch unbenutzbar und
nicht so leicht wieder zu reparieren. Aber aus der Sicht
des modernen Forschers können auch Fehler lehrreich
sein. Besonders die im Alexandrinus häufigen „cascading
errors“47 werfen ein interessantes Licht auf den Produkti-
onsprozess. Denn hier zeigt sich eine der Nebenwirkungen
von Eusebs Anweisung, für die Kanonziffern eine andere

46 Sinaiticus: Jongkind 2007, 109–120; Alexandrinus: Smith 2014,
139–156.
47 Smith 2014, 143–152.

Farbe zu verwenden. Das erfordert, wie gesagt, einen ge-
sonderten Arbeitsgang, und es ist naheliegend, sich dabei
die Sequenz der aufeinander folgenden Ziffern aus einer
Vorlage diktieren zu lassen. Wenn man das tut, genügt ein
kleines Versehen, um eine ganze Serie versetzt und damit
falsch zu kennzeichnen. Das ist im Codex Alexandrinus
wiederholt passiert – eine Gefahr, der die Schreiber des
Sinaiticus dadurch entgangen sind, dass sie jeweils beide
Ziffern in roter Farbe zugesetzt haben. Auch das war ein
zweiter Arbeitsgang, aber wenigstens wurden die „Pär-
chen“ nicht voneinander getrennt, und so sind die dort
auftretenden Fehler anderer Natur (Verrutschungen, Aus-
lassungen). Abschließend sei erwähnt, dass die Analyse
der Schreiberhände in beiden Fällen darauf hindeutet,
dass die Ziffern zwar in separaten Arbeitsgängen, aber
dennoch im Rahmen des ursprünglichen Projekts ge-
schrieben wurden.48 Zu diesem Befund passt die Tatsa-
che, dass in beiden Fällen auch das Tafelwerk ursprüng-
lich wohl vorhanden war.

Auffällig an der Tabelle ist schließlich, dass die übri-
gen spätantiken Codices mit Randapparat der Anweisung
des Euseb nicht Folge geleistet und die Kanonziffern farb-
lich ausgezeichnet haben. Das ist auch später nicht im-
mer der Fall, aber doch recht häufig, wenn auch nicht
immer genau so, dass die Sektionsziffern in der Farbe des
Textes und die Kanonziffern rot geschrieben sind (so ist
es etwa im Moskauer Codex GA V/031, auch in GA E/07 –
obwohl dort Kanontafeln gar nicht vorhanden sind). Es
finden sich verschiedene Auszeichnungsformen: sei es,
dass die Ziffern generell rot (so in GA S/028) oder die Sek-
tionsziffern golden und die Kanonziffern rot sind (so in
GA U/030) oder eine andere Farbkombination. Ein Schrei-
ber hat es sogar für nötig gehalten, beim Karpianbrief am
Rand zu bemerken: „Rot haben wir nicht, grün aber sehr
wohl.“ (K5, G11326) Ob dann im Randapparat tatsächlich
grün für die Kanonziffern verwendet wurde, wissen wir
nicht, weil der Evangelientext nicht erhalten ist.

4.4 Die verwendeten griechischen
Textzeugen

Die folgenden Beschreibungen dienen der Erklärung so-
wohl der Edition als auch der vorausgehenden Darlegun-
gen über die Kanontafeln. Sie wollen keinen allgemeinen
Beitrag zur Erforschung der jeweiligen Handschriften
leisten. Daher werden kodikologische, kunsthistorische,

48 Jongkind 2007, 9–18; Smith 2014, 187.



4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 107

textkritische oder sonstige Sachverhalte nur insofern
angesprochen, als sie zum Verständnis der Kanontafeln
beitragen. Generell ist auf die Beschreibungen in der
Datenbank des Projektes ParaTexBib zu verweisen
(www.manuscripta-biblica.org, am besten zugänglich
über die jeweilige Diktyon-Nummer). Die dortigen Infor-
mationen zur Handschrift sowie zur Forschungsliteratur
sind vorausgesetzt und werden hier nicht wiederholt.
Wenn nicht anders angegeben, stammt auch die gegebe-
ne Datierung von dort. Wie im Conspectus Siglorum und
im kritischen Apparat der Edition werden die Zeugen hier
in einer rein mechanischen Reihung angeführt, nämlich
der Nummerierung im Gregory/Aland-System folgend.
Den Beginn machen diejenigen Zeugen, die im System
bisher nicht erfasst sind. Sie sind hier mit einer eigenen
Nummer mit vorangestelltem „K“ bezeichnet (K1, K2 …).
Weil diese Handschriften erstens zu den ältesten Zeugen
gehören und zweitens (zumindst ihren Textwert betref-
fend) bisher oft weniger Aufmerksamkeit gefunden ha-
ben, werden sie etwas ausführlicher besprochen.

In der ersten Zeile werden jeweils die folgenden
Grundinformationen gegeben: Beschreibstoff, Datierung,
Format (Höhe × Breite), Zahl der Blätter (f. = Folia), Infor-
mationsquelle (A. = Autopsie, F. = hochauflösende Farb-
fotos, M. = Mikrofilm bzw. ältere Schwarz/Weiss-Fotos),
zum Schluss Hinweise auf Abbildungen in diesem Buch.
In der zweiten Zeile folgt die URL, falls die besitzende
Institution digitale Bilder öffentlich zur Verfügung stellt.
Für alle besprochenen Zeugen mit einer Gregory/Aland-
Nummer sind Bilder im New Testament Virtual Manu-
script Room des Instituts für Neutestamentliche Textfor-
schung in Münster verfügbar (zugänglich über die jewei-
lige GA-Nummer).

4.4.1 Wien, Österreichische
Nationalbibliothek, cod. 847, f. 1–6
(K1, D 74517)

‣ Pergament, 6. Jh., 190 × 170 mm, 6 f., A., Taf. 1–12

Durch ihre Qualität und durch ihr Alter kommt dieser
Handschrift besondere Bedeutung zu: Es handelt sich
um den ältesten erhaltenen Zeugen für die eusebiani-
schen Kanontafeln überhaupt. Das Fragment besteht aus
sechs Pergamentblättern (f. 1–6), die lange Zeit einem la-
teinischen Codex beigebunden waren. Dieser enthält den
Genesiskommentar des Rufin von Aquileia (f. 7–115). Das
Verhältnis zwischen beiden Teilen ist rätselhaft, denn ei-
nerseits gibt es Gründe zu der Annahme, dass die buch-

binderische Vereinigung erst in der Neuzeit erfolgt ist.49
Andererseits sind die Beziehungen zwischen beiden viel
älter: Trotz des Sprachunterschiedes sind Schrift und De-
koration beider Teile so offensichtlich verwandt, dass sie
aus derselben Werkstatt stammen müssen. Für Lokalisie-
rung und Datierung hat man also an einen Bereich zu
denken, in dem griechische und lateinische Kultur glei-
chermaßen lebendig waren. Eine Option, für die auch
Details der Dekoration sprechen, wäre Ravenna im
sechsten Jahrhundert,50 jedenfalls aber Italien.

Ob physisch verbunden oder nicht – man müsste
sich also vorstellen, dass beide Teile ihre Reise durch die
Zeit gemeinsam gemacht haben: zunächst im frühen Mit-
telalter in ein italienisches Kloster (Bobbio?),51 dann im
16. Jahrhundert in die Sammlung des Tiroler Erzherzogs
Ferdinand, von dort 1665 in die Wiener Hofbibliothek.
Heute werden die sechs Blätter des Evangeliars separat
aufbewahrt, doch ohne eigene Signatur. Wegen der be-
sonderen Bedeutung dieses Zeugen sind alle zwölf Seiten
im Tafelteil reproduziert (auch die ursprünglich leeren).

Die sechs Blätter waren vermutlich als Beginn eines
Evangeliars konzipiert. Sie gehören einer Lage an, die je-
doch nicht komplett erhalten ist. Den Kanontafeln auf
f. 2–5 geht ein Zierblatt mit einem Kreuz in einem Kranz
voraus (f. 1r, Rückseite ursprünglich leer);52 ihnen folgt
ein Blatt mit einem kunstvoll ausgestalteten „Inhaltsver-
zeichnis“ des Evangeliars, einer Auflistung der vier Evan-
gelistennamen (f. 6r, Rückseite ebenfalls ursprünglich
leer).53 Die Serie der Kanontafeln beginnt und endet je-
weils auf einer recto-Seite (f. 2r und 5r, Rückseite wieder-
um leer). Tabellarisch zusammengestellt ergibt sich fol-
gender Inhalt:

49 Vgl. zu der Handschrift (alte Signatur: theol. 682) Hermann
1923, 39–41 (mit Abbildungen sämtlicher Seiten in schwarz-weiß);
Nordenfalk 1938, 147–164; Friedrich Simader, in: Fingernagel 2003,
60–65. Simader 63 argumentiert, dass die Einträge des 8. Jahrhun-
derts nur auf f. 1–6, diejenigen des 15./16. Jahrhunderts nur im
Hauptteil zu finden sind. „Demnach wurde beide Teile wohl frühes-
tens im 16. Jahrhundert vereint.“
50 Vgl. Hermann 1923, 39 f.; Nordenfalk 1938, 152. Die nahe Ver-
wandtschaft beider Teile ist besonders beim initialen Kreuz im
Kranz auf f. 1r und f. 7r offensichtlich.
51 Hermann 1923, 39 bringt Argumente für Bobbio (die Einträge
auf f. 1v, 5v, 6v sind dort lokalisierbar und ins 8. Jahrhundert datier-
bar) – und sogar für die Auffassung, dass die Handschrift sich im
15. Jahrhundert noch dort befand (streng genommen gilt dies aller-
dings nur für den Hauptteil: dort findet sich f. 8 eine Transkription
der spätantiken Unziale, die nach Bobbio gehört).
52 Ausführlich zu diesem Motiv Nordenfalk 1938, 157–161.
53 Der Text lautet: ΤΑ Δ ΕΝΕΣΤΙΝ ¦ ΕΥΑΓΓΕΛΙΑ Δ ¦ ΚΑΤ ΜΑΤΘΑΙΟΝ
¦ ΚΑΤ ΜΑΡΚΟΝ ¦ ΚΑΤ ΛΟΥΚΑΝ ¦ ΚΑΤ ΙΩΑΝΝΗΝ. Allerdings ist ein
solches Verzeichnis in griechischen Evangeliaren sonst nicht üb-
lich.

http://www.manuscripta-biblica.org


108 4 Überlieferung und Editionstechnisches

f. 1r/v: Kreuz in Tondo/ ursprünglich leer
f. 2r/v: Kanon I / I
f. 3r/v: Kanon II II / II III
f. 4r/v: Kanon XMt2 XMc1 / XLc3
f. 5r/v: Kanon XIo4 / ursprünglich leer
f. 6r/v: Titelseite der Evangelien / ursprünglich leer

Zwischen f. 3 und f. 4 fehlen also die Kanones IV bis IX.
Deren Aufteilung auf den verlorenen Seiten ist nicht ge-
nau rekonstruierbar, aber es kann als sicher gelten, dass
sie auf zwei Blättern (= vier Seiten) untergebracht waren.
Damit hätten diese Kanones etwas mehr Platz als in der
üblichen Seiteneinteilung der älteren griechischen Zeu-
gen (und im vermuteten Archetyp). Das entspricht in-
sofern der Erwartung, als auch die erhaltenen Kanones
„lockerer“ verteilt sind. Daraus folgt, dass die Lage ur-
sprünglich ein Quaternio war, dessen mittleres Doppel-
blatt verloren ist. Somit kommt die Serie der Kanontafeln
auf insgesamt elf Seiten (s. oben Tabelle 21) – mehr als in
den meisten Handschriften und ein sehr ungewöhnliches
Arrangement.54

Das ist aber nicht das einzige Problem, das sich mit
diesem Befund verbindet: Der Brief an Karpian zur Erklä-
rung des Systems fehlt. Angesichts des insgesamt frag-
mentarischen Erhaltungszustandes mag das zunächst kei-
ne besondere Besorgnis auslösen, doch scheint es bei
genauerem Hinsehen unwahrscheinlich, dass er je vor-
handen war. Denn die rekonstruierte Lage ist mit den bei-
den mittleren Blättern „komplett“, bietet also weiter kei-
nen Raum für nicht erhaltene Bestandteile. Dass dem
Quaternio, der mit dem Kreuz beginnt, im vollständigen
Codex noch weitere Seiten vorausgegangen sind, ist denk-
bar, aber eher unwahrscheinlich. Und dass nach dem „In-
haltsverzeichnis“ mit den Namen der vier Evangelisten
noch Materialien folgten, die zu den Kanontafeln gehör-
ten, ist gleichfalls wenig plausibel.

Bereits Nordenfalk hat mit Recht darauf hingewie-
sen, dass die griechischen Kanontafeln nicht zwingend
mit dem griechischen Evangelientext verbunden gewesen
sein müssen. In Mailand befindet sich ein etwa gleichzei-
tiges lateinisches Evangeliar, an dessen Rand griechi-
sche Sektions- und Kanonziffern geschrieben sind.55 Soll-
te das Fehlen des Karpianbriefes ein Indiz in diese

54 Nordenfalk 1938, 148–152 macht es sich m. E. etwas zu leicht,
wenn er diese Anordnung als eine Art Untervariante des achtseiti-
gen Schemas anspricht, wie es etwa in Athos, Megiste Laura A.23
(GA 1079, 10. Jh.) auftritt (vollends irreführend in der Tabelle „Bei-
lage A“).
55 Nordenfalk 1938, 147 f. mit Verweis auf den Codex Mailand, Bib-
lioteca Ambrosiana, C 39 inf., s. dazu auch unten Anm. 200.

Richtung sein? War das Evangeliar von einem Schreiber
oder für einen Auftraggeber gefertigt, der an den griechi-
schen Ziffern aus Ehrfurcht oder Konservatismus fest-
hielt, aber mit dem griechischen Erklärungstext nicht
mehr viel anfangen konnte? Diese Möglichkeit ist nicht
ganz von der Hand zu weisen. Allerdings spricht das
griechische „Inhaltsverzeichnis“ auf f. 6r dagegen, denn
dieses wird doch eher für ein Evangeliar in dieser Spra-
che gefertigt worden sein.

Unabhängig davon ist die Qualität der Überlieferung
hoch. Verschreiber und die sonst häufigen verrutschten
Zeilen sind selten. Allerdings ist heute die Lesbarkeit
streckenweise stark erschwert, denn möglicherweise wa-
ren die Blätter in ihrem „Gastcodex“ oder, bevor sie dor-
hin kamen, über längere Zeit lose und daher nicht gut
geschützt. Durch genaue Analyse am Original (Streif-
licht, UV-Licht) lässt sich aber doch so gut wie überall
hinreichende Sicherheit über die Lesungen gewinnen.

4.4.2 P. Mon. Epiph. 584 = New York,
Metropolitan Museum of Art, X.455
(K2, D 77224)

‣ Papyrus, Ende 6. Jh./Anf. 7. Jh., 162 × 241 mm (mit Rah-
men), 270 × 224 mm (hypothetisch erschlossenes Seiten-
format), 2 f. (?), F., Taf. 13–17

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/
474440

Kurz vor dem Ersten Weltkrieg wurde im Rahmen einer
amerikanischen Kampagne unter Leitung von Herbert
Eustis Winlock eine monastische Ansiedlung in den west-
lichen Hügeln von Theben (Luxor) in Oberägypten ausge-
graben. Die Kampagne ist auch deshalb bedeutend, weil
sie einen Meilenstein bei der archäologischen Erfor-
schung des frühen ägyptischen Mönchtums darstellte.56
In der Spätantike hatten sich vielfach in den alten ägypti-
schen Gräbern am Rande des Kulturlandes Mönchsge-
meinschaften eingenistet. Ausgrabungen im Geiste des
„Ägypten-Fiebers“ des 19. Jahrhunderts liefen Gefahr, sol-
che vergleichsweise späten Spuren des antiken Lebens
als eine Art background noise einfach beiseite zu räumen.
Im Falle der hier diskutierten Ansiedlung, die nach einem
gewissen Apa Epiphanios benannt ist, wäre das sehr be-
dauerlich gewesen, denn neben den bescheidenen archi-
tektonischen Siedlungsspuren kam eine Fülle von Text-
zeugnissen auf Papyrus zum Vorschein, darunter auch

56 Brooks Hedstrom 2017, 42 f.

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/474440
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/474440


4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 109

ein Kanontafel-Fragment. Durch den Ersten Weltkrieg
verzögerte sich die Publikation, doch die Wartezeit von
mehr als einem Jahrzehnt hat sich gelohnt: Der Band von
1926 erschließt das Material in mustergültiger Weise.

Der (schon 1924 verstorbene) Bearbeiter Hugh Gerard
Evelyn-White hat auch das hier relevante Stück einge-
hend studiert und dafür eine grundlegende editio prin-
ceps vorgelegt. Gleichwohl wurde das Fragment bis 1982
in der einschlägigen Forschung wenig beachtet, nämlich
bis zu dem Moment, in dem sich der „Altmeister“ der Ka-
nontafel-Forschung Carl Nordenfalk des Papyrus an-
nahm und eine scharfsinnige Studie vorlegte. Es war für
ihn nicht nötig, eine neue Transkription bzw. Edition vor-
zunehmen. Vielmehr hat er den Fund kontextualisiert
und nur an wenigen Stellen die Schlussfolgerungen von
Evelyn-White korrigiert.57 Von diesen beiden grundlegen-
den Arbeiten ist im Folgenden auszugehen.

Vermutlich im späten sechsten Jahrhundert hat sich
der Mönch Apa Epiphanios das Grab eines hohen Funkti-
onärs namens Daga aus dem mittleren Reich (11. Dynas-
tie) als Wohnung ausgesucht. Es entstand ein kleines
monastisches Zentrum, das etwa vier Generationen lang
besiedelt war.58 Viele Jahrhunderte später wurden Reste
des Schrifttums im Besitz von Apa Epiphanios in einem
rubbish hole an der nordöstlichen Ecke der ehemali-
gen Grabkammer aufgefunden. Diese kleine „Bibliothek“
zeigt einen durchaus belesenen Mönch, der sowohl kop-
tische als auch griechische Texte rezipierte, auch wenn
die zweitgenannte Sprache für ihn sicher schon Fremd-
sprache war.59 Unter seinen Büchern war ein griechi-
sches Evangeliar, von dem einige Fragmente der ersten
Blätter erhalten sind. Der Fundkontext sowie paläogra-
phische Kriterien sprechen für eine Datierung ins späte
sechste oder frühe siebte Jahrhundert.60

57 Evelyn-White (in Winlock e.a. 1926, Bd. 2), 122 f. (Edition), 302–
305 (Erklärung), Plates VIII–IX (Abbildungen); Nordenfalk 1982.
58 Der beste neuere Überblick stammt von Brooks Hedstrom 2017,
237–245. Der Grabungsbericht ist von Winlock 1926 (Bd. 1).
59 Winlock 1926 (Bd. 1), 143. Allgemein zu Biographie und Profil
dieses heiligmäßigen Mönches (der bald nach seinem Tod Vereh-
rung erfuhr) vgl. Crum (in Winlock 1926, Bd. 1), 209–223.
60 Die Datierungsdiskussion bei W. E. Crum führt zu der Annahme
„that Epiphanius’s correspondence dates from about the year 600“
(Crum 1926, 220). Die bescheidene Ansiedlung koptischer Mönche
lässt es als eher unwahrscheinlich erscheinen, dass das griechische
Evangeliar dort vor Ort produziert wurde. Wenn es von anderswo
„importiert“ wurde (möglicherweise aus Unterägypten?), ist es na-
türlich denkbar, dass das Buch bereits einige Jahre vor dem Erwerb
produziert wurde, doch gibt es keine Gründe, sehr weit von dem
genannten Datum wegzugehen. Zu paläographischen Kriterien vgl.
Crum 1926, 98–103. Umgekehrt ist es wahrscheinlich, aber keines-
wegs sicher, dass das Material im rubbish hole Epiphanios’ persönli-
che Papiere (und nicht die seiner späteren Mitbrüder) war, vgl. Win-

Die Fragmente zerfallen in drei Gruppen absteigen-
den Umfangs bzw. Bedeutung: (a) einige Teile einer Seite
mit Kanontafeln (recto und verso), (b) ein kleines Stück-
chen des Karpianbriefes (recto und verso), (c) sechs sehr
kleine Stücke mit Resten von Dekorationselementen (nur
verso). Evelyn-White kam mit Recht zu der Auffassung,
dass nicht alle drei Gruppen vom gleichen Blatt stam-
men. Vielmehr sind (a) und (b) Reste zweier verschiede-
ner Blätter. Ob (c) einem dieser beiden oder einem weite-
ren Blatt zugehörte, kann nicht entschieden werden.61

Um mit (a) zu beginnen: Auf der Vorderseite sind
in zwei Systemen das zweite und das dritte Drittel von
Kanon II sowie Kanon III erkennbar. Auf der Rückseite
befinden sich Kanon IV sowie in zwei Systemen Ka-
non V. Es handelt sich jeweils nur um Fragmente, doch
weil die Länge der Kanones bekannt ist, lässt sich die
Seitengröße in etwa berechnen. Mit relativ großzügigen
Seitenrändern kommt man auf eine Breite von gut 22 cm
und eine Höhe von etwa 27 cm – also ein Format in etwa
wie das vorliegende Buch bzw. eine moderne DIN A4-
Seite. Das ist für einen Papyrus-Codex dieser Zeit relativ
groß. Man kann sich vorstellen, dass es ein bedeutendes
Buch gewesen sein muss. Ob es in Theben oder gar von
Apa Epiphanios selbst angefertigt wurde oder anderswo
geschrieben und dann importiert wurde, lässt sich nicht
sicher sagen – angesichts der repräsentativen Dimen-
sion möglicherweise eher letzteres.

Die Seitengröße ist ein Problem für die Fragmente
des Karpianbriefes (b). Auch wenn nur wenige Buchsta-
ben erhalten sind, lässt sich doch klar erschließen, dass
der Text der Vorderseite den Beginn des Briefes bringt,
während die Rückseite früh in § 4 einsetzt.62 Das bedeu-
tet, dass auf der Vorderseite etwa ein Drittel des Briefes
stand. Der Text ist in 18 Zeilen zu je ca. 33 Zeichen darge-
boten. Das ist viel zu wenig, um eine Seite der erschlos-
senen Größe auch nur annäherend zu füllen. Evelyn-
White war deshalb auf die originelle Idee gekommen,
dass das Blatt, das dem erhaltenen Kanontafel-Fragment
vorausging, sowohl Kanontafeln (I und den ersten Teil

lock 1926, 31. Weil die Griechisch-Kenntnisse eher ab- als zunahmen
und weil der Klosterbetrieb nach und nach auslief, sollte man aber
auch nach oben nicht allzu weit vom genannten Datum weggehen.
61 Alle Fragmente sind gemeinsam verglast und danach stets in die-
ser Anordnung abgebildet worden. Dies ist teilweise kontraintuitiv,
s. unten Anm. 69. Die für die vorliegende Publikation neu gefertigten
Fotografien wurden daher im Tafelteil anders angeordnet, Taf. 13–17.
62 Am Anfang fehlt eine Zeile sowie der Briefgruß, erhalten ab ὡς
εἰκός in § 2. Auf der Rückseite ist zu Beginn ein Stück des Wortes
Ματθαῖος in § 4, Z. 20 erhalten; wegen des darüber befindlichen
Rahmens kann keine ganze Zeile vorausgegangen sein. Der Text
setzte wahrscheinlich mit ὁ τρίτος ein.



110 4 Überlieferung und Editionstechnisches

von II) als auch – am Seitenfuß – die ersten beiden Drit-
tel des Karpianbriefes enthielt. Das dritte Drittel wäre
dann auf dem teils erhaltenen Blatt unterhalb von Ka-
non III untergebracht gewesen.63

Diese Vorstellung ist sehr unwahrscheinlich und da-
her mit Recht von Nordenfalk zurückgewiesen worden.
Dagegen spricht nicht nur die Beobachtung, dass ein sol-
ches Vorgehen in der sonstigen Kanontafel-Überlieferung
komplett analogielos wäre, sondern auch eher techni-
sche Erwägungen zum Platzbedarf. Kanon I mit seinen
vier Spalten und 72 Zeilen war sicher in zwei Systeme
aufgeteilt. Beide füllen beinahe so viel Platz wie die 40
erschlossenen Zeilen des ersten Systems von II auf der
teils erhaltenen Seite. Man kann sich nicht gut vorstel-
len, dass darunter noch viel Raum war. Umgekehrt wür-
de auf der recto-Seite oberhalb des Briefes noch viel Platz
sein, wo Evelyn-White ein Inhaltsverzeichnis des Codex
vermutet. Alternativ könnte man sich die Sache auch so
vorstellen, dass das Kanontafel-Material (I und Teile von
II) nicht, wie zu erwarten und wie in diesem Format mög-
lich, auf einer Seite präsentiert würde, sondern auf zwei
verteilt (recto und verso). Aber warum sollte man so eine
komplizierte Lösung wählen, wenn man ebenso bequem
den ganzen Brief (evtl. in mehreren Spalten) auf der rec-
to-Seite und die Kanones auf der verso-Seite unterbrin-
gen könnte?

Nordenfalk erblickt den Schlüssel des Problems in
den bescheidenen bräunlichen Farbresten oberhalb der
Schrift auf der verso-Seite des Briefes. Die einzig sinnvol-
le Erklärung dafür ist, dass der Brief mit einem breiten
Rahmen versehen war – ähnlich wie das im prächtigen
Rossano-Codex der Fall ist.64 Wenn der Text auf diese
Weise „inszeniert“ war, ergeben sich zwei wichtige Kon-
sequenzen. Erstens ist das Problem der zu geringen Text-
menge reduziert oder gelöst: Offenbar spielte Platzer-
sparnis hier keine wichtige Rolle, sondern die optische
Wirkung des Textes. Diese Wirkung ist sogar erhöht,
wenn relativ wenig Text in einem dekorativen Rahmen
in der Mitte der Seite platziert ist. Zweitens folgen die
Seitenumbrüche zwischen den Textabschnitten des Brie-
fes vermutlich nicht den Erfordernissen des vorhande-
nen Platzes auf der Seite, sondern ästhetischen Kriterien
und/oder einer Konvention. Auf diesem Hintergrund
wird die Textaufteilung in etwa drei gleich lange Ab-
schnitte und die daraus folgende Präsentation auf drei
Seiten (recto – verso – recto) sehr interessant. Denn sie
entspricht genau dem, was auch sonst über die frühe
mise en page des Briefes bekannt ist (s. oben → 4.1, S. 91–

63 Evelyn-White 1926, 302.
64 Nordenfalk 1982, 32 f.

93). Damit ist der Papyrus sehr wahrscheinlich ein weite-
rer Zeuge für diese Anordnung.

Ein wichtiges Detail-Problem ist noch anzusprechen:
Das zweite Brief-Fragment beginnt zwar etwa bei einem
Drittel des Briefes, aber die Schriftart ist größer, und der
Zeichen- und Zeilenabstand ist weiter als beim Textbe-
ginn. Wenn der Schreiber so bis zum Textende fortge-
setzt hätte, würde das erschlossene Layout nicht reichen,
jedenfalls dann nicht, wenn die Rahmen auf allen Seiten
in etwa die gleichen Abmessungen hatten. Nordenfalk
vermutet deshalb eine „abbreviated version“ des Tex-
tes.65 Das ist eine unnötig komplizierte Annahme. Abge-
sehen von der relativen Freiheit des Künstlers im Blick
auf die Raum- und Rahmenaufteilung (Platz genug war
ja auf der Seite), ist die folgende Erklärung wahrscheinli-
cher. Das Textstück auf der verso-Seite gehört zu § 4 des
Briefes, wo eine Art tabellarische Übersicht über die zehn
Kanones geboten wird. Zwar ist hier – im Unterschied zu
anderen frühen Textzeugen – kein tabellarisches Layout
erkennbar, aber es ist durchaus denkbar, dass der
Schreiber ein solches in seiner Vorlage vorgefunden hat
und dass die „Sonderstellung“ dieses kurzen Textteils
sich in einer typographischen Sonderlösung widerspie-
gelt.66 In jedem Fall ist die Beobachtung zum Schriftbild
an dieser Stelle kein hinreichender Grund, um die Über-
legungen zur Gesamtarchitektur in Frage zu stellen.

Es ist demnach anzunehmen, dass dem Blatt mit den
erhaltenen Kanontafel-Fragmenten (a) ein weiteres Blatt
vorausging, auf dessen Vorderseite das dritte Drittel des
Briefes war und auf dessen Rückseite das Tafelwerk be-
gann. Diesem wiederum ging ein Blatt – präsumptiv Fo-
lio 1 des Gesamtcodex – voraus, zu dem die erhaltenen
Brief-Fragmente (b) gehörten. Leider ist es nicht möglich,
begründete Vermutungen über die Provenienz der Deko-
rationselemente (c) anzustellen.67 Immerhin sind sie ein
weiteres Indiz dafür, dass der ursprüngliche Codex in
seinem künstlerischen Anspruch nicht so nüchtern und
schlicht war, wie die relativ einfache Ausstattung der Ta-
bellen auf den ersten Blick vermuten lässt.

65 Ebd.
66 Eine Parallele wäre der Codex New York, Morgan Library and
Museum, ms. 748 (GA 2386, 12. Jh.), f. 7r, wo sich die Übersicht über
die Kanones ebenfalls vom Rest des Textes unterscheidet (weiterer
Zeilenabstand), obwohl das Layout nicht tabellarisch ist. Es kann
übrigens sein, dass auch der konkrete Seitenwechsel im Papyrus
Teil einer Tradition war, denn wie dort setzt auch die Handschrift
Athos, Megiste Laura A.23 (GA 1079, 10. Jh.), f. 9αv auf der zweiten
Briefseite mit ὁ τρίτος in § 4 ein (s. Anm. 62).
67 Nordenfalk 1982, 38 weist mit Recht die Vorstellung von Evelyn-
White 1926, 302 zurück, dass die Ornamente sich in nicht besetzten
Tympana von Kanonbögen befunden haben könnten. Dafür würde
jede Parallele fehlen.



4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 111

Sollte es wahr sein, dass sich das Evangeliar beim
Layout des Briefes an konventionelle Formen hält, dann
muss man sagen: Bei der Umsetzung des Tafelwerkes hat
der ausführende Schreiber teilweise damit gebrochen.
Nach den erhaltenen Fragmenten kommen noch die Ka-
nones VI–X, und es ist unwahrscheinlich, dass sie mehr
als vier Seiten einnahmen. Vier Seiten wäre die übliche
Anordnung, und da hier schon auf den ersten Seiten eine
„Verdichtung“ (wohl aufgrund des großen Seitenformats)
stattgefunden hat, ist eine „Aufweitung“ auf den weite-
ren Seiten nicht anzunehmen. Nordenfalk hat daher ein
insgesamt sechsseitiges Layout für die Tafeln vermutet.68
Das ist möglich, aber ansonsten singulär.

Ein Problem muss man darin nicht erblicken, weil der
Zeuge auch in anderer Hinsicht singulär ist. Doch: wenn
schon ohne Parallelen, dann sollte man vielleicht noch
einen Schritt weiter gehen und ein fünfseitiges Layout
postulieren. Dafür spricht nämlich eine buchtechnische
Erwägung (s. auch oben Tabelle 20). Die Seiten mit Ka-
non II/III und IV/V müssen zwingend im Codex recto und
verso sein, doch papyrologisch gesehen sind sie es nicht:
Bei der ersten Seite laufen die Papyrusstreifen vertikal
(verso), bei der zweiten horizontal (recto).69 Es handelt
sich also um ein Blatt aus der zweiten Hälfte einer Lage.
Wenn bei Kanon II schon die zweite Hälfte der Lage er-
reicht war, liegt die Vermutung nahe, dass es sich insge-
samt um einen Binio handelte: In der ersten Hälfte das in
einem kleinen Stück erhaltene und das erschlossene
Blatt, in der zweiten Hälfte das fragmentarische Kanonta-
fel-Blatt – und danach dann nur noch ein weiteres. Auf
dessen Vorderseite könnten die Kanones VI, VII, VIII und
IX untergebracht gewesen sein, auf der Rückseite Ka-
non X in seinen vier Teilen. Das ist enger als normal, aber
angesichts des großen Seitenformats auch nicht unrealis-
tisch eng.70 Insgesamt hätte man es dann mit einer Lage,
bestehend aus drei Seiten Brief und fünf Seiten Kanonta-
feln zu tun. Gewissheit ist in dieser Frage natürlich nicht
zu erlangen, doch so oder so: Es handelt sich um eine
atypische Seitenaufteilung in einem atypischen Codex.

Für eine Sonderlösung spricht auch eine weitere Be-
sonderheit: Das Papyrusfragment ist das erste bekannte

68 Nordenfalk 1982, 36, dort auch ein konkretes Szenario für die
Seitenaufteilung.
69 Bei Evelyn-White 1926, 584 f. erscheint daher die erste Seite als
verso, die zweite als recto. Aus dem gleichen Grund ist das Material
papyrologisch korrekt, aber inhaltlich kontraintuitiv verglast wor-
den (und so in allen bisherigen Publikationen abgebildet).
70 Die gerade schon genannte Handschrift Athos, Megiste Laura
A.23 (GA 1079, 10. Jh.) schafft das Kunststück, die Kanones VI–IX
auf einer Seite unterzubringen, obwohl sie im Format viel kleiner
ist als der Papyruscodex.

Zeugnis für eine Erweiterung des Systems. Neben einigen
Zahlengleichungen in der Tabelle stehen Initien bzw.
Kurztitel, die eine schnelle Identifikation der Perikopen
erlauben. So etwas findet sich sonst – auch später – in
der griechischen Tradition praktisch nicht (s. allenfalls
K5), sehr wohl aber in der lateinischen Tradition. Nor-
denfalk hat jedoch zeigen können, dass die Idee an zwei
unterschiedlichen Orten unabhängig voneinander entwi-
ckelt worden ist. Denn die Grundidee ist die gleiche, aber
die konkreten Kurztitel sind verschieden.71 In jedem Fall
sorgte diese Erweiterung des Systems wohl dafür, dass
eine einfache Übernahme der ursprünglichen Seitenver-
teilung ohnehin nicht mehr möglich war.

Auch wenn nur wenige Bruchstücke erhalten sind:
Für die Edition ist der Papyrus ein wichtiger Zeuge. Im
Tafelwerk ist er immer dann berücksichtigt und im Appa-
rat verzeichnet, wenn sich ihm eine eindeutige Aussage
abgewinnen lässt. Im Brief sind die beiden Textstücke in
der Bezeugungsleiste nachgewiesen, obwohl nur wenige
Buchstaben dieser Stücke erhalten sind. Immerhin kann
in einem Fall eine textkritisch wichtige Aussage auch
über das Fehlende getrofffen werden: Die Worte τῷ κατὰ
Ματθαῖον in § 2 müssen vorhanden gewesen sein, denn
sonst ist die Zeilenaufteilung nicht erklärbar. Eine Beson-
derheit im Tafelwerk betrifft die Zählung der Johannes-
Sektionen; sie hat möglicherweise mit der Perikope de
adultera in Johannes 8 zu tun (→ 3.1.15). Eine gewisse
Bedeutung hat der Papyrus schließlich für die Rekon-
struktion der Seitenaufteilung und der Dekoration des
Briefes. Allerdings mit einer gewissen Vorsicht, denn die
hier gezogenen Schlussfolgerungen sind wahrscheinlich,
haben aber natürlich nicht den gleichen Grad von Sicher-
heit wie Aussagen über vollständig erhaltene Zeugen.

4.4.3 London, British Library, Add. 5111/1
(K3, D 38769)

‣ Pergament, 6./7. Jh., 215 × 171/175 mm (bzw. mindestens
300 × 260 mm erschlossenes ursprüngliches Seitenfor-
mat), 2 f., F., Taf. 18–25

http://www.bl.uk/manuscripts/FullDisplay.aspx?ref=
Add_MS_5111/1

Die beiden goldenen Blätter mit Kanontafeln haben mit
Recht seit langer Zeit das Interesse der Kunsthistoriker
erregt: Sie gehören zu den prächtigsten und qualität-
vollsten Zeugnissen spätantiker Buchkunst überhaupt.

71 Nordenfalk 1982, 37 f.

http://www.bl.uk/manuscripts/FullDisplay.aspx?ref=Add_MS_5111/1
http://www.bl.uk/manuscripts/FullDisplay.aspx?ref=Add_MS_5111/1


112 4 Überlieferung und Editionstechnisches

Nach Kurt Weitzmann ist es „perhaps the most precious
fragment of any Early Christian manuscript“.72 Erhalten
sind tatsächlich nur diese zwei Blätter – und diese noch
dazu in beklagenswertem Zustand –, aber wenn man
sich klar macht, aus welchem Kontext sie sehr wahr-
scheinlich stammen, dann wird deutlich: Es muss sich
um ein in jeder Hinsicht spektakuläres Buch gehandelt
haben.

Seit 1873 werden die Blätter in der Bibliothek separat
aufbewahrt, doch über lange Zeit – vermutlich mehrere
Jahrhunderte – waren sie einem Evangeliar des 12. Jahr-
hunderts beigebunden. Auch dieses Evangeliar ist außer-
gewöhnlich, allein durch seinen Umfang und den Auf-
wand seiner Ausführung. Die vier Evangelien sind auf
über 900 Seiten in großer Schrift und mit sehr breitem
Rand abgeschrieben. Dieser einst mächtige Codex ist
heute in zwei Bände aufgeteilt (Mt/Mc und Lc/Io, Signa-
turen Add. 5111 und 5112, GA 438). Mit 255 × 180 mm ist
dieses Evangeliar auch nicht gerade klein – aber es war
immer noch zu klein für die beiden prächtigen Blätter.
Die genauen Maßangaben (in der Literatur teilweise un-
zutreffend wiedergegeben) sind relevant für die Rekon-
struktion des Hergangs; daher muss kurz darauf einge-
gangen werden. Die naheliegende und meistvertretene
Auffassung ist es, dass die spätantiken Blätter zurechtge-
schnitten wurden, um in das mittelalterliche Buch einge-
bunden zu werden. Das Buch ist jedoch 255 mm hoch,
während die Blätter auf eine Höhe von 215 mm zurecht-
gestutzt wurden.73 Eine Differenz von etwa vier Zentime-
tern ist mehr als einfach unsorgfältige Arbeit. Im Licht
dieser Feststellung gewinnt eine Theorie von Mika Taki-
guchi Bedeutung, die in der vorgetragenen Form zu-

72 Weitzmann 1977, 116. Erwähnt wurden diese Blätter öfter, doch
im Sinne eigenständiger Forschungsbeiträge sind im wesentlichen
zu nennen: Thompson/Warner 1881, 21 f.; Nordenfalk 1938, 127–146;
Kessler (in Weitzmann 1979), 490 f.; Lowden (in Buckton 1994), 76;
Brown 2006, 304 f.; Takiguchi 2011, 2–5; McKendrick/Doyle 2016,
30–35.
73 Takiguchi 2011, 2 gibt die Höhe der Kanontafel-Blätter ebenfalls
mit 255 mm an – vielleicht im (unbewussten) Versuch, seine Theorie
zu stützen (s. das Folgende). Die offensichtliche Differenz der Maße
ist schlicht deshalb nicht aufgefallen, weil keiner der modernen
Forscher die Blätter noch an ihrem Ort im Codex gesehen hat. Die
korrekten Abmessungen festzustellen, ist heutzutage einfach, weil
für die online verfügbaren Bilder der British Library ein Lineal mit-
fotografiert wurde. Die Höhen-Angaben bei Nordenfalk 1938, 127
und Lowden 1994, 76 sind korrekt, doch haben die Forscher daraus
keine Konsequenzen gezogen. Unerklärliche Abweichungen gibt es
auch bei der Breite (f. 10: 171 mm, f. 11: 175 mm, dagegen Thomp-
son/Warner 1881, 21 und Nordenfalk bei f. 10: 155 mm). In jedem
Fall ist auch bei der Breite ein Unterschied zum großen „Gastge-
ber“-Codex vorhanden.

nächst eher unplausibel wirkte. Nach Takiguchis Auffas-
sung wäre das große Evangeliar des 12. Jahrhunderts von
vorneherein als „a kind of book shrine“ für die – schon
damals nur noch beschnitten vorhandenen – goldenen
Kanontafeln gemacht worden.74 Also nicht die Blätter auf
das Format des Buches gebracht, sondern umgekehrt ein
Buch nach dem Maß der Blätter produziert. Das wäre
freilich materiell und konzeptionell ein riesiger Aufwand
gewesen – für einen Effekt, den man auch anders hätte
erreichen können. In dieser Form ist die Vorstellung, wie
gesagt, eher unplausibel, schon allein wegen der abwei-
chenden Maße. Aus dem gleichen Grund ist es aber den-
noch wahrscheinlich, dass die beiden Blätter nicht für
diesen Zweck beschnitten wurden, sondern schon vor
der Einfügung gekürzt waren.

Wann die Kürzung und wann die Einfügung vorge-
nommen wurden, ist unklar. Der Codex kommt vom Berg
Athos. Als er im Jahr 1785 von der British Library gekauft
wurde, enthielt er jedenfalls die Kanontafeln – und nicht
nur sie, sondern auch drei Evangelistenporträts des
12. Jahrhunderts.75 Die Porträts waren ebenfalls zu
groß – selbst für diesen mittelgroßen Codex. Dort wurde
das Problem aber anders gelöst: nicht (bzw. nicht nur)
durch Beschneiden, sondern durch Einklappen der über-
schüssigen Teile. Man kann diese unterschiedliche Vor-
gehensweise als weiteres Argument dafür auffassen,
dass die Kanontafeln zum Zeitpunkt des Einbindens
schon beschnitten waren. Über die Gründe dieser Anrei-
cherung kann man nur spekulieren. Eine mögliche Vor-
stellung wäre, dass der Codex zwar kostbar und aufwen-
dig war, aber künstlerisch eher schlicht. Dieses „Defizit“
sollte durch hochwertige „Spolien“ ausgeglichen wer-
den.76 Die alten Kanontafel-Blätter wurden jedenfalls di-
rekt nach den „eigenen“ Kanontafeln und den Matthäus-
kephalaia, damit vor Beginn des eigentlichen Evangeli-
umstextes eingefügt (als f. 10 und f. 11). Damit hat man
gewissermaßen das Praktische und das Schöne nicht
mehr in eins gesetzt, sondern auf zwei Stücke verteilt:
die eher schlichten, aber benutzbaren Kanontafeln zu-
erst, die prächtigen, aber nutzlosen im Anschluss.

74 Takiguchi 2011, 4.
75 Auch sie werden heute getrennt aufbewahrt, unter den Signatu-
ren Add. 5111/2 (Matthäus, f. 12), 5112/1 (Lukas, f. 3) und 5112/2 (Jo-
hannes, f. 134); Markus fehlt, aber er wird sicherlich einmal vorhan-
den gewesen sein.
76 Takiguchi 2011, 3 weist allerdings mit Recht darauf hin, dass die
Einfügung der Evangelistenporträts nicht von vorneherein geplant
gewesen sein kann. Dagegen spricht die Tatsache, dass das Johan-
nesevangelium auf einer verso-Seite beginnt. Anders als Takiguchi
gehe ich davon aus, dass auch die Einfügung der Kanontafeln nicht
Teil des ursprünglichen Projekts war.



4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 113

Wann auch immer und zu welchem Zweck auch im-
mer die spätantiken Blätter beschnitten wurden – sie sind
auf allen Seiten gekürzt, vor allem außen und unten. Das
Dekorationsschema bzw. der Text lässt eine approximative
Berechnung des Originalformats zu: Das ursprüngliche
Buch muss mindestens ca. 300 × 260 mm groß gewesen
sein – das ist etwas größer als der Codex Vaticanus!77 An-
ders als dieser war der Text – oder jedenfalls das feierliche
Exordium – auf vergoldetes Pergament geschrieben. Die
Kanontafeln lassen den Schluss zu, dass das Buch zumin-
dest die vier Evangelien enthielt (oder enthalten sollte). Es
ist natürlich auch denkbar, dass noch weitere Schriften
vorhanden waren. Aber umgekehrt kann auch nicht ganz
und gar ausgeschlossen werden, dass das Gesamtprojekt
nie komplett ausgeführt worden ist, ja sogar dass – in ex-
tremis – das Projekt nie über die Kanontafeln hinausge-
kommen ist.

Dass das heute noch Vorhandene schon alles ist, was
es je gab, ist aber ausgeschlossen, denn die vier Seiten
sind offensichtlich ein eher zufälliger Ausschnitt aus der
Gesamtanlage der Kanontafeln. Genauer gesagt: es sind
sehr wahrscheinlich zwei ehemals zusammenhängende
Blätter, die zu einer Lage gehörten. Diese Lage muss min-
destens 6 Blätter umfasst haben, wie sich aus der folgen-
den Aufstellung des erhaltenen Bestandes ergibt.

f. 10r: Karpianbrief, letztes Drittel
f.10v: Kanon I in zwei Systemen
f. 11r: Kanones VIII, IX, XMt2, XMc2 (je ein System)
f.11v: Kanon XLc3, XIo3 (je ein System)

Diese Informationen sind aus den Kopfzeilen der Kano-
nes gewonnen (und nicht aus dem Zahlenwerk selbst) –
das sei schon hier mit einiger Vorsicht festgehalten. Es
fehlen also die Kanones II bis VII. Es kann als sicher gel-
ten, dass diese auf 4 Seiten (= 2 Blättern) standen.78 Eine
niedrigere oder höhere Zahl (2 oder 6 Seiten) wäre völlig
analogielos und angesichts des Umfangs dieser Kanones
nicht realistisch denkbar. Es ist also sehr wahrscheinlich,

77 Lowden 1994, 76. Nordenfalk 1938, 127 kommt sogar auf
350 × 300 mm. Zum Vergleich: Der Codex Vaticanus misst
270 × 270 mm, der Codex Sinaiticus 380 × 340 mm.
78 Nordenfalk 1938, 132; diese Schlussfolgerung ist seither auch
nie angezweifelt worden. Über die genaue Verteilung auf den feh-
lenden Seiten kann man allerdings diskutieren. Aufgrund des Deko-
rationsschemas kommt Nordenfalk zu dem Schluss, dass die Sei-
ten – anders als im hypothetischen Archetyp – in folgender Weise
aufgeteilt waren: II II / II III / IV V V / V VI VI VII. Damit wäre es
möglich, durchgängig alle Seiten mit einem Doppelbogen zu gestal-
ten. Das ist möglich, aber naturgemäß nicht beweisbar.

dass die erhaltenen Blätter zusammengehörten und in
der Mitte der Lage ein Doppelblatt ausgefallen ist. Dass
es ein weiteres Doppelblatt gegeben haben muss, ist si-
cher, denn vor f. 10 müssen auf zwei Seiten die ersten
beiden Drittel des Karpianbriefes gestanden haben. Über
den Inhalt des korrespondierenden Blattes nach dem
Ende von Kanon X lassen sich allenfalls vage Vermu-
tungen anstellen (Tholos? – s. die Überlegungen oben
→ 4.2).79 Ob darüber hinaus noch ein weiteres Doppel-
blatt die Lage zu einem regulären Quaternio gemacht
hat, kann nicht entschieden werden.

Soweit erschließbar, sah die Lage mit den Kanonta-
feln also wohl so aus:

1r/v – [Karpianbrief, erstes/zweites Drittel]
2r/v – f. 10r/v Karpianbrief, letztes Drittel / Kanon I
3r/v – [Kanones II–IV?]
4r/v – [Kanones V–VII?]
5r/v – f. 11r/v Kanones VIII, IX, XMt2, XMc2 / XLc3, XIo3
6r/v – [Tholos? / leer?]

Eine ikonographische Besonderheit sind die Porträt-
Medaillons auf allen erhaltenen Seiten: Je eines auf den
Seiten mit einfachem Bogen (Karpianbrief, f. 10r) und
mit einfachem Doppelbogen (Kanon I und Kanon XLc/Io,
f. 10v und f. 11v), je zwei auf der Seite mit zweifach über-
einander gestellten Bögen (Kanon VIII–XMc, f. 11r). Zu
den fünf erhaltenen Porträts kommt wahrscheinlich je ei-
nes auf den ersten beiden Seiten des Briefes hinzu. Auf
den verlorenen Tabellen-Seiten befanden sich – je nach
Rekonstruktion – fünf oder sieben weitere.80 Die Deu-
tung als Aposteldarstellungen ist – vor allem im Fall der
Gesamtzahl zwölf – naheliegend. Angesichts weitgehend
fehlender Parallelen im griechischen Bereich bleibt die
Deutung des Gesamtkonzepts indes mit Unsicherheiten
behaftet.81 Dass aber auch dieses feature das Gesamtbild

79 Nordenfalk 1938, 128 f. schließt den Tholos – m. E. vorschnell –
aufgrund seiner Vorstellungen von der Seitenverteilung im eusebia-
nischen Archetyp aus.
80 Für die vier verlorenen Seiten kommt man nach Nordenfalks
Rekonstruktion (s. Anm. 78) auf 1 + 1 + 1 + 2 = 5. Wenn man eine
Verteilung der Kanones II–VII wie im erschlossenen Archetyp
annimmt (also unter Zulassung von 3er-Bögen), kommt man auf
2 + 1 + 2 + 2 = 7.
81 Nordenfalk hat 1963 eine eigene Studie den „Apostolic Canon
Tables“ gewidmet. Dessen pièce de résistance ist das Londoner
Fragment. Als weitere griechische Zeugen werden das gleich zu be-
sprechende Berliner Fragment (K4) sowie die Handschrift New
York, Morgan Library and Museum, ms. 748 (GA 2386, 12. Jh.) ge-
nannt. Die erste ist überhaupt nicht einschlägig (→ 4.4.4, bei
Anm. 90), die zweite ist noch weniger aussagekräftig als die spätan-
tike Goldhandschrift, weil dort überhaupt nur ein Blatt Kanontafeln



114 4 Überlieferung und Editionstechnisches

einer reflektierten und ästhetisch hochstehenden Gestal-
tung bestätigt, steht außer Frage.

Angesichts der außerordentlichen künstlerischen
Qualität und angesichts des hohen Alters (das Fragment
wird ins sechste oder siebte Jahrhundert datiert82) ist die-
ser Zeuge also dafür prädestiniert, eine besonders wichti-
ge Rolle bei der Rekonstruktion des Originals zu spielen.
Bei näherem Zusehen zeigt sich indessen ein überra-
schender Befund.

Während das besprochene Gesamtschema und der
Brieftext sich tatsächlich sehr gut ins Bild der Überliefe-
rung einfügen und für die Rekonstruktion der Seitenein-
teilung des Archetyps bzw. die Textkritik des Briefes in
jedem Fall gut brauchbar sind, treten bei dem Zahlen-
werk Schwierigkeiten auf. Diese müssen hier etwas aus-
führlicher besprochen werden – auch weil sie offenbar
noch nie jemandem aufgefallen sind. Die vier Seiten wur-
den wegen ihrer Schönheit bewundert und wegen ihrer
künstlerischen Dekoration analysiert, aber offensichtlich
nie im Textbestand gelesen. Zum Folgenden sind die
Transkriptionen auf Taf. 18–25 und die Transliterationen
in Tabelle 30 zu vergleichen.

Die Über- und Unterschriften der Kanones entspre-
chen, wie gesagt, in etwa dem, was aus der sonstigen
Überlieferung bekannt ist. Es gibt demnach auch keinen
Grund, sie nicht im Apparat zu berücksichtigen. Doch zei-
gen sich schon hier kleinere Warnzeichen, dass etwas
nicht stimmt. Am Ende von Kanon IX steht τέλος κανόνος
ὀγδόου – das mag ein Versehen sein, denn der achte Ka-
non steht ja direkt davor, und die entsprechende Schluss-
notiz unmittelbar links daneben. Schwerer wiegt, dass
nach dem Titel des achten Kanons (κανὼν ηʹ ἐν ᾧ οἱ δύο)
nicht etwa die zu erwartenden Evangelien von Lukas und
Markus genannt werden, sondern Matthäus und Markus.
Auch das mag man als einen Schreibfehler abtun. Doch
die Zahlenreihe, die nun folgt, ist zu lang für den „norma-
len“ Kanon VIII. Dieser würde 13 Positionen umfassen,
und hier stehen 18. Aber es kann auch nicht der echte Mt-
Mc-Vergleich sein (das wäre Kanon VI), denn dieser wür-
de viel mehr Positionen umfassen (nämlich 47). Schon

mit Porträt-Medaillons erhalten ist. Was die Deutung des Londoner
Fragments betrifft, so schließt die Zahl 14 die Deutung auf die Apos-
tel nicht a priori aus. Christus/Maria oder Euseb/Karpian wären
mögliche Kandidaten, um den Zwölferkreis zu ergänzen. Natürlich
sind auch ganz andere Lösungen denkbar (erste Seite mit Dedikati-
onsbild oder ornamental gestaltet, zweite Seite Christus etc.).
82 Nordenfalk 1938, 143–146 hat sich für das 7. Jahrhundert ausge-
sprochen. Dagegen hat Wessel 1978, 934–936 Gründe für die erste
Hälfte des 6. Jahrhunderts geltend gemacht. Die meisten neueren
Publikationen lassen die Frage offen, etwa Takiguchi 2011, 2 oder
McKendrick/Doyle 2016, 30.

diese Beobachtung zeigt, dass mit dem Zahlenwerk etwas
nicht stimmt.

Doch von vorne: Betrachtet man die Zahlen auf
f. 10v, also Kanon I, so ergibt sich eine erste Schwierig-
keit aus dem Beginn. Die Transliteration betrifft das
zweite, weitgehend erhaltene System auf der Seite. Dies
ist die zweite Hälfte – vorausgegangen ist also nur ein
System, eben das links angeschnittene. Mehr kann es
nicht gewesen sein, denn auf der recto-Seite steht das
Ende des Karpianbriefes. Wie kann es sein, dass die Mat-
thäus-Spalte mit der Nummer 287 beginnt? Matthäus hat
insgesamt nur 355 Sektionen, und es ist kaum denkbar,
dass die 287 auf „halber Strecke“ steht. Auch in der Lu-
kas-Spalte gibt es ein Problem: Dort stehen am Schluss
die Nummern 343 und 345, die es aber gar nicht geben
dürfte, denn Lukas hat nur 342 Sektionen. Wenn man
sich die Mühe macht, zu allen Sektionsziffern in der Ta-
belle die Kanonzahlen im System des Euseb nachzuse-
hen, dann stellt man fest: Es geht in allen Spalten weit-
gehend zufällig durch die zur Verfügung stehenden
Optionen. Die hier aufgelisteten Zahlen haben mit Eu-
sebs Kanones nichts zu tun. Sie sind auch nicht durch
nachlässige oder fehlerhafte Abschrift entstanden.83

Solche Beobachtungen mögen Carl Nordenfalk zu
der Auffassung gebracht haben, dass diesen besonderen
Kanontafeln ein besonderes System zugrunde lag, eine
Variante der Eusebschen Erfindung mit einer „andere[n],
dichtere[n] Sektioneneinteilung“84 – vergleichbar (aber
nicht identisch) mit der syrischen Peschitta. Ein zweiter
Blick auf die Zahlen zeigt aber, dass es nichts ist mit die-
ser Deutung. Das beweist eine ganz einfache Beobach-
tung: In allen Spalten sind die Zahlen in streng aufstei-
gender Reihenfolge angeordnet. Niemals springt eine
Zahl zurück – alle Spalten sind inkrementell. Das gibt es
bei Euseb nicht, und es kann auch bei einem vergleich-
baren System nicht sein. Denn das ganze Projekt geht ja
von der Beobachtung aus, dass die Reihenfolge der Pa-
rallelberichte in den vier Evangelien eben nicht immer
gleich ist. Die Kanontafeln dienen dazu, sich in diesem
unterschiedlichen Geflecht zurechtzufinden. Wenn man

83 Schon Nestle 1908, 105 war nicht wohl bei den Zahlen, doch ist
er der Frage nicht genau nachgegangen. Denn mit der folgenden
Feststellung ist es nicht getan: „Freilich gilt auch hier, was von so
mancher Prachthandschrift gilt: ihr textkritischer Wert steht in um-
gekehrtem Verhältnis zu ihrem künstlerischen.“
84 Wessel 1978, 929, die Ergebnisse von Nordenfalk 1938, 140–142
referierend. Wo in der Forschungsliteratur überhaupt auf inhaltli-
che Fragen eingegangen wird, findet sich die Spur der Analyse Nor-
denfalks bis in die neueste Zeit: McKendrick/Doyle 2016, 30 spre-
chen von einem „rare witness of an early revision of Eusebius’s
tables“.



4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 115

umgekehrt die Tabellen so einrichtet, dass die Zahlen im-
mer zunehmen, dann können es die Randziffern am Text
nicht tun. Sie müssen es aber, damit sie ihren primären
Zweck erfüllen können, nämlich die Auffindbarkeit im
Buch.

Möglicherweise ließen sich noch ganz andere Ideen
oder Systeme entwickeln, um die parallelen und doch
unterschiedlichen Evangelien zu organisieren. Doch das
kann hier nicht der Fall sein, denn auf der unmittelbar
vorausgehenden Seite steht der Karpianbrief, der genau
das Eusebsche System erklärt – und nicht irgendein an-
deres.

Es lassen sich noch weitere Beobachtungen machen,
die die Verwirrung steigern. Eine erste betrifft Doppel-
nennungen. Für das System, wie es sich Euseb ausge-
dacht hat, ist ja charakteristisch, dass einer Mt-Perikope
oft mehrere Parallelen anderswo gegenüberstehen. Das
ist hier nicht der Fall: in keiner Spalte gibt es nur eine
einzige Zahl, die sich wiederholt. Eine zweite Auffällig-
keit: Es gibt eine sehr ausgeprägte Präferenz für unge-
rade Zahlen. Auf f. 10v sind insgesamt 108 Zahlen tran-
skribiert, davon sind nur 12 gerade. Innerhalb dieser
ungeraden Zahlen gibt es oft lange Reihen, in denen der
Wert von einer Zeile auf die nächste einfach um 2
wächst, also Auflistungen von einander folgenden unge-
raden Zahlen. Es ist sehr schwer vorstellbar, dass diese
Reihung in irgendeinem synoptischen System der Evan-
gelienüberlieferung Sinn ergeben könnte. Es ist auch
schwer vorstellbar, dass hier überhaupt von horizontal
zu lesenden Gleichungen auszugehen ist – doch wenn
das nicht geht, ist die Grundidee der Kanontafeln dahin.

Um die Verwirrung komplett zu machen, noch ein
Blick auf die letzte Seite mit dem „Sondergut“ des Johan-
nes (Kanon XIo). Auch dort steigen die Zahlen inkremen-
tell an – was aber hier in Ordnung ist, denn Kanon X hat
ja keinen Vergleichscharakter. Also werden die Zahlen in
aufsteigender Reihenfolge geordnet. Die Zahlen gehen
bis 230 – was durchaus sein könnte in Eusebs System,
denn dort hat das Evangelium 232 Sektionen. Wie auf der
Basis der bisher gesammelten Erfahrungen zu erwarten,
haben die Ziffern aber nichts mit Eusebs Kanon X zu tun.
Genauer gesagt: fast nichts. An bestimmten Stellen dann
wieder doch. Insbesondere in der letzten Spalte geht die
Ziffernreihe ein Stück weit mit Euseb überein (in Tabelle
30c grau gekennzeichnet). Ist das Zufall? Dass bis zu
neun aufeinander folgende Ziffern rein zufällig genau
übereinstimmen, scheint zunächst sehr unwahrschein-
lich. Möglich ist es aber doch, denn bei genauerem Zuse-
hen zeigt sich: Es sind zumeist wiederum die aufeinan-
der folgenden ungeraden Zahlen. Dass solche Reihen bei
Euseb auftreten, ist durchaus nachvollziehbar, denn bei

Johannes wechseln sich oft Abschnitte mit Parallelen
und Sondergut ab. Es könnte also sein, dass sich diese
Struktureigenart hier mit der Neigung des Schreibers zu
solchen Reihungen eher zufällig berührt.

Wie ist das alles zu erklären? Wie gesagt: die halb-
wegs naheliegenden Erklärungen – eine fehlerhafte, ver-
wilderte Abschrift (Nestle) oder ein revidiertes Euseb-
sches System (Nordenfalk) – kommen nicht in Betracht.
Konnte oder wollte der Schreiber keine richtigen Ziffern
in die Tabellen schreiben? Noch schwieriger wird die Si-
tuation durch die Beobachtung von John Lowden, dass
das dekorierte Tabellenschema und die Zahlen selbst mit
der gleichen Tinte (und daher vermutlich von der glei-
chen Person) geschrieben sind.85 Wenn das zutrifft, fal-
len alle Erklärungsmodelle aus, die einen kompetenten
Künstler und einen ignoranten Schreiber voraussetzen.
Lag es an der Vorlage? Stand vielleicht nur ein Codex mit
dem „nackten“ Gerüst, aber ohne Zahlen zur Verfügung?
Kann man sich so etwas vorstellen, wenn der Codex –
wie meisten Gelehrten annehmen – in Konstantinopel
geschrieben wurde? Wurde unter äußerstem (zeitlichen?
politischen?) Druck einfach irgendetwas in das prächtige
Tabellenschema eingetragen, damit es nicht auffällt?
Sind die Ziffern sinntragend in einem ganz anderen Hori-
zont (Kryptographie, Orakel, Spiel)? Handelt es sich um
irgendeine Form von Missverständnis oder Verlegen-
heitslösung? Sind vielleicht die Seiten nur deshalb erhal-
ten, weil sie als unbrauchbar aussortiert wurden? Hat
sich jemand einen (dann allerdings sehr aufwendigen
und teuren) Spaß erlaubt?

Fragen über Fragen: Der Verfasser diser Zeilen ge-
steht, dass er völlig ratlos ist. Keine denkbare Antwort
vermag auch nur ein Minimum von Plausibilität für sich
zu beanspruchen. Es ist ein Rätsel, das zumindest erst
einmal als solches erkannt und benannt sein will, das
aber ansonsten der Lösung noch harrt. Die Vorstellung,
dass eine der „vorzüglichsten und kostbarsten Hinterlas-
senschaften der griechischen Buchmalerei“86 im Textbe-
stand nicht etwa sui generis oder einfach nur ziemlich
fehlerhaft ist, sondern komplett bar jeden Sinns, bleibt
anstößig, ja verstörend.

Für die Edition wurde wie folgt verfahren: Das Zah-
lenwerk ist schlicht nicht brauchbar – für gar nichts. Es
wurde nicht berücksichtigt. Die Gesamtanlage, der Karpi-
anbrief und die Kanon-über- und -unterschriften sind
hingegen qualitätvoll. Sie wurden an der jeweils ein-
schlägigen Stelle ausgewertet.

85 Lowden 1994, 76.
86 Nordenfalk 1938, 142.



116 4 Überlieferung und Editionstechnisches

Tab. 30: G11313: Ziffern aus den Kanontafeln in der Handschrift
London, BL, Add. 5111/1.
a: f. 10v, zweites System (Kanon I).

Mt Mc Lc Io

287 167 269 133
289 169 271 135
291 171 273 137
293 172 277 139

295 175 279 143
297 177 283 145
299 179 285 147
300 181 287 149

301 183 289 153
306 185 293 158
307 187 295 159
309 189 299 163

311 191 300 167
313 193 303 169
315 197 308 173
317 199 311 177

319 200 317 181
321 201 321 187
323 203 325 189
325 205 327 193

327 206 329 195
329 207 331 198
331 209 333 200
333 211 335 203

335 212 337 206
??? 213 339 209
339 215 341 213

217 343 215
345 219

b: f. 11r, erstes und zweites System (Kanon VIII und IX).

Mt [Lc?] Mc Lc Io

 12  23 161 119
 14  25 169 123
 18  29 201 125
 19  33 213 129

 97  39 229 133
 99  46 233 135
100  53 239 137
106  61 248 139

108  67 301 143
121  79 313 145
119  83 319 151
123  89 325 159

125  93 333 183
128  97 339 186
133  99 341 185
139 100 340 188

146 230 343 193
147 236 345 196

340 199
340 199

351 233
353 236

c: f. 11v, zweites System (Kanon XIo); grau unterlegt sind Ziffern,
die mit dem Standardsystem übereinstimmen.

Io

 7  93 163
 9  ?? 165
91 [11]  99 167
13 100 169

16 103 171
19 105 173
22 109 177
25 111 179

27 113 181
29 115 183
33 119 185
38 121 189

43 123 191
45 125 193
49  ?? 195
57  ?? 199

59 133 200
63 135 209
65 139 211
68 141 215

71 143 217
73 147 219
75 149 221
77 1?? 223

81 ??? 225
83 ??? 228
87 ??9 230

4.4.4 Berlin, Staatsbibliothek zu Berlin –
Preußischer Kulturbesitz (SBB-PK),
Ham. 246, f. 1‒3 und 50 (K4, D 9292)

‣ Pergament, 9. Jh., 310 × 220 mm, 4 f., A., Taf. 29–36

Unter der angegebenen Signatur wird ein Lektionar des
13. Jahrhunderts aufbewahrt (GA l 382). Diesem Buch sind
vier Blätter einer älteren Handschrift beigebunden – und
nur auf diese kommt es hier an. Datierung und Format,
wie oben angegeben, beziehen sich auf diese Produktions-
einheit.87 Das Lektionar ist größer (340 × 250 mm). Die
beigebundenen Blätter sind aus diesem Grund innen und
oben jeweils durch einen Pergamentstreifen ergänzt. Die
Blätter sind also untereinander nicht mehr verbunden.
Aussagen über ihren ursprünglichen Zusammenhang kön-
nen allenfalls aus inhaltlichen Gründen getroffen werden.
Spuren einer alten Lagenzählung sind auf keinem der vier
Blätter erkennbar.

87 Zum Folgenden vgl. den Katalogeintrag von de Boor 1897, 230 f.
sowie die kurze Beschreibung bei Nordenfalk 1938, 59 f.



4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 117

Das Lektionar beginnt mit den Lesungen zum Oster-
fest (f. 4r). Drei der vier beigebundenen Blätter gehen
diesem Beginn voraus (f. 1–3). Mit ihrem reichen Bild-
schmuck ersetzen sie in gewisser Weise das nicht ausge-
führte Bild auf der ersten Seite des Lektionars. Eine ähn-
liche Konstellation ergibt sich nach f. 49. Dort geht die
Osterzeit zu Ende, und auf f. 51r oben ist wiederum Platz
für ein Bild freigelassen. Dieses wurde nie ausgeführt,
aber stattdessen das vierte ältere Blatt eingebunden
(f. 50). Dort befinden sich zwei prächtige Miniaturen.

Betrachtet man den Inhalt der vier Blätter, so ergibt
sich das folgende Bild:

f. 1r/v: Kreuz mit Titulus/Hagiographische Texte
(Erzengel, Georgios Thaumatourgos)

f. 2r/v: Kanones II II II / III IV
f. 3r/v: Mt-kephalaia 1–38/39–68
f. 50r/v: Karpianbrief erstes/zweites Drittel

Alle vier Blätter erweisen sich durch Schrift und Bild als
eng miteinander verbunden; es kann kein Zweifel sein,
dass sie der gleichen Produktionseinheit zugehören. Ke-
phalaia und Kanontafeln machen hinreichend deutlich,
dass es sich dabei um ein Evangeliar gehandelt haben
muss. Die erhaltenen Teile sind in Unzialschrift geschrie-
ben.

Was war die ursprüngliche Reihenfolge? Es liegt
nahe zu denken, dass auch der ursprüngliche Codex ge-
nauso wie der jetzige durch das prächtige Kreuz auf f. 1r
eröffnet wurde. Wenn man so denkt, wäre lediglich der
viel später eingefügte Karpianbrief wieder nach vorne zu
rücken, nämlich an die zweite Stelle, also zwischen
Kreuz und Kanontafeln, und es ergibt sich eine plausible
Abfolge: Kreuz, Brief, Kanones, kephalaia – und dann
vermutlich direkt das Matthäusevangelium.88

Das ist möglich, aber eine eher technische Überle-
gung deutet in eine andere Richtung. Gerade das isolierte
Kanontafel-Blatt macht nicht den Eindruck, aufgrund ei-
ner gezielten Entscheidung erhalten zu sein. Das voraus-
gehende und das nachfolgende Blatt werden ebenso
schön gewesen sein. Desgleichen beim Karpianbrief: es
ist anzunehmen, dass auch das dritte Drittel durch eine
ebenso anspruchsvolle Miniatur geschmückt war wie die
ersten beiden. Wenn man aber von einem eher mechani-
schen (also nicht inhaltlichen oder ästhetischen) Selekti-
onsprinzip ausgeht, liegt es nahe, an eine Lage zu den-
ken, aus der sich vier Blätter erhalten haben.

88 Genau dies war die Auffassung von de Boor 1897, 230.

Wenn das der Fall war, lässt sich mit Sicherheit er-
schließen, dass es (zumindest) ein Quaternio war (acht
Blätter). Denn zur Unterbringung der fehlenden Kanones
I bzw. V–X braucht es sicher 1 bzw. 4 Seiten (keine andere
alte Handschrift kommt für V–X mit weniger als 4 Seiten
aus). Hinzu kommt eine weitere Seite für den Karpian-
brief, also alles zusammen 6 Seiten = 3 Blätter, dazu die 4
erhaltenen. Eine reguläre Lage kann nicht aus 7 Blättern
bestehen, also wohl 8 (Quaternio).

Wenn man weiterhin davon ausgeht, dass die 4 er-
haltenen Blätter je paarweise zusammengehörten (eben-
falls wahrscheinlich, aber nicht sicher), dann ergibt sich
für die Struktur des Quaternio bzw. seine insgesamt 8
Blätter (Positionen): Das jetzige f. 2 (Kanones II–IV) kann
nicht zum mittleren Doppelblatt gehören (vierte oder
fünfte Position), denn dann müsste sein Partner eben-
falls Kanontafeln enthalten (Kanon I im einen, Kanones
V–VII im anderen Fall). Diese sind jedoch nicht erhalten.
Eine Position noch weiter hinten (sechste oder noch spä-
ter) kommt erst recht nicht in Betracht, denn dann wären
die Kanones V–X sowie die Matthäus-kephalaia nicht
mehr unterzubringen. Auf der anderen Seite kommen
aber auch die ersten beiden Stellen nicht in Betracht,
weil in diesem Fall kein Platz für den vorausgehenden
Brief wäre. Also stand das jetzige f. 2 an dritter Stelle.

Damit ist klar: Das Kreuz kann nicht am Anfang ge-
standen haben, denn die ersten beiden Positionen wer-
den für den Brief gebraucht. Daher müssen die jetzigen
f. 1 und f. 3 in die zweite Hälfte der Lage gehören. Wenn
man nicht will, dass das Kreuz samt Titulus von den
Kanontafeln und die kephalaia vom zugehörigen Evange-
lium getrennt sind, ergibt sich notwendig die folgende
Anordnung (und genau so wurden die Tafeln 29–36 ar-
rangiert):

1 – f. 50r/v: Karpianbrief erstes/zweites Drittel
2 – [drittes Drittel / Kanon I]
3 – f. 2r/v: Kanones II II II / III IV
4 – [Kanones V / VI VII]
5 – [Kanones VIII–XMc / XLc XIo]
6 – f. 1r/v: Kreuz mit Titulus/Hagiographische Texte

(Erzengel, Georgios Thaumatourgos)
7 – [fehlt, evtl. weitere Paratexte]
8 – f. 3r/v: Mt-kephalaia 1–38/39–68

Das anzunehmende alte Evangeliar begann also auf der
ersten Seite ganz oben mit der Verkündigung der Geburt
Christi und, direkt darunter, der Geburt. Auf der folgen-
den Seite stand die Taufe Christi, auf beiden Seiten be-
gleitet vom Brief an Karpian. Über den Bildschmuck der
dritten Seite kann nur spekuliert werden: es könnte das



118 4 Überlieferung und Editionstechnisches

letzte Abendmahl, die Kreuzigung oder die Anastasis ge-
wesen sein.89 In jedem Fall bot die Gesamtkomposition
eine Abbreviatur der Heilsgeschichte.

Diese Rekonstruktion ist, wie gesagt, keineswegs si-
cher. Sie hängt an der plausiblen, aber nicht beweisba-
ren Voraussetzung, dass die vier erhaltenen Blätter Reste
eines Quaternio sind und je paarweise zusammengehör-
ten. Immerhin spricht dafür, dass der Titulus, der hier
um das Kreuz auf f. 1r angebracht ist, zwar ganz offen-
sichtlich zu den Kanontafeln gehört (und fast immer mit
ihnen überliefert ist), dass er aber nie vor dem Brief
steht, sondern stets entweder direkt danach oder am
Schluss des Tafelwerks (s. oben Tabelle 27). Insofern
würde die Eröffnung des Codex mit dem Kreuz zwar ei-
nerseits späteren Seh-Gewohnheiten entgegenkommen
(daher ist die sekundäre Verwendung durchaus plausi-
bel), aber andererseits für die Überlieferung der Kanon-
tafeln ein Novum darstellen.

In jedem Fall ist festzuhalten: Selbst wenn die ange-
stellten Überlegungen nicht zutreffen sollten, ist es zu-
mindest eine offene Frage, an welcher Stelle das Kreuz
stand. Außer den genannten gibt es keine klaren Indizien
für die eine oder die andere Position. Auch unabhängig
von dieser Frage lässt sich sagen: Das eigentliche Tafel-
werk war fast sicher auf sieben Seiten verteilt. Den erhal-
tenen Kanones II–IV ging sicher eine (und nur eine) Seite
für Kanon I voraus. Für die Verteilung der nachfolgenden
Kanones V–X auf vier Seiten gibt es Parallelen, für drei
oder fünf Seiten hingegen nicht (s. Tabelle 20).

Der Text ist überall gut lesbar. Allerdings ist das Zah-
lenwerk stark in Unordnung. In der vorliegenden Form
ist es kaum für den primären Zweck – das Auffinden von
Parallelen – brauchbar. Insbesondere sind verrutschte
Spalten beinahe mehr die Regel als die Ausnahme. Die
Verzeichnung aller Fehler und Ungenauigkeiten hätte
den Apparat unnütz aufgebläht. Aus diesem Grund ist
der Zeuge nur für den Brief und die Kanonüberschriften
durchgängig verwendet. Im Zahlenwerk nur dann, wenn
bei anderweitig auftretenden Unklarheiten eine deutlich
erkennbare Entscheidungshilfe gegeben ist.

Abschließend noch zwei kurze Bemerkungen zur vi-
suellen Ausgestaltung. Diese ist insgesamt künstlerisch
hochstehend und theologisch reflektiert. Das wird schon
an den beiden erwähnten biblischen Szenen über dem
Text des Karpianbriefes deutlich. Auch in den Bogenfel-
dern von sämtlichen weiteren erhaltenen Kanonbögen
befinden sich bildliche Darstellungen, genauer: Brustbil-
der von Heiligen. Das betrifft nicht nur die drei bzw. zwei

89 In Wallraff 2013, 42 hatte ich mich relativ eindeutig für die Kreu-
zigung ausgesprochen. Mir scheint das unterdessen weniger sicher.

Bögen auf f. 2 mit den Kanontafeln, sondern auch die
Texte auf f. 1v, die gleichfalls in eine solche Architektur
eingefügt sind. Allerdings kann von einem „cycle of
Apostles“90 keine Rede sein, denn auf f. 2r (Kanon II) ist
eine Deesis dargestellt (Maria, Christus, Johannes). Auf
f. 2v (Kanon III IV) finden sich zwar Petrus und Paulus,
doch bieten die danach fehlenden Seiten Platz für ca. 12
weitere Bilder (je nach genauer Rekonstruktion) – in je-
dem Fall zu viel für einen Apostelzyklus. Zudem bot die
der Deesis vorausgehende Seite (Kanon I) zwei weitere
Plätze. Auf der Rückseite des Kreuzes (f. 1v) sind der Erz-
engel Michael und der Kirchenvater Georgios Thauma-
tourgos dargestellt – passend zu den darunter stehenden
Texten. Eine Rekonstruktion des gesamten „Programms“
(wenn es sich denn um ein solches handelte) ist auf der
Basis des Erhaltenen nicht möglich. Auf allen bildlich
ausgestalteten Seiten befindet sich am Kopf der Seite ein
Schriftband, das mit dem bildlich Dargestellten in Ver-
bindung steht (aber nicht mit den Kanontafeln).

Bemerkenswert ist sodann, dass der Karpianbrief
eine Art doppelte Dekoration aufweist: Er steht unter ei-
nem Kanonbogen, ist aber zusätzlich mit einem goldenen
Rahmen ausgezeichnet. Besonders auf der ersten Brief-
seite ist dieser relativ breit und erinnert etwa an die Rah-
mung im Rossano-Evangeliar. In diesen breiten Streifen
ist der Briefgruß eingeschrieben (Εὐσέβιος Καρπιανῷ…
χαίρειν, ep. Carp. § 1). Man kann also diese Gestaltung als
ein Übergangsphänomen von der älteren Tradition des
rechteckigen Rahmens zur Einfügung auch des Briefes in
Architekturformen der Kanonbögen sehen.

4.4.5 Venedig, Biblioteca Nazionale
Marciana, gr. Z.1 (= 320) (K5,
D 69472)

‣ Pergament, 9. Jh., 415 × 295 mm, 164 f., F., Taf. 37–40

http://www.internetculturale.it/jmms/iccuviewer/
iccu.jsp?id=oai%3A193.206.197.121%3A18%3AVE
0049%3ACSTOR.240.9592

Dieser Codex wird mitunter als Basilianus, Basilio-Vatica-
nus oder Bessarionis bezeichnet: die ersten beiden Namen
in Anknüpfung an den Schreiber Basileios, der seinen Na-
men in das Kreuz auf f. 163r eingeschrieben hat, der letzt-
genannte mit Bezug auf den einstigen Besitzer und mut-
maßlichen Retter, Kardinal Bessarion.91 In welchem

90 Nordenfalk 1963, 20.
91 Vgl. Mioni 1981, 5 f.; auf f. 1v findet sich eine Inhaltsangabe von
der Hand Bessarions.

http://www.internetculturale.it/jmms/iccuviewer/iccu.jsp?id=oai%3A193.206.197.121%3A18%3AVE0049%3ACSTOR.240.9592
http://www.internetculturale.it/jmms/iccuviewer/iccu.jsp?id=oai%3A193.206.197.121%3A18%3AVE0049%3ACSTOR.240.9592
http://www.internetculturale.it/jmms/iccuviewer/iccu.jsp?id=oai%3A193.206.197.121%3A18%3AVE0049%3ACSTOR.240.9592


4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 119

Zustand dieser Gelehrte die Handschrift von Konstantino-
pel nach Italien gebracht hat, ist unbekannt. Jedenfalls ist
der noch heute imposante Codex nur Fragment eines einst
noch mächtigeren Werkes: ein Pandekt mit dem gesamten
Alten und Neuen Testament. Es kann gut sein, dass er von
vorneherein in zwei Bände aufgeteilt war, denn andern-
falls wäre das Buch aufgrund von Gewicht und Abmes-
sungen schon rein physisch schwer zu handhaben gewe-
sen.92 Auch im späteren Verlauf könnte das der Grund
sein, weshalb das Werk weiter zerlegt wurde. Erhalten
sind zwei größere Fragmente: neben dem Venezianer Co-
dex noch ein Stück mit 132 Blättern, das heute in der Vati-
cana aufbewahrt wird (daher: Basilio-Vaticanus).93 Beide
Teile enthalten Bücher des Alten Testaments; vom Text
des Neuen Testaments ist keine Zeile erhalten. Sehr wohl
aber ein Paratext: Bei der Aufteilung machte sich die Tat-
sache bemerkbar, dass die Grenze zwischen den Makro-
einheiten nicht modular markiert war, sprich: keinem
buchtechnischen Einschnitt entsprach. Als bei der Tren-
nung die letzte Lage mit alttestamentlichem Text von der
ersten mit neutestamentlichem Text abgelöst wurde, ver-
lief die Grenze mitten durch die Kanontafeln.94 Der glück-
licherweise größere Teil ist im Venezianer Codex erhalten
(Kanon I–XMc), der kleinere Rest ist zusammen mit dem
Neuen Testament verloren (Kanon XLc-Io).

Die Interaktion zwischen Kanontafeln, Randapparat
und Text kann also nicht mehr studiert werden, doch
auch unabhängig davon ist das Tafelwerk – soweit erhal-
ten – von großem Interesse. Denn es weist einige Beson-
derheiten auf, die es im untersuchten Feld singulär ma-
chen. Um mit einem Negativbefund zu beginnen: Die
Tafeln werden komplett schmucklos gegeben, also nicht
einmal mit einem schlichten, „selbstgezeichneten“ Git-
ternetz. Das ist im griechischen ebenso wie in allen ande-
ren Sprachräumen sehr ungewöhnlich. Zudem fügen sich
die Tabellen – ebenfalls ungewöhnlich – nahtlos in die
sonstige mise en page ein. Sie setzen das zweispaltige
Layout fort, wie es auch sonst in diesem Codex begegnet.
Der Karpianbrief nimm etwa die ersten drei Viertel der
ersten Spalte ein, und danach folgt direkt Kanon I. Am
Spaltenende wird genauso umgebrochen wie bei norma-
lem Text, ggf. auch innerhalb des gleichen Kanons. Die
einzige Auffälligkeit besteht darin, dass ab der zweiten
Seite auf ein dreispaltiges Layout umgestellt wird. Da-
raus und aus dem großen Seitenformat resultiert, dass

92 Vgl. Andrist 2020, 45–49 zur möglichen Originalgestalt, vgl. die-
sen Beitrag auch zu den folgenden Ausführungen.
93 Vatikan, BAV, Vat. gr. 2106.
94 Die letzte Lage mit der Nummer μεʹ (oder μϛʹ – beide Signaturen
finden sich auf der ersten Seite oben rechts) beginnt auf f. 159. Von
diesem ursprünglichen Quaternio fehlen heute zwei Blätter zwi-

das gesamte Tafelwerk samt Brief auf nur vier Seiten un-
tergebracht werden konnte, nämlich drei erhaltenen
(f. 163v–164v) und einer verlorenen zu Beginn der neuen
Lage. Und dies trotz der gleich zu erwähnenden Erweite-
rung links neben den Zahlen.

Der Umfang des fehlenden Stücks lässt sich mit weit-
gehender Sicherheit bestimmen. Es handelt sich um Ka-
non X für die Evangelisten Lukas und Johannes (73 und
96 Zeilen). Diese gesamt 169 Zeilen waren gewiss ebenso
wie das Vorausgehende dreispaltig geschrieben. Damit
füllten sie eine Seite beinahe vollständig (3 × 61 = 183 Zei-
len), zumal noch kurze Kanonüberschriften hinzukom-
men. Am Schluss der Seite könnte sehr wohl noch Platz
für ein kurzes Textelement (etwa der Titulus) gewesen
sein, aber kaum für ein größeres dekoratives Element
(etwa der Tholos). Theoretisch könnte sich etwas Derarti-
ges auf der Rückseite befunden haben, doch ist es die
wahrscheinlichere Hypothese, dass dort direkt die ke-
phalaia für Matthäus standen, so dass möglicherweise
auf der zweiten recto-Seite der Lage der eigentliche Bi-
beltext beginnen konnte.

Die Frage nach dem hinteren Ende des Tafelwerks ist
deshalb von einigem Interesse, weil auch das vordere
Ende keineswegs so klar bestimmt ist, wie man zunächst
meinen könnte. Der Karpianbrief beginnt zwar oben auf
einer neuen Seite (wie erwähnt, f. 163v), doch angesichts
der durchlaufenden Seitenumbrüche kann man durchaus
fragen, ob das direkt vorausgehende dekorierte Kreuz am
Ende von f. 163r (etwa zwei Drittel der zweiten Spalte)
Beziehungen zu den Kanontafeln unterhält. In jedem Fall
handelt es sich um ein in der Gesamtarchitektur des Co-
dex prominentes Stück, denn es markiert den Übergang
vom Alten zum Neuen Testament (ein expliziter Übergang
im Sinne einer Überschrift ist nicht vorhanden). Die Be-
deutung wird nicht zuletzt daran deutlich, dass es die
mutmaßlich einzige Stelle im Buch ist, an der die Produ-
zenten direkt zur Leserschaft sprechen: Im und unter dem
Kreuz finden sich zwei Schreibernotizen mit Bitten um
Gebet.95 Die ästhetische Gestaltung wie auch diese Text-
elemente stellen keinen direkten Bezug zu den Kanonta-
feln her, und man würde nicht auf die Idee kommen, dass
hier ein Zusammenhang besteht, wenn es nicht andere
Fälle gäbe, in denen ein Kreuz im direkten Umfeld des
Tafelwerks belegt ist.96 Die Frage ist nicht leicht ent-

schen f. 160 und 161. Also ist f. 164, das mit dem ersten Teil von
Kanon X endet, das letzte Blatt der Lage.
95 Texte bei Mioni 1981, 5 (und von dort in Pinakes); hier nennt
sich der Mönch Basileios als Schreiber (im Kreuz) und der Mönch
Onesimos als Kalligraph (darunter). Zum Kreuz vgl. Furlan 1978,
16 f.
96 S. oben die Zusammenstellung in Tabelle 28.



120 4 Überlieferung und Editionstechnisches

scheidbar, und sie muss vielleicht auch nicht eindeutig
entschieden werden, denn in jedem Fall gehört das eine
wie das andere – Kreuz wie Kanontafeln – in gewissem
Sinne zur „Inszenierung des Evangeliums“.

Die auffälligste Besonderheit der Kanontafeln be-
steht in einer wichtigen Erweiterung des Systems: Jeder
Zeile in den Tabellen ist zur schnelleren Identifikation
der Perikope ein inhaltliches Stichwort beigegeben
(G11312). Dabei handelt es sich zumeist um das Initium
des Textes, der in der jeweils ersten Spalte aufgeführt ist.
Es werden nur wenige Worte gegeben, in der Regel 15–20
Buchstaben, ziemlich mechanisch gekürzt, so dass nicht
immer Sinntragendes und leicht Memorierbares dabei
ist – aber doch ein wenig Fleisch um die Knochen des
Zahlenwerks. Zugleich handelt es sich um ein nützliches
Element der (Selbst-)Korrektur: Man kann gleich feststel-
len, ob man richtig nachgeschlagen (oder abgeschrie-
ben) hat. Auch für die Auswertung im Rahmen der vorlie-
genden Edition hat sich das System bewährt: Auf der
letzten Seite rechts unten sind die Ziffern nicht lesbar,
können aber durch die Initien „rekonstruiert“ werden.
Einige verrutschte Zeilen und Ungenauigkeiten vor allem
zu Beginn zeigen: Die Erweiterung ist vermutlich nicht
für diesen Codex ad hoc entwickelt worden, sondern aus
einer Vorlage abgeschrieben. Diese ist indes nicht erhal-
ten – und auch sonst kein früher Zeuge für das System.

Trotz der unleugbaren Vorteile hat die Praxis im grie-
chischen Bereich also nicht Schule gemacht. Sie erinnert
aber an vergleichbare Fälle in der lateinischen Welt, wo
ein ähnliches System mehrfach belegt ist. Auffällig ist die
Nähe besonders zum Evangelium von Ste Croix in Poi-
tiers, denn neben den Initien findet sich auch dort der
Verzicht auf jede Art von Dekor, Kanonbögen oder sogar
Gitternetz bei den Tabellen.97 Bestehen hier Beziehun-
gen? Das ist möglich, aber wenn überhaupt, sind es eher
lose Bezüge – im Sinne einer übernommenen Grundidee,
nicht einer genauen Übersetzung.

Im Tafelwerk ist noch auf eine Besonderheit hinzu-
weisen: In Kanon VIII ist die Reihenfolge der beiden
Spalten nicht – wie sonst üblich – Lc-Mc, sondern umge-
kehrt Mc-Lc. Hier handelt es sich zweifellos um die An-
passung an die übliche Abfolge im Evangeliar. Der Ab-
schreiber hat damit eine kleine Idiosynkrasie des
Eusebschen Originals98 „wegrationalisiert“. Wegen die-
ser Eigenart und um einen Eindruck von der Erweiterung
durch Initien zu geben, sei hier Kanon VIII in seiner Gän-
ze wiedergegeben.

97 Poitiers, Médiathèque François-Mitterrand, ms. 17 (65), Ende
8. Jh., s. auch unten bei Anm. 194.
98 Dazu oben → 2.5, S. 40 f.

G11312: Venedig, Marcianus gr. Z.1 (= 320), f.164v. Um Initien
erweiterte Kanontafeln, hier Kanon VIII (Transkription, ohne ortho-
graphische Normalisierung).
Zeichenerklärung: ≠ Formulierung im Bibeltext nicht vorhanden;
≈ Formulierung ähnlich vorhanden; = Formulierung identisch;
* Ausschnitt einige Worte später als Sektionsbeginn bei Nestle-
Aland; v.l. = varia lectio (im Folgenden erklärt)

Κανὼν ηʹ ἐν οἷς οἱ βʹ Μρ Λο
Καὶ εὐθὺς τοῖς σάββασιν ιβ κγ
Καὶ ἦν τις ἐν πν[εύματ]ι ἀκαθάρτ[ῳ] ιδ κε
Καὶ οὐκ ἤφειε τὰ δαιμόν[ια] ιϛ κζ

5 Σὺ εἶ ὁ υἱὸς τοῦ θεοῦ καὶ ἐ[πιτιμῶν] κη κζ
Γενομένης δὲ ἡμέ[ρας] ιζ κη
Λέγει αὐτῷ ὕπαγε εἰς τ[όν] μη πδ
Καὶ ἐξελθόντες ἐκήρυ[ξαν] νϛ πθ
Καὶ ἐλθόντες οἱ ἀπόστο[λοι] ξα ϟα

10 Ὅσον δὲ αὐτοῖς διεστέλ[λετο] οε ρ
Ἴδομέν τινα ἐν τῷ ὀν[όματι] ϟζ ργ
Οἱ κατεσθίοντες τὰς οἰ[κίας] ρλϛ σμζ
Καὶ ἐπληρώθη ἡ γραφή σιϛ σοζ
Καὶ διαγενομένου τ[οῦ] σλ τλε

2 Mc 1,21* [≠ Lc 4,31] 3 Mc 1,23 (v.l.) [≠ Lc 4,33]; ἦν τις] εὐθὺς
ἦν ἐν τῇ συναγωγῇ αὐτῶν ἄνθρωπος 4 Mc 1,34 (v.l.)* [≠ Lc
4,41]; ἤφειε] ἤφιεν λαλεῖν 5 Lc 4,41* [≈ Mc 3,11*] 6 Lc 4,42
[≠ Mc 1,35] 7 Mc 5,19* [≠ Lc 8,39] 8 Mc 6,12 [≠ Lc 9,6] 9 Mc
6,30 (v.l.) [≠ Lc 9,10]; ἐλθόντες] συνάγονται 10 Mc 7,36 [≠ Lc
9,43] 11 Mc 9,38* = Lc 9,49* 12 Mc 12,40 [≈ Lc 20,47] 13 Mc
15,28 [≠ Lc 22,37] 14 Mc 16,1 [≠ Lc 23,56]

Der Apparat führt jeweils auf, woher die angeführten Wor-
te stammen. Dabei sind zwei Beobachtungen auffällig.
Erstens: Maßgebend dafür ist – wie auch sonst im Zahlen-
werk – in der Regel die erste Spalte, hier also Markus.
(Aus nicht sofort einsichtigen Gründen ist aber in zwei
Fällen gleichwohl Lukas verwendet, Z. 5–6.) Das bedeutet,
dass die Zufügung dieser Worte wohl erst nach der Spal-
tenumstellung erfolgt ist. Zweitens: In einer Reihe von Fäl-
len korrespondieren die verwendeten Worte nicht genau
mit dem Sektionsbeginn, wie er in der Standardedition
von Nestle-Aland dokumentiert ist; vielmehr ist der Text-
ausschnitt einige Worte später gewählt (im Apparat sind
diese Fälle mit * gekennzeichnet). Das kann, aber muss
nicht auf abweichende Sektionsabgrenzungen im Text
hinweisen. Wenn es nicht einfach nachlässig gearbeitet
ist, wäre eine alternative Erklärung, dass man einprägsa-
mere Worte wählen wollte. Es ist schwer zu beurteilen,
welche Erklärung die richtige ist, denn der Text selbst (mit
den Randapparaten) ist ja nicht mehr vorhanden. Eine
umfassende Analyse sämtlicher Initien könnte vielleicht
noch etwas mehr Klarheit bringen.

Letzte Bemerkung in diesem Zusammenhang: Ob-
wohl hier die Spalte für Markus voransteht, bleibt die Ta-
belle gleichwohl nach Lukas geordnet (siehe Z. 5/6).



4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 121

Schon aus solchen Gründen verbietet sich die Annahme,
dass die hier belegte „richtigere“ Spaltenanordnung
noch auf Euseb selbst zurückgeht. Das kleine Detail der
Zeilenanordnung verrät, was Original und was Ableitung
ist. Es ist eben sehr schwer, in das einmal etablierte Sys-
tem des Euseb verbessernd einzugreifen.

Zum Schluss sei noch eine kleine Marginalie am
Ende des Karpianbriefs erwähnt (f. 163v am linken
Rand). Dort informiert der Schreiber (gleiche Hand wie
der Text), dass er das von Euseb geforderte Zinnoberrot
für die Kanonziffern am Rand nicht zur Verfügung hatte,
sehr wohl aber Grün.99

G11326: ἡμεῖς (ὑμεῖς ms.) κινάβαριν οὐκ ἔχομεν, ἰάριν ναί.

Ob die Ziffern im Codex wirklich grün waren, lässt sich
nicht mehr feststellen, weil der biblische Text verloren
ist. Wahrscheinlich war es der Fall, denn auch die erhal-
tenen Seiten zeigen, dass grün als sekundäre Farbe –
etwa für die Kanonüberschriften oder bei der Ausgestal-
tung des Kreuzes – Verwendung fand.

4.4.6 Kiew, Natsional’na biblioteka
Ukrayiny imeni V. I. Vernads’koho
(NBUV), Φ. V (Odes’ke tovarystvo
istoriyi ta starozhytnostey, OTIS)
3619 (K6, D 37432)

‣ Pergament, 9./10. Jh., 280 × 183 mm, 1 f., F.

Aus einer Sammlung in Odessa am Schwarzen Meer ge-
langte ein einzelnes Pergament-Blatt in die Nationalbib-
liothek von Kiew. Dieses Blatt enthält auf der Vorderseite
das letzte Drittel des Karpianbriefes und auf der Rücksei-
te ein Stück der Kanontafeln. Zur Datierung kommt das
9. oder 10. Jahrhundert in Frage.100 Der Text ist in Spitz-
unziale geschrieben; die textliche und künstlerische Ge-
staltung ist nachlässig, aber auch nicht völlig anspruchs-
los.

Für die vorliegende Edition ist der Ertrag im tech-
nisch-textkritischen Sinne gering. Sehr wohl aber sind ei-
nige Eigenarten der Gestaltung von Interesse. Das gilt
nicht zuletzt für charakteristische Fehler. Wie sie zustan-
de gekommen sind, verrät etwas über die Produktion sol-

99 Die Marginalie steht am Ende des Karpianbriefs. Im Text wur-
den die Stellen mit Verweis auf die rote Farbe (κιννάβαρις, ep. Carp.
§ 7.8) unverändert abgeschrieben.
100 So der jüngste Katalog, Černuchin 2000, 33. Treu 1966, 344
datiert „ca. 10. Jahrhundert“.

cher Texte. Das gilt bereits für die Makrostruktur des
Blattes. Auf das Ende des Briefes (recto) folgt Kanon X
(verso), genauer: die Teile für Lukas und Johannes. Dass
das so nicht funktionieren kann, hat bereits Kurt Treu
beobachtet: „Nach dem Brief erwartet man Kanon I. Viel-
leicht ein ausgeschiedenes Blatt.“101 In der Tat ist schon
dem Schreiber selbst aufgefallen, dass etwas nicht
stimmt. Er hat die Abschrift von Kanon X nicht zu Ende
geführt – aber wiederum: wie er das Projekt abgebrochen
hat, ist höchst aufschlussreich (s. unten). Es kann also
gut sein, dass dieses Blatt nie Teil eines kompletten
Evangeliars war bzw. dass das zugehörige Evangeliar –
wäre es erhalten – ein ähnliches, aber nicht identisches
Stück des eusebschen Werkes aufwiese. Und es kann gut
sein, dass gerade seine Fehlerhaftigkeit Grund für das
Überleben dieses Blattes ist. Es wurde ausgeschieden
und ging daher von vorneherein andere Wege als der zu-
gehörige Codex. Das Buch ist nicht mehr vorhanden,
aber der „Ausschuss“ bei der Produktion sehr wohl. Ge-
wissheit ist freilich über diese Frage nicht zu erlangen.

Doch wie kam es zu dem Fehler? Ist es Zufall, wel-
chen falschen Teil der Schreiber auf die Rückseite ge-
schrieben hat? Zunächst ist festzuhalten, dass hier die
Lukas und Johannes betreffenden Teile von Kanon X ste-
hen. Das war ganz sicher auch in der Vorlage der Fall,
denn hier ist ja dieses Stück nicht das, was am Schluss
„übrig bleibt“, sondern offensichtlich das Erste, was der
Schreiber nach dem Brief in Angriff nahm. Das ist ein
weiteres Argument für die oben geäußerte Hypothese
(→ 4.1, S. 89), dass die traditionelle Seitenaufteilung Mar-
kus noch auf der vorausgehenden Seite brachte, also den
Schnitt zwischen der vorletzten und der letzten Seite zwi-
schen Markus und Lukas machte. Sodann: wenn die Re-
konstruktion der Seiteneinteilung des Archetyps korrekt
ist, kommt XLc–XIo in der Tat auf eine verso-Seite zu ste-
hen, nämlich auf die Rückseite des vorletzten Blattes.
Hingegen steht das Brief-Ende auf der Vorderseite des
zweiten Blattes. Beide Blätter hängen sehr wahrschein-
lich zusammen (jedenfalls wenn man von einer sechs-
blättrigen Lage ausgeht). Wenn der Schreiber mit einer
nicht gebundenen Vorlage arbeitete, ist also der Fehler
durchaus erklärlich: Statt das Blatt umzudrehen, hat er
das gefaltete Doppelblatt umgedreht und dessen Rück-
seite abgeschrieben.

Betrachtet man speziell die Briefseite, so ergeben
sich einige interessante Beobachtungen. Eine erste be-
trifft das Dekorationsschema. Der Text ist überwölbt von
einem breiten Flechtband in Gestalt eines umgedreh-

101 Treu 1966, 344.



122 4 Überlieferung und Editionstechnisches

ten U. Oberhalb und unterhalb des eigentlichen Textfel-
des befindet sich jeweils eine schmale horizontale Deko-
rationsleiste. Die Gestaltung ist also etwa auf „halbem
Weg“ zwischen den klassischen Formen breiter Rahmen
und Kanonbogen. Wenn es wahr ist, dass die Tendenz
von ersterem zu letzterem ging (→ 4.1, S. 95), dann wäre
dies hier ein schönes Zeugnis für eine Übergangsform.
Von einer eigentlichen Architekturrahmung kann noch
keine Rede sein (es gibt keine Säulen und keinen Archi-
trav), aber dennoch ist eine Anähnlichung an die äußere
Form des Kanonbogens bereits erkennbar. Tatsächlich
ergibt sich auch hier schon eine halbrunde Lünette, die
zunächst frei war und förmlich zum Ausfüllen einlud:
Ein späterer Leser hat sich dort unsterblich gemacht.102

Eine weitere Beobachtung betrifft den Textausschnitt.
Der Beginn mit den Worten Εἰ οὖν ἀναπτύξας (§ 8) ist kein
Zufall. Der Seitenumbruch an genau dieser Stelle ist viel-
mehr Konvention. Er ist der Normalfall beim dreiseitigen
Brief-Layout. In fünf weiteren frühen Zeugen ist genau
dieser Umbruch bezeugt (K3, 0211, K4, V/031, 2224, s. oben
Tabelle 24). Doch nicht nur der Seitenumbruch ist konven-
tionell. Eine Auslassung in § 8 führt auf ein interessantes
Detail. Die Worte von ἐπέχεις bis προκείμενον (Z. 50 f.)
sind genau eine Zeile – doch sie sind es nicht nur hier,
sondern auch etwa im Moskauer Codex (GA V/031). Be-
trachtet man den Text genauer, so stellt man fest, dass
im ganzen ersten Teil dieser Seite die Zeilenumbrüche in
beiden Handschriften gleich sind. Beim Abschreiben wur-
de also – wenigstens teilweise – versucht, bis hinab zum
Zeilenumbruch der Vorlage treu zu bleiben. Das ist allein
deshalb erstaunlich, weil etwa in orthographischer Hin-
sicht eher nachlässig kopiert wurde.

Es ist denkbar, dass der heute in Moskau, zuvor auf
dem Berg Athos (Kloster Vatopedi) aufbewahrte Codex die
direkte Vorlage des Blattes war. Dafür sprechen weitere
gemeinsame Fehler sowie vor allem eine zweite größere
Auslassung weiter unten (zu Beginn von §9, identisch in
beiden Handschriften). Diese erklärt sich allerdings durch
saut du même au même und wäre theoretisch auch zwei-
mal unabhängig denkbar. Die zwangloseste Erklärung für
den Befund insgesamt ist jedoch eine gemeinsame Vorla-
ge beider Zeugen. Dafür spricht die Tatsache, dass es auch
Trennfehler zwischen beiden gibt. Die gemachten Be-
obachtungen beleuchten also nochmals den konservati-
ven Charakter der Überlieferung dieses Briefes.

Abschließend noch einige Beobachtungen zu Ka-
non X. Offensichtlich wurde zunächst ein sechs-spaltiges
Schema zur Aufnahme von je drei Spalten Lukas und Jo-

102 Der Eintrag eines gewissen Ioakim ist wiedergegeben bei Čer-
nuchin 2000, 33, Č. datiert den Eintrag ins 16. Jh.

hannes erstellt, sicherlich auf der Basis der Vorlage, die
ihrerseits ganz dem erschlossenen Archetyp entsprach.
Die Spalten sind durch horizontale Striche in je sieben
Textfelder unterteilt. Der eigentliche Texteintrag erfolgte
nicht, wie man erwarten könnte, einfach der Reihenfolge
der Ziffern nach, also erst die Lukas-Zahlen von 1 bis 342,
dann Johannes von 4 bis 232. Vielmehr begann der
Schreiber mit der linken Spalte, füllte dann die jeweils
obersten Zellen in den weiteren fünf Spalten aus, und
setzte sogleich in der letzten Spalte fort. Die Idee war es
also, zunächst die Ränder zu befüllen (links, oben,
rechts) und dann, wenn alles „aufgeht“, das Innere. Man
kann allerdings bezweifeln, ob alles aufgegangen wäre,
denn die letzte Spalte ist nur bis zur guten Hälfte befüllt.
Was danach noch hätte folgen müssen, ist im Grunde zu
viel für die noch verbleibenden ca. 12 Positionen.103

Aus solchen Gründen oder eben weil der Irrtum mit
der Seiteneiteilung aufgefallen ist, hat der Schreiber das
Projekt aufgegeben. Die vorhandenen Zahlen sind relativ
stark fehlerbehaftet (allerdings nicht einfach Unsinn,
sondern erkennbar sinntragender Teil des Systems). Da
es ohnehin nur kleinere Teile der eher unproblemati-
schen Kanones XLc und XIo sind, wurde dieser Zeuge für
die Rekonstruktion des Tafelwerkes nicht berücksichtigt
(sehr wohl aber für den Brief, s. oben). Interessanter als
die materiale Textinformation ist bei diesem Fragment
ohnehin der ungewöhnliche Einblick in die Einzelheiten
der Produktion.

4.4.7 Vatikan, Biblioteca Apostolica
Vaticana, Vat. gr. 354
(GA S/028, D 66985)

‣ Pergament, dat. 949, 255 × 233 mm, 239 f., A., Abb. 16a,
19d

https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.354

Der Pergamentcodex umfasst die vier Evangelien, beglei-
tet vorne von den Kanontafeln (f. 1r–13v) und hinten von
ausgewählten Perikopen für die liturgischen Hauptfeste
(f. 225r–234v).104 Der Schreiber gibt sich ganz am Ende

103 Zwei Besonderheiten seien noch genannt: Außer den genann-
ten „Randpositionen“ ist auch die zweite Spalte (Lukas) teil-ausge-
füllt, bis zum dritten Textfeld. Die Lünetten über den einzelnen
Spalten (die eigentlich bei Kanon X funktionslos sind) wurden je-
weils – unsinnigerweise – mit der ersten Ziffer der zugehörigen
Spalte befüllt.
104 Vgl. zum Folgenden Degni, in: D’Aiuto/Morello/Piazzoni 2000,
204–207, Nr. 37, dort sowie bei Spatharakis 1981, 11 weitere Literatur.
Aus dieser seien hier nur hervorgehoben Weitzmann 1996, 1,75 f.;

https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.354


4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 123

in einem Kolophoneintrag namentlich zu erkennen: der
„Mönch Michael“ hat den Codex geschrieben und am
Donnerstag, dem 1. März des Jahres 6457 (= 949 n. Chr.)
abgeschlossen (f. 234v, kurze Notizen des gleichen Mi-
chael auch am Ende der Evangelien nach Matthäus und
Markus, f. 77v und 115v). Über den Ort der Herstellung ist
nichts bekannt. Wegen fehlender anthropomorpher De-
korationselemente hat man einen kulturellen Entste-
hungskontext im Bereich des Islam angenommen, etwa
im syrisch-palästinischen Raum. Alternativ oder zusätz-
lich kann man an einen prächtigen Codex der ikonoklas-
tischen Periode als Vorlage denken.105 Beides ist mög-
lich, aber nicht sicher.

Generell besteht der Codex aus Quaternionen mit je-
weils gut sichtbarer Lagenzählung (rechts oben). Hier
sind die ersten beiden Lagen von Interesse (f. 1–7 und 8–
15), wobei die erste Lage heute nur noch aus sieben Blät-
tern besteht, weil ganz am Anfang ein Blatt ausgefallen
ist. Daher fehlen die ersten Worte des Briefes an Karpian.
Dieser Brief ist ungemein großzügig über jetzt neun
(f. 1r–5r), ehemals zehn Seiten verteilt. Dieser Raum kann
gefüllt werden, weil jede Seite unter einer Kanonbogen-
architektur nur neun Zeilen Text in großen Lettern ent-
hält. Der Verlust des ersten Blattes ist auch deshalb be-
dauerlich, weil der Text offenbar auf einer verso-Seite
begann und weil deshalb über eine mögliche Dekoration
der recto-Seite nichts gesagt werden kann. Hier wie auch
bei den eigentlichen Kanontafeln zeichnet sich der Codex
mehr durch Großzügigkeit der Raumgestaltung und
phantastische Bildelemente (v. a. Tiere) als durch Sorg-
falt der Ausführung im Einzelnen aus.

Der Eindruck einer sehr qualitätvollen Vorlage, doch
eher nachlässigen Ausführung der Abschrift wird auch
durch die Kanontafeln selbst bestätigt. Diese folgen auf
insgesamt 16 Seiten (f. 5v–13r) direkt auf den Brief. Die
Aufteilung ist sehr ungewöhlich (s. Tabelle 21); auch hier
entsteht der hohe Platzbedaruf durch die großzügige An-
lage. Die vier „großen“ Kanones (I–IV) sind so dargebo-
ten, dass immer nur ein System auf jeder Seite zu stehen
kommt. Das ist im lateinischen Bereich häufig, doch im
griechischen selten. Einen lapsus hat sich der Schreiber
im fünften Kanon zuschulden kommen lassen, wo er
zwei Stücke (6 bzw. 4 Zeilen) der Vorlage zunächst ver-
gessen (f. 10r, wohl in der Vorlage der untere Teil der

2,63 und Follieri 1969, 17–19. Eine jüngere Analyse der Schrift bei
Orsini 2013, 49 f. Erstaunlicherweise hat Nordenfalk 1938 den Codex
offenbar nicht gekannt.
105 Degni (s. vorige Anm.); Weitzmann 1996 zählt den Codex zu
den „byzantino-islamischen Handschriften“ (1,75) und vermutet
„eine Entstehung auf islamischem Boden“ (2,63).

Seite) und dann an völlig falscher Stelle auf der nächsten
Seite nachgetragen hat (f. 10v). Der Abschnitt der Kanon-
tafeln endet mit dem Tempietto/Tholos samt Titulus
(f. 13v), der unmittelbar auf den zehnten Kanon folgt
(Abb. 16a).

Auf den noch fehlenden beiden Blättern der Lage
setzt sich die Kanonbogen-Architektur fort. Auf f. 14r
steht ein kurzer Prolog zu den Evangelien, gefolgt von
den Matthäus-kephalaia (f. 14v–15v) – alles in eine Dop-
pelbogen-Struktur integriert. Auf der ersten Seite der
neuen Lage (der dritten, f. 16r) steht ein direktes Schwes-
terstück zum Tholos der Kanontafeln auf f. 13v, hier ge-
füllt mit einem weiteren kurzen Prologtext zu den Evan-
gelien. Damit endet die Architektur-Reihe. Nach einer
leeren Seite (f. 16v) beginnt der Bibeltext mit Mt 1 auf
f. 17r. Man kann hier also schön sehen, wie die Formen-
sprache der Kanontafeln auch auf andere paratextuelle
Elemente übergreift.

4.4.8 Venedig, Biblioteca Nazionale
Marciana, gr. I,8 (= 1397)
(GA U/030, D 70104)

‣ Pergament, Ende 9./Anf. 10. Jh., 220 × 170 mm, 390 f.,
A., Taf. 41–52

Dieser relativ kleine, doch prächtig ausgeschmückte Per-
gamentcodex enthält den Text der vier Evangelien mit
diversen Paratexten. Auf der Basis kunsthistorischer
Überlegungen kommt eine Datierung in das erste Drittel
des 10. Jahrhunderts in Betracht; paläographische Krite-
rien lassen auch einen etwas früheren Ansatz denkbar
erscheinen.106 Die Miniaturen der vier Evangelisten
(f. 12v, 119v, 190v, 307v) sind später eingefügt. Eigenartig
ist sodann eine Zufügung nach f. 9. Dort ist ein Bifolium
eingesetzt (f. 10–11), auf dem die Matthäus-kephalaia
wiederholt werden (möglicherweise als Ersatz, weil
schon früh – wie heute – die originale Liste auf f. 8–9
kaum lesbar war, Gold auf stark gebräuntem Perga-
ment); dort ist auch das Evangelistenporträt angesetzt.
Ab f. 13r folgt der Evangelientext. Der alte Bestand vor
Textbeginn besteht aus neun Blättern (ein Binio, f. 1–4,

106 Der Codex ist ausführlich besprochen von Weitzmann 1996
(1935), 1,15 f.; Furlan 1978, 18–21 hat ebenfalls den Bildschmuck
analysiert und ist (S. 20) zu einer Datierung ins erste Drittel des
10. Jh. gekommen, der Weitzmann in der Folge zustimmte (2,27 f.).
Mioni 1967, 13 f. hatte ins späte 9. Jh. datiert; jüngere paläographi-
sche Arbeiten setzen spätes 9./frühes 10. Jh. an, vgl. Džurova 2011a,
38.77 sowie v. a. Orsini 2010, 538 und 2019, 208.



124 4 Überlieferung und Editionstechnisches

und eine unregelmäßige Lage aus fünf Blättern, f. 5–9).
Inhaltlich ergibt sich folgende Übersicht (f. 1r, 3v, 9v
sind leer):

f. 1v: ein großes Kreuz (crux ansata) mit zentralem
Medaillon, innerhalb dessen der Karpianbrief beginnt

f. 2r/v: Fortsetzung des Briefes unter Kanonbogen (2 Seiten)
f. 3r: Tholos mit Titulus
f. 4r–7v: Kanontafeln (8 Seiten)
f. 8r–9r: Matthäus-kephalaia (3 Seiten)

Die Auszeichnungsmajuskel am Schluss des Briefes und
im Tholos kehrt ebenso zu Beginn des Evangelientextes
wieder (dort auch ein dem Tholos stilistisch verwandtes
Ciborium107). Es kann kein Zweifel sein, dass das Ganze
„aus einem Guss“ ist, auch wenn die Schrift in den Ka-
nontafeln und im Brief viel kleiner ist als im Evangelium
und durchgängig in goldener Farbe (während der eigent-
liche Text mit schwarzer Tinte geschrieben ist). Die über-
legte Gestaltung zeigen auch die Ziffern am Textrand: sie
sind ebenfalls viel kleiner als der Text, die Kanonziffern
jeweils – der Anweisung Eusebs folgend – in roter Farbe,
während die Sektionsziffern golden gehalten sind. Das
Nachschlagen ist auf diese Weise erleichtert, doch zu-
gleich ist dem Leser die Differenz zwischen dem bibli-
schen Text und den Beigaben sofort deutlich.

Die Kanontafeln sind überall gut lesbar; die Qualität
ihrer Lesarten ist hoch. Auf f. 4 gibt es in der oberen Hälf-
te ein großes keilförmiges Fehlstück, das aber die Tabel-
len selbst nicht betrifft. Auffällig ist die gute Koordina-
tion zwischen dem Seitendekor und den Tabellen
selbst – und zwar auch und gerade dort, wo die Seiten-
einteilung nicht dem Standard entspricht, also nicht dem
erschlossenen eusebianischen Archetyp und möglicher-
weise auch nicht der unmittelbaren Vorlage. Denn ob-
wohl sich die Struktur im großen und ganzen an dem
siebenseitigen Grundmodell orientiert, weicht sie mehr-
fach en détail ab. Damit kommt sie auf eine Seite mehr:
acht statt sieben. Eigenartig ist etwa das „Nachklappen“
von Kanon II, der auf f. 5r nicht zu Ende gebracht wird,
sondern sich mit neun Zeilen auf die nächste Seite herü-
berschiebt, so dass dort ein zusätzliches System ge-
braucht wird. Eigenartig auch die Aufteilung von Ka-
non VI auf f. 6r und 6v – mit der Folge, dass auf beiden
Seiten je vier Systeme erforderlich sind. Alles das spie-
gelt sich perfekt auch im Dekorationsschema. Ohne
Zweifel war dafür ein hohes Maß an planender Koordina-

107 Weitzmann 1996, 1, Abb. 93.

tion erforderlich. Die Beobachtung ist auch deshalb auf-
fällig, weil das Gegenteil viel häufiger ist: mangelnde
Koordination zwischen beiden.

Insgesamt handelt es sich um ein zugleich besonders
eigenwilliges und besonders konservatives Exemplar. Es
ist im Einzelnen schwer zu beurteilen, was in welche Ka-
tegorie gehört. Interessant ist insbesondere die Frage, ob
die Kombination von Tholos und Titulus, die im griechi-
schen Bereich sonst nur noch in dem direkt zuvor be-
sprochenen Evangeliar aus dem Jahr 949 auftritt (GA S/
028), eine ältere Tradition widerspiegelt (allenfalls bis
zum Archetyp zurückgehend) oder eine Innovation dar-
stellt. Es gibt Gründe für die erste Annahme (→ 4.2).

4.4.9 Moskau, Gosudarstvennyj Istoričeskij
Musej (GIM), Synod. 399 (Vlad. 009)
(GA V/031, D 44024)

‣ Pergament, 9. Jh., 157 × 115 mm, 220 f., F./M., Abb. 19c

Der Unzialcodex wurde lange Zeit im Kloster Vatopedi
am Berg Athos aufbewahrt und 1655 von dort zusammen
mit zahlreichen anderen Handschriften von Arsenij
Suchanov nach Moskau verbracht.108 Er enthält die vier
Evangelien – im heutigen Zustand mit einigen Lücken –
sowie eine Auswahl von Paratexten. Das Matthäusevan-
gelium beginnt auf f. 8 mit einer neuen Lage. Die hier
interessierenden Folia 1–7 bildeten einen eigenen Quater-
nio, dessen erstes Blatt heute fehlt. Das ergibt sich so-
wohl aus dem vorne mutilierten Textbestand als auch
aus der Bindungsschnur zwischen f. 3 und f. 4. Brief und
Kanontafeln stehen auf f. 1–4, also auf 8, ursprünglich
10 Seiten. Ab f. 5 folgen weitere Paratexte: auf f. 5r ein
viel später zugefügter Text zur Abfassungszeit der Evan-
gelien (die Seite war ursprünglich leer), auf f. 5v eine
chronographische Notiz und ab f. 6 die kephalaia zu Mat-
thäus (auch f. 7v war ursprünglich leer).

Der Textbeginn des vorne mutilierten Karpianbriefes
ist keineswegs zufällig: Die erhaltene dritte Seite beginnt
mit dem Wort ἀναπτύξας (§ 8) – entspricht also genau
dem überlieferten dreiseitigen Layout und damit wohl
auch dem hypothetisch erschlossenen Archetyp (→ 4.1,
besonders Tabelle 24). Diese Beobachtung ist wichtig,
denn auch die Kanontafeln selbst entsprechen – obwohl
(oder gerade weil?) sie sehr schlicht gestaltet sind – dem

108 Das ergibt sich aus Notizen zu Beginn (f. 1r; 2r), vgl. Treu 1966,
235 und allgemein zum Codex 235–238, ebenso Dobrynina 2013, 43
und allgemein 42–45. Beide Autoren stimmen in der Datierung des
Codex auf das 9. Jh. überein (D. spezifiziert: Mitte 9. Jh.).



4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 125

Standardlayout auf sieben Seiten. Ja, diese Handschrift
ist die älteste, in der sich dieses Schema in Gänze erhal-
ten hat und unter den alten Zeugen derjenige, wo es sich
vermutlich am originalgetreuesten findet. Es kann sein,
dass eine andere Eigenart der Handschrift mit dieser
außergewöhnlichen Qualität zusammenhängt. Es ist
nämlich einer der seltenen Fälle, in denen offenbar die
gleiche Hand mit gleicher Tinte auch das Dekorations-
schema erstellt hat. Vielleicht sollte man gar nicht von
Dekoration sprechen, denn das Gitternetz der Tabellen
ist aufs Essenziellste reduziert. Es gibt keinerlei Architek-
turandeutungen, sondern nur horizontale und vertikale
Linien. Zusammengehörige Spalten sind jeweils durch ei-
nen Halbkreis überspannt; dieser enthält Kanon- und
Spaltenüberschrift – also die elementarste Form von „Ka-
nonbogen“, die man sich vorstellen kann.

Der Schreiber hat sich auf schlichteste Weise selbst
geholfen; die sonst häufigen Inkonzinnitäten zwischen
Tabellenform und Tabelleninhalt können hier zumindest
nicht als Folge mangelnder Koordination zwischen ver-
schiedenen Spezialisten auftreten. Wie nah oder fern die
Schlichtheit des Schemas der zugrunde liegenden Vorla-
ge oder gar dem Eusebschen Archetyp steht, ist schwer
zu sagen. Dass schon Jahrhunderte vor der Erstellung
des Moskauer Codex auch künstlerisch sehr anspruchs-
volle Ausführungen kursierten, zeigt das Londoner Frag-
ment (K3).

Der Titulus (ὑπόθεσις κανόνος… G11302) ist am Fuß
der letzten Seite unterhalb der Tabelle in einer eher
schlichten Rahmenstruktur eingetragen. In dieser Form
gibt er als titulus finalis wenig Sinn, und als titulus initia-
lis würde man ihn so nicht auffassen. Gerade darum mag
aber die Position ein Indiz dafür sein, dass sich der Titu-
lus auch in der Vorlage zwischen Tafelwerk und Evan-
gelium befand. Es ist nicht ausgeschlossen, dass ein
graphisches Auszeichnungselement (Tholos) für die ur-
sprünglich leere Seite f. 5r vorgesehen war, doch sind
konkrete Indizien für eine solche Vermutung nicht er-
kennbar.

Die gemachte Beobachtung über die originalgetreue
Seiteneinteilung darf indes nicht zu der Auffassung füh-
ren, auch die Qualität des Textes sei hoch. Das Gegenteil
ist der Fall. Schon im Tabellenschema wurden Fehler ge-
macht, nämlich beim Übergang von den großen (I–IV) zu
den kleinen (V–X) Kanones. Auf f. 3r steht Kanon V in
drei Systemen zu je zwei Spalten – doch die sechs Spal-
ten sind sinnwidrig mit zwei Bögen zu je drei Spalten zu-
sammengefasst. Auf der folgenden Seite (f. 3v) begegnet
der gleiche Fehler noch einmal und führt hier sogar zu
einer handfesten Textentstellung in den Überschriften.
Die insgesamt drei Systeme (zwei für Kanon VI und eins

für Kanon VII) sind wiederum von nur zwei Bögen über-
spannt. Beide tragen korrekt die Kanonnummern VI und
VII, aber im zweiten Fall hat der falsche Bogen den
Schreiber zur Überschrift κανων ζ εν ω τρις (τρεῖς statt
δύο) verleitet. In den Spaltenüberschriften setzt sich die
Unordnung fort: Die vierte Spalte ist mit Μτ statt Μρ
überschrieben. Dem Schreiber war beim zweiten Arbeits-
gang mit roter Tinte offenbar nicht mehr präsent, dass
diese Spalte noch zu Kanon VI gehört und die Markus-
Parallelen enthält.

Die Zahlen selbst sind von diesem Fehler nicht be-
troffen (wenn auch die Konfusion der Überschrift die Be-
nutzbarkeit stark einschränkt). Zu sagen, dass sie korrekt
sind, wäre gleichwohl übertrieben. Das gesamte Tafel-
werk ist eher nachlässig abgeschrieben. Verrutschte
Spalten sind mehr die Regel als die Ausnahme, falsche
Zahlen sind häufig. Die Tabellen werden dadurch weitge-
hend nutzlos. Dabei wären die Voraussetzungen im Text
gegeben: der Randapparat ist komplett vorhanden. Er
ist – ganz den Eusebschen Vorgaben entsprechend – mit
Sektionsziffern in der Textfarbe (bräunliche Tinte) und
Kanonziffern in rot ausgeführt (Abb. 19c). Vor allem letz-
tere sind allerdings ebenfalls oft inkorrekt.

Für die vorliegende Edition hätte eine umfassende
Kollation des Tafelwerks nur bedeutet, den Apparat mit
überwiegend wenig hilfreichen Abschreibfehlern anzu-
füllen. Aus diesem Grund wurde die Handschrift nur se-
lektiv ausgewertet: Sie ist an allen textkritisch sensiblen
Stellen im Apparat verzeichnet (sofern sich ihr eine klare
Aussage abgewinnen lässt). Es sind dies in der Regel
Stellen, an denen ihr Zeugnis mit anderen bezeugten
Lesarten übereinstimmt. Die zahlreichen Sonderlesar-
ten – oft verrutschte Spalten oder offensichtliche Zahlen-
fehler – sind hingegen nicht verzeichnet.

4.4.10 Rossano, Museo Diocesano
e del Codex (GA Σ/042, D 56423)

‣ Pergament, 6. Jh., 308 × 264 mm, 376 p., F., Taf. 26–27

Obwohl der kostbare Purpurcodex aus dem sechsten
Jahrhundert zu den spektakulärsten Handschriften der
Spätantike gehört,109 kann die Besprechung hier kurz

109 Der Codex ist komplett faksimiliert und daher bequem zugäng-
lich: Cavallo/Gribomont/Loerke 1987. Der zum Faksimile gehörige
Kommentarband stellt einen grundlegenden Forschungsbeitrag
dar, in dem viele wesentlichen Fragen besprochen sind. Vgl. weiter-
hin Sevrugian 1990, Sörries 1993, 70–77 sowie zuletzt Maniaci/Orsi-
ni 2018 (mit umfangreichen weiteren Literaturangaben). Der Codex
weist eine moderne Paginierung auf, doch in der Literatur findet
sich vielfach auch eine Blattzählung. Um jedes Missverständnis



126 4 Überlieferung und Editionstechnisches

ausfallen. Denn in ihrem heutigen Erhaltungszustand ist
der Ertrag für die Kanontafeln im technischen Sinne ge-
ring: Nur die erste Hälfte des Briefes an Karpian hat sich
erhalten (f. 6v = p. 12). Wichtiger als der damit bezeugte
Textbestand ist jedoch die zu erschließende Gesamtge-
stalt. Durch dieses Briefstück und durch die Randziffern
im Evangelientext ist erwiesen, dass der Codex einst ein
komplettes Set Kanontafeln enthielt, und der prächtige
Tondo (Kranz) mit den Evangelistenmedaillons (f. 5r =
p. 9) gehörte ausweislich seiner Inschrift dazu (Titulus,
Ὑπόθεσις κανόνος …, G11302).110 Er setzt in eindrucksvol-
ler Weise den theologischen Grundgedanken ins Bild,
der sonst von dem Tholos ausgedrückt wird (→ 4.2).

Auf der Basis dieser beiden erhaltenen Stücke aus
dem eusebianischen Konkordanzwerk kann man versu-
chen, Aussagen über die ursprüngliche Anordnung zu
gewinnen. Leider ist heute die Blattfolge zu Beginn des
Codex gestört. Dem Evangelientext voraus ging neben
dem Tafelwerk eine Serie von prächtig illuminierten Ein-
leitungsseiten, die mit Recht das Hauptinteresse der
kunsthistorischen Forschung auf sich gezogen haben. Im
heutigen Zustand ist die Anordnung wie folgt:

f. 1–4 (= p. 1–8): Acht Seiten mit Miniaturen
f. 5r/v (= p. 9/10): Tondo mit Evangelistenporträts/leer
f. 6r/v (= p. 11/12): Leer/erste Hälfte des Karpianbriefes
f. 7–8 (= p. 13–16): Vier Seiten mit Miniaturen
f. 9r/v (= p. 17/18): Zweiter/erster Teil der Mt-kephalaia

Dabei sind f. 1–4 zwei noch original zusammenhängende
Doppelblätter, also Teil einer ursprünglichen Lage. Die
f. 6/9 sowie 7/8 sind sekundär miteinander verbunden
worden (und zwar besonders lieblos – nämlich so, dass
sowohl f. 7 als auch f. 9 gedreht wurden, also recto und
verso getauscht). Nur f. 5 ist mit einem Falz allein einge-
bunden (ohne „Partner“).111 Für f. 5–9 ist daher eine Aus-
sage über die ursprüngliche Position nicht leicht und
nicht mit letzter Sicherheit zu treffen.

auszuschließen, werden hier zunächst beide Zählungen nebenei-
nander angeführt, in der Folge dann nur die f.-Angaben.
110 Die beiden relevanten Seiten sind ausführlich und präzis be-
schrieben (allerdings kaum tiefergehend kunsthistorisch analysiert)
bei Loerke 1987, 139 f.
111 In der Beschreibung des Status quo ist von der Analyse bei
Loerke 1987, 111–114 auszugehen. Zu beachten ist allerdings, dass
die Übersicht auf S. 113 falsch ist und nicht zum Text passt (der das
Richtige hat): Der „Partner“ von f. 9 ist f. 6, nicht f. 5. Die gründ-
lichste kodikologische Analyse ist die von Maniaci/Orsini 2018, vgl.
dort zur Beschreibung der Situation des Eingangsteils S. 19 f.

Bislang vorliegende Versuche der Rekonstruktion
sind stark hypothetisch oder sogar eher problematisch.
Speziell für die Kanontafeln wird man immerhin Folgen-
des festhalten können. Wenn man von der plausiblen
Vorstellung ausgeht, dass das Tafelwerk eine Lage für
sich bildete (was nicht sicher beweisbar ist, aber von di-
versen Parallelen gestützt und vom Befund her zumindest
nicht ausgeschlossen wird), dürfte der Brief sehr wahr-
scheinlich am Anfang gestanden haben, und zwar sicher
so, dass der gesamte Text auf einer aufgeschlagenen Dop-
pelseite (ein opening) untergebracht war, vermutlich in
beiden Teilen symmetrisch mit einem Rahmen, wie ihn
das erhaltene f. 6 zeigt. Dass direkt danach der Tondo mit
Titulus (f. 5r) folgte,112 ist indes sehr unwahrscheinlich.
Das würde nämlich zu einer Doppelseite führen, die links
leer (Rückseite der zweiten Briefhälfte) und rechts mit
dem Tondo dekoriert ist, gefolgt von einer Doppelseite,
die wiederum links leer (das erhaltene f. 5v) und rechts
gefüllt ist, vermutlich von Kanon I. Warum sollte man
dieses Arrangement der halb gefüllten Doppelseiten ge-
wählt haben, das sonst für den Codex nicht typisch ist
und das beim Karpianbrief zugunsten einer bewusst ge-
stalteten Doppelseite vermieden wurde?

Viel wahrscheinlicher ist es, dass die verso-Seite des
zweiten Briefteils direkt den Beginn der Tabellen brach-
te. So erklärt es sich auch, dass diese Seite zusammen
mit dem ganzen übrigen Tafelwerk entfernt wurde und
heute fehlt. Wenn das so ist, hätte der Tondo seinen na-
türlichen Platz am Ende des Tafelwerks. Wie oben (→ 4.1,
S. 91) gezeigt, endet die Standardeinteilung mit einer ver-
so-Seite, so dass sich dieses Dekorationselement gut
anschließt. Im Falle dieser siebenseitigen Standardein-
teilung hätte man es also insgesamt mit einem Ternio
(= 12 Seiten) zu tun, dessen äußeres Doppelblatt erhalten
ist (f. 6 und f. 5).

Es gibt keine Möglichkeit zu wissen, ob das tatsäch-
lich so war. Der Codex ist derart außergewöhnlich, dass
auch ganz andere Arrangements denkbar sind – bis hin
zu der anregenden, aber spekulativen Vorstellung, dass
das Tafelwerk ebenfalls durch Miniaturen geschmückt
war und aus diesem Grund sehr viel mehr Seiten als üb-
lich in Anspruch nahm (etwa vergleichbar dem syrischen
Rabbula-Evangeliar mit 19 Seiten Kanontafeln). Das wür-
de vielleicht das Fehlen dieses Teils erklären, denn wa-
rum sollte man in einem so reich illuminierten Codex
ausgerechnet die Seiten mit den Kanontafeln entfernen,
wenn diese als ganz nüchterne Tabellen gestaltet waren?
Das sind, wie gesagt, Spekulationen, die nicht leicht fal-

112 So Loerke 1987, 113.



4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 127

sifiziert oder verifiziert werden können. Wie immer dem
sei, ist festzuhalten, dass die erhaltene Briefhälfte und
der prächtige Tondo wohl am Anfang und am Ende des
eusebianischen Werkes standen, und zwar vermutlich
als äußeres Doppelblatt einer Lage (unbekannten Um-
fangs).

Es bleibt zum Schluss noch die Frage, ob diese Lage
den Codex eröffnete oder erst nach einem längeren Ab-
schnitt mit Miniaturen (sowie alttestamentlichen Bibelzi-
taten) kam. Eine sichere Antwort ist auch für diese Frage
nicht möglich, aber immerhin könnte eine Beobachtung
Gewicht haben, die William Loerke in die Diskussion ein-
gebracht (dabei allerdings auch etwas überstrapaziert)
hat. Das heutige f. 6 weist eine besonders hohe Zahl von
kleinen Löchern auf, die auf Insektenfraß zurückgehen.
Das wäre in der jetzigen Anordnung schwer erklärbar.
Vielmehr dürfte dieser Schaden eingetreten sein, als das
Blatt eine exponierte Randstellung hatte. Dieses Argu-
ment wäre also ein Indiz dafür, dass der Codex im ur-
sprünglichen Zustand durch die Lage mit den Kanonta-
feln eröffnet wurde.113 Dieser folgte dann der Abschnitt
mit Miniaturen, danach die Matthäus-bezogenen Para-
texte (kephalaia und Porträt114 – Reihenfolge unbe-
kannt), danach der Evangelientext. Man hat bei dem Il-
lustrationszyklus von „einer Evangelienharmonie oder
eine[m] Diatessaron“ in Bildern gesprochen.115 Der Zy-
klus wäre also eine zweite Antwort auf das Problem der
Einheit und Vierheit des Evangeliums: Umsetzung des
eusebianischen Grundgedankens mit anderen Mitteln.
Wenn die geäußerten Überlegungen richtig sind, ist die
„Symphonie der Evangelisten“ auf f. 5r zugleich Ab-
schluss der „gelehrten“ und Beginn der „ästhetischen“
Umsetzung dieses Gedankens.

Mit Recht haben Marilena Maniaci und Pasquale
Orsini in der bislang jüngsten Untersuchung zum Ros-
sanensis darauf hingewiesen, dass vor allem in kodikolo-
gischer Hinsicht bei diesem „alten Freund“ viel weniger
bekannt als unbekannt und viel weniger sicher als unsi-
cher ist.116 Das gilt auch für die hier angestellten Erwä-
gungen. Gleichwohl bleibt festzuhalten, dass es sich um
einen der ältesten, möglicherweise den ältesten konkret
greifbaren Zeugen für eine prächtige und künstlerisch
anspruchsvolle Inszenierung des eusebianischen Tafel-
werks handelt – wie immer diese genau ausgesehen ha-
ben mag.

113 Loerke 1987, 112, wo der Verfasser allerdings insgesamt viel zu
weitgehende Schlüsse aus der Beobachtung zieht.
114 Ein Mt-Porträt ist nicht erhalten, sehr wohl aber das von Mc,
vgl. dazu zuletzt Krause 2011.
115 Sörries 1993, 76.
116 Maniaci/Orsini 2018, 3–7.

Einen gewissen Wert für die Rekonstruktion des Ge-
samtsystems haben die Randziffern im Text (erhalten
sind die Evangelien nach Mt und, fast komplett, Mc117).
Nach den großen Prachtcodices des vierten und fünften
Jahrhunderts א) und A) gehört der Rossanensis zu den
ältesten Zeugen, der sowohl Sektions- als auch Kanonzif-
fern überliefert. Deren Qualität sollte man indes nicht
überbewerten. Aus einem zufällig ausgewählten Sample
von 25 aufeinander folgenden Ziffern im Matthäusevan-
gelium erwies sich weniger als die Hälfte als korrekt, bei
einem weiteren Viertel lag ein eher oberflächlicher Feh-
ler vor, der leicht erklärbar oder korrigierbar ist. Die Zif-
fern wurden daher nur sporadisch im Kommentar bei
Zweifelsfragen herangezogen.

4.4.11 Tiflis, Georgian National Center
of Manuscripts (GNCM, Xelnacert’a
Evronuli C’entri), gr. 27
(GA 0211, D63021)

‣ Pergament, 9. Jh., 270 × 195 mm, 252 f., F.

Das Evangeliar in Unzialschrift enthält alle vier Evangeli-
en und ist fast komplett erhalten – zumindest den eigent-
lichen Evangelientext betreffend. Lediglich am Ende von
Johannes fehlt eine Seite (der Text bricht mit Io 21,17
ab).118 Es gibt aber Gründe zu der Annahme, dass vor
Mt 1,1 mindestens eine Lage fehlt. Darauf deutet vor
allem das heute an gänzlich unpassender Stelle einge-
bundene Blatt mit dem ersten Teil des Karpianbriefs. Es
befindet sich als f. 127 kurz vor Ende des Markusevangeli-
ums bzw. vor Beginn der Lukas-kephalaia. Die Zugehö-
rigkeit zur ursprünglichen Produktionseinheit ist auf-
grund von Schrift und Buchformat sehr wahrscheinlich.
Der Verlust der initialen Lage(n) dürfte schon vor länge-
rer Zeit eingetreten sein, denn f. 4r – der Beginn des Mat-
thäusevangeliums – ist stark abgerieben, und die regel-

117 Der Text bricht in Mc 16,14 mitten im Wort ab. Während die
meiste neuere Literatur eher kunsthistorisch orientiert ist, gebührt
das Verdienst, den Codex überhaupt der Forschung zugänglich ge-
macht zu haben, einem Textkritiker: Oscar von Gebhardt (mit Adolf
Harnack). In dessen Edition (1883) sind indessen die Randziffern
nicht berücksichtigt. Es ist bedauerlich, dass auch Gribomont 1987
in seiner äußerst detaillierten Studie über den Textbestand des Co-
dex für diese Randziffern nur einen einzigen Satz übrig hat. Sie sei-
en „communissimi a partire dal sec. IV“ (191). Das mag wohl so
sein, doch erhalten haben sich nur ganz wenige frühe Beispiele.
Daher verdienen die Ziffern durchaus Beachtung.
118 Hierzu und zum Folgenden vgl. Treu 1966, 349–351. Ein aus-
führlicher Katalog der Bibliothek ist in Vorbereitung.



128 4 Überlieferung und Editionstechnisches

mäßig vorhandene armenische Lagenzählung beginnt
dort mit eins.

Dass die mittig am rechten Rand befindliche arabi-
sche Folienzählung mit 4 beginnt, hängt damit zusam-
men, dass dem Evangeliar das Fragment eines Lektionars
beigebunden war oder ist.119 Zusätzlich gibt es eine ara-
bische Seitenzählung am oberen äußeren Eck jeder Seite;
diese beginnt mit 6 (also eigentümlicherweise mit einer
geraden Zahl auf einer recto-Seite). Sie dürfte älter sein,
denn über weite Strecken ist sie (offenbar durch Seiten-
beschnitt) nur unvollständig erhalten. Details der Num-
merierung und vor allem des Lektionarfragments müssen
hier nicht weiter interessieren.

Das Blatt mit den ersten beiden Dritteln des Karpian-
briefs lässt natürlich vermuten, dass nicht nur das letzte
Drittel (dann auf der anschließenden recto-Seite), son-
dern auch das komplette Tafelwerk folgte – dass also der
Codex mit dem kompletten eusebianischen System aus-
gestattet war. Das ist durchaus wahrscheinlich – aller-
dings nicht ganz sicher, weil begleitend zum Text nur die
Sektions-, nicht die Kanonziffern stehen; diese sind klei-
ner und mit hellerer Tinte, also wohl in einem zweiten
Moment, nachgetragen. Das Fehlen der Kanonziffern
schränkt zwar die Benutzbarkeit der Kanontafeln stark
ein, muss aber nicht ipso facto bedeuten, dass sie nie
vorhanden oder sinnlos waren.

Am Karpianbrief sind weniger textkritische Details –
und erst recht nicht die textliche Qualität – von Interes-
se, sondern mehr das Layout. Wie oben bereits hervorge-
hoben (→ 4.1, S. 92), sind beide Seitenenden auffällig:
Auf der recto-Seite bleiben unten fast vier Zeilen leer; der
Text endet mit einer Zeile, in der nur ein Wort steht. Der
Seitenumbruch an dieser Stelle war also gewollt. Einen
Grund dafür kann man in der Tatsache erblicken, dass
es direkt auf der verso-Seite mit der tabellarischen Zu-
sammenstellung der Kanones weitergeht, die nicht aus-
einandergerissen werden sollte. Doch neben diesem
sachlichen Argument gibt es auch Gründe in der Text-
tradition. Das zeigt sich beim nächsten Seitenübergang
(am Ende der verso-Seite), wo umgekehrt kein Platz frei
bleibt, sondern der Text zusammengedrängt ist und
gleichwohl die letzte Zeile nur die Buchstaben -κα sowie

119 Dieses Fragment trägt die Signatur gr. 26 und wird jetzt als
GA l 2465 in der Münsteraner Liste geführt. Nach Auskunft der Bib-
liothek vom September 2015 ist es physisch nicht mehr mit dem
Codex verbunden (anders als zum Zeitpunkt der Reise von Kurt
Treu 1957). Eigentümlicherweise setzen jedoch die – nicht datierten,
aber offensichtlich vor kurzem erstellten – hochauflösenden Farb-
fotografien des Center for the Study of New Testament Manuscripts
die „Buchbinderunion“ voraus (http://www.csntm.org/manuscript/
View/GA_0211).

ein kleines Ornamentband enthält. Dieser Seitenum-
bruch ergibt sich nicht aus der Dynamik des Textes, son-
dern war gewollt. Damit spielt dieses Fragment eine Rol-
le bei der Rekonstruktion des originalen Brief-Layouts.
Gleiches gilt für die Dekoration mit einer eigentümlichen
Kombination von Kanonbogen und Rahmen.

Wenn auf diese Weise ein dreiseitiges Brieflayout si-
cher erschlossen werden kann, bietet es sich an, auch für
das Tafelwerk die konventionelle Aufteilung auf sieben
Seiten zu vermuten. Das führt auf insgesamt zehn Seiten.
Der Codex ist insgesamt regelmäßig aus Quaternionen
aufgebaut. Ob das auch für die zu rekonstruierende An-
fangslage der Fall war und ob demnach hier noch sechs
Seiten „zu füllen“ wären, bleibt Spekulation. Kandidaten
wären ein Kreuz und/oder Tholos und/oder Titulus, au-
ßerdem natürlich die Matthäus-kephalaia (vermutlich
zwei Seiten), möglicherweise ein Bild oder andere Para-
texte. Falls es sich nur um ein Ternio gehandelt haben
sollte, wären nur zwei weitere Seiten verfügbar; dafür kä-
men vor allem die kephalaia in Betracht, denn deren Vor-
handensein ist so gut wie sicher.

Was den Text des Briefes betrifft, so ist die Qualität
nicht allzu hoch. Flüchtigkeitsfehler sind häufig. Schon
Kurt Treu hat „viele und grobe Itazismen, die vielleicht
(aber nicht unbedingt) auf einen nichtgriechischen
Schreiber weisen,“120 beobachtet. Solche Fehler sind im
Apparat, den generellen Editionsregeln folgend, im Re-
gelfall nicht vermerkt. Diese Regeln wurden im vorlie-
genden Fall eher großzügig ausgelegt – also so, dass
selbst Varianten, die nur fast homophon sind, nicht ver-
zeichnet wurden (etwa αδιλφῶ für ἀδελφῷ gleich zu
Beginn). Potenziell sinntragende Varianten sind aber
selbstverständlich aufgenommen.

4.4.12 Paris, Bibiliothèque nationale
de France, gr. 70 (GA 14, D 49631)

‣ Pergament, Mi. 10. Jh., 172 × 105 mm, 392 f., A.

Das Buch ist sehr klein, aber sehr sorgfältig gestaltet. Das
gilt sowohl für den künstlerischen Schmuck121 als auch
für den gelehrten Apparat. Obwohl es schon an der zeitli-
chen Obergrenze des hier betrachteten Materials liegt, ist

120 Treu 1966, 350.
121 Ein guter Teil der umfangreichen Sekundärliteratur ist kunst-
historischen Charakters. Vgl. zuletzt besonders die Arbeit von Aletta
2010, die die engen Beziehungen zum Turiner „Schwester-Codex“
B.VII.33 (GA 338) herausgearbeitet hat; zu diesem → 4.5.6. Allge-
mein vgl. Spatharakis 1981, 13.

http://www.csntm.org/manuscript/View/GA_0211
http://www.csntm.org/manuscript/View/GA_0211


4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 129

daher sein Wert für die Edition hoch. Im heutigen Zu-
stand ist die Anordnung der Seiten gestört. Die Kanon-
tafeln finden sich auf sieben Seiten auf f. 5r–8r (8v ist
leer). Diese vier Blätter bilden eine Lage für sich. Das
Matthäus-Porträt geht im jetzigen Zustand voraus, und
die Matthäus-kephalaia folgen. Die arabische Foliierung
dieser Stücke (f. 4v und f. 1r–3r) macht bereits deutlich,
dass diese Anordnung verkehrt ist, doch auch das ara-
bisch Gezählte ist vermutlich nicht original: Die zu Mat-
thäus gehörigen Stücke dürften sämtlich nach den Ka-
nontafeln gestanden haben. Deren genaue Anordnung
sowie die Tatsache, dass f. 9 mit dem Textbeginn des
Evangeliums eine sekundär ergänzte Restaurationsein-
heit ist, muss hier nicht weiter beschäftigen. Wichtiger
ist das Geschick des Karpianbriefes: Er findet sich heute
auf drei Seiten auf f. 188r–189r vor dem Lukasevangelium
(f. 189v ist leer). Das ist natürlich nicht die ursprüngliche
Position (wie sich schon allein daraus ergibt, dass die
fraglichen Blätter zwischen Lukas-kephalaia und -Porträt
stehen). Auffällig ist allerdings, dass die beiden den Brief
enthaltenden Blätter zusammen mit f. 184–187 eine Lage
bilden; diese ersten vier Blätter des Ternio waren ur-
sprünglich leer (heute findet sich dort Tabellen zur Be-
rechnung des Osterfestes aus dem Jahr 1162, f. 184r–186v;
f. 187r/v ist leer). Es ist also sehr wahrscheinlich, dass
diese Lage für den Beginn des Codex gedacht war. Wa-
rum dort zunächst acht Seiten leer blieben, ist schwer
zu sagen (für den Brief wäre ja ein Doppelblatt genug
gewesen). Man kann sich vorstellen, dass dort weitere
Paratexte geplant waren (Dedikation, Stifterbild, Prolog,
Tholos …), doch ist weitere Spekulation darüber sinnlos.

Wenn die bis hierher vorgetragenen Überlegungen
zutreffen, also ursprünglich auf f. 189 direkt f. 5 folgte,
bleibt als Eigentümlichkeit, dass der Brief auf einer recto-
Seite endete, dann aber das Tafelwerk ebenfalls auf einer
recto-Seite begann (d. h. mit einer leeren verso-Seite da-
zwischen). Das ist ungewöhnlich und sonst in den hier
untersuchten Zeugen nicht belegt (mit Ausnahme des
Kalabryta-Evangeliars, GA 2224, das aber in mehr als ei-
ner Hinsicht sui generis ist). Es fällt auch deshalb auf,
weil das Tafelwerk beim siebenseitigen Layout im Regel-
fall auf einer verso-Seite beginnt. Wenn man einmal den
Gedanken zugelassen hat, dass Dinge vorgesehen waren,
aber nicht ausgeführt sind, könnte man natürlich auch
hier allerhand Vermutungen anstellen. Dabei könnte
man sich von dem Umstand inspirieren lassen, dass der
eusebianische Titulus im erhaltenen Bestand in diesem
Fall nicht vorhanden ist. Doch auch solche Gedanken-
spiele führen nicht weiter.

Bemerkenswert ist schließlich die Dekoration des
Briefes. Der Text ist auf allen drei Seiten in eine Art Tetra-

konchos eingeschrieben, der wie eine Kombination aus
Tondo und Kreuz wirkt. Ebenso prächtig, aber eher kon-
ventionell ist hingegen das Dekorationsschema der
Tafeln. Auf jeder Seite findet sich das im griechischen
Bereich übliche Säulenpaar, überwölbt von einem
Hauptbogen und einem darunter gestellten Doppelbo-
gen. Die beiden Tympana sind mit den Kanontiteln ge-
füllt. Das darunter stehende Gitternetz passt mehr oder
weniger gut zu dieser Doppelstruktur.

Der gesamte Textbestand der Kanontafeln (Brief wie
Tabellen) ist in feiner Goldschrift gehalten. Dies im Ver-
ein mit den winzigen Abmessungen der Schrift macht die
Lektüre mühsam; sie ist aber fast überall zweifelsfrei
möglich (Schwierigkeiten durch abgeblätterte Farbe tre-
ten in einzelnen Fällen insbesondere bei Kanon I auf).
Wie bereits gesagt, ist die Qualität des Zahlenwerkes ge-
nerell hoch. Verrutschte Zeilen und Flüchtigkeitsfehler
beim Abschreiben kommen praktisch nicht vor. Die Be-
nutzbarkeit war auch deshalb gegeben, weil der Bibel-
text durchgängig mit komplettem Randapparat ausge-
stattet ist (Sektions- und Kanonziffern).

4.4.13 Wien, Österreichische
Nationalbibliothek, theol. gr. 240
(GA 123, D 71907)

‣ Pergament, 2. H. 10. Jh., 212 × 158 mm, 331 f., M.

Mit einer Entstehungszeit gegen Ende des 10. Jahrhun-
derts122 liegt dieses prächtige Evangelienbuch eigentlich
schon knapp außerhalb der gesteckten zeitlichen Gren-
zen. Es ist hier gleichwohl honoris causa aufgenommen,
weil es von hoher Qualität ist, bereits von Nordenfalk be-
rücksichtigt wurde und einige relevante Besonderheiten
bietet.

Brief und Tafelwerk befinden sich auf f. 3r–7r – das
sind insgesamt neun Seiten, von denen der Brief zwei
(f. 3r/v) und die Tafeln sieben füllen (f. 4r–7r, f. 7v ist
leer). Die außergewöhnliche Qualität erhellt schon da-
raus, dass der Brief als nächsten Verwandten auf den
spätantiken Rossano-Codex verweist (Rahmen, Seiten-
umbruch, → 4.1, S. 92), während die Tafeln in ihrer Sei-
tenaufteilung dem erschlossenen eusebianischen Arche-
typ sehr nahestehen (→ 4.1, S. 88 f.) – abweichend ist

122 Ich folge der Datierung der jüngsten Publikationen, vgl. Aletta
2010, 107; Orsini 2019, 203. Hingegen hatten Hunger/Lackner 1992,
134–136 (und ihnen folgend andere, etwa Gastgeber, in: Fingernagel
2003, 240–245) „um 1000“ angegeben. Bei Nordenfalk 1938, 61 figu-
riert der Codex als „X. Jahrhundert“.



130 4 Überlieferung und Editionstechnisches

hauptsächlich der Beginn auf einer recto- statt verso-
Seite, vermutlich bedingt durch die Anlage des Briefes
auf zwei statt auf drei Seiten). Im unmittelbaren Kontext
ist bemerkenswert, dass die Kanontafeln von „matthäi-
schem“ Material gerahmt sind. Die kephalaia gehen vo-
raus (f. 1r–2v) und das Evangelistenporträt folgt nach
(f. 8v, 8r ist leer). Beim vorigen besprochenen Codex wur-
de eine ähnliche Rahmung als nicht-ursprünglich ausge-
schlossen, und in der Tat ist das Arrangement eher unge-
wöhnlich. Es muss hier gleichwohl so angenommen
werden – jedenfalls wenn es richtig ist, dass f. 1–8 eine
Lage (Quaternio) bilden.123

Wie überlegt vorgegangen wurde, zeigt sich auch da-
ran, dass Dekorationsschema und Tabelleninhalt sorgfäl-
tig aufeinander abgestimmt wurden (was in der sonstigen
griechischen Überlieferung eher selten ist). Unter dem
üblichen Kanonbogen mit zwei tragenden Säulen steht
hier bald ein Doppel-, bald ein Dreifachbogen, je nach
geplantem Inhalt. Auf den sieben Seiten ergibt sich das
Schema 2 − 3 − 2 − 2 − 3 − 3 − 2. Wenn man einen Vierer-
bogen ausschließt (er wäre auf der fünften Seite allenfalls
sinnvoll), kann man diese Aufteilung kaum besser ma-
chen. Sie entspricht der Tafelstruktur im siebenseitigen
Layout. Lediglich auf der vierten Seite (Kanon V in drei
Systemen) hätte auch ein Dreifachbogen gesetzt werden
können. Das entspräche den drei Systemen in der Tabel-
le, hätte aber dafür die Verlegenheit produziert, dass der
Titel in den Tympana, der hier ja nur einen Kanon betrifft
(κανὼν εʹ/ἐν ᾧ οἱ βʹ), konventionell und sinnvoll auf zwei
Teile aufgeteilt wird, aber nicht so leicht auf drei. Den
Brief betreffend, ist noch mitzuteilen, dass an seinem
Ende der Titulus steht: ohne jede Auszeichnung und noch
innerhalb des rechteckigen Rahmens, vom Brieftext ein-
fach durch eine Freizeile abgesetzt.

An den Varianten im Apparat der Edition sieht man:
Die wenigen mitgeteilten Lesarten stehen praktisch nie
allein, sind also nicht der Nachlässigkeit beim Abschrei-
ben dieses Codex geschuldet. Auch verrutschte Zeilen
(die sonst im Apparat oft nicht verzeichnet, also still-
schweigend korrigiert wurden) kommen nicht vor. Die
Brauchbarkeit der sorgfältig kopierten Tabellen war für
den Benutzer der Handschrift dennoch eingeschränkt,
denn der Randapparat zum Text enthält nur die Sekti-
onsziffern, keine Kanonziffern. Von den Tafeln zur je-
weiligen Perikope kommt man also leicht – in umge-
kehrter Richtung ist es schwierig. Es ist aber denkbar,
ja sogar wahrscheinlich, dass die Kanonziffern in einem
zweiten Arbeitsgang in anderer Farbe hätten eingetra-

123 So Hunger/Lackner 1992, 135.

gen werden sollen, denn der Schreiber hat sorgfältig da-
rauf geachtet, dass der nötige Platz unter den Zahlen frei
blieb (manchmal auch auf Kosten der exakten Positio-
nierung der Ziffer).

4.4.14 Vatikan, Biblioteca Apostolica
Vaticana, Pal. gr. 220
(GA 151, D 65952)

‣ Pergament, 1. H. 10. Jh., 243 × 177 mm, 232 f., A.,
Abb. 18a

https://digi.vatlib.it/view/MSS_Pal.gr.220

Dieses Evangelienbuch hat mit Recht die Aufmerksam-
keit der Kunsthistoriker auf sich gezogen, denn es ist
prächtig dekoriert. Insbesondere ist es in eine Reihe mit
weiteren griechischen und armenischen Handschriften
des 10. Jahrhunderts gestellt worden, mit denen es pro-
grammatische und stilistische Spezifika der Dekoration
teilt124 – nicht zuletzt die Kanontafeln betreffend. Inso-
fern ist es ein schönes Beispiel für transversale Beeinflus-
sungsprozesse; im textlichen Bereich würde man von
Kontamination sprechen (wobei textliche Quereinflüsse
über die Sprachgrenze hinweg eher etwas weniger leicht
zustande kommen).

Der Codex ist insgesamt im „Baukastenprinzip“ er-
stellt.125 Die Hauptblöcke sind jeweils modulare Einhei-
ten, die wohl je für sich produziert wurden und materiell
für sich stehen könnten. Gleichwohl sind sie aus einer
Hand und Teil eines einzigen Projekts. Jedes Evangelium
bildet eine solche Einheit für sich, hinzu kommen je kur-
ze Blöcke für das Evangelistenporträt und die kephalaia.
Im vorliegenden Zusammenhang ist das Modul (in die-
sem Fall: zugleich die Lage) mit den Kanontafeln beson-
ders interessant, auf sie ist zurückzukommen. Hinzu tritt
schließlich ein längeres Stück mit einem weiteren eusebi-
anischen Text: Die quaestiones evangelicae, genauer de-
ren ἐκλογὴ ἐν συντόμῳ (CPG 3470 [1], f. 61r–96r); es ist
deren einzige handschriftliche Bezeugung.126 Der Text ist
heute am Ende des Matthäusevangeliums eingebunden,
doch könnte er auch anderswo stehen und war vermut-
lich auch nicht für diese Position gedacht. Der exegeti-
sche Traktat ist dennoch Teil des gleichen Projekts: Es ist
nicht nur die gleiche Hand wie im biblischen Text, son-
dern es wird auch der gleiche Seitenspiegel respektiert.

124 D’Aiuto 2005, 312 f. mit Verweis auf vorausgehende Literatur.
125 Vgl. zum Folgenden D’Aiuto, in: D’Aiuto/Morello/Piazzoni
2000, 195–199.
126 Vgl. Zamagni 2008, 27–32.

https://digi.vatlib.it/view/MSS_Pal.gr.220


4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 131

Das ist bemerkenswert, weil der Evangelientext nur ei-
nen kleinen Teil der Seite bedeckt, denn an den breiten
Rändern findet sich ein Kommentar in Katenenform. Die-
se breiten Ränder sind im Eusebtext frei geblieben – ein
geradezu „verschwenderisches“ Layout. Das kleine Evan-
gelienbuch ist damit nicht nur eine repräsentative Zime-
lie, sondern zugleich auch eine sehr brauchbare Studien-
bibel. Dass die ungewöhnliche Zutat der quaestiones
evangelicae gewählt wurde, um die spezifisch eusebia-
nischen Paratexte zu ergänzen, ist möglich, aber unge-
wiss.127

Die Ordnung der initialen Teile, bis zum Beginn des
Matthäusevangeliums, ist im heutigen Zustand gestört.
Die ersten Blätter, die der ursprünglichen Produktions-
einheit zugehören, sind f. D-G; die ebenfalls auf diesen
vier Blättern erkennbare ältere Foliierung f. 9–11 dürfte
die ursprüngliche Position anzeigen, nämlich nach der
Lage mit den Kanontafeln (f. 1–8) und vor Beginn des
Matthäusevangeliums (ab f. 13). Die vier Blätter enthal-
ten neben ingesamt vier freien Seiten (f. Dr/v, Fv, Gv) die
kephalaia auf drei Seiten (f. Er-Fr) und das Matthäus-
Porträt (f. Gr).

Es ist also wahrscheinlich, dass das Buch mit dem
Kanontafel-„Baustein“ begann. Es handelt sich dabei
um einen regulären Quaternio. Diese insgesamt 16 Sei-
ten sind natürlich für das Tafelwerk samt Beigaben
nicht nötig. Tatsächlich sind die letzten drei Seiten leer
(f. 7v–8v, bzw. sie waren es: auf f. 8v findet sich ein Ein-
trag von späterer Hand). Die übrigen 13 Seiten geben im-
mer noch mehr Luft als im klassischen eusebianischen
Layout nötig. Der Karpianbrief nimmt hier 4 Seiten ein
(f. 1v–3r), die Tabellen 8 Seiten (f. 3v–7r), also 2 bzw. 4
Doppelseiten. Diese prächtige Serie wird eröffnet durch
eine ganzseitige Miniatur (f. 1r): ein dekorierter Kranz,
in den eine goldene Kugel mit einem Kreuz darauf ein-
beschrieben ist (Abb. 18a).128 Am relativ schlechten Er-
haltungszustand erkennt man, dass dies wohl über lan-
ge Zeit die Eröffnungsseite des Buches war. Ob dieses
Bildmotiv die Kanontafeln oder das ganze Evangelien-
buch einleiten soll, ist schwer zu sagen – es ist vielleicht
auch eine falsch gestellte Frage, denn das eine schließt
das andere nicht aus.

Der Karpianbrief ist auf den ersten drei der vier Sei-
ten von einem Kanonbogen überwölbt. Das Tympanon

127 Allerdings sehe ich keinerlei Grund zur Annahme eines „cadre
plutôt hétérodoxe ou marginal“ (Zamagni 2008, 32).
128 Vgl. zu diesem Bildmotiv Nordenfalk 1938, 157–161 der beson-
ders auf die enge Verwandtschaft mit dem Wiener Codex K1 ver-
weist. Hierzu und zu den weiteren Dekorationsfragen s. auch oben
→ 4.2.

des ersten Bogens nimmt den Schriftzug Ὑπόθεσις
κανόνος auf, also den Beginn des eusebianischen Titu-
lus, der aber zunächst keine Fortsetzung findet. Die et-
was ungewöhnliche Aufteilung auf vier Seiten hat den
Vorzug, dass die zweite Seite ganz der summarischen
Übersicht über die zehn Kanones vorbehalten bleibt. Die-
se Übersicht ist hier, so gut es eben geht, tabellarisch
dargeboten. Auffällig ist, dass die vierte, nur noch zum
kleinen Teil erforderliche Seite das Dekorationsschema
wechselt. Hier ist der aus älterer Tradition bekannte Rah-
men geblieben. Nach dem Ende des Textes steht mittig
im Rahmen der ganze Titulus (G11302): Ὑπόθεσις κα-
νόνος τῆς τῶν εὐαγγελιστῶν συμφωνίας.

Die Tabellen selbst sind sorgfältig geschrieben und
insgesamt in gutem Zustand. Die sonst häufigen Inkon-
zinnitäten zwischen Zahlenwerk und Dekorationssche-
ma halten sich in Grenzen. Lediglich auf f. 4r sind
8 Spalten vorgesehen, von denen aber nur 7 nötig sind.
Der Nutzen dieser aufwendigen Arbeit ist gleichwohl be-
schränkt, denn im Randapparat zum Evangelientext
fehlen durchgängig die Kanonziffern. Es ist denkbar,
dass sie in einem zweiten Arbeitsgang in anderer Farbe
hätten zugesetzt werden sollen, doch falls dem so wäre,
hätte sich der Schreiber selbst ein Bein gestellt. Denn
bei kurzen Sektionen stehen die Ziffern so nah beieinan-
der, dass eigentlich kein Platz mehr darunter ist (und
oft auch nicht rechts oder links – wegen Text und Kate-
ne). Ohne Kanonziffern gerät das Aufsuchen der einzel-
nen Sektionen in den Tabellen zu einem etwas mühsa-
men Ratespiel.

4.4.15 Vatikan, Biblioteca Apostolica
Vaticana, Vat. gr. 1159
(GA 371, D 67790)

‣ Pergament, 10. Jh., 203 × 167 mm, 316 f., A.

https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.1159

Um gleich mit dem Thema der Benutzbarkeit fortzuset-
zen: Gerade umgekehrt wie beim vorigen beschriebenen
Codex ist hier die Interaktion mit dem Randapparat intakt
(denn es finden sich im Text sorgfältig geschriebene
Randeinträge sowohl von Sektions- als auch von Kanon-
ziffern), doch ist der Leser zumindest im heutigen Zu-
stand weitgehend auf sich gestellt, wenn es um Regeln
der Benutzung geht. Denn der Karpianbrief als eine Art
Bedienungsanleitung fehlt. Das kleine Evangelienbuch
enthält die Kanontafeln auf f. 1–6, gefolgt von den Mat-
thäus-kephalaia (f. 7–9). In diesen beiden Blöcken war ur-
sprünglich die jeweils erste und letzte Seite frei (f. 1r/6v

https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.1159


132 4 Überlieferung und Editionstechnisches

und 7r/9v). Hätte es den Brief gegeben, könnte man da-
her annehmen, dass auch er auf zwei oder vier Seiten mit
vorausgehender und nachfolgender Leerseite organisiert
war, also auf zwei oder drei Blättern, allenfalls auch vier
(nämlich im Fall weiterer dekorativer Elemente – nicht
aber auf nur einem Blatt mit Vorder- und Rückseite). Für
einen Ausfall solcher Blätter gibt es jedoch kein Indiz.129
Solche Überlegungen sind natürlich sehr ungewiss.
Gleichwohl ist bis zum Erweis des Gegenteils eher davon
auszugehen, dass der Codex von Anfang an ohne Kar-
pianbrief auskam. Das würde zu dem insgesamt nüch-
ternen Erscheinungsbild passen, das ihn auch sonst
auszeichnet: Es gibt außer den Kanontafeln und den ke-
phalaia keinerlei weitere Paratexte. Nüchtern freilich
nicht im Sinne schlichter Ausstattung oder insgesamt
mangelnder Sorgfalt. Beides ist nicht der Fall: Insbeson-
dere die Kanontafeln sind prächtig dekoriert und erwe-
cken durch viel Gold den Eindruck großer Preziosität. Die
Evangelistenporträts, die heute das Auge des Betrachters
unmittelbar fesseln, sind allerdings erst in paläologi-
scher Zeit zugesetzt.130

Auch die Ziffern in den Kanontafeln sind in goldener
Farbe geschrieben. Dies und das sehr kleine Format er-
schwert ihre Lektüre. Hinzu kommt eine weitere Eigen-
art: Wenn in der vorderen Spalte (den vorderen Spalten)
mehrere gleichlautende Nennungen sind und sich nur
die hintere Spalte unterscheidet, werden die vorderen
Einträge oft auf eine Nennung zusammengezogen. Vorne
steht also nur ein Eintrag, dem dann hinten zwei oder
mehr entsprechen. Das ist einerseits eine mögliche Vor-
gehensweise zur Arbeits- und Materialersparnis ohne In-
formationsverlust, doch andererseits ist es dabei fast un-
möglich, der Gefahr verrutschender Zeilen zu entgehen.
Dies ist tatsächlich auch öfters geschehen und erschwert
die Auswertung zusätzlich.

Sie lohnt sich indes: Die Handschrift ist im Apparat
der vorliegenden Edition relativ häufig mit abweichen-
den Lesarten angeführt, darunter natürlich auch einfach
Verschreiber, doch wenn man genau nachschaut, stellt
man fest, dass diese Lesarten oft wertvoll sind. Nicht not-
wendigerweise in dem Sinn, dass sie das Eusebsche Ori-
ginal bezeugen, aber doch so, dass zumindest irgendeine
Art von Absicht erkennbar ist. Insbesondere ist dies der
wichtigste Zeuge für die auch sonst gelegentlich erkenn-

129 Die Handschrift hat bislang nicht viel Aufmerksamkeit in der
Forschung auf sich gezogen. Vgl. zuletzt della Valle, in: D’Aiuto/
Morello/Piazzoni 2000, 209–211. Eine eingehendere kodikologische
Untersuchung wäre wünschenswert.
130 Diesen Porträts gilt die Hauptaufmerksamkeit von della Valle
(s. vorige Anm.).

bare Tendenz der „rationalisierenden“ Anordnung der
Mehrfachparallelen. Es geht dabei um den gerade schon
genannten Fall von mehreren Perikopen in der letzten
Spalte, die nur einer Perikope in der oder den vorderen
Spalte(n) entsprechen. Diese waren von Euseb nach
theologischen, nicht numerischen Kriterien geordnet
worden (→ 3.2). Diese Feinheit wurde hier zugunsten ei-
ner aufsteigenen Reihe der Zahlen aufgegeben (übrigens
ebenso wie in den Druckausgaben seit 1522, → 4.7 – doch
handelt es sich vermutlich um eine unabhängige „Ver-
besserung“).

4.4.16 Messina, Biblioteca Regionale
Universitaria, F.V. 18
(GA 420, D 40648)

‣ Pergament, Ende 9./Anf. 10. Jh., 172 × 124 mm, 126 f., F.,
Taf. 28

Das kleine Evangeliar dürfte um die Wende vom 9. zum
10. Jahrhundert entstanden sein.131 Aufgrund seines
Aufbewahrungsortes hat ältere Forschung es oftmals
der Gruppe der Italo-Graeca zugeordnet, doch sprechen
mehr Indizien für eine Entstehung in Konstantinopel
oder Umgebung.132 Über das vormoderne Geschick der
Handschrift ist nichts weiter bekannt, insbesondere
nicht, wie sie nach Sizilien gekommen ist. Der Einfach-
heit halber sei das Buch als „Dionysios-Evangeliar“ be-
nannt – einem Vorschlag von Lidia Perria folgend. Denn
in den erhaltenen Epigrammen spielt eine Person na-
mens Dionysios eine wichtige Rolle. Es ist allerdings
nicht klar, genau welche – ob die des Schreibers oder
Auftraggebers oder Besitzers. Ebenso wenig ist klar, ob
sie mit einer bekannten historischen Persönlichkeit die-
ses Namens identifiziert werden kann.133

Die ersten zehn Blätter enthalten Karpianbrief und
Kanontafeln, oder genauer: Der Brief beginnt auf f. 2r
und das Tafelwerk endet auf f. 10r. Diese Blätter sind in
Unordnung, aber es ist leicht, die ursprüngliche Abfolge
wiederherzustellen. Die f. 6–9 sind umzusetzen nach f. 3.
Es ergibt sich ein Quaternio. Wie aus der kodikologi-

131 Genauer: „Si può quindi proporre una datazione approssimati-
va che oscilla fra gli ultimi due decenni del s. IX e il primo trenten-
nio del s. X.“ Perria/Iacobini 1994, 92, im ähnlichen Sinne auch Or-
sini 2019, 208.
132 Das ist eines der wesentlichen Resultate der Untersuchung von
Perria/Iacobini 1994 (die auch sonst für diese Handschrift grundle-
gend ist). Andere Gelehrte sind seither dieser Auffassung gefolgt,
vgl. etwa D’Aiuto 2005, 341 f.
133 Vgl. Perria/Iacobini 1994, 98 f.



4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 133

schen Analyse von Perria resultiert, hängen dabei alle
Doppelblätter auch in der heutigen Gestalt noch zusam-
men:134

1 – f. 2r/v: Karpianbrief
2 – f. 3r/v: Karpianbrief
3 – f. 6r/v: Karpianbrief
4 – f. 7r/v: Kanon I / I
5 – f. 8r/v: Kanon I / II II
6 – f. 9r/v: Kanon II II / III IV
7 – f. 4r/v: Kanon V V / VI VI
8 – f. 5r/v: VII VIII / IX XMt

So weit, so gut – doch sind in dieser Rekonstruktion die
Folia 1 und 10 nicht berücksichtigt. Beide stehen in heu-
tiger Gestalt allein. f. 1 ist auf der recto-Seite leer; auf
der verso Seite befindet sich ein Tholos (besser: Ädiku-
la, da nur zwei Säulen) mit Kreuz (Taf. 28); f. 10 enthält
auf der recto-Seite den Abschluss des Tafelwerks (Ka-
non XMc.Lc.Io) und auf der verso-Seite einen Evangelien-
prolog (πρόγραμμα εἰς τὸ ἅγιον εὐαγγέλιον). Es ist eine
naheliegende Hypothese, dass beide Blätter ursprüng-
lich zusammengehörten. In diesem Fall wäre die initiale
Lage – untypisch – ein Quinio gewesen, der das Para-
textmaterial zu allen vier Evangelien versammelt. Es
folgt Matthäus: Porträt (f. 11r), kephalaia (f. 12r–13v),
Evangelientext (f. 14r ff.). Diese Möglichkeit hätte eini-
ges für sich, doch ob das wirklich so war, ließe sich nur
durch eine eingehende Analyse am Original klären.135

Wie immer die Antwort auf die Frage ausfallen
mag – zwei wichtige Feststellungen sind unabhängig da-
von so gut wie sicher. Erstens: die Ädikula auf f. 1v ge-
hört von Anfang an zu diesem Codex; sie ist Teil des ur-
sprünglichen Buchprojekts. Zweitens: die Position vor
Beginn des Karpianbriefes ist praktisch alternativlos. An-
dere mögliche Kollokationen (zwischen Brief und Tafel-
werk, nach dem Tafelwerk) sind unplausibel und stoßen
auf fast unüberwindliche Hindernisse.136 Für die Textkri-
tik der Kanontafeln im engen Sinn ist dieses Blatt nicht
unmittelbar relevant (ein Titulus oder irgendein anderes

134 Perria/Iacobini 1994, 88 f.
135 Die genannte Arbeit von Perria erwägt diese Möglichkeit nicht,
schließt sie aber auch nicht gänzlich aus. Dass f. 1 von Anfang an
für sich gestanden haben könnte, ist möglich: Perria weist auf die
Analogie zu den Evangelistenporträts hin, die womöglich auch als
eigenständige Größen hinzutraten (was auch sonst vorkommt).
Doch f. 10 gehört ganz eindeutig zum Tafelwerk; es ist kaum vor-
stellbar, dass es für sich stand.
136 Diese beiden Feststellungen hat Antonio Iacobini klar heraus-
gearbeitet und belegt, Perria/Iacobini 1994, 124–127 und 127–130.

textliches Element findet sich dort nicht), doch für das
Verständnis der Kanontafeln als Gesamtkunstwerk ist es
sehr wichtig. Es gehört in den ikonographischen „Dunst-
kreis“ von Kreuz und Tholos, der hier nicht im Einzelnen
untersucht werden kann, der aber in der Tradition weit
zurückreicht (→ 4.2).137

Das Evangelienbuch in seiner erhaltenen Gestalt ist
ein Torso: Es bricht heute nach den Lukas-kephalaia ab.
Lukas und Johannes waren aber vorhanden – der Kopen-
hagener Theologe Friedrich Münter (1761–1830) hat das
Buch auf seiner Italienreise 1784/85 noch intakt gesehen
und beschrieben. Ein Jahrhundert später (1886) hat Cas-
par René Gregory (1846–1917) dagegen nur noch den Tor-
so vorgefunden.138 Das Fehlen von Lukas und Johannes
ist besonders bedauerlich, weil die Untersuchung des ge-
nauen Verhältnisses zwischen Kanontafeln und Randap-
parat gerade bei dieser Handschrift wichtig und relevant
ist. Denn die Kanontafeln bieten einige Besonderheiten,
die meines Wissens bisher nie jemandem aufgefallen
sind und die daher hier etwas ausführlicher besprochen
werden müssen. Eine eingehende Analyse (die lohnen
würde) muss allerdings einer künftigen Untersuchung
vorbehalten bleiben.

Die Abweichungen vom Eusebschen Archetyp sind
im Tafelwerk zahlreich und umfangreich – sehr viel mehr
als sich durch Abschreibfehler erklären ließe. In der Tat
zeigt sich bei genauerem Hinsehen, dass es sich um eine
eigenständige Rezension mit inhaltlich neuen Impulsen
handelt – unter den ältesten Handschriften das einzige
Beispiel eines Eingriffs ins System bei gleichzeitiger
Wahrung der wichtigsten „Eckdaten“. Konkret: Die Sekti-
onseinteilung ist grundsätzlich beibehalten. Außer beim
Markusschluss (wo auch andere Handschriften Zusätze
machen) stimmt die Zahl der Sektionen und ihre Abgren-
zung mit Euseb überein (kleinere Abweichungen en dé-
tail sind denkbar und würden sich bei einer genauen Un-
tersuchung zeigen). Doch auf der Basis dieser Einteilung
werden zahlreiche Änderungen bei der Parallelisierung
in den Kanontafeln vorgenommen. Über Wert und Un-
wert dieser Änderungen kann man in jedem Einzelfall
diskutieren, aber es leidet keinen Zweifel, dass sie mit
Sinn und Verstand geschahen, also Frucht einer gründli-
chen Durcharbeitung und tiefen Verständnisses des Sys-

137 Die Ikonographie ist umfassend untersucht von Iacobini (Per-
ria/Iacobini 1994, 130–137); allerdings hat er es unterlassen, auf
zwei wichtige Parallelen speziell für das Kreuz im Umfeld der Ka-
nontafeln hinzuweisen: Die Basler Handschrift AN III 12 (GA E/07)
und das Berliner Fragment Ham. 246 (K4). Evtl. könnte man hier
auch den Venezianer Codex Z.1 (K5) nennen.
138 Vgl. Perria/Iacobini 1994, 85.



134 4 Überlieferung und Editionstechnisches

tems sind. Ein weiterer Codex mit den gleichen Verände-
rungen ist bekannt (Paris, BNF, gr. 63, GA K/017, → 4.5.8).
Es ist gut denkbar, ja sogar wahrscheinlich, dass noch
weitere auftauchen werden. Ob diese eigenständige Re-
zension für das Dionysios-Evangeliar hergestellt wurde
(die dann die Vorlage für spätere wurde) oder ob sie auf
einen älteren Archetyp zurückgeht, ist nach gegenwärti-
gem Stand der Kenntnis nicht sicher entscheidbar. Die
zweite Lösung scheint wahrscheinlicher.

Dass die Änderungen absichtlich erfolgt sind, zeigt
sich auch daran, dass sie sich im Randapparat widerspie-
geln. Dieser Apparat ist sorgfältig gestaltet und umfasst
regelmäßig Sektions- und Kanonziffern. Im Matthäus-
evangelium – und nur dort – ist darüber hinaus auch
die Marginalkonkordanz vorhanden, wie sie aus anderen
griechischen Handschriften bekannt ist (→ 2.6, S. 51).139
Die Rezension verdient eigenständiges Interesse als ge-
lehrte Arbeit. Sie ist darum oben (→ 2.6, S. 52 f.) kurz be-
sprochen; dort wird auch ein Beispiel gegeben, um
Machart und Tendenz zu verdeutlichen (G11307).

Das Interesse an der hier übernommenen oder neu
erstellten Kanontafel-Revision berührt sich mit einem
generellen scholarly impetus, der bei der Erstellung die-
ser Handschrift zu beobachten ist. Der Text ist sorgfältig
erstellt, „wie Ergänzungen, Korrekturen und Varianten
am Rand von der gleichen Hand und in der gleichen
Tinte wie der Text zeigen“; einige Varianten – Frucht
der Kollation einer zusätzlichen Vorlage – sind mit ἐν
ἄλλῳ gekennzeichnet.140

Für die vorliegende Edition wurde die Handschrift
zwar komplett ausgewertet, weil ihre Qualität generell
hoch ist. Allerdings hätte eine durchgängige Verzeich-
nung im Apparat diesen massiv aufgebläht. Damit wäre
ein Erkenntnisgewinn für die Rekonstruktion des Euseb-
schen Originals ohnehin nicht verbunden gewesen, und
eine eigenständige Würdigung der hier bezeugten Rezen-
sion wäre eher erschwert worden. Aus diesen Gründen
schien es angeraten, nur diejenigen Lesarten im Apparat
zu belassen, die für den dortigen Zweck wertvoll sind,
nämlich solche, bei denen die Handschrift mit mindes-
tens einem weiteren Zeugen übereinstimmt. Alle übrigen
Lesarten seien hier en bloc dokumentiert.

139 Darauf weist auch Perria hin (Perria/Iacobini 1994, 90), vgl.
auch D’Aiuto 2005, 341 f.; allerdings ist beiden nicht aufgefallen,
dass die Konkordanz bei Markus fehlt. Man würde vermutlich an-
nehmen, dass die Ausführung am Ende von Matthäus aussetzte,
dass also auch bei Lukas und Johannes keine Marginalkonkordan-
zen vorhanden waren, aber sicher ist das nicht.
140 Perria/Iacobini 1994, 91, mit Verweis auf marginalia auf f. 28v,
38r, 73v, 74r.

GA11307: Sonderlesarten von GA 420

11 + νγ ρκε ρκε ρκη / νγ ρκε ρκε ρλγ / νγ ρκε ρκε ρλζ / νγ
ρκε ρκε ρν 12 + πζ ρλθ σν ρμ (vor den beiden Zeilen im
App.) 15–18 q³] λζ 19 λζ] ν 21 + ρμ³ ξγ qβ μζ 22 + ρμθ
ξ³ λε να / ρμθ ξς μγ να 23 om. 24 ιζ] πβ + ρο πε q³ ρε /
ρο πε σια ρε / σ³ ριν σλβ ρλα 26 + σι³ ρκε ρκε ρκη / σι³ ρκε
ρκε ρλγ / σι³ ρκε ρκε ρλζ / σι³ ρκε ρκε ρν 28 ρκθ σμβ] ρκε
σλθ 29 ρκθ σξα] ρκε σλθ 30 ρμ³] ρμ 31 σν ρμα] σξα ρμ³
41 + σq ρο σοε ρκ³ 45 om. 51 om. 53 ροβ] ρπε 59 τκε
σδ τι ρπδ] τκγ σγ τια ρπγ 61 ρqδ] ρqα 63 σθ τιε ρqζ] ση
τιδ ρq³ 64 σι τιη] σθ τιε 67 τιζ] τκε 68 om. 72 τλ³]
τλδ 73 τνβ σλα τλ³ σια] τηζ σλζ τλθ σιγ / τνζ σλζ τλθ
σιζ 89–90 transp. 94 + οθ νγ π³ 97 νγ] ν³ 99 πγ νδ
ριβ] πε νε πη 100 ριδ] ριβ 101 πη] ριδ 103 + qα λβ
ρκζ 104 + qγ μ π / qγ μ ρμε (nach der Zeile im App.) 124–
125 om. 127 + ροε qβ σ 135 om. 140 + ρqθ ριδ ρογ / σα
ρια σκβ 152 σκθ ρλε σμ³] σλβ ρλ³ ροθ 160 + σνε ρημ σβ /
σνε ρμη σδ 162 + σξγ ρνγ ρνε / σξγ ρνε ρνε / σξδ ρνγ
ρν³ 177 σβ] σε | + τκε σβ τι 183 τλ] τλα 185 + τνη σλη
τμβ / τνθ σλη τμβ / τνθ σμα τμβ 210 om. 217 + ρν ξζ
qγ 221 ρλε] λε 231 om. 235–236 om. 238 om. 246 ι³ ι³]
κε μ³ 247 κε] κ³ 259 ρqα] ρνα 262 om. 273 ρια] ρθ
274 π³ ρθ] πδ ρια 275 qγ ρμε] π³ ρι³ 287 + ρκδ ξ 308 σιε]
σοθ 309 om. 314 + σμα ρμα 316 om. 324 σο σκθ] σξη
σκθ / σο σλα 361 om. 366 om. 367 + σqζ ροη / σqη ροε
396 om. 402 om. 435 κθ om. 447 qα om. 455 ρκδ om.
490 + τν³ 504 qβ om. 528 + q 541 ρνθ om. 543 + ρξε
571 σπγ] σπ³ 582–583 om. 603 + μβ 604 + μδ 630 + ρζ
677 + σκα

Natürlich ist auch diese Präsentation mehr eine Art Stein-
bruch mit Rohmaterial als eine angemessene Auswertung
und Würdigung. Diese bedürfte einer Aufschlüsselung
Fall für Fall; dabei wäre mitunter, wie schon gesagt, der
Bezug auf den Randapparat zum biblischen Text eben-
falls von Interesse. Bei einer solchen Analyse würde auch
die Spreu vom Weizen getrennt, will sagen: die sinn-
tragenden Aspekte der Rezension von den schlichten
Schreibfehlern, die durchaus auch vorkommen. Nach jet-
zigem Kenntnisstand bleibt es jedoch bei dem Eindruck,
dass die Eingriffe ganz überwiegend wohl durchdacht
sind, und die Handschrift sorgfältig hergestellt ist. Sie ist
somit ein qualitätvoller Zeuge sowohl für die Textkritik
des Originals (soweit ihr Zeugnis anderweitig gestützt
wird) als auch um ihrer selbst willen, nämlich für eine
eigenständige Rezension, die bislang in der Literatur
nicht bekannt ist.

Abschließend sei noch kurz daran erinnert, dass sie
auch mit ihrem elfseitigen Layout ganz eigene Wege geht
(s. Tabelle 21). Sie ist damit in der Überlieferung des ers-
ten Jahrtausends praktisch analogielos. Einerseits ist es
aufgrund der abweichenden Kanon-Länge (s. oben) von
vorneherein klar, dass der Schreiber Mühe gehabt hätte,
seine Tabellen in das klassische siebenseitige Schema
einzufügen. Andererseits zeigt aber die gesamte mise en



4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 135

page, dass hier ganz grundsätzlich andere Wege be-
schritten wurden – sei es weil man aus der Not eine Tu-
gend machen musste, sei es weil das außergewöhnlich
kleine Format ohnehin zu neuen Lösungen veranlasste,
sei es weil man die Eigenständigkeit dieser Neubearbei-
tung auch in der äußeren Form betonen wollte. Immer-
hin zeigt die genannte Handschrift GA K/017 genau die
gleiche Aufteilung.

4.4.17 St. Petersburg, Rossijskaja
Nacional’naja Biblioteka (RNB),
Φ. Nº 906 (Gr.) 54 (GA 566, D 57124)

‣ Pergament, 1. H. 10. Jh., 215 × 170 mm, 121 f., M.

Das komplizierte und nicht immer erbauliche Geschick
dieses Codex im Einzelnen zu verfolgen, ist hier nicht
nötig. Nur in ganz groben Umrissen: Bis zu den Beute-
Entdeckern des 19. Jahrhunderts befand sich das Te-
traevangeliar unbekannten Ursprungs (Palästina?) im
Katharinenkloster auf dem Sinai. Nachdem Porphyrius
Uspensky zunächst nur ein Blatt aus dem Matthäusevan-
gelium von dort mitgenommen hat (heute in der St. Pe-
tersburger Bibliothek mit der Signatur Φ. Nº 906 [Gr.]
282, D 57354, ohne eigene GA-Nummer), brachte Kons-
tantin von Tischendorf den Hauptteil der Handschrift
in zwei Schüben in europäische Bibliotheken, nämlich
1853 das Lukas- und das Johannesevangelium nach
Oxford (Bodleian Library, Auct. T. inf. 1.1, GA Λ/039,
D 47248) und 1859 den hier interessierenden Teil mit
Matthäus und Markus nach St. Petersburg. Zu dieser ei-
genartigen scissio (über deren genaue Umstände man
lieber nicht genau Bescheid wissen möchte) kam es, weil
zwischen dem zweiten und dem dritten Evangelium ein
Schrift- (aber kein Schreiber-) Wechsel stattgefunden
hatte. Der Bibeltext ist zunächst in Minuskel-, dann in
Spitzunzialschrift geschrieben. Das in der Bibelwissen-
schaft mitunter bis heute nachklingende Sonderinteres-
se für Majuskelhandschriften141 (Auslöser für das „Gold-
fieber“ des 19. Jahrhunderts in diesem Bereich) führte
also zu dieser unglücklichen Aufteilung. Besonders der
Oxforder Teil wird auch – zum ewigen Ruhm (?) des Ent-
deckers – als Codex Tischendorfianus III bezeichnet.
Dem Überschwang der Entdeckerzeit ist wohl auch die

141 Möglicherweise ist das auch der Grund dafür, dass die beiden
Teile weiterhin mit unterschiedlichen GA-Nummern geführt wer-
den, obwohl sie nach der Logik des Gregory/Aland-Systems verei-
nigt gehörten (nur ein neutestamentlicher Textzeuge). Tatsächlich
wüsste man ja in diesem Fall auch nicht, ob man die Handschrift
in die Majuskel- oder Minuskel-„Klasse“ eingruppieren sollte.

gelegentlich noch immer begegnende frühe Datierung
ins 9. Jahrhundert zu verdanken. Realistischer dürfte die
erste Hälfte des 10. Jahrhunderts sein.142

Ernsthafte Zweifel an der ursprünglichen Zusam-
mengehörigkeit des Petersburger und des Oxforder Teils
bestehen nicht. Gerade in ihrer Zusammenschau sind sie
buchgeschichtlich besonders interessant: als ein Zeichen
des Übergangs von der einen zur anderen Schriftkultur.
Natürlich ist auch zum Studium der Kanontafeln die Zu-
sammenschau relevant: Der Codex zeichnet sich durch
seine umfassenden Randapparate aus, und diese laufen
mit den gleichen Eigenschaften über alle vier Evangelien
durch. Das betrifft hier die in der Regel vollständigen
Sektions- und Kanonziffern, wobei letztere, wie von Eu-
seb vorgeschrieben, rot eingetragen wurden.143

Der Codex ist in regulären Quaternionen aufgebaut.
Die erste Lagennummerierung findet sich auf f. 9r, dem
ersten Blatt mit biblischem Text (Mt 1,1). Es ist daher
wahrscheinlich, dass die vorausgehenden – und hier be-
sonders relevanten – f. 1–8 eine Lage bilden. Die erste
und letzte Seite (f. 1r/8v) sind leer.144 Auf den drei Seiten
f. 7r–8r stehen die Matthäus-kephalaia, während die ver-
bleibenden elf Seiten Kanontafel-Material enthalten,
nämlich:

f. 1v–4v Tafelwerk
f. 5r/v Karpianbrief
f. 6r/v zwei verwandte Paratexte

Auf die letztgenannten ist gleich noch zurückzukommen.
Zu den sieben bzw. zwei Seiten des eusebianischen Be-
standes ist anzumerken, dass das Seitenlayout hier dem
rekonstruierten Archetyp sehr nahekommt, also in einem
guten Zustand ist. Das gilt unbeschadet der Tatsache,
dass der Schreiber teilweise massiv gegen ein unpassend
gestaltetes Säulen- und Bogenschema ankämpfen muss-
te. Das gilt insbesondere auf den Seiten 3–5 (= f. 2v–3v),
wo sich jeweils ein zweiteiliges Schema mit sehr breitem
Mittelraum findet. Dieser Raum muss auf Seite 4 und 5
völlig kontraintuitiv durch eine Tabelle mit je einer Spal-
te rechts und links „überbrückt“ werden. Damit ist die
praktische Benutzbarkeit – gelinde gesagt – stark einge-
schränkt. Es hilft auch nicht, dass zusätzlich auf f. 3r
eine der Spaltenüberschriften verkehrt ist (Mc statt Lc)
und im mittleren System die Spalten stark verrutscht
sind. Insgesamt ergibt sich das Bild eines Zahlenwerkes,

142 Vgl. Hutter 1982, 25 f.
143 Es ist mir unklar, auf welcher Basis Treu 1966, 49 zu dem Ver-
merk „Harmonie am unteren Rande“ kommt. Dafür sehe ich kein
Indiz.
144 In NTVMR ist f. 1r nicht abgebildet, doch vgl. Treu 1966, 49.



136 4 Überlieferung und Editionstechnisches

das wahrscheinlich auf der Basis einer guten Vorlage
ohne besonderen Sinn für den praktischen Verwen-
dungszweck abgeschrieben wurde. Neben Flüchtigkeits-
fehlern begegnen auch makroskopische Verschiebungen
in der Spaltenzuordnung aufgrund von versehentlich
doppelt abgeschriebenen Zahlen.

Für die Auswertung in der Edition folgt daraus: Der
Text des Briefes (der hier übrigens ohne jedes Dekorati-
onselement dargeboten ist) wurde komplett kollationiert.
Das Tafelwerk wurde gleichfalls berücksichtigt, aber in
selektiver Form. Denn eine vollständige Verzeichnung
(insbesondere auch inklusiv der verrutschten Zeilen) hät-
te den Apparat unnötig aufgebläht, ohne etwas Wichti-
ges zu lehren. Die Handschrift erscheint im Apparat also
nur dann als Zeuge, wenn die Überlieferung ohnehin re-
levante Varianten enthält und wenn der Befund eindeu-
tig zu erheben ist.

Es sind noch kurz die beiden Paratexte auf f. 6r und
6v zu erwähnen. Sie sind inhaltlich und im Blick auf die
Produktion zunächst einmal voneinander unabhängig.
Gleichwohl wird man fragen können, ob und was sie
miteinander und mit dem Tafelwerk zu tun haben. Um
von hinten anzufangen: Auf f. 6v steht eine tabellarische
Übersicht der 10 Kanones, genauer von 13 Kanones, denn
Kanon X (Sondergut) taucht viermal auf, für die vier Evan-
gelien. Der Text ist oben bereits gegeben (→ 2.6, G11310),
ebenso auch die Beobachtung, dass diese Liste leicht aus
dem Tafelwerk gewonnen werden kann, und zwar aus den
dortigen Tabellenüberschriften (und nicht aus der Aufstel-
lung im Karpianbrief). Die Hand, die diese Liste hier ein-
getragen hat, unterscheidet sich offenkundig von der
Schreiberhand des sonstigen Textes, doch muss das nicht
heißen, dass der Text (viel) später zugesetzt worden ist.
Es kann bald danach oder sogar im Rahmen des gleichen
Projekts erfolgt sein. Der Bezug zu den Kanontafeln ist je-
denfalls gegeben, und man kann sich fragen, ob auch der
vorausgehende Text auf f. 6r in einem solchen Bezug ge-
sehen wurde, auch wenn sich dies auf den ersten Blick
zunächst nicht nahelegt. Es handelt sich um eine gra-
phisch sorgfältig gestaltete Synopse der Genealogien Jesu
nach Matthäus (links) und Lukas (rechts). In der Mitte,
zwischen den rombusförmig angeordneten Eigennamen,
steht eine Leiste mit dreimaligem ΦΩΣ/ΖΩΗ-Kreuz und ei-
ner Gebetsanrufung. Anders als der Text auf der folgen-
den Seite ist diese Überblicksdarstellung von der gleichen
Hand geschrieben wie Brief und Tafelwerk sowie die
nachfolgenden kephalaia (wobei auch hier der Wechsel
zwischen Unzial- und Minuskelschrift auffällt).

Wollte man aufgrund des Kontextes („Umklamme-
rung“ durch eusebianisches Material) einen Zusammen-
hang mit den Kanontafeln erblicken, so müsste es über

die Grundidee des Synoptischen geschehen. Man könnte
sogar daran denken, dass die doppelte, „zweisäulige“
Genealogie eine Umsetzung des Tholos mit anderen Mit-
teln ist, doch gibt es für diese spezifische Deutung kei-
nen konkreten Anhalt. Der Bezug auf die Kanontafeln
bleibt also bemerkenswert, aber eher vage.

4.4.18 Athos, Megiste Laura A.23
(GA 1079, D26951)

‣ Pergament, 1. H. 10. Jh., 200 × 130 mm, 271 f., M.,
Abb. 18b

Im Vergleich zum vorigen besprochenen ist dieser Codex
wenig bekannt und erforscht. Eine kodikologische Unter-
suchung wäre vor allem deshalb wünschenswert, weil
sie genauere Auskünfte über die Lagenstruktur bringen
würde. Ohne eine solche muss es bei der oberflächlichen
Beschreibung der Inhalte bleiben. Immerhin sind die Ka-
nontafeln beachtet und kommentiert worden, nämlich in
der Monographie von Carl Nordenfalk, der darin einen
wichtigen Zeugen für die achtseitige Folge im griechi-
schen Bereich erblickte.145 Diese acht Seiten finden sich
auf f. 9βv–12r in der heutigen arabischen Foliierung. Di-
rekt voraus gehen drei Seiten mit dem Brief (f. 9αr–9βr).
Es ist zum Verständnis wichtig, dass die Folionummer 9
dreimal vergeben wurde (9α.β.γ) – nicht aus Nachlässig-
keit, sondern weil diese Blätter nur teilweise erhalten
sind. Bei f. 9α fehlt die untere Hälfte, bei f. 9γ die äußere
Hälfte – beides mit Textverlust bei den Kanontafeln. Im
ersten Fall fehlt auf Vorder- und Rückseite je ein Stück
des ersten und zweiten Briefdrittels. Im zweiten Fall feh-
len die Spalten 3 und 4 im zweiten Teil von Kanon I (auf
der Vorderseite) und das erste System mit drei Spalten
von Kanon II (auf der Rückseite). Alle Fehlstücke sind in
der Bezeugungsleiste des Apparats der Edition vermerkt.
Eine naheliegender Grund für das Beschneiden dieser
Seiten ist nicht erkennbar.

Von besonderem Interesse ist neben dem Textbestand
hier die Bilddarstellung auf f. 7v (Abb. 18b).146 Diese zeigt

145 Nordenfalk 1938, 66 f. und 149–151, s. auch die folgenden
Anm. Nordenfalk war von einer verhältnismäßig frühen Datierung
der Handschrift ausgegangen (9. Jh, S. 61, Weitzmann 1996 [1935],
1,2 sogar: Ende 8. oder erste Hälfte 9. Jh.). Nicht zuletzt aus Gründen
der Schrift ist es aber sicherer, in die erste Hälfte des 10. Jh. hinauf-
zugehen, vgl. Aletta 2007, 115–119.
146 Die vorausgehende recto-Seite ist leer. Davor finden sich sechs
Blätter mit liturgischen Tabellen (f. 1v–6v). Dabei handelt es sich
um eine spätere Zufügung unbekannter Zeit, die für die Rekonstruk-
tion der originalen Produktionseinheit zunächst nicht unmittelbar
relevant ist.



4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen 137

ein Kreuz in einem Kranz, mit einer schleifenartigen De-
koration unterhalb des Kranzes. Wie bereits Carl Norden-
falk gezeigt hat, unterhält sie ikonographisch enge Bezie-
hungen zu den Handschriften K1 und GA 151.147 In diesen
beiden Vergleichsfällen ist es deutlich, dass das Bildmotiv
zum Komplex der Kanontafeln gehört. Das gleiche wird
daher auch hier der Fall sein, obwohl sich zwischen der
Bildseite und dem Karpianbrief noch zwei Seiten befin-
den, auf denen Epigramme stehen, die keinen direkten
Kanontafel-Bezug aufweisen.148 Unter den genannten drei
Handschriften ist es besonders der Athos-Codex, der seine
spätantiken Wurzeln zusätzlich durch die Nähe zum Ros-
sano-Codex erkennen lässt (GA Σ/042, Taf. 27). Der Kranz
besteht hier aus zwei ineinander verschlungenen Bän-
dern, die an den dortigen Tondo erinnern.149 Dort ist der
Zusammenhang mit den Kanontafeln durch die Evangelis-
ten-Porträts im Kranz und vor allem durch den eusebiani-
schen Titulus im Zentrum evident. Die ikonographische
Nähe zeigt, dass er auch hier gegeben ist, obwohl der Ti-
tulus nicht im Kranz steht, sondern erst am Ende des Kar-
pianbriefes – eher sang- und klanglos – „nachgeliefert“
wird (f. 9v, vom Brief durch eine bescheidene Dekorati-
onsleiste abgesetzt).150

Der Brief selbst ist ohne besondere dekorative Rah-
mung. Für die acht Seiten mit den Tafeln gilt: Jede Seite
hat eine Säulenkonstruktion mit je einer Säule rechts
und links. Diese Säulen sind mit Farbe offenbar so ge-
staltet, dass das Trägermaterial angegriffen wurde. Die
unbeholfen ausgeführten Restaurationen (aufgeklebte
Streifen) verdecken teilweise den Text; das ist etwa der
Fall beim letzten Drittel des Karpianbriefes (f. 9r), wo
sich die Säulen von Kanon I durchdrücken.151 Auf allen
Seiten außer der letzten sind die Säulen durch einen
Doppelbogen verbunden (auf der letzten Seite: einfacher
Bogen). Dieser Doppelbogen entspricht im besseren Fall
der Tafelstruktur und stört im schlechteren Fall nicht
sehr, denn der Schreiber hat sein Gitternetz ohne Rück-
sicht darauf so darunter gesetzt, wie er es brauchte. Auf
eine Besonderheit im Layout ist noch hinzuweisen: Die

147 Nordenfalk 1938, 157–161, zu weiteren Parallelen s. oben bei
Anm. 39.
148 In der Database of Byzantine Book Epigrams (DBBE) werden
diese Texte als Type 5125 (f. 8r) und 5126 (f. 8v) geführt. Beide Texte
sind sonst nicht bezeugt.
149 Vgl. Nordenfalk 1938, 161–163.
150 Ganz unten auf der Seite befindet sich zusätzlich eine Besitzer-
notiz, die jedoch mit Brief oder Tafelwerk nichts zu tun hat. Sie ist
nicht vor dem 12. Jahrhundert dort zugefügt.
151 Der nicht erkennbare Text ist aber nicht so viel, dass eine Ver-
zeichnung im Apparat lohnen würde. Es fehlen rechts und links je
2–3 Buchstaben.

kleinen Kanones VII und VIII stehen auf f. 11r direkt un-
tereinander – eine Anordnung, die im lateinischen Be-
reich geläufig ist, aber im griechischen Bereich normaler-
weise nicht vorkommt.

Inhaltlich ist das Tafelwerk in einem überwiegend
guten Zustand. Die Handschrift ist ein wichtiger Zeuge
für die Edition. Gleichwohl war auch dieser Schreiber vor
Unaufmerksamkeiten nicht gefeit, wie sie beim Kopieren
der Zahlenkolonnen leicht geschehen. Am Ende von Ka-
non III hat er sich verheddert, ebenso in Kanon IX bei
der dreimaligen Wiederholung von τγ τζ τιβ. Auf eine
Verzeichnung im Apparat wurde verzichtet, weil sich die
intendierte Form halbwegs rekonstruieren lässt. Das Ta-
felwerk ist im übrigen nicht nur für moderne Gelehrte
von Nutzen, sondern war es auch für zeitgenössische Be-
nutzer, denn der Randapparat ist im Codex durchgehend
vorhanden (Sektions- und Kanonziffern). In den meisten
Fällen kann man also die Parallelen im Text mit Hilfe des
Tafelwerks aufsuchen.

4.4.19 Kalabryta, Megalou Spelaiou 1
(GA 2224, D 36434)

‣ Pergament, Mi. 10. Jh., 155 × 110 mm, 447 f., M.

In den Bergen oberhalb der Kleinstadt Kalabryta (Κα-
λάβρυτα) in der nördlichen Peloponnes liegt das Kloster
der „großen Höhle (Μεγάλου Σπηλαίου)“. Es ist eine sehr
alte Gründung mit einem Handschriftenbestand, der seit
langer Zeit vor Ort aufbewahrt wird. Das kleine Evangeli-
enbuch, das dort unter der Nummer 1 geführt wird,
stammt aus der Mitte des 10. Jahrhunderts152 und könnte
sich möglicherweise seit der Zeit seiner Entstehung dort
befinden. Neben den Evangelientexten enthält die Hand-
schrift nur eine Art Minimalprogramm an Standard-Para-
texten, nämlich die Kanontafeln, die kephalaia und vier
prächtige Evangelistenporträts (der Evangelist jeweils
mit einer charakteristischen biblischen Szene kombi-
niert). Die jüngste Foliozählung in arabischen Zahlen
rechnet vorne und hinten je drei Vorsatzblätter aus Pa-
pier mit, so dass der Pergamentcodex auf f. 4 beginnt,
doch gibt es keinen Grund zu der Vermutung, dass vorne
oder hinten etwas fehlen könnte.

Auf der ersten Seite beginnt der Karpianbrief; er ist
in einem dreiseitigen Layout jeweils unter Kanonbögen

152 Agati 1992, 202 f. weist die Handschrift einem Schreiber zu,
dessen Schaffenszeit sie in den mittleren Jahrzehnten des 10. Jahr-
hunderts ansetzt (212). Innerhalb dieser Zeit vermutet sie die klei-
nen Codices (zu denen der von Kalabryta gehört) eher in der frühen
Phase. Vgl. auch Furlan 1978, 21.

http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20007
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=8899


138 4 Überlieferung und Editionstechnisches

präsentiert (f. 4r–5r, 5v ist leer). Es folgen auf insgesamt
15 Seiten die Kanontafeln (f. 6r–13r, 13v wiederum leer,
s. oben Tabelle 21 zur Seiteneinteilung).153 Schon diese
ungewöhnlich hohe Zahl von Seiten macht auf eine Be-
sonderheit aufmerksam, die bislang nicht beachtet wor-
den ist und die einer näheren Erklärung bedarf. Es ist
mehr als doppelt so viel Platz nötig wie üblich, weil die
Zahl der Spalten fast verdreifacht ist. Die „gewöhnli-
chen“ Ziffernspalten sind nämlich in goldener Farbe ge-
schrieben und jeweils rechts und links begleitet von zwei
„Hilfsspalten“ in normaler Tinte (s. Tabelle 31). Diese
sind beschriftet mit ἀριθμός links und ὁμάς rechts (wäh-
rend die Hauptspalte, wie gewöhnlich, die Bezeichnung
des jeweiligen Evangelisten in der Kopfzeile hat). Dabei
handelt es sich um begleitende Prüfsummen, die dabei
helfen sollen, die Integrität des Systems zu kontrollieren.
Beide Spalten kann man als „Instanzenzähler“ bezeich-
nen. Sie zählen nicht einfach die Zeilen eines jeden Ka-
nons, sondern das Vorkommen jeweils neuer Sektions-
zahlen. Wenn also in der Hauptspalte mehrfach die
gleiche Perikope aufgeführt wird, steht in der Zählerspal-
te nur beim ersten Vorkommen eine neue Zahl. Der Un-
terschied zwischen der linken und der rechten Hilfsspal-
te liegt darin, dass links die Zählung in jedem Kanon neu
beginnt, während rechts die Summe eines jeden Evange-
listen steht (ὁμάς, das Gesamt). Dort wird also jeweils
vom vorigen Kanon weitergezählt. Das bedeutet, dass
man am Ende des letzten Kanons auf eine Gesamtzahl
kommen müsste, die genau der Zahl der Sektionen im
jeweiligen Evangelium entspricht. (Daher koinzidieren
beide Spalten beim ersten Kanon, und in der Tat gibt es
dort nur eine Hilfsspalte.) Es stellt der Präzision und
Sorgfalt, mit der diese Arbeit durchgeführt wurde, ein
gutes Zeugnis aus, dass die Rechnung aufgeht – mit al-
lenfalls minimalen Unklarheiten.

Genau diese Präzision und Sorgfalt lässt auch ver-
muten, dass die intelligente Erweiterung des Systems ad
hoc für diesen Codex ausgedacht und ausgeführt worden
ist. Das kann natürlich nicht bewiesen werden, aber man
würde doch annehmen, dass sich bei Abschriften einer
so intrikaten Arbeit leicht Fehler und Ungenauigkeiten
eingeschlichen hätten. Umgekehrt sind bislang auch kei-
ne weiteren Zeugen bekannt, die von der Handschrift in
Kalabryta abhängen, und dass ein solches Exemplar auf-
taucht, ist vielleicht auch nicht allzu wahrscheinlich, wie

153 Soweit man das auf den mir zugänglichen Mikrofilm-Repro-
duktionen beurteilen kann, könnte es sich um ein Doppelblatt (f. 4–
5) und ein Quaternio (f. 6–13) handeln. Auffällig ist, dass nach den
Kanontafeln und vor den kephalaia zu Matthäus (f. 15r ff.) ein gänz-
lich leeres Blatt steht (f. 14).

die folgende Überlegung zeigt. Man kann die Einführung
der „Prüfsummen“ als intelligent bezeichnen – aber sie
ist es mehr für den Schreiber als für den Leser. Mit ande-
ren Worten: Für die Benutzung des Evangeliars entsteht
dadurch kein nennenswerter Vorteil. In der Tat unter-
scheidet sich der Randapparat zum Text in nichts von
der Norm (Sektions- und Kanonziffern, keine Marginal-
konkordanzen), und beim Nachschlagen in den Tabellen
sind die Hilfsspalten sogar eher störend. Es wird auf die-
se Weise schwieriger, die horizontalen Gleichungen ge-
nau aufzusuchen. Immerhin müssen ja auf diese Weise
bis zu neun Spalten „auf Linie“ gehalten werden. Ein Er-
kenntnisgewinn ist damit nicht verbunden, denn die zu-
sätzliche Information der Instanzenzählung antwortet
nicht auf eine Frage, die bei normaler Benutzung übli-
cherweise auftritt. Damit ist auch der Anreiz, das System
in dieser erweiterten Form abzuschreiben, nicht allzu
groß.

Es handelt sich also eher um die Dokumentation von
sehr gewissenhafter Qualitätskontrolle. In der Tat ist die
Qualität des Zahlenwerkes sehr hoch: es handelt sich um
einen der besten Zeugen für die Edition. Es ist plausibel
anzunehmen (wiederum: natürlich nicht beweisbar),
dass sie so hoch ist, weil der Kopist sich aktiv um die
Konstitution bzw. Restitution des Textes bemüht hat.
Welche Vorlage(n) er hatte, lässt sich nicht sagen, aber
er hat das System gedanklich durchdrungen, genau
kontrolliert und sicherlich auch, wo nötig und möglich,
korrigierend eingegriffen. Insofern dürfte die hohe Quali-
tät dieses Zeugen nicht nur ein Indiz für gute Überliefe-
rung, sondern auch für die „selbstheilenden Kräfte“ des
Systems sein.

Abschließend sei zu Demonstrationszwecken einer
der kleinen Kanones komplett transliteriert.

Tab. 31: G11314: Kanontafeln mit Prüfsummen, Kanon VIII,
GA 2224, f. 11v, die fett gedruckten Mittelspalten entsprechen
dem gewöhnlichen System.

Zahl Lc Summe Zahl Mc Summe

 1  23 251  1  12 202
 2  25 252  2  14 203
 3  27 253  3  16 204

 27  4  28 205
 4  28 254  5  17 206
 5  84 255  6  48 207
 6  89 256  7  56 208
 7  91 257  8  61 209
 8 100 258  9  75 210
 9 103 259 10  97 211
10 247 260 11 136 212
11 277 261 12 216 213
12 335 262 13 230 214



4.5 Weitere griechische Textzeugen 139

4.5 Weitere griechische
Textzeugen

Einige griechische Textzeugen bedürfen einer kurzen Be-
sprechung, obwohl sie für die Edition aus verschiedenen
Gründen nicht verwendet wurden. Es handelt sich zu-
nächst um Fälle, in denen weder Kanontafeln noch Kar-
pianbrief erhalten sind, in denen aber der kodikologi-
sche Befund dennoch Aufschluss gibt über die frühe
Überlieferung des Konkordanzwerkes.

4.5.1 Codex Sinaiticus (London, British
Library, Add. 43725, GA ,01/א
D 39225)

‣ Pergament, 4. Jh., 381 × 345 mm, ca. 411 f., F., Abb. 19a

http://www.codexsinaiticus.org

Das älteste materielle Zeugnis für das eusebianische
Konkordanzwerk ist der Codex Sinaiticus, dessen hier re-
levanter Teil heute in der British Library in London auf-
bewahrt wird. Die Handschrift stammt aus dem vierten
Jahrhundert.154 In der älteren Forschung wurde sie mit-
unter mit Kaisareia in Palästina in Verbindung gebracht
oder sogar direkt mit einem der 50 Codices identifiziert,
die dort unter der Ägide des Euseb produziert wurden,
um eine entsprechende Bestellung von Kaiser Konstantin
auszuführen.155 Eine solche Identifikation ist verführe-
risch, denn man hätte in diesem Fall wenn nicht das
„Original“, so doch eine Version des Konkordanzwerkes,
die dem Archetyp sehr nahe stünde. Indes widersteht die
jüngere Forschung dieser Versuchung mit guten Grün-
den: Die Verortung in Kaisareia ist bestenfalls unbeweis-
bar, die Identifikation mit einer der 50 Handschriften so-

154 Die Literatur über diese Handschrift ist so umfangreich, dass
es keinen Sinn hat, auch nur einen ausschnittweisen Überblick zu
geben. Eine knappe, allgemeinverständliche Darstellung des Kennt-
nisstandes stammt von Schneider 2007, mit etwas mehr Detail Par-
ker 2010. Dort zur Datierung S. 52–54 (Mitte 4. Jh., andere denken
eher an die zweite Hälfte). Jüngere Forschungsbeiträge im Band von
McKendrick/Parker/Myshrall/O’Hogan 2015. Der neueste Beitrag ist
Andrist 2020,17–29.
155 Diese These wurde von dem Entdecker des Codex Konstantin
von Tischendorf in Umlauf gesetzt und u. a. von dem Altmeister der
Forschung Theodore C. Skeat vertreten, zuletzt noch einmal mit ei-
niger Emphase in einem Aufsatz von 1999 (S. 583–598 zur Lokalisie-
rung, S. 612–617 zur Identifikation mit den bestellten Handschrif-
ten). Im gleichen Sinne auch Grafton/Williams 2006, 216–221.

gar sehr unwahrscheinlich.156 Das ändert nichts daran,
dass es sich um einen sehr frühen Zeugen handelt, der
wohl nur wenige Jahrzehnte nach dem Zeitpunkt ent-
standen ist, an dem die Kanontafeln erdacht und in Um-
lauf gesetzt wurden.

Umso bedauerlicher ist es, dass das Tafelwerk im ei-
gentlichen Sinne im erhaltenen Bestand nicht vorhanden
ist, ebenso wenig wie der Karpianbrief. Es gibt aber
Gründe für die Vermutung, dass diese Teile verloren
sind, also einmal vorhanden waren. Die vier Evangelien
sind mit dem kompletten Set von Randziffern versehen
(sowohl Sektions- als auch Kanonziffern, Abb. 19a).157 Es
war also offensichtlich die Intention, auch das Tafelwerk
mit abzuschreiben, denn andernfalls sind die Kanonzif-
fern nutzlos. Dass es nicht bei der Intention blieb, son-
dern dass diese auch umgesetzt wurde, zeigt eine einfa-
che Überlegung zur Lagenstruktur. Im heutigen Zustand
weist der Codex zwei Lagenzählungen auf, von denen die
ältere eine Einer-Lücke zwischen dem Alten Testament
und dem Matthäusevangelium hat. Diese Zählung ist
nicht zeitgenössisch (also beim Prozess des Schreibens
selbst hergestellt), sondern angebracht, als der Codex
zusammengesetzt wurde oder schon zusammengesetzt
war. Das bedeutet, dass an dieser Stelle eine Lage real
einmal vorhanden war, und zwar vermutlich ein Quater-
nio, also 16 Seiten. Es ist eine sehr naheliegende (wenn
auch nicht wasserdicht beweisbare) Vermutung, dass
dort die Kanontafeln standen.158 Oder zumindest auch

156 Parker 2010, 21 f., s. auch die Bemerkungen zur Handschriften-
bestellung oben → 1.3, S. 11 f.
157 Nach der (zumindest in dieser Hinsicht weithin unbestritte-
nen) Analyse von Milne/Skeat 1938, 36 f. ist der Randapparat gro-
ßenteils dem Schreiber D zuzuweisen. Dieser steht am Ende, aber
noch innerhalb des primären Produktionsprozesses. „This ‘Eusebi-
an Apparatus’ was added by Scribe D, perhaps as part of the final
revision process,“ Parker 2010, 69, vgl. auch Brogan 2003; Jongkind
2007, 9–18; Andrist 2015, 22.
158 Dieser Abschnitt stützt sich auf die jüngste genaue Analyse der
Struktur des Codex von Andrist 2015, hier 22 f. An dem entscheiden-
den Punkt der Altersbestimmung der Lagenzählung widerspricht
Andrist mit guten Gründen Milne/Skeat 1938. Entscheidend ist der
Punkt deshalb, weil Skeat (bis hin zu dem späten Aufsatz von 1999)
die Auffassung vertrat, dass die Kanontafeln im Sinaiticus nur ge-
plant waren, aber nie ausgeführt worden sind. In diesem Sinne hat
sich auch Nordenfalk 1938, 274 geäußert. Hauptargument für diese
Sicht sind die Lücken im Randapparat: Man habe zu einem be-
stimmten Zeitpunkt entschieden, auf die Kanontafeln zu verzichten
und darum die Abschrift des Randapparats nicht fortgesetzt (Skeat
1999, 610). Für diese Lücken lassen sich indes auch andere Erklä-
rungen finden, und insbesondere ist auf die Untersuchung von
Jongkind 2007, 109–120 zu verweisen, der gezeigt hat, dass der
Randapparat insgesamt äußerst nachlässig gestaltet worden ist, s.
auch die Bemerkungen oben → 4.3.

http://www.codexsinaiticus.org


140 4 Überlieferung und Editionstechnisches

sie, denn nach den oben angestellten Überlegungen
(→ 4.1) sind 16 Seiten zu viel für das Tafelwerk, selbst
wenn Karpianbrief und Tholos (oder etwas Ähnliches)
hinzutreten. Sie sind erst recht zu viel, wenn man be-
denkt, dass das außergewöhnliche Format des Codex Si-
naiticus sehr viel Platz bietet, so dass nicht einmal die
üblichen sieben Seiten im technischen Sinne nötig wä-
ren.

Leider sind alle weitergehenden Überlegungen so
spekulativ, dass sie wenig Sinn haben. Denkbar ist Vie-
les: Die Kanontafeln könnten durch weitere Paratexte er-
gänzt gewesen sein. Sie könnten im Sinne einer reprä-
sentativen Gestaltung bzw. durch Dekorationselemente
aufgeweitet gewesen sein. Es könnte sich um eine kleine-
re Lage mit 8 oder 12 Seiten gehandelt haben. Patrick An-
drist hat sogar die Vermutung geäußert, dass hier ganz
andere Texte standen, die noch zum Alten Testament ge-
hörten und später als nicht mehr essenziell oder gar
nicht mehr erwünscht galten.159 Selbst diese – unbeweis-
bare – Vermutung würde nicht zwingend in Kontrast zu
den Kanontafeln stehen. (Man denke nur an den frag-
mentarisch erhaltenen Pandekt Marc. gr. Z.1 [K5], der in
einem ähnlichen Format mit wenig mehr als 3 Seiten für
die Kanontafeln samt Brief auskommt.)

Kurzum: Vieles spricht dafür, dass der Codex von
Anfang an mit Kanontafeln konzipiert und produziert
worden ist, aber wenig Konkretes kann darüber hinaus
festgestellt werden. Es bleibt dabei, dass die Randziffern
der einzige greifbare Bestandteil des eusebianischen Sys-
tems sind – und selbst deren Bedeutung für die Rekons-
truktion hält sich in Grenzen.

4.5.2 Codex Alexandrinus (London, British
Library, Royal 1.D.VIII, GA A/02,
D 39763)

‣ Pergament, 5. Jh., 320 × 280 mm, 144 f. (im NT-Teil), F.,
Abb. 19b

http://www.bl.uk/manuscripts/FullDisplay.aspx?ref=
Royal_MS_1_D_VIII

Ganz ähnlich verhalten sich die Dinge beim Codex Ale-
xandrinus, dem zweiten der drei bekannten biblischen
„Megacodices“ aus der Spätantike. Diese Handschrift
wird ins fünfte Jahrhundert datiert, die genaue Prove-

159 Andrist 2015, 23. Anregend, aber letztlich doch abseitig hinge-
gen die Idee, dass sich die Kanontafeln auch zwischen den Synopti-
kern und dem Johannesevangelium befunden haben könnten, ebd.
26, Anm. 42.

nienz ist ebenso ungewiss wie beim Sinaiticus.160 Auch
hier sind bei den Evangelien durchgängig Sektions- und
Kanonziffern vorhanden (Abb. 19b), auch hier ist das ei-
gentliche Tafelwerk nicht erhalten, und schließlich gibt
es auch hier eine Lücke zwischen dem Alten Testament
und dem Matthäusevangelium, die die Vermutung nährt,
dass dort ursprünglich die Kanontafeln standen, also
nicht nur geplant waren. Die Lücke ist hier allerdings
ganz offensichtlich durch mechanischen Ausfall bedingt,
denn es fehlt auch ein großer Teil des ersten Evangeli-
ums, nämlich der Text von Mt 1,1–25,6.

Es ist nicht ganz leicht, den genauen Umfang der Lü-
cke zu bestimmen. Auszugehen ist von der alten griechi-
schen Lagenzählung, die an den fraglichen Stellen erhal-
ten ist. Unabhängig von der Frage, ob die Zählung bei
der Produktion oder später entstanden ist, spiegelt sie je-
denfalls einen im Vergleich zu heute vollständigeren Er-
haltungszustand des Codex. Die letzte Lage im Alten Tes-
tament (in der Bindung der Barockzeit: am Ende von
Band 3) ist mit πδʹ = 84 bezeichnet (f. 634/113).161 Die
erste Nummer im Neuen Testament (Band 4) steht auf
dem achten erhaltenen Blatt und lautet πθʹ = 89 (f. 33/
9). Es fehlen also die Lagen 85–87, während von Lage 88
sieben Blätter vorhanden sind und das erste Blatt fehlt.
Wenn man von regelmäßigen Quaternionen ausgeht, hat
die Lücke einen Umfang von 8 + 8 + 8 + 1 = 25 Blättern.
Diese Überlegung hat Patrick Young, den Bibliothekar
von Karl I., im 17. Jahrhundert dazu veranlasst, die Folio-
zählung im Neuen Testament mit f. 26 zu beginnen.

Natürlich ist das keineswegs sicher, wie sofort deut-
lich wird, wenn man weiterrechnet: Auf der Basis des Er-
haltenen lässt sich in etwa extrapolieren, wie viel Platz
das fehlende Textstück von Matthäus in Anspruch nahm.
Man kommt auf knapp 17 Blätter. Es ist also vernünftig
anzunehmen, dass das genau die Lagen 86 und 87 samt
Blatt 1 von 88 waren.162 Dann bleibt für die Kanontafeln

160 McKendrick 2003 versucht zu zeigen, dass die Handschrift aus
Ephesos stammt; überzeugender als dieser Versuch ist der damit
verbundene Aufweis, dass auch andere Lokalisierungen bis jetzt
keinen magnus consensus gefunden haben.
161 Vgl. die komplette Dokumentation der Lagenzählung bei Smith
2014, 76–82. Der Codex weist eine doppelte Foliierung auf, die erste
aus der Barockzeit (gut sichtbar oben in der Seitenmitte), die zweite
aus dem 19. Jahrhundert (Bleistift rechts oben auf der Seite), vgl.
Andrist 2015, 28. Um Missverständnisse zu vermeiden, gebe ich die
Blattnummern jeweils nach beiden Systemen.
162 Milne/Skeat 1938, 9 kommen auf 16,5 Blätter, während Smith
2014, 62 eine Zahl von 16,92 errechnet. Mit gewissen Ungenauigkei-
ten bleibt eine solche Rechnung immer behaftet. Die Frage ist von
Bedeutung für einen weiteren Paratext, der in jedem Fall unterzu-
bringen ist: Wie den anderen Evangelien auch wird Mt eine Liste
der kephalaia vorausgegangen sein. Wenn man nach f. 43/19r geht
(kephalaia zu Lc), haben die 68 Mt-Kapitel ziemlich genau eine Sei-

http://www.bl.uk/manuscripts/FullDisplay.aspx?ref=Royal_MS_1_D_VIII
http://www.bl.uk/manuscripts/FullDisplay.aspx?ref=Royal_MS_1_D_VIII


4.5 Weitere griechische Textzeugen 141

Lage 85 – und wenn diese Lage ohnehin sui generis war,
ist es schon nicht mehr so sicher, dass es sich um einen
Quaternio handelte. Statt 16 Seiten könnten es auch nur
12 oder 8 gewesen sein. Hier ist also wiederum Raum für
Spekulationen, wiederum ohne sinnvolle Kriterien. Denk-
bare Gedankenspiele sollten berücksichtigen, dass mit ei-
ner gewissen Wahrscheinlichkeit auf diesen Seiten auch
die kephalaia des Matthäus standen (vermutlich eine
Seite).

Auch beim Alexandrinus ist das Format viel größer
als ein spätantiker oder mittelalterlicher Durchschnitt,
und man sollte – wie bereits gesagt – der Versuchung
widerstehen, in diesen Megacodices eine Art Normalfall
biblischer Handschriften zu erblicken. Das bedeutet im
Umkehrschluss, dass Aussagen über Seitenverteilung, De-
koration oder Ausführungsart der Kanontafeln auf der Ba-
sis der Extrapolation von Späterem und „Normalerem“
problematisch sind.

Es bleiben natürlich die erhaltenen Randziffern als
ein wichtiges Zeugnis, doch auch hier gilt die Regel, dass
die ältesten Zeugen nicht notwendigerweise die besten
sind.163

4.5.3 Codex Ephraemi rescriptus (Paris,
Bibliothèque nationale de France,
gr. 9, GA C/04, D 49569)

‣ Pergament, 6. Jh., 330 × 270 mm, 145 f. (im NT-Teil), F.

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8470433r

Die Situation bei diesem Palimpsest ist unübersichtlich.
Im erhaltenen Bestand gibt es keine Spuren der Kanon-
tafeln. Wie oben bereits erwähnt, finden sich durchgän-
gig Randziffern, allerdings ohne Kanonziffern (also nur
die Nummern der Sektionen). Es ist indes nicht völlig
ausgeschlossen, dass auch diese Ziffern vorhanden oder
geplant waren – und tatsächlich wäre ja nur mit ihnen
das Tafelwerk gewinnbringend benutzbar. Hat es diese
Tabellen je gegeben?

Man hätte bis vor kurzem mit einem non liquet ant-
worten müssen, doch hat die jüngst von Patrick Andrist
durchgeführte Analyse der Lagenstruktur164 zumindest

te eingenommen. Ob diese Seite in der Lage 86 noch Platz hatte
oder ob die Lage wirklich genau mit dem Evangelientext begann,
ist schwer entscheidbar. Im zweiten Fall wären die kephalaia noch
mit in der vorausgehenden Lage unterzubringen.
163 Vgl. die genaue Analyse von Smith 2014, 139–156 und die Be-
merkungen oben → 4.3.
164 Andrist 2020, s. insbesondere Anhang A (S. 91–102).

Indizien ergeben. Die erste Lage des Neuen Testaments
ist ein Quaternio und enthält den Text Mt 1,1–10,6. Da die
kephalaia für die hinteren drei Evangelien erhalten sind
oder sicher erschlossen werden können, kann der neu-
testamentliche Teil des Codex nicht direkt mit Mt 1,1 be-
gonnen haben. Dem Text muss eine Lage vorausgegan-
gen sein, die die Matthäus-kephalaia enthielt – aber
sicher nicht nur. Denn diese Kapitelliste umfasste nicht
mehr als ein Blatt. Was enthielt die Lage sonst? Ange-
sichts der insgesamt strikten modularen Struktur des Co-
dex kommt dafür der Abschluss des Alten Testaments
kaum in Betracht. Es dürfte sich mithin um Paratexte
zum Neuen Testament gehandelt haben. Daher ist es eine
plausible, aber letztlich auch hier nicht beweisbare Ver-
mutung, dass das eusebianische Tafelwerk (wohl samt
Karpianbrief) auf dieser verlorenen Lage stand. Die ins-
gesamt sehr regelmäßige Architektur des Codex legt die
Auffassung nahe, dass es sich auch bei dieser Lage um
einen Quaternio gehandelt hat.

4.5.4 Codex Basiliensis (Basel,
Universitätsbibliothek, AN III 12,
GA E/07, D 8899)

‣ Pergament, 9. Jh., 235 × 155 mm, 318 f., A., Abb. 11, 20

Unter den Büchern, die Kardinal Johannes von Ragusa
(Ivan Stojković, 1395–1443) zum Konzil nach Basel brach-
te, ist dies zugleich eines der ältesten und eines der im
Einkauf billigsten. Es wurde nach seinem Tod zunächst
in der Bibliothek seines Ordens in der Predigerkirche auf-
bewahrt und kam nach der Reformation in die Universi-
tätsbibliothek.165 Das Evangelienbuch in sorgfältiger Un-
zialschrift hat schon lange die Aufmerksamkeit der
Gelehrten auf sich gezogen166 (wenn auch eigenartiger-
weise noch nicht die der Humanisten der Erasmus-Zeit:
es schien ihnen vielleicht – wie beim Ankauf – nicht viel

165 Vgl. zu Johannes von Ragusa und seiner Büchersammlung Ver-
net 1961, die Nennung des hier besprochenen Codex im Verzeichnis
des frühen 16. Jahrhunderts S. 84. Speziell zur Geschichte dieses Co-
dex (inklusiv Einkaufspreis: ein hyperpyron!) vgl. Cataldi Palau 2004,
472–475.
166 Der jüngste substanzielle Beitrag ist von Cataldi Palau 2004; auf
diesen sei auch zum Folgenden verwiesen. Insbesondere geht darauf
die Datierung ins 9. Jahrhundert zurück (499–506) – die vorausge-
hende Forschung setzte den Codex zumeist eher ins 8. Jahrhundert,
oft sogar an dessen Beginn. Cataldi Palau spricht sich vermutungs-
weise für einen Entstehungsort in Italien aus (Ravenna?). Von hier
aus könnte sich auch eine interessante Interaktion zur unten disku-
tierten Frage der Evangelien-Reihenfolge ergeben. Vgl. zu dem Codex
jüngst auch Andrist (in Martiniani-Reber 2015), 451.

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8470433r


142 4 Überlieferung und Editionstechnisches

wert). Allerdings hat dabei ihr Zeugniswert für die Ka-
nontafeln, wie es scheint, bisher praktisch keine Rolle
gespielt. Das ist auf den ersten Blick nicht erstaunlich,
denn der Codex enthält das Tafelwerk nicht. Tatsächlich
ist er aus diesem Grunde für die Edition der Tabellen
auch nicht unmittelbar brauchbar. Auf den zweiten Blick
zeigt sich aber, dass das Zeugnis aus verschiedenen
Gründen großes Interesse beansprucht, ja in mancher
Hinsicht singulär ist.

Es gibt einen kompletten eusebianischen Randappa-
rat – und zwar sogar besonders schön, denn es handelt
sich um das eher seltene Beispiel einer Ausführung genau
nach der Anweisung des Euseb: die Sektionsziffern
schwarz und die Kanonziffern rot darunter (Abb. 11). Im
roten Arbeitsgang wurde auch jeweils über und unter dem
Doppeleintrag eine kleine schlangenförmige Dekorations-
linie zugesetzt. Wozu dient dieser sorgfältig gestaltete
Randapparat, wenn es keine Kanontafeln gibt, auf die die
unteren Ziffern ja verweisen? War das Tafelwerk also
einstmals vorhanden oder zumindest mitkonzipiert? Das
ist aus folgendem Grund eher unwahrscheinlich: Heute ist
auf der Innenseite des vorderen Buchdeckels ein Blatt ein-
geklebt, auf dem sich ein großes Kreuz mit Rahmen (oben
halbkreisförmig gerundet) befindet (Abb. 20). Danach fol-
gen auf dem jetzigen Folio 1 die kephalaia zu Matthäus.
Dieses prächtige Kreuz muss den Anfang des Codex gebil-
det haben, vermutlich auf der verso-Seite des ersten Blat-
tes.167 Denn der erste Quaternio (f. 1–7) ist heute unvoll-
ständig und ohne Lagenzählung, doch ab f. 8 beginnt (gut
erkennbar oben rechts) die Zählung, und zwar mit Num-
mer 2.

Es ist also sehr wahrscheinlich, dass dem biblischen
Text real (und wohl auch intentional) nur das Kreuz so-
wie die kephalaia vorausgingen; Karpianbrief und Tafel-
werk waren vermutlich nie vorhanden. Ist das Kreuz
unter einer Art Kanonbogen gleichwohl eine ferne Remi-
niszenz an eine umfänglichere Vollform der Inszenierung
des Evangeliums? Eine solche Vermutung wurde oben

167 Ein großartiges Bild dieser aufgeschlagenen Doppelseite findet
sich in Martiniani-Reber 2015, 452 f. Ob es Methoden gibt, um etwas
über die Rückseite des aufgeklebten Blattes (eigentlich wohl: die
Vorderseite des Blattes und des Codex) in Erfahrung zu bringen,
weiß ich nicht. Möglicherweise ist es einfach leer. Ein weiteres gro-
ßes Kreuz findet sich auf f. 2v am Ende der Matthäus-kephalaia.
Dies ist jedoch für das Gesamterscheinungsbild des Buches weniger
relevant und hat jedenfalls mit den Kanontafeln nicht unmittelbar
zu tun. Zu beiden Kreuzen vgl. Cataldi Palau 2004, 497–499, dort
auch die wichtige Beobachtung, dass im Kreuz auf f. 2v anstelle des
konventionellen IC XC steht: IC Xh, also nach dem griechischen Chi
ein lateinisches h. Ohne Zweifel ist ein solcher lapsus calami ein
Indiz für einen westlichen Entstehungsort.

Abb. 20: Kreuz unter (Kanon?-)Bogen. Basel, UB, AN III 12 (GA E/07),
Vorsatzblatt vor f. 1.

bereits geäußert (→ 4.2, S. 98); dafür spricht eine Paralle-
le wie die Berliner Handschrift K4, wo das Kreuz erkenn-
bar zum Dekorationskomplex der Kanontafeln gehört.
Beweisen lässt sich das jedoch nicht.

Warum hat man sich dennoch die Mühe gemacht, den
Randapparat von einer Vorlage sorgfältig abzuschreiben?
Gänzlich wertlos ist dieser Apparat nicht, denn die Anga-
ben der Parallelperikopen sind hier in anderer Form gege-
ben: Sie finden sich am Fuß einer jeden Seite in Form
einer kleinen Marginalkonkordanz:168 Es handelt sich um
das älteste vollständig erhaltene Beispiel für dieses Sys-
tem im griechischen Sprachraum (→ 2.6, S. 48 f.). Obwohl
das System jeweils an den spezifischen Seitenumbruch
eines Codex gebunden ist, kann es nicht hier ad hoc ent-
wickelt sein. Denn es hat eine sehr ungewöhnliche Ei-

168 Cataldi Palau 2004, 471 nennt Randapparat und Marginalkon-
kordanz, doch die im Folgenden beschriebene Eigenart ist auch ihr
nicht aufgefallen.



4.5 Weitere griechische Textzeugen 143

genart, die auf die Vorlage verweist. Die kleinen Tabellen
am Seitenrand sind ja grundsätzlich vierspaltig (selbst
wo nicht vier Parallelen aufgeführt werden), und die Rei-
henfolge der Spalten folgt der Reihenfolge der Evange-
lien. Tatsächlich findet sich schon auf der ersten Seite
des Bibeltexts (f. 3r) eine Tabelle mit den Parallelen für
Mt – Mc – Lc – Io. Doch schon nach wenigen Seiten än-
dert sich das Bild: Ab f. 8r und mit wenigen Ausnahmen
fast bis zum Ende des Matthäusevangeliums steht Mt –
Io – Lc – Mc.169 Diese Reihenfolge entspricht nicht der in
der Handschrift (die in dieser Hinsicht keine Besonder-
heiten aufweist); es handelt sich vielmehr um die so ge-
nannte „westliche“ Abfolge, die nur in wenigen Zeugen
belegt ist.

Um den Befund zur vervollständigen: Bei Markus
und Lukas gibt es keine Auffälligkeiten; die Tabellen le-
gen also die Standardfolge zugrunde (natürlich so, dass
das jeweilige Evangelium voransteht). Bei Johannes aber
tritt wiederum als Regelfall die ungewöhnliche Reihe
Io – Lc – Mc – Mt auf – bis auf wenige Ausnahmen, wo
Io – Lc – Mt – Mc steht.170 Der Regelfall entspricht also
wieder der westlichen Reihung, während der Ausnahme-
fall wohl am ehesten als halb durchgeführte Anpassung
an die Standardfolge anzusprechen ist.

Die einzig sinnvolle Erklärung für diesen auffälligen
Befund liegt in der zu erschließenden Vorlage: Die Margi-
nalkonkordanz stammt direkt oder indirekt aus einer
Handschrift, in der die Evangelien in der westlichen Rei-
henfolge gegeben wurden. Diese Folge konnte sich be-
kanntlich nicht durchsetzen. Daher hat ein Abschreiber
umgestellt – aber eben bei den Marginalkonkordanzen
nur halbe Arbeit geleistet. Dies – im Verein mit der von
Matthew Crawford gemachten Entdeckung an dem Papy-
rusfragment GA 073 – erlaubt interessante Rückschlüsse
auf die Ursprünge dieser intelligenten Erweiterung bzw.
Modifikation des Eusebschen Systems (→ 2.6, S. 50).

Dass die (direkte oder indirekte) Vorlage auch das
komplette Tafelwerk zu Beginn enthielt, ist wahrschein-
lich, denn die Beigabe der Kanonziffern im Randapparat
ist ja ohne dies überflüssig (oder genauer: beinahe über-
flüssig – wer das System gut kennt, kann natürlich trotz-
dem aus den Ziffern eine Information entnehmen, auch
ohne sich überhaupt um die Tabelle unten auf der Seite
zu kümmern, doch eine Verweisfunktion haben sie nun

169 Das Matthäusevangelium steht auf f. 3r–96v. Tabellen mit der
gewöhnlichen Reihung finden sich nur bis f. 7v und ab f. 90v, zu-
sätzlich auf f. 14r, 47v, 48r, 49r.
170 Das Johannesevangelium steht auf f. 249r–318r. Die genannten
Ausnahmen stehen auf f. 250r, 250v, 251r.

nicht mehr, und aus sich heraus, ohne den Karpianbrief,
verständlich sind sie auch nicht mehr).

Natürlich wüsste man gerne mehr über ein Evangeli-
enbuch mit westlicher Reihenfolge und mit Kanontafeln.
Wie sahen diese Tafeln aus? Bis zu welchem Grad waren
sie an die neue Situation angepasst? Darüber kann man
auf der Basis des Basler Codex keine sicheren Auskünfte
geben, aber wenigstens ein paar weitergehende Überle-
gungen sind möglich. Denn bei genauerem Hinsehen
zeigt sich, dass die Kanonziffern am Rand systematisch
„falsch“ gesetzt sind. Dieser „Fehler“ betrifft nur die Ka-
nones III/IV und V/VI – die anderen entsprechen dem
Üblichen. Diese beiden Paare sind vertauscht, also: Ka-
non III heißt hier IV und umgekehrt. Kanon V heißt hier
VI und umgekehrt. Man kann also erschließen, dass in
dem Buch, in dem diese Kanonziffern eine Funktion hat-
ten, Kanon III abweichend von Euseb die Parallelen aus
Mt, Mc, Io sammelte, während Kanon IV Parallelen aus
Mt, Lc, Io enthielt; entsprechend bei V/VI. Damit ergibt
sich als Gesamtstruktur dieses verlorenen Tafelwerkes
das Folgende (nur die kursiv gesetzten Zeilen III–VI un-
terscheiden sich von Euseb – Kanon X ist um der Ein-
fachheit willen weggelassen):

Tab. 32: Aufbau des Tafelwerks in der erschlossenen Vorlage
von GA E/07.

I Mt Mc Lc Io

II Mt Mc Lc
III Mt Mc Io
IV Mt Lc Io

V Mt Mc
VI Mt Lc
VII Mt Io
VIII Mc Lc
IX Lc Io

Selbstverständlich ist es auf der Basis der vorhandenen
Information nicht möglich, Vermutungen über die Rei-
henfolge anzustellen, in der die Spalten im Tafelwerk je-
weils angeordnet waren. Man könnte das Schaubild also
genauso gut auf der Basis der westlichen Reihenfolge
Mt – Io – Lc – Mc erstellen. Doch wenn man es tut, stellt
man schnell fest: es wird dadurch nicht besser oder logi-
scher. Die vorgenommenen Veränderungen gegenüber
Euseb erklären sich nicht durch die westliche Reihung.

Sie erklären sich vielmehr gerade sehr gut durch die
kanonische Folge. Will sagen: Wenn man das hier gege-
bene Bild mit dem des Euseb vergleicht (→ 2.5, Tabelle 1),
ist dieses hier sogar vorzuziehen. Dass unter den drei
großen Kanones erst Io, dann Lc, dann Mc fehlt, ist logi-



144 4 Überlieferung und Editionstechnisches

scher und „schöner“ als das Fehlen von erst Io, dann Mc,
dann Lc. Dass unter den ersten drei kleinen Kanones erst
Mc, dann Lc, dann Io zu Mt kombiniert werden, ist logi-
scher und „schöner“ als erst Lc, dann Mc, dann Io. Mit
anderen Worten: Was oben als Anomalie im System des
Euseb herausgearbeitet wurde, ist hier bereinigt. Zur Er-
klärung für die Anomalie wurde auf die vermutete Ar-
beitsweise des Euseb verwiesen. Er hat vermutlich die
Evangelien in der Reihenfolge Mt – Lc – Mc – Io durchge-
arbeitet. In der erschlossenen Vorlage von GA E/07 hat
jemand also „aufgeräumt“ – und zwar gerade auf der Ba-
sis der kanonischen Reihenfolge Mt – Mc – Lc –Io. Aus
diesem Grunde wurde oben in der Tabelle auch bei Ka-
non VIII die logische Spaltenfolge Mc – Lc eingetragen
(und nicht wie bei Euseb: Lc – Mc), auch wenn wir natür-
lich nicht wissen, was in der Handschrift stand.

Wie kam es zu diesem Tafelwerk vom Typ „Euseb-
besser-als-Euseb“? Hat diese besondere Bemühung um
eine logische Anordnung irgendetwas zu tun mit der Fra-
ge nach der Reihenfolge der Evangelien im Buch? Oder
sind es zwei unabhängige Phänomene? (Also etwa: Mar-
ginalkonkordanz im Basler Codex aus einem „westlichen“
Evangelienbuch, Randapparat aus einem hyperkorrekten
„Oberlehrer“-Evangelium?) Es ist schwer auf diese Frage
eine sichere Antwort zu geben. Aber es scheint doch eher
unwahrscheinlich, dass zwei Vorlagen verwendet wur-
den, die je für sich so ungewöhnlich waren, beide erkenn-
bar verschieden von allen erhaltenen Evangelienbüchern.
Die vergleichsweise ökonomischere Hypothese geht so:
Der „hyperkorrekte“ Euseb ist nicht aus demWunsch ent-
standen, Euseb zu verbessern, sondern ein verändertes –
nämlich: der westlichen Reihenfolge angepasstes – Tafel-
werk wieder „in Ordnung zu bringen“. Wer nur ein so mo-
difiziertes Tafelwerk kennt (und nicht das Eusebsche Ori-
ginal), wird bei dem Versuch, das wieder der geläufigen
Reihung anzupassen, genau auf die „saubere“ Lösung
kommen, die für die Vorlage erschlossen wurde. Die Ver-
schönerung gegenüber Euseb wäre dann also eher unab-
sichtlich geschehen.

Diese doppelte Umstellung erfordert – wenn man
sich das einmal konkret beim Abschreiben vor Augen
führt – ziemlich haarsträubende Operationen. Und es ist
gut möglich – ja eigentlich kaum anders denkbar, als
dass dabei am Schluss doch ziemlich viel auf der Strecke
bleibt (man denke nur an die nur partiell erfolgte Rück-
umstellung in den erhaltenen Marginalkonkordanzen).
Tatsächlich beobachtet man auch im Basler Codex, dass
es den Kopisten schon beim Randapparat gelegentlich
„aus der Kurve trug“, dass nämlich mitunter die Kanon-
ziffern und die Marginalkonkordanzen einfach weggelas-
sen wurden. Es kann also gut sein, dass das Tafelwerk

aus genau diesem Grunde nicht mehr mit abgeschrieben
wurde: Der Kopist merkte, dass es in der Vorlage nicht
mehr in hinreichend gutem Zustand war, um real von
Nutzen zu sein.

Alle diese Überlegungen sind natürlich spekulativ –
wenn auch sehr anregende Spekulationen. Um nun wie-
der auf den harten Boden der Tatsachen zurückzukom-
men: Im technischen Sinne ist der Codex Basiliensis zur
Rekonstruktion des Eusebschen Tafelwerkes untaug-
lich. Er ist demnach in der Edition nicht berücksichtigt.
Das schließt aber nicht aus, dass er in Einzelfällen zum
Verständnis des Systems beitragen kann, denn an den
problematischen Stellen dieses Systems (problema-
tisch – entweder in der Überlieferung oder auch schon
im Originalzustand) kann er als Zeuge durchaus gehört
werden (also nicht in der Edition, sondern oben → 3.1).
Und natürlich wäre er ein wichtiger Zeuge, falls je die
nach-eusebianische Erweiterung der Marginalkonkor-
danzen systematisch erforscht würde. Dabei wäre die
Besonderheit der Reihenfolge der Spalten bzw. Evange-
lien angemessen zu berücksichtigen.

4.5.5 Codex Sangallensis (St. Gallen,
Stiftsbibliothek 48, GA Δ/037,
D 56712)

‣ Pergament, 9. Jh., 225 × 185 mm, 395 p., F.

http://www.e-codices.unifr.ch/en/description/csg/0048

Nur noch kurz und um der Vollständigkeit willen sei hier
die Diglosse aus St. Gallen genannt: Im Kreis der griechi-
schen Unzialhandschriften mit Kanontafeln ist dies die
einzige, die sonst nicht erwähnt würde. Sie kommt indes
für die Rekonstruktion des Eusebschen Tafelwerkes nicht
in Betracht. Denn in dieser aufwendig gestalteten Studi-
enbibel ist zwar das Griechische die „Leitsprache“, also
der Haupttext, zu dessen Verständnis die weiteren Beiga-
ben darum herum organisiert sind, insbesondere die la-
teinische Interlinearübersetzung. Aber im Bereich der Pa-
ratexte wurde sowohl von hier als auch von dort etwas
genommen: Es gab offensichtlich je eine (oder mehrere)
Vorlagen in beiden Sprachen. Die Kanontafeln stammen
ganz eindeutig aus der lateinischen Tradition: Das gilt
für den Randapparat, und zwar nicht nur die Sprache der
Ziffern und Buchstabenkürzel betreffend, sondern auch
die Art und Weise, in der die Marginalkonkordanz orga-
nisiert ist. More latino sind direkt am linken Rand den
Sektions- und Kanonziffern die Parallelen aus den ande-
ren Evangelien beigefügt. Möglicherweise mehrere Jahr-
zehnte später, aber ebenso in lateinischer Sprache ist

http://www.e-codices.unifr.ch/en/description/csg/0048


4.5 Weitere griechische Textzeugen 145

das – sehr schlicht gehaltene – Tafelwerk (p. 9–14)
vorangeschickt;171 die Vorrede (p. 5–7) ist die des Hiero-
nymus (nicht die des Euseb). Die Kapiteleinteilung (in-
klusiv Nummerierung und Überschriften) ist übrigens
(auch) der griechischen Tradition entnommen – mit dem
kuriosen Resultat, dass man am Seitenrand sowohl den
griechischen Kapitel-Apparat als auch den lateinischen
eusebianischen Apparat findet.

Ob die griechische Vorlage überhaupt Kanontafeln
hatte, ist unbekannt. Indizien dafür ließen sich höchs-
tens dann zeigen, wenn es im Lateinischen Zeichen der
Kontamination gäbe. Dafür spricht jedoch nichts. So in-
teressant der Befund dieses Codex auch ist – es ist ein
Zeuge für die lateinische Kanontafel-Tradition und schei-
det für die Edition des Griechischen aus.

4.5.6 Codex Taurinensis (Turin, Biblioteca
Nazionale Universitaria, B.VII.33,
GA 338, D 63822)

‣ Pergament, M. 10. Jh., 140 × 107 mm, 362 f., davon 3
teilweise erhalten, F.

Der Codex sei hier genannt – weniger weil er einen bedeu-
tenden Beitrag zur Rekonstruktion des eusebianischen
Werkes zu leisten vermag (er vermochte es vielleicht einst,
doch ist heute fast alles verbrannt), sondern weil hier ein
kleines Stück zu den Aufräumungsarbeiten im Trümmer-
feld der Turiner Bibliothek nach dem verheerenden Brand
von 1904 beigetragen werden kann. Das Wesentliche da-
bei hat freilich Alessia Adriana Aletta in einem Aufsatz
von 2010 bereits getan. Von dem prächtigen Codex, den
Gregory und andere gesehen und teils ausgewertet haben,
ist heute kaum noch etwas vorhanden. Laut Aletta werden
in der Bibliothek heute vier Pergamentstücke mit dieser
Signatur in Verbindung gebracht. Dabei handelt es sich
um drei Fragmente aus dem Matthäus-Text (P1–3) sowie
eine stark beschädigte, aber in ihrer Ausdehnung zu gro-
ßen Teilen erhaltene Seite der Kanontafeln (P4). Zusätz-
lich sind drei Seiten in Reproduktion bekannt: ein Stich
im Katalog von Pasini 1749 (St) sowie zwei Fotografien
aus dem Jahr 1903 (F1–2).172 Der Stich und die erste der

171 Nach Scherrer 1875, 20 f. stammen die Beigaben vor p. 19 aus
späterer Produktion. Man könnte auf dieser Basis die Frage stellen,
ob auch der lateinische Randapparat erst später beigegeben worden
ist. Das zu klären, wäre interessant, würde aber an dem hier rele-
vanten Befund nichts ändern. Eine jüngere Kurzbeschreibung des
Codex und weitere Literatur bei Houghton 2016, 224 f.
172 In Aletta 2010 sind reproduziert: P4 als Fig. 1, P2–3 als Fig.
3a.b, St als Fig. 4, F2 als Fig. 7 und F1 als Fig. 11. Im NTVMR steht

beiden Fotografien betreffen wiederum Seiten aus dem eu-
sebianischen Tafelwerk.

Einer ersten wichtigen Feststellung von Aletta ist zu-
zustimmen: P4 passt nicht zu den anderen Kanontafeln-
Fragmenten (St, F1) und auch generell nicht zu den In-
formationen, die über den Codex B.VII.33 bekannt sind
(Abmessungen, Datierung). Die Seite ist später zu datie-
ren und stammt aus einer anderen Handschrift, dazu un-
ten noch genauer.

Die drei Textfragmente (P1–3) sind hingegen wahr-
scheinlich (aber nicht sicher) mit dem verbrannten Co-
dex in Verbindung zu bringen. Im vorliegenden Zusam-
menhang ist bei diesen Fragmenten hauptsächlich von
Interesse, dass sie das Vorhandensein des kompletten
eusebianischen Randapparats bezeugen (Sektions- und
Kanonziffern). Bei den Reproduktionen ist die Proveni-
enz natürlich sicher. Die sehr enge Verbindung dieser
Handschrift zu Paris, BNF, gr. 70 (GA 14) ist bereits von
anderen gesehen und von Aletta nochmals eindrucksvoll
herausgearbeitet worden. Die Parallele geht künstlerisch
weit ins Detail und lässt den Schluss zu, dass die beiden
Handschriften in der gleichen Werkstatt um die gleiche
Zeit hergestellt worden sind.173 Die dort wahrscheinliche
Datierung um 950 ist also auch hier wahrscheinlich.
Ganz und gar Schwesterstücke können die beiden klei-
nen Evangeliare aber dennoch nicht gewesen sein. Denn
die beiden bekannten Turiner Seiten zeigen: Kanon I war
ganz anders angelegt. Während in Paris die erste Seite
des Tafelwerks den ganzen Kanon I enthält, ist diese Ta-
belle in Turin auf zwei Seiten aufgeteilt: St und F1 enthal-
ten je die Hälfte, schließen also direkt aneinander an (ob
sie einander gegenüber standen oder Vorder- und Rück-
seite waren, ist nicht entscheidbar). Damit kommt ein
siebenseitiges Layout (wie in Paris und wie üblich) si-
cher nicht mehr in Frage. Das gesamte Tafelwerk muss
insgesamt viel mehr Platz eingenommen haben. Eine
Obergrenze ist durch die Information von Francesco Do-
menico Bencini (1664–1732) gegeben, der zufolge die eu-
sebianische Konkordanz insgesamt 12 Seiten umfasste.174
Wenn man hinzunimmt, dass auch der Karpianbrief vor-
handen war (was laut Pasini und Gregory der Fall
war175), würden maximal 10 Seiten für das Tafelwerk
bleiben, möglicherweise eher 9 (man kann sich den Brief
in diesem kleinen Format nur schwer auf 2 Seiten vorstel-

auf GA 338 nur ein Bild von P4 (Vorder- und Rückseite) – also ironi-
scherweise genau das Stück, das sicher nicht zu GA 338 gehört.
173 Aletta 2010, 112. Allein die Gegenüberstellung der ähnlichen
Seiten auf Fig. 4/5 und 10/11 ist sehr aussagekräftig.
174 Zitiert bei Aletta 2010, 100.
175 Pasini 1749, 416; Gregory 1900–09, 180.



146 4 Überlieferung und Editionstechnisches

len). In jedem Fall handelt es sich um ein völlig unge-
wöhnliches und sonst in der frühen Zeit nicht belegtes
Layout. Die beiden bekannten Seiten lassen den Grund
für den erhöhten Platzbedarf erkennen: Während sonst
im Gitternetz jeweils drei oder vier Zeilen zu einer Zelle
zusammengenommen werden, steht hier jede Zeile für
sich, von der nächstfolgenden durch eine eigene hori-
zontale Linie abgetrennt. Das ist der Lesbarkeit förder-
lich, aber es kann natürlich sein, dass der Schreiber das
nicht bis zum Schluss durchgehalten hat, wenn er be-
merkt hat, dass er mit dem vorhandenen Platz nicht aus-
kam.

Es wäre möglich, die beiden zugänglichen Seiten für
die Edition zu kollationieren: Die Reproduktionen sind
hinreichend klar. Der Gewinn wäre allerdings nicht sehr
groß, zumal es sich bei der ersten Seite (St) ja bereits um
eine Abschrift handelt.

Noch ein Wort zu dem heimatlosen Blatt P4: Es wur-
de vermutlich direkt nach dem Brand bei dem Versuch,
die membra disiecta zu ordnen, der Handschrift B.VII.33
zugewiesen – wie gesagt: zu Unrecht. Aletta hat nun ver-
suchsweise eine Zuordnung zu B.V.24 (GA 342) ins Spiel
gebracht.176 Dagegen erheben sich jedoch Bedenken –
genauer sogar gegen jede Zuordnung zu einem „funktio-
nierenden“ Evangeliar. Denn dieses eine Blatt zeigt auf
der Vorderseite Kanon XMt.Mc3.1, also vier Spalten für Mat-
thäus (3) und Markus (1). Die Rückseite ist leer. Doch dort
müsste zwingend Kanon XLc.Io stehen (oder, wenn das
Vorhandene eine verso-Seite wäre, Kanon VIII und IX).
Diese Schlussfolgerung könnte man nur dann vermei-
den, wenn es sich um ein sehr luxuriöses Exemplar ge-
handelt haben sollte, bei dem jeder gefüllten Doppelseite
eine leere Doppelseite folgte – möglich, aber sehr un-
wahrscheinlich. Eher ist anzunehmen, dass es sich um
ein verworfenes oder unfertiges Blatt handelt, das schon
vor dem Brand isoliert zirkulierte oder irgendwo einge-
legt war.177 Im zweiten Fall zu raten, wo das gewesen
sein könnte, ist nicht nur aussichtslos, sondern auch von
geringem Interesse. Viel spannender wäre es, wenn ein-
mal die zugehörige „Reinschrift“ auftauchte, also eine
sehr ähnliche Seite in einem realen Evangeliar.

Als Eigenheit auf dieser Seite ist festzuhalten, dass
die Kanonüberschrift gegenüber dem Üblichen geringfü-
gig erweitert ist:

GA11315: κανὼν ιʹ ἐν ᾧ ἰδίως ἕκαστος περί τινων εἰρήκασιν
(sic)

176 Aletta 2010, 104 f.
177 Zu einem ähnlichen Schluss führte die Analyse des isolierten
Blattes in Kiew (K6), → 4.4.6.

Die Erweiterung ist nicht tiefsinnig. Es könnte aber sein,
dass sie entweder als solche oder wegen des Grammatik-
fehlers darin Anstoß erregte und zum Verwerfen der Seite
führte. Die Ziffern in den vier Spalten lassen, soweit sie
überhaupt noch lesbar sind, keine weiteren Besonderhei-
ten erkennen. Einer Datierung ins 12. Jahrhundert steht
nichts im Wege.

4.5.7 Codex Campianus (Paris,
Bibliothèque nationale de France,
gr. 48, GA M/021, D 49609)

‣ Pergament, 2. H. 10. Jh., 215 × 160 mm, 257 f., A.

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10507213z

Zum Schluss seien hier zwei Tetraevangeliare kurz ge-
nannt, die nicht in den Kreis der Handschriften gehören,
die zur Edition zu berücksichtigen sind. Denn sie sind
später als die gesteckte Grenze Mitte des zehnten Jahr-
hunderts zu datieren.178 Sie werden hier trotzdem ange-
führt, weil es Unzialcodices sind, die in der Forschungs-
geschichte zum neutestamentlichen Text eine gewisse
Rolle gespielt haben. Das zeigt sich bereits an der niedri-
gen GA-Nummer. Sie haben von der älteren Tendenz pro-
fitiert, Unzialcodices generell relativ früh zu datieren
und ihre Bedeutung dadurch relativ hoch zu veranschla-
gen.

Der Campianus (benannt nach François de Camps,
der den Codex 1707 König Ludwig XIV. übermachte) ist
in die zweite Hälfte des zehnten Jahrhunderts zu da-
tieren.179 Er enthält die Kanontafeln in einer sehr unge-
wöhnlichen und großzügigen Anordnung. Der Brief steht
auf vier Seiten; von den Tafeln sind zwölf Seiten erhalten
und gesamt 13 Seiten erschließbar (→ 4.1, Tabelle 21). Die
Tafeln und der Text sind gut lesbar und auf den ersten
Blick gut benutzbar – angesichts der umfassenden Aus-
stattung: Jede Seite enthält den kompletten Randapparat
(Sektions- und Kanonziffern), zusätzlich am unteren Sei-
tenrand eine kleine Marginalkonkordanz (manchmal mit

178 Die Handschriften, die man hier diskutieren könnte, weil sie
etwa um die Grenze liegen, sind natürlich zahlreich. Zwei seien ge-
nannt, weil sie qualitätvoll sind und von Nordenfalk berücksichtigt
wurden: Paris, BNF, Coislin gr. 20 (GA 36, 2. H. 10. Jh.) und Paris,
BNF, suppl. gr. 75 (GA 271, 11. Jh.). Aus der erstgenannten Hand-
schrift ist immerhin oben ein kleiner Zusatz-Text wiedergegeben
(G11321).
179 Weitzmann 1996, 1,76 hatte aus kunsthistorischen Gründen
das 10. Jh. vorgeschlagen; Crisci 1985, 121 f. hat aus paläographi-
schen Gründen auf die zweite Jahrhunderthälfte eingeengt.

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10507213z


4.6 Alte Übersetzungen 147

Fehlstellen durch Seitenbeschnitt). Bei näherem Zusehen
zeigen sich indes starke Einschränkungen. Die Tabellen
sind in schlechtem Zustand; Fehler und Verrutschungen
sind häufig. Die Marginalkonkordanz ist sehr lückenhaft,
und auch die Kanonziffern am Seitenrand fehlen immer
wieder.180 Es kann gut sein, dass der Schreiber selbst be-
merkt hat, dass seine Arbeit kaum einen praktischen
Nutzen hatte. Hätte man versucht, dieses Zeugnis für die
Edition auszuwerten, wäre der Gewinn gering gewesen.

4.5.8 Codex Cyprius (Paris, Bibliothèque
nationale de France, gr. 63, GA K/017,
D 49624)

‣ Pergament, Ende 10. Jh., 255 × 190 mm, 267 f., A.

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b85710773

Im heutigen Zustand bietet der Codex die Kanontafeln un-
vollständig auf sieben Seiten (f. 10r–13r, erschließbar ist
ein Gesamt-Arrangement von elf Seiten, nach f. 10 und
f. 11 ist je ein Blatt ausgefallen), aber keinen Karpianbrief
oder weitere Kanontafel-bezogene Beigaben. Dass das
nicht unbedingt der ursprünglich vorhandene Bestand
ist, erhellt schon daraus, dass es für die weiteren Evange-
lien kephalaia gibt, nicht aber für Matthäus. Die Datie-
rung auf das Ende des zehnten Jahrhunderts geht auf
Edoardo Crisci zurück;181 ihr ist seither nicht begründet
widersprochen worden.

Wirklich interessant ist der Codex hauptsächlich des-
halb, weil er die veränderte Euseb-Rezension bezeugt,
die zum ersten Mal im Dionysios-Evangeliar von Messina
belegt ist (GA 420 → 4.4.16). Tatsächlich ist die Seitenauf-
teilung bis ins Detail identisch mit dieser Schwester-
handschrift (→ 4.1, Tabelle 21). Dass es sich um ein
grundsätzlich sorgfältig erstelltes Exemplar handelt, er-
gibt sich allein aus der Tatsache, dass die sonst häufigen
Inkonzinnitäten zwischen Dekorationsschema und Ta-
belleninhalt hier nicht auftreten bzw. sich sehr im Rah-
men halten. Der Befund wurde nicht komplett kolla-
tioniert, sehr wohl aber in dem oben (→ 2.6, G11307)

180 Dieser Codex ist – gemeinsam mit dem nächsten zu nennen-
den – für Royé 2013 Demonstrationsobjekt, um die sekundäre Ver-
wendung der eusebianischen Sektionen zur liturgischen Referenzie-
rung zu zeigen. Es könnte sein, dass diese Zielsetzung schon bei
der Produktion der Handschrift im Vordergrund stand, also der ei-
gentliche exegetisch-synoptische Zweck der Kanontafeln von An-
fang an nicht mehr so wichtig war.
181 Crisci 1985, 135 f. Ausschlaggebend sind paläographische
Gründe.

gegebenen Beispielfall: Das Zeugnis deckt sich mit dem
Messina-System. Die reale Benutzbarkeit ist gleichwohl
eingeschränkt, denn der Text enthält am Rand nur
Sektions-, keine Kanonziffern.182 Dieser Codex ist kaum
nützlich zur Euseb-Rekonstruktion, sondern wäre ein
wichtiger Zeuge, wenn man den Eusebius variatus zum
Gegenstand der Untersuchung machen wollte.

4.6 Alte Übersetzungen
Wie eingangs schon gesagt, ist das Konkordanzwerk von
Euseb relativ früh in relativ viele Sprachen übersetzt wor-
den – es hat praktisch bei allen bedeutenden Bibelüber-
setzungen der Spätantike und des Frühmittelalters den
neutestamentlichen Text begleitet. Das ist eine erstaunli-
che Feststellung und bezeugt – auch über den lückenhaf-
ten Bestand spätantiker griechischer Handschriften hi-
naus – die frühe Verbreitung und große Beliebtheit
dieses exegetischen Hilfsmittels.

Betrachtet man die Reihe dieser Übersetzungen nun
unter dem Blickwinkel ihres textkritischen Wertes zur
Rekonstruktion des griechischen Originals – also nicht
um ihrer selbst willen als Zeugnisse von je eigenen kultu-
rellen Welten und historischen Entwicklungen –, dann
stellt sich das folgende methodische Problem. Selbstver-
ständlich ist es zur angemessenen Einordnung wichtig
zu wissen, wann in etwa die jeweilige Übersetzung her-
gestellt wurde, ebenso die Frage nach ihrer Vorlage (di-
rekt aus dem Griechischen oder über – welche? – Um-
wege). Doch kann man – wenn diese Fragen halbwegs
befriedigend geklärt sind – Gemeinsamkeiten mit der
griechischen Überlieferung mit Sicherheit auf den Zeit-
punkt der Übersetzung zurückführen? Dies natürlich im
Sinne eines terminus ante quem, also derart, dass das be-
treffende Element mindestens so alt sein muss wie das
parting of the ways zwischen dem Griechischen und der
Zielsprache? Oder, die gleiche Frage nochmals anders
formuliert: Bis zu welchem Grad darf man klassisch-
stemmatisch argumentieren?

Wer so fragt, hat die Antwort im Grunde schon selbst
gegeben: Natürlich ist es so einfach nicht, und natürlich
ist die Rede von einem parting of the ways im besseren

182 Es ist denkbar, dass das Corpus der Evangeliars und die Para-
texte auf f. 1–13 unterschiedlichen Projekten zugehören (auch wenn
beide der gleichen Zeit entstammen). Darauf hat Agnès Lorrain hin-
gewiesen (ParaTexBib-Beschreibung auf manuscripta-biblica.org).
Wegen der fehlenden Kanonziffern lässt sich aus dem Bezug (oder
Nicht-Bezug) von Kanontafeln und Text in dieser Frage kein zusätz-
liches Argument gewinnen.

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b85710773
https://www.manuscripta-biblica.org/


148 4 Überlieferung und Editionstechnisches

Fall eine unsachgemäße Vereinfachung und im schlech-
teren Fall rundheraus falsch. Die fraglichen Übersetzun-
gen sind generell nicht Frucht eines punktuellen Kultur-
kontaktes, sondern eines ongoing process, der unter
Umständen über alle Jahrhunderte der byzantinischen
Geschichte weiterging. Gemeinsamkeiten zwischen Ka-
nontafeln verschiedener Kultur-, Sprach- und ggf. auch
Konfessionsräume sind daher nicht notwendigerweise
auf einen gemeinsamen Ursprung, sondern eventuell
auch auf transversale Kulturkontakte zurückzuführen. In
der Sprache der Philologie (die in diesem Fall den Nach-
teil möglicher pejorativer Beiklänge hat): Kontamination
ist möglich.183

Um ein offensichtliches Beispiel zu wählen: Die by-
zantinische und die armenische Kultur haben über Jahr-
hunderte zusammengelebt und sich beeinflusst. Das be-
trifft natürlich auch die gemeinsame Bibel – nachweisbar
im Bereich der Textgeschichte ebenso wie im Bereich der
materiellen Buchproduktion.184 Gerade für die Kanon-
tafeln hat Francesco D’Aiuto darauf in jüngerer Zeit nach-
drücklich hingewiesen.185 Ältere Forschung zumal im Be-
reich der Textkritik hat hier tatsächlich manchmal zu
mechanisch gedacht. Doch wenn die Aufgabe weiterhin
eine rekonstruktive Edition ist – wie soll man dann fes-
ten Boden unter die Füße bekommen?

Eine detaillierte Diskussion ist hier nicht möglich.
Statt dessen sollen drei pragmatische Regeln formuliert
werden, die beim konkreten Umgang mit dem Material
helfen können. Erstens: Bei technisch-textartigen Aspek-
ten sind spätere transversale Kontakte weniger wahr-
scheinlich als bei künstlerisch-dekorativen. Will sagen:
Wenn das Zahlenwerk in einer Sprache einmal etabliert
ist, wird ein punktueller Rekurs oder gar eine durchgän-
gige Revision mit Bezug auf das griechische Original eher
selten gewesen sein, während Formen der Dekoration
verhältnismäßig leicht transferierbar sind. Denn sie sind
sprachunabhängig und leicht als Einzelelemente reali-
sierbar (also ohne Eingriff ins System). Wer hingegen ins

183 Diese Problematik hat in jüngerer Zeit D’Aiuto 2005 angespro-
chen. Er verwendet für die beiden möglichen Erklärungsmodelle
(gemeinsame Ursprünge, spätere Querverbindungen) die aus der
Linguistik stammende Terminologie Substrat und Adstrat (S. 314).
Das ist nicht ganz glücklich, weil damit eher eine vorhandene oder
nicht vorhandene Hierarchie zwischen den Welten angesprochen
ist, weniger die unterschiedlichen historischen Konstellationen. Die
angestellten Überlegungen zu den Kanontafeln bleiben aber gültig
und sind im Moment der sensibelste Beitrag zu dieser Thematik.
184 Textgeschichte: Cowe 2013, v. a. 269–272 und 275–277; Buch-
produktion (bzw. hier eigentlich: Buchdekoration): Weitzmann
1996, 1,16 und Furlan 1978, 20.
185 D’Aiuto 2005, 312–314.

Zahlenwerk eingreift, muss dafür einen starken Grund
haben und mögliche Folgefehler bedenken. Die buch-
technischen Aspekte (Seiteneinteilung, Layout des Brie-
fes, Gestaltung des Titulus etc.) liegen irgendwo zwi-
schen den beiden genannten Ebenen.

Zweitens: Ein stemmatisches Argument wird bei
Bezeugung in mehr als zwei Ästen plausibler. Will sa-
gen: Wenn ein Phänomen in nur zwei Sprachräumen
auftaucht (etwa im lateinischen und im gotischen –
die Marginalkonkordanzen mit „Mini-Kanonbögen“), ist
praktisch unentscheidbar, ob es einen gemeinsamen
Vorfahren gab oder spätere Kontamination. Wenn es
hingegen in drei und mehr Traditionen begegnet, wird
der Schluss auf einen gemeinsamen Archetyp wahr-
scheinlich. (Es ist schwer vorstellbar, dass sich die Form
des Tholos im Kontext der Kanontafeln noch im neunten
Jahrhundert von äthiopischen über armenische und
griechische bis hin zu lateinischen Artefakten verbreitet
hat. Ebenso und erst recht natürlich bei eigentlich textli-
chen Phänomenen.)

Drittens (und vielleicht am problematischsten):
Gradmesser für die Wahrscheinlichkeit von „Kontamina-
tion“ sind die allgemeinen kulturellen Kontakte, wie sie
aus anderen Quellen bekannt sind. Es ist a priori plausib-
ler anzunehmen, dass es im 10. Jahrhundert wechselsei-
tige Beeinflussung bei der Produktion von griechischen
und armenischen Evangeliaren gab als bei griechischen
und äthiopischen. Problematisch ist das Argument, weil
es zur Prolongation von vorgefassten Meinungen geeig-
net ist und weil der Schluss von einem Bereich auf einen
anderen immer mit Unsicherheiten behaftet ist. Mit Vor-
sicht verwendet, hat es dennoch einen gewissen heuristi-
schen Wert.

Quibus rebus dictis folgt ein Durchgang durch die
verschiedenen Sprach- und Kulturräume. Nicht alles ist
im engen Sinne auf ekdotische Fragen bezogen und be-
schränkt. Doch konzentriert sich der Überblick – im Un-
terschied zu den meisten bisherigen Forschungsbeiträ-
gen – auf den Textbestand bzw. auf die Interaktion von
Text, Bild und buchtechnischen Aspekten.

4.6.1 Die lateinische Übersetzung

Noch im vierten Jahrhundert wurde Eusebs Konkordanz-
werk ins Lateinische übertragen. Diese Arbeit war Teil
des großen bibelphilologischen Projekts des Hierony-
mus, das in Rom in den 380er Jahren mit den Evangelien
begann. Novum opus facere me cogis ex veteri, so beginnt
der Gelehrte seine an Damasus von Rom gerichtete Vor-



4.6 Alte Übersetzungen 149

rede.186 Aus alt mach neu – für eine zeitgemäße Evange-
lienedition war auch die Beigabe der eusebianischen
Kanontafeln erforderlich. „Auch die Kanones, die Euseb,
Bischof von Caesarea, im Gefolge des Alexandriners Am-
monius in zehn Zahlen angeordnet hat, haben wir wie im
Griechischen dargestellt.“187 Ob das am Schluss verwen-
dete Verb exprimere (ähnlich wie das griechische χαράσ-
σω in ep. Carp. § 3) noch die Konnotation des physisch-
visuellen Darstellens transportiert, bleibe dahingestellt.
Jedenfalls begründet Hieronymus die Notwendigkeit der
Kanones im Folgenden direkt mit der textlichen Stabili-
sierung der Evangelien. Nur wenn man die wirklichen
Gemeinsamkeiten und Unterschiede der vier einzelnen
Evangelien kennt, kann man der Versuchung widerste-
hen, harmonisierende Eingriffe vorzunehmen. Interes-
santerweise ist es also in diesem Falle mehr die Diversität
als die Einheit der Einzeltexte, die das Konkordanzwerk
nötig macht.

Im Anschluss erklärt Hieronymus gleich selbst die
Funktionsweise der Tafeln. Dabei orientiert er sich lose
an Eusebs Karpianbrief, und zwar so, dass darüber hi-
naus eine eigentliche Übersetzung des Briefes nicht mehr
nötig ist. Hieronymus’ eigene Erklärung wiederum ist
nicht so nah, dass sie textkritischen Wert für die griechi-
sche Edition des Briefes hätte. (Nur ein interessantes De-
tail am Rande: Hieronymus sagt über Euseb hinaus ex-
plizit, dass die Sektionsziffern am Rand schwarz sein
sollen, nigro colore, während nur die darunter stehenden
Kanonziffern andersfarbig, nämlich zinnoberrot zu sein
haben, discolor ex minio. Wie im Griechischen ist die An-
weisung auch im Lateinischen oft zwar genau so abge-
schrieben, aber nicht genau so befolgt worden.)

In dieser Gestalt ist das Tafelwerk in den breiten
Strom der lateinischen Bibelüberlieferung eingegangen
und hat dort einen sagenhaften Erfolg gehabt. Diese
künstlerisch wie theologisch ungemein spannende Ge-
schichte nachzuzeichnen, ist hier nicht der Ort.188 Im
technischen Sinne der Edition genügt es darauf zu ver-

186 Die Vorrede in Weber 1969, 1515 f., das Zitat Z. 2.
187 Canones quoque, quos Eusebius caesariensis episcopus alexan-
drinum secutus Ammonium in decem numeros ordinavit, sicut in
graeco habentur expressimus. Z. 33 f.
188 Auch hier ist darauf hinzuweisen, dass ein Großteil der Litera-
tur den Gegenstand aus kunsthistorischer Sicht in den Blick nimmt.
Neben dem „Klassiker“ Nordenfalk 1938 nenne ich unter den neue-
ren nur Reudenbach 2009 und 2019 (bes. 263–266). Unter den weni-
gen Beiträgen aus Sicht der Textwissenschaft ist O’Loughlin 2010
hervorzuheben (und weitere Beiträge des gleichen Autors), vgl.
auch Crawford 2019, 125–155; 195–227. Zur lateinischen Bibel im All-
gemeinen existieren mehrere sehr gute Einführungen aus jüngerer
Zeit: Stotz 2011, Bogaert 2013, Houghton 2016.

weisen, dass die Editoren der Vulgata im 20. Jahrhundert
glücklicherweise einige Sorgfalt auf die Herausgabe auch
dieses Teils der biblischen Tradition verwendet haben. In
der Edition von 1969 sind die Tabellen aus den ältesten
Codices hergestellt, und in dieser Gestalt wurden sie hier
als Zeuge für das griechische Original kollationiert (Sigle:
lat.).189 Die Edition stützt sich auf die folgenden Hand-
schriften:

Tab. 33: Für die Kanontafeln verwendete Handschriften
in der Vulgata-Edition.

A Florenz, Biblioteca Medicea Laurenziana, Amiat. 1, 8. Jh.
(Amiatinus)

C Cava de’ Tirreni, Archivio della Badia, ms. 1, 9. Jh. (Cavensis)
D Dublin, Trinity College, ms. 57, 7. Jh. (Book of Durrow)
G Paris, Bibliothèque nationale de France, lat. 11553, 9. Jh.

(Sangermanensis)
Z London, British Library, Harley 1775, 6. Jh. (Harleianus)
Φ Konsens der Handschriften, die auf die Alkuin-Rezension

zurückgehen

Dass diese Zusammenstellung mühelos erweiterbar
wäre, ist selbstverständlich und kein Grund zur Kritik.
Ein Problem liegt allerdings darin, dass im Lateinischen
ebenso wie im Griechischen die Überlieferungswege der
Kanontafeln und des Evangelientextes nicht unbedingt
dieselben waren. Die Vulgata-Editoren haben sich – aus
ihrer Sicht verständlich – an der Evangelienüberliefe-
rung orientiert. Aus diesem Grund ist das älteste Zeugnis
für die lateinischen Kanontafeln nicht berücksichtigt. Es
handelt sich um das spätantike Fragment Vat. lat. 3806,
f. 1–2 (6. Jh.), ein Bifolio, das einem Sakramentar beige-
bunden worden ist.190 Auf den vier Seiten steht der ganze
Kanon I (f. 2r/v) sowie Kanon XMc1 XLc3 (f. 1r), XIo3 (f. 1v).
Dieses Zeugnis habe ich fallweise für schwierige Stellen
konsultiert, aber nicht systematisch kollationiert.

Die Frage der Seitenverteilung der lateinischen Ka-
nontafeln hat Nordenfalk in seiner grundlegenden Mono-

189 Weber 1969, 1516–1526. Einer der Vulgata-Editoren hat über die
Ausgabe hinaus einen kenntnisreichen Aufsatz zu inhaltlich-exege-
tischen Fragen des Konkordanzwerkes geschrieben, der bis heute
mit Gewinn zu verwenden ist, vgl. Thiele 1981. Die vorausgehende
Edition von Wordsworth/White 1889–98 hat trotz ihrer insgesamt
großen Sorgfalt das Tafelwerk selbst nur von Tischendorf übernom-
men, vgl. die Notiz S. 7.
190 Digital verfügbar auf https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.
lat.3806. Es ist das Verdienst von Nordenfalk 1938, 174 und 194,
zuerst auf die Bedeutung dieses Fragments hingewiesen zu haben,
vgl. ferner ebd. 174–178 für eine Liste von weiteren relevanten
Handschriften. Zum vatikanischen Fragment vgl. zuletzt Condello
(in D’Aiuto/Morello/Piazzoni 2000), 144 f.

https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.lat.3806
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.lat.3806


150 4 Überlieferung und Editionstechnisches

graphie mit untersucht.191 Die Frage wird hier nicht er-
neut aufgenommen, weil klar ist: Die Lateiner haben sich
von Anfang an in dieser Hinsicht nicht am griechischen
Original orientiert. Rückschlüsse auf dieses Original sind
nicht möglich. Ob und inwieweit die Überlieferung hin-
gegen Rückschlüsse auf den Archetyp des Hieronymus
zulässt, ist eine interessante Frage, die hier jedoch nicht
weiter verfolgt werden muss.192

Obwohl, wie gesagt, Hieronymus den Karpianbrief
nur frei wiedergegeben und damit eine eigentliche Über-
setzung überflüssig gemacht hat, kursiert in einigen
lateinischen Handschriften eine sehr wörtliche Übertra-
gung aus dem Griechischen. Eigenartig ist die Wiederga-
be des griechischen Wortes κανών mit titulus. Man kann
dieser Arbeit den Vorwurf nicht ersparen, dass sie
schlecht gemacht ist (sie ist im Grunde aus sich heraus
kaum verständlich, also ohne die Möglichkeit, den grie-
chischen Text daneben zu halten), aber gleichwohl – oder
vielleicht: gerade deshalb – hat sie einigen textkritischen
Wert. Sie wurde daher für die Konstitution des griechi-
schen Textes berücksichtigt, und zwar nach der Ausgabe,
die Donatien De Bruyne vor etwa einem Jahrhundert be-
sorgt hat (Sigle: lat.1).193 Dem gleichen belgischen Gelehr-
ten ist die Entdeckung einer weiteren Übersetzung zu ver-
danken. Obgleich ihre Qualität besser ist, hat sie sich in
den Handschriften weit weniger verbreitet. Bislang ist nur
ein einziger Zeuge bekannt, nämlich das Evangeliar von
Ste Croix in Poitiers.194 Auch diese Übersetzung ist sehr

191 Nordenfalk 1938, 169–173 und 208–211.
192 Nordenfalk 1938, 194 ist an dieser Stelle sehr zurückhaltend –
vielleicht allzu zurückhaltend.
193 De Bruyne 1920, 157. Die Recherche nach den zugrunde liegen-
den Handschriften ist nicht gänzlich banal. Darum seien ihre
Resultate hier mitgeteilt – in Klammern jeweils die von De Bruyne
verwendete Sigle: London, British Library, Cotton Nero D IV (Lindis-
farne gospel) (Y); Stuttgart, Württembergische Landesbibliothek,
HB II 40 (K); Berlin, SBB-PK, Dep. Breslau 4 (ehemals Breslau,
Rehd. 163) (Y); Madrid, Real Academia de la Historia, cod. 20 (M);
München, BSB, Clm 6204 (N). Die Identifikation des letztgenannten
ist unsicher, denn die Angabe Clm 6212 ist offensichtlich falsch. Der
Brief ist dort nicht enthalten, in Clm 6204 aber sehr wohl (f. 6r/v).
Der Text ist auch bei Wordsworth/White 1889–98, 6 f. gedruckt. De
Bruyne selbst hat den Text in seinem Artikel von 1927 (s. folgende
Anm.) nochmals abgedruckt. Die – zu Unrecht – geringe Meinung,
die er von seiner informellen und nie eigentlich publizierten Arbeit
von 1920 hatte, zeigt sich daran, dass er nicht einfach darauf zu-
rückgegriffen hat, sondern den Text kurzerhand neu ediert. Dabei
hat er nur zwei der genannten Handschriften wieder verwendet
(Lindisfarne und Madrid), dafür zusätzlich Zürich, Zentralbiblio-
thek, ms. Car. C 1 und Douai, Bibliothèque municipale, ms. 12.
194 De Bruyne 1927, 7 f. nach der Handschrift Poitiers, Médiathèque
François-Mitterrand, ms. 17 (65), Ende 8. Jh., der Karpianbrief f. 2r/v
(zu beachten ist, dass es einen Textverlust durch mechanische Be-
schädigung des Blattes gibt; dies betrifft allerdings nur wenige Wor-

wörtlich und daher textkritisch wertvoll. Sie wurde in der
Edition berücksichtigt (Sigle: lat.2). Als Besonderheit ist
zu erwähnen, dass dort die Anweisung des Euseb, die Ka-
nonziffern mögen rot geschrieben sein, – zweifellos mit
Absicht – ausgelassen worden ist. Eine freie Übertragung
des Briefes – stellenweise eher Paraphrase – findet sich
bei Isidor von Sevilla.195 Sie ist nicht identisch mit einer
der zuvor genannten Versionen.

Die Existenz solcher Übersetzungen des Karpian-
briefes im Allgemeinen und der genannte Codex aus
Poitiers im Speziellen werfen die Frage auf, ob es für
das ganze Tafelwerk vor oder neben Hieronymus eine
weitere lateinische Übersetzung gab. Denn im Evangeli-
ar von Ste Croix gibt es zwei komplette Sets von Kanon-
tafeln: zunächst das vom Karpianbrief eingeleitete, das
sich völlig schmucklos präsentiert, dafür aber in jeder
Zeile um Initien erweitert ist, sodann das „normale“ mit
Kanonbögen, eingeleitet durch den Hieronymus-Prolog.
Die Frage bedürfte einer eigenen Untersuchung.196 Die-
se sollte am ehesten von jemanden durchgeführt wer-

te in § 4/5, die De Bruyne ergänzt hat). Neben der Entdeckung des
Textes selbst ist De Bruyne vor allem die Beobachtung zu verdan-
ken, dass diese Fassung von Victor von Capua in der Praefatio zu
seiner Evangelienharmonie verwendet worden ist (zu dieser siehe
gleich im Folgenden). De Bruyne zieht daraus den Schluss, dass die
Übersetzung für eine solche Evangelienharmonie angefertigt wor-
den sei und dass demnach Victor nicht nur diesen Text, sondern
auch das Tafelwerk und damit die Grundidee einer Applikation des
eusebianischen Systems auf eine Harmonie bereits aus einer Vorla-
ge übernommen habe (S. 10). Das ist indes unwahrscheinlich –
nicht nur, weil es in Kontrast steht zu Victors eigenen Äußerungen
in der Praefatio (s. die Zitate unten bei Anm. 208 ff.), sondern vor
allem weil mit einer solchen Applikation ja das eusebianische Sys-
tem deutlich modifiziert bzw. erweitert wird. Der unveränderte Kar-
pianbrief passt dann als Einführung nicht mehr – und in der Tat
gibt Victor seine eigene Erklärung, die den Brief nur zitiert, nicht
komplett übernimmt. Am zwanglosesten erklärt sich die Sachlage
so, dass Victor eine Vulgata-Handschrift benutzt hat, die neben Hie-
ronymus’ Vorrede auch den Karpianbrief enthielt. Alternativ könnte
man sich auch vorstellen, dass er mehr als eine Handschrift zur
Verfügung hatte, vielleicht neben der Vulgata noch ein Evangeliar
mit einer weiteren Kanontafel-Version (s. die übernächste Anm.).
195 Etymologiae 6,15 (Kapitel de canonibus euangeliorum), vgl.
dazu O’Loughlin 2010, 21–23 (mit englischer Übersetzung), dem al-
lerdings die Provenienz des Textes entgangen zu sein scheint. (Auf
diesem Hintergrund wirkt der Kontrast zwischen dem Isidor-Tadel
und dem Euseb-Lob, S. 14, Anm. 60, etwas eigenartig.)
196 Nordenfalk 1938, 168, Anm. 2 spricht die Frage knapp an,
ebenso Houghton 2016, 200 f. – wobei letzterer sie bejaht. Aller-
dings sind die gegebenen Belege nicht ausreichend. Für die Sonder-
formen beim Brixianus und beim Rehdigeranus ist auch die mögli-
che Verwandtschaft mit der gotischen Tradition zu beachten (s.
unten bei Anm. 271). Die Zufügung von Initien in altlateinischen
Handschriften ist nicht zwingend Teil eines „pre-Vulgate use“.



4.6 Alte Übersetzungen 151

den, der mit der handschriftlichen Überlieferung der la-
teinischen Bibel besser vertraut ist als der Bearbeiter
der vorliegenden Monographie. Allerdings wird das Re-
sultat vermutlich keine wesentlichen Auswirkungen auf
die Rekonstruktion des griechischen Tafelwerkes ha-
ben.

Das Problem könnte mit einer anderen Frage zusam-
menhängen, nämlich der Überlieferung des Tholos. Be-
kanntlich sind zwei lateinische Darstellungen erhalten,
die einerseits aus ikonographischen wie auch traditions-
historischen Gründen eindeutig mit den bekannten Bei-
spielen aus dem griechischen, armenischen und äthiopi-
schen Bereich verwandt sind und daher offensichtlich in
den „Dunstkreis“ der Kanontafeln gehören (Abb. 8a und
16b.c).197 Andererseits sind sie zu isoliert und ihrem Sitz
im Leben nach zu divers, um die Hypothese zu ermögli-
chen, dass der Tholos Teil des Archetyps der Standard-
übertragung war. Obwohl also die Provenienz aus bzw.
die Verwandtschaft mit dem Griechischen nicht zu leug-
nen ist, kann nach gegenwärtigem Stand der Kenntnis
nicht sicher gesagt werden, wann, wo und wie dieser
Kulturtransfer stattgefunden hat. Ein Äquivalent des
griechischen Titulus (Ὑπόθεσις κανόνος …, G11302)
scheint es im Lateinischen nicht zu geben.

Des weiteren sind einige Sonderformen anzuspre-
chen, die zwar nicht unmittelbar für die Rekonstruktion
des Griechischen relevant sind, aber dennoch möglicher-
weise aus diesem Kulturraum stammen oder einen inte-
ressanten Vergleich ermöglichen. Das gilt sicher für die
kleinen Marginalkonkordanzen, die sich letzten Endes
im lateinischen Bereich viel nachhaltiger durchsetzten
als im griechischen, aber ihrer Grundidee nach dennoch
wahrscheinlich von dort stammen.198 Allerdings haben
die Lateiner die Grundidee adaptiert und dabei noch
praktischer gestaltet (Abb. 21): Während in den anderen
Sprachräumen kleine Tabellen an den unteren Rand der
Seite gestellt werden, werden hier die Angaben zu den
Parallelen direkt unter die Ziffern am Rand gestellt: „qui-
cker, simpler, better.“199 Damit ist nicht nur eine Infor-
mationsdublette beseitigt (jede Ziffer taucht am Rand auf
und nochmals in der Tabelle am unteren Seitenrand),
also eine mögliche Fehlerquelle und Zeitverlust beim

197 Im Soissons-Evangeliar (Paris, BNF, lat. 8850, f. 6v) und im
Godescalc-Evangelistar (Paris, BNF, nouv. acq. lat. 1203, f. 3v). Der
zweite Fall ist untypisch, denn das Motiv steht nicht im Zusammen-
hang mit den Kanontafeln (die auch gar nicht vorhanden sind, da
es sich nicht um ein Evangeliar handelt); die ikonographische Pa-
rallele ist dennoch evident. Zu dem Motiv → 4.2.
198 Zur Grundidee und den ersten Belegen → 2.6, S. 50 f.
199 O’Loughlin 2010, 19, dort auch allgemein zu den Marginalkon-
kordanzen.

Abb. 21: Marginalkonkordanz more latino: Parallelen direkt unter
dem eusebianischen Randapparat vermerkt (hier Mc116 = 10,46–
52 in Kanon II mit Parallelen Mt205 und Lc224). London, BL,
Harley 1775 (Harleianus, 6. Jh.), f. 193r, Ausschnitt.

Schreiben und beim Konsultieren, sondern vor allem
emanzipiert sich der Randapparat vom Seitenlayout. Ta-
bellen am Fuß fassen die Information einer Seite oder
Spalte zusammen und müssen daher jedes Mal neu kon-
zipiert werden, wenn sich der Textumbruch ändert. Das
ist nun einfacher und daher weniger fehleranfällig: viel-
leicht auch ein Grund, warum das System erst in dieser
Gestalt weite Verbreitung gefunden hat.

Obwohl ein spätantiker Zeuge bekannt ist, in dem
der Randapparat mit Marginalkonkordanz dem lateini-
schen Text auf Griechisch zugesetzt worden ist,200 dürfte
diese spezifische Ausgestaltung eine Errungenschaft der
Lateiner sein. Diese Erweiterung des Systems ist sicher
sehr alt – wie alt genau, ist schwer zu sagen. Das erste
erhaltene Zeugnis ist zugleich das mutmaßlich älteste
Zeugnis für die Vulgata überhaupt, nämlich einige Blät-
ter aus dem fünften Jahrhundert in der St. Galler Sam-
melhandschrift 1395.201 Im Prinzip steht sogar der Vor-
stellung nichts im Wege, dass Hieronymus selbst (oder
jemand in seinem unmittelbaren Umfeld) auf diese Idee
gekommen ist. Außer vielleicht dem Umstand, dass der
Gelehrte aus Stridon auch in anderen Fällen nicht zu-
rückhaltend war, wenn es darum ging, eigene Errungen-
schaften ins rechte Licht zu rücken (während er in Bezug
auf die Kanones nur sagt, er habe sie sicut in graeco ha-
bentur wiedergegeben). Auf den ersten Blick könnte man
meinen, das erweiterte System sei als eine Art Konkur-
renz zum Tafelwerk am Anfang gedacht und mache die-

200 Mailand, Biblioteca Ambrosiana, C 39 inf. (6. Jh.). Wie in dem
gleich zu nennenden St. Galler Zeugen sind auch hier Kanonziffern
zugesetzt. Das deutet auf das Vorhandensein von Kanontafeln zu
Beginn. Ob das wirklich der Fall war, ist unsicher, weil der Codex
vorne mutiliert ist. Daher kann man auch nicht sagen, ob diese Ta-
feln griechisch waren (was man eigentlich erwarten würde).
201 St. Gallen, Stiftsbibliothek 1395, digital verfügbar auf http://
www.e-codices.ch/en/list/one/csg/1395, darin 110 Blätter aus den
Vulgata-Evangelien. Die besprochenen Aspekte gut sichtbar etwa
auf S. 111a. Eine nützliche Auswertung des Randapparats bei
O’Loughlin 1999.

http://www.e-codices.ch/en/list/one/csg/1395
http://www.e-codices.ch/en/list/one/csg/1395


152 4 Überlieferung und Editionstechnisches

ses obsolet.202 Das ist indes nicht der Fall, und so hat das
System auch nicht gewirkt. Schon die St. Galler Hand-
schrift hat neben den Sektionsziffern samt Parallelen –
ganz den Anweisungen des Hieronymus entsprechend –
die Kanonziffern in roter Farbe zugesetzt.203 Diese haben
ihren Sinn als Verweis auf die großen Tabellen, wie sie
von Euseb konzipiert sind. Sie werden also im Codex vor-
handen gewesen sein. Tatsächlich enthält der Randappa-
rat auch nicht die ganze Information. Gerade bei den
Mehrfach-Parallelen, die Euseb äußerst intrikat in sein
System eingebaut hat, wird am Rand nicht alles verzeich-
net (sondern im Regelfall nur die erste Parallele aus der
Tabelle).204

Gleichwohl war der praktische Nutzen des Tafel-
werks durch die Randkonkordanzen stark reduziert. Es
hielt sich trotzdem in der Tradition, ja wurde immer fei-
erlicher und sorgfältiger ausgestaltet. Grund war sicher
nicht zuletzt der look and feel des Sakralen, des Kanoni-
schen (nun im doppelten Wortsinn), der an den Kanon-
bögen hing. Das ging so weit, dass sogar die Form des
Kanonbogens auf die Randkonkordanzen übertragen
werden konnte, auf jede einzelne Seite des Evangelien-
buches, obwohl sie in diesem Zusammenhang eigentlich
sinnlos ist.205

Eine spezifische Form, die sich im lateinischen Be-
reich verbreitet hat, ist die Erweiterung der Tabellen um
inhaltliche Stichwörter zur schnellen Identifikation.
Während die nackten Zahlen selbst bei guter Bibel-
kenntnis niemandem als solche etwas sagen, daher also
die Tabelle als solche niemals eine besonders spannen-
de Lektüre ist, kann durch ein kleines inhaltliches
Stichwort in jeder Zeile relativ leicht Fleisch um die
Knochen gelegt werden. Das geschieht in der Regel so,
dass für die jeweils erste Spalte einer Tabelle das Ini-
tium in der gleichen Zeile daneben geschrieben wird,
also die ersten Worte der betreffenden Perikope.206 Na-

202 Diese Meinung vertritt Houghton 2016, 200: „This is clearly
secondary to Jerome as it obviates the need for the initial canon
tables.“
203 Diese sind teilweise schlecht erkennbar, teilweise durch aufge-
tragene Reagenzien entstellt. Der Befund als solcher ist aber klar.
204 Auf diesen Punkt hat O’Loughlin 2010, 19 f. mit Recht hinge-
wiesen.
205 Das ist etwa der Fall im Evangeliar Heinrichs des Löwen (Cod.
Guelf. 105 Noviss. 2°, 12. Jh.), wo der Randapparat (einschließlich
Konkordanztabellen) jeweils unter einem sehr langgestreckten Ka-
nonbogen steht.
206 Diese Version ist ediert bei De Bruyne 1920, 158–70 nach der
Handschrift Trier, Bischöfliches Priesterseminar, ms. 40, f. 5v–13v.
Ein weiterer früher Zeuge ist der unten noch zu nennende Codex
Brixianus (s. Anm. 271). Bei der Formulierung dieser Textreferenzen
bestehen offenbar Beziehungen zur Vetus Latina, vgl. McGurk 1955,
194 und Houghton 2016, 202. Besonders interessant ist der Fall von

türlich braucht das Tabellenwerk auf diese Weise etwas
mehr Platz, aber das Layout ist vor allem deshalb in der
lateinischen Tradition leicht realisierbar, weil ohnehin
zumeist nur ein Tabellensystem auf jeder Seite unterge-
bracht wird. (In der „kleineren Folge“ gilt dies zumin-
dest für die großen Kanones I–IV.) Es gibt auch im grie-
chischen Bereich Beispiele für dieses Vorgehen, aber
unter den älteren Zeugen ist nur ein einziger Fall aus
dem neunten Jahrhundert belegt (K5), und es ist un-
wahrscheinlich, dass dort der Ursprung lag und die la-
teinische Welt sich von dort inspirieren ließ. Entweder
gilt das Umgekehrte oder – wahrscheinlicher – es han-
delt sich um Entwicklungen, die zweimal unabhängig
voneinander vollzogen wurden.

Honoris causa sei zum Schluss noch der gelehrte Vic-
tor von Capua und seine Arbeit an der Evangelienharmo-
nie genannt. Diese verdient nicht nur deshalb Aufmerk-
samkeit, weil der erhaltene Codex unter den Augen des
Autors hergestellt worden ist, also eines der ganz weni-
gen „Originale“ aus der Spätantike darstellt, und weil es
sich um eine der ältesten datierten Bibelhandschriften
überhaupt handelt (aus dem Jahr 546/547),207 sondern
vor allem weil dort das Problem der Vielfalt und Einheit
der Evangelienüberlieferung auf eine innovative und
ganz eigenständige Weise weitergedacht worden ist. Eine
Evangelienharmonie versucht ja ihrem Wesen nach, die
Einzelstränge der vier Evangelien zu einer Einheit zu ver-
flechten, also aus vier weithin parallelen, aber prinzipiell
unabhängigen Erzählabläufen einen einzigen narrativen
Strang zu gewinnen. Man würde prima vista meinen,
dass sich damit das eusebsche System erübrigt, denn es
setzt ja die Verschiedenheit der vier fila voraus, die dann
in den Tabellen – also eher abstrakt – zu einem textus,
Gewebe, verflochten werden. Tatsächlich ist das Diates-
saron vielfach als eines der „Vorgängermodelle“ der eu-
sebschen Idee betrachtet worden, mithin als eine Alter-
native, die durch das intrikate Tabellensystem abgelöst
und überwunden wurde (→ 2.4).

Victor hat eine solche Evangelienharmonie in lateini-
scher Sprache vorgefunden und revidiert. Diese hatte, wie
zu erwarten, keine Tafeln und Randziffern. Sodann hat
sich der gelehrte Bischof „mit Gottes Hilfe und mühevol-
lem Eifer bemüht, die genannten Ziffern an den jeweils

Poitiers, Médiathèque François-Mitterrand, ms. 17 (65), s. Anm. 194,
weil dort die Kanontafeln mit den Initien neben einem weiteren Set
mit konventionellen Kanonbögen stehen.
207 Fulda, Hochschul- und Landesbibliothek, Bonifatianus 1 („Co-
dex Fuldensis“), digital verfügbar auf https://fuldig.hs-fulda.de/
viewer/image/PPN325289808/1/LOG_0000/, Beschreibung bei Haus-
mann 1992, 3–7.

https://fuldig.hs-fulda.de/viewer/image/PPN325289808/1/LOG_0000/
https://fuldig.hs-fulda.de/viewer/image/PPN325289808/1/LOG_0000/


4.6 Alte Übersetzungen 153

passenden Orten sorgfältig zuzusetzen“.208 Der Sinn ist
nun nicht mehr das Auffinden von Parallelen innerhalb
des gleichen Buches (denn die Parallelen sind hier ja inei-
nander gearbeitet), sondern der Bezug auf ein Referenz-
werk, das der Leser daneben legen muss. Er kann „aus
den zugesetzten Ziffern zur vollständigen Perikope eines
jeden Evangeliums gelangen.“209 Es handelt sich also um
eine Art Quellenapparat, der ein wissenschaftliches Inte-
resse befriedigt, vor allem aber auch ein theologisches
Anliegen verfolgt, nämlich ein Vollständigkeitsnachweis
der vorgelegten Evangelienfassung. Es ist alles enthalten
und entspricht dem Original. Man kann also den „vorlie-
genden Band ohne Skrupel verwenden“.210

Das System ist zu diesem Zweck einerseits komplett
neu gedacht, andererseits setzt es zur Verwendbarkeit
aber voraus, dass die Standardsektionen von Euseb stabil
bleiben, denn nur so kann es mit jedem „normalen“
Evangeliar zusammen verwendet werden. Das war nicht
leicht, weil der Evangelienharmonie von Haus aus nicht
die genannten Sektionen zugrunde lagen. Victor hat diese
Aufgabe mit bewundernswerter Präzision und Feinheit
gelöst.211 Noch dazu mit einer doppelten Konsultations-
möglichkeit, die er offenbar aus Handschriften mit dop-
peltem Tafelwerk kannte: Tabellen zu Beginn und Margi-
nalkonkordanzen auf jeder Seite. Genau dies findet der
Leser im Codex Fuldensis. Er kann also von jedem einzel-
nen Abschnitt direkt auf das komplette Evangeliar zugrei-
fen, und er kann sich im Tafelwerk zu Beginn einen Über-
blick über die Überlieferung verschaffen. Diese Tabellen
folgen im Prinzip dem Schema des Euseb (10 Kanones mit
den üblichen Textkombinationen, f. 5r–12v), sind aber
doch ganz neu konzipiert, denn neben den eusebiani-
schen Sektionen muss ja jeweils auch die Kapitelnummer
der Evangelienharmonie verzeichnet werden, und vor al-
lem bildet nun diese Nummer das Ordnungsprinzip der
Tabellen (also nicht wie bei Euseb die jeweils erste Spal-
te). Umfang und Komplexität des Systems sind dadurch
nochmals erheblich gesteigert. Tatsächlich findet die In-
formationsfülle in dem eher konventionellen Kanonbo-
gen-Schema auf 16 Seiten nur mit Mühe Platz, aber am
Schluss ist doch alles wohl durchdacht und funktional.

208 domino iuuante studium laboris inpendi, ut memoratos numeros
per loca congrua diligenter adfigerem. Aus der Praefatio, f. 1r–4r,
hier f. 2v, zitiert nach Ranke 1868, 2,23–25.
209 … ex appositis numeris ad plenariam recurrens quilibet euange-
lii lectionem. Ebd. Z. 26 f.
210 … absque scrupolo studiosi mens secura hoc possit uti uolumine.
Ebd. Z. 29 f.
211 Mit ebensolcher Präzision hat Rathofer 1971 das System nach-
gezeichnet und analysiert, bes. S. 20–30 zu den Randkonkordanzen
und S. 30–44 zu dem Tafelwerk zu Beginn. Vgl. auch McGurk 1955.

Der Arbeitsaufwand muss enorm gewesen sein – nicht zu-
letzt für die am Rand gegebenen Informationen, von de-
nen aus das System gearbeitet ist. „Denn die ca. 750 Mar-
ginalkonkordanzen mit ihren über 2300 Sektions- und
Kanonzahlen und den insgesamt – die Verweise im Text
eingeschlossen – fast genau 4000 Evangelistensiglen er-
möglichen in der Tat einen im ganzen lückenlosen und
genauen Vergleich des Diatessaron mit dem jeweils ent-
sprechenden Wortlaut der Einzelevangelien.“212

Eine präzise Edition dieses gesamten Systems wäre
eine herkulische Aufgabe. Sie würde für die Rezeptions-
geschichte der Kanontafeln Vieles lehren,213 allerdings
für die Rekonstruktion eher wenig. Offensichtlich stand
Victor in der Tradition der Vulgata, an die er sich auch
textlich angleicht. Den Brief des Hieronymus zur Erklä-
rung der Tafeln zitiert er zu Beginn des Codex.214 Eine
präzise Edition würde also in dieser Hinsicht nicht mehr
erbringen als einen weiteren frühen, aber doch nicht sin-
gulären Zeugen für die Arbeit des Hieronymus.

4.6.2 Die syrischen Übersetzungen

Auch im syrischen Sprach- und Kulturraum haben die
Kanontafeln großen Erfolg gehabt. Sie sind dort sehr ver-
breitet und mitunter künstlerisch überaus kostbar ausge-
staltet. Am bekanntesten ist die Fassung des Rabbula-
Evangeliars (dat. 586),215 wo die Kanontafeln auf 19 Sei-
ten von einem prächtigen Zyklus von Miniaturen beglei-
tet sind. Auch wenn diese Bilder keinen direkten Bezug
zum Zahlenwerk haben, ist es doch der Versuch, die Ein-
heit der Evangelien-Narration begleitend mit anderen
Mitteln auszusagen.216

212 Rathofer 1971, 23 f.
213 Hier wären auch diejenigen Handschriften einzubeziehen, die
direkt oder indirekt vom Fuldensis abstammen, vgl. Rathofer 1971,
44–61 – allen voran St. Gallen, Stiftsbibliothek 56 (9. Jh.), vgl. dazu
Kapfhammer 2015.
214 Allerdings nur ein knapper Auszug, f. 4v.
215 Florenz, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut. 1.56, digital
verfügbar auf http://mss.bmlonline.it/catalogo.aspx?Shelfmark=
Plut.1.56. Aus der umfangreichen Literatur sei hier nur der Band
von Bernabò 2008 genannt.
216 Nordenfalk 1938, 239–254 nimmt eine genaue Analyse der
Randminiaturen vor. Er kommt zu dem Schluss, dass der Zyklus
ursprünglich zum Diatessaron gehörte und dessen einheitlichen Er-
zählverlauf illustrierte. Das ist möglich, aber kaum beweisbar. Im-
merhin könnten die unten bei Anm. 220 mitgeteilten Überlegungen
auch in eine solche Richtung deuten. Die weitergehenden Vermu-
tungen von Nordenfalk (1938, 255–259: „eine griechische Pracht-
handschrift mit Vorsatzbildern“ sei die Vorlage gewesen) sind eher
spekulativ.

http://mss.bmlonline.it/catalogo.aspx?Shelfmark=Plut.1.56
http://mss.bmlonline.it/catalogo.aspx?Shelfmark=Plut.1.56


154 4 Überlieferung und Editionstechnisches

Der mainstream der syrischen Überlieferung folgt der
Peschitta, die handschriftlich nicht nur quantitativ reich,
sondern auch sehr früh bezeugt ist.217 (Die Überlieferung
setzt schon weniger als ein Jahrhundert nach der Genese
des Textes in der ersten Hälfte des fünften Jahrhunderts
ein.) Gleichwohl ist der textkritische Ertrag eher gering,
denn für diese Version wurde das eusebianische System
einer grundlegenden Revision unterzogen.218 Bei Bei-
behaltung des Prinzips wurden alle Evangelien feiner in
Sektionen aufgeteilt. Demnach mussten gänzlich neue,
längere Tabellen erstellt werden. Diese detailgenaue und
sorgfältige Arbeit ist vermutlich um die Mitte des fünf-
ten Jahrhunderts durchgeführt worden.219 Es könnte
sein, dass sie im Zusammenhang steht mit einer etwa
gleichzeitig durchgeführten Verfeinerung des Diatessa-
ron, das ja seit langer Zeit im syrischen Sprachraum ver-
breitet war.220

Diese Revision kann durchaus als Vertiefung und
Verbesserung des Euseb angesehen werden, unter des-
sen Namen sie im übrigen weiterhin kursierte. Insofern
verdient sie Interesse um ihrer selbst willen und als Teil
der Wirkungsgeschichte, doch kommt sie zur Rekon-
struktion des ursprünglichen Euseb nicht in Betracht.
Nur der Karpianbrief, der unverändert übernommen,
aber eher frei übersetzt worden ist, kann für die Edition

217 Vgl. zuletzt Williams 2013, 150–152.
218 Auf diesen Sachverhalt hat zuerst Gwilliam 1890 in einem Auf-
satz aufmerksam gemacht. Er hat dann das ganze System in seiner
Edition des Peschitta-Evangeliars zum ersten und bislang einzigen
Mal im Druck gebracht (Gwilliam 1901, 1–22). Beide Arbeiten wur-
den gemeinsam in einem Nachdruck 2006 wieder zugänglich
gemacht. (Allerdings ist dort die Edition „isoliert“, also von ihrer
Einleitung [dort Handschriftenliste und insbesondere die Bemer-
kungen S. xii] und vom Evangelientext mit dem Randapparat ge-
trennt.)
219 Vaccari 1957 hat das System einer inhaltlichen Analyse unter-
zogen, bes. S. 441 f. zu den Gründen für diese Innovation und S. 443
über ihren „Sitz im Leben“ und ihre Datierung. Genau zeitgleich ist
der Aufsatz von Leroy 1957 erschienen. Er ist komplementär: Es
geht dort weniger um das Inhaltlich-Exegetische, sondern mehr um
das Formal-Gestalterische (Seiteneinteilung, Dekoration). Leroy
macht auf vier wichtige frühe handschriftliche Zeugen aufmerksam,
die Nordenfalk noch nicht bekannt waren.
220 Das ist die These von Vaccari 1957, 444–450. Man könnte diese
These so weiterdenken, dass möglicherweise das revidierte Konkor-
danzsystem unmittelbar Frucht der Arbeit am Diatessaron war.
Denn das Beispiel des Victor von Capua (→ 4.6.1, S. 152 f.) zeigt,
dass der Versuch, mit Hilfe des Euseb eine Art „kritischen Apparat“
zur Evangelienharmonie zu schaffen, beinahe notwendig zu feine-
ren Sektionsaufteilungen führt. Victor konnte diesem Impuls nicht
nachgeben, weil er sich an die bereits etablierte Vulgata mit ihren
eusebianischen Sektionen gebunden fühlte. Philologen in Edessa
war das aber vielleicht möglich. Diese Fragen wären eigens zu un-
tersuchen – sehr anregend, aber auch sehr kompliziert.

berücksichtigt werden (Sigle: syr.1).221 Allerdings wurden
nur solche Lesarten im Apparat verzeichnet, bei denen
Grund zu der Auffassung besteht, dass sie auf die grie-
chische Vorlage zurückgehen (in der Regel also nur bei
Übereinstimmung mit mindestens einem griechischen
Zeugen).

Nun wurde das Neue Testament bekanntlich mehr-
fach ins Syrische übersetzt – mit der Tendenz zu zuneh-
mender Wörtlichkeit. Als Thomas von Harqel die Evange-
lien im Jahr 616 neu und sehr originalgetreu übersetzte,222
gab er dem Text die eusebianische Konkordanz in ihrer
ursprünglichen Form bei. Die Arbeit war von Anfang an
für den gelehrten Gebrauch konzipiert, und als ein Ni-
schenprodukt in diesem Sinn konnte sich der Text über
die Jahrhunderte halten. Der jüngst erfolgten Ausgabe
des Markusevangeliums ist dankenswerterweise eine gute
Arbeitsedition der Kanontafeln beigegeben, nach der das
Tafelwerk verglichen wurde (Sigle: syr.2).223 Grundlage
sind die folgenden Handschriften.

Tab. 34: Für die Kanontafeln verwendete Handschriften in der Har-
clensis-Edition.224

S1 ep., can. Birmingham, Cadbury Research Library, Mingana
Collection, Syr. 124, 8. Jh.

F ep., can. Florenz, Biblioteca Medicea Laurenziana,
Plut. 1.40, dat. 727

V2 can.? Vatikan, BAV, Vat. syr. 268, dat. 858 (spätestens)
A ep. Rom, Biblioteca Angelica, Or. 74, 9./10. Jh.

Das Tafelwerk in dieser Tradition steht dem Eusebschen
Archetyp sehr nahe, die Qualität ist also hoch. Es kann
sein, dass Thomas von Harqel auf der Basis von mehr als
einer Vorlage eine eigene Rezension bzw. Rekonstruktion
erstellt hat. Als eine Besonderheit ist zu erwähnen, dass –
zumindest halbherzig – hier der Versuch gemacht ist, den

221 Auf der Basis der Edition von Gwilliam 1901, 2–4. Auch in dem
Artikel von 1890 war der Text schon abgedruckt (255–258), dort
auch einige Bemerkungen zum Text.
222 Vgl. Williams 2013, 152–155.
223 Yohanna 2015, 68–80. Die Edition ist mustergültig, insofern
sie sogar die genaue Position der Randziffern rekonstruiert (aller-
dings nur für Mc – der Zielsetzung dieses Bandes entsprechend).
224 Die ersten beiden Handschriften sind digital verfügbar auf
http://vmr.bham.ac.uk/Collections/Mingana/Syriac_124/ bzw. http://
mss.bmlonline.it/Catalogo.aspx?Shelfmark=Plut.1.40. Leider wird
nur zur Edition des Briefes ein kritischer Apparat gegeben, und auch
nur dort ist die handschriftliche Basis klar (Yohanna 2015, 69). Für
das Tafelwerk sind sicher S1 und F verwendet – doch offenbar noch
mehr (ebd. 72). Denn der von mir zu Z. 12 verzeichnete Zusatz ist in F
nicht vorhanden, und S1 schweigt als Zeuge (die erste Seite von Ka-
non I fehlt).

http://mss.bmlonline.it/Catalogo.aspx?Shelfmark=Plut.1.40
http://mss.bmlonline.it/Catalogo.aspx?Shelfmark=Plut.1.40
http://vmr.bham.ac.uk/Collections/Mingana/Syriac_124/
http://mss.bmlonline.it/Catalogo.aspx?Shelfmark=Plut.1.40
http://mss.bmlonline.it/Catalogo.aspx?Shelfmark=Plut.1.40


4.6 Alte Übersetzungen 155

längeren Markus-Schluss zu integrieren. Am Schluss von
Kanon XMc findet sich, über Euseb hinausgehend, noch
die Sektion Mc236.225 Halbherzig ist das Vorgehen des-
halb, weil nach dem Ende von Mc233 = 16,8 noch insge-
samt sieben Sektionen im Text auftauchen (Mc234–240 =
16,9–20), von denen aber nur diese eine ins Tafelwerk
aufgenommen ist.

4.6.3 Die armenische Übersetzung

Die erhaltene handschriftliche Überlieferung der armeni-
schen Bibelübersetzung setzt viel später ein als die der
syrischen. Die ältesten direkten Zeugen stammen aus
dem neunten Jahrhundert. Das bedeutet aber nicht, dass
die Übersetzung weniger alt ist. Im Gegenteil ist ihre Ge-
nese sogar quellenmäßig besonders gut bezeugt und da-
tiert: Sie wird mit dem Erfinder des armenischen Alpha-
bets Mesrop Maštoc‘ in Verbindung gebracht und gehört
ins frühe fünfte Jahrhundert.226 Eine Revision des Textes
hat noch in der ersten Hälfte des gleichen Jahrhunderts
stattgefunden. Die Übersetzung ist also ähnlich alt wie
die NT-Peschitta. In armenischen Evangeliaren ist die
Beigabe der Kanontafeln besonders häufig, ja sie wird zu
einem völlig unangefochtenen Standard. Bereits die äl-
testen erhaltenen Evangeliare enthalten das Konkor-
danzwerk. Bedeutet das, dass dieses Werk Teil des ur-
sprünglichen Übersetzungsprojekts war? Das ist nicht
sicher beweisbar, aber doch recht wahrscheinlich.227

Die Kanontafeln entsprechen dem griechischen Sys-
tem des Euseb, also nicht dem veränderten der Peschitta.
Die Übersetzung des Karpianbriefes ist extrem wörtlich,
geradezu sklavisch, und entspricht den Charakteristiken
der „philhellenischen Schule“ des fünften und sechsten
Jahrhunderts. Die Qualität der Überlieferung ist generell
sehr gut. Die Seitenaufteilung ist derjenigen der ältesten
griechischen Zeugen nah. Mögliche spätere Beeinflus-
sung durch das Griechische oder Quereinflüsse aus ande-

225 Die Angelegenheit ist hier auch deshalb zu erwähnen, weil die
Edition von Yohanna 2015 an dieser Stelle nicht klar ist. Die in Ka-
non XMc grau unterlegten Zahlen sind postuliert, nicht überliefert –
zumindest nicht in den beiden in der vorigen Anm. genannten
Handschriften. Dort ist der Befund der oben geschilderte: Nur
Mc236 wird im Tafelwerk nachgetragen.
226 Hauptquelle ist die Vita des Maštoc‘ aus der Feder seines Schü-
lers Koryun. Vgl. dazu und zum Folgenden Cowe 2012, 147–155;
Cowe 2013, 265–269.
227 Dafür spricht u. a. die Tatsache, dass die Kanontafeln schon
im frühen achten Jahrhundert Gegenstand von allegorischer Kom-
mentierung sein konnten, s. unten Anm. 243. Tēr-Movsēsean 1902,
267 vermutet, dass die Übersetzung im Rahmen der ersten Revision
im fünften Jahrhundert erfolgt ist.

ren Sprachräumen sind dabei natürlich nicht ausge-
schlossen.228

Der Textbestand ist gut erschlossen aufgrund der
philologischen Arbeit des gelehrten Mechitaristen Arista-
kes Vardanian (1887–1941). Er hat 1928 zunächst den Kar-
pianbrief, 1930 dann den Brief nochmals sowie zusätz-
lich das gesamte Tafelwerk kritisch ediert. Der Ausgabe
liegt eine große Zahl von Handschriften zugrunde, deren
Lesarten im Apparat sorgfältig dokumentiert sind.229 Für
die vorliegende griechische Edition wurde Vardanians
Text durchgängig verglichen und verzeichnet (nicht aber
Lesarten einzelner armenischer Handschriften, Sigle:
arm.). Die sklavische Nähe zum Griechischen erlaubt be-
sonders beim Brief beinahe eine Wort-für-Wort-Rekon-
struktion des Originals, bis hin zur Wortstellung. Daher
ist der textkritische Wert dieses Zeugen sehr hoch. Gera-
de aus diesem Grund bedarf unter den Varianten eine
größere Abweichung einer kurzen Erläuterung. In § 7
fehlt in der gesamten armenischen Überlieferung ein
Äquivalent zu den Worten ὑποσημείωσις διὰ κιννα-
βάρεως ἔγκειται. Dabei handelt es sich nicht – wie man
im ersten Moment meinen könnte – um eine bewusste
Auslassung aus inhaltlichen Gründen (nämlich weil man
der von Euseb vorgeschlagenen Farbgestaltung nicht fol-
gen konnte oder wollte), sondern um einen rein mecha-
nischen Textausfall, vermutlich genau eine Zeile in einer
Vorlage.230 Vardanian hat den fehlenden Text übersetzt
und in Klammern ergänzt. Dass es sich nicht um eine ab-
sichtliche Auslassung handelt, wird allein daran deut-
lich, dass die zinnoberrote Farbe weiter unten (§ 8)
durchaus erwähnt wird. Der Befund ist deshalb von Inte-
resse, weil er zeigt: Die gesamte armenische Überliefe-
rung hängt offenbar an einem einzigen Archetyp. Bei
späterem erneuten Kontakt mit der byzantinischen Text-
tradition wäre es ein Leichtes gewesen, die fehlenden
Worte zu ergänzen – und auch durchaus wünschens-
wert, denn der armenische Text in der tradierten Gestalt
lässt sich zwar mit Mühe grammatisch verstehen, aber
inhaltlich ist er nicht sehr sinnvoll. Man könnte leicht
bemerken, dass hier etwas nicht stimmt.

Eine zweite Variante ist von Interesse, und in diesem
Fall dürfte es sich eher um einen absichtlichen Textein-

228 S. oben bei und nach Anm. 183 die Bemerkungen zu D’Aiuto
2005.
229 Vardanian 1928 und 1930, Beschreibung der Handschriften
1930, 236–241. Der Brief ist zusätzlich in den Faksimile-Ausgaben
der Evangeliare von Ēǰmiacin und Wien nach diesen Handschriften
transkribiert (Buschhausen 1981, 10 und 2001, 70 f.). Der Ertrag ist
indes gering, weil beide Handschriften bereits bei Vardanian be-
rücksichtigt waren.
230 So Vardanian 1928 im Apparat zur Stelle.



156 4 Überlieferung und Editionstechnisches

griff handeln. In § 8 ist davon die Rede, man solle die Sek-
tionsziffer in dem Kanon aufsuchen, den die rote Kanonzif-
fer angibt. Davon abweichend sagt der armenische Text,
man solle am Kopf des Kanons (ἐπὶ μετώπου τοῦ κανόνος,
armenisch ի ճակատ կանոնին, statt ἐν τῷ κανόνι) su-
chen. Damit bezieht sich die Anweisung nicht mehr auf
die Sektionsziffer, sondern auf die Kanonziffer. Das ist
nicht direkt falsch oder sinnlos, dürfte aber den von Euseb
intendierten Sinn nicht angemessen wiedergeben.

Viel mehr Aufmerksamkeit als der Textbestand hat
in der Forschung das Dekorationsschema und die künst-
lerische Ausgestaltung der armenischen Kanontafeln ge-
funden. Das liegt einerseits natürlich an der leichteren
Zugänglichkeit und unmittelbar, geradezu wörtlich vor
Augen stehenden Relevanz und Schönheit. Andererseits
liegt es auch daran, dass sich der Altmeister der Kanon-
tafel-Forschung Carl Nordenfalk diesem Zweig der Über-
lieferung intensiv zugewendet und ihn für besonders
wertvoll gehalten hat. Speziell seine Hochschätzung des
Ēǰmiacin-Evangeliars231 hat starken Widerhall gefunden.
Er kam zu dem Schluss, „daß für die Rekonstruktion der
Grundrißform der Kanontafeln im eusebianischen Arche-
typus dem Etschmiadzin-Evangeliar der größte Quellen-
wert zukommt.“232 Es ist zu beachten, dass dieses Urteil
tatsächlich nur auf das Dekorationsschema bezogen ist,
also die Handschrift nicht in jeder Hinsicht als dem Ar-
chetyp nahestehend betrachtet. Doch auch mit dieser
Einschränkung ist etwas Wasser in den Wein zu gießen.

Zunächst ist daran zu erinnern, dass hier – wie auch
sonst in vielen Fällen – ganz offensichtlich zwei ver-
schiedene Professionisten mit der Ausführung betraut
waren, nämlich ein Buchmaler und ein (Schrift-)Schrei-
ber. Dass diese beiden eher schlecht koordiniert waren,
ist gleichfalls keine Seltenheit. Doch im vorliegenden
Fall ist es besonders eklatant. Es ist nicht übertrieben zu
sagen, dass der Schreiber das ihm vorgelegte Dekorati-
onsschema gründlich verdorben hat. Weil er in Kanon II
die Ziffern zu locker geschrieben hat, hat sich ab der
zweiten Seite alles nach hinten verschoben,233 und am

231 Erevan, Matenadaran, ms. 2374 (dat. 989), zugänglich im Faksi-
mile von Buschhausen 2001. Für alle genannten armenischen Hand-
schriften ist immer auch der Index of Armenian Art von Dickran
Kouymjian zu konsultieren (jetzt zugänglich über die Universität
Hamburg: https://www.openaccess.uni-hamburg.de/datenbanken/
index-of-armenian-art.html).
232 Nordenfalk 1938, 82 f. Zustimmend etwa Bandmann 1966, 12;
Klemm 1972, 70 f.; Wessel 1978, 931; Reudenbach 2009, 62; McKen-
zie 2016, 56.
233 Das Tabellenschema sieht jeweils 9 Zellen vor. Auf f. 1r (Ka-
non I) reicht das gut aus, weil jede Zelle mit vier Ziffern befüllt wird.
Auf f. 2v ist der Schreiber nur zu Beginn (die ersten drei Zellen) so

Schluss hatte er Mühe, den Ziffernbestand noch irgend-
wie unterzubringen. Der größte „Unfall“ betrifft den
zweispaltigen Kanon V, wo die eine Spalte auf f. 3v zu
stehen kommt und die andere auf f. 4r. Für eine reguläre
Benutzung ist die Tabelle damit so gut wie nutzlos. Sehr
unschön ist auch, dass am Schluss des Ganzen eine Spal-
te von Kanon XIo schlicht keinen Platz mehr fand und am
rechten Seitenrand außerhalb des letzten Interkolumni-
ums nachgetragen werden musste.

Nun könnte man argumentieren, dass der Schreiber
schlecht, aber der Buchmaler gut gearbeitet habe. So ein-
fach ist es indes nicht. Denn auf den sieben Seiten sieht
das Dekorationsschema die folgende Zahl von Tabellen-
systemen (= Zahl der Interkolumnien) vor: 2 3 2 2 2 2 2.
Unabhängig von der schwierigen Frage, wie die Seiten 6
und 7 genau zu gestalten sind, hat man auf Seite 4 in
jedem Fall ein Problem: Hier wäre Kanon V in drei Syste-
men unterzubringen, und das ist im gemalten Schema
unmöglich. Mit anderen Worten: Auch die gemalte Vorla-
ge kann nicht dem eusebschen Archetyp entsprechen,
wie er von Nordenfalk rekonstruiert und oben (→ 4.1)
weitgehend bestätigt worden ist.

Eine letzte Bemerkung zu einem eher textlichen De-
tail: Nordenfalk hat beobachtet, dass innerhalb von Ka-
non X nicht die übliche Reihenfolge der Evangelien ein-
gehalten wird, sondern Lc und Mc vertauscht sind (also:
Mt – Lc – Mc – Io). Das ist in der Tat auffällig und unge-
wöhnlich, und es lädt dazu ein, eine Verbindung zu einer
ganz anderen Beobachtung herzustellen, dass nämlich
im modus laborandi des Euseb wohl tatsächlich die Evan-
gelien in der Reihenfolge Mt – Lc – Mc – Io durchgearbei-
tet wurden (→ 2.5, S. 40). Daraus aber zu folgern, dass
Euseb selbst diese Reihenfolge auch seinem Kanon X zu-
grunde gelegt habe und dass allein das Ēǰmiacin-Evange-
liar diese originale Anordnung bewahre, ist sicher viel
zu gewagt.234 Zwar ist diese Reihung eindeutig die lectio
difficilior, und die Umstellung von dort zur Standard-
Reihenfolge ist viel plausibler als das Umgekehrte, aber
angesichts der überwältigenden Bezeugung der Normal-
folge wäre es kühn anzunehmen, dass das Richtige aus-
gerechnet in einem einzigen armenischen Zeugen des
10. Jahrhunderts „überwintert“ haben sollte.235 Zudem ist

verfahren; danach ist er zu einer Dreier-Befüllung übergegangen.
Damit genügt der Platz bei weitem nicht.
234 Gegen Nordenfalk 1938, 70–72.
235 Nordenfalk 1938, 72, Anm. 1 weist noch als weiteren Zeugen
auf den griechischen Codex Florenz, Biblioteca Medicea Laurenzia-
na, conv. soppr. 159 (11. Jh., GA 200) hin, der ebenfalls diese Anord-
nung in Kanon X hat. Das ist wahr, aber auch dort ist eine einfache
layout-technische Erklärung für eine Umstellung naheliegender als
das Überleben des Uralten, das sonst nirgends überlebt hat: Auf
den beiden Seiten f. IVr/v waren die 3 – 1 – 3 – 4 Spalten für

https://www.openaccess.uni-hamburg.de/datenbanken/index-of-armenian-art.html
https://www.openaccess.uni-hamburg.de/datenbanken/index-of-armenian-art.html


4.6 Alte Übersetzungen 157

auch kein Grund erkennbar, warum Euseb in seinem Ka-
non X diese Folge geboten haben sollte, obwohl er ein-
deutig eine „Zielgruppe“ mit Evangeliar in Normalfolge
im Blick hatte. Viel wahrscheinlicher, aber auch viel ba-
naler, ist die Erklärung, dass der Schreiber des Ēǰmiacin-
Evangeliars in seinem ohnehin verpfuschten Layout
meinte, dadurch etwas retten zu können, dass er die zwei
übrigen Spalten im Anschluss an XMt auf f. 5r mit Lc füll-
te (während Mc nur eine Spalte gebraucht hätte).

Unbeschadet dieser Einzelfragen bleibt dennoch be-
stehen, dass das Ēǰmiacin-Evangeliar – und überhaupt
die ältere armenische Tradition – dem hypothetischen
Archetyp nahesteht und zu dessen Rekonstruktion einen
Beitrag zu leisten vermag. Diese ältere armenische Tradi-
tion wäre allerdings noch umfassender zu untersuchen,
als es bisher meist geschehen ist. Im Anschluss an Nor-
denfalk haben – zumindest in nicht-armenologischer
Forschung – neben dem Ēǰmiacin-Evangeliar vor allem
zwei bekannte Zimelien der armenischen Bibliotheken in
Jerusalem und Wien Aufmerksamkeit gefunden.236 Dazu
sagt Nordenfalk selbst: „Nun gehören die drei armeni-
schen Evangeliare in Etschmiadzin, Jerusalem und Wien
wegen auffälliger Übereinstimmungen ihrer künstleri-
schen Ausstattung zusammen und bilden eine besondere
Gruppe.“237 Obgleich eine umfassende Aufarbeitung
auch im vorliegenden Zusammenhang nicht möglich
war, wurden doch zumindest für die Analyse der Seiten-
einteilung zusätzlich noch zwei ältere Zeugen herangezo-
gen.238

Mt – Mc – Lc – Io unterzubringen. Leichter als in der Form 4 / 7
(3+1/3+4) geschah das in der Form 6 / 5 (3+3/1+4).
236 Jerusalem, Armenisches Patriarchat, ms. 2555, digital verfüg-
bar auf https://www.loc.gov/item/00271074165-jo; Wien, Mechitha-
risten-Congregation, ms. 697, zugänglich über das Faksimile Busch-
hausen 1981. Ausgehend von letzterem, aber im Grunde zur ganzen
Gruppe vgl. die kunsthistorische Studie von Klemm 1972.
237 Nordenfalk 1938, 70.
238 Sehr hilfreich ist die Tabelle bei Kouymjian 1996, 1018. Dort
sind alle relevanten Handschriften bis zum Jahr 1100 aufgelistet,
jeweils mit Angaben zum Karpianbrief und zu den Kanontafeln
(falls vorhanden, samt Zahl der Seiten). Kouymjian kommt in seiner
Analyse ebenfalls zu dem Resultat, dass das Ēǰmiacin-Evangeliar
eine Größe sui generis ist und daher nur mit Einschränkungen zur
Erschließung der armenischen Tradition insgesamt oder gar des
griechischen Archetyps geeignet ist (S. 1037). Oben in Tab. 20
(S. 88) wurden zusätzlich herangezogen: Venedig, Congregazione
armena mechitarista, ms. 1144/86 (Mlk‘ē-Evangeliar, dat. 862, nur
Kanon I–IV erhalten, f. 2v–3v); Baltimore, The Walters Art Museum
W.537 (dat. 966; der erste Teil der Kanontafeln fehlt, nur Kanon IX–
X erhalten, f. 1r/v). Zum Mlk‘ē-Evangeliar vgl. Anna Sirinian, in:
D’Aiuto/Morello/Piazzoni 2000, 159–164, Nr. 16. Auf der Basis der
dort gemachten Angaben und der vorhandenen Reproduktionen
kann man Folgendes erschließen: Das Mt-Evangelium beginnt f. 7r
mit einer neuen Lage. Die vorausgehenden sechs Blätter enthalten

Wichtig ist ein umfassendes Bild nicht zuletzt wegen
eines prominenten Dekorationselements: Die drei ge-
nannten big heroes zeichnen sich dadurch aus, dass sie
im direkten Anschluss an die Kanontafeln den oben
(→ 4.2) besprochenen Tholos (Rundtempel) bringen. Die-
se Bezeugung ist einerseits genug, um eine gemeinsame
Vorlage zu postulieren. Sie sollte aber andererseits nicht
zu der Auffassung verleiten, dass dieses Element zum
Normalprogramm armenischer Kanontafeln gehört. Ne-
ben den drei genannten sind nur zwei weitere Hand-
schriften des 10./11. Jahrhunderts mit Tholos bekannt.239
Er ist nicht in die reiche Überlieferung der folgenden
Jahrhunderte eingegangen (ein einzelner Codex des
15. Jh.s ist die Ausnahme, die die Regel bestätigt240).
Möglicherweise lebt der Tholos dennoch weiter, nämlich
in der Benennung der Kanontafeln im Armenischen. Sie
werden als xoran (խորան) bezeichnet, wörtlich: Zelt, Ta-
bernakel, Altar, Pavillon.241 Es ist plausibel anzuneh-
men, dass diese Benennung von der visuellen Summa am
Schluss auf das ganze Konkordanzwerk übergegangen
ist. Eine armenische Bezeugung des Titulus (Ὑπόθεσις
κανόνος…, G11302), der im Griechischen und Äthiopi-
schen mitunter mit dem Tholos kombiniert ist, wurde mir
nicht bekannt.242

Einer spezifischen Untersuchung harrt des weiteren
die Frage der Marginalkonkordanzen unten auf der Seite.
Dieses System ist im Armenischen früh belegt und war

das Konkordanzwerk (f. 1–3, genauer: den Brief auf f. 1r–2r, Ka-
non I I, II II II, III IV auf f. 2v, 3r, 3v) und mehrere ganzseitige Minia-
turen (f. 4–6). Die fehlenden Kanones V–X nehmen normalerweise
vier Seiten ein. Es kann als sicher gelten, dass zwischen f. 3 und
f. 4 ein Doppelblatt ausgefallen ist (und nicht mehr – gegen Sirinian
159). Damit würde auch die initiale Lage zu einem regelmäßigen
Quaternio; für einen Tholos ist in diesem Arrangement kein Platz.
239 Erevan, Matenadaran, ms. 9430 (10. Jh.) und Jerusalem, Arme-
nisches Patriarchat, ms. 2562 (11. Jh.). Der jüngste Beitrag zur Frage
des Tholos ist von Grigoryan 2014. Dort sind die Motive in beiden
Handschriften abgebildet (fig. 4 und 5). Vgl. auch Amirkhanian
2008–09.
240 Erevan, Matenadaran, ms. 6342 (dat. 1443), Abbildung bei Gri-
goryan 2014, fig. 7.
241 Auf diese Semantik hebt auch Nersēs Šnorhali in seinem Kom-
mentar (s. Anm. 243) ab.
242 Um Missverständnisse auszuschließen, hier noch eine Bemer-
kung zu den Schriftzügen, die sich heute im oder am Tholos in den
Handschriften von Wien und Jerusalem befinden. Zum Wiener Co-
dex (f. 6r) vgl. Buschhausen 1981, 8: „Unterhalb des Sanctuariums
steht, von sehr viel späterer Hand in schlechter Bolorgir geschrie-
ben, die siebenzeilige Inschrift: ‚Gowlis, die Gattin des Barad, bittet
um Gedenken‘. Simawon, der Priester, nennt sich als Schreiber der
Handschrift.“ Zum Jerusalemer Codex (f. 7r) vgl. Strzygowski 1911,
348: Es handelt sich um eine Pseudo-Schreibernotiz, die glauben
machen will, der Codex sei im Jahr 602 entstanden; diese ist leicht
als späte Fälschung zu entlarven.

https://www.loc.gov/item/00271074165-jo


158 4 Überlieferung und Editionstechnisches

vermutlich von Anfang an Teil des Pakets. Im Ēǰmiacin-
Evangeliar ist es ebenso vorhanden wie in der Jerusale-
mer Handschrift (die Wiener Kanontafeln sind Fragment:
dort ist der Evangelientext nicht erhalten), auch in dem
frühen Evangelienbuch, das in The Walters in Baltimore
aufbewahrt wird. Beim ersten und beim letztgenannten
Zeugen tritt die folgende Eigentümlichkeit auf: Am Rand
des Textes werden nur die Sektionsziffern, nicht aber die
Kanonziffern gegeben. Die Parallelen sind mit Hilfe der
Marginalkonkordanzen dennoch auffindbar, doch die ei-
gentlichen Kanontafeln zu Beginn der Handschrift wer-
den dadurch praktisch nutzlos. (Insofern spielt die man-
gelnde Sorgfalt des Schreibers im Ēǰmiacin-Evangeliar
auch kaum eine Rolle.)

Eine umfassende Studie zu den armenischen Kanon-
tafeln hätte schließlich der Tatsache Rechnung zu tra-
gen, dass in diesem Kulturraum (und nur in diesem) die
Kanones selbst so kanonisch wurden, dass sie ebenso
zum Gegenstand allegorischer Exegese gemacht werden
konnten wie der Bibeltext selbst. Aus der Zeit vom achten
Jahrhundert bis in die frühe Neuzeit sind insgesamt
13 Kanontafel-Kommentare erhalten,243 die von der tiefen
Verwurzelung dieses Elements in der armenischen Bibel-
tradition zeugen und von beachtlichem theologischen
Reichtum sind. An dieser Stelle muss es mit dem Hinweis
auf die Existenz dieser Literatur sein Bewenden haben.

4.6.4 Die äthiopische Übersetzung

Im Äthiopischen ist der zeitliche Abstand zwischen der
Entstehung der Bibelübersetzung und den erhaltenen
Zeugen noch größer als im Armenischen. Jedenfalls war
das der Eindruck, den man bis vor wenigen Jahren gewin-
nen konnte. Der Herausgeber der Evangelien stellt zur
Datierung der Übersetzung fest: „Summing up the results
one can say that the Ethiopic text of the Gospel was trans-
lated from the Greek somewhere between AD 350 and
520.“244 Gleichwohl stammen die verwendeten Hand-

243 Eine Edition aller Texte ist von Ghazarian 1995 besorgt worden.
Übersetzungen in westliche Sprachen liegen erst partiell vor, etwa
die Kommentare von Step‛anos Siwnec‛i (8. Jh.) und Nersēs Klayec‛i
(Šnorhali) (12. Jh.) in Mathews/Sanjian 1991, 206–211. Im gleichen
Buch auch eine kurze Einführung in die Literaturgattung (S. 169–
173). Eine Dissertation über dieses Thema bereitet Varduhi Kyure-
ghyan vor.
244 Zuurmond 1989, 1,132. Zuurmond/Niccum 2013, 235–242 sind so-
gar noch optimistischer im Blick auf einen sehr frühen (und griechi-
schen) Ursprung der Übersetzung (4. Jh.). Es ist an dieser Stelle nicht
überflüssig zu erwähnen, dass auch die Kanontafeln ein zusätzliches
Argument für eine griechische Vorlage darstellen. Mit dem syrischen
System der Peschitta haben sie jedenfalls nichts zu tun.

schriften aus dem hohen Mittelalter – mit Ausnahme der
drei Codices, die im Kloster ’Endā ’Abbā Garimā in der
Nähe von Adwa im Norden Äthiopiens aufbewahrt wer-
den. Über deren Datierung äußert sich Zuurmond eher
vage: das 13. Jahrhundert sei ein terminus ante quem,
aber „there is a fair chance that the manuscript may in-
deed be a few centuries earlier.“245 Tatsächlich sind
Datierungen in der Diskussion, die bis ins sechste Jahr-
hundert hinaufreichen.246 Unsicherheiten von so vielen
Jahrhunderten sind in anderen Sprachräumen schwer
vorstellbar, doch angesichts des konservativen Charak-
ters der altäthiopischen Handschriftenkultur nicht so un-
gewöhnlich.

Die Möglichkeit, dass hier über lange Zeit nicht ge-
würdigte Artefakte der Spätantike liegen könnten, im
Verein mit logistischen und forschungskulturellen Be-
sonderheiten, hat die Fachwelt elektrisiert.247 Erst in
jüngster Zeit ist die Diskussion auf eine etwas breitere
Grundlage gestellt worden, und es zeigt sich: Das Pendel
schlägt relativ deutlich in Richtung Frühdatierung aus.
Dafür sprechen nicht zuletzt die Resultate der Radiokar-
bondatierung, die für zwei der Handschriften in mehre-
ren Stichproben vorgenommen wurden.248 In der bisheri-

245 Zuurmond 1989, 2,44.
246 Das Verdienst, die Wissenschaft zuerst mit diesen Zeugnissen
bekannt gemacht zu haben, gebührt Jules Leroy (1960, 1962, 1968).
Er hat zunächst auf 9./10. Jh. datiert und später etwas nach oben
korrigiert (10./11.). Eine sehr viel frühere Datierung (6. Jh.) wurde
etwa von Heldman 1993, 129 f., Nr. 52 f. sowie 2003, 680, Mercier
2001, 48 und Kessler 2007, 144 vertreten, teilweise verbunden mit
der Möglichkeit, dass das Dekorationsschema alt und evtl. von au-
ßerhalb Äthiopiens importiert und dass der Text samt Kanontafel-
Inhalt erst später zugefügt sein könnte.
247 Im Sommer 2010 erreichte die Welle auch die breite Öffentlich-
keit, vgl. Bausi 2010, 461 und genauere Angaben S. 468 f.
248 Ein Quantensprung für die weitere Diskussion ist die Publika-
tion des Bandes McKenzie/Watson 2016 – nicht zuletzt aufgrund
der umfangreichen und qualitätvollen fotografischen Dokumentati-
on. (Zwischen S. 144 und 145 werden alle illuminierten Seiten der
Handschriften in ganzseitigen Bildern wiedergegeben.) C14-Analy-
sen sind sogar zweimal durchgeführt worden, zunächst Ende der
1990er Jahre, dann nochmals 2012, vgl. McKenzie 2016, 1 und 40.
Die Resultate sind ähnlich, im Fall der zweiten Untersuchung ergab
sich für AG I ein Datum von ca. 530–660, für AG III ca. 330–650.
Für AG II wurde eine solche Untersuchung nicht durchgeführt; die
Handschrift ist „not as old as the first two, but considerably older
than any other surviving Ethiopian gospel book“ (S. 1). Bis zur ge-
naueren Klärung bleibt also ein beträchtliches Spektrum. Natürlich
kann die C14-Methode immer nur einen terminus post quem liefern,
also gewissermaßen das Schlachtdatum des Schafes, aus dessen
Haut das Pergament hergestellt wurde. Es ist theoretisch denkbar,
dass das Material danach kürzere oder längere Zeit ungenutzt lag.
Sehr plausibel ist diese Möglichkeit aber nicht. Das onus probandi
liegt eindeutig bei denen, die eine solche Zwischenzeit postulie-
ren – vor allem, wenn es sich nicht nur um ein paar Wochen oder



4.6 Alte Übersetzungen 159

gen philologischen und kunsthistorischen Diskussion
sind zumindest keine Argumente zum Vorschein gekom-
men, die eine solche Datierung unmöglich machen –
hingegen spricht manches dafür.249 Damit würde die
lokale Tradition im Kloster bestätigt, der zufolge die kost-
baren Bücher von seinem Gründer Abba Garima (6. Jh.)
stammen.250

Im vorliegenden Zusammenhang ist das alles von
größter Bedeutung, weil alle drei Evangeliare mit Kanon-
tafeln ausgestattet sind. Diese haben auch in der Fach-
diskussion eine wichtige Rolle gespielt, weil sie teils
künstlerisch anspruchsvoll gestaltet sind und zu den
prächtigsten Teilen der Codices gehören.251 Die frühe Da-
tierung rückt diese Blätter in die Reihe der ältesten Zeu-
gen für das eusebianische Konkordanzwerk. Ja, eine der
drei Handschriften (AG III) dürfte den ältesten überhaupt
bekannten Fall bieten, in dem das Tafelwerk zusammen
mit dem Text erhalten ist. In jedem Falle ist es auf diesem
Hintergrund sehr wahrscheinlich, dass das Konkordanz-
werk von allem Anfang an zum Text der Evangelien ge-
hörte, also Teil des frühen Übersetzungsprojekts war.252

Die Situation im Einzelnen ist teilweise etwas unüber-
sichtlich (heutige und ursprüngliche Reihenfolge und Zu-
ordnung der Blätter, konservatorische Eingriffe); nicht alle
Details sind hier relevant. Wichtig ist, dass es sich um ins-
gesamt drei Serien handelt, die mit den Nummern I–III be-
zeichnet werden (zusätzlich das Kürzel AG für Abba Gar-
ima). In Klammern sind in der folgenden Übersicht die
Siglen zugefügt, die Bausi 2015 in seiner Edition verwen-
det.253

Monate, sondern um mehrere Jahrhunderte gehandelt haben sollte.
Eine Variante wäre der zeitliche (ggf. auch örtliche) Abstand zwi-
schen Dekoration und Inhalt (s. Anm. 246). Das ist weiterhin denk-
bar, doch sind Gründe und Analogien für einen solchen Vorgang
nicht unmittelbar erkennbar.
249 McKenzie 2016 hat durch ihre kunsthistorische Studie zur
Plausibilisierung beigetragen.
250 Vgl. Leroy 1960, 133; Heldman 1993, 129 (unter Berufung auf
ein Gespräch mit Donald Davies). Diese Information wird auch
durch ein Rückenschild auf dem Codex AG I gegeben, McKenzie/
Watson 2016, pl. 27.
251 In dem genannten Band McKenzie/Watson 2016 ist der gesam-
te dritte Teil (von Francis Watson) ausschließlich den Kanontafeln
gewidmet. Auch die vorausgehenden kunsthistorischen Untersu-
chungen von Judith S. McKenzie kreisen zum großen Teil darum.
Besonders sei auf fig. 52 und 55 verwiesen, wo je auf einer Seite die
gesamte Serie von AG I und AG III abgebildet ist.
252 Vgl. bereits Zuurmond 1989, 1,21: „The Canons appear to be-
long to the Gospel tradition in Ethiopia right from the beginning.“
253 Die Bezeichnungsweisen sind nicht völlig konsistent. Leroy
hat zunächst die beiden von ihm aufgefundenen Bücher als I und
II bezeichnet (Leroy 1960 und 1968); allerdings sind im zweiten
Buch zwei alte Evangeliare zusammengebunden. Die hier verwen-
dete Terminologie entspricht der von McKenzie/Watson 2016 (vgl.

– AG I (Ga1), 6./7. Jh.: komplette Serie (Besonderheit:
Vorhänge)

– AG II (Ga3), 7.−11. Jh.: komplette Serie, in originaler
Abfolge erhalten (schlichte Ausführung)

– AG III (Ga2), 6. Jh.: Serie ohne Kanon V–VII, d. h. ein
Blatt fehlt (dünne Säulen)

In allen drei Zeugen ist auch der Karpianbrief enthalten.
Diesen (und nur diesen) hat Alessandro Bausi in der ge-
nannten Edition auf der Basis der drei Abba-Garima-
Handschriften und fünf weiteren mustergültig ediert. Der
Text in Ge‛ez folgt dem griechischen Original, geht aber
stellenweise relativ frei damit um. Zudem entfernt er sich
am Schluss und macht einen eigenen Zusatz.254 Wo im-
mer Rückschlüsse auf das Original möglich waren, wur-
den die Lesungen im Apparat zur vorliegenden Edition
verzeichnet (Sigle: aeth.).

Schwieriger ist die Lage für das eigentliche Tafel-
werk. Zwar wurden die Kanontafeln mit der editio prin-
ceps des Neuen Testaments in Ge‛ez im Jahr 1548
gedruckt, doch ohne den Anspruch einer kritischen
Textkonstitution.255 Eine durchgehende Verzeichnung im
Apparat der vorliegenden Edition wäre auf dieser Basis
kaum sinnvoll gewesen. In jedem Fall hätte eine künftige
Ausgabe des Tafelwerks in Ge‛ez als wichtigste Zeugen
die Handschriften aus Abba Garima zu berücksichtigen.
Allerdings nicht nur sie, denn die Kanontafeln waren
und blieben über Jahrhunderte fester Bestandteil der Bi-
belüberlieferung. Zahlreiche Exemplare sind erhalten.256
Da eine Edition bislang nicht vorliegt und da das Zeugnis
dieser Tradition dennoch zu wertvoll ist, um unberück-
sichtigt zu bleiben, wurde folgendes Vorgehen gewählt.

S. 1, Anm. 1, im gleichen Sinn auch bereits Bausi 1998–2002) und
wird sich vermutlich durchsetzen. Jacques Mercier hatte die Num-
mern 2 und 3 umgekehrt vergeben. Die Sache ist zusätzlich kompli-
ziert, weil im heutigen Zustand einzelne Blätter falsch eingebunden
sind, vgl. McKenzie/Watson 2016, 211–216.
254 Bausi 2015, 122–135 druckt den griechischen Text sowie zwei
Übersetzung des Äthiopischen (italienisch, englisch) mit ab. Der
Text ist in 13 Paragraphen unterteilt, der Schluss ab § 11 geht über
das Griechische hinaus. Ich danke Alessandro Bausi für die Diskus-
sion einiger schwieriger Stellen. Die Textarbeit von Watson 2016,
221–227 (Transkription und Übersetzung) ist mit der Edition von
Bausi obsolet. Interessant ist der Hinweis von Watson 2016, 161,
dass in der äthiopischen Fassung des Briefes der zu Beginn genann-
te Ammonios möglicherweise nicht als Verfasser einer Evangelien-
harmonie erscheint, sondern als Autor eines kleinen pseudo-chry-
sostomischen Traktats zur Übereinstimmung der Evangelien (Text
S. 217–220). Dieser Traktat ist ein häufiger Paratext zu den äthiopi-
schen Evangelien und geht den Kanontafeln voraus.
255 Vgl. Zuurmond 1989, 1,19–21 und 224.
256 Leroy 1962 hat einen Katalog von 11 einschlägigen Handschrif-
ten zusammengestellt und teilweise mit Abbildungen dokumen-



160 4 Überlieferung und Editionstechnisches

An allen wichtigen Stellen wurden, wo möglich, vier aus-
gewählte Handschriften geprüft. Neben den drei Abba
Garima-Zeugen ist dies das Evangeliar von Krestos Tasfa-
na (datiert auf ca. 1320).257 Eine durchgängige Aufarbei-
tung war gleichwohl nicht möglich. Daher ist die Über-
setzung nicht als „ständiger Zeuge“ im Apparat der
vorliegenden Edition verzeichnet. In allen wichtigen
Zweifelsfällen wurde aber ihr Zeugnis berücksichtigt und
in der Diskussion des Kommentarteils jeweils dokumen-
tiert. Es ist in diesen Fällen auf der beschriebenen Grund-
lage fast immer gelungen, zu einem fundierten Urteil
über die Lesart der äthiopischen Übersetzung zu gelan-
gen. Dabei zeigt sich: Die Qualität der Überlieferung ist
generell hoch. Die Tabellen in Ge‛ez gehören zu den
wichtigsten Zeugen außerhalb des Griechischen.

Dieses Urteil wird auch durch einen eher formalen
Aspekt bestätigt, nämlich die mise en page des Tafel-
werks. Die drei Handschriften von Abba Garima wurden
in die Analyse der Seitenverteilung einbezogen (→ 4.1,
Tabelle 20).258 Dabei stellt sich heraus, dass sie teils die
älteren Resultate von Nordenfalk eindrucksvoll stützen,
teils Präzisierungen in Detailfragen ermöglichen. Wahr-
scheinlich ist AG I nicht nur einer der ältesten komplett
erhaltenen Zeugen, sondern auch derjenige, der dem
Layout des Originals am nächsten kommt. Als Besonder-
heit der äthiopischen Tradition ist allerdings zu erwäh-
nen, dass grundsätzlich auf jeder Seite nur ein Bogen
steht, der von zwei Säulen getragen wird. In diesem ein-
zigen Interkolumnium sind also die Tabellen auch dann
unterzubringen, wenn es mehr als ein System pro Seite
ist (was ebenso wie im Griechischen nicht vermieden
wird, sondern üblicherweise vorkommt). Diese Vereinfa-
chung erleichtert die Koordination von Buchmalerei und

tiert. Diese Zusammenstellung ist natürlich von Vollständigkeit weit
entfernt.
257 Addis Abeba, Nationalbibliothek, ms. 28. Vgl. dazu Ethiopia
1961, pl. 1–5; Leroy 1962, Nr. I (mit fig. 1 und 2); Heldman 1993,
Nr. 65, S. 176 f. Die Seitenverteilung ist fast identisch mit AG I. Für
den Textvergleich konnte ich auf eine Transliteration von Marilyn
Heldman zurückgreifen. Auch darüber hinaus danke ich ihr für ihre
Unterstützung beim Eindringen in die äthiopische Welt.
258 Ausführungen zu diesem Problem finden sich bei McKenzie
2016, 55–59 und Watson 2016, 149 (mit dessen Schlussfolgerungen
ich allerdings nicht übereinstimme, s. oben Anm. 11). Schon vorher
hatte sich Bausi 1998–2002, 51 f. mit der Frage befasst. Auch wenn
Nordenfalk die Abba Garima-Handschriften noch nicht kannte, ist
bei ihm die äthiopische Tradition nicht gänzlich unberücksichtigt.
Er hat sie analysiert anhand eines Evangeliars, das seinerzeit im
„Kunsthandel“ war (Nordenfalk 1938, 63, heute: New York, Morgan
Library and Museum, ms. M.828, dat. 1401, erworben 1948, der Ein-
gangsteil mit Kanontafeln und prächtigen Miniaturen digital ver-
fügbar auf https://www.themorgan.org/manuscript/158943). Auch
hier ist die Seitenverteilung fast identisch mit AG I.

Schrift sehr. Das vorgefertigte Dekorationsschema, das
für jede Seite gleich ist, öffnet dem Schreiber den Raum,
in den er seine Tabellen so eintragen kann, wie er es für
richtig hält bzw. wie es die Sache erfordert. (Man denke
nur an die „Betriebsunfälle“ beim Ēǰmiacin-Evangeliar.)
Das Freigeben des Raumes ist in AG I besonders schön
inszeniert durch die gerafften Vorhänge, die beinahe
buchstäblich eine Bühne eröffnen. Allerdings scheinen
diese Vorhänge den nachfolgenden Schreiber eher ge-
stört zu haben, denn er schreibt gelegentlich darüber
und hat mindestens an einer Stelle auch versucht, sie
durch Schaben zurücktreten zu lassen.259

Eine Besonderheit in AG I ist der leere Bogen nach
den sieben Seiten des Tafelwerkes (und vor dem ab-
schließenden Tholos).260 Es ist nicht etwa so, dass ur-
sprünglich ein achtseitiges Layout gedacht war und dass
der Schreiber einfach „zufällig“ schon nach sieben Sei-
ten fertig war. Denn der leere Bogen ist anders gestaltet
als die vorausgehenden Seiten. Er hat im Tympanon eine
Muschel, die eine Beschriftung ἐπὶ μετώπου, also im
Kopf der Tafel, nicht zulässt. Die anderen Seiten haben
je zwei Bogenfelder (möglicherweise eine Reminiszenz
an die eigentlichen Kanonbögen), die zu diesem Zweck
genutzt wurden. Wozu also der leere Bogen? Sollte er als
Monument in edler Einfalt und stiller Größe einfach leer
bleiben? Sollte er eine Bilddarstellung aufnehmen (etwa
Christus oder Heilige, vergleichbar dem Ēǰmiacin-Evan-
geliar261)? Sollte er ein Kreuz und/oder einen Schriftzug
feierlich inszenieren? Wir wissen es nicht.

Im Falle eines Schriftzugs wäre möglicherweise an
den Titulus zu denken, der im Griechischen breit belegt,
aber an unterschiedlichen Stellen positioniert ist (→ 4.2,
Tabelle 27). Wie oben bereits erwähnt, ist er auch fester
Bestandteil der äthiopischen Tradition, und zwar in spä-
teren Handschriften konstant als Beschriftung des Tho-
los. Dieser ist auch in AG I vorhanden, allerdings ohne

259 Soweit man das auf der Basis der Fotografien beurteilen kann,
f. 11r bei Kanon I.
260 Die Position ist nicht ganz sicher. Das Blatt ist (oder war) in
AG II als f. 258 eingebunden. Bogen und Tholos werden von McKen-
zie 2016, 48 mit guten Gründen als recto und verso betrachtet. Es
könnte aber auch gerade umgekehrt sein (also zunächst Tholos,
recto, dann Bogen, verso). Dafür würde die Parallele des Ēǰmiacin-
Evangeliars sprechen (s. folgende Anm.). Klarheit könnte hier nur
eine detaillierte kodikologische Analyse bringen.
261 Dort folgen auf den Tholos (f. 5v) drei weitere Seiten mit Ka-
nonbögen (f. 6r/v, 7r) jeweils mit Bilddarstellungen (Christus, Heili-
ge) unter den Bögen. Insbesondere die erste dieser drei Seiten weist
eine Muschel über dem thronenden Christus auf, die sich hier zum
Vergleich förmlich aufdrängt. Eine interessante Parallele bietet
auch das New Yorker Evangeliar (s. Anm. 258), wo auf die sieben
Seiten mit Kanontafeln ein weiterer Bogen folgt, unter dem sich
eine Art Kreuz als Lebensbaum befindet.

https://www.themorgan.org/manuscript/158943


4.6 Alte Übersetzungen 161

Text. Dass der Titulus von Anfang an Teil der Tradition
in Ge‛ez war, kann als sicher gelten. Allerdings ist die
Rolle bzw. Position nicht sicher bestimmbar. Ein Zusam-
menhang mit dem Tholos ist wahrscheinlich, aber nicht
beweisbar.

Die älteste der drei Abba Garima Handschriften
(AG III) bietet am Schluss des Tafelwerkes eine interes-
sante Sonderlösung. Anstelle des Tholos findet sich dort
die Darstellung eines Gebäudes mit Dach und Treppen-
aufgang, wohl eines Tempels (oder des Tempels, nämlich
von Jerusalem).262 Auf der ursprünglich wohl gegenüber-
liegenden Seite findet sich ein Tondo, auf dessen Ver-
wandtschaft mit der Darstellung im Rossano-Evangeliar
hingewiesen worden ist.263 Allerdings ist hier die theolo-
gische Sinngebung weniger evident, weil weder Titulus
noch Evangelistenporträts vorhanden sind.

Im Falle dieses letztgenannten Zeugen erlauben die
publizierten Fotografien auch eine Aussage über den
Randapparat zum Text: Es sind sowohl Sektions- als
auch Kanonziffern vorhanden, letztere in roter Farbe,
also ganz den Anweisungen des Euseb entsprechend.264
Es gibt keine Marginalkonkordanzen.

4.6.5 Weitere Übersetzungen (gotisch,
koptisch, arabisch, georgisch,
altkirchenslawisch)

Es gibt eine lange Reihe weiterer alter Übersetzungen der
Kanontafeln, die zumeist großes kulturhistorisches Inte-
resse beanspruchen können, aber hier dennoch eher
summarisch aufgeführt werden, weil sie – aus unter-
schiedlichen Gründen – für die Edition nicht berücksich-
tigt worden sind. Solche Gründe können in der Sache
selbst liegen (Übersetzung relativ spät und/oder nicht di-
rekt aus dem Griechischen, schlechter Überlieferungszu-
stand) oder in der Qualität der Erschließung (Vorhanden-
sein kritischer Editionen).

Die älteste Übertragung von allen ist möglicherweise
die ins Gotische. Dabei betrifft die Unsicherheit nicht die
Übersetzung als solche oder ihre Datierung – diese wur-
de sicher von Wulfila um die Mitte des vierten Jahrhun-
derts initiiert265 –, sondern die Frage, ob die Evangelien

262 Dieses Bild hat von Anfang an besondere Aufmerksamkeit auf
sich gezogen, vgl. zuerst Leroy 1968, 83–85 und zuletzt ausführlich
McKenzie 2016, 121–128.
263 Watson 2016, 185 (beide Abbildungen dort eindrucksvoll ne-
beneinander gesetzt). Im vorliegenden Buch s. Abb. 17 und Taf. 27.
264 McKenzie/Watson 2016, fig. 256 und 268.
265 Vgl. zuletzt Falluomini 2015, 4–24.

schon damals mit Kanontafeln übertragen wurden.
Hauptquelle zur Beantwortung dieser Frage ist der be-
rühmte Codex Argenteus in Uppsala,266 und dieser hat
zwei Nachteile: Erstens stammt er aus dem sechsten
Jahrhundert, so dass etwa zwei Jahrhunderte Zeit wären,
um den gotischen Text mit zusätzlichen Paratexten anzu-
reichern. Zweitens fehlt bei diesem Codex der Eingangs-
teil, so dass die Kanontafeln selbst jedenfalls nicht erhal-
ten sind. Gleichwohl war das System bekannt und
vorhanden, denn der Evangelientext weist den eusebia-
nischen Randapparat auf, genauer: nur die Sektionszif-
fern. Diese waren von Anfang an Teil des Projekts, denn
auch im Text ist der jeweilige Sektionsbeginn sorgfältig
kenntlich gemacht.267 Und nicht nur das: Am Fuß einer
jeden Seite finden sich die Marginalkonkordanzen, die
direkt auf die jeweiligen Parallelen verweisen. Diese sind
in einer besonders feierlichen Form gegeben, nämlich
Seite für Seite in Gestalt einer kleinen Kanonbogen-Kon-
struktion für die vier Evangelien. Die Evangelien sind da-
bei so angeordnet wie im Codex selbst: Mt – Io – Lc –
Mc, also die westliche Folge.268 Eine Unterscheidung in
zehn Kanones ist damit nicht mehr nötig und auch nicht
durchgeführt: In den Mini-Tabellen bleiben einfach dieje-
nigen Positionen leer, die ohne Parallelen sind. Ein Tafel-
werk zu Beginn hätte keine praktische Funktion mehr,269

und angesichts des Fehlens von Kanonziffern wäre es
auch schwer zu benutzen. Es ist gut möglich, ja wahr-
scheinlich, dass es nie vorhanden war – doch sicher ist
auch dies nicht, wenn man bedenkt, dass gerade bei sehr
repräsentativen Codices das Tafelwerk nicht nur zu prak-
tischen Zwecken zugesetzt wurde (siehe etwa das ekla-

266 Uppsala, Universitetsbibliotek, D G 1, digital verfügbar auf
http://urn.kb.se/resolve?urn=urn:nbn:se:alvin:portal:record-60279.
Das gedruckte Faksimile (Codex Argenteus 1927) bleibt wegen sei-
ner Einleitung wertvoll, speziell zu den Kanontafeln S. 37–39, zum
Codex vgl. zuletzt Falluomini 2015, 32–34. Wichtige Erwägungen
zum möglichen Entstehungskontext bei Schäferdiek 2009. Das 1970
in Speyer gefundene zusätzliche Blatt (Historisches Museum der
Pfalz, Inv.-Nr. HMP_1999_260_0518, das letzte Blatt des Codex) ist
von textkritischem Interesse, weil es das Ende des Markusevange-
liums bringt (der lange Markusschluss), doch erweitert es die
Kenntnisse der Kanontafeln nicht grundsätzlich.
267 Dies hat bereits Nestle 1908, 106 hervorgehoben, vgl. jetzt Fal-
luomini 2015, 53. Die Gestaltung der Randziffern mit Dekorations-
elementen darüber und darunter schließt die Vorstellung aus, dass
die Zufügung von Kanonziffern geplant war.
268 Dabei „rotiert“ die Liste in der Weise, dass das je aktuelle
Evangelium zuerst kommt, also etwa bei Lukas: Lc – Mc – Mt – Io.
269 Die Aussage ist nicht ganz korrekt, weil die Marginalkonkor-
danzen bei Mehrfachnennungen (etwa: eine Mt-Sektion hat mehre-
re Io-Parallelen) immer nur die erste bringen.

http://urn.kb.se/resolve?urn=urn:nbn:se:alvin:portal:record-60279


162 4 Überlieferung und Editionstechnisches

tante Beispiel des Book of Kells oder das Ēǰmiacin-Evan-
geliar, wohl auch das Londoner Fragment, K3).270

Es lässt sich zeigen, dass der Codex Argenteus (ei-
gentlich genauer: Purpureus et Argenteus – nach Be-
schreibmaterial und Schrift) zwar künstlerisch und in
seiner repräsentativen Funktion singulär war, nicht aber
im Blick auf die Verbindung des gotischen Textes mit
dem eusebianischen Konkordanzwerk. Denn die spezifi-
sche Form der Marginalkonkordanz am unteren Rand mit
ihren Säulenstellungen findet sich ganz ähnlich auch im
lateinischen Codex Brixianus (ebenfalls Purpur, eben-
falls 6. Jh.),271 und es gibt Gründe zu der Annahme, dass
diese Handschrift aus einem arianisch-gotischen Skripto-
rium stammt, möglicherweise dem gleichen wie der Co-
dex Argenteus. Während dieser gewissermaßen den goti-
schen Teil einer Diglotte wiedergibt, bietet jener den
lateinischen.272 Zumindest ein einzelnes Bifolio einer sol-
chen postulierten zweisprachigen Ausgabe hat sich er-
halten (oder genauer: war erhalten, ist aber publiziert).
Dieses kleine Fragment genügt, um zu zeigen, dass auch
dort eusebianische Sektionen am Rand vermerkt waren,
dass demnach auch dort das System verwendet war.273

Im sechsten Jahrhundert war das eusebianische Kon-
kordanzwerk also im gotischen Kulturraum bekannt und

270 Laut von Friesen/Grape 1928, 86 f. lässt die Lagenzählung des
Codex Argenteus auf einen Beginn mit Mt schließen. Doch weisen
die Autoren mit Recht darauf hin, dass dieser Befund keine Sicher-
heit bietet, denn eine mögliche Lage mit Kanontafeln wäre in jedem
Fall eine Art „unregelmäßiges Verb“ – vielleicht auch im Blick auf
die Zählung.
271 Brescia, Biblioteca Civica Queriniana s.n. Dieser Codex enthält
neben den Marginalkonkordanzen auch ein vollständiges Set von
Kanontafeln zu Beginn, und zwar sogar in erweiterter Form. Durch
Angabe der Initien der jeweils ersten Perikope einer Zeile ist die
Identifikation erleichtert, → 2.6, S. 52. Ebenfalls in diesen Kontext
gehört der frühmittelalterliche Codex Rehdigeranus (Berlin, SBB-
PK, Dep. Breslau 5 [ehemals Breslau, Rehd. 169], Vetus Latina mit
Vulgata-Lesungen, 7./8. Jh.). Dort ist die Ausführung der Kanon-
bögen etwas schlichter und unbeholfener. Ein direkter Kulturkon-
takt mit der gotischen Buchproduktion kann dort nicht mehr vo-
rausgesetzt werden, doch erklärt sich die spezifische Form aus
dieser Traditionslinie, vgl. auch D’Aiuto 2005, 331–333; Houghton
2016, 200 f.
272 Diese Sicht sowie die zuvor genannte Annahme ist weitgehend
Konsens der Forschung, vgl. Falluomini 2015, 33. Einen kunsthisto-
rischen Vergleich der Marginaltabellen im Argenteus und im Brixia-
nus bietet Nordenfalk 1938, 263–269.
273 Gießen, Universitätsbibliothek P.B.U.G. inv. 18 = Hs. 651/20, seit
1945 verloren, Beschreibung und Fotografien auf https://papyri-
giessen.dl.uni-leipzig.de/receive/GiePapyri_schrift_00007340, vgl.
Falluomini 2015, 35 f. Um genau zu sein: Eine Sektionsnummer ist
nur beim lateinischen Text am linken Rand sichtbar; der linke Rand
der gotischen Seite fehlt. Man kann also nur vermuten, dass der
Text dort ebenso erschlossen war.

mit dem Bibeltext verbunden. Alle weitergehenden Fra-
gen müssen offen bleiben, etwa: Ist die spezifische Form,
die im Codex Argenteus begegnet (mit oder ohne eigent-
liches Tafelwerk), eine gotische Errungenschaft, die gele-
gentlich in den lateinischen Sprachraum ausgestrahlt
hat? Oder hat umgekehrt die gotische Bibel an gewissen
lateinischen Traditionen Maß genommen? Und letztlich:
Wie weit reicht die Tradition über das sechste Jahrhun-
dert zurück? Bis ins fünfte oder gar bis zu Wulfila im
vierten Jahrhundert? Ausgeschlossen ist das alles nicht –
aber eben auch nicht beweisbar.274

Die Fragen können hier auf sich beruhen, denn in
jedem Fall wäre das Zeugnis des Prachtcodex in Uppsala
relativ aufwendig umfassend auszuwerten, und der zu
erwartende Gewinn für eine Edition des Griechischen
wäre eher gering.

Viel schwieriger ist die Situation beim Koptischen.
Dass die Bibel und speziell die Evangelien sehr früh in
verschiedene ägyptische Dialekte übersetzt worden sind,
steht außer Frage.275 Ob bzw. ab wann auch Kanontafeln
dabei waren, ist bislang nicht definitiv geklärt. Es fehlt
insgesamt nicht an mittelalterlichen Handschriften mit
dem Tafelwerk, auch wenn es wohl nie so zum Standard
gehörte wie im byzantinischen Bereich. Die Edition der
bohairischen Evangelien bringt die Randziffern, aller-
dings wurden sie aus eher praktischen Gründen dem
Griechischen (nach Tischendorf) angeglichen, so dass sie
keinen eigenständigen Wert zur Rekonstruktion besit-
zen.276 Die Leithandschrift für die Edition (Oxford, Bod-
leian Library, Huntington 17, dat. 1174) enthält weder
Randapparat noch Tafeln, sehr wohl aber die wichtige
und ebenfalls berücksichtigte Handschrift Paris, BNF,
copt. 13 (dat. 1178–1180).277 Dort stehen die Tafeln inte-
ressanterweise ganz am Schluss des Buches, eingeleitet
durch eine Kurzfassung des Karpianbriefes. Die formale

274 Zu diesem Schluss kommt auch Falluomini 2015, 54: „Whether
the Ammonian Sections and Eusebian Canons were inherited from
Wulfila’s time or were introduced later into the Gothic manuscripts
is impossible to determine.“
275 Vgl. den Überblick von Funk 2013. Es kann sein, dass erste
(Teil-)Übersetzungen noch ins dritte Jahrhundert zurückgehen. Die
Überlieferung ist alt, aber sehr fragmentarisch. Zudem hat es den
einen koptischen Text der Evangelien vermutlich zu keinem Zeit-
punkt gegeben, vgl. Asekland 2013, 207–215. All dies erschwert die
Hypothesenbildung über die Frühgeschichte der Kanontafeln.
276 Horner 1898, xiii. Das eigentliche Tafelwerk ist in der Edition
nicht berücksichtigt und auch sonst m.W. nie gedruckt worden. Mit
Hilfe von Horners Edition hat Nestle 1908, 221–223 einige Beobach-
tungen zu Fragen der Textkritik auf Basis der Sektionsziffern ge-
macht.
277 Digital verfügbar auf http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b525
08833q.

https://papyri-giessen.dl.uni-leipzig.de/receive/GiePapyri_schrift_00007340
https://papyri-giessen.dl.uni-leipzig.de/receive/GiePapyri_schrift_00007340
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b52508833q
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b52508833q


4.6 Alte Übersetzungen 163

Gestaltung ist äußerst schlicht. Es gibt keinerlei Kanon-
bögen; die Zahlen stehen in einfachen rechteckigen Ta-
bellen. Sogar noch schlichter, nämlich ganz ohne Tabel-
lenlinien, ist das zweisprachige, bohairisch-arabische
Evangeliar Vat. copt. 9 (dat. 1270).278 Eine längere, aber
ebenfalls nicht genau dem Griechischen entsprechende
Version des Briefes findet sich in der Handschrift Lon-
don, British Library, Or. 1315 (dat. 1208).279

Dass die Kanontafeln nicht schon sehr früh und sehr
weit verbreiteter Standard waren, kann man vielleicht
der Tatsache entnehmen, dass der Mönch Epiphanios in
Theben um das Jahr 600 in einem ganz überwiegend
koptischsprachigen Umfeld dennoch das Tafelwerk auf
Griechisch las (K2, → 4.4.2).

Das Koptische ist für die vorliegende Edition nicht
verwendet worden, doch ist dies nicht dem Umstand ge-
schuldet, dass diese Übersetzung keinen relevanten
Quellenwert besitzt. Vielmehr ist es für den Nicht-Fach-
mann beim gegenwärtigen Stand der Forschung schwer,
sich ein Bild vom Wert der Überlieferung zu machen und
einen verlässlichen (also nicht ganz zufälligen) Text zur
Auswertung zu verwenden.

An dieser Stelle schließt das Arabische gut an, denn
es wurden bereits zweisprachige Handschriften genannt,
die zeigen: Eine Möglichkeit, in diesem Sprachraum an-
zukommen, ging über das Koptische. In Ägypten, wo
über Jahrhunderte die Alltagssprache arabisch und die
Kirchensprache koptisch war (bzw. noch ist), lag es
nahe, auch die Kanontafeln durch Übersetzung zugäng-
lich zu machen. Die erhaltenen Beispiele sind zahlreich –
und zwar nicht nur aus Ägypten.280 Es wäre eine wichti-
ge und reizvolle Aufgabe, im Einzelfall den Gang der
Überlieferung nachzuzeichnen. Ebenso wie für den Bi-
beltext selbst wäre zu erwarten, dass auch aus dem Grie-
chischen und Syrischen übersetzt worden ist, womöglich
auch mehr als einmal. Doch wenn es im Exordium eines
einschlägigen Handbuchartikels heißt „The study of the

278 Digital verfügbar auf http://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.copt.9.
Den Brief in Kurzfassung hat Hebbelynck 1928, 116–120 nach dieser
Handschrift gegeben. Die Paratexte dieser Handschrift sind über die
Datenbank manuscripta-biblica.org erschlossen. Sie wurden –
ebenso wie die in Paris, BNF, copt. 16 – im Rahmen eines Pilotpro-
jekts von Dr. Matthias Müller (Universität Basel) erfasst.
279 Diese ist von Horner 1898, lxxii f. bei seiner Beschreibung der
Handschrift zusammen mit einer englischen Übersetzung abge-
druckt.
280 Graf 1944, 318 vermerkt in seinem Standardwerk zur christli-
chen arabischen Literatur zwar, dass die Kanontafeln „häufig den
Evv-Hss beigegeben“ sind, erwähnt sie aber bei der ausführlichen
Besprechung der verschiedenen Übersetzungen und ihrer Manu-
skripte nicht eigens (S. 142–170).

Bible in Arabic is in its infancy“281 – was soll man dann
erst über die Kanontafeln sagen? An dieser Stelle kann
nur ein Desiderat benannt, kein erster Schritt zu seiner
Behebung gegangen werden.

Aus technisch-textkritischer Sicht ist die Lücke viel-
leicht verschmerzbar, weil die vorhandenen Übersetzun-
gen vermutlich entweder indirekt oder relativ spät (oder
beides) sind. Auf ihr Vorhandensein und ihr historisches
Interesse sei an dieser Stelle dennoch hingewiesen.

Ein wenig günstiger ist die Situation im Georgi-
schen. Auch dort sind die Kanontafeln Teil der Evangeli-
enüberlieferung – möglicherweise von Anfang an. Dafür
spricht jedenfalls, dass sie bereits im ältesten erhaltenen
handschriftlichen Zeugen, dem berühmten Evangeliar
von Adishi aus dem Jahr 897, vorhanden sind (s. den
Tholos Abb. 16f).282 Allerdings ist schon für den bibli-
schen Text selbst umstritten, auf welcher Grundlage oder
welchen Grundlagen er übersetzt wurde (in Frage kom-
men griechisch, syrisch und armenisch)283 – erst recht
ist diese Frage für die Kanontafeln völlig unklar. Mit aller
Vorsicht kann man sagen, dass das Syrische weniger
wahrscheinlich ist, denn jedenfalls handelt es sich nicht
um das differierende System der Peschitta. Umgekehrt
lässt das Dekorationsschema und insbesondere der Ab-
schluss mit dem Tholos im Adishi-Codex einen Kontakt
mit der armenischen Tradition durchaus plausibel er-
scheinen.284 Diese Einsicht steht – wiederum mit Vor-
sicht gesagt – zumindest nicht in Kontrast zu Resultaten
der jüngeren Forschung zum biblischen Text.285

Insofern gilt: Selbst wenn die Kanontafeln editorisch
und im Blick auf ihre Stellung in der Überlieferung besser
erschlossen wären, würden sie wahrscheinlich als eigen-
ständiger Zeuge für die Rekonstruktion des Griechischen

281 Griffith 2012, 123. Für die Kenntnis der Evangelien-Handschrif-
ten bedeutet die Studie von Kashouh 2012 einen wesentlichen
Schritt nach vorne. Leider geht indes das Interesse dort ausschließ-
lich von Fragen der biblischen Textkritik aus; Paratexte – mithin
auch die Kanontafeln – werden bei der Beschreibung von Hand-
schriften nicht berücksichtigt (vgl. Kashouh 2012, 8).
282 Die Handschrift ist im Faksimile von Takaishvili 1916 zugäng-
lich. Die Kanontafeln sind auf fünf Seiten verteilt, f. 3r–5r, vgl. die
Analyse der Seitenaufteilung bei Nordenfalk 1938, 113, auf f. 5v folgt
der Tholos. Der Karpianbrief ist nicht erhalten.
283 Vgl. Childers 2012, 166 f.
284 Vgl. Nordenfalk 1938, 113–116. In die gleiche Richtung geht
auch die folgende Beobachtung: Ähnlich wie das Ēǰmiacin-Evange-
liar enthält auch diese georgische Handschrift nur die Sektionszif-
fern am Rand des Bibeltextes (also keine Kanonziffern), dazu die
Marginalkonkordanzen am Fuß jeder Seite. Damit sind eigentlich
die Kanontafeln zu Beginn obsolet.
285 Vgl. die Aufschlüsselung der komplexen Situation in Childers
2013, 298–305.

http://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.copt.9
https://www.manuscripta-biblica.org/


164 4 Überlieferung und Editionstechnisches

nicht in Betracht kommen. Sehr wohl aber verdienen sie
um ihrer selbst willen als Teil der Kanontafel-Tradition
Aufmerksamkeit. Hier sei nur als Beispiel auf das Kurio-
sum eines komplett leeren Sets solcher Tafeln verwiesen,
das sich im reich bebilderten Mokvi-Evangeliar (um 1300)
erhalten hat.286 Man kann darüber nachdenken, wie das
vorhandene, zehnseitige Schema mit Inhalt und Leben
hätte gefüllt werden können – das ist nicht ganz einfach,
und vielleicht ist das auch der Grund dafür, dass die Ta-
feln letztlich leer geblieben sind.287

Zum Schluss sei noch die altkirchenslawische
Übersetzung erwähnt. Auch in diesem Sprachraum ist
das eusebianische System bekannt, und es kann gut
sein, dass es bereits mit dem großen Übersetzungspro-
jekt der Brüder Kyrill und Method im neunten Jahrhun-
dert288 aus dem Griechischen mit übernommen worden
ist. Dafür spricht jedenfalls, dass schon der Codex Zogra-
phensis (Ende 10./Anfang 11. Jh., in glagolitischer
Schrift) die Sektionsziffern am linken Rand hat289 und
die Angaben der Parallelen direkt darunter. Dies ge-
schieht interessanterweise nach Art der Lateiner, und es
ist nicht ausgeschlossen, dass das System insgesamt von
dort übernommen worden ist.290 Ob darüber hinaus auch
die eigentlichen Kanontafeln zu Beginn des Buches vor-
handen waren, ist schwer zu sagen, weil der Codex heute
vorne mutiliert ist.291 Sehr nützlich war das Konkordanz-

286 Tiflis, Georgian National Center of Manuscripts, Q 902, vgl.
Kavtaria 2012 (mit Abb. der fraglichen Seiten). Die Kanontafeln ste-
hen f. 3r–7v. Der Karpianbrief geht voraus (f. 1r–2v).
287 Kavtaria 2012, 187–189 macht einige Bemerkungen zu den Ka-
nontafeln, stellt aber die Frage nicht, warum sie leer geblieben
sind. – Ich möchte abschließend darauf hinweisen, dass mir einige
Forschungsbeiträge in georgischer Sprache unzugänglich geblieben
sind. Das gilt vor allem für Outtier 1992.
288 Vgl. als Einführung Cooper 2012, 183–185.
289 Vgl. Garzaniti 2001, 306–309 über den Zographensis sowie
S. 27 über die Sektionen des Euseb. Der Codex befindet sich in St.
Petersburg (RNB, Глаг. 1).
290 Dies ist die Hauptthese des jüngsten, sehr substanziellen For-
schungsbeitrags von Džurova/Velinova 2020. Sollte das tatsächlich
so gewesen sein, würfe das ein bemerkenswertes Licht auf das Pro-
jekt von Kyrill und Method. Weitere Klärung könnte hier nur die –
sehr mühsame – Einzelanalyse des Zahlenwerkes bringen. Bekannt-
schaft mit der lateinischen Handschriftentradition ist keineswegs
ausgeschlossen, aber auch die Vorstellung einer unabhängigen Ent-
wicklung des gleichen Systems ist nicht a priori von der Hand zu
weisen.
291 Das gleiche gilt für den ebenfalls sehr alten Codex Marianus
(Moskau, RGB, Григ. 6/Муз. 1689, frühes 11. Jh.), wo Sektionsziffern
vorhanden sind, aber der Anfang fehlt. An dieser Stelle sei noch auf
ein weiteres Zeugnis hingewiesen, das m.W. bisher nicht berück-
sichtigt wurde: Im griechischen Codex Athos, Dionysiou 35 (GA 943,
12. Jh.) ist vorne ein Blatt aus einem slawischen Evangeliar beige-
bunden (Datierung nicht geklärt, vermutlich 11.−13. Jh.). Auch dort

system jedenfalls nicht (für mittelalterliche Leser ebenso
wie für moderne Editoren), denn nur etwa 10–20% der
Angaben im Randapparat sind korrekt.292 Auch der Kar-
pianbrief und die Tafeln sind in der Überlieferung be-
kannt; der Brief begegnet zuerst im „galizischen Evange-
liar“ (dat. 1144). Nach diesem Codex sowie fünf weiteren
Zeugen aus dem 14.−16. Jahrhundert hat Ekaterina Do-
gramadžieva den Text ediert.293 In frühneuzeitlichen Co-
dices ist auch das Tafelwerk selbst erhalten,294 allerdings
bislang m.W. nicht herausgegeben.

4.7 Vorausgehende Editionen
und Forschungsgeschichte

In vielen Fällen sind Editions- und Forschungsgeschichte
eng miteinander verbunden. Das Vorhandensein von
edierten Texten fördert das Forschungsinteresse, und um-
gekehrt führt dieses Interesse zu neuen Editionen. Daher
ist es auffällig, dass im Fall der Kanontafeln beides völlig
auseinanderfällt. Die Editionsgeschichte lässt sich ein hal-
bes Jahrtausend und mehr zurückverfolgen, während von
einem genuinen Forschungsinteresse erst seit gut 100 Jah-
ren die Rede sein kann. Der Text lag also über mehrere
Jahrhunderte im Druck vor, ja, er ist sogar häufig gedruckt
und in sehr hoher Stückzahl verbreitet worden, ohne dass
er die Aufmerksamkeit der Gelehrten im Sinne eines ei-
genständigen Erkenntnisgegenstandes erregt hätte.

Die Gründe für diesen merkwürdigen Befund ver-
steht man erst dann etwas besser, wenn man sich die
Einzelheiten näher vor Augen führt. Weil es schneller
geht und einfacher ist, zunächst die Forschungs-
geschichte. Von eigenständiger Erforschung der Kanon-
tafeln kann erst seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts
gesprochen werden, genauer seit einem Artikel des Ori-
entalisten und Theologen Eberhard Nestle (1851–1913)
aus dem Jahr 1908. Dieser Aufsatz ist in einem fast atem-
los zu nennenden Stil sowohl aufgekratzter Begeisterung

findet sich die Marginalkonkordanz nach lateinischer Art. Der Zeu-
ge bietet also zusätzliche Unterstützung für die These von Džurova/
Velinova 2020 (s. vorige Anm.).
292 Zu diesem Schluss kommt nach eingehender Analyse Moszyń-
ski 1976, 79.
293 Dogramadžieva 1992, 11–13. Der Galicianus befindet sich in
Moskau, GIM, Син. 404. Der Karpianbrief steht dort f. 1r–2r. Darauf
folgen direkt und auf der gleichen Seite die Matthäus-kephalaia
(f. 2r/v). Dieser Befund macht den Schluss beinahe unausweichlich,
dass das eigentliche Tafelwerk nie vorhanden war. Das ist eigenar-
tig, denn der Brieftext ohne die Tabellen ist ja beinahe nutzlos.
294 Vgl. Romodanovskaja 2014, 13.



4.7 Vorausgehende Editionen und Forschungsgeschichte 165

als auch händeringender Verzweiflung geschrieben.
Nestle war auf die Kanontafeln im Zusammenhang seiner
Arbeiten am Text des Neuen Testaments gestoßen. Er
hatte bekanntlich im Jahr 1898 eine Handausgabe auf
den Markt gebracht, die sich als durchschlagender Erfolg
erweisen sollte. Die Ausgabe stützt sich auf die großen
wissenschaftlichen Ausgaben des 19. Jahrhunderts und
machte diese für den täglichen Gebrauch fruchtbar. In
diesen Ausgaben waren die Kanontafeln mehrfach ge-
druckt worden, doch es gelang Nestle nicht, dabei festen
Boden unter die Füße zu bekommen. Im Grunde ist sein
Artikel eine Art chronique scandaleuse des editorischen
Versagens – daher die händeringende Verzweiflung, die
mitunter ans Komische grenzt („Nun kommt das Un-
glaubliche: alles, was Tischendorf und v. Soden … sagen,
ist unmöglich und unrichtig!“295). Doch zugleich aufge-
kratzte Begeisterung: „Und nun nach diesen trockenen
Berichtigungen die Bemerkung, daß die mir so aufge-
drängte Untersuchung dieser dürren Zahlen das reiz-
vollste, überraschungsreichste und fruchtbarste Problem
geworden ist, das mir je vorkam.“296 In seiner Arbeit
skizzierte Nestle die Grundlinien der Editionsgeschichte,
die gleich im Folgenden näher zu entfalten ist. Allerdings
hat er – wie er auch selbst zugibt – mehr zur Diagnose
als zur Therapie beigetragen, denn eine eigenständige
Edition vorzulegen, war ihm nicht vergönnt (oder lag
vielleicht auch gar nicht in seiner Intention).

Man kann nicht behaupten, dass Nestle durch seinen
Aufsatz sofort eine fruchtbare Tradition von Kanontafel-
Forschung angestoßen hätte. In jedem Fall hat er sich
bleibende Verdienste allein dadurch erworben, dass er die
Kanontafeln fortan in seiner Handausgabe mit abdruck-
te – auch dazu gleich im Folgenden Genaueres. Damit hat
er nachhaltig zur Verbreitung und Bekanntmachung die-
ser spätantiken Evangeliensynopse beigetragen. Bis heute
ist aus diesem Grunde praktisch jedem Forschenden im
Bereich Neues Testament wenigstens die Existenz dieses
Werkes bekannt.

Während die Initialzündung zur Erforschung der Ka-
nontafeln im Bereich der Textwissenschaft geschah, kam
der erste große und bis heute maßgebliche Meilenstein
aus dem Bereich der Kunstgeschichte. Zumindest ist das

295 Nestle 1908, 46. Donatien De Bruyne (1927, 9) hat Nestles Ar-
beit folgenermaßen charakterisiert: „En des pages mordantes, d’un
comique irrésistible, Nestle a montré que tous les éditeurs ont été
jusqu’ici lamentablement au-dessous de leur tâche : ils se sont co-
piés, corrompus, corrigés les uns les autres, quand ils auraient dû
faire table rase des éditions et construire sur l’unique fondement
solide, les manuscrits.“
296 Nestle 1908, 101.

formal die Disziplin, die der schwedische Gelehrte Carl
Nordenfalk (1907–1992) studiert hatte und in der er sein
Leben lang aktiv und produktiv bleiben sollte. In Wahr-
heit liegt die Stärke seiner meisterlichen Doktorarbeit
über „Die spätantiken Kanontafeln“ von 1938 darin, dass
sie den Gegenstand – wie von der Sache gefordert – aus
einer Vielzahl von Perspektiven in den Blick nimmt.297
Das Buch ist bis heute so bedeutend, weil es einen 360°-
Blick auf das Phänomen bietet, zwar mit Schwerpunkt
Kunstgeschichte, aber durchaus Paläographie, Kodikolo-
gie, Textwissenschaft und Christentumsgeschichte mit
umfassend. So erklärt sich, dass seine Einsichten auch
etwa zu den Entstehungskontexten, zur Seiteneinteilung,
zur kulturellen Verbreitung der Kanontafeln und zu an-
deren Fragen in der vorliegenden Studie an vielen Stel-
len Bezugs- und Ausgangspunkt bilden. Nordenfalk hat
seine berufliche Karriere im Bereich der Museen ge-
macht, zunächst in Göteborg, später in Stockholm, zum
Schluss für zehn Jahre als Direktor des dortigen National-
museums (1958–68). Dort hat er sich durchaus nicht nur
mit spätantiker Kunst befasst – oder sogar: ganz über-
wiegend nicht damit. Es sei nur die große Ausstellung
von 1966 über Christine von Schweden genannt, die be-
rühmte Konvertitin vom Luthertum zum Katholizismus
in der Blütezeit des Konfessionalismus (öffentliche Kon-
version und Einzug in Rom 1655).298 Doch die Kanon-
tafeln begleiteten ihn ein Leben lang. Nach einer Studie
von 1963 wandte er sich diesem Gegenstand vor allem
nach seiner Pensionierung, oder besser: während seiner
zweiten Karriere als akademischer Lehrer in USA wieder
zu. Zwei wichtige Aufsätze von 1982 und 1984 zeugen
von dieser Tätigkeit. Beide haben eher textliche Fragen
zum Gegenstand, der zweite beklagt mit bitteren Worten
den beinahe kompletten Mangel an Interesse seitens der
neutestamentlichen Wissenschaft.299

In der Tat kann man sagen, dass seit Nordenfalks
Monographie von 1938 bis weit ins 21. Jahrhundert hinein
das Interesse an den Kanontafeln fast ausschließlich
vonseiten der Kunstgeschichte kam.300 Das ist angesichts

297 Nordenfalk 1938. Zur Biographie des Verfassers vgl. den Nach-
ruf von Alexander 1993. Das unmittelbare Echo auf das Buch war
zunächst eher begrenzt, weil direkt nach Erscheinen der Zweite
Weltkrieg ausbrach (vermutlich auch mit der Folge, dass die Wahl
des Deutschen als Publikationssprache der Rezeption nicht förder-
lich war). Die einzige mir bekannte unmittelbare Reaktion auf das
Buch ist Vieillard 1945.
298 Vgl. den umfangreichen Ausstellungskatalog: Nordenfalk 1966.
299 Nordenfalk 1982 zum Papyrus Mon. Epiph. 584 (hier: K2) und
1984, s. die oben zitierte Eingangspassage → 1.2, Anm. 24.
300 Es ist nicht möglich und nicht sinnvoll, hier alle einschlägigen
Äußerungen (nicht zuletzt immer wieder in Ausstellungskatalogen)
aufzulisten. Ich beschränke mich auf eine Auswahl: Underwood



166 4 Überlieferung und Editionstechnisches

der fast industrielle Züge annehmenden Produktion an
neutestamentlicher Wissenschaft weltweit eher erstaun-
lich. Möglicherweise wirkt in diesem Bereich das protes-
tantische Paradigma nach, demzufolge sich die Erkennt-
nisbemühungen primär auf den „Urtext“ beziehen (mit
allenfalls gelegentlichen Ausblicken in die sanften Nie-
derungen der „Wirkungsgeschichte“). Erst seit gut zehn
Jahren nimmt auch das Interesse seitens der Textwissen-
schaft zu.301 Das ist spät – aber in solchen Fällen ist es
nie zu spät: Der Nachholbedarf ist groß, und es ist noch
genug Arbeit für zahlreiche Untersuchungen und unter-
schiedliche Zugriffsarten vorhanden. Über die Gründe für
dieses neue Interesse kann man nur spekulieren, und
vielleicht wird es mit zeitlichem Abstand leichter sein
diese Entwicklung angemessen einzuordnen. Stichworte
wie Paratextualität, Medialität der Überlieferung, new/
material philology kennzeichnen die jüngere Forschungs-
landschaft – möglicherweise haben sie dazu beigetragen,
die Kanontafeln endlich stärker in den Fokus zu rücken.

Es kann sein, dass dieses neue Interesse auch edi-
torische Aktivitäten hervorbringen wird – auch hier
besteht erheblicher Nachholbedarf. Wie schon gesagt,
laufen bislang Forschungs- und Editionsgeschichte
merkwürdig unverbunden nebeneinander her. Um sich
ein Bild auch von diesem zweiten Zweig zu machen,
muss man sehr weit ausholen und bis in die Anfänge des
Buchdrucks zurückgehen. Wie sich gleich zeigen wird,
geschieht das keineswegs aus rein antiquarischem Inte-
resse, sondern trägt unmittelbar zum Verständnis des
Status quo bei. Man muss sogar noch vor Erasmus einset-
zen, obgleich dieser die editio princeps (und in gewissem
Sinne: unica) der griechischen Kanontafeln besorgt hat.
Denn seine Ausgabe war nicht unabhängig von der vo-
rausgehenden lateinischen Druckgeschichte.

Nach derzeitigem Kenntnisstand gebührt das Ver-
dienst, die Kanontafeln erstmals in den Druck gebracht
zu haben, dem Venezianer Dominikaner Alberto Castella-
no (da Castello, † nach 1523). Auf seine Veranlassung

1950, Bandmann 1966, Klemm 1972, Wessel 1978, Buchthal 1983,
Nelson 1987 (bes. S. 59–67), Mütherich 2004 (zuerst 1987), Mathews
1991, 166–176, Buschhausen 2001, 68–106, Sevrugian 2004, Amirk-
hanian 2008–09, Reudenbach 2009, Grigoryan 2014, McKenzie
2016, 128–141.
301 Eine Art Vorbote ist Grafton/Williams 2006, 195–200 – in der
Substanz weniger ergiebig, aber viel beachtet. Spezifischer sind zu
nennen die Studien von O’Loughlin 2010 (und weitere), Wallraff
2013a, 32–35, Toda 2014, Crawford 2015 und 2019, Watson 2016, Coo-
gan 2017, Strøm-Olsen 2018. Die älteren Aufsätze von McArthur 1965
und Thiele 1981 sind sehr substantielle Beiträge, doch sind es leider
eher die Ausnahmen, die die Regel vom weitgehenden Desinteresse
bestätigen. Vgl. auch bereits Nielsen 2003, 268–292.

erschien die lateinische Bibelausgabe des Verlegers Lu-
cantonio Giunti (1457–1538) zum ersten Mal 1511 etiam ca-
nonibus antiquis quatuor evangeliorum insertis.302 Bei die-
sem frühen Druck sind die Nachkommen besser bekannt
als die Vorfahren: Die handschriftliche Grundlage sicher
zu bestimmen, wäre nicht einfach. Hingegen lässt sich
unschwer zeigen, dass die Kanontafeln im Wettrennen
um Marktanteile auf dem umkämpften Bibel-Sektor of-
fenbar als Vorteil gesehen wurden. Andere Drucker über-
nahmen dieses nützliche feature, zuerst Jacques Sacon
(1472?–1530?) in Lyon (1512) und bald darauf auch Johan-
nes Froben (1460–1527) in Basel (1514).303 Etwa zeitgleich
liefen in Basel die Vorbereitungsarbeiten für die große
Werkedition des Hieronymus. Nicht ganz zu Unrecht
hielten es die Herausgeber für angebracht, auch die Ka-
nontafeln in diese Edition aufzunehmen, denn sie ge-
hörten ja zu Hieronymus’ großem Bibelwerk. In einer
aufwendigen Layout-Arbeit druckten sie den hieronymia-
nischen Matthäus-Kommentar und einen pseudo-hiero-
nymianischen Markus-Kommentar nach Art einer Rand-
katene um den Evangelientext. Wie Beatus Rhenanus in
der Vorrede erklärt, wurde dann – nur um das Tafelwerk
zum Funktionieren zu bringen! – für Lukas und Johan-
nes der „nackte“ Bibeltext dazugedruckt, das Ganze na-
türlich mit dem eusebianischen Randapparat.304 In der
gleichen Vorrede erklärt Beatus Rhenanus noch eine wei-
tere Besonderheit, die hier zu erwähnen lohnt, weil sie
nicht nur von großem kulturhistorischen Interesse ist,

302 Bibelausgaben vor 1800 sind nicht im Literaturverzeichnis bib-
liographiert. Ich führe in den Anmerkungen nur Kurzformen des Ti-
tels auf, dazu die Nummern im „Universal Short Title Catalogue
(USTC)“ bzw. „Verzeichnis der im deutschen Sprachbereich erschie-
nenen Drucke des 16. Jahrhunderts (VD 16)“. Dort sind genauere An-
gaben und ggf. Links zu vorhandenen Digitalisaten zu finden. Die
hier genannte Bibel ist Biblia cum concordantiis Veteris et Novi Testa-
menti, Venedig 1511, USTC 800229. Für Angaben zu den vorerasmi-
schen Drucken der Kanontafeln danke ich Herrn Teunis van Lopik.
303 Biblia cum concordantiis Veteris et Novi Testamenti et sacrorum
canonum, Lyon 1512, USTC 154847 sowie Biblia cum pleno apparatu
summariorum concordantiarum et quadruplici repertorii sive indicii
numerique foliorum distinctione, Basel 1514, USTC 616600, VD 16 B
2585, Sebastiani 2018, Nr. 35. Anhand von (Druck-)Fehlern lässt
sich zeigen, dass die Kanontafeln in beiden Ausgaben von der Ve-
nezianer Ausgabe 1511 abhängen (Hinweis Teunis van Lopik). Die
älteren Froben-Bibeln von 1491, 1495 und 1509 (Sebastiani Nr. 1, 7,
22) hatten noch keine Kanontafeln.
304 Omnium operum divi Eusebii Hieronymi Stridonensis… Tomus no-
nus, Basel 1516, USTC 679364, VD 16 H 3482, Sebastiani 2018, Nr. 47,
das Tafelwerk f. 2v–5r, die Vorrede f. 1v. Sie gibt sich als Text von
Bruno Amerbach, stammt aber von Beatus Rhenanus; Edition und
kommentierte Übersetzung bei Hirstein 2013, 616–627, der relevante
Passus Z. 11–13 (eine neue Edition bereiten Ueli Dill und Cristina Ricci
vor – letzterer verdanke ich den Hinweis auf diese Ausgabe).

https://www.ustc.ac.uk/editions/800229
https://www.ustc.ac.uk/editions/154847
https://www.ustc.ac.uk/editions/616600
http://gateway-bayern.de/VD16+B+2585
http://gateway-bayern.de/VD16+B+2585
https://www.ustc.ac.uk/editions/679364
http://gateway-bayern.de/VD16+H+3482


4.7 Vorausgehende Editionen und Forschungsgeschichte 167

sondern Folgen hat bis heute. Die „schwarze Kunst“
konnte der Anweisung des Euseb, die Kanonziffern im
Randapparat rot zu schreiben, nicht Folge leisten. Man
verfiel deshalb auf die Idee, die Differenz zwischen den
beiden Zahlen-Sets graphisch anders deutlich zu ma-
chen, nämlich durch Verwendung eines unterschiedli-
chen Zahlensystems.305 Die Sektionsziffern sind arabisch
und die Kanonziffern römisch wiedergegeben – auch die-
se Idee hat man aus dem Venezianer Druck von 1511 ab-
gekupfert. Dort erklärt ein längerer, eigens eingefügter
Paratext diese neu eingeführte Differenz zwischen den
„Abakus-Zahlen“ (numerus abachichus, also den zum
Rechnen verwendeten Zahlen) und den „Kirchen-Zah-
len“ (numerus ecclesiasticus, also den konventionellen
Zahlen).306 Genau diese Praxis hat sich bewährt – ihr
folgt bis heute die Standardedition von Nestle-Aland.

In der großen, produktiven Kulturwerkstatt, die Ba-
sel damals war, waren nicht nur die genannten Editoren
und Editionen zugange. Vor allem waren es auch die Jah-
re, in denen sich die ungemein fruchtbare Zusammenar-
beit Frobens mit Erasmus von Rotterdam (1466–1536) an-
bahnte. Erasmus war nicht nur der spiritus rector der
genannten Hieronymus-Ausgabe, sondern er bereitete
zur gleichen Zeit auch eine neue Ausgabe des Neuen Tes-
taments vor – jetzt mit Beigabe des griechischen Textes.
Diese hastig zusammengestellte editio princeps von 1516
enthielt indes noch keine Kanontafeln. Das ist nicht er-
staunlich, denn die zu diesem Zweck verwendeten grie-

305 in quo [sc. euangelico canoni] restituendo uehementer est a no-
bis sudatum, miniatulorum uice numerorum uulgaribus istis notulis,
quas ciphras uocant, uti coactis. Hirstein 2013, Z. 13–15. Im techni-
schen Sinne ist diese Erklärung nicht ganz zutreffend, denn es sind
ja nicht die roten Kanonziffern (miniatuli numeri), die ersetzt wer-
den, sondern die darüber stehenden Sektionsziffern. Jedenfalls sind
mit den uulgares notulae, quas ciphras uocant die arabischen Zah-
len gemeint; im Fremdwort „Ziffer“ steckt bis heute ihr arabischer
Ursprung.
306 Die Vorrede umfasst eine Folio-Spalte (f. J2r) und ist ganz in rot
gedruckt: Für einzelne Seiten konnte durchaus eine zweite Farbe
verwendet werden (auf den folgenden Seiten sind etwa die Kanon-
bögen rot), doch für den Randapparat auf jeder Seite wäre das zu
aufwendig gewesen. Die hier gegebene Erklärung ist – anders als
bei Beatus Rhenanus (s. vorige Anm.) – ganz präzis, denn es wird
der Grund angegeben, dessentwegen die Sektionsziffern (nicht etwa
die roten Kanonziffern) ins andere System übertragen wurden,
nämlich weil ecclesiasticum numerum propter sui amplitudinem
marginalis angustia capere non potuit. Für den Eintrag am Rand wa-
ren die römischen Zahlen zu lang, doch das gleiche Argument galt
nicht für die Tafeln selbst, und so erscheinen sie dort weiterhin in
ihrer konventionellen Form. Das ist zum Nachschlagen unprak-
tisch; daher stellt Froben dann auch dort auf arabische Zahlen
um. – Hier noch der Hinweis, dass die Complutensische Polyglotte
(1514/20) bereits den griechischen Karpianbrief enthielt (nicht aber
die anderen Stücke des eusebschen Systems).

chischen Handschriften sind bekannt – und sie enthiel-
ten das Tafelwerk nicht.307

Erst in der zweiten Ausgabe von 1519 haben Erasmus
und Froben die Tabellen zugesetzt,308 und in diesem Fall
ist die handschriftliche Grundlage leicht zu bestimmen.
Im Augustinerkloster Corsendonck in Flandern war Eras-
mus auf einen mittelbyzantinischen Codex gestoßen, der
die Kanontafeln enthielt. Er entlieh ihn und brachte oder
schickte ihn nach Basel. Die Benutzung hat Erasmus ei-
genhändig im Codex in lateinischer und griechischer
Sprache vermerkt, und sie ist auch völlig evident: Auch
weitere Paratexte und sogar den höchst ungewöhnlichen
Bildschmuck haben die Basler Drucker direkt übernom-
men. Besonders die von dort stammende Trinitätsdarstel-
lung hat später Anstoß erregt. Erasmus hat sich damit
herausgeredet, dass Froben das gefallen und er es eigen-
mächtig übernommen habe (absente atque inscio me).309
Das mag man glauben oder nicht – in jedem Fall ver-
schwanden diese Zusätze ab der folgenden Ausgabe wie-
der, während die Kanontafeln blieben.

Bei näherer Betrachtung des Tafelwerkes macht man
indes eine überraschende Feststellung: Obwohl die Be-
nutzung des Corsendoncensis außer Frage steht, beste-
hen offensichtlich auch Beziehungen zur zuvor genann-
ten lateinischen Froben-Bibel von 1514. Das ist ganz

307 Novum instrumentum omne, diligenter ab Erasmo Roterodamo
recognitum et emendatum, Basel 1516, USTC 678727, VD 16 B 4196,
Sebastiani 2018, Nr. 44. Für die Evangelien wurden die folgenden
drei Basler Codices verwendet: AN IV 2, AN IV 1, A III 15. Die ersten
beiden tragen die ehrwürdigen GA-Nummern 1 und 2, der dritte
GA 817. Zu den Handschriften zuletzt Andrist 2016, generell zu Eras-
mus’ Neuem Testament vgl. auch die anderen Beiträge im Band
Wallraff/Seidel Menchi/von Greyerz 2016.
308 Novum testamentum omne, multo quam antehac diligentius ab
Erasmo Roterodamo recognitum, emendatum ac translatum, Basel
1519, USTC 678736, VD 16 B 4197, Sebastiani 2018, Nr. 126, die Tafeln
S. 100–108.
309 Der Codex wird heute in der Österreichischen Nationalbiblio-
thek in Wien aufbewahrt, suppl. gr. 52 (12. Jh., GA 3), vgl. dazu
Buberl/Gerstinger 1938, 50–58 und Hunger/Hannick 1994, 97–100.
Die Kanontafeln befinden sich auf f. 3r–9v. Seine Benutzung hat
Erasmus vermerkt auf f. 1r (Hoc exemplari sum usus in editione se-
cunda Novi Testamenti… Erasmus Roterodamus meapte manu con-
scripsi An. MD 19, 15 Cal. Julii) und f. 181v (καὶ τούτῳ τῷ βιβλίῳ
ἐχρησάμην ἐν τῇ δευτέρᾳ ἐκδόσει τῆς νέας διαθήκης… ὁ Ἐρᾶσμος ὁ
Ῥοτεροδαμὸς ἐμαυτοῦ χειρὶ γέγραφα ταῦτα ἔτει M.D.19). Dass der
Codex direkt in Basel verwendet wurde (und daher ausgeliehen
wurde, nicht vor Ort exzerpiert), ergibt sich aus der Art und dem
Umfang der Benutzung, vgl. dazu Wallraff 2016, 154 f. und 167, dort
auch das Zitat aus der Apologie an Edward Lee (Anm. 32). Heute
fehlen in der Handschrift zwei Blätter im Tafelteil (nach f. 7 und 9
je ein Blatt, Kanon IV/V1 und X). Man kann aber annehmen, dass
diese Blätter noch vorhanden waren, als der Codex in Basel benutzt
wurde, vgl. Wallraff 2016, 169, Anm. 60.

https://www.ustc.ac.uk/editions/678727
http://gateway-bayern.de/VD16+B+4196
https://www.ustc.ac.uk/editions/678736
http://gateway-bayern.de/VD16+B+4197


168 4 Überlieferung und Editionstechnisches

unmittelbar evident, wenn man das Dekorationsschema
der Tabellen ansieht (Abb. 22). Es wird bestätigt, wenn
man darüber hinaus auch auf die Seitenverteilung ach-
tet. Wenn man schließlich – einmal aufmerksam gewor-
den – die Zahlen im Einzelnen vergleicht, zeigt sich, dass
der lateinische Vorgänger bis in die Textgestalt hinein
Pate stand. Es zeigt sich aber auch, dass die griechischen
Tabellen nicht einfach nur als eine Art Rückübersetzung
aus dem Lateinischen anzusprechen sind. Vielmehr wur-
den die beiden Quellen, die lateinische und die griechi-
sche, durchaus mit Sinn und Verstand zusammengear-
beitet.310 Wer diese Leistung vollbracht hat, ist nicht
mehr festzustellen (an die beiden Leiter des Unterneh-
mens, Erasmus und Froben, wird man dabei zunächst
nicht denken, sondern eher an den Kreis der amanuen-
ses). Das Resultat kann sich jedenfalls sehen lassen: Sehr
viel besser hätte man das Tafelwerk auf der vorhandenen
Basis kaum herstellen können.

Ein technisches Detail ist an dieser Stelle noch zu er-
wähnen, weil es lange dauernde Folgen haben sollte. Es
kommt im System des Euseb immer wieder vor, dass in
der ersten oder den ersten Spalten mehrfach die gleichen
Zahlen stehen, also eine Perikope mehrmals genannt ist,
weil in der letzten Spalte mehrere unterschiedliche Paral-
lelen aufgeführt werden. In solchen Fällen hat Euseb
sorgfältig nach inhaltlicher Priorität geordnet, also nicht
einfach nach arithmetischer Folge (→ 3.2). So ist es in den
ältesten handschriftlichen Zeugen, und so ist es auch in
Erasmus’ Ausgabe von 1519 im Anschluss an die verwen-
deten griechischen und lateinischen Quellen. Erst ab der
folgenden Ausgabe (1522)311 erscheinen diese Fälle streng
arithmetisch geordnet. Dabei handelt es sich fast sicher
nicht um die Verarbeitung zusätzlicher handschriftlicher
Zeugen, sondern um eine gutgemeinte Verschlimmbesse-
rung im Sinne rationaler „Ordnungmacherei“.312

Man müsste über dieses Detail wie auch überhaupt
über Erasmus’ Ausgabe nicht so ausführlich reden, wenn
nicht die noch heute verwendete Standardausgabe (bei
Nestle-Aland) in einer ungebrochenen Sukzession mit
diesen Anfängen stünde. Die genannte arithmetische
Umordnung ist vielleicht der größte systematische Feh-
ler, der sich bis heute gehalten hat. Das Tafelwerk ist seit

310 Das ist das Resultat der Analyse in Wallraff 2016, 163–167, dort
auch genauere Belege. Natürlich kommt als Quelle auch die oben
(Anm. 304) genannte Hieronymus-Ausgabe in Frage, doch macht
das keinen großen Unterschied.
311 Novum testamentum omne, tertio iam ac diligentius ab Erasmo
Roterodamo recognitum, Basel 1522, USTC 678737, VD 16 B 4198,
Sebastiani 2018, Nr. 206, die Kanontafeln in Teil 1, f. D6v–E2v.
312 Vgl. Wallraff 2016, 170 f. mit Belegen; inhaltlich zum Problem
→ 3.2.

Erasmus noch öfters gedruckt worden, aber die für Nestle
1908 verstörende Entdeckung war, dass keiner der späte-
ren Editoren vollständig neu auf der Basis der Hand-
schriften eingesetzt hat, sondern dass einer vom anderen
kopiert und Handschriftenstudien entweder nicht getrie-
ben oder nicht nachvollziehbar dokumentiert hat. Absur-
derweise ist es tatsächlich nach gegenwärtigem Kennt-
nisstand so, dass über Erasmus’ Vorlagen mehr bekannt
ist als über die seiner diversen Nachfolger. Ein Indiz da-
für, dass tatsächlich die gesamte Editionstradition nur an
der einen genannten griechischen Handschrift (GA 3)
hängt, ist der Titulus (G11302): Einerseits wurde er bis ins
19. Jahrhundert immer mit abgedruckt (bei Nestle-Aland
nur noch im Apparat), und zwar immer an der untypi-
schen Stelle direkt vor dem Brief, andererseits hat er in
allen diesen Fällen die falsche Form Ὑπόθεσις κανόνων
(statt: κανόνος) … bewahrt. So liest die Handschrift
GA 3 – und sonst praktisch kein griechischer Zeuge.313

Sicher ließe sich über die Irrungen und Wirrungen
der Editionsgeschichte noch manches herausfinden, und
sicher wäre eine detailliertere Analyse von einigem Inte-
resse an und für sich. Für die vorliegenden Zwecke möge
eine kurze Zusammenstellung der Ausgaben der griechi-
schen Kanontafeln genügen. Von großem Einfluss war
der prächtige Druck von Robert Estienne (Stephanus,
1503–59) aus dem Jahr 1550.314 Sie ist nicht nur bekannt
als ein außergewöhnlich schönes Buch, sondern auch als
Geburtsstunde des kritischen Apparates. Während Esti-
enne dokumentiert, wie er mit dem Bibeltext verfahren
ist (welche Handschriften verwendet, wie verzeichnet),
ist weniger klar, wie er mit den Kanontafeln verfahren
ist. Grundlage war jedenfalls Erasmus; Indizien für große
Verbesserungen gibt es nicht.315 Zum inhaltlichen Ver-

313 S. den Apparat zu G11302. Hingegen ist es Robert Estienne ge-
lungen, einen anderen Zopf aus der Handschrift GA 3 rechtzeitig
abzuschneiden, s. die übernächste Anm.
314 Τῆς καινῆς διαθήκης ἅπαντα … Nouum Iesu Christi D. N. Testa-
mentum, Paris 1550, USTC 150710, die Kanontafeln f. *6v–**1v.
315 In der Vorrede (f. *2v) nennt Estienne kurz die von ihm ver-
wendeten Codices und die Weise ihrer Verzeichnung (in margine in-
teriori varias codicum lectiones addidimus). Über die Kanontafeln
heißt es nur: nec tamen omisimus Eusebii Caesariensis canones.
Irgendeine Form von zusätzlicher Handschriftenkontrolle muss
stattgefunden haben, denn immerhin gelingt es Estienne, einen
wichtigen Fehler des Corsendoncensis (GA 3) im Karpianbrief loszu-
werden: Während dort die Anweisung des Euseb, die Kanonziffern
im Randapparat rot zu schreiben, einfach durch schwarz ersetzt ist
(διὰ τοῦ μέλανος statt διὰ κινναβάρεως, ep. Carp. Z. 41 f., ebenso
Z. 52 – und so natürlich auch bei Erasmus), restituiert Estienne das
Richtige. Dazu gibt er eine Randbemerkung, in der er charmanter-
weise aber nicht die Provenienz seiner richtigen Lesart dokumen-
tiert, sondern dem Leser erklärt, dass er selbst – von den Grenzen
der „schwarzen Kunst“ bestimmt – in seiner Ausgabe nur schwarz

https://www.ustc.ac.uk/editions/678737
http://gateway-bayern.de/VD16+B+4198
https://www.ustc.ac.uk/editions/150710


4.7 Vorausgehende Editionen und Forschungsgeschichte 169

Abb. 22: Editio princeps der griechischen Kanontafeln (rechts) und lateinische Vorlage (links). a: Biblia cum pleno apparatu …
(Froben 1514, Basel UB FG III 8), f. 279v: Kanon II (zwei Systeme); b: Erasmus, Novum Testamentum Omne (2. Ausgabe, Froben 1519,
Basel UB FG V 40), p. 103 (erste Paginierung): Kanon III und IV.

ständnis war der Leser allein auf die Erläuterungen des
Euseb im Karpianbrief gewiesen. Dass auch in humanis-
tisch gebildeten Zeiten dieser griechische Text ohne
Übersetzung oft nicht ausreichte, zeigen Bemerkungen
von Estiennes Sohn Henri (1531–98). In seiner Ausgabe
von 1587 gibt er zwar das Tafelwerk nicht erneut wieder,
sehr wohl aber eine Art Gebrauchsanleitung zur Edition
des Vaters (paterna editio) – um herauszufinden, ob die
Leute „aufgrund meiner [Ausführungen] verstehen wer-
den, was sie aufgrund von Euseb nicht verstanden ha-
ben“. Es handelt sich vermutlich um den ersten neuzeit-
lichen Traktat über die Kanontafeln.316

verwenden kann: ἰστέον ὅτι ἡμεῖς μέλασι μόνον ἐχρησάμεθα
γράμμασι (f. *6v). Zur Identifikation der von Estienne verwendeten
Handschriften vgl. Elliott 2009.
316 Ἡ καινὴ διαθήκη. Novum Testamentum, [Paris] 1587, USTC
451132, der Traktat f. A2r-A4r, das Zitat f. A2v: ideoque ex illa pater-
na editione nihil fructus… experiri an quod ex Eusebio intelligere non
potuerunt, ex me sint intellecturi.

Für die Bibelkritik der Aufklärungszeit hat John Mill
(1645–1707) insofern eine gute Vorleistung erbracht, als
auch seine Ausgabe von 1707 die Tafeln enthielt.317 Wäh-
rend Johann Albrecht Bengel (1687–1752) und Johann Ja-
kob Wettstein (1693–1754) mit der Tradition brachen und
diesen Paratext nicht mehr mit übernahmen (Editionen
von 1734 bzw. 1751), kamen die Tafeln dann im 19. Jahr-
hundert, der großen Zeit der Bibel- und Textkritik, wie-
der zur Geltung. Den Anfang machte Christian Friedrich
von Matthaei (1744–1811) im Jahr 1803. Größere Verbrei-
tung erlangte die Ausgabe des anglikanischen Bischofs

317 Ἡ καινὴ διαθήκη. Novum Testamentum, cum lectionibus varian-
tibus. Oxford 1707, digital verfügbar auf https://catalog.hathitrust.
org/Record/012314444, die Kanontafeln in einem nicht paginierten
Abschnitt zwischen Prolegomena und Bibeltext (f. yy), dazu die Er-
klärungen S. LXX f. Mills Ausgabe wurde mit Verbesserungen noch-
mals durch Ludolph Küster (1670–1716) gedruckt. Auch in dieser
Ausgabe (Amsterdam 1710) waren die Kanontafeln enthalten.

https://www.ustc.ac.uk/editions/451132
https://www.ustc.ac.uk/editions/451132
https://catalog.hathitrust.org/Record/012314444
https://catalog.hathitrust.org/Record/012314444


170 4 Überlieferung und Editionstechnisches

Charles Lloyd (1784–1829) von 1828.318 Ihrem philologi-
schen Anspruch nach höher setzt die zweisprachig grie-
chisch-lateinische Ausgabe von Karl Lachmann (1793–
1851) und Philipp Buttmann (1809–1901) von 1842 an,
doch auch dort erfährt man nur, dass Buttmann die Ka-
nones variorum librorum ope magno studio erstellt hat.319
Dass speziell für den lateinischen Karpianbrief Hand-
schriften verwendet wurden, ergibt sich aus einigen
Klammerbemerkungen im Text, aber es ist nicht leicht
festzustellen, welche das waren. Das Tafelwerk selbst
wird in arabischen Zahlen gegeben, und aus diesem
Grund ist es nicht einmal leicht zu entscheiden, ob es auf
griechischen oder lateinischen Quellen fußt. Sektions-
und Kanonziffern gibt es jedenfalls nur zum lateinischen
Text. Die Frage ist nicht ganz unwichtig, denn Nestle hat
sich in seiner Ausgabe von 1908 auf Buttmann gestützt.

Die weitere Geschichte liest sich wie ein Who is who
der neutestamentlichen Textkritik. Samuel Tregelles
(1813–75), Konstantin Tischendorf (1815–74), Frederick
Scrivener (1813–91), John Wordsworth (1843–1911), Cas-
par René Gregory (1846–1917), Hermann von Soden
(1852–1914) – alles klingende Namen, und alle haben sie
das Konkordanzwerk erneut zum Abdruck gebracht.320

318 Von Matthaei 1803, 717–722 (die vorausgehende Edition von
1782–88 enthielt die Kanontafeln noch nicht). Lloyd 1828, xv–xxi,
dazu die Erklärungen S. vii–xii. Die Ausgabe stellt vor bibliographi-
sche Schwierigkeiten, weil der Herausgeber in der Titelei nicht ge-
nannt ist, sondern sich nur am Ende des Vorwortes als „Car. Oxon.“
zu erkennen gibt. (Lloyd war seit 1827 Bischof von Oxford.) Diese
kleine Handausgabe erfreute sich das ganze 19. Jahrhundert hin-
durch vor allem in England großer Beliebtheit. Es gibt mehr als ein
Dutzend Auflagen (natürlich alle postum, denn Lloyd war schon
1829 verstorben), darunter auch eine mit geringfügigen Revisionen
1836. Dieser wurde die Ehre zuteil, in Nestles Apparat eine eigene
Sigle zu erhalten (L36). Ein besonderes Kuriosum ist die Sigle
Lnunc – vermutlich bezogen auf die in Nestles Zeit aktuelle Auflage
(die von 1888?). Wie sinnvoll die Verwendung einer solchen Sigle
überhaupt ist, kann man diskutieren. Dass dieses „nunc“ über ein
Jahrhundert lang in ewiger Gleichzeitigkeit mitgeschleppt wurde,
ist eher grotesk (Nestle-Aland 2012, 89*, Z. 22/23).
319 Lachmann/Buttmann 1842, XXI. Die Kanontafeln eigentümli-
cherweise ganz am Ende des Werkes, S. 716–720. Voraus gehen der
griechische und lateinische Karpianbrief (S. 712 f.) und die lateini-
sche Vorrede des Hieronymus (S. 714–716).
320 Tregelles 1857–72 hat nur die Randziffern zum Text wiederge-
geben (möglicherweise auf der Basis von Handschriftenkollationen,
doch ist das nicht dokumentiert); Tischendorf hat die Kanontafeln
griechisch zum ersten Mal in der siebten Auflage seines Novum Tes-
tamentum Graece (1859, LXXIV–LXXXI), in der achten Auflage
(1869–94) stehen sie im postumen Prolegomena-Band, den Gregory
besorgte (1894, 145–152), zu den Vorlagen vgl. Nestle 1908, 41–43;
Scrivener 1887, xi–xvi (die Ausgabe von 1877 enthielt noch keine
Kanontafeln) hat die Tafeln aus Lloyd 1828 übernommen (S. ix);
Wordsworth/White 1889–98, 6–10 (vgl. auch die wichtige Note
S. 737 f.) wird in dieser Reihe aufgeführt, obwohl es eine lateinische

Im Laufe des „langen 19. Jahrhunderts“ kommt man da-
mit auf immerhin neun Ausgaben, teils in mehreren Auf-
lagen, und es ist in der Tat erstaunlich, wie wenig Sorg-
falt die großen Gelehrten auf diesen Teil ihrer Editionen
verwendet haben. Die Einzelheiten müssen hier nicht in-
teressieren; teilweise hat sie Nestle 1908 nachgezeichnet.
Zumindest für den Karpianbrief ist die Lage nicht ganz
so desolat wie für das eigentliche Zahlenwerk: Von einer
eigentlichen kritischen Edition kann auch hier keine
Rede sein, aber seit Tischendorf ist wenigstens der Text
auf der Basis von (bekannten und benannten) Hand-
schriften festgestellt.321

Zum Schluss noch ein Hinweis auf Nestles eigene
Vorgehensweise und deren etwas unglückliche Nachge-
schichte. Nach seinem aufgeregten Artikel von 1908 hat
er unmittelbar die Konsequenzen gezogen und noch im
gleichen Jahr die Kanontafeln in seine Handausgabe auf-
genommen (in die 7. Auflage). In der Sache hat er es nicht
wesentlich besser gemacht als die kritisierten Vorgän-
ger – aber wenigstens transparent dokumentiert, was ge-
schehen und nicht geschehen ist: Die Randziffern hat er
aufgrund von alten Zeugen (griechischen Handschriften
und frühen Übersetzungen) verifiziert.322 Das Tafelwerk
hat er nach Lachmann/Buttmann 1842 gegeben, aber die
wichtigsten weiteren Ausgaben kollationiert und in ei-

Ausgabe ist – wegen der Interferenzen mit dem Griechischen, vgl.
Nestle 1908, 41 f. (Abhängigkeit von Lachmann/Buttmann 1842);
Gregory 1900–09, 863–868 (mit wenigen Verbesserungen gegen-
über 1894); von Soden 1902–10, 388 f. (Karpianbrief nach Gregory)
sowie 396–402 (Sektionsabgrenzungen nach Mill, Tregelles, Ti-
schendorf), zu den Vorlagen vgl. Nestle 1908, 45–47 und von So-
dens Replik (1902–10, 2101 f.), die Tafeln selbst hat von Soden nicht
wiedergegeben.
321 Tischendorf 1859, LXXIV beruft sich auf die Handschriften Pa-
ris, BNF, gr. 48 (GA M/021) und Leipzig, UB, gr. 6 (GA 564), beide
10. Jh., sowie ungenannte alii. Gregory 1900–09, 863 f. hat zusätz-
lich Lesarten aus der Handschrift Venedig, Marcianus gr. Z 544
(GA 215, 11. Jh.) verzeichnet. Die Miszelle von Oliver 1959 bringt eine
(erste) englische Übersetzung, trägt aber nicht zur Erweiterung der
Kenntnis bei.
322 Die verschiedenen Auflagen des „Nestle“ sind im Literaturver-
zeichnis nicht bibliographiert. Der Titel blieb immer gleich (Novum
Testamentum Graece). Das Buch erschien zum ersten Mal 1898. In
der hier relevanten editio septima recognita von 1908 steht S. V–X
in wünschens- und bewundernswerter Kürze die allgemeine Einlei-
tung, auf S. XI sodann die Erklärung des neu Zugefügten. Neben
den Kanontafeln sind das auch die kephalaia sowie die (später wie-
der weggelassene) Abschnitteinteilung des Codex Vaticanus. Für
den eusebianischen Randapparat hat Nestle verwendet: codices
Graecos א A C D, Latinos b f g, versionem gothicam, copticam (a G.
Horner 1898 editam), collatis insuper editionibus prioribus. Nicht
ohne Stolz (und nicht ohne Grund) schließt Nestle: Primum igitur
nunc labor Eusebii correctior quam antehac studiosis exihebetur.
Brief und Tafeln folgen auf S. XII–XVII.



4.7 Vorausgehende Editionen und Forschungsgeschichte 171

nem kleinen Apparat verzeichnet. Der Karpianbrief folgt
im wesentlichen Gregory und von Soden (wiederum mit
einem Apparat nicht der Handschriften, sondern der äl-
teren Editionen). Dass eine solche Vorgehensweise die
von ihm selbst benannten Probleme nicht wirklich lösen,
sondern nur perpetuieren würde, war ihm zweifellos klar
(in diesem Sinne: Diagnose, nicht Therapie). Doch wird
man ihm zugute halten müssen, dass er den eigenen Er-
folg nicht ahnen konnte (trotz sieben Auflagen in zehn
Jahren); insbesondere nicht, dass seine Arbeit für über
100 Jahre in der Standardedition des Neuen Testaments
verbleiben würde.

Nestles Sohn Erwin (1883–1972) hat die Ausgabe
nach dem Tod des Vaters († 1913) fortgeführt und die
Kanontafeln übernommen – mitsamt den nötigen Erklä-
rungen, diese ab der 13. Auflage 1927 dann leicht verän-
dert und in deutscher Sprache, aber sachlich immer noch
transparent und ausreichend. So blieb es bis zum Eintritt
von Kurt Aland (1915–94), der zum ersten Mal bei der
25. Auflage 1963 mitsignierte. Von dort bis zur 26. Aufla-
ge 1979 war es ein großer Sprung – kein Stein blieb auf
dem anderen. Aland teilt nun mit, dass „von den frühe-
ren Ausgaben des Nestle (mit Ausnahme des Briefes an
Karpian und den Kanontafeln S. 73*–78*) nichts an Mate-
rial übernommen“ worden sei.323 Man konnte damals mit
Recht erwarten, dass auch diese eine genannte Ausnah-
me noch beseitigt und das Eusebsche Konkordanzwerk
ebenfalls auf eine neue, feste Grundlage gestellt wür-
de.324 Das war indes nicht der Fall, vermutlich auch nie
geplant, und die Situation wurde dadurch vollends
schief, dass die Dokumentation des weiterhin unverän-
dert Abgedruckten nun äußerst dürftig wurde. Schon seit
der 26. Auflage 1979 erfuhr man weder, dass die Randzif-
fern von Nestle selbst geprüft waren, noch dass die Ta-
feln von Lachmann/Buttmann übernommen sind. Ein
Höchstmaß an Unklarheit erreicht nun die neueste Aufla-
ge (die 28. von 2012). Dort heißt es: „Text und Apparat
sind unverändert nach der maßgeblichen kritischen Aus-
gabe von Eberhard Nestle wiedergegeben wie in der 25.−
27. Auflage.“325 Die Ausgabe von Nestle ist weder maß-
geblich noch kritisch (beides hatte dieser auch nicht
behauptet), und in der 25.−27. Auflage findet sich nichts
anderes als in den vielen Auflagen zuvor seit 1908.

323 Nestle-Aland 1979, im nicht paginierten Vorwort.
324 Thiele 1981, 100 ging davon aus, dass „diese eine Ausnahme …
in den folgenden Auflagen ebenfalls nicht mehr beibehalten wer-
den“ würde – und damit meinte er sicherlich nicht, dass die Kanon-
tafeln verschwinden, sondern dass sie endlich kritisch ediert wer-
den würden, ähnlich wie das im Fall der Vulgata geschehen war,
an deren Herausgabe Thiele beteiligt war, → 4.6.1, Anm. 189.
325 Nestle-Aland 2012, 42*.

Die damit entstandene Lage kann man durchaus als
verfahren bezeichnen. Die Kanontafeln sind nicht nur ei-
nes der meistüberlieferten Werke der Antike (an Zahl der
Handschriften praktisch nur von der Bibel selbst übertrof-
fen), sondern sicher auch das meistgedruckte Werk des
Euseb von Kaisareia. Das gilt selbstverständlich im Blick
auf die Zahl der in Umlauf gesetzten Exemplare, vermut-
lich aber auch im Blick auf die Anzahl an Drucken bzw.
Editionen. Zugleich sind sie eines der am schlechtesten
edierten Werke dieses Kirchenvaters – jedenfalls im grie-
chischen Original. Für das Lateinische, Armenische und
Syrische sind unterdessen gute Ausgaben erarbeitet wor-
den.326 Doch die Genealogie der heute verwendeten Stan-
dardausgabe im Griechischen geht ungebrochen zurück
bis zu Erasmus 1519 oder sogar zu Castellano 1511.

Trotz dieser langen Editionsgeschichte ist ein eigen-
ständiges Forschungsinteresse erst viele Jahrhunderte
später entstanden – was den Textbestand selbst betrifft,
sogar erst in den allerletzten Jahren. Den Grund für diese
eigenartige Phasenverschiebung wird besser verständ-
lich, wenn man nochmals auf die Editionsgeschichte
blickt: Sämtliche Ausgaben bringen primär das Neue
Testament und haben naturgemäß ihr Hauptaugenmerk
auf diesen Text gerichtet. Die Zeit und intellektuelle
Energie der Herausgeber war auf dieses wichtige Ziel ge-
richtet, und die Kanontafeln reisten bestenfalls „im An-
hänger“ mit. Dennoch ist es erstaunlich, wie wenig das
Instrumentarium kritischer Philologie, das auf den Bibel-
text angewendet und teils überhaupt erst an ihm entwi-
ckelt oder geschärft wurde, auch bei dem einzigen be-
deutenden Paratext zum Einsatz kam, der sich über die
Jahrhunderte in den Druckausgaben gehalten hat. Der
gleiche Befund nochmals von einer anderen Seite aus in
den Blick genommen: Sämtliche Herausgeber waren Bi-
belforscher, die Euseb-Forschung kommt in der Editions-
geschichte überhaupt nicht und in der Forschungs-
geschichte so gut wie nicht vor.327

Man mag sagen, dass das in der Natur der Dinge oder
genauer: dieses Paratextes liegt. Paratexte generell – und
dieser im besonderen – sind ja dadurch definiert, dass sie
nicht eigenständige Literatur sind, sondern nur „Schwel-
le“ zu etwas Anderem, Größeren sind. In der Einleitung

326 Für diese drei Sprachen vgl. die Editionen von Weber 1969,
1516–1526, Vardanian 1930, 244–257 und Yohanna 2015, 68–80
(bzw. Gwilliam 1901, 1–22 für die Peschitta) sowie die genaueren An-
gaben oben → 4.6.
327 In Überblicksdarstellungen zu Euseb gehört es zum guten Ton,
die Kanontafeln zu erwähnen, aber nicht tiefer in die Materie einzu-
steigen, vgl. etwa Schwartz 1907, 594 f., Winkelmann 1991, 38–40,
Morlet 2012, 14, Hollerich 2013, 637 f. und Johnson/Schott 2013 (dort
nur kurz Schott S. 174 und 186).



172 4 Überlieferung und Editionstechnisches

war vom symbiotischen Verhältnis zum Bibeltext die
Rede, und nur diesem symbiotischen Verhältnis haben es
die Kanontafeln zu verdanken, dass sie nicht gänzlich aus
dem Blickfeld geraten sind. Tatsächlich wollte Euseb die
Aufmerksamkeit nicht auf sich als Schriftsteller, sondern
auf die Evangelien als die Schrift lenken.

Man kann also die „Schuld“ für die verfahrene Situ-
ation bei Euseb selber suchen. Oder man kann – be-
scheidener – vor der eigenen Tür kehren und den Fehler
in der Parzellierung der Wissenslandschaften der Neu-
zeit suchen. Tatsächlich können die Kanontafeln nur
verlieren, wenn (neutestamentliche) Textforschung, his-
torische Eusebforschung, Handschriftenforschung und
Kunstgeschichte auf getrennten Pfaden wandeln. Und
vor allem können sie nur verlieren, wenn und solange
Paratextualität nicht als Forschungsgegenstand eigenen
Interesses wahrgenommen wird.

Die vorliegende Edition setzt neu an, indem sie die
Kanontafeln qua Textbestand erstmals zum eigenständi-
gen Erkenntnisobjekt erhebt. Doch sie zahlt dafür einen
hohen Preis: Hier zum ersten Mal erscheinen die Kanon-
tafeln von ihrem Bezugstext gelöst. Es ist nun bei der
Lektüre nicht mehr möglich, im gleichen Buch von den
Nummern in den Tafeln zum bezeichneten Text zu sprin-
gen – und zurück. Es ist zu hoffen, dass dieser Verlust
durch den Gewinn an historischer Tiefenschärfe und an
Verlässlichkeit der Textkonstitution halbwegs wettge-
macht werden kann.

4.8 Zur Einrichtung
der vorliegenden Edition

Der edierte Text ist über weite Strecken kein üblicher
Text, doch die üblichen Regeln der Ekdotik können zu-
meist gleichwohl angewandt werden. Der Apparat ist we-
gen der vielen Zahlen mühsam zu lesen, sollte aber weit-
gehend aus sich heraus verständlich sein. Wenige
zusätzliche Erklärungen sind angebracht.

Den Zeilenzähler wie üblich in 5er-Schritten laufen
zu lassen, hätte die Lesbarkeit erschwert. Die Verwen-
dung eines 4er-Schrittes ist auch als Reminiszenz an die
Handschriften gedacht, wo die Zahlen oft in Vierergrup-
pen erscheinen (dort dann durch horizontale Linien ab-
gesetzt). Aus ähnlichem Grund wurde für die Tabellen

eine Unzial-Schriftart gewählt;328 sie kann dazu beitra-
gen plausibel zu machen, welche Art von Verschreibern
leicht oder nicht so leicht zustande kommen.

Der Apparat ist generell negativ, ein Rückschluss e si-
lentio auf die nicht genannten Zeugen ist möglich. Nur in
einigen besonders schwierigen Fällen wurde zur Sicher-
heit von diesem Verfahren abgewichen und ein positiver
Apparat gegeben. Mit dem Symbol → sind im Apparat
textkritisch problematische und/oder interessante Stellen
bezeichnet. Auf den Pfeil folgt ein Verweis auf den ein-
schlägigen Abschnitt oben in → 3.1. In vielen dieser Fälle
ergibt sich die Entscheidung zur Konstitution des Textes
nicht einfach aus einer Abwägung der Zeugen. Vielmehr
muss der Gesamtbefund, vor allem das Verhältnis zum Bi-
beltext, in den Blick genommen werden.

Nicht verzeichnet wurden: im Brief und in den Ka-
nonüberschriften die Differenz zwischen ausgeschriebe-
nen Zahlen und Zahlzeichen; die leicht unterschiedli-
chen Abkürzungen der Evangelisten (Μτ, Μθ, Ματθ);
generell Fragen des Layouts und des Zeilenumbruchs,
speziell das unterschiedliche Verhalten der Handschrif-
ten in der tabellarischen Übersicht in § 4 des Briefes
(→ 4.1, Tabelle 24); wie üblich, homophone und ortho-
graphische Varianten (es sei denn sie sind mit einem se-
mantischen Unterschied verbunden). Wo Lesarten nur ei-
ner Handschrift im Apparat verzeichnet werden, folgt die
Akzentsetzung in der Regel dieser Handschrift.

Die Sprache des Apparats ist lateinisch; zusätzlich
werden die folgenden konventionellen Zeichen verwen-
det:
+ Zufügung
< Auslassung
~ Umstellung
/ Zeilenwechsel
→ Verweis auf Erklärung oben in Abschnitt 3.1

Obwohl die Seiteneinteilung des Originals über weite Stre-
cken erschließbar ist (→ 4.1), versucht die Edition nicht,
dieses Layout zu reproduzieren. Neben Karpianbrief und
Tafelwerk ist auch der Randapparat integraler Bestandteil
des eusebianischen Konkordanzwerkes (→ 4.3). Dieser
wird hier nicht in einer neuen Edition vorgelegt. Statt des-
sen ist auf die Standardedition von Nestle-Aland zu ver-
weisen; in der dort gegebenen Gestalt geht er auf die Ar-
beit von Eberhard Nestle zurück.

328 Der Font stammt von Ralph Hancock (London), dem an dieser
Stelle herzlich gedankt sei.



4.9 Conspectus Siglorum 173

4.9 Conspectus Siglorum
In der Liste werden die Handschriften und Übersetzun-
gen aufgeführt, die der Edition zugrunde liegen. Die Kri-
terien der Handschriftenauswahl sind oben (→ 1.2) er-
klärt (chronologische Grenze um 950, für die Zeit bis
einschließlich 9. Jh. wird Vollständigkeit angestrebt).

Wo vorhanden, werden zur Bezeichnung die Siglen
nach Gregory/Aland verwendet (Nummern bzw. bei Ma-
juskelhandschriften auch Buchstaben, wenn eingeführt).
Andere Handschriften werden mit „K“ gefolgt von einer
Zahl bezeichnet. Die Reihenfolge der Nennung in der Lis-
te und im Apparat folgt diesem System, also einem rein
mechanischen Kriterium. Sie sagt nichts über Alter oder
Bedeutung der Zeugen. Wo in der Einzeldiskussion
(→ 4.4) nichts Abweichendes oder Zusätzliches gesagt ist,
folgt die Angabe der Datierung der jüngsten oder weitest
verbreiteten Forschungsmeinung (ersichtlich in den Pa-

Tab. 35: Für die Edition verwendete Zeugen.

Sigle Inhalt Signatur dat. Diktyon Beschreibung von

K1 can. Wien, ÖNB, cod. 847 VI 74517 Martin Wallraff
K2 ep., can. P. Mon. Epiph. 584 (New York, MMA, X.455) VI/VII 77224 Martin Wallraff
K3 ep., ((can.)) London, British Library, Add. 5111/1 VI/VII 38769 Saskia Dirkse
K4 ep., (can.) Berlin, SBB-PK, Ham. 246 IX  9292 Martin Wallraff
K5 ep., can. Venedig, Marcianus gr. Z.1 (= 320) IX 69472 Andrea Mele
K6 ep., ((can.)) Kiew, NBUV, Φ. V (OTIS) 3619 IX/X 37432 Martin Wallraff
S/028 ep., can. Vatikan, BAV, Vat. gr. 354 949 66985 Emanuele Castelli
U/030 ep., can. Venedig, Marcianus gr. I,8 (= 1397) IX/X 70104 Agnès Lorrain
V/031 ep., (can.) Moskau, GIM, Synod. 399 (Vlad. 009) IX 44024 Sergey Kim
Σ/042 ep. Rossano, Museo Diocesano e del Codex VI 56423 Andrea Mele
0211 ep. Tiflis, GNCM, gr. 27 IX 63021 Ulrich Schmid
14 ep., can. Paris, BNF, gr. 70 X 49631 Andrea Mele
123 ep., can. Wien, ÖNB, theol. gr. 240 X 71907 Saskia Dirkse
151 ep., can. Vatikan, BAV, Pal. gr. 220 X 65952
371 can. Vatikan, BAV, Vat. gr. 1159 X 67790
420 ep., (can.) Messina, Biblioteca Regionale Universitaria, F.V. 18 IX/X 40648 Emanuele Castelli
566 ep., (can.) St. Petersburg, RNB, Φ. Nº 906 (Gr.) 54 X 57124 Andrea Mele
1079 ep., can. Athos, Megiste Laura A.23 X 26951 Sergey Kim
2224 ep., can. Kalabryta, Megalou Spelaiou 1 X 36434 Sergey Kim

lat. can. nach Weber 1969, 1516‒1526, Siglen s. oben Tab. 33, S. 149
lat.1 ep. nach De Bruyne 1920, 157
lat.2 ep. nach De Bruyne 1927, 7 f.
arm. ep., can. nach Vardanian 1930, 244‒257
aeth. ep., can. ep. nach Bausi 2015, can. nach AG I–III
syr.1 ep., ((can.)) nach Gwilliam 1905, 2‒4
syr.2 ep., can. nach Yohanna 2015, 68‒80

raTexBib-Beschreibungen auf manuscripta-biblica.org).
Vermerkt ist jeweils, ob die Handschrift den Brief (ep.)
oder die Tabellen (can.) enthält (bzw. ggf. auch nur Teile
davon). Angaben sind doppelt eingeklammert, wenn das
Stück aus bestimmten Gründen für die Edition nicht ver-
wendet wurde, einfach eingeklammert, wenn es nur ein-
geschränkt bzw. in Auswahl verwendet wurde. Generell
gilt bei der letztgenannten Gruppe: Die Zeugen wurden
nur dann verzeichnet, wenn sie mit anderen übereinstim-
men. Für Einzelheiten ist jeweils die Bezeugungsleiste so-
wie die Beschreibung der Handschriften zu konsultieren.

Die Links in der ersten Spalte führen zum New
Testament Virtual Manuscript Room (NTVMR, in der Re-
gel mit digitalen Bildern), diejenigen in der Signatur-
Spalte zum Digitalisat der jeweiligen Bibliotheken (so-
fern vorhanden), diejenigen in der Diktyon-Spalte zur Be-
schreibung auf www.manuscripta-biblica.org (Projekt
ParaTexBib).

https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=74517
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/474440
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=77224
http://www.bl.uk/manuscripts/FullDisplay.aspx?ref=Add_MS_5111/1
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=38769
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=9292
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=69472
http://pinakes.irht.cnrs.fr/notices/cote/37432/
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20028
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.354
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=66985
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20030
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=70104
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20031
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=44024
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20042
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=56423
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=20211
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=63021
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30014
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=49631
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30123
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=71907
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30151
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Pal.gr.220
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30371
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.1159
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30420
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=40648
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=30566
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=57124
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=31079
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=26951
http://ntvmr.uni-muenster.de/liste?docID=32224
https://www.manuscripta-biblica.org/manuscript/?diktyon=36434
https://www.manuscripta-biblica.org
http://ntvmr.uni-muenster.de/
https://www.manuscripta-biblica.org




5 Edition

G11300: Epistula ad Carpianum

1 Εὐσέβιος Καρπιανῷ ἀγαπητῷ ἀδελφῷ ἐν κυρίῳ χαίρειν.
2 Ἀμμώνιος μὲν ὁ Ἀλεξανδρεὺς πολλὴν ὡς εἰκὸς φιλο-
πονίαν καὶ σπουδὴν εἰσηγιοχὼς τὸ διὰ τεσσάρων ἡμῖν 
καταλέλοιπεν εὐαγγέλιον, τῷ κατὰ Ματθαῖον τὰς ὁμο-
φώνους τῶν λοιπῶν εὐαγγελιστῶν περικοπὰς παραθείς, 
ὡς ἐξ ἀνάγκης συμβῆναι τὸν τῆς ἀκολουθίας εἱρμὸν τῶν 
τριῶν διαφθαρῆναι ὅσον ἐπὶ τῷ ὕφει τῆς ἀναγνώσεως.

3 Ἵνα δὲ σωζομένου καὶ τοῦ τῶν λοιπῶν δι᾽ ὅλου σώ-
ματός τε καὶ εἱρμοῦ εἰδέναι ἔχοις τοὺς οἰκείους ἑκάστου 
εὐαγγελίου τόπους, ἐν οἷς κατὰ τῶν αὐτῶν ἠνέχθησαν 
φιλαλήθως εἰπεῖν, ἐκ τοῦ πονήματος τοῦ προειρημένου 
ἀνδρὸς εἰληφὼς ἀφορμὰς καθ᾽ ἑτέραν μέθοδον κανόνας 
δέκα τὸν ἀριθμὸν ἐχάραξά σοι τοὺς ὑποτεταγμένους.

4 Ὧν ὁ μὲν πρῶτος περιέχει ἀριθμούς, ἐν οἷς τὰ παρα-
πλήσια εἰρήκασιν οἱ τέσσαρες·
Ματθαῖος Μάρκος Λουκᾶς Ἰωάννης.

ὁ δεύτερος, ἐν ᾧ οἱ τρεῖς·
Ματθαῖος Μάρκος Λουκᾶς.

ὁ τρίτος, ἐν ᾧ οἱ τρεῖς·
Ματθαῖος Λουκᾶς Ἰωάννης.

ὁ τέταρτος, ἐν ᾧ οἱ τρεῖς·
Ματθαῖος Μάρκος Ἰωάννης.

ὁ πέμπτος, ἐν ᾧ οἱ δύο·
Ματθαῖος Λουκᾶς.

ὁ ἕκτος, ἐν ᾧ οἱ δύο·
Ματθαῖος Μάρκος.

ὁ ἕβδομος, ἐν ᾧ οἱ δύο·
Ματθαῖος Ἰωάννης.

ὁ ὄγδοος, ἐν ᾧ οἱ δύο·
Λουκᾶς Μάρκος.

K4 K5 U Σ 0211 14 123 151 420 566 1079 2224 lat.1 lat.2 arm. aeth. syr.1 syr.2   2 ὡς εἰκὸς inc. K2   4s τὰς ὁμοφώνους inc. S   8 σωζομένου des. K2 
9 τοὺς des. 1079   19 ὁ τρίτος inc. 1079   20 Ματθαῖος inc. K2   24 Λουκᾶς des. K2

1 < K5   2 εἰκῶς K4 420   3 εἰσαγηοχὼς 123εισηγιοχος K5 0211    4 καταλέλοιπεν < 566 |  τῷ] των K5 τὸ 420 1079 |  τῷ κατὰ Ματθαῖον K2 14 123
420 1079 2224 lat.1 lat.2 arm. syr.1 syr.2 < Κ4 U Σ 0211 151 566 aeth.    5 λυπον 0211    6 ἐξ ἀνάγκης συμβῆναι < K5 |  ειρμων 0211    7 τῷ] τὸ K4
8 Ἵνα] ην 0211 | δὲ < Κ4 Σ 0211 420 566 οὖν 151 + καὶ K5 | καὶ < K4 K5 0211 | λοιπῶν < K5   9 ἔχοις] ἵδοις K4 ιδοι 0211 ἔχεις 566   10 εὐαγγελιστου
K5 | τόπους + εὑρεῖν K4 0211 | ἐνέχθησαν U   12 εἰληφὼς < S | κανόνα S   12s κανόνας δέκα τὸν ἀριθμὸν] δ. κ. K5   13 δέκα] δὲ κατὰ 566 | τὸν]
των 0211 | ἀριθμῶν U 0211 | ἐχάραξά K4 S 0211 151 420 566 διεχάραξα Κ5 U Σ 14 123 2224   14 περιέχη U | ἀριθμούς 0211 420 lat.1 lat.2 arm. syr.1
ἀριθμός K4 U 14 123 151 566 2224 (?) aeth. < Σ | οἷς] ᾡ οἱ τέσσαρες S   15 οἱ τέσσαρες < K5 S   17 ὁ δεύτερος ~ 0211 | ᾧ] οἷς K5 U lat.1 lat.2 | οἱ < K4
Σ 0211 151    19 ᾧ] οἷς K5 U lat.1 lat.2 |  οἱ < K4 Σ 0211 151 566 |  τρεῖς] βʹ K4   20 Ἰωάννης < K4    21 ᾧ] οἷς K5 U lat.1 lat.2 |  οἱ < K4 Σ 0211 151 566
23 πέμπτος] θʹ K5 | ᾧ] οἷς K5 U lat.1 lat.2 | οἱ < K4 Σ 0211 151 420 566 | δύο] γʹ K4   24 Λουκᾶς + Ἰωάννης K4   25 ᾧ] οἷς K5 U lat.1 lat.2 | οἱ < K4 Σ 
0211 151 420 566   27 ᾧ] οἷς K5 U lat.1 lat.2 |  οἱ < K4 Σ 0211 151 420 566 |  δύο] γʹ K4 0211   28 Ματθαῖος + Μάρκος K4 0211   29 ᾧ] οἷς K5 U lat.1
lat.2 | οἱ < K4 Σ 0211 151 420 566

 Euseb an den geliebten Bruder Karpianos, Gruß im Herrn!
 Ammonios der Alexandriner hat, wie man sich vorstel-

len kann, viel Anstrengung und Mühe aufgewandt und
uns das „vierfache Evangelium“ hinterlassen, indem er 
dem Matthäusevangelium die gleich lautenden Periko-
pen der übrigen Evangelisten zur Seite stellte. Dabei ge-
schah es notwendigerweise, dass er die geordnete Abfol-
ge der drei zerstörte, wie sie sich im Zusammenhang des
Lesens ergibt.

 Damit du nun unter Wahrung auch der Übrigen in ihrer
völligen Einheit und Abfolge die einem jeden Evan-
gelium eigenen Orte erfahren kannst, an denen sie dazu
veranlasst wurden wahrheitsgemäß über das Gleiche zu
sprechen, habe ich bei den Bemühungen des genannten
Mannes den Ausgangspunkt genommen und dir nach 
einer anderen Methode die unten folgenden Kanones,
zehn an der Zahl, gestaltet.

 Der erste von ihnen enthält die Zahlen, bei denen die
vier übereinstimmend gesprochen haben:
Matthäus, Markus, Lukas, Johannes.

Der zweite, wo es die drei sind:
Matthäus, Markus, Lukas.

Der dritte, wo es die drei sind:
Matthäus, Lukas, Johannes.

Der vierte, wo es die drei sind:
Matthäus, Markus, Johannes.

Matthäus, Lukas.
Der sechste, wo es die zwei sind:

Matthäus, Markus.
Der siebte, wo es die zwei sind:

Matthäus, Johannes.
Der achte, wo es die  zwei sind:

Lukas, Markus.

https://doi.org/10.1515/9783110430806-005

5  Edition



176  5 Edition186 5 Edition

ὁ ἔνατος, ἐν ᾧ οἱ δύο·
Λουκᾶς Ἰωάννης.

ὁ δέκατος, ἐν οἷς ἕκαστος αὐτῶν περί τινων ἰδίως ἀνέ-
γραψεν.

5 Αὕτη μὲν οὖν ἡ τῶν ὑποτεταγμένων κανόνων ὑπό-
θεσις, ἡ δὲ σαφὴς αὐτῶν διήγησίς ἐστιν ἥδε.
6 Ἐφ᾽ ἑκάστῳ τῶν τεσσάρων εὐαγγελίων ἀριθμός τις 
πρόκειται κατὰ μέρος, ἀρχόμενος ἀπὸ πρώτου, εἶτα δευ-
τέρου καὶ τρίτου καὶ καθεξῆς, προϊὼν δι᾽ ὅλου μέχρι τοῦ 
τέλους τῶν βιβλίων.
7 Καθ᾽ ἕκαστον δὲ ἀριθμὸν ὑποσημείωσις διὰ κιννα-
βάρεως ἔγκειται, δηλοῦσα ἐν ποίῳ τῶν δέκα κανόνων 
κείμενος ὁ ἀριθμὸς τυγχάνει. οἷον εἰ μὲν αʹ, δῆλον ὡς ἐν 
τῷ πρώτῳ· εἰ δὲ βʹ, ὡς ἐν τῷ δευτέρῳ· καὶ οὕτως μέχρι 
τῶν δέκα.

8 Εἰ οὖν ἀναπτύξας ἕν τι τῶν τεσσάρων εὐαγγελίων 
ὁποιονδήποτε βουληθείης ἐπιστῆσαί τινι ᾧ βούλει κεφα-
λαίῳ, καὶ γνῶναι τίνες τὰ παραπλήσια εἰρήκασιν, καὶ 
τοὺς οἰκείους ἑκάστου τόπους εὑρεῖν, ἐν οἷς κατὰ τῶν 
αὐτῶν ἠνέχθησαν, ἧς ἐπέχεις περικοπῆς ἀναλαβὼν τὸν 
προκείμενον ἀριθμόν, ἐπιζητήσας τε αὐτὸν ἐν τῷ κανόνι 
ὃν ἡ διὰ τοῦ κινναβάρεως ὑποσημείωσις ὑποβέβληκεν, 
εἴσῃ μὲν εὐθὺς ἐκ τῶν ἐπὶ μετώπου τοῦ κανόνος προ-
γραφῶν πόσοι τε καὶ τίνες περὶ οὗ ζητεῖς εἰρήκασιν.

9 Ἐπιστήσας δὲ καὶ τοῖς τῶν λοιπῶν εὐαγγελιστῶν ἀριθ-
μοῖς τοῖς ἐν τῷ κανόνι ᾧ ἐπέχεις ἀριθμῷ παρακειμένοις, 
ἐπιζητήσας τε αὐτοὺς ἔνδον ἐν τοῖς οἰκείοις ἑκάστου 
εὐαγγελίου τόποις, τὰ παραπλήσια λέγοντας αὐτοὺς 
εὑρήσεις.
10 Ἔρρωσο ἐν κυρίῳ.

K4 K5 S U Σ 0211 14 123 151 420 566 1079 2224 lat.1 lat.2 arm. aeth. syr.1 syr.2   36 ἥδε (ηδη) des. Σ   37 τις des. 1079   45 δέκα des. 0211 K4   46 Εἰ 
οὖν inc. K3 K6 V | τεσσάρων inc. 1079   57 οἰκείοις des. K3   59 εὑρήσεις des. K6

31 ᾧ] οἷς K5 U lat.1 lat.2 | οἱ < K4 Σ 0211 151 420 566   32 Λουκᾶς + Μάρκος 0211   33 ὁ δέκατος] οι 0211 | οἷς K4 U S Σ 0211 151 420 566 lat.1 lat.2 
ᾧ 14 123 1079 | περί τινων < Σ 420 | τινων] ων K5 | ἰδίως < 0211   33s ἀνέγραφεν 0211 ἀνεγραψαν K5   35 οὖν < 566   35s ὑπόθεσεις U διήγησις K4
0211    36 σαφεῖς U σαφησης 0211 |  ηδη Σ ειδε 0211 < K4    37 ἑκάστῳ] εκαστου K5 εκαστων 0211 |  τεσσάρων < K4 0211 151 566 lat.1 aeth.
38 πρόικειται U | κατὰ μέρος < 0211   39 καὶ2 + των 0211 | δι᾽ ὅλου < K4 0211 151   40 τῶν βιβλίων] τοῦ βιβλίου 14 123 2224   41 ὑποσημείωσις + ἡ 
K5   41s ὑποσημείωσις…ἔγκειται < arm.   41s διὰ κινναβάρεως < lat.2    41s διὰ κινναβάρεως ἔγκειται] πρόκειται δ. κ. 14 123 2224   42 δέκα] δε 
0211    43 ὁ < K5 |  οἷον εἰ] ἡ K4 |  αʹ] ἄλφα S 0211 151 420 πρώτῳ U   44 εἰ] ἡ K4 123 |  βʹ] βῆτα S 0211 151 420 δευτέρῳ U |  ὡς < K5 S U 123 2224 
arm. |  οὕτω K4 K5 S 151    45 δέκα + κανόνων K3    46 ἀναπτύξεις K6 |  τι] τῇ 566 < 420 |  τεσσαράρων 1079 |  εὐαγγελίων] εὐαγγελιστῶν K3
47 ὁποιονδήποτε] ὁπονδίποτε K6 ὁποίῳ δήποτε S + οὖν 566 |  βουληθῆς S |  ἐπιστῆναί K5 S 14 420 2224 |  βούλη K6    49 οἰκείους + ἐν S 420
arm. | ἑκάστου Κ3 K6 V 123 566 1079 ἑκάστῳ K5 S U 151 420 2224 arm. + εὐαγγελίῳ 151 | ἐν < K5   50 ἧς] εἷς K6   50s ἐπέχεις…προκείμενον < K6
50 περισκοπῆς 151 |  ἀναλαβὸν K3 |  τὸν] τῶν K3    51 τε] δὲ K5 K6 151 |  αὐτὸν + ἔνδον K5 U 14 123 1079 2224 |  ἐν τῷ κανόνι] ἐπὶ μετώπου τοῦ
κανόνος arm.   52 ὃν ἡ διὰ] δη K6 | διὰ τοῦ κινναβάρεως < lat.2 | τοῦ] τῆς 420 | + ὑπόβαλλε S | ὑποβέβληκεν] ὑποβάλλει K5 U 420, < S   53 εἴσῃ]
εἰσιν K3 1079 εις K5 εσε K6 |  μὲν + οὖν 1079 2224    54 πόσοι] ὁπόσοι 14 123 |  τε < S |  ζητήσεις 566    55 ἐπιζητήσας K6 V |  δὲ] τε K6 V 14 123
εὐαγγελίων lat.1 arm. syr.2    55s ἀριθμοῖς…ἐπέχεις < K6 V    56 ᾧ] οὗ S 420 |  ἀριθμοῦ S 420 |  παρακείμενος 14 2224    57 τε] δὲ 123 151 2224
αὐτὸν S |  ἑκάστου < 151    58 εὐαγγελίου] εὐαγγελιστοῦ S 420 |  τόπους K6 τόπου V |  τὰ < K6 V 151 420 566 |  λέγοντας αὐτοὺς ~ K6    60 < K5
ἔρρωσθε V | ἐν κυρίῳ < arm.

Der neunte, wo es die zwei sind:
Lukas, Johannes.

Der zehnte, wo jeder von ihnen selbständig über etwas
schrieb.

 Dies ist die Anlage der unten stehenden Kanones; ihre
genaue Erklärung aber ist diese.

 Bei jedem der vier Evangelien befindet sich abschnitt-
weise eine Zahl, beginnend mit dem ersten, dann dem 
zweiten und dritten und so weiter, fortschreitend über
das Gesamte bis zum Ende der Bücher.

 Jeder Zahl aber ist in zinnoberroter Farbe ein Hinweis
beigegeben, aus dem sich ergibt, in welchem der zehn
Kanones die jeweilige Zahl zu stehen kommt. Wenn es

ersten, wenn es eine Zwei ist, um den zweiten, und in
dieser Weise bis zur Zehn.

 Wenn du also irgend eines der vier Evangelien auf-
schlägst und die Aufmerksamkeit auf ein Kapitel deiner 
Wahl richtest und wissen willst, welche [Evangelien]
Übereinstimmendes gesagt haben, und die passenden
Stellen in einem jeden, an denen sie zu Gleichem veran-

die der dir vorliegenden Perikope vorangestellt ist,
suchst sie in dem Kanon, den die Markierung durch das
Zinnoberrot angegeben hat, und du weißt sofort aus der
Angabe an der Spitze des Kanons, wie viele und welche
[Evangelien] über das sprechen, was du suchst.

 Wenn du auch auf die Zahlen der anderen Evangelisten 
achtest, die in dem Kanon neben der einschlägigen Zahl 
stehen, und sie an den passenden Stellen eines jeden
Evangeliums aufsuchst, wirst du finden, dass sie Über-
einstimmendes sagen.

 Leb wohl im Herrn!



G11301: Canones Euangeliorum  177G11301: Canones Euangeliorum 187

G11301: Canones Euangeliorum

Kανὼν αʹ ἐν ᾧ οἱ δʹ

Μτ Μρ Λο Ιω
η β ζ ι
ια δ ι                  ϛ4
ια δ ι ιβ
ια δ ι ιδ
ια δ ι κη
ιδ ε ιγ ιε8
κγ κζ ιζ μϛ
κγ κζ λδ μϛ
κγ κζ με μϛ
ο κ λζ λη12
qη qϛ ριϛ ρκ
qη qϛ ριϛ ρια
qη qϛ ριϛ μ
qη qϛ ριϛ ρμδ16
qη qϛ ριϛ ρκθ
qη qϛ ριϛ ρλα
ρλγ λζ οζ ρθ
ρμα ν ιθ νθ20
ρμβ να κα λε
ρμζ ξδ qγ μθ
ρξϛ πβ qδ οδ
ρξϛ πβ qδ ιζ24
σθ ριθ σλδ ρ
σια ρκα σλη κα
σκ ρκβ σλθ πε
σκ ρκθ σμβ πη28
σκ ρκθ σξα οζ

σμδ ρλθ σν ρμϛ
σμδ ρλθ σν ρμα
σοδ ρνϛ σξ κ32
σοδ ρνϛ σξ μη
σοδ ρνϛ σξ qϛ
σοϛ ρνη οδ qη
σπ ρξβ σξθ ρκβ36

σπδ ρξε σξϛ νε
σπδ ρξε σξϛ ξγ

K1 K5 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)

1 < K5 | ᾧ] οἷς κατὰ τῶν αὐτῶν ἠνέχθησαν S   7 κη] κζ 371   11 + κγ  κζ  ξη  μs K5   12 ο] ε U | λζ λη] λδ  μs S | + πζ  ρλθ  σν  ρμα /
πζ  ρλθ  σν  ρμs 371 420 566 syr.2 (sed 4° col. ρμ / ρμα 566) → 3.1.2    13 – 18 ~ (3 2 1 6 4) 371, vide etiam ad l. 17  (3 2 1 5 6 4) 566 syr.2 (sed μ]
ρμ, ρμδ] ρμβ 566)    13 ρκ] μ 1079    15 μ] ρμ S    16 qη…ρμδ < K5 S U 14 123 151 420 2224 arm. aeth. → 3.1.17 |  ρμδ] λη K1 ρμα 371 ρια 1079
17 qη…ρκθ < 371 |  ρκθ] ρλθ 1079    20 ν] η S    23  et 24 ρξs] ρξη 371    23 – 24 ~ 371 syr.2    25 ριθ] ριε 2224    27 – 29 in 4° col. ~ (3 1 2) 371 420
syr.2   27 ρκβ] ρκθ 371 lat.(ZGC) ρκε 420   28 ρκθ] ρκβ V 14 123 1079 2224 | + σθ  ριθ  σλδ  ρ 1079 (iteravit e l. 25)   29 ρκθ] ρκβ 151 1079   30 <
S | σμδ] πζ arm.   30 – 31 ~ 371 566 lat.(Z) syr.2   31 σμδ] πζ U 14 123 2224 → 3.1.2   34 σξ] σξα 1079   35 qη] νη S   36 ρκβ] νε  ρκβ K5   37 < K5
38 ρξε] ρξβ K5

Canones Euangeliorum

Kanon I, in dem die vier [übereinstimmen]

Mt Mc Lc Io



178  5 Edition188 5 Edition

σπδ ρξε σξϛ ξε
σπδ ρξε σξϛ ξζ40
σπθ ρο σοε ρκϛ
σqα ροβ σοθ ρνϛ
σqδ ροε σπα ρξα
σqε ροϛ σπβ νζ44
σqε ροϛ σπβ μβ
τ ρπα σπε ρνη
τ ρπα σπε οθ
τβ ρπγ σπζ ρξ48
τδ ρπδ σπθ ρο
τϛ ρπζ σq ρξβ
τϛ ρπζ σq ροδ
τι ρqα σqζ ξθ52
τιγ ρqδ σqδ ροβ
τιδ ρqε σqα ρξη
τιδ ρqε σqα ρξϛ
τιε ρqϛ σqβ ροε56
τιη ρqθ τ ροϛ
τκ σ τβ ροη
τκε σδ τι ρπδ
τκϛ σε τια ρπη60
τκϛ σε τιγ ρqδ
τκη σϛ τιδ ρqϛ
τλα σθ τιε ρqζ
τλβ σι τιη ρqζ64
τλδ σιβ τκα σα
τλε σιδ τκδ ρqθ
τλϛ σιε τιζ ρqη
τλϛ σιε τιθ ρqη68
τμγ σκγ τκθ σδ
τμη σκζ τλβ σϛ
τμθ σκη τλγ ση
τνβ σλα τλϛ σθ72
τνβ σλα τλϛ σια

τέλος κανόνος αʹ ἐν ᾧ οἱ δʹ

K1 K5 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)   39 – 73 desunt coll. 3 et 4 in 1079

39 + σπδ  ρξε  σξϛ  ξϛ arm.    40 ξζ] ξε S    43 + σqε  ροϛ  σπβ  μ 371    44 – 45 ~ S 371 566 syr.2 (sed νζ] νϛ 566)    44 σπβ] σπα U    45 σπβ]
σπγ K5    46 – 47 ~ 371 420 566 syr.2 (sed οθ] ον sic 566)    47 σπε] σπζ K5    48 σπζ] σπθ K5 σπα 371    49 σπθ] σq K5 |  ρο] ρθ U 151    51 ροδ]
ρξδ K1    52 τι ρqα σqζ] τιγ  ρqδ  -- 151 |  ξθ] ρξθ K1    54 – 55 ~ 371 420 566 syr.2    54 σqα] σqδ S    56 τιε] τιγ 1079    56 – 73 4° col. < 371
57 τιη] τιζ S   58 τβ] τε S | ροη] ροδ 151 + τκ  σ  τβ  ρπ syr.2   66 τλε] τλθ 1079   69 σδ] σε K5   72 τνβ] τνε S   73 τνβ] τνε S   74 < K1 K5
123 371 | κανόνος…δʹ] τοῦ αʹ κανόνος S πρώτου κανόνος 2224 | ἐν ᾧ οἱ δʹ < 420 | οἱ δʹ < 151

Ende von Kanon I, in dem die vier [übereinstimmen]



G11301: Canones Euangeliorum  179G11301: Canones Euangeliorum 189

Κανὼν βʹ ἐν ᾧ οἱ γʹ

Μτ Μρ Λο76
ιε ϛ ιε
κα ι λβ
λα ρβ ρπε
λβ λθ ρλγ80
λβ λθ οθ
ν μα νϛ
ξβ ιγ δ
ξβ ιγ κδ84
ξγ ιη λγ
ξζ ιε κϛ
ξθ μζ πγ
οα κα λη88
οβ κβ λθ
οβ κβ ρπϛ
ογ κγ μ
οδ μθ πε92
οϛ νβ ρξθ
οθ κθ πϛ
π λ μδ
πβ νγ πζ96
πβ νγ ρι
πγ νδ πζ
πγ νδ ριβ
πε νε ριδ100
πε νε πη
πη ρμα ρμη
πη ρμα σνα
qβ μ π104
qδ πϛ qζ
qδ πϛ ρμϛ
ργ α ο
ριδ κδ μα108
ριϛ κε μβ
ρκα λβ ρκζ
ρκβ λγ ρκθ
ρκγ λδ ρμζ112
ρλ λε πβ
ρλα λϛ οϛ
ρλε λη οη
ρλζ μδ ρξζ116
ρμγ νζ q

K1 K5 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)   75 inc. K4   77 des. 1079   113 inc. 1079   116 – 123 K2

75 ᾧ] οις K5 οἷς κατὰ τῶν αὐτῶν ἠνέχθησαν S |  οἱ < K4 V 151    79 ρβ] ιβ 371    80 – 81 ~ 371 566 syr.2    81 λβ] τ S    86 ιε] ιθ S    91 μ] ρμ
371   96 < S | νγ] νϛ K5   97 ρι] πζ K5   98 πζ] ρι K5   99 ριβ] ρι / ρ 371   100 – 101 ~ 371 566 syr.2    102 < S   103 ρμα] ρμβ K5 | σνα] σπα 371   104 +
qβ  μ  ρμε 371 420    107 ργ] qγ S    109 < S |  + ριϛ  κε  ρξε / ριϛ  κε  ροζ U 14 123 2224 arm. syr.2  < K1 K4 K5 S V 151 371 420 566 lat. aeth. →
3.1.3   114 + ρλβ  μβ  πα S 371 420 566 → 3.1.8   115 ρλε] ρλθ 151 | λη] λζ 371   116 ρξζ] ρξη S ρξβ 1079   117 νζ] νγ 371

Kanon II, in dem die drei [übereinstimmen]

Mt Mc Lc



180  5 Edition190 5 Edition

ρμδ νθ ιβ
ρμθ ξϛ μγ
ρμθ ξϛ λε120
ρνγ ξθ λϛ
ρξδ οθ ρμδ
ρξη πγ qε
ρξη πγ σϛ124
ρο πε qϛ
ροβ πζ qη
ροδ qα qθ
ροϛ qγ ρα128
ροη qε ρβ
ροη qε σιζ
ροθ qθ ρqζ
ρq ρε ρqε132

ρqβ ρϛ σιϛ
ρqγ ρζ ρκα
ρqγ ρζ σιη
ρqδ ρη ρνβ136
ρqδ ρη σιθ
ρqε ρθ σκ
ρqη ρι σκα
ρqθ ρια ρογ140
σα ριβ σκβ
σγ ριδ σο
σε ριϛ σκδ
σϛ ριζ σλβ144
ση ριη σλγ
σιζ ρκζ σμ
σιθ ρκη σμα
σκγ ρλ σμγ148
σκε ρλδ σμε
σκϛ ρλγ σμδ
σκθ ρλε ρλζ
σκθ ρλε σμϛ152
σμβ ρλζ σλζ
σμβ ρλζ σμη
σμγ ρλη σμθ
σμη ρμγ σθ156
σμη ρμγ σνγ
σμθ ρμδ σνδ
σνα ρμϛ σνε
σνγ ρμη σδ160
σνη ρν σνζ

K1 K4 K5 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)   155 – 159 K2

118 + ρλβ  μβ  πα  1079    119 – 120 ~ syr.2  < 420   123 et 124 ρξη] ρξγ  371 |  πγ] ογ K5    124 σϛ] qϛ S 123 2224    127 qα] σα 151    130 σιζ] ριζ S
131 ρqζ] ριζ 151   136 ρνβ] ρνε S   139 ρι] ργ 371 ρια 1079   141 σκβ] σκζ S   143 σκδ] σκη S   149 σμε] σμδ S   150 σμδ] σμε S   151 ρλζ] σλζ
371    153 σμβ] σμ S |  σλζ] σλη S    154 σμη] σμζ 1079 |  + σμβ  ρλζ  σμ 1079    155 σμθ] σθ 1079    156 ρμγ] ρμη U |  σθ] σν 1079    158 ρμδ]
ρμα 371   160 ρμη] ρπη 1079 | σδ] σνδ S   161 σνζ] σμζ U 14

123



G11301: Canones Euangeliorum  181G11301: Canones Euangeliorum 191

σνθ ρνα σνη
σξδ ρνε ρνϛ
σξθ ρνδ σκη164
σοα μβ σλ
σοη ρξ σξγ
σπα ρξγ σξη
σπε ρξϛ σξε168
σπε ρξϛ σξζ
σqϛ ροζ σπ
σqϛ ροζ σπδ
τα ρπβ σπϛ172
τη ρπθ τε
τιβ ρqγ σqθ
τιϛ ρqζ σqγ
τιζ ρqη σqε176
τκβ σβ τθ
τλη σιη τκβ
τλθ σιθ τκε
τμ σκ τκζ180
τμβ σκβ τκγ
τμδ σκδ τκη
τμϛ σκε τλ
τνγ σλβ τλζ184
τνδ σλγ τλη

τέλος κανόνος βʹ ἐν ᾧ οἱ γʹ

Κανὼν γʹ ἐν ᾧ οἱ γʹ

Μτ Λο Ιω188
α ιδ α
α ιδ γ
α ιδ ε
ζ ϛ β192
ζ ϛ κε
νθ ξγ ριϛ
ξδ ξε λζ
q νη ριη196
q νη ρλθ
qζ σια ρε
ρια ριθ ρμη
ρια ριθ λ200
ρια ριθ ριδ
ριβ ριθ πζ

K1 K4 K5 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)   189 – 209 K2

163 ρνϛ] σνϛ 371    164 + σοα  μβ  πα 371 420 566 (sed μβ] ρμβ 371)    165 μβ] ρμβ 371 |  σλ] σα U    169 σξζ] σξη K1 σξδ K5    170 et 171 σqϛ]
σqε 371   174 σqθ] σq 1079   180 + τμα  σκα  τκζ S   186 < K1 K5 V 371 | κανόνος…γʹ] τοῦ βʹ κανόνος S 123 | ἐν ᾧ οἱ γʹ < 420 | οἱ < K4 U
151   187 ᾧ] οις K5 | οἱ < K4 U V 151   189 – 190 < 371   194 νθ] πθ 371 | ριϛ] ιϛ 1079   199 – 201 ~ (2 3 1) U 14 123 371 2224 syr.2   199 ριθ] σιθ (etc.,

ρμη] ρμθ K5   202 ριβ] ρια 151   202 – 209 ~ (4 2 3 5 1 6 8 7) 371 566? syr.2   202 πζ] ριζ 1079

Ende von Kanon II, in dem die drei [übereinstimmen]

Kanon III, in dem die drei [übereinstimmen]

Mt Lc Io



182  5 Edition192 5 Edition

ριβ ριθ μδ
ριβ ριθ ξα204
ριβ ριθ η
ριβ ριθ οϛ
ριβ ριθ q
ριβ ριθ ρνδ208
ριβ ριθ ρμβ
ρμϛ qβ μζ

τέλος κανόνος γʹ ἐν ᾧ οἱ γʹ

Κανὼν δʹ ἐν ᾧ οἱ γʹ212

Μτ Μρ Ιω
ιη η κϛ
ριζ κϛ qγ
ριζ κϛ qε216
ρν ξζ να
ρξα οζ κγ
ρξα οζ νγ
σδ ριε qα220
σδ ριε ρλε
σιϛ ρκε ρν
σιϛ ρκε ρκη
σιϛ ρκε ρλζ224
σιϛ ρκε ρλγ
σοζ ρνθ π
σοθ ρξα οβ
σοθ ρξα ρκα228
σπζ ρξη ρνβ
σqγ ροδ ρζ
σqζ ροη ο
σqθ ρπ ργ232
τζ ρπη ρξδ
τκα σα ρπ
τκα σα ρqβ
τκγ σγ ρπγ236
τκθ σζ ρπε
τκθ σζ ρπζ
τλγ σια σγ

τέλος κανόνος δʹ ἐν ᾧ οἱ γʹ240

K1 K4 K5 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)   211 des. K1   213 – 226 K2   231 – 239 K2   240 des. K4

203 μδ] μη 151 420 |  203, 206, 207 ~ (3 1 2) S    208 ρνδ] ρμδ K5    210 ρμϛ] ρμθ U ρμγ 371    211 < K1 K5 371 2224 |  κανόνος…γʹ2] τοῦ γʹ
κανόνος S 123 |  ἐν ᾧ οἱ γʹ < 420 |  οἱ < V 151 1079    212 ᾧ] οις K5 |  οἱ < K4 K5 U V    215 qγ] qδ K2 (et ita per numeros maiores in col.

216 κϛ] β 1079    217 να] νδ 371    219 νγ] κγ 1079    220 ριε] ιθ 1079 |  qα] να S    221 ριε] ιθ 1079
222 – 225 ~ (2 4 3 1) 371 566 syr.2  < 420    226  ρνθ < 151 |  π K4 K5 U V 123 151 1079 2224 aeth. qη S 14 371 420 lat. arm. syr.2 qθ K2 → 3.1.16
227 οβ] ρκβ S   228 ρκα] οβ S   234 τκα] τκδ U |  < syr.2   234 – 235 ~ K5   234 ρπ < 371   235 < 1079 |  ρqβ] ρξβ U   236 τκγ] τκβ K5   237 τκθ
σζ] τκγ σδ K5   238 σζ < 151   240 < Κ5 371 2224 | κανόνος…γʹ] τοῦ δʹ κανόνος S | ἐν ᾧ οἱ γʹ < 420 | οἱ < K4 V 151

Ende von Kanon III, in dem die drei [übereinstimmen]

Kanon IV, in dem die drei [übereinstimmen]

Mt Mc Io

Ende von Kanon IV, in dem die drei [übereinstimmen]



G11301: Canones Euangeliorum  183G11301: Canones Euangeliorum 193

Κανὼν εʹ ἐν ᾧ οἱ βʹ

Μτ Λο
γ β
ι η244
ιβ ια
ιϛ ιϛ
κε μϛ
κϛ μη248
κη μζ
λ μθ

λδ ρqδ
λϛ ρξβ252
λη νγ
μ νβ
μα νε
μγ ρκγ256
μϛ ρνγ
μζ ρλδ
μη ρqα
μθ ρν260
να νθ
νγ ρκε
νδ νδ
νε ρο264
νζ ξα
νη ξ
ξ ροα
ξα ξδ268
ξε ροβ
ξϛ ξϛ
ξη ρε
οη ρη272
πδ ρια
πϛ ρθ
qγ ρμε
qε ρξ276
qϛ ρπβ
qϛ ρπδ
ρβ ξθ
ρδ οα280

ρε ρqγ
ρζ ογ
ρη ριε
ρι ριη284
ριϛ ρξε
ριϛ ροζ
ριθ ρκϛ
ρκε ξβ288
ρκζ ρκη
ρκη ρλβ
ρκθ ρλ
ρλβ πα292
ρλδ ρκ
ρλη ρξη
ρνϛ νζ
ρνη σκϛ296
ρξβ ρξα
ροε σ
ρπβ ρπζ
ρπβ ρπθ300
ρπγ ρqη
ρπζ ρqθ
ρqζ σοβ
σιγ σλε304
σκα ρπα
σκη ρλθ
σλα ροθ
σλα σιε308
σλβ ρμβ
σλδ ρλϛ
σλϛ ρλε
σλζ ρλη312
σλη ρμ
σμ ρμα
σμα ροε
σνε σβ316
σνϛ σε
σνζ σιγ
σξα σζ

K5 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)   243 – 248 K2   275 – 284 K2

241 ᾧ] οις Κ5 |  οἱ < Κ5 U V 151    244 η] π 371    248 κϛ] κζ 420 lat. syr.2 κη 14 123 2224 → 3.1.1 |  μη] μζ K5 μϛ 420    249 κη] κϛ 14 123 2224 κθ
420 |  μζ] μη K5   264 ρο] ρθ 151 1079   265 νζ] νβ 1079 νη 14   265 – 270 post l. 294 S   268 ξα] ξδ 1079   270 ξϛ1] ξε 14 123 2224   272 ρη] ρν
371    273 ρια] ριδ U    275 ρμε] ρμθ K5    278 ρπδ] ρπβ 1079    281 ρqγ] ρq 151    282 ογ] ρqγ 151    285 – 286 K5 151 371 1079 lat. aeth. < S U V 14
123 420 2224 arm. syr.2 → 3.1.3    285 ρξε] ρμε 371    292 < 420 566 1079    295 ρνϛ] ρλϛ U ρqϛ 14 123    295 – 296 ~ et + ρνζ  σκϛ 371
295 – 298 post l. 314 S   295 νζ] ριζ K5   297 < arm.   298 < 1079   305 + σοβ  ρλα 1079   307 ροθ] σιε 420 ρλθ 1079   307 – 308 ροθ…σιε non
leguntur K5   318 σνζ] σνϛ 14 123

Kanon V, in dem die zwei [übereinstimmen]

Mt Lc



184  5 Edition194 5 Edition

σξβ σιβ320
σξε ρνζ
σξϛ ρνε

σξζ ρνη
σο σκθ324
σοβ σλα

τέλος κανόνος εʹ ἐν ᾧ οἱ βʹ

Κανὼν ϛʹ ἐν ᾧ οἱ βʹ

Μτ Μρ328
θ γ
ιζ ζ
κ θ
κβ ια332
μδ ρκϛ
οζ ξγ
πζ ρλθ
ρ qη336

ρλθ με
ρμε ξ
ρμη ξε
ρνβ ξη340
ρνδ οα
ρνζ οβ
ρνθ ογ
ρξ οϛ344
ρξγ οη
ρξε π
ρξθ πδ
ρογ πθ348
ρπ ρ
ρπθ ργ
σβ ριγ
σιδ ρκ352

σιε ρκδ
σκδ ρλα
σμϛ ρμ
σμζ ρμβ356
σν ρμε
σνβ ρμζ
σνδ ρμθ
σξ ρνβ360
σξγ ρνγ
σοε ρνζ
σπβ ρξδ
σπϛ ρξζ364
σπη ρξθ
σq ροα
σqβ ρογ
σqη ροθ368
τε ρπε
τθ ρq
τια ρqβ
τλ ση372
τλζ σιζ
τμα σκα
τμζ σκϛ
τν σκθ376

τέλος κανόνος ϛʹ ἐν ᾧ οἱ βʹ

K5 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)

320 σξβ] σξη 1079    321 ρνζ] ρνε S    322 ρνε] ρνζ S ρνϛ 371 + σξϛ  ρνζ syr.2    323 + σξζ  ρνθ S    324 σκθ] ρκθ S    326 < K5 371 420 2224
κανόνος…βʹ] τοῦ εʹ κανόνος S 123 κανόνος πέμπτου 151 |  οἱ < V   327 ᾧ] οις K5 |  οἱ < U V 151    335 K5 S V 151 371 lat. aeth. < U 14 123
420 566 1079 2224 arm. syr.2 → 3.1.2 |  ρλθ] ριθ K5   338 ρμε] ρλε 151   339 ξε] ξβ S   344 + ρξβ  οη arm.   345 οη] π S   346 π] ρη S   347 ρξθ]
ρξε 151   353 ρκδ] ρκα 151   360 ρνβ] ρνθ U   361 σξγ] σζ S   371 – 372 non leguntur K5   375 – 376 < S   377 < K5 371 1079 | κανόνος…βʹ] τοῦ
ϛʹ κανόνος S 123 | ἐν ᾧ οἱ βʹ < 420 2224 | οἱ < V 151

Ende von Kanon V, in dem die zwei [übereinstimmen]

Kanon VI, in dem die zwei [übereinstimmen]

Mt Mc

Ende von Kanon VI, in dem die zwei [übereinstimmen]



G11301: Canones Euangeliorum  185G11301: Canones Euangeliorum 195

Κανὼν ζʹ ἐν ᾧ οἱ βʹ

Μτ Ιω
ε πγ380
ιθ ιθ
ιθ λβ

ιθ λδ
ρκ πβ384
ρπε σιε
σζ ρα

τέλος κανόνος ζʹ ἐν ᾧ οἱ βʹ

Κανὼν ηʹ ἐν ᾧ οἱ βʹ388

Λο Μρ
κγ ιβ
κε ιδ
κζ ιϛ392
κζ κη
κη ιζ
πδ μη

πθ νϛ396
qα ξα
ρ οε
ργ qζ

σμζ ρλϛ400
σοζ σιϛ
τλε σλ

τέλος κανόνος ηʹ ἐν ᾧ οἱ βʹ

Κανὼν θʹ ἐν ᾧ οἱ βʹ404

Λο Ιω
λ σιθ
λ σκβ

σξβ ριγ408
σξβ ρκδ
σοδ σκθ
σοδ σκζ
σοδ σλα412
τγ ρq
τζ ρq
τιβ ρq

τγ ρπϛ416
τζ ρπϛ
τιβ ρπϛ
τγ ρπβ
τζ ρπβ420
τιβ ρπβ
τμ σιγ
τμ σιζ
τμα σκα424
τμα σκγ
τμα σκε

τέλος κανόνος θʹ ἐν ᾧ οἱ βʹ

K5 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)

378 ἐν ᾧ οἱ βʹ < 1079 | ᾧ] οις K5 | οἱ < V 151 | βʹ] τρῖς V   384 ρκ] ρκθ arm.   387 < K5 371 | κανόνος…βʹ] τοῦ ζʹ κανόνος S 123 | ἐν ᾧ οἱ
βʹ < 420 2224 |  οἱ < V 151    388 ᾧ] οις K5 |  οἱ < V 151 371    389 – 402 coll. 1 et 2 permutatae K5    397 qα] πα 1079 |  ξα] ξ 371    399 qζ] qϛ 371
400 < 420 1079   402 + τλε  σλδ 1079   403 < K5 371 2224 | κανόνος…βʹ] τοῦ ηʹ κανόνος S 123 | οἱ < V 151   404 ᾧ] οις K5 | οἱ < V 151 420
407 σκβ] σκγ S V 420 κβ 371 566   408 σξβ] σξθ U   409 σξβ] σκβ S | ρκδ] ριδ 151   410 – 412 ~ (2 3 1) S  (2 1 3) 566 syr.2   412 σοδ < 1079 | < K5
413 – 415 < 1079    413 – 421 ~ (1 4 7 2 5 8 3 6 9) 371  (7 4 1 8 5 2 9 6 3) 566 syr.2    416 τγ] τλ S |  ρπϛ] ρq 1079    417 < K5    419 ρπβ] ρπϛ 1079
421 τιβ] τιθ 123 | ρπβ] σιγ U   422 σιγ] σιζ U   423 τμ σιζ] τμγ  σκγ S | σιζ] σκα U   424 τμα σκα] τμδ  σκδ S, < U | σκα] σκδ 151 σκβ 420
425 σκγ] σκα S    426 τμα σκε] τμδ σκδ S |  σκε] σκα U σκθ 151    427 < K5 371 2224 |  κανόνος…βʹ] τοῦ (< S) θʹ κανόνος S 123 |  ἐν…βʹ <
420 | οἱ < U V 151

Kanon VII, in dem die zwei [übereinstimmen]

Mt Io

Ende von Kanon VII, in dem die zwei [übereinstimmen]

Kanon VIII, in dem die zwei [übereinstimmen]

Lc Mc

Ende von Kanon VIII, in dem die zwei [übereinstimmen

Kanon IX, in dem die zwei [übereinstimmen]

Lc Io

Ende von Kanon IX, in dem die zwei [übereinstimmen]



186  5 Edition196 5 Edition

Κανὼν ιʹ ἐν ᾧ ἰδίως Μτ428

β
δ
ϛ
ιγ432
κδ
κζ
κθ
λγ436
λε
λζ
λθ
μβ440
με
νβ
νϛ
οε444
πα
πθ
qα
qθ448
ρα
ρϛ
ρθ
ριγ452
ριε
ριη
ρκδ
ρκϛ456
ρλϛ
ρμ
ρνα

ρνε460
ρξζ
ροα
ροζ
ρπα464
ρπδ
ρπϛ
ρπη
ρqα468
ρqϛ
σ
σι
σιβ472
σιη
σκβ
σκζ
σλ476
σλγ
σλε
σλθ
σμε480
σξη
σογ
σπγ
τγ484
τιθ
τκδ
τκζ
τμε488
τνα
τνε

τέλος κανόνος ιʹ ἐν ᾧ Μτ ἰδίως

Κανὼν ιʹ ἐν ᾧ ἰδίως Μρ492

ιθ
λα
μγ
μϛ496
νη

ξβ
ο

οδ500
πα
πη

K5 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)   428 inc. K1

428 ᾧ] οις εκαστος K5 | ἰδίως Μτ ~ K1 U V 151 420 2224   434 κζ] κϛ lat. syr.2 κη 420 → 3.1.1   455 ρκδ] ρκγ 371   468 ρqα] ρq K5   469 ρqϛ
< K1 151    475 σκζ] σκη 371    476 σλ] ριγ U λ 151    477 σλγ] σλδ 371    478 σλε] σλϛ arm.    479 σλθ < K1 151    481 σξη < 1079    485 τιθ < arm.
486 τκδ] τκα 371   490 τνε] τνβ U   491 < K1 K5 U 123 371 1079 2224 | κανόνος ιʹ] τοῦ ιʹ κανόνος S | ἐν…ἰδίως < 420   492 Κανὼν ιʹ ἐν
ᾧ] ωδε K5 | ἰδίως Μρ ~ K1 K5 U V 151 420 2224   496 μϛ < K1   497 νη < S   498 ξβ] ξη U

Kanon X, in dem Matthäus allein [ist]

Ende von Kanon X, in dem Matthäus allein [ist]

Kanon X, in dem Markus allein [ist]



G11301: Canones Euangeliorum  187G11301: Canones Euangeliorum 197

q
qβ504
qδ
ρα
ρδ

ρκγ508
ρλβ
ρπϛ
σιγ

τέλος κανόνος ιʹ ἐν ᾧ Μρ ἰδίως512

Κανὼν ιʹ ἐν ᾧ ἰδίως Λο

α
γ
ε516
θ
ιη
κ
κβ520
κθ
λα
ν
να524
ξζ
ξη
οβ
οε528
ρδ
ρϛ
ρζ
ριγ532
ριζ
ρκβ
ρκδ
ρλα536
ρμγ
ρμθ
ρνα
ρνδ540
ρνθ
ρξγ
ρξδ
ρξϛ544
ροδ
ροϛ

ροη
ρπ548
ρπγ
ρπη
ρq
ρqβ552
ρqϛ
σα
σγ
ση556
σι

σιδ
σκγ
σκε560
σκζ
σλϛ
σνβ
σνϛ564
σνθ
σξδ
σοα
σογ568
σοϛ
σοη
σπγ
σπη572
σqϛ
σqη
τα
τδ576
τϛ
τη
τιϛ

K1 K5 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)   511 des. K5

511 σιγ] ριγ 151  + σλδ S  + σλθ 420  + σλϛ syr.2    512 < K1 K5 123 371 1079 2224 |  κανόνος ιʹ] τοῦ ιʹ κανόνος S |  ἐν…ἰδίως < 420 |  Μρ <
(sic) U   513 ἰδίως Λο ~ Κ1 U V 151 420 2224   515 γ + δ S    527 οβ] ξβ 371    528 οε] ξε 371    533 ριζ < K1   536 ρλα] ρκα K1    540 ρνδ] ρνβ K1
151   541 ρνθ] ρνδ K1 151  + ρξα arm.   545 – 546 < S   547 ροη] ρο 151 ροζ 371 < 1079   548 ρπ] ρη 151 < S, + ρπα 1079   550 ρπη < 1079   558 σιδ
+ σιζ σκβ K1 151   560 σκε + σκϛ S   562 σλϛ] σλζ K1   567 σοα] σξα K1   570 σοη] σοζ K1

Ende von Kanon X, in dem Markus allein [ist]

Kanon X, in dem Lukas allein [ist]



188  5 Edition198 5 Edition

τκ580
τκϛ
τλα

τλδ
τλθ584
τμβ

τέλος κανόνος ιʹ ἐν ᾧ Λο ἰδίως

Κανὼν ιʹ ἐν ᾧ ἰδίως Ιω

δ588
ζ
θ
ια
ιγ592
ιϛ
ιη
κβ
κδ596
κζ
κθ
λα
λγ600
λϛ
λθ
μα
μγ604
με
ν
νβ
νδ608
νϛ
νη
ξ
ξβ612
ξδ
ξϛ
ξη
οα616
ογ
οε
οη
πα620
πδ
πϛ

πθ
qβ624
qδ
qζ
qθ
ρβ628
ρδ
ρϛ
ρη
ρι632
ριβ
ριε
ριζ
ριθ636
ρκγ
ρκε
ρκζ
ρλ640
ρλβ
ρλδ
ρλϛ
ρλη644
ρμ
ρμγ
ρμε
ρμζ648
ρμθ
ρνα
ρνγ
ρνε652
ρνζ
ρνθ
ρξγ
ρξε656
ρξζ

K1 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)

585 + τμε U 14 123 2224    586 < K1 U 123 371 1079 2224 |  κανόνος ιʹ] τοῦ ιʹ κανόνος S |  ἐν…ἰδίως < 420    587 ἰδίως Ιω ~ K1 U V 151 420
2224   588 δ anteponit α γ 371   598 κθ < 371   599 λα + λθ 371   615 ξη < 14   618 οε + οϛ arm.   619 οη + π 371 566 2224 lat. arm. syr.2 → 3.1.16
620 πα] να 371    631 ρη] ρζ 371    639 ρκζ + ρκη K1 151    646 ρμγ + ρμδ K1 S U 14 151 566 2224 arm. aeth. → 3.1.17   ρμβ 123    648 ρμζ < K1
655 ρξγ] ρξβ 371

Ende von Kanon X, in dem Lukas allein [ist]

Kanon X, in dem Johannes allein [ist]



G11302: Titulus Canonum Euangeliorum  189G11302: Titulus Canonum Euangeliorum 199

G11302: Titulus Canonum Euangeliorum
Ὑπόθεσις κανόνος τῆς τῶν εὐαγγελιστῶν συμφωνίας.

K4 S U V Σ 123 151 1079 2224 aeth.

1 κανώνων K4

Titulus
Anlage des Kanons der Symphonie der Evangelisten.

ρξθ
ροα
ρογ660
ροζ
ροθ
ρπα
ρπθ664
ρqα
ρqγ
ρqε
σ668
σβ
σε

σζ
σι672
σιβ
σιδ
σιϛ
σιη676
σκ

σκδ
σκϛ
σκη680
σλ
σλβ

τέλος κανόνος ιʹ ἐν ᾧ Ιω ἰδίως

K1 S U (V) 14 123 151 371 (420) (566) 1079 2224 lat. arm. syr.2 (aeth.)

658 ρξθ] ρξη U    661 ροζ] ροε 371    663 – 664 < 371    670 σε < 1079    682 σλβ] σλε 371    683 < K1 371 1079 2224  |  κανόνος ιʹ] τοῦ ιʹ
κανόνος S 123 | ἐν…ἰδίως < 420

Ende von Kanon X, in dem Johannes allein [ist]





6 Literatur

Bibliographische Abkürzungen folgen Schwertner 2014. Zusätzlich verwendete Abkürzungen sind GA (Gregory/Aland, für das etablierte
Nummerierungssystem neutestamentlicher Handschriften, s. Aland 1994) und NTVMR (New Testament Virtual Manuscript Room,
ntvmr.uni-muenster.de). Bei Nestle-Aland und GNT (Greek New Testament) sind ohne weitere Spezifikation die jeweils neuesten Auf-
lagen gemeint, wie unten aufgeführt.
Die Abkürzungen antiker Werktitel orientieren sich an den großen Lexika (Liddell/Scott 1996 und Lampe 1961). Sie sind zudem im
Stellenindex (s. unten 7.3) aufgelöst. Editionen werden nicht eigens bibliographiert, sofern sie in den großen etablierten Reihen erschie-
nen sind (sondern, sofern nötig, nur mit Angabe von Reihe und Editor in Klammern aufgeführt); weniger leicht auffindbare Editionen
erscheinen in der Bibliographie und werden im üblichen Stil (Editor Jahr) zitiert. Abkürzungen bei der Bezeichnung von Handschriften
sind ebenfalls im Index aufgelöst (7.5.1).

Adler, William, Sextus Julius Africanus and the Roman Near East in
the Third Century, in: JThS 55 (2004) 520–550.

Adler, William, Eusebius’ Critique of Africanus, in: Julius Africanus
und die christliche Weltchronistik, hg. v. Martin Wallraff
(TU 157), Berlin 2006, S. 147–157.

Agati, Maria Luisa, La minuscola “bouletée”, 2 Bde. (Littera
Antiqua 9), Rom 1992.

Aland, Kurt, Kurzgefaßte Liste der griechischen Handschriften des
Neuen Testaments (Arbeiten zur neutestamentlichen
Textforschung 1), Berlin 21994.

Albino, Diana, La divisione in capitoli nelle opere degli antichi, in:
Annali della facoltà di lettere e di filosofia (Università di
Napoli) 10 (1962/63) 219–234.

Aletta, Alessia Adriana, La “minuscola quadrata”. Continuità e
discontinuità nelle minuscole librarie della prima età
macedone, in: Rivista di Studi Bizantini e Neoellenici 44
(2007) 97–128.

Aletta, Alessia Adriana, Il Taurin. B.VII.33, “wunderschön
hergestellt”, in: Νέα Ῥώμη 7 (2010) 97–116.

Alexander, Jonathan J. G., Obituary Carl Nordenfalk (1907–92), in:
The Burlington Magazine 135 (1993) 38 f.

Amirkhanian, Rouzanna, Les tables des canons arméniennes et le
thème iconographique de la Jérusalem céleste, in: Revue des
études arméniennes 31 (2008–09) 181–232.

Ammassari, Antonio, Bezae Codex Cantabrigensis. Copia esatta
del manoscritto onciale greco-latino dei quattro Vangeli e
degli Atti degli Apostoli scritto all’inizio del V secolo e
presentato da Theodore Beza all’Università di Cambridge
nel 1581, Rom 1996.

Andrist, Patrick, Le milieu de production du Vaticanus graecus
1209 et son histoire postérieure. Le canon d’Eusèbe, les
listes du IVe siècle des livres canoniques, les distigmai et les
manuscrits connexes, in: Le manuscrit B de la Bible
(Vaticanus graecus 1209). Introduction au fac-similé. Actes du
colloque de Genève (11 juin 2001), contributions supplémen-
taires, hg. v. ders. (Histoire du texte biblique 7), Lausanne
2009, S. 227–256.

Andrist, Patrick, La structure des codex Vaticanus, Alexandrinus et
Sinaiticus. Questions ouvertes sur le canon, la fabrication et la
circulation de ces Bibles, in: Comment le Livre s’est fait livre.
La fabrication des manuscrits bibliques (IVe–XVe siècle). Bilan,
résultats, perspectives de recherche, hg. v. Chiara Ruzzier/
Xavier Hermand, Turnhout 2015, S. 11–37.

Andrist, Patrick, Structure and History of the Biblical Manuscripts
Used by Erasmus for His 1516 Edition, in: Wallraff/Seidel
Menchi/von Greyerz 2016, S. 81–124.

https://doi.org/10.1515/9783110430806-006

Andrist, Patrick, Toward a Definition of Paratexts and Para-
textuality. The Case of Ancient Greek Manuscripts, in: Bible
as Notepad. Tracing Annotations and Annotation Practices in
Late Antique and Medieval Biblical Manuscripts, hg. v. Liv
Ingeborg Lied/Marilena Maniaci (Manuscripta Biblica 3),
Berlin 2018, S. 130–149.

Andrist, Patrick, Au croisement des contenus et de la matière. Les
structures des sept pandectes bibliques grecques du premier
millénaire. Étude comparative sur les structures des contenus
et de la matérialité des codex Vaticanus, Sinaiticus, Alexan-
drinus, Ephrem rescriptus, Basilianus, « Pariathoniensis » et
de la Biblia Leonis, in: Scrineum Rivista 17 (2020) 3–106.

Aragione, Gabriella/Eric Junod/Enrico Norelli (Hgg.), Le canon du
Nouveau Testament. Regards nouveaux sur l’histoire de sa
formation (Le monde de la Bible 54), Genf 2005.

Askeland, Christian, The Coptic Versions of the New Testament, in:
Ehrman/Holmes 2013, 201–229.

Assmann, Aleida und Jan, Kanon und Zensur als kultursozio-
logische Kategorien, in: dies. (Hgg.), Kanon und Zensur.
Beiträge zur Archäologie der literarischen Kommunikation II,
München 1987, S. 7–27.

Assmann, Jan, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und
politische Identität in frühen Hochkulturen, München 1992
(52005).

Aucher, Johannes Baptista (= Mkrtič‛ Awgerean), Eusebii Pamphili
Caesariensis episcopi Chronicon bipartitum, Bd. 2. Chronicus
canon, Venedig 1818.

Auwers, Jean-Marie, La numérotation des psaumes dans la
tradition hébraïque. Une enquête dans le fonds hébreu de la
Bibliothèque Nationale de France, in: Revue biblique 109
(2002) 343–370.

Bagnall, Roger S., Early Christian Books in Egypt, Princeton 2009.
Bandmann, Günter, Beobachtungen zum Etschmiadzin-Evangeliar,

in: Tortulae. Studien zu altchristlichen und byzantinischen
Monumenten, hg. v. Walter Nikolaus Schumacher
(RQ Suppl. 30), Rom 1966, S. 11–29.

Bandt, Cordula/Franz Xaver Risch/Barbara Villani (Hgg.), Die
Prologtexte zu den Psalmen von Origenes und Eusebius
(TU 183), Berlin 2019.

Barnes, Timothy D., Constantine and Eusebius, Cambridge MA
1981.

Bausi, Alessandro, Some short remarks on the Canon tables in
Ethiopic manuscripts, in: Studi Magrebini 26 (1998–2002
[2004] = Scritti in onore di Clelia Sarnelli Cerqua, a cura di
C. Baffioni) 45–67.

http://ntvmr.uni-muenster.de


192 6 Literatur

Bausi, Alessandro, Intorno ai Vangeli etiopici di ’Endā ’Abbā
Garimā presso Adua, in: La Parola del Passato 65 (2010)
460–471.

Bausi, Alessandro, The “True Story” of the Abba Gärima Gospels,
in: Comparative Oriental Manuscript Studies Newsletter 1
(2011) 17–20.

Bausi, Alessandro, La versione etiopica della Epistola di Eusebio a
Carpiano, in: Aethiopia fortitudo ejus. Studi in onore di
Monsignor Osvaldo Raineri, hg. v. Rafał Zarzeczny (OCA 298),
Rom 2015, S. 107–135.

Bausi, Alessandro/Eugenia Sokolinski (Hgg.), Comparative
Oriental Manuscript Studies. An Introduction, Hamburg 2015.

Beatrice, Pier Franco, Eusèbe de Césarée, in: Histoire de la
littérature grecque chrétienne des origines à 451, Bd. 3. De
Clément d’Alexandrie à Eusèbe de Césarée, hg. v. Bernard
Pouderon, Paris 2017, S. 641–725.

Becker, Eve-Marie/Stefan Scholz (Hgg.), Kanon in Konstruktion
und Dekonstruktion. Kanonisierungsprozesse religiöser Texte
von der Antike bis zur Gegenwart, Berlin 2012.

Beekes, Robert, Etymological Dictionary of Greek, 2 Bde., Leiden
2010.

Beermann, Gustav/Caspar René Gregory, Die Koridethi-Evangelien
Θ 038, Leipzig 1913.

Bernabò, Massimo (Hg.), Il Tetravangelo di Rabbula. Firenze,
Biblioteca medicea laurenziana, Plut. 1.56. L’illustrazione del
Nuovo Testamento nella Siria del VI secolo, Rom 2008.

Birt, Theodor, Das antike Buchwesen in seinem Verhältniss zur
Litteratur, Berlin 1882.

Blum, Herwig, Die antike Mnemotechnik (Spudasmata 15),
Hildesheim 1969.

Bogaert, Pierre-Maurice, The Latin Bible, in: Carleton Paget/
Schaper 2013, 505–526.

de Boor, Carl, Verzeichnis der griechischen Handschriften der
königlichen Bibliothek zu Berlin, Bd. 2, Berlin 1897.

Brogan, John J., Another Look at Codex Sinaiticus, in: The Bible as
Book. The Transmission of the Greek Text, hg. v. Scot
McKendrick/Orlaith A. O’Sullivan, London 2003, S. 17–32.

Brooks Hedstrom, Darlene L., The Monastic Landscape of Late
Antique Egypt. An Archaeological Reconstruction, Cambridge
2017.

Brown, Michelle P. (Hg.), Bibles before the Year 1000, Washington
2006.

Browne, Gerald M./Randall Stewart, Sortes Astrampsychi, 2 Bde.
(BiTeu), Leipzig 1983–2001.

Buberl, Paul/Hans Gerstinger, Die byzantinischen Handschriften
(Die illuminierten Handschriften und Inkunabeln der
Nationalbibliothek in Wien 4), Leipzig 1938.

Buchthal, Hugo, Studies in Byzantine Illumination of the
Thirteenth Century, in: Jahrbuch der Berliner Museen 25
(1983) 27–102.

Buckton, David (Hg.), Byzantium. Treasures of Byzantine Art and
Culture from British Collections, London 1994.

Buschhausen, Heide und Helmut, Das Evangeliar Codex 697 der
Mechitharisten-Congregation zu Wien. Eine armenische
Prachthandschrift der Jahrtausendwende und ihre
spätantiken Vorbilder, Berlin 1981.

Buschhausen, Heide und Helmut, Codex Etschmiadzin.
Vollständige Faksimile-Ausgabe von Codex 2374 des
Matenadaran Mesrop Maštoc‛ in Erevan, 2 Bde. (Codices
Selecti 105), Graz 2001.

Cameron, Averil/Stuart G. Hall, Eusebius. Life of Constatine.
Introduction, Translation, and Commentary, Oxford 1999.

von Campenhausen, Hans, Die Entstehung der christlichen Bibel
(BhTh 39), Tübingen 1968 (Nachdruck mit einem Nachwort
von Christoph Markschies, Tübingen 2003).

Carleton Paget, James/Joachim Schaper (Hgg.), The New
Cambridge History of the Bible, Bd. 1. From the Beginnings
to 600, Cambridge 2013.

Carriker, Andrew James, The Library of Eusebius of Caesarea
(Supplements to Vigiliae Christianae 67), Leiden 2003.

Carruthers, Mary, The Craft of Thought. Meditation, Rhetoric, and
the Making of Images, 400–1200 (Cambridge Studies in
Medieval Literature 34), Cambridge 1998.

Carruthers, Mary, The Book of Memory. A Study of Memory in
Medieval Culture (Cambridge Studies in Medieval
Literature 70), Cambridge 22008 (11990).

Cataldi Palau, Annaclara, A Little Known Manuscript of the
Gospels in ‘Maiuscola biblica’. Basil. Gr. A. N. III. 12, in:
Byzantion 74 (2004) 463–516.

Cavallo, Guglielmo/Jean Gribomont/William C. Loerke, Codex
Purpureus Rossanensis. Museo dell’Arcivescovado, Rossano
Calabro, 2 Bde., Rom/Graz 1987.

Černuchin, Jevhen Kostjantynovyč, Грецькі рукописи у зібраннях
Києва. Каталог. Greek Manuscripts in the Collections of Kyiv.
Catalogue, Kiev/Washington 2000.

Chavannes-Mazel, Claudine A., Canon Tables, in: EBR 4, Berlin
2012, Sp. 922–924.

Childers, Jeff W., The Bible in Georgian, in: Marsden/Matter 2012,
162–178.

Childers, Jeff W., The Georgian Version of the New Testament, in:
Ehrman/Holmes 2013, 293–327.

Childers, Jeff W., Divining Gospel. Oracles of Interpretation in a
Syriac Manuscript of John (Manuscripta Biblica 4), Berlin
2020.

Codex Argenteus Upsaliensis. Jussu senatus universitatis
phototypice editus, Upsala [1927].

Coleman, Janet, Ancient and Medieval Memories. Studies in the
Reconstruction of the Past, Cambridge 1992.

Coogan, Jeremiah, Mapping the Fourfold Gospel. Textual
Geography in the Eusebian Apparatus, in: Journal of Early
Christian Studies 25 (2017) 337–357.

Cooper, Henry R., The Bible in Slavonic, in: Marsden/Matter 2012,
179–197.

Cowe, S. Peter, The Bible in Armenian, in: Marsden/Matter 2012,
143–161.

Cowe, S. Peter, The Armenian Version of the New Testament, in:
Ehrman/Holmes 2013, 253–292.

Crawford, Matthew R., Ammonius of Alexandria, Eusebius of
Caesarea and the Origins of Gospels Scholarship, in: New
Testament Studies 61 (2015) 1–29.

Crawford, Matthew R., A New Witness to the ‘Western’ Ordering of
the Gospels. GA 073+084, in: JThS 69 (2018) 477–483.

Crawford, Matthew R., The Eusebian Canon Tables. Ordering
Textual Knowledge in Late Antiquity, Oxford 2019.

Crawford, Matthew R./Nicholas J. Zola (Hgg.), The Gospel of
Tatian. Exploring the Nature and Text of the Diatessaron (The
Reception of Jesus in the First Three Centuries 3), London
2019.

Crisci, Edoardo, La maiuscola ogivale diritta. Origini, tipologie,
dislocazioni, in: Scrittura e Civiltà 9 (1985) 103–145.

Crum 1926 → Winlock e.a. 1926.



6 Literatur 193

D’Aiuto, Francesco, Il libro dei Vangeli fra Bisanzio e l’oriente.
Riflessioni per l’età mediobizantina, in: Forme e modelli della
tradizione manoscritta della Bibbia, hg. v. Paolo Cherubini
(Littera antiqua 13), Rom 2005, S. 309–345.

D’Aiuto, Francesco/Giovanni Morello/Ambrogio M. Piazzoni (Hgg.),
I Vangeli dei Popoli. La Parola e l’immagine del Cristo nelle
culture e nella storia, Rom 2000.

De Bruyne, Donatien, Sommaires, Divisions et Rubriques de la
Bible Latine, Namur 1914 (Nachdruck u.d.T. Summaries,
Divisions and Rubrics of the Latin Bible, hg. v. Pierre-Maurice
Bogaert/Thomas O’Loughlin, Turnhout 2014).

De Bruyne, Donatien, Préfaces de la Bible Latine, Namur 1920
(Nachdruck u.d.T. Prefaces to the Latin Bible, hg. v. Pierre-
Maurice Bogaert/Thomas O’Loughlin, Turnhout 2015).

De Bruyne, Donatien, La préface du Diatessaron latin avant Victor
de Capoue, in: Revue Bénédictine 39 (1927) 5–11.

Delattre, Charles, La liste cachée. Pour une pragmatique des
tables des matières antiques, in: Penser en listes dans les
mondes grec et romain, hg. v. Marie Ledentu/Romain Loriol
(Scripta antiqua 122), Bordeaux 2020, S. 281–296.

Déroche, François, Qur’ans of the Umayyads. A First Overview
(Leiden Studies in Islam and Society 1), Leiden 2014.

Divjak, Johannes/Wolfgang Wischmeyer, Das Kalenderhandbuch
von 354. Der Chronograph des Filocalus, 2 Bde., Wien 2014.

Dobrynina, E. N., Сводный каталог греческих иллюминиро-
ванных рукописей в российских хранилищах. Bd. 1,
Рукописи IX–X вв. в Государственном историческом музее,
Teil 1, Moskau 2013.

Dogramadžieva, Ekaterina, За посланието на Евсевий
Кесарийски до Карпиан в славянски превод, in:
Palaeobulgarica 16,1 (1992) 1–17.

Dorival, Gilles, La forme littéraire des Hexaples d’Origène, in:
Origeniana Decima. Origen as Writer, hg. v. Sylwia
Kaczmarek/Henryk Pietras, Leuven 2011, S. 601–614.

Dover, Kenneth, Textkritik, in: Einleitung in die griechische
Philologie, hg. v. Heinz-Günther Nesselrath, Stuttgart 1997,
S. 45–58.

Džurova, Axinia, Byzantinische Miniaturen. Schätze der
Buchmalerei vom 4. bis zum 19. Jahrhundert, Darmstadt
2002.

Džurova, Axinia, Manuscrits grecs enluminés des Archives
nationales de Tirana (VIe–XIVe siècles). Études choisies,
Bd. 1. Texte, Sofia 2011. (= 2011a)

Džurova, Axinia, Les manuscrits grecs enluminés de la
Bibliothèque de la duchesse Anna Amalia à Weimar, in:
Annuaire de l’Université de Sofia St. Kliment Ohridski. Centre
de Recherches Slavo-Byzantines Ivan Dujčev 97 = 16 (2011)
249–273 (und Abb. S. 502–567). (= 2011b)

Džurova, Axinia, À propos de l’ornementation des manuscrits
transcrits en minuscule bouletée. Le tétraévangile de Tirana,
Korçë 92, écrit à l’encre rouge. Notes préliminaires, in: Storie
di cultura scritta. Studi per Francesco Magistrale, hg. v. Paolo
Fioretti, Spoleto, 2012, S. 357–376.

Džurova, Axinia/Vasya Velinova, Traces of the Eusebius’ Canonical
Tables in Medieval Slavonic Manuscripts of the Four Gospels.
Preliminary Notes, in: Scripta & e-Scripta 20 (2020) 281–299.

Ehrman, Bart D./Michael W. Holmes (Hgg.), The Text of the New
Testament in Contemporary Research. Essays on the Status
Quaestionis. Second Edition (New Testament Tools, Studies
and Documents 42), Leiden 2013.

Elliott, J. Keith, Manuscripts Cited by Stephanus, in: New
Testament Studies 55 (2009) 390–395.

Ethiopia. Illuminated Manuscripts, Introduction by Jules Leroy.
Texts by Stephen Wright and Otto A. Jäger, Paris 1961.

Evelyn-White 1926 → Winlock e.a. 1926.
Falluomini, Carla, The Gothic Version of the Gospels and Pauline

Epistles. Cultural Background, Transmission and Character
(Arbeiten zur neutestamentlichen Textforschung 46), Berlin
2015.

Fingernagel, Andreas (Hg.), Im Anfang war das Wort. Glanz und
Pracht illuminierter Bibeln, Köln 2003.

Follieri, Enrica, Codices graeci Bibliothecae Vaticanae selecti,
temporum locorumque ordine digesti, commentariis et
transcriptionibus instructi (Exempla scripturarum 4),
Rom 1969.

Frenschkowski, Marco, Studien zur Geschichte der Bibliothek von
Cäsarea, in: New Testament Manuscripts. Their Texts and
Their World, hg. v. Thomas J. Kraus/Tobias Nicklas (Texts and
Editions for New Testament Study 2), Leiden 2006, S. 53–104.

Friderici, Robert, De librorum antiquorum capitum divisione atque
summariis, Diss. phil. Marburg 1911.

von Friesen, Otto/Anders Grape, Om Codex Argenteus. Dess tid,
hem och öden (Skrifter utgivna av Svenska Litteratur-
sällskapet 27), Uppsala 1928.

Funk, Wolf-Peter, The Translation of the Bible into Coptic, in:
Carleton Paget/Schaper 2013, 536–546.

Furlan, Italo, Codici greci illustrati della Biblioteca Marciana,
Padua 1978.

Gaisford, Thomas, Eusebii Pamphili episcopi Caesariensis Eclogae
propheticae, Oxford 1842.

Gamble, Harry, Codex Sinaiticus in Its Fourth Century Setting, in:
McKendrick/Parker/Myshrall/O’Hogan 2015, S. 3–18.

Garzaniti, Marcello, Die altslavische Version der Evangelien.
Forschungsgeschichte und zeitgenössische Forschung
(Bausteine zur slavischen Philologie und Kulturgeschichte
N.F. A33), Köln 2001.

von Gebhardt, Oscar, Die Evangelien des Matthaeus und des
Marcus aus dem Codex purpureus Rossanensis (TU 1,4),
Leipzig 1883.

Genette, Gérard, Seuils, Paris 1987 (Übersetzungen in diverse
Sprachen).

Ghazarian, Vigen, Խորանների Մեկնություններ = Commentaries of
Canon-tables, Erevan 1995.

Gibson, Roy, Starting with the Index in Pliny, in: The Roman
Paratext. Frame, Texts, Readers, hg. v. Laura Jansen,
Cambridge 2014, S. 33–55.

Goswell, Greg, Early Readers of the Gospels. The kephalaia and
titloi of Codex Alexandrinus, in: Journal of Greco-Roman
Christianity and Judaism 6 (2009) 134–174.

Graf, Georg, Geschichte der christlichen arabischen Literatur,
Bd. 1. Die Übersetzungen (Studi e Testi 118), Rom 1944.

Grafton, Anthony/Megan Williams, Christianity and the Trans-
formation of the Book. Origen, Eusebius and the Library of
Caesarea, Cambridge MA 2006.

The Greek New Testament, hg. v. Barbara Aland, Kurt Aland,
Johannes Karavidopoulos, Carlo M. Martini, Bruce Metzger.
Fifth revised edition, prepared by the Institute for New
Testament Textual Research, Münster/Westphalia under the
direction of Holger Strutwolf, Stuttgart 2014.

Gregory, Caspar René, Prolegomena zu Tischendorfs Novum
Testamentum Graece, Leipzig 1894.



194 6 Literatur

Gregory, Caspar René, Textkritik des Neuen Testamentes, 3 Bde.,
Leipzig 1900–09.

Gribomont, Jean, I Vangeli di Rossano. Il testo biblico, in: Cavallo/
Gribomont/Loerke 1987, S. 175–191.

Griffith, Sidney H., The Bible in Arabic, in: Marsden/Matter 2012,
123–142.

Grigoryan, Gohar, The Roots of Tempietto and Its Symbolism in
Armenian Gospels, in: Iconographica 13 (2014) 11–24.

Gwilliam, G[eorge] H[enry], The Ammonian Sections, Eusebian
Canons, and Harmonizing Tables in the Syriac
Tetrevangelium, in: Studia biblica et ecclesiastica, Bd. 2,
Oxford 1890, S. 241–272.

Gwilliam, George Henry, Tetreuangelium Sanctum iuxta simplicem
Syrorum versionem (mit Vorarbeiten von Philipp Edward
Pusey), Oxford 1901.

Gwilliam, G[eorge] H[enry], The Epistle of Eusebius to Carpianus.
A Critical Edition of the Syriac Text with an Essay on the
Ammonian Sections, Eusebian Canons, and Harmonizing
Tables in the Syriac Gospels (Analecta Gorgiana 21),
Piscataway 2006 (= gemeinsamer Nachdruck von Gwilliam
1890 und 1901, 1–22).

Harris, J[ames] Rendel, Biblical Fragments from Mount Sinai,
London 1890. (= 1890a)

Harris, J[ames] Rendel, The Diatesseron of Tatian. A Preliminary
Study, London 1890. (= 1890b)

Hausmann, Regina, Die theologischen Handschriften der
Hessischen Landesbibliothek Fulda bis zum Jahr 1600.
Codices Bonifatiani 1–3. Aa 1–145a (Die Handschriften der
Hessischen Landesbibliothek Fulda 1), Wiesbaden 1992.

Heath, Jane M. F., Clement of Alexandria and the Shaping of
Christian Literary Practice. Miscellany and the Transformation
of Greco-Roman Writing, Cambridge 2020.

Hebbelynck, A[dolph], Les κεφάλαια et les τίτλοι des Évangiles, in:
Le Muséon 41 (1928) 81–120.

Heldman, Marilyn E., Catalogue, in: African Zion. The Sacred Art of
Ethiopia, hg. v. Roderick Grierson, New Haven 1993, S. 69–
255 (mit einem Beitrag von Stuart C. Munro Hay über
“Aksumite Coinage”, S. 101–116).

Heldman, Marilyn E., Art. Canon Table, in: Encyclopaedia
Aethiopica 1, Wiesbaden 2003, S. 680 f.

Hengel, Martin, Die vier Evangelien und das eine Evangelium von
Jesus Christus. Studien zu ihrer Sammlung und Entstehung
(WUNT 224), Tübingen 2008.

Hermann, Hermann Julius, Die illuminierten Handschriften und
Inkunabeln der Nationabibliothek in Wien. Bd. 1. Die
frühmittelalterlichen Handschriften des Abendlandes
(Beschreibendes Verzeichnis der illuminierten Handschriften
in Österreich N.F. 1), Leipzig 1923.

Higbie, Carolyn, Divide and Edit. A Brief History of Book Divisions,
in: Harvard Studies in Classical Philology 105 (2010) 1–31.

Hill, Charles E., Rightly Dividing the Word. Uncovering an Early
Template for Textual Division in John’s Gospel, in: Studies on
the Text of the New Testament and Early Christianity. Essays
in Honour of Michael W. Holmes, hg. v. Daniel Gurtner/Juan
Hernández, Jr./Paul Foster (New Testament Tools, Studies and
Documents 50), Leiden 2015, S. 221–242.

Hirstein, James, Epistulae Beati Rhenani. La correspondance latine
et grecque de Beatus Rhenanus de Sélestat. Édition critique
raisonnée, avec traduction et commentaire, Bd. 1 (1506–1517)
(Studia humanitatis Rhenana 3), Turnhout 2013.

Hollerich, Michael J., Eusebius, in: Carleton Paget/Schaper 2013,
629–652.

Horner, G., The Coptic Version of the New Testament in the
Northern Dialect otherwise called Memphitic and Bohairic,
Bd. 1, Oxford 1898.

Houghton, H[ugh] A. G., The Latin New Testament. A Guide to Its
Early History, Texts, and Manuscripts, Oxford 2016.

Howlett, David, Hiberno-Latin Poems on the Eusebian Canons, in:
Peritia 21 (2010) 162–171.

Hunger, Herbert/Wolfgang Lackner, Katalog der griechischen
Handschriften der Österreichischen Nationalbibliothek,
Teil 3/3. Codices theologici 201–337 (Museion N.F. 4. Reihe,
1,3/3), Wien 1992.

Hunger, Herbert/Christian Hannick, Katalog der griechischen
Handschriften der Österreichischen Nationalbibliothek, Teil 4.
Supplementum graecum 1–201 (Museion N.F. 4. Reihe, 1,4),
Wien 1994.

Hurtado, Larry W., The Earliest Christian Artifacts. Manuscripts and
Christian Origins, Grand Rapids 2006.

Hutter, Irmgard, Corpus der byzantinischen Miniaturenhand-
schriften, Bd. 1. Bodleian Library I, Stuttgart 1977.

Irigoin, Jean, Titres, sous-titres et sommaires dans les œuvres des
historiens grecs du Ier siècle avant J.-C. au Ve siècle après
J.-C., in: Titres et articulations du texte dans les œuvres
antiques. Actes du colloque international de Chantilly, 13–
15 décembre 1994 (Collection des études augustiniennes.
Série Antiquité 152), Paris 1997, S. 127–134.

Johnson, Aaron/Jeremy Schott (Hgg.), Eusebius of Caesarea.
Tradition and Innovations (Hellenic Studies 60), Cambridge
MA 2013.

Jongkind, Dirk, Scribal Habits of Codex Sinaiticus (Texts and
Studies. Third series 5). Piscataway 2007.

Joosten, Jan, Le Diatessaron syriaque, in: Le Nouveau Testament
en syriaque, hg. v. Jean-Claude Haelewyck (Études
Syriaques 14), Paris 2017, S. 55–66.

Kalvesmaki, Joel, The Theology of Arithmetic. Number Symbolism
in Platonism and Early Christianity, Cambridge MA 2013.

Kapfhammer, Gerald, Die Evangelienharmonie Tatian. Studien zum
Codex Sangallensis 56 (Imagines medii aevi 37), Wiesbaden
2015.

Kashouh, Hinkmat, The Arabic Versions of the Gospels. The
Manuscripts and their Families (Arbeiten zur
Neutestamentlichen Textforschung 42), Berlin 2012.

Kavtaria, Nino, The Mokvi Gospel, [Tbilisi] 2012.
Kenyon, F. G. (Hg.), The Codex Alexandrinus (Royal Ms. 1 D v–viii)

in Reduced Photographic Facsimile. New Testament and
Clementine Epistles. London 1909.

Kessler, Herbert L., The Word made Flesh in Early Decorated
Bibles, in: Picturing the Bible. The Earliest Christian Art, Fort
Worth 2007, S. 141–168.

Klauser, Theodor, Das Ciborium in der älteren christlichen
Buchmalerei, in: Nachrichten der Akademie der
Wissenschaften in Göttingen I. Philologisch-historische
Klasse, 1961, Nr. 7, S. 191–208.

Klemm, Elisabeth, Die Kanontafeln der armenischen Handschrift
Cod. 697 im Wiener Mechitaristenkloster, in: Zeitschrift für
Kunstgeschichte 35 (1972) 69–99.

Klingshirn, William E., Defining the Sortes Sanctorum. Gibbon, Du
Cange, and Early Christian Lot Divination, in: Journal of Early
Christian Studies 10 (2002) 77–130.



6 Literatur 195

Klingshirn, William E., Christian Divination in Late Roman Gaul.
The Sortes Sangallenses, in: Mantikê. Studies in Ancient
Divination, hg. v. Sarah Iles Johnston/Peter T. Struck
(RGRW 155), Leiden 2005, S. 99–128.

Knust, Jennifer/Tommy Wasserman, To Cast the First Stone. The
Transmission of a Gospel Story, Princeton 2019.

Kouymjian, Dickran, Armenian Manuscript Illumination in the
Formative Period. Text Groups, Eusebian Apparatus,
Evangelists’ Portraits, in: Il Caucaso. Cerniera fra culture dal
Mediterraneo alla Persia (secoli IV–XI), Bd. 2 (Settimane di
studio del Centro Italiano di studi sull’Alto Medioevo 43,2),
Spoleto 1996, S. 1015–1049.

Krause, Karin, Heilige Schrift im Bild. Spätantike Portraits der
inspirierten Evangelisten als Spiegel eines neuen
Medienbewusstseins, in: Bild und Text im Mittelalter, hg. v.
Karin Krause/Barbara Schellewald, Köln 2011, S. 41–83.

Lachmann, Karl/Philipp Buttmann (Hgg.), Novum Testamentum
graece et latine, Bd. 1, Berlin 1842 (Nachdruck Cambridge
2009).

Lampe, Geoffrey W. H., A Patristic Greek Lexicon, Oxford 1961[–68]
(diverse Nachrucke).

Leroy, Jules, Nouveaux témoins des canons d’Eusèbe illustrés
selon la tradition syriaque, in: Cahiers archéologiques 9
(1957) 117–140.

Leroy, Jules, L’évangéliaire éthiopien du couvent d’Abba Garima et
ses attaches avec l’ancien art chrétien de Syrie, in: Cahiers
archéologiques 11 (1960) 131–143.

Leroy, Jules, Recherches sur la tradition iconographique des
Canons d’Eusèbe en Éthiopie, in: Cahiers archéologiques 12
(1962) 173–204.

Leroy, Jules, Un nouvel évangeliaire éthiopien illustré du
monastère d’Abba Garima, in: Synthronon. Art et Archéologie
de la fin de l’Antiquité et du Moyen Age (Bibliothèque des
Cahiers Archéologiques 2), Paris 1968, S. 75–87.

Liddell, Henry George/Robert Scott et al., A Greek-English Lexicon.
With a Revised Supplement, Oxford 1996.

[Lloyd, Charles,] Ἡ Καινὴ Διαθήκη. Novum Testamentum. Accedunt
parallela s. Scripturæ loca, necnon vetus capitulorum notatio
et Canones Eusebii, Oxford 1828.

Loerke, William C., The Rossano Gospels. The Miniatures, in:
Cavallo/Gribomont/Loerke 1987, S. 109–171.

Lowden 1994 → Buckton 1994.
McArthur, Harvey K., The Eusebian Sections and Canons, in: The

Catholic Biblical Quarterly 27 (1965) 250–256.
McDonald, Lee Martin, The Formation of the Biblical Canon, Bd. 2.

The New Testament. Its Authority and Canonicity, London
2017.

McGill, Scott, Juvencus’ Four Books of the Gospels. Evangeliorum
Libri Quattuor (Routledge Later Latin Poetry), London 2016.

McGurk, Patrick, The Canon Tables in the Book of Lindisfarne and
in the Codex Fuldensis of St. Victor of Capua, in: JThS 6
(1955) 192–198.

McKendrick, Scot, The Codex Alexandrinus or The Dangers of
Being a Named Manuscript, in: The Bible as Book. The
Transmission of the Greek Text, hg. v. Scot McKendrick/
Orlaith A. O’Sullivan, London 2003, S. 1–16.

McKendrick, Scot/David Parker/Amy Myshrall/Cillian O’Hogan
(Hgg.), Codex Sinaiticus. New Perspectives on the Ancient
Biblical Manuscript, London 2015.

McKendrick, Scot/Kathleen Doyle, The Art of the Bible. Illuminated
Manuscripts from the Medieval World, London 2016.

McKenzie, Judith S./Francis Watson, The Garima Gospels. Early
Illuminated Gospel Books from Ethiopia, Oxford 2016.

Maniaci, Marilena/Pasquale Orsini, Il Codex Purpureus
Rossanensis. Status quaestionis e problemi aperti, in:
Scrineum Rivista 15 (2018) 3–61.

Markschies, Christoph, Kaiserzeitliche christliche Theologie und
ihre Institutionen. Prolegomena zu einer Geschichte der
antiken christlichen Theologie, Tübingen 2007.

Marsden, Richard/E. Ann Matter (Hgg.), The New Cambridge
History of the Bible, Bd. 2. From 600 to 1450, Cambridge
2012.

Martiniani-Reber, Mariele (Hg.), Byzance en Suisse, Genf 2015.
Mathews, Thomas F./Avedis K. Sanjian, Armenian Gospel

Iconography. The Tradition of the Glajor Gospel, Washington
1991.

von Matthaei, Christian Friedrich, Novum Testamentum XII. tomis
distinctum Graece et Latine, 10 Bde., Riga 1782–88.

von Matthaei, Christian Friedrich, Novum Testamentum Greace.
Bd. 1, Wittenberg 1803.

Meier-Oeser, Stephan, Tetraktys; Quaternarius, in: Historisches
Wörterbuch der Philosophie 10, Basel 1998, Sp. 1031 f.

Mercati, Giovanni, Osservazioni a proemi del salterio di Origene,
Ippolito, Eusebio, Cirillo Alessandrino e altri, con frammenti
inediti (Studi e Testi 142), Rom 1948.

Mercati, Giovanni, Psalterii Hexapli reliquiae. Pars prima, 2 Bde.,
Rom 1958.

Mercier, Jacques, Ethiopian Art History, in: Ethiopian Art. The
Walters Museum, Baltimore 2001, S. 44–73.

Milne, H. J. M./T. C. Skeat, Scribes and Correctors of Codex
Sinaiticus. London 1938.

Mioni, Elpidio, Codices graeci manuscripti Bibliothecae Divi Marci
Venetiarum, Bd. 1,1. Classis I – Classis II, Codd. 1–120,
Rom 1967.

Mioni, Elpidio, Codices graeci manuscripti Bibliothecae Divi Marci
Venetiarum. Thesaurus antiquus, Bd. 1. Codices 1–299,
Rom 1981.

Mogenet, Joseph/Anne Tihon, Le „grand commentaire“ de Théon
d’Alexandrie aux tables faciles de Ptolemée, 3 Bde.
(StT 315.340.390), Rom 1985–99.

Moir, Ian A., Codex Climaci Rescriptus Graecus. A Study of
Portions of the Greek New Testament Comprising the
Underwriting of Part of a Palimpsest in the Library of
Westminster College, Cambridge (Ms. Gregory 1561, L) (Texts
and Studies N.S. 2), Cambridge 1956 (ND 2009).

de Montfaucon, Bernard, Bibliotheca Coisliniana olim Segueriana
sive manuscriptorum omnium Graecorum, quae in ea
continentur, accurata descriptio …, Paris 1715.

Morlet, Sébastien, La démonstration évangélique d’Eusèbe de
Césarée. Étude sur l’apologétique chrétienne à l’époque de
Constantin (CEAug 187), Paris 2009.

Morlet, Sébastien, Eusèbe de Césarée. Biographie, chronologie,
profil intellectuel, in: Eusèbe de Césarée. Histoire
ecclésiastique. Commentaire, Bd. 1. Études d’introduction,
hg. v. Sébastien Morlet/Lorenzo Perrone, Paris 2012, S. 1–31.

Morlet, Sébastien, La concorde des textes dans l’Histoire
ecclésiastique d’Eusèbe. Un motif apologétique?, in:
Geschichte als Argument? Historiographie und Apologetik,
hg. v. Martin Wallraff (Studien der Patristischen
Arbeitsgemeinschaft 13), Leuven 2015, S. 49–78.



196 6 Literatur

Morlet, Sébastien, Symphonia. La concorde des textes et des
doctrines dans la littérature grecque jusqu’à Origène, Paris
2019.

Moszyński, Leszek, Kanony Euzebiusza w głagolskim rękopisie
kodeksu zografskiego, in: Slovo 25–26 (1976) 77–119.

Mütherich, Florentine, Die Kanontafeln des Evangeliars Cod. 56 in
Köln, in: Studies in Carolingian Manuscript Illumination,
London 2004, S. 480–494 (zuerst in: Florilegium in honorem
Carl Nordenfalk octogenarii contextum, hg. v. P. Bjurström/
N.-G. Hökby/F. Mütherich, Stockholm 1987, S. 159–168).

Mutschmann, Hermann, Inhaltsangabe und Kapitelüberschrift im
antiken Buch, in: Hermes 46 (1911) 93–107.

Naether, Franziska, Die Sortes Astrampsychi. Problemlösungs-
strategien durch Orakel im römischen Ägypten (Orientalische
Religionen in der Antike 3), Tübingen 2010.

Nelson, Robert S., Theoktistos and Associates in Twelfth-Century
Constantinople. An Illustrated New Testament of A.D. 1133, in:
The J. Paul Getty Museum Journal 15 (1987) 53–78.

Nersessian, Vrej, The Bible in the Armenian Tradition, London
2001.

Nestle, Eberhard, Die Eusebianische Evangelien-Synopse, in: Neue
kirchliche Zeitschrift 19 (1908) 40–51; 93–114; 219–232.

Nestle-Aland, Novum Testamentum Graece, post Eberhard Nestle
et Erwin Nestle, communiter ediderunt Kurt Aland, Matthew
Black, Carlo M. Martini, Bruce M. Metzger, Allen Wikgren,
26. Auflage, Stuttgart 1979.

Nestle-Aland, Novum Testamentum Graece, begründet von
Eberhard und Erwin Nestle, hg. v. Barbara und Kurt Aland,
Johannes Karavidopoulos, Carlo M. Martini, Bruce M.
Metzger, 28. revidierte Auflage, hg. v. Institut für
Neutestamentliche Textforschung Münster/Westfalen unter
der Leitung von Holger Strutwolf, Stuttgart 2012.

Nicklas, Tobias, Eine Skizze zu Codex Coridethi (Θ 038), in: Novum
Testamentum 42 (2000) 316–327.

Nielsen, Sylvia, Euseb von Cäsarea und das Neue Testament.
Methoden und Kriterien zur Verwendung von Kirchenväter-
zitaten innerhalb der neutestamentlichen Textforschung,
Regensburg 2003.

Nordenfalk, Carl, Die spätantiken Kanontafeln. Kunstgeschichtliche
Studien über die eusebianische Evangelien-Konkordanz in den
vier ersten Jahrhunderten ihrer Geschichte, 2 Bde., Göteborg
1938.

Nordenfalk, Carl, The Beginnings of Book Decoration, in: Beiträge
für Georg Swarzenski zum 11. Januar 1951, hg. v. Oswald
Goetz, Berlin 1951, S. 9–20 (= ders. 1992, 1–8).

Nordenfalk, Carl, The Apostolic Canon Tables, in: Gazette des
Beaux-Arts 6,62 (1963) 17–34 (= ders. 1992, 30–40).

Nordenfalk, Carl (Hg.), Christina, Queen of Sweden. A Personality
of European Civilization (Ausstellungskatalog), Stockholm
1966.

Nordenfalk, Carl, Canon Tables on Papyrus, in: DOP 36 (1982)
29–38 (= ders. 1992, 17–29).

Nordenfalk, Carl, The Eusebian Canon-Tables. Some Textual
Problems, in: JThS 35 (1984) 96–104 (= ders. 1992, 9–16).

Nordenfalk, Carl, Studies in the History of Book Illumination,
London 1992.

Norelli, Enrico, Markion und der biblische Kanon (Hans-Lietzmann-
Vorlesung 11), Berlin 2016 (gemeinsam gedruckt mit Averil
Cameron, Christian Literature and Christian History).

Ohme, Heinz, Kanon I (Begriff), in: RAC 20, Stuttgart 2004,
Sp. 1–28.

Oliver, Harold H., The Epistle of Eusebius to Carpianus. Textual
Tradition and Translation, in: Novum Testamentum 3 (1959)
138–145.

O’Loughlin, Thomas, The Eusebian Apparatus in some Vulgate
Gospel Books, in: Peritia. Journal of the Medieval Academy of
Ireland 13 (1999) 1–92.

O’Loughlin, Thomas, Harmonizing the Truth. Eusebius and the
Problem of the Four Gospels, in: Traditio 65 (2010) 1–29.

Oppel, Herbert, KANΩN. Zur Bedeutungsgeschichte des Wortes
und seiner lateinischen Entsprechungen (Regula-Norma)
(Philologus. Suppl. 30,4), Leipzig 1937.

Orsini, Pasquale, La maiuscola distintiva “liturgica ornata”, in:
Alethes Philia. Studi in onore di Giancarlo Prato, hg. v. Marco
d’Agostino/Paola Degni (Collectanea 23), Spoleto 2010,
S. 525–540.

Orsini, Pasquale, Scrittura come immagine. Morfologia e storia
della maiuscola liturgica bizantina, Rom 2013.

Orsini, Pasquale, Studies on Greek and Coptic Majuscule
Scripts and Books (Studies in Manuscript Cultures 15), Berlin
2019.

Outtier, Bernard, ევსების ეპისტოლის და სახარების
სასწაულებისა უძველესი ქართული ვერსიები [Les plus
anciennes traductions géorgiennes de la Lettre d’Eusèbe à
Karpianos et des «Miracles» de l’Évangile], in: Mravaltavi 17
(1992) 117–124 (non vidi).

Pape, Wilhelm, Wörterbuch der griechischen Eigennamen.
3. Auflage neu bearbeitet von Gustav Eduard Benseler.
Braunschweig 1863.

Parker, David C., Codex Bezae. An Early Christian Manuscript and
Its Text, Cambridge 1992.

Parker, David C., Codex Bezae. The Manuscript as Past, Present
and Future, in: The Bible as Book. The Transmission of the
Greek Text, hg. v. Scot McKendrick/Orlaith A. O’Sullivan,
London 2003, S. 43–50.

Parker, David C., Codex Sinaiticus. The Story of the World’s Oldest
Bible, London 2010.

Pasini, Giuseppe, Codices manuscripti bibliothecae regii
Taurinensis Athenaei per linguas digesti, et binas in partes
distributi, in quarum prima Hebraei, et Graeci, in altera
Latini, Italici, et Gallici, Turin 1749.

Perria, Lidia/Anonio Iacobini, Il Vangelo di Dionisio. Il codice F.V.
18 di Messina, l’Athous Stavronikita 43 e la produzione
libraria costantinopolitana del primo periodo macedone, in:
Rivista di studi bizantini e neoellenici 31 (1994) 81–163.

Petersen, William L., Tatian’s Diatessaron. Its Creation,
Dissemination, Significance, and History in Scholarship
(SVigChr 25), Leiden 1994.

Petersen, William L., Patristic and Text-critical Studies (New
Testament Tools, Studies and Documents 40), Leiden 2012.

Porter, Stanley E./Wendy J. Porter, New Testament Greek Papyri
and Parchments, Bd. 1. New Editions. Texts (Mitteilungen aus
der Papyrussammlung der Österreichischen
Nationalbibliothek 29), Berlin 2008.

Prinzing, Günter/Andrea Schmidt, Das Lemberger Evangeliar. Eine
wiederentdeckte armenische Bilderhandschrift des
12. Jahrhunderts, Wiesbaden 1997.

Ranke, Ernst (Hg.), Codex Fuldensis. Novum Testamentum Latine
interprete Hieronymo ex manuscripto Victoris Capuani,
Marburg 1868.



6 Literatur 197

Rathofer, Johannes, Zur Heimatfrage des althochdeutschen Tatian,
in: Annali. Istituto universitario orientale (Napoli). Sezione
germanica 14 (1971) 7–104.

Reudenbach, Bruno, Der Codex als heiliger Raum. Überlegungen
zur Bildausstattung früher Evangelienbücher, in: Codex und
Raum, hg. v. Stephan Müller/Lieselotte E. Saurma-Jeltsch/
Peter Strohschneider (Wolfenbütteler Mittelalter-Studien 21),
Wiesbaden 2009, S. 59–84.

Reudenbach, Bruno, Books for Liturgical Reading? Remarks on the
Structure and Function of Early Medieval Gospel Books, in:
Clothing Sacred Scriptures. Book Art and Book Religion in
Christian, Islamic, and Jewish Cultures, hg. v. David Ganz/
Barbara Schellewald (Manuscripta Biblca 2), Berlin 2019,
S. 261–272.

Romodanovskaja, B. A., К истории Нового Завета Геннадиевской
библии и Евангелий XV в. Развитие систем отсылок, in:
Труды Отдела древнерусской литературы 62 (2014) 3–20
[online auf http://lib2.pushkinskijdom.ru/труды-отдела-
древнерусскои-литературы-55]

Rondeau, Marie-Josèphe, Les commentaires patristiques du
Psautier (IIIe–Ve siècles). 2 Bde. (OCA 219.220), Rom 1982–
85.

Rosenberg, Daniel/Anthony Grafton, Cartographies of Time, New
York 2010.

Royé, Stefan, The Cohesion Between the Ammonian-Eusebian
Apparatus and the Byzantine Liturgical Pericope System in
Tetraevangelion Codices. Stages in the Creation,
Establishment and Evolution of Byzantine Codex Forms, in:
Challenges and Perspectives. Collected Papers, Resulting
from the Expert Meeting of the Catalogue of Byzantine
Manuscripts Programme held at the PThU in Kampen, the
Netherlands on 6th−7th November 2009, hg. v. Klaas
Spronk/Gerard Rouwhorst/Stefan Royé (A Catalogue of
Byzantine Manuscripts in their Liturgical Context. Subsidia 1),
Turnhout 2013, S. 55–116.

Sakkelion, Joannes und Alkibiades, Κατάλογος τῶν χειρογράφων
τῆς Ἐθνικῆς Βιβλιοθήκης τῆς Ἑλλάδος, Athen 1892.

Schäferdiek, Knut, Die Ravennater Papyrusurkunde Tjäder 34, der
Codex argenteus und die ostgotische arianische Kirche, in:
ZKG 120 (2009) 215–231.

Scherrer, Gustav, Verzeichniss der Handschriften der
Stiftsbibliothek von St. Gallen, Halle 1875.

Schmid, Ulrich B., Unum ex quattuor. Eine Geschichte der
lateinischen Tatianüberlieferung, Freiburg im Breisgau
2005.

Schmid, Ulrich B., The Diatessaron of Tatian, in: Ehrman/Holmes
2013, 115–142.

Schneider, Ulrich Johannes, Codex Sinaiticus. Geschichte und
Erschließung der „Sinai-Bibel“, Leipzig 22007.

Schoene, Alfred, Eusebi chronicorum libri duo, 2 Bde., Berlin
1866–75.

Schwartz, Eduard, Eusebios, in: PRE 6,1, Stuttgart 1907, Sp. 1370–
1439 (Nachdruck in: ders., Griechische Geschichtschreiber,
Leipzig 1957, S. 495–598, danach zitiert).

Schwertner, Siegfried M., IATG3 – Internationales Abkürzungs-
verzeichnis für Theologie und Grenzgebiete, Berlin 2014.

Scrivener, Frederick Henry Ambrose, Ἡ καινὴ διαθήκη. Novum
Testamentum. Textus Stephanici A.D. 1550 cum variis
lectionibus …, Cambridge 1887.

Scrivener, Frederick Henry Ambrose, A Plain Introduction to the
Criticism of the New Testament for the Use of Biblical
Students, Fourth Edition ed. by Edward Miller, Cambridge
1894.

Sebastiani, Valentina, Johann Froben, Printer of Basel. A
Biographical Profile and Catalogue of His Editions (Library of
the Written World 65), Leiden 2018.

Seeliger, Hans Reinhard, Buchrolle, Codex, Kanon.
Sachhistorische und ikonographische Zusammenhänge, in:
Kanon in Konstruktion und Dekonstruktion. Kanonisierungs-
prozesse religiöser Texte von der Antike bis zur Gegenwart,
hg. v. Eve-Marie Becker/Stefan Scholz, Berlin 2012, S. 547–
576.

Sevrugian, Petra, Der Rossano-Codex und die Sinope-Fragmente.
Miniaturen und Theologie, Worms 1990.

Sevrugian, Petra, Kanontafeln, in: RAC 20, Stuttgart 2004,
Sp. 28–42.

Shaw, Gregory, Eros and Arithmos. Pythagorean Theurgy in
Iamblichus and Plotinus, in: Ancient Philosophy 19 (1999)
121–143.

Skeat, Theodore C., The Codex Sinaiticus, the Codex Vaticanus,
and Constantine, in: JThS 50 (1999) 583–625.

Slaveva-Griffin, Svetla, Plotinus on Number, New York 2009.
Small, Jocelyn Penny, Wax Tablets of the Mind. Cognitive Studies

of Memory and Literacy in Classical Antiquity, London 1997.
Smith, W. Andrew, A Study of the Gospels in Codex Alexandrinus.

Codicology, Palaeography, and Scribal Hands (New Testament
Tools, Studies and Documents 48), Leiden 2014.

Sörries, Reiner, Christlich-antike Buchmalerei im Überblick,
2 Bde., Wiesbaden 1993.

von Soden, Hermann, Die Schriften des Neuen Testaments in ihrer
ältesten erreichbaren Textgestalt, Bd. 1 in 3 Teilen, Berlin
1902–10.

Spatharakis, Iohannis, Some Observations on the Ptolemy Ms.
Vat. gr. 1291. Its Date and the Two Initial Miniatures, in:
Byzantinische Zeitschrift 71 (1978) 41–49.

Spatharakis, Iohannis, Corpus of Dated Illuminated Greek
Manuscripts to the Year 1453, 2 Bde., Leiden 1981.

Squire, Michael, Optatian and his Lettered Art. A Kaleidoscopic
Lens on Late Antiquity, in: Squire/Wienand 2017, S. 55–120.

Squire, Michael/Johannes Wienand (Hgg.), Morphogrammata/The
Lettered Art of Optatian. Figuring Cultural Transformations in
the Age of Constantine (Morphomata 33), Paderborn 2017.

Stern, Henri, Le calendrier de 354. Étude sur son texte et ses
illustrations (BAHI 55), Paris 1953.

Stewart, Randall, The Textual Transmission of the Sortes
Astrampsychi, in: Illinois Classical Studies 20 (1995) 135–147.

Stotz, Peter, Die Bibel auf Latein – unantastbar? (Mediävistische
Perspektiven 3), Zürich 2011.

Strøm-Olsen, Rolf, The Propylaic Function of the Eusebian Canon
Tables in Late Antiquity, in: Journal of Early Christian
Studies 26 (2018) 403–431.

Strzygowski, Josef, Ein zweites Etschmiadsin-Evangeliar, in:
Huschardzan. Festschrift aus Anlass des 100jährigen
Bestandes der Mechitharisten-Kongregation in Wien (1811–
1911), Wien 1911, S. 345–352.

Studemund/Cohn (Autoren von Bd. 1) → de Boor 1897.
Takaishvili, E[kvtime] S. (Hg.), Адышское Евангелие (Материалы

по археологии Кавказа 14), Moskau 1916.
Takiguchi, Mika, Some Greek Gospel Manuscripts in the British

Library. Examples of the Byzantine Book as Holy Receptacle

http://lib2.pushkinskijdom.ru/%D1%82%D1%80%D1%83%D0%B4%D1%8B-%D0%BE%D1%82%D0%B4%D0%B5%D0%BB%D0%B0-%D0%B4%D1%80%D0%B5%D0%B2%D0%BD%D0%B5%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%BE%D0%B8-%D0%BB%D0%B8%D1%82%D0%B5%D1%80%D0%B0%D1%82%D1%83%D1%80%D1%8B-55
http://lib2.pushkinskijdom.ru/%D1%82%D1%80%D1%83%D0%B4%D1%8B-%D0%BE%D1%82%D0%B4%D0%B5%D0%BB%D0%B0-%D0%B4%D1%80%D0%B5%D0%B2%D0%BD%D0%B5%D1%80%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%BE%D0%B8-%D0%BB%D0%B8%D1%82%D0%B5%D1%80%D0%B0%D1%82%D1%83%D1%80%D1%8B-55


198 6 Literatur

and Bearer of Hidden Meaning, in: The Electronic British
Library Journal 2011, art. 13 (www.bl.uk/eblj/2011articles/
article13.html).

Taylor, Charles, Hebrew-Greek Cairo Genizah Palimpsests from the
Taylor-Schechter Collection Including a Fragment of the
Twenty-second Psalm according to Origen’s Hexapla,
Cambridge 1900.

Tēr-Movsēsean, Mesrop, Исторія перевода Библіи на армянскій
языкъ, St. Petersburg 1902.

Thiele, Walter, Beobachtungen zu den eusebianischen Sektionen
und Kanones der Evangelien, in: ZNW 72 (1981) 100–111.

Thompson, E[dward] M[aunde]/G[eorge] F[rederick] Warner,
Catalogue of Ancient Manuscripts in the British Museum.
Part I. Greek, London 1881.

Tihon, Anne, Les Tables Faciles de Ptolémée dans les manuscrits
en onciale (IXe–Xe siècles), in: Revue d’histoire des textes 22
(1992) 47–87.

Tihon, Anne/Raymond Mercier, Πτολεμαίου Πρόχειροι Κανόνες.
Les Tables Faciles de Ptolémée. Ptolemy’s Handy Tables,
Bd. 1a. Tables A1–A2. Introduction, Édition critique, Bd. 1b.
Tables A1–A2. Transcription and Commentary (Publications de
l’Institut Orientaliste de Louvain 59), Louvain-la-Neuve 2011.

Timm, Stefan, Das Onomastikon der biblischen Ortsnamen.
Kritische Neuausgabe des griechischen Textes mit der
lateinischen Fassung des Hieronymus (GCS N.F. 24, Eusebius
Werke 3,1), Berlin 2017.

Tischendorf, Konstantin, Novum Testamentum Graece ad
antiquissimos testes denuo recensuit …, Editio septima,
2 Bde., Leipzig 1859.

Tischendorf, Konstantin, Novum Testamentum Graece ad
antiquissimos testes denuo recensuit …, Editio octava critica
maior, 3 Bde., Leipzig 1869–94 (Bd. 3, Prolegomena, ist von
Caspar Gregory, s. dort).

Toda, Satoshi, The Eusebian Canons. Their Implications and
Potential, in: Early Readers, Scholars and Editors of the New
Testament. Papers from the Eighth Birmingham Colloquium
on the Textual Criticism of the New Testament, hg. v.
H[ugh] A. G. Houghton (Texts and Studies 11), Piscataway
2014, S. 27–43.

Tregelles, Samuel P., The Greek New Testament, 7 Bde., London
1857–1872.

Treu, Kurt, Die griechischen Handschriften des Neuen Testaments
in der UdSSR. Eine systematische Auswertung der Texthand-
schriften in Leningrad, Moskau, Kiev, Odessa, Tblisi und
Erevan (TU 91), Berlin 1966.

Trobisch, David, The First Edition of the New Testament, New York
2000.

Tufte, Edward R., Envisioning Information, Cheshire 1990.
Tufte, Edward R., Beautiful Evidence, Cheshire 2006.
Underwood, Paul A., The Fountain of Life in Manuscripts of the

Gospels, in: DOP 5 (1950) 41–138.
Vaccari, A[lberto], Le sezioni evangeliche di Eusebio e il

Diatessaron di Taziano nella letteratura siriaca, in: Rivista
degli studi orientali 32 (1957) 433–452.

Vardanian, Aristakes, Եւսեբեայ Կեսարացւոյ Թուղթ առ Կարպիանոս
(Der Brief des Euseb von Kaisareia an Karpian), in: Handes
Amsorya 42 (1928) 289–302.

Vardanian, Aristakes, Euthalius Werke. Untersuchungen und Texte.
Anhang: Brief des Eusebios von Kaisareia an Karpianos

(Kritische Ausgabe der altarmenischen Schriftsteller und
Übersetzungen 3,1), Wien 1930.

Vernet, André, Les manuscrits grecs de Jean de Raguse († 1443),
in: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 61
(1961) 75–108.

Versace, Pietro, I marginalia del Codex Vaticanus (Studi e
Testi 528), Rom 2018.

Vieillard, May, Les canons d’évangéliaires de la Basse Antiquité,
in: Cahiers archéologiques. Fin de l’Antiquité et Moyen Âge 1
(1945) 113–123.

Wallraff, Martin, Die neue Fragmentensammlung der
Chronographie des Julius Africanus. Bemerkungen zur
Methodik anhand einiger Dubia vel Spuria, in: Julius
Africanus und die christliche Weltchronistik, hg. v. Martin
Wallraff (TU 157), Berlin 2006, S. 45–59.

Wallraff, Martin, The Beginnings of Christian Universal History.
From Tatian to Julius Africanus, in: Zeitschrift für antikes
Christentum 14 (2010) 540–555.

Wallraff, Martin, Tabelle e tecniche di lettura nella letteratura
cristiana tardoantica, in: Scrivere e leggere nell’alto
medioevo (Settimane di studio della fondazione Centro
italiano di studi sull’alto medioevo 59), Spoleto 2012,
S. 803–819.

Wallraff, Martin, Kodex und Kanon. Das Buch im frühen
Christentum (Hans-Lietzmann-Vorlesungen 12), Berlin 2013.
(= 2013a)

Wallraff, Martin, The Canon Tables of the Psalms. An Unknown
Work of Eusebius of Caesarea, in: Dumbarton Oaks Papers 67
(2013) 1–14. (= 2013b)

Wallraff, Martin, Paratexte der Bibel. Was Erasmus edierte außer
dem Neuen Testament, in: Wallraff/Seidel Menchi/von
Greyerz 2016, S. 145–173.

Wallraff, Martin, Canones Psalmorum, in: Bandt/Risch/Villani
2019, S. 143–161.

Wallraff, Martin/Silvana Seidel Menchi/Kaspar von Greyerz (Hgg.),
Basel 1516. Erasmus’ Edition of the New Testament
(SMHR 91), Tübingen 2016.

Watson 2016 → McKenzie/Watson 2016.
Watson, Francis, Harmony or Gospel? On the Genre of the

(So-Called) Diatessaron, in: The Gospel of Tatian. Exploring
the Nature and Text of the Diatessaron, hg. v. Matthew R.
Crawford/Nicholas J. Zola, London 2019, S. 69–92.

Weber, Robert, Biblia sacra iuxta vulgatam versionem,
adiuvantibus Bonifatio Fischer OSB, Iohanne Gribomont OSB,
H. F. D. Sparks, W. Thiele recensuit et brevi apparatu instruxit
R. W. OSB, 2 Bde., Stuttgart 1969.

Weitzmann, Kurt, Late Antique and Early Christian Book
Illumination, New York 1977.

Weitzmann, Kurt (Hg.), Age of Spirituality. Late Antique and Early
Christian Art, Third to Seventh Century. Catalogue of the
Exhibition at the Metropolitan Museum of Art, New York 1979.

Weitzmann, Kurt, Die byzantinische Buchmalerei des 9. und
10. Jahrhunderts, 2 Bde. (Veröffentlichungen der Kommission
für Schrift- und Buchwesen des Mittelalters 4,2,1), Wien 1996
(Nachdruck der Ausgabe Berlin 1935 mit Addenda und
Appendix).

Wessel, Klaus, Kanontafeln, in: RBK 3, Stuttgart 1978, Sp. 927–
968.

West, Martin L., Textual Criticism and Editorial Technique,
Applicable to Greek and Latin Texts, Stuttgart 1973.

www.bl.uk/eblj/2011articles/article13.html
www.bl.uk/eblj/2011articles/article13.html


6 Literatur 199

Wienand, Johannes, Publilius Optatianus Porfyrius. The Man and
Hist Book, in: Squire/Wienand 2017, S. 121–163.

Williams, Peter J., The Syriac Versions of the New Testament, in:
Ehrman/Holmes 2013, 143–166.

Winkelmann, Friedhelm, Euseb von Kaisareia. Der Vater der
Kirchengeschichte, Berlin 1991.

Winlock, Herbert E[ustis] (nur Bd. 1)/W[alter] E[wing] Crum/Hugh
G[erard] Evelyn-White (nur Bd. 2), The Monastery of
Epiphanius of Thebes, 2 Bde., New York 1926.

Wordsworth, John/Henry Julian White (Hgg.), Nouum Testamentum
Domini nostri Iesu Christi Latine secundum editionem Sancti
Hieronymi, Bd. 1. Quattuor Euangelia, Oxford 1889–98.

Wright, H. D., The Date of the Vatican Illuminated Handy Tables of
Ptolemy and Its Early Additions, in: Byzantinische
Zeitschrift 78 (1985) 355–362.

Yates, Frances A., The Art of Memory, Chicago 1966.

Yohanna, Samer Soreshow, The Gospel of Mark in the Syriac
Harklean Version. An Edition Based upon the Earliest
Witnesses (Biblica et Orientalia 52), Rom 2015.

Zahn, Theodor, Grundriss der Geschichte des Neutestamentlichen
Kanons. Eine Ergänzung zu der Einleitung in das Neue
Testament, Leipzig 21904.

Zamagni, Claudio, Eusèbe de Césarée. Questions évangeliques.
Introduction, texte critique, traduction et notes (SC 523),
Paris 2008.

Zola, Nicholas J., Tatian’s Diatessaron in Latin. A New Edition and
Translation of Codex Fuldensis, Diss. Waco (Baylor University)
2014.

Zuurmond, Rochus, Novum Testamentum aethiopice. The Synoptic
Gospels (Äthiopistische Forschungen 27), Stuttgart 1989.

Zuurmond, Rochus/Curt Niccum, The Ethiopic Version of the New
Testament, in: Ehrman/Holmes 2013, 231–252.





7 Indizes
7.1 Edierte Texte
Durch Fettdruck sind diejenigen Seitenzahlen hervorgehoben, an denen sich die Edition des Textes findet. Weitere Erwähnungen stehen
im Normaldruck – mit Ausnahme von Karpianbrief und Kanontafeln, die in 7.3 erfasst sind. Handschriften sind nur dann mit Ort und
Signatur angegeben, wenn es sich – nach bisheriger Einschätzung – um singuläre Zeugen des Textes handelt.

G11300 Euseb, Epistula ad Carpianum 175–176
G11301 Euseb, Canones Euangeliorum 177–189
G11302 Euseb, Titulus Canonum Euangeliorum 17, 31, 34, 51, 96–

101, 125 f., 131, 151, 157, 168, 189
G11307 Mittelbyzantinische Revision der Kanontafeln („Eusebius

variatus“) 53, 67, 70, 134, 147
G11310 Rekapitulation der Kanonüberschriften (nach GA 566) 54,

136
G11311 Synopse der Kephalaia und eusebianischen Sektionen in:

Tiflis, GNCM, gr. 28 (GA Θ/038), f. 73r 55
G11312 Um Initien erweiterte Kanontafeln (hier: Kanon VIII) in:

Venedig, Marcianus gr. Z.1 (= 320) (K5), f.164v 41, 120
G11313 Zahlenwerk der (Ps.-)Kanontafeln in: London, BL, Add.

5111/1 (K3) 116

7.2 Bibel
Die Abschnitte in Kapitel 3, in denen Bibelstellen ausführlich besprochen werden, sind durch fettgedruckte Seitenzahlen hervorgehoben.

Deuteronomium (Dtn)
– 4,2 3
– 13,1 3, 33

Psalmen (Ps)
– 2 24
– 21 24
– 44 24
– 46 24
– 49 24
– 70,22 35
– 95 24
– 98 24

Matthäus (Mt)
– 1 123
– 1,1 127, 140
– 1,1–16 75
– 1,1–10,6 140
– 1,1–25,6 140
– 5,4 f. 66
– 5,9 35
– 7,7–11 53
– 10,17 66–68
– 10,17 f. 66
– 10,40 23, 75, 77
– 11,27 83

https://doi.org/10.1515/9783110430806-007

G11314 Kanontafeln mit Prüfsummen (hier: Kanon VIII) in:
Kalabryta, Megalou Spelaiou 1 (GA 2224), f. 11v 54, 94, 138

G11320 Zusatz zum Karpianbrief (11. Jh., 14 Hss.) 6, 59
G11321 Benutzungshinweis zu den Kanontafeln (nach GA 36) 60,

146
G11322 Erläuterung zu den Kanontafeln in: London, BL Add. 4949

(GA 44), f. 12v 61
G11323 Überblick über die Zahl der Sektionsziffern in den

Evangelien in: Athos, Karies, Protaton 83, f. 7r 61
G11324 Theophanes Grammatikos, Tractatus de restitutione

canonum (nach GA 1410) 6 f., 63
G11325 Notiz zu den Kanontafeln in: Wien, ÖNB suppl. gr. 164

(GA 2622), f. 2v 45
G11326 Marginalnotiz zum Karpianbrief in: Venedig, Marcianus

gr. Z.1 (= 320) (K5), f.163v 61, 106, 121

– 12,9–13 68–70
– 13,12 72
– 13,36 36
– 14,19–15,8 49
– 16,2 70 f.
– 16,2 f. 71
– 16,4 71
– 16,13–16 81
– 17,19 f. 71
– 17,21 71
– 18,11 71 f.
– 18,15 71
– 21,22 53
– 24,9 67
– 24,29–35 par. 83
– 24,45 72
– 24,46 f. 72
– 24,48–51 4, 72
– 25,29 72
– 26,6–11 76
– 26,12 f. 76
– 26,39b 75
– 27,11 79
– 27,12–14 79
– 28,5–8 par. 83
– 28,8 73



202 7 Indizes

Markus (Mc)
– 1,21 120
– 1,23 120
– 1,34 120
– 1,35 120
– 2,27–3,5 69
– 3,11 120
– 4,25 72 f.
– 5,19 120
– 6,12 120
– 6,30 120
– 7,36 120
– 8,12 f. 71
– 8,27–29 81
– 8,33 f. 105
– 8,34–37 105
– 8,36 105
– 9,1 105
– 9,28 f. 71
– 9,29 71
– 9,38 120
– 9,43–47 73
– 9,44.46 73
– 9,44–49 73
– 9,48 73
– 10,46–52 151
– 12,40 120
– 13,9 67
– 14,3–7 76
– 14,8 f. 76
– 15,2 79
– 15,3–5 79
– 15,28 120
– 16,1 120
– 16,8 47, 73 f., 155
– 16,9–20 (Markusschluss) 3, 33, 47, 73 f., 133, 155
– 16,14 127

Lukas (Lc)
– 3,23–38 75
– 4,31 120
– 4,33 120
– 4,41 120
– 4,42 120
– 6,6–11 69
– 6,21b 66
– 7,36–50 76
– 8,18 72
– 8,39 120
– 9,6 120
– 9,10 120
– 9,18–20 81
– 9,43 120
– 9,49 120
– 10,22 83

– 11,9–13 53
– 12,37 f. 72
– 12,41–46 72
– 12,54–56 71
– 13,14–16 68
– 14,3–6 68
– 17,5 f. 71
– 19,26 72
– 20,47 120
– 21,12 f. 67
– 22,34 f. 75
– 22,37 120
– 22,43 f. 74
– 22,44 33
– 22,47 22
– 23,3 79
– 23,4 80
– 23,13 f. 80
– 23,22 80
– 23,56 120
– 24,9 73

Johannes (Io)
– 1,1–4 74 f.
– 1,1–5 75
– 1,6–8 75
– 1,9 f. 75
– 1,14 75
– 1,41 f. 81
– 5,23b 23, 75
– 6,52–54 75
– 6,63–10,15 76
– 6,68 f. 81
– 7,33 77
– 7,45–8,19a 75
– 7,53–8,11 75 f.
– 8 3, 111
– 12,2–8 76 f.
– 14,21b 77
– 15,21a 67
– 15,23 77 f.
– 16,2b–4a 67
– 17,12b 76
– 18,33 79
– 18,37 78 f.
– 18,38–19,6 79 f.
– 18,38b 80
– 19,4 80
– 19,6c 80
– 19,8 f. 79
– 21,17 127

Apostelgeschichte (Act)
– 13,33 24



7.3 Antike Schriften 203

7.3 Antike Schriften
Bei den Kanontafeln (Euseb, Canones Euangeliorum) sind nur die ausführlich in Kapitel 3.1 diskutierten Stellen erfasst.

Amphilochios von Ikonion, Iambi ad Seleucum
– v. 318 f. 14
Apophtegmata Patrum, collectio systematica (SC 387)
– §4,4–8 22
– §5,10–12 22
– §7,1–3 22
Athanasios, De decretis Nicaenae synodi
– 18,3 14
Athanasios, Epistula de synodis Arimini et Seleuciae
– 48,8 36

Cicero, De oratore
– 2,352 f. 28
Concilium → Synode

Dokumente zur Geschichte des arianischen Streites (ed.
Brennecke)

– 41.4 36

Eirenaios, Adversus haereses
– 1,7,2 36
– 2,25,2 35
– 3,11,8 37
– 4,20,7 35
Euseb, Canones Euangeliorum
– Z. 12 66–68
– Z. 16 77 f.
– Z. 31 66–68
– Z. 39 75
– Z. 43 75
– Z. 109 68–70
– Z. 114 72 f.
– Z. 185 73 f.
– Z. 189–191 74 f.
– Z. 215 75 f.
– Z. 226 76 f.
– Z. 234 78 f.
– Z. 248 66
– Z. 285 f. 68–70
– Z. 297 70 f.
– Z. 321–323 72
– Z. 335 66–68
– Z. 413–421 79 f.
– Z. 434 66
– Z. 619 76 f.
– Z. 646 77 f.
Euseb, Canones Psalmorum
– tit. 17, 25
Euseb, Chronicon
– Vorrede zu Teil 1 15 f.
Euseb, Commentarius in psalmos
– in Ps 62 24
– in Ps 70,22 35 f.
Euseb, Demonstratio evangelica
– 8,2,46 21

Euseb, Eclogae propheticae
– 1,1 16
Euseb, Epistula ad Carpianum
– §1 9, 11, 23, 92, 118
– §1–§3 92
– §1–§4 92
– §1–§5 92
– §2 32, 109, 111
– §3 2, 13, 149
– §3–§7 92
– §4 39, 75, 92, 96, 109 f.
– §4–§7 92
– §4–§8 92
– §5–§10 92
– §6–§10 92
– §7 1, 61, 105, 121, 155, 168
– §7–§10 92
– §8 61, 121 f., 124, 155 f., 168
– §8–§10 92
– §9 122
Euseb, Historia ecclesiastica
– 1,1,1 36
– 1,1,6 10, 16
– 1,7,1 34
– 2,10,2 34
– 2,17,1 14
– 3,6,17 21
– 3,23,4 21, 31
– 3,24 40
– 3,25,1 36
– 3,25,6 14
– 4,23,5 14
– 4,29,6 32
– 5,7,1 21, 31, 37
– 6,2,14 14
– 6,13,3 14
– 6,19,10 23
– 6,25,3 14
– 6,31,3 34
– 6,33,1 14
– 6,43,15 14
– 7,32,32 31
Euseb, Laudes Constantini
– 6,5 38
– 6,14 38
Euseb, Onomasticon
– tit. 17
– pr. 31
Euseb, De ordine psalmorum
– 1 24
Euseb, Praeparatio evangelica
– 10,10,1 21
Euseb, Quaestiones euangelicae
– ad Marinum 1,1 74
– ad Stephanum et Marinum 130



204 7 Indizes

Euseb, Vita Constantini
– 4,34 f. 12
– 4,36,2 11 f.
– 4,37 11
Evagrios Pontikos, Practicus (SC 171)
– pr. 492,56–58 22

Hieronymus, Chronicon (GCS)
– 8,7–20 Helm 16
Hieronymus, De viris illustribus
– 55 23
– 84 33
– 113 103

Irenaeus → Eirenaios
Iulius Africanus, Chronographiae (GCS N.F. 15)
– F65 16
– F93,22.90 23

Justin, Dialogus com Tryphone Iudaeo
– 22,7 24
– 37,1 24
– 37,2 24
– 38,3 24
– 65,3 23
– 73,1 24
– 97,3 24
– 110,1 23

Klemens von Alexandrien, Protrepticus
– 9,88,3 35
Klemens von Alexandrien, Stromateis
– 1,57,1–6 35
– 2,79,1 23
– 2,147,5 21
– 3,38,4 23

7.4 Personen
Nicht erfasst sind Euseb von Kaisareia, biblische Personen sowie Personen, die nur in bibliographischen Angaben genannt werden.

Africanus → Iulius Africanus
Aland, Kurt 1, 171
Alberto da Castello → Castellano
Aletta, Alessia Adriana 145 f.
Amerbach, Bruno 166
Ammonios von Alexandrien 4, 14, 18, 22–24, 32 f., 40, 57, 61 f.,

106, 149, 159
Andrist, Patrick 139, 141
Antonius Liberalis 21
Aristides Empfänger eines Briefes von Iulius Africanus 34
Aristoteles 34
Athanasios von Alexandrien 36
Aulus Gellius 21

Bandt, Cordula 24 f.
Barnes, Timothy 9
Basileios Schreiber 118 f.
Bausi, Alessandro 159

Laodikeia → Synode

Marmor Parium
– A.54 28

Optatian, Carmina
– 10 19
Origenes, Commentarii in Iohannem
– 6,24,127 34
Origenes, Commentarii in Matthaeum
– 10,1 36
Origenes, In psalmos
– PG 12,1100D 24
Origenes, Philocalia
– 6,tit. 35
– 6,2 35
Origenes, De Quinta et Sexta
– §3 24

Plutarch, De sollertia animalium
– 974F; 979C 15
Porfyrius → Optatian

Rhetorica ad Herennium
– 3,29 28

Synkellos, chron. (BiTeu)
– 73,24–74,3 16
– 74,2 f. 16
Synode von Laodikeia
– can. 59 14

Victor von Capua, praefatio (ed. Ranke)
– 2,23–25 153
– 2,26 f. 153
– 2,29 f. 153

Beatus Rhenanus 166 f.
Bencini, Francesco Domenico 145
Bengel, Johann Albrecht 169
Bessarion 118
Buttmann, Philipp 170 f.

Camps, François de 146
Castellano, Alberto 166, 171
Cataldi Palau, Annaclara 141
Christine Königin von Schweden 165
Cicero 28
Clivaz, Claire 73
Crawford, Matthew 49 f., 143
Crisci, Edoardo 147
Crum, Walter Ewing 109

D’Aiuto, Francesco 148
Davies, Donald 159



7.4 Personen 205

De Bruyne, Donatien 150, 165
Dill, Ueli 166
Diodoros Historiker 21
Dionysios in Hs. GA 420 genannte Person 52, 132, 134, 147
Dirkse, Saskia 2, 22, 55–57
Dogramadzieva, Ekaterina 164

Eirenaios von Lyon 35–37, 60
Epiphanios von Theben Mönch 76, 103, 108 f., 163
Erasmus von Rotterdam 2, 7, 31, 61 f., 166–168, 171
Estienne (Stephanus), Henri 169
Estienne (Stephanus), Robert 61, 168 f.
Evagrios Pontikos 22
Evelyn-White, Hugh Gerard 109 f.

Ferdinand Erzherzog von Tirol 107
Filocalus Kalligraph 20
Flavius Josephus 34
Förstel, Christian 60
Froben, Johannes 166–168

Garima (Abba G.) Klostergründer 159
Gebhardt, Oskar von 127
Genette, Gérard 2
Georgios Thaumatourgos 58, 117 f.
Giunti, Lucantonio 166
Grafton, Anthony 20
Gregory, Caspar René 133, 145, 170 f.
Griesbach, Johann Jakob 13

Hancock, Ralph 172
Harnack, Adolf 127
Heldman, Marilyn 82, 100, 160
Hieronymus (Sophronius Eusebius H.) 22, 26, 66, 73 f., 77, 79, 94,

145, 148–153, 166, 170
Horner, George 162

Iacobini, Antonio 133
Ioakim Leser einer Handschrift 122
Isidor von Sevilla 150
Iulius Africanus 16, 34

Jamblich von Chalkis 37
Johannes von Ragusa 141
Josephus → Flavius Josephus
Justin Apologet und Märtyrer 24
Juvencus 32 f.

Karl I. König von England 140
Karpian 9–11, 62, 108, 114, 117, 123, 126
Klemens von Alexandrien 21, 35
Konstantin Kaiser 11, 12, 20, 38, 139
Kouymjian, Dickran 156 f.
Küster, Ludolph 169
Kyrill Slawenapostel 164
Kyureghyan, Varduhi 158

Lachmann, Karl 170 f.
Lee, Edward 167
Leroy, Jules 154, 159
Liberalis → Antonius Liberalis

Licinius Kaiser 12
Llyod, Charles 24, 170
Loerke, William 127
Lopik, Teunis van 166
Lorrain, Agnès 37, 60, 147
Lowden, John 115
Ludwig XIV. König von Frankreich 146

Maniaci, Marilena 127
Marcus Tullius Cicero → Cicero
Matthaei, Christian Friedrich von 169
McKenzie, Judith S. 159
Mercier, Jacques 159
Mesrop Maštoc‘ 155
Method Slawenapostel 164
Michael Mönch, Schreiber der Handschrift GA S/028 123
Mill, John 169
Morlet, Sébastien 35
Müller, Matthias 163
Münter, Friedrich 133

Nersēs Klayec‘i (Šnorhali) 39, 157 f.
Nestle, Eberhard 1, 7, 73, 79, 115, 164 f., 168, 170–172
Nestle, Erwin 171
Nordenfalk, Carl 1, 3, 7, 27–29, 38, 43, 82, 86 f., 89, 91 f., 94 f.,

97, 100 f., 108–111, 113–115, 129, 136 f., 146, 149, 153, 156 f.,
160, 165

Onesimos Mönch, Kalligraph 119
Optatian (Publilius Optatianus Porfyrius) 19 f., 90
Origenes 9, 18, 23 f., 34–36
Orsini, Pasquale 127

Pamphilos 9, 11, 18
Pasini, Giuseppe 145
Perria, Lidia 132–134
Plinius der Ältere 21
Plotin Philosoph 37
Plutarch 15
Polybios 21
Porphyrios Philosoph 37
Ptolemaios Astronom 14 f.
Publilius Optatianus Porfyrius → Optatian
Publius Vergilius Maro → Vergil
Pythagoras von Samos 36

Ragusa → Johannes von R.
Ricci, Cristina 166
Rufin von Aquileia 107

Sacon, Jacques 166
Sakkelion, Joannes 61
Scrivener, Frederick 170
Sextus Iulius Africanus → Iulius Africanus
Simader, Friedrich 61
Simonides von Keos 28
Skeat, Theodore C. 139
Smith, W. Andrew 106
Soden, Hermann von 165, 170 f.
Sophronius Eusebius Hieronymus → Hieronymus
Step’anos Siwnec’i 158



206 7 Indizes

Stephanus → Estienne
Suchanov, Arsenij 124

Takiguchi, Mika 112
Tatian Apologet 31–33
Theon von Alexandrien 15
Theophanes Grammatikos 6 f., 61 f.
Thiele, Walter 81 f., 171
Thomas von Harqel 67, 72, 154
Tischendorf, Konstantin von 135, 139, 149, 162, 165, 170
Tregelles, Samuel 170
Treu, Kurt 121, 128

Ulfilas → Wulfila
Uspensky, Porphyrius 135

7.5 Handschriften
Die Abschnitte in Kapitel 4.4 und 4.5, in denen Handschriften ausführlich besprochen werden, sind durch fettgedruckte Seitenzahlen
hervorgehoben. Bibliotheksnamen, die im Text abgekürzt erscheinen, sind im Abschnitt 7.5.1 aufgelöst. A = Abbildung, T = Tafel.

7.5.1 Bibliothek und Signatur

Abba Garima
– Evangeliar I 57, 79, 88 f., 97, 98 (A16d), 100, 158–160
– Evangeliar II 79, 88, 91, 158–160
– Evangeliar III 79, 86, 88, 91, 97, 101, 102 (A17), 103, 158 f., 161
Addis Abeba, Nationalbibliothek
– ms. 28 (Krestos Tasfana) 79, 89, 160
Adwa, Kloster ’Endā ’Abbā Garimā → Abba Garima
Ann Arbor, University of Michigan
– ms. 22 (GA 532, D878) 43, 96
Athen, Akademie
– Siderides 1 (GA 2442, D1073) 100
Athen, Ethnike Bibliotheke tes Ellados (EBE)
– cod. 74 (GA 788, D2370) 60
– cod. 92 (GA 1410, D2388) 6 f., 62
– cod. 1882 (GA 1367, D3915) 46, 87
Athen, Mouseio Benaki
– Μπ. 47 (GA 2661, D8082) 56
– Τ. Α. 320 (GA 2658, D8430) 59
Athos, Dionysiou
– 35 (GA 943, D20003) 164
Athos, Karies, Protaton
– 83 (D18112) 61
Athos, Megiste Laura
– A.6 (GA 1443, D26934) 51 f.
– A.23 (GA 1079, D26951) 43, 67, 73, 78, 88, 92, 97 f., 102 (A18b),

108, 110 f., 136–137, 173
– A.39 (GA 1470, D26967) 45, 100 f.
– A.78 (GA 1500, D27006) 51, 85
Athos, Panteleimonos
– 36 (GA 1672, D22173) 50 f.
Athos, Pantokratoros
– 45 (GA 1393, D29064) 51

Vardanian, Aristakes 155
Vergil (Publius Vergilius Maro) 33
Victor von Capua 150, 152–154

Watson, Francis 159
Weitzmann, Kurt 112
Wettstein, Johann Jakob 169
Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von 38
Williams, Megan 20
Winlock, Herbert Eustis 108
Wordsworth, John 170
Wulfila 161 f.

Young, Patrick 140

Athos, Philotheou
– 21 (GA 1118, D29385) 54
Athos, Vatopedi
– 949 (GA 1582, D19093) 73
– 975 (GA 1603, D19119) 59

Baltimore, The Walters Art Museum
– W.522 (GA 2370, D8844) 59
– W.537 88, 157
Basel, Universitätsbibliothek
– A III 15 (GA 817, D8888) 167
– AN III 12 (Basiliensis, GA E/07, D8899) 48 (A11), 48–51, 66, 68,

77–79, 85, 97 f., 106, 133, 141–144
– AN IV 1 (GA 2, D8901) 167
– AN IV 2 (GA 1, D8902) 73, 167
Berlin, Staatsbibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz

(SBB-PK)
– Dep. Breslau 5 (ehemals Breslau, Rehd. 169)

(Rehdigeranus) 150, 162
– Ham. 246 (K4 / GA l 382, D9292) 46, 52, 58, 85, 88, 92 f., 95,

97 f., 113, 116–118, 122, 133, 173, T29–T36
Bern, Burgerbibliothek
– cod. 212 19 (A5)
Birmingham, Cadbury Research Library
– Mingana Collection, Syr. 124 154
Bratislava, Ústredná Knižnica Slovenskej Akadémie Vied (ÚK SAV)
– 394 kt (GA 86, D9810) 59
Brescia, Biblioteca Civica Queriniana
– s.n. (Brixianus) 150, 152, 162

Cambridge, Trinity College
– B.8.5A (GA 0131, D11927) 51, 85



7.5 Handschriften 207

Cambridge, University Library
– Add. 10062 (Zakynthius, GA Ξ/040, D73427) 22
– Nn.2.41 (Bezae, GA Dea/05, D12240) 74, 85, 105
Cava de’ Tirreni, Archivio della Badia
– ms. 1 (Cavensis) 149

Douai, Bibliothèque municipale
– ms. 12 150
Dublin, Chester Beatty Library
– W.135 (GA 106, D13567) 42
Dublin, Trinity College
– ms. 32 (GA Z/035, D13586) 105
– ms. 57 (Book of Durrow) 149
– ms. 58 (Book of Kells) 162

Erevan, Matenadaran
– ms. 2374 (Ēǰmiacin-Evangeliar) 30 (A8c), 41, 43, 57 (A12), 88,

91 f., 97, 155–157, 160, 162 f.
– ms. 6342 157
– ms. 9430 157
– ms. 10450 58
– ms. 10675 58

Florenz, Biblioteca Medicea Laurenziana
– Amiat. 1 (Amiatinus) 149
– conv. soppr. 159 (GA 200, D15865) 41, 156
– conv. soppr. 160 (GA 199, D15866) 56
– Plut. 1.40 154
– Plut. 1.56 (Rabbula-Evangeliar) 8, 50, 57 f., 95, 153
Fulda, Hochschul- und Landesbibliothek
– Bonifatianus 1 (Fuldensis) 39, 152 f.

Genf, Bibliothèque de Genève
– gr. 19 (GA 75, D17169) 59
Gent, St. Bavo Kathedrale
– ms. 13 (Livinus-Evangeliar) 103
Gießen, Universitätsbibliothek
– P.B.U.G. inv. 18 = Hs. 651/20 162

Hagion Oros → Athos
Heidelberg, Universitätsbibliothek
– Pal. gr. 398 (D32479) 21

Jerusalem, Armenisches Patriarchat
– ms. 2555 30 (A8d), 88, 91, 97, 102 (A18c), 157

Kalabryta, Megalou Spelaiou
– ms. 1 (GA 2224, D36434) 6, 40, 54, 67, 70, 78, 88, 92, 94,

97 f., 106, 122, 129, 137–138, 173
Kiew, Natsional’na biblioteka Ukrayiny imeni V. I. Vernads’koho

(NBUV)
– F. V (Odes’ke tovarystvo istoriyi ta starozhytnostey, OTIS) 3619

(K6, D37432) 85, 92, 121–122, 146, 173
– Φ.310 (GA 1672, D37410) 51
Krakau, Biblioteka Jagiellońska
– Berlin, graec. 8°.13 (389) (GA 823, D9275) 41

Leiden, Papyrological Institute
– inv. 573 verso = P. L. Bat. XXV 8. 26 (A7)
Leipzig, Universitätsbibliothek
– gr. 6 (GA 564, D38321) 170

London, British Library
– Add. 4949 (GA 44, D38763) 61
– Add. 5111 und 5112 (GA 438, D38769/74518) 112
– Add. 5111/1 (K3, D38769) 42, 57, 79, 85, 88–90, 92 f., 95, 103,

111–116, 122, 125, 162, 173, T18–T27
– Add. 11836 (GA 491, D38864) 41
– Add. 16183 (GA 495, D38913) 42
– Add. 17119 103
– Add. 17211 (GA R/027, D38926) 105
– Add. 36928 (D39141) 58
– Add. 43725 (Sinaiticus, GA ,01/א D39225) 7, 11, 66, 68, 71, 74,

77–79, 81, 85, 93, 103–106, 104 (A19a), 113, 127, 139–141
– Cotton Nero D IV (Lindisfarne gospel) 150
– Harley 1775 (Harleianus) 86, 149, 151 (A21)
– Loan 100.2 (GA 717, D73901) 59
– Or. 1315 162
– Royal 1.D.VIII (Alexandrinus, GA A/02, D39763) 7, 70, 77–79,

81, 85, 93, 104–106, 104 (A19b), 127, 140–141
Los Angeles, University of California
– Armenian ms. 1 (Glajor-Evangeliar) 10

Madrid, Real Academia de la Historia
– cod. 20 150
Mailand, Biblioteca Ambrosiana
– B 056 sup. (GA 348, D42315) 60
– C 39 inf. 108, 151
– O 39 sup. (D43063) 18
Messina, Biblioteca Regionale Universitaria
– F.V. 18 (Dionysios-Evangeliar, GA 420, D40648) 51–53, 67, 70,

78, 85, 88, 94, 96 f., 132–135, 147, 173, T28
Mestia, Ethnographic Museum
– s.n. (Adishi-Evangeliar) 97, 99 (A16f), 163
Modena, Biblioteca Estense universitaria
– α. T. 7. 23 (GA 359, D43411) 59
Moskau, Gosudarstvennyj Istoriceskij Musej (GIM)
– Synod. gr. 399 (Vlad. 009) (GA V/031, D44024) 45, 67, 78, 85,

87 f., 90, 92 f., 97 f., 104 (A19c), 106, 122, 124–125, 173
– Син. 404 (Galicianus) 164
Moskau, Rossijskaja Gosudarstvennaja Biblioteka (RGB)
– Φ. 181 (Muzejnoe sobr.) gr. 9 (GA 251, D44237) 96
– Григ. 6/Муз. 1689 (Marianus) 164
München, Bayerische Staatsbibliothek
– Clm 6204 150

Napoli, Biblioteca Nazionale Vittorio Emanuele III
– ex-Vind. gr. 3* (GA 108, D45959) 59
– II A 37 (GA 843, D46015) 59
New York, Metropolitan Museum of Art
– 2006.100 30 (A8b)
– X.455 = P. Mon. Epiph. 584 (K2, D77224) 52, 79, 85, 87 f., 92,

95, 103, 108–111, 163, 165, 173, T13–T17
New York, Morgan Library and Museum
– ms. 748 (GA 2386, D46644) 96, 110, 113
– ms. M.828 89, 160

Oxford, Bodleian Library
– Auct. D.4.1 (D46972) 17, 25 (A6)
– Auct. T.2.26 15 (A4), 17
– Auct. T. inf. 1.1 (Tischendorfianus III, GA Λ/039, D47248) 135
– Auct. T.inf.1.4 (GA 709, D47251) 51
– Clarke 10 (GA 112, D47765) 96



208 7 Indizes

Oxford, Christ Church
– Wake gr. 32 (GA 516, D48554) 59

Paris, Bibliothèque nationale de France
– Coislin gr. 20 (GA 36, D49162) 60, 146
– copt. 13 162
– copt. 16 163
– eth. 32 100
– gr. 9 (Ephraemi rescriptus, GA C/04, D49569) 66, 74, 85, 105,

141
– gr. 48 (Campianus, GA M/021, D49609) 51 f., 88, 94, 146–147,

170
– gr. 61 (GA 263, D49622) 42
– gr. 63 (Cyprius, GA K/017, D49624) 52 f., 88, 94, 134 f., 147
– gr. 70 (GA 14, D49631) 67, 78, 88, 92, 96, 98, 128–129, 145,

173
– gr. 83 (GA 9, D49645) 60
– gr. 97 (GA 579, D49659) 22
– gr. 121–122 (GA 11, D49689) 54
– gr. 2600 (D52235) 16
– lat. 8850 (Soissons-Evangeliar) 37, 95, 97, 99 (A16bc), 100 f.,

151
– lat. 11553 (Sangermanensis) 26, 149
– nouv. acq. lat. 1203 (Godescalc-Evangelistar) 30 (A8a), 100, 151
– nouv. acq. lat. 2334 (Ashburnham Pentateuch) 58 (A13)
– suppl. gr. 75 (GA 271, D52845) 146
– suppl. gr. 1225 (GA 1293, D53889) 45
Parma, Biblioteca palatina
– palat. 5 (GA 583, D54152) 11 (A2), 96
Poitiers, Médiathèque François-Mitterrand
– ms. 17 (65) (Evangeliar von Ste Croix) 120, 150, 152

Rom, Biblioteca Angelica
– Or. 74 154
Rom → auch Vatikan
Rossano, Museo Diocesano e del Codex
– s.n. (Rossanensis, GA Σ/042, D56423) 45, 57, 66, 68, 85, 91 f.,

95, 97, 101 f., 105 f., 110, 118, 125–127, 129, 137, 161, 173,
T26–T27

Sanaa, Dār al-Maḫṭūṭāt (DaM)
– Inv. 20–33.1 58
Sinai, Katharinenkloster
– Fragm. Smith Lewis 04 = Harris 07 (GA 073, D58330) 49
– gr. 149 (GA 1186, D58524) 42
– gr. 150 (GA 1187, D58525) 51, 54
– gr. 213 (GA l 847, D58588) 52
St. Gallen, Stiftsbibliothek
– 48 (Sangallensis, GA Δ/037, D56712) 144–145
– 56 153
– 1395 151
St. Petersburg, Rossijskaja Nacional’naja Biblioteka (RNB)
– Φ. No 906 (Gr.) 10 (GA 083, D57077) 49
– Φ. No 906 (Gr.) 54 (GA 566, D57124) 46, 54, 67, 78, 80, 87 f.,

91 f., 96, 98, 135–136, 173
– Φ. No 906 (Gr.) 277 (GA 073, D57349) 49, 51, 105
– Φ. No 906 (Gr.) 282 (D57354) 135
– Φ. No 906 (Gr.) 537 (Petropolitanus purpureus, GA N/022,

D57609) 68, 70, 85, 105
– Глаг. 1 (Zographensis) 79, 164

Stuttgart, Württembergische Landesbibliothek
– HB II 40 150
Syrakus, Biblioteca Arcivescovile Alagoniana
– ms. 3 (GA l 574, D61648) 52

Tiflis, Georgian National Center of Manuscripts (GNCM, Xelnacert’a
Evronuli C’entri)

– gr. 26 (GA l 2465, D63020) 128
– gr. 27 (GA 0211, D63021) 85, 92, 95, 122, 127–128, 135, 173
– gr. 28 (Koridethi-Codex, GA Θ/038, D63022) 55 f.
– Q 902 (Mokvi-Evangeliar) 41, 164
Tirana, Arkivi Qendror i Shtetit
– cod. 1 (Beratinus, GA Φ/043, D63360) 85, 105
– cod. 92 (GA 2901, D63451) 51
Turin, Biblioteca Nazionale Universitaria
– B.V.24 (GA 342, D63759) 146
– B.VII.29 (D63564) 52
– B.VII.33 (GA 338, D63822) 145–146
Uppsala, Universitetsbibliotek (UB)
– D G 1 (Argenteus ) 50, 77, 79, 161 f.
– gr. 4 (GA 899, D64417) 51 f., 56

Vatikan, Biblioteca Apostolica Vaticana
– Barb. gr. 352 (GA 161, D64895) 50 f.
– Barb. lat. 2154 20
– Pal. gr. 220 (GA 151, D65952) 67, 78, 88, 90, 94, 97 f., 102

(A18a), 130–131, 137, 173
– Urb. gr. 2 (GA 157, D66469) 59
– Vat. copt. 9 163
– Vat. gr. 342 (D66973) 58
– Vat. gr. 354 (GA S/028, D66985) 34, 58, 67, 73 f., 78, 88, 94,

97, 98 (A16a), 100 f., 104 (A19d), 106, 122–123, 173
– Vat. gr. 358 (GA 129, D66989) 59
– Vat. gr. 1159 (GA 371, D67790) 46, 67, 73, 75, 78–81, 88, 98,

131–132, 173
– Vat. gr. 1209 (Vaticanus, GA B/03, D67840) 11, 22, 113, 170
– Vat. gr. 1291 (D67922) 14 (A3), 15
– Vat. gr. 1456 (D68087) 17 f.
– Vat. gr. 2106 (D68736) 119
– Vat. gr. 2165 (GA 873, D68795) 60
– Vat. syr. 268 154
Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana
– gr. I,8 (= 1397) (GA U/030, D70104) 67, 78, 85, 88, 90, 94, 97,

100 f., 106, 123–124, 173, T41–T52
– gr. Z.1 (= 320) (Basilianus, K5, D69472) 41, 46, 52, 61, 67, 78,

85, 94, 106, 111, 118–121, 133, 152, 173, T37–T40
– gr. Z.544 (GA 215, D70015) 170
Venedig, Congregazione armena mechitarista
– ms. 1144/86 (Mlk‘ē-Evangeliar) 88, 157

Warschau, Nationalbibliothek
– Rps 8101 III (Lemberger Evangeliar) 10 f.
Washington, Dumbarton Oaks
– ms. 3 (GA 1521, D70822) 59
– ms. 5 (GA 678, D70824) VIII (A1), 43 f., 44 (A9.10), 47, 96
Weimar, Herzogin Anna Amalia Bibliothek
– Q.743 (GA 2939, D70858) 50 f.
Wien, Mechitharisten-Congregation
– ms. 697 88, 97, 99 (A16e), 155, 157



7.5 Handschriften 209

Wien, Österreichische Nationalbibliothek
– cod. 847 (K1, D74517) 67, 77 f., 85, 88, 94, 97 f., 103, 107–108,

131, 137, 173, T1–T12
– G 29300 Pap (GA 0214, D71092) 104 f.
– suppl. gr. 52 (GA 3, D71515) 31, 61, 167 f.
– suppl. gr. 164 (GA 2622, D71628) 45
– theol. gr. 154 (GA 77, D71821) 59
– theol. gr. 188 (GA 124, D71855) 51, 60
– theol. gr. 240 (GA 123, D71907) 67, 78, 88, 91 f., 97 f., 129–130,

173

7.5.2 Gregory/Aland

Die mit K1–K6 bezeichneten Handschriften (s. oben S. 173) gehören nicht zum Gregory/Aland-System, sind aber dennoch hier mit aufge-
führt, weil es sich ebenfalls um griechische neutestamentliche Handschriften handelt.

K1: Wien, ÖNB, cod. 847 (D74517) 67, 77 f., 85, 88, 94, 97 f., 103,
107–108, 131, 137, 173, T1–T12

K2: New York, Metropolitan Museum of Art, X.455 = P. Mon.
Epiph. 584 (D77224) 52, 79, 85, 87 f., 92, 95, 103, 108–111,
163, 165, 173, T13–T17

K3: London, BL, Add. 5111/1 (D38769) 42, 57, 79, 85, 88–90,
92 f., 95, 103, 111–116, 122, 125, 162, 173, T18–T27

K4: Berlin, SBB-PK, Ham. 246 (D9292) 46, 52, 58, 85, 88, 92 f.,
95, 97 f., 113, 116–118, 122, 133, 173, T29–T36

K5: Venedig, BNM, gr. Z.1 (= 320) (Basilianus, D69472) 41, 46, 52,
61, 67, 78, 85, 94, 106, 111, 118–121, 133, 152, 173, T37–T40

K6: Kiew, NBUV, f. V (Odes’ke tovarystvo istoriyi ta staroz-
hytnostey, OTIS) 3619 (D37432) 85, 92, 121–122, 146, 173

:01/א London, BL, Add. 43725 (Sinaiticus, D39225) 7, 11, 66, 68,
71, 74, 77–79, 81, 85, 93, 103–106, 104 (A19a), 113, 127, 139–
141

A/02: London, BL, Royal 1.D.VIII (Alexandrinus, D39763) 7, 70,
77–79, 81, 85, 93, 104–106, 104 (A19b), 127, 140–141

B/03: Vatikan, BAV, Vat. gr. 1209 (Vaticanus, D67840) 11, 22,
113, 170

C/04: Paris, BNF, gr. 9 (Ephraemi rescriptus, D49569) 66, 74, 85,
105, 141

Dea/05: Cambridge, UL, Nn.2.41 (Bezae, D12240) 74, 85, 105
E/07: Basel, UB, AN III 12 (Basiliensis, D8899) 48 (A11), 48–51,

66, 68, 77–79, 85, 97 f., 106, 133, 141–144
K/017: Paris, BNF, gr. 63 (Cyprius, D49624) 52 f., 88, 94, 134 f., 147
M/021: Paris, BNF, gr. 48 (Campianus, D49609) 51 f., 88, 94,

146–147, 170
N/022: u. a. St. Petersburg, RNB, Φ. No 906 (Gr.) 537 (Petropo-

litanus purpureus, D57609) 68, 70, 85, 105
R/027: London, BL, Add. 17211 (D38926) 105
S/028: Vatikan, BAV, Vat. gr. 354 (D66985) 34, 58, 67, 73 f., 78,

88, 94, 97, 98 (A16a), 100 f., 104 (A19d), 106, 122–123, 173
U/030: Venedig, BNM, gr. I,8 (= 1397) (D70104) 67, 78, 85, 88,

90, 94, 97, 100 f., 106, 123–124, 173, T41–T52
V/031: Moskau, GIM, Synod. 399 (Vlad. 009) (D44024) 45, 67, 78,

85, 87 f., 90, 92 f., 97 f., 104 (A19c), 106, 122, 124–125, 173
Z/035: Dublin, Trinity College, ms. 32 (D13586) 105
Δ/037: St. Gallen, Stiftsbibliothek 48 (Sangallensis,

D56712) 144–145
Θ/038: Tiflis, GNCM, gr. 28 (Koridethi-Codex, D63022) 55 f.

Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek
– Cod. Guelf. 105 Noviss. 2° (Evangeliar Heinrichs des Löwen) 58,

152

Zaborda, Monê tou hagiou Nikanoros
– 18 (GA 2726, D72300) 60
Zürich, Zentralbibliothek
– ms. Car. C 1 150

Λ/039: Oxford, Bodleian Library, Auct. T. inf. 1.1 (Tischen-
dorfianus III, D47248) 135

Ξ/040: Cambridge, UL, Add. 10062 (Zakynthius, D73427) 22
Σ/042: Rossano, Museo Diocesano e del Codex (Rossanensis,

D56423) 45, 57, 66, 68, 85, 91 f., 95, 97, 101 f., 105 f., 110,
118, 125–127, 129, 137, 161, 173, T26–T27

Φ/043: Tirana, Arkivi Qendror i Shtetit, cod. 1 (Beratinus,
D63360) 85, 105

073: St. Petersburg, RNB, Φ. No 906 (Gr.) 277 (D57349) 49, 51,
105

und Sinai, Katharinenkloster, Fragm. Smith Lewis 04 = Harris 07
(D58330) 49

083: St. Petersburg, RNB, Φ. No 906 (Gr.) 10 (D57077) 49
084 → 073
0131: Cambridge, Trinity College, B.8.5A (D11927) 51, 85
0211: Tiflis, GNCM, gr. 27 (D63021) 85, 92, 95, 122, 127–128,

135, 173
0214: Wien, ÖNB, G 29300 Pap (D71092) 104 f.

1: Basel, UB, AN IV 2 (D8902) 73, 167
2: Basel, UB, AN IV 1 (D8901) 167
3: Wien, ÖNB, suppl. gr. 52 (D71515) 31, 61, 167 f.
9: Paris, BNF, gr. 83 (D49645) 60
11: Paris, BNF, gr. 121–122 (D49689) 54
14: Paris, BNF, gr. 70 (D49631) 67, 78, 88, 92, 96, 98, 128–129,

145, 173
36: Paris, BNF, Coislin gr. 20 (D49162) 60, 146
44: London, BL, Add. 4949 (D38763) 61
75: Genf, Bibliothèque de Genève, gr. 19 (D17169) 59
77: Wien, ÖNB, theol. gr. 154 (D71821) 59
86: Bratislava, Ústredná Knižnica Slovenskej Akadémie Vied

(ÚK SAV), 394 kt (D9810) 59
106: Dublin, Chester Beatty Library W.135 (D13567) 42
108: Napoli, Biblioteca Nazionale Vittorio Emanuele III, ex-Vind.

gr. 3* (D45959) 59
112: Oxford, Bodleian Library, Clarke 10 (D47765) 96
123: Wien, ÖNB, theol. gr. 240 (D71907) 67, 78, 88, 91 f., 97 f.,

129–130, 173
124: Wien, ÖNB, theol. gr. 188 (D71855) 51, 60
129: Vatikan, BAV, Vat. gr. 358 (D66989) 59
151: Vatikan, BAV, Pal. gr. 220 (D65952) 67, 78, 88, 90, 94, 97 f.,

102 (A18a), 130–131, 137, 173



210 7 Indizes

157: Vatikan, BAV, Urb. gr. 2 (D66469) 59
161: Vatikan, BAV, Barb. gr. 352 (D64895) 50 f.
199: Florenz, BML, conv. soppr. 160 (D15866) 56
200: Florenz, BML, conv. soppr. 159 (D15865) 41, 156
215: Venedig, BNM, gr. Z 544 (D70015) 170
251: Moskau, RGB, Φ. 181 (Muzejnoe sobr.) gr. 9 (D44237) 96
263: Paris, BNF, gr. 61 (D49622) 42
271: Paris, BNF, suppl. gr. 75 (D52845) 146
338: Turin, Biblioteca Nazionale Universitaria, B.VII.33

(D63822) 145–146
342: Turin, Biblioteca Nazionale Universitaria, B.V.24

(D63759) 146
348: Mailand, Biblioteca Ambrosiana, B 056 sup. (D42315) 60
359: Modena, Biblioteca Estense universitaria, α. T. 7. 23

(D43411) 59
371: Vatikan, BAV, Vat. gr. 1159 (D67790) 46, 67, 73, 75, 78–81,

88, 98, 131–132, 173
420: Messina, Biblioteca Regionale Universitaria, F. V. 18

(Dionysios-Evangeliar, D40648) 51–53, 67, 70, 78, 85, 88,
94, 96 f., 132–135, 147, 173, T28

438: London, BL, Add. 5111 und 5112 (D38769/74518) 112
491: London, BL, Add. 11836 (D38864) 41
495: London, BL, Add. 16183 (D38913) 42
516: Oxford, Christ Church, Wake gr. 32 (D48554) 59
532: Ann Arbor, University of Michigan, ms. 22 (D878) 43, 96
564: Leipzig, UB, gr. 6 (D38321) 170
566: St. Petersburg, RNB, Φ. No 906 (Gr.) 54 (D57124) 46, 54, 67,

78, 80, 87 f., 91 f., 96, 98, 135–136, 173
579: Paris, BNF, gr. 97 (D49659) 22
583: Parma, Biblioteca palatina, palat. 5 (D54152) 11 (A2), 96
678: Washington, Dumbarton Oaks, ms. 5 (D70824) VIII (A1),

43 f., 44 (A9.10), 47, 96
709: Oxford, Bodleian Library, Auct. T.inf.1.4 (D47251) 51
717: London, BL, Loan 100.2 (D73901) 59
788: Athen, EBE, cod. 74 (D2370) 60
817: Basel, UB, A III 15 (D8888) 167
823: Krakau, Biblioteka Jagiellońska, Berlin, graec. 8°.13 (389)

(D9275) 41
843: Napoli, Biblioteca Nazionale Vittorio Emanuele III, II A 37

(D46015) 59

7.5.3 Diktyon

878: Ann Arbor, University of Michigan, ms. 22 (GA 532) 43, 96
1073: Athen, Akademie, Siderides 1 (GA 2442) 100
2370: Athen, EBE, cod. 74 (GA 788) 60
2388: Athen, EBE, cod. 92 (GA 1410) 6 f., 62
3915: Athen, EBE, cod. 1882 (GA 1367) 46, 87
8082: Athen, Mouseio Benaki, Μπ. 47 (GA 2661) 56
8430: Athen, Mouseio Benaki, Τ. Α. 320 (GA 2658) 59
8844: Baltimore, The Walters Art Museum, W.522 (GA 2370) 59
8888: Basel, UB, A III 15 (GA 817) 167
8899: Basel, UB, AN III 12 (Basiliensis, GA E/07) 48 (A11), 48–51,

66, 68, 77–79, 85, 97 f., 106, 133, 141–144
8901: Basel, UB, AN IV 1 (GA 2) 167
8902: Basel, UB, AN IV 2 (GA 1) 73, 167
9275: Krakau, Biblioteka Jagiellońska, Berlin, graec. 8°.13 (389)

(GA 823) 41

873: Vatikan, BAV, Vat. gr. 2165 (D68795) 60
899: Uppsala, UB, gr. 4 (D64417) 51 f., 56
943: Athos, Dionysiou 35 (D20003) 164
1079: Athos, Megiste Laura A.23 (D26951) 43, 67, 73, 78, 88, 92,

97 f., 102 (A18b), 108, 110 f., 136–137, 173
1118: Athos, Philotheou 21 (D29385) 54
1186: Sinai, Katharinenkloster, gr. 149 (D58524) 42
1187: Sinai, Katharinenkloster, gr. 150 (D58525) 51, 54
1293: Paris, BNF, suppl. gr. 1225 (D53889) 45
1367: Athen, EBE, cod. 1882 (D3915) 46, 87
1393: Athos, Pantokratoros 45 (D29064) 51
1410: Athen, EBE, cod. 92 (D2388) 6 f., 62
1443: Athos, Megiste Lavra A.6 (D26934) 51 f.
1470: Athos, Megiste Laura A.39 (D26967) 45, 100 f.
1500: Athos, Megiste Lavra A.78 (D27006) 51, 85
1521: Washington, Dumbarton Oaks, ms. 3 (D70822) 59
1582: Athos, Vatopedi 949 (D19093) 73
1603: Athos, Vatopedi 975 (D19119) 59
1672: Athos, Panteleimonos 36 (D22173) 50 f.
und Kiew, NBUV, Φ.310 (D37410) 51
2224: Kalabryta, Megalou Spelaiou 1 (D36434) 6, 40, 54, 67, 70,

78, 88, 92, 94, 97 f., 106, 122, 129, 137–138, 173
2370: Baltimore, The Walters Art Museum, W.522 (D8844) 59
2386: New York, Morgan Library and Museum, ms. 748

(D46644) 96, 110, 113
2442: Athen, Akademie, Siderides 1 (D1073) 100
2622: Wien, ÖNB, suppl. gr. 164 (D71628) 45
2658: Athen, Mouseio Benaki, Τ. Α. 320 (D8430) 59
2661: Athen, Mouseio Benaki, Μπ. 47 (D8082) 56
2726: Zaborda, Monê tou hagiou Nikanoros 18 (D72300) 60
2901: Tirana, Arkivi Qendror i Shtetit, cod. 92 (D63451) 51
2939: Weimar, Herzogin Anna Amalia Bibliothek, Q.743

(D70858) 50 f.

l 382: Berlin, SBB-PK, Ham. 246 (D9292) 116, → auch oben bei K4
l 574: Syrakus, Biblioteca Arcivescovile Alagoniana, ms. 3

(D61648) 52
l 847: Sinai, Katharinenkloster, gr. 213 (D58588) 52
l 2465: Tiflis, GNCM, gr. 26 (D63020) 128

9292: Berlin, SBB-PK, Ham. 246 (K4 / GA l 382) 46, 52, 58, 85,
88, 92 f., 95, 97 f., 113, 116–118, 122, 133, 173, T29–T36

9810: Bratislava, Ústredná Knižnica Slovenskej Akadémie Vied
(ÚK SAV), 394 kt (GA 86) 59

11927: Cambridge, Trinity College, B.8.5A (GA 0131) 51, 85
12240: Cambridge, UL, Nn.2.41 (Bezae, GA Dea/05) 74, 85, 105
13567: Dublin, Chester Beatty Library W.135 (GA 106) 42
13586: Dublin, Trinity College, ms. 32 (GA Z/035) 105
15865: Florenz, BML, conv. soppr. 159 (GA 200) 41, 156
15866: Florenz, BML, conv. soppr. 160 (GA 199) 56
17169: Genf, Bibliothèque de Genève, gr. 19 (GA 75) 59
18112: Athos, Karies, Protaton 83 61
19093: Athos, Vatopedi 949 (GA 1582) 73
19119: Athos, Vatopedi 975 (GA 1603) 59
20003: Athos, Dionysiou 35 (GA 943) 164
22173: Athos, Panteleimonos 36 (GA 1672) 50 f.



7.5 Handschriften 211

26934: Athos, Megiste Lavra A.6 (GA 1443) 51 f.
26951: Athos, Megiste Laura A.23 (GA 1079) 43, 67, 73, 78, 88,

92, 97 f., 102 (A18b), 108, 110 f., 136–137, 173
26967: Athos, Megiste Laura A.39 (GA 1470) 45, 100 f.
27006: Athos, Megiste Lavra A.78 (GA 1500) 51, 85
29064: Athos, Pantokratoros 45 (GA 1393) 51
29385: Athos, Philotheou 21 (GA 1118) 54
32479: Heidelberg, UB, Pal. gr. 398 21
36434: Kalabryta, Megalou Spelaiou 1 (GA 2224) 6, 40, 54, 67,

70, 78, 88, 92, 94, 97 f., 106, 122, 129, 137–138, 173
37410: Kiew, NBUV, Φ.310 (GA 1672) 51
37432: Kiew, NBUV, f. V (Odes’ke tovarystvo istoriyi ta staroz-

hytnostey, OTIS) 3619 (K6) 85, 92, 121–122, 146, 173
38321: Leipzig, UB, gr. 6 (GA 564) 170
38763: London, BL, Add. 4949 (GA 44) 61
38769: London, BL, Add. 5111/1 (K3) 42, 57, 79, 85, 88–90, 92 f.,

95, 103, 111–116, 122, 125, 162, 173, T18–T27
und London, BL, Add. 5111 (GA 438) 112
38864: London, BL, Add. 11836 (GA 491) 41
38913: London, BL, Add. 16183 (GA 495) 42
38926: London, BL, Add. 17211 (GA R/027) 105
39141: London, BL, Add. 36928 58
39225: London, BL, Add. 43725 (Sinaiticus, GA (01/א 7, 11, 66, 68,

71, 74, 77–79, 81, 85, 93, 103–106, 104 (A19a), 113, 127, 139–
141

39763: London, BL, Royal 1.D.VIII (Alexandrinus, GA A/02) 7, 70,
77–79, 81, 85, 93, 104–106, 104 (A19b), 127, 140–141

40648: Messina, Biblioteca Regionale Universitaria, F. V. 18
(Dionysios-Evangeliar, GA 420) 51–53, 67, 70, 78, 85, 88,
94, 96 f., 132–135, 147, 173, T28

42315: Mailand, Biblioteca Ambrosiana, B 056 sup. (GA 348) 60
43063: Mailand, Biblioteca Ambrosiana, O 39 sup. 18
43411: Modena, Biblioteca Estense universitaria, α. T. 7. 23

(GA 359) 59
44024: Moskau, GIM, Synod. 399 (Vlad. 009) (GA V/031) 45, 67,

78, 85, 87 f., 90, 92 f., 97 f., 104 (A19c), 106, 122, 124–125, 173
44237: Moskau, RGB, Φ. 181 (Muzejnoe sobr.) gr. 9 (GA 251) 96
45959: Napoli, Biblioteca Nazionale Vittorio Emanuele III, ex-Vind.

gr. 3* (GA 108) 59
46015: Napoli, Biblioteca Nazionale Vittorio Emanuele III, II A 37

(GA 843) 59
46644: New York, Morgan Library and Museum, ms. 748

(GA 2386) 96, 110, 113
46972: Oxford, Bodleian Library, Auct. D.4.1 17, 25 (A6)
47248: Oxford, Bodleian Library, Auct. T. inf. 1.1 (Tischen-

dorfianus III, GA Λ/039) 135
47251: Oxford, Bodleian Library, Auct. T.inf.1.4 (GA 709) 51
47765: Oxford, Bodleian Library, Clarke 10 (GA 112) 96
48554: Oxford, Christ Church, Wake gr. 32 (GA 516) 59
49162: Paris, BNF, Coislin gr. 20 (GA 36) 60, 146
49569: Paris, BNF, gr. 9 (Ephraemi rescriptus, GA C/04) 66, 74,

85, 105, 141
49609: Paris, BNF, gr. 48 (Campianus, GA M/021) 51 f., 88, 94,

146–147, 170
49622: Paris, BNF, gr. 61 (GA 263) 42
49624: Paris, BNF, gr. 63 (Cyprius, GA K/017) 52 f., 88, 94, 134 f.,

147
49631: Paris, BNF, gr. 70 (GA 14) 67, 78, 88, 92, 96, 98, 128–

129, 145, 173
49645: Paris, BNF, gr. 83 (GA 9) 60
49659: Paris, BNF, gr. 97 (GA 579) 22
49689: Paris, BNF, gr. 121–122 (GA 11) 54
52235: Paris, BNF, gr. 2600 16

52845: Paris, BNF, suppl. gr. 75 (GA 271) 146
53889: Paris, BNF, suppl. gr. 1225 (GA 1293) 45
54152: Parma, Biblioteca palatina, palat. 5 (GA 583) 11 (A2), 96
56423: Rossano, Museo Diocesano e del Codex (Rossanensis,

GA Σ/042) 45, 57, 66, 68, 85, 91 f., 95, 97, 101 f., 105 f., 110,
118, 125–127, 129, 137, 161, 173, T26–T27

56712: St. Gallen, Stiftsbibliothek 48 (Sangallensis, GA Δ/037)
144–145

57077: St. Petersburg, RNB, Φ. No 906 (Gr.) 10 (GA 083) 49
57124: St. Petersburg, RNB, Φ. No 906 (Gr.) 54 (GA 566) 46, 54,

67, 78, 80, 87 f., 91 f., 96, 98, 135–136, 173
57349: St. Petersburg, RNB, Φ. No 906 (Gr.) 277 (GA 073) 49, 51,

105
57354: St. Petersburg, RNB, Φ. No 906 (Gr.) 282 135
57609: St. Petersburg, RNB, Φ. No 906 (Gr.) 537 (Petropolitanus

purpureus, GA N/022) 68, 70, 85, 105
58330: Sinai, Katharinenkloster, Fragm. Smith Lewis 04 =

Harris 07 (GA 073) 49
58524: Sinai, Katharinenkloster, gr. 149 (GA 1186) 42
58525: Sinai, Katharinenkloster, gr. 150 (GA 1187) 51, 54
58588: Sinai, Katharinenkloster, gr. 213 (GA l 847) 52
61648: Syrakus, Biblioteca Arcivescovile Alagoniana, ms. 3

(GA l 574) 52
63020: Tiflis, GNCM, gr. 26 (GA l 2465) 128
63021: Tiflis, GNCM, gr. 27 (GA 0211) 85, 92, 95, 122, 127–128,

135, 173
63022: Tiflis, GNCM, gr. 28 (Koridethi-Codex, GA Θ/038) 55 f.
63360: Tirana, Arkivi Qendror i Shtetit, cod. 1 (Beratinus,

GA Φ/043) 85, 105
63451: Tirana, Arkivi Qendror i Shtetit, cod. 92 (GA 2901) 51
63564: Turin, Biblioteca Nazionale Universitaria, B.VII.29 52
63759: Turin, Biblioteca Nazionale Universitaria, B.V.24

(GA 342) 146
63822: Turin, Biblioteca Nazionale Universitaria, B.VII.33

(GA 338) 145–146
64417: Uppsala, UB, gr. 4 (GA 899) 51 f., 56
64895: Vatikan, BAV, Barb. gr. 352 (GA 161) 50 f.
65952: Vatikan, BAV, Pal. gr. 220 (GA 151) 67, 78, 88, 90, 94,

97 f., 102 (A18a), 130–131, 137, 173
66469: Vatikan, BAV, Urb. gr. 2 (GA 157) 59
66973: Vatikan, BAV, Vat. gr. 342 58
66985: Vatikan, BAV, Vat. gr. 354 (GA S/028) 34, 58, 67, 73 f.,

78, 88, 94, 97, 98 (A16a), 100 f., 104 (A19d), 106, 122–123,
173

66989: Vatikan, BAV, Vat. gr. 358 (GA 129) 59
67790: Vatikan, BAV, Vat. gr. 1159 (GA 371) 46, 67, 73, 75, 78–81,

88, 98, 131–132, 173
67840: Vatikan, BAV, Vat. gr. 1209 (Vaticanus, GA B/03) 11, 22,

113, 170
67922: Vatikan, BAV, Vat. gr. 1291 14 (A3), 15
68087: Vatikan, BAV, Vat. gr. 1456 17 f.
68736: Vatikan, BAV, Vat. gr. 2106 119
68795: Vatikan, BAV, Vat. gr. 2165 (GA 873) 60
69472: Venedig, BNM, gr. Z.1 (= 320) (Basilianus, K5) 41, 46, 52, 61,

67, 78, 85, 94, 106, 111, 118–121, 133, 152, 173, T37–T40
70015: Venedig, BNM, gr. Z 544 (GA 215) 170
70104: Venedig, BNM, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030) 67, 78, 85, 88,

90, 94, 97, 100 f., 106, 123–124, 173, T41–T52
70822: Washington, Dumbarton Oaks, ms. 3 (GA 1521) 59
70824: Washington, Dumbarton Oaks, ms. 5 (GA 678) VIII (A1),

43 f., 44 (A9.10), 47, 96
70858: Weimar, Herzogin Anna Amalia Bibliothek, Q.743

(GA 2939) 50 f.



212 7 Indizes

71092: Wien, ÖNB, G 29300 Pap (GA 0214) 104 f.
71515: Wien, ÖNB, suppl. gr. 52 (GA 3) 31, 61, 167 f.
71628: Wien, ÖNB, suppl. gr. 164 (GA 2622) 45
71821: Wien, ÖNB, theol. gr. 154 (GA 77) 59
71855: Wien, ÖNB, theol. gr. 188 (GA 124) 51, 60
71907: Wien, ÖNB, theol. gr. 240 (GA 123) 67, 78, 88, 91 f., 97 f.,

129–130, 173
72300: Zaborda, Monê tou hagiou Nikanoros 18 (GA 2726) 60

7.5.4 Konventionelle Benennungen

Abba Garima → 7.5.1
Adishi-Evangeliar: Mestia, Ethnographic Museum s.n. 97, 99

(A16f), 163
Alexandrinus: London, BL, Royal 1.D.VIII (GA A/02, D39763) 7,

70, 77–79, 81, 85, 93, 104–106, 104 (A19b), 127, 140–141
Amiatinus: Florenz, BML, Amiat. 1 149
Argenteus: Uppsala, UB, D G 1 50, 77, 79, 161 f.
Ashburnham Pentateuch: Paris, BNF, nouv. acq. lat. 2334 58 (A13)

Basilianus: Venedig, BNM, gr. Z.1 (= 320) (K5, D69472) 41, 46,
52, 61, 67, 78, 85, 94, 106, 111, 118–121, 133, 152, 173, T37–
T40

Basiliensis: Basel, UB, AN III 12 (GA E/07, D8899) 48 (A11), 48–
51, 66, 68, 77–79, 85, 97 f., 106, 133, 141–144

Beratinus: Tirana, Arkivi Qendror i Shtetit, cod. 1 (GA Φ/043,
D63360) 85, 105

Bezae: Cambridge, UL, Nn.2.41 (GA Dea/05, D12240) 74, 85, 105
Book of Durrow: Dublin, Trinity College, ms. 57 149
Book of Kells: Dublin, Trinity College, ms. 58 162
Brixianus: Brescia, Biblioteca Civica Queriniana s.n. 150, 152, 162

Campianus: Paris, BNF, gr. 48 (GA M/021, D49609) 51 f., 88, 94,
146–147, 170

Cavensis: Cava de’ Tirreni, Archivio della Badia, ms. 1 149
Cyprius: Paris, BNF, gr. 63 (GA K/017, D49624) 52 f., 88, 94,

134 f., 147

Dionysios-Evangeliar: Messina, Biblioteca Regionale Universitaria,
F. V. 18 (GA 420, D40648) 51–53, 67, 70, 78, 85, 88, 94,
96 f., 132–135, 147, 173, T28

Ēǰmiacin-Evangeliar: Erevan, Matenadaran, ms. 2374 30 (A8c),
41, 43, 57 (A12), 88, 91 f., 97, 155–157, 160, 162 f.

Ephraemi rescriptus: Paris, BNF, gr. 9 (GA C/04, D49569) 66, 74,
85, 105, 141

Evangeliar Heinrichs des Löwen: Wolfenbüttel, Herzog August
Bibliothek, Cod. Guelf. 105 Noviss. 2° 58, 152

Evangeliar von Ste Croix: Poitiers, Médiathèque François-
Mitterrand, ms. 17 (65) 120, 150, 152

Fuldensis: Fulda, Hochschul- und Landesbibliothek, Bonifatianus 1
39, 152 f.

Galicianus: Moskau, GIM, Син. 404 164
Glajor-Evangeliar: Los Angeles, University of California, Armenian

ms. 1 10
Godescalc-Evangelistar: Paris, BNF, nouv. acq. lat. 1203 30 (A8a),

100, 151

73427: Cambridge, UL, Add. 10062 (Zakynthius, GA Ξ/040) 22
73901: London, BL, Loan 100.2 (GA 717) 59
74517: Wien, ÖNB, cod. 847 (K1) 67, 77 f., 85, 88, 94, 97 f., 103,

107–108, 131, 137, 173, T1–T12
74518: London, BL, Add. 5112 (GA 438) 112
77224: New York, Metropolitan Museum of Art, X.455 = P. Mon.

Epiph. 584 (K2) 52, 79, 85, 87 f., 92, 95, 103, 108–111, 163,
165, 173, T13–T17

Harleianus: London, BL, Harley 1775 86, 149, 151 (A21)
Heinrich der Löwe → Evangeliar

Koridethi-Codex: Tiflis, GNCM, gr. 28 (GA Θ/038, D63022) 55 f.
Krestos Tasfana: Addis Abeba, Nationalbibliothek, ms. 28 79,

89, 160

Lemberger Evangeliar: Warschau, Nationalbibliothek, Rps 8101 III
10 f.

Lindisfarne gospel: London, BL, Cotton Nero D IV 150
Livinus-Evangeliar: Gent, St. Bavo Kathedrale, ms. 13 103

Marianus: Moskau, RGB, Григ. 6/Муз. 1689 164
Mlk‘ē-Evangeliar: Venedig, Congregazione armena mechitarista,

ms. 1144/86 88, 157
Mokvi-Evangeliar: Tiflis, GNCM, Q 902 41, 164

Petropolitanus purpureus: u. a. St. Petersburg, RNB, Φ. No 906
(Gr.) 537 (GA N/022, D57609) 68, 70, 85, 105

Rabbula-Evangeliar: Florenz, BML, Plut. 1.56 8, 50, 57 f., 95, 153
Rehdigeranus: Berlin, SBB-PK, Dep. Breslau 5 (ehemals Breslau,

Rehd. 169) 150, 162
Rossanensis: Rossano, Museo Diocesano e del Codex (GA Σ/042,

D56423) 45, 57, 66, 68, 85, 91 f., 95, 97, 101 f., 105 f., 110,
118, 125–127, 129, 137, 161, 173, T26–T27

Sangallensis: St. Gallen, Stiftsbibliothek 48 (GA Δ/037,
D56712) 144–145

Sangermanensis: Paris, BNF, lat. 11553 149
Sinaiticus: London, BL, Add. 43725 (GA ,01/א D39225) 7, 11, 66,

68, 71, 74, 77–79, 81, 85, 93, 103–106, 104 (A19a), 113, 127,
139–141

Soissons-Evangeliar: Paris, BNF, lat. 8850 37, 95, 97, 99 (A16bc),
100 f., 151

Ste Croix → Evangeliar

Tischendorfianus III: Oxford, Bodleian Library, Auct. T. inf. 1.1
(GA Λ/039, D47248) 135

Vaticanus: Vatikan, BAV, Vat. gr. 1209 (GA B/03, D67840) 11, 22,
113, 170

Zakynthius: Cambridge, UL, Add. 10062 (GA Ξ/040, D73427) 22
Zographensis: St. Petersburg, RNB, Глаг. 1 79, 164



8 Abbildungsnachweis
Die Reproduktionen von Handschriften sind mit freundlicher Genehmigung von folgenden Institutionen bzw. aus folgenden Quellen abge-
druckt. A = Abbildung, T = Tafel.

A1, A9, A10: Dumbarton Oaks, Byzantine Collection, Washington, D.C.; A2: Biblioteca Palatina, Parma; A3, A16a, A18a, A19d: Biblioteca
Apostolica Vaticana; A4, A6: Bodleian Library, Oxford; A5: Burgerbibliothek Bern; A7: Papyrological Institute Leiden; A8a, A13, A16b.c:
Bibliothèque nationale de France, Paris; A8b: The Metropolitan Museum of Art, New York, public domain; A8c: Buschhausen 2001; A8d,
A16d, A17: McKenzie/Watson 2016, fig. 194, Pl. 42, Pl. 15; A11, A20, A22: Universitätsbibliothek Basel; A12: Wikimedia Commons, public
domain; A16e: Buschhausen 1981; A16f: Georgian National Museum, Svaneti Museum of History and Ethnography; A18b: Library of Con-
gress Collection of Manuscripts from the Monasteries of Mt. Athos; A18c: Dumbarton Oaks, Illuminated Manuscript Photographs Collec-
tion, Trustees for Harvard University, Washington, D.C.; A19a.b, A21, T18.20.22.24: The British Library Board, London; A19c: Staatliches
Historisches Museum, Moskau; T1–T12: Österreichische Nationalbibliothek, Wien; T13.14.16: The Metropolitan Museum of Art, New York,
bpk-Bildagentur; T13.15.17: Evelyn-White 1926, 122 f.; T26–T27: Museo Diocesano e del Codex, Rossano; T28: Regione Siciliana, Assessora-
to Regionale dei Beni culturali e dell’I.S., Biblioteca Regionale Universitaria “G. Longo” di Messina; T29–T36: Staatsbibliothek zu Berlin –
Preußischer Kulturbesitz (SBB-PK); T37–T52: Ministero per i Beni e le Attività Culturali − Biblioteca Nazionale Marciana, Venezia

https://doi.org/10.1515/9783110430806-008





9 Bildtafeln

Taf. 1: Kreuz im Kranz (s. zum Vergleich auch Abb. 17, im weiteren Sinn auch Abb. 16 und Taf. 27). Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 1r.

https://doi.org/10.1515/9783110430806-009



216 9 Bildtafeln

Taf. 2: Einträge aus karolingischer Zeit. Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 1v.



9 Bildtafeln 217

Taf. 3: Kanon I. Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 2r.



218 9 Bildtafeln

Taf. 4: Kanon I. Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 2v.



9 Bildtafeln 219

Taf. 5: Kanon II II. Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 3r.



220 9 Bildtafeln

Taf. 6: Kanon II III. Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 3v.



9 Bildtafeln 221

Taf. 7: Kanon XMt
2 XMc

1. Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 4r.



222 9 Bildtafeln

Taf. 8: Kanon XLc
3. Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 4v.



9 Bildtafeln 223

Taf. 9: Kanon XIo
4. Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 5r.



224 9 Bildtafeln

Taf. 10: Einträge aus karolingischer Zeit. Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 5v.



9 Bildtafeln 225

Taf. 11: Titelseite der Evangelien. Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 6r.



226 9 Bildtafeln

Taf. 12: Einträge aus karolingischer Zeit. Wien, ÖNB, cod. 847 (K1), f. 6v.



9 Bildtafeln 227

Taf. 13: Fragment des Karpianbriefes (b), recto und verso, dazu jeweils Transkription; Dekorationsfragmente (c), recto und verso.
P. Mon. Epiph. 584 = New York, Metropolitan Museum of Art, X.455 (K2).



228 9 Bildtafeln

Taf. 14: Stücke von Kanon II III (a), recto-Seite im Codex = papyrologisch verso. P. Mon. Epiph. 584 = New York, Metropolitan Museum
of Art, X.455 (K2).



9 Bildtafeln 229

Taf. 15: Stücke von Kanon II III (a). P. Mon. Epiph. 584 = New York, Metropolitan Museum of Art, X.455 (K2), Transkription.



230 9 Bildtafeln

Taf. 16: Stücke von Kanon IV V (a), verso-Seite im Codex = papyrologisch recto. P. Mon. Epiph.f 584 = New York, Metropolitan Museum
of Art, X.455 (K2).



9 Bildtafeln 231

Taf. 17: Stücke von Kanon IV V (a). P. Mon. Epiph. 584 = New York, Metropolitan Museum of Art, X.455 (K2), Transkription.



232 9 Bildtafeln

Taf. 18: Karpianbrief, letztes Drittel. London, BL, Add. 5111/1 (K3), f. 10r.



9 Bildtafeln 233

Taf. 19: Karpianbrief, letztes Drittel. London, BL, Add. 5111/1 (K3), f. 10r, Transkription.



234 9 Bildtafeln

Taf. 20: Kanon I I. London, BL, Add. 5111/1 (K3), f. 10v.



9 Bildtafeln 235

Taf. 21: Kanon I I. London, BL, Add. 5111/1 (K3), f. 10v, Transkription des rechten Systems.



236 9 Bildtafeln

Taf. 22: Kanon VIII IX XMt
2 XMc

2. London, BL, Add. 5111/1 (K3), f. 11r.



9 Bildtafeln 237

Taf. 23: Kanon VIII IX XMt
2 XMc

2. London, BL, Add. 5111/1 (K3), f. 11r, Transkription des ersten und zweiten Systems.



238 9 Bildtafeln

Taf. 24: Kanon XLc
3 XIo

3. London, BL, Add. 5111/1 (K3), f. 11v.



9 Bildtafeln 239

Taf. 25: Kanon XLc
3 XIo

3. London, BL, Add. 5111/1 (K3), f. 11v, Transkription des rechten Systems.



240 9 Bildtafeln

Taf. 26: Karpianbrief, erste Hälfte. Rossano, Museo Diocesano e del Codex (GA Σ/042), f. 6v, verkleinert.



9 Bildtafeln 241

Taf. 27: Evangelisten-Tondo mit Titulus (s. zum Vergleich auch Abb. 17). Rossano, Museo Diocesano e del Codex (GA Σ/042), f. 5r,
verkleinert.



242 9 Bildtafeln

Ta
f.

28
:K

re
uz

in
Äd

ik
ul

a
un

d
Be

gi
nn

de
s

Ka
rp

ia
nb

rie
fe

s.
M

es
si

na
,B

ib
lio

te
ca

Re
gi

on
al

e
Un

iv
er

si
ta

ria
,F

.V
.1

8
(G

A
42

0)
,f

.1
v/

2r
.



9 Bildtafeln 243

Taf. 29: Karpianbrief, erstes Drittel. Berlin, SBB-PK, Ham. 246 (K4), f. 50r, verkleinert.



244 9 Bildtafeln

Taf. 30: Karpianbrief, zweites Drittel. Berlin, SBB-PK, Ham. 246 (K4), f. 50v, verkleinert.



9 Bildtafeln 245

Taf. 31: Kanon II II II. Berlin, SBB-PK, Ham. 246 (K4), f. 2r, verkleinert.



246 9 Bildtafeln

Taf. 32: Kanon III IV. Berlin, SBB-PK, Ham. 246 (K4), f. 2v, verkleinert.



9 Bildtafeln 247

Taf. 33: Kreuz mit Titulus (s. zum Vergleich auch Abb. 18). Berlin, SBB-PK, Ham. 246 (K4), f. 1r, verkleinert.



248 9 Bildtafeln

Taf. 34: Hagiographische Texte. Berlin, SBB-PK, Ham. 246 (K4), f. 1v, verkleinert.



9 Bildtafeln 249

Taf. 35: Matthäus-kephalaia, erster Teil. Berlin, SBB-PK, Ham. 246 (K4), f. 3r, verkleinert.



250 9 Bildtafeln

Taf. 36: Matthäus-kephalaia, zweiter Teil. Berlin, SBB-PK, Ham. 246 (K4), f. 3v, verkleinert.



9 Bildtafeln 251

Taf. 37: Abschluss eines chronographischen Textes und Kreuz mit Schreibernotiz. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana,
gr. Z.1 (= 320) (K5), f. 163r, verkleinert .



252 9 Bildtafeln

Taf. 38: Karpianbrief und Kanon I II. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. Z.1 (= 320) (K5), f. 163v, verkleinert.



9 Bildtafeln 253

Taf. 39: Kanon II III IV V. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. Z.1 (= 320) (K5), f. 164r, verkleinert.



254 9 Bildtafeln

Taf. 40: Kanon V VI VII VIII IX XMt.Mc. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. Z.1 (= 320) (K5), f. 164v, verkleinert.



9 Bildtafeln 255

Taf. 41: Beginn des Karpianbriefs im Medallion. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 1v.



256 9 Bildtafeln

Taf. 42: Karpianbrief, zweiter Teil. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 2r.



9 Bildtafeln 257

Taf. 43: Karpianbrief, dritter Teil. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 2v.



258 9 Bildtafeln

Taf. 44: Tholos mit Titulus (s. zum Vergleich auch Abb. 8 und 16). Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 3r.



9 Bildtafeln 259

Taf. 45: Kanon I I. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 4r.



260 9 Bildtafeln

Taf. 46: Kanon I II. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 4v.



9 Bildtafeln 261

Taf. 47: Kanon II II II. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 5r.



262 9 Bildtafeln

Taf. 48: Kanon II III IV. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 5v.



9 Bildtafeln 263

Taf. 49: Kanon V V V VI. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 6r.



264 9 Bildtafeln

Taf. 50: Kanon VI VII VIII IX. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 6v.



9 Bildtafeln 265

Taf. 51: Kanon XMt
2 XMc

1 XLc
2. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 7r.



266 9 Bildtafeln

Taf. 52: Kanon XIo
3 XIo

3. Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030), f. 7v.


	Vorwort
	1 Einleitungsfragen
	1.1 Was sind und woraus bestehen Kanontafeln?
	1.2 Methodik zur Erfassung
	1.3 Abfassung und Datierung

	2 Profil eines erfolgreichen Produktes
	2.1 Tabelle und Buch
	2.2 Querverweis und Zahl
	2.3 Architektur und Denk-Mal
	2.4 Ein Evangelium und vier Evangelien
	2.5 Ausführung und Umsetzung
	2.6 Varianten und Weiterentwicklung

	3 Textkritik und Textgestalt
	3.1 Erläuterungen zu einzelnen Stellen
	3.1.1 Reihenfolge der Seligpreisungen [Mt 5,4 f.; Z. 248.434]
	3.1.2 Ankündigung der Verfolgung der Jünger [Mt 10,17; Z. 12.31.335]
	3.1.3 Lehre über den Sabbat [Mt 12,9–13 par.; Z. 109.285 f.]
	3.1.4 Deutung des Wetters [Mt 16,2 f.; Z. 297]
	3.1.5 Glaube wie ein Senfkorn [Mt 17,21]
	3.1.6 Retter des Verlorenen [Mt 18,11]
	3.1.7 Das Gleichnis vom guten und bösen Knecht [Mt 24,46 f.; Z. 321–323]
	3.1.8 „Wer hat, dem wird gegeben …“ [Mc 4,25; Z. 114]
	3.1.9 „Wo ihr Wurm nicht stirbt …“ [Mc 9,44.46]
	3.1.10 Der Markusschluss [Mc 16,9–20; Z. 185]
	3.1.11 Der Blutschweiß beim Gebet Jesu in Gethsemane [Lc 22,43 f.]
	3.1.12 Die Genealogien Jesu [Io 1,1–14; Z. 189–191]
	3.1.13 „Wer den Sohn nicht ehrt …“ [Io 5,23b; Z. 43]
	3.1.14 Das johanneische Brotwort [Io 6,52–54; Z. 39]
	3.1.15 Jesus und die Ehebrecherin [Io 7,53–8,11; Z. 215 ff.]
	3.1.16 Die Salbung in Bethanien [Io 12,2–8; Z. 226.619]
	3.1.17 „Wer mich hasst …“ [Io 15,23; Z. 16.646]
	3.1.18 Der Dialog Jesu mit Pilatus [Io 18,37; Z. 234]
	3.1.19 Pilatus über Jesu Unschuld [Io 18,38–19,6; Z. 413–421]

	3.2 Übergreifende Beobachtungen zum System

	4 Überlieferung und Editionstechnisches
	4.1 Seiteneinteilung
	4.2 Titulus, Tholos und andere Dekorationselemente
	4.3 Randziffern
	4.4 Die verwendeten griechischen Textzeugen
	4.4.1 Wien, Österreichische Nationalbibliothek, cod. 847, f. 1–6 (K1, D 74517)
	4.4.2 P. Mon. Epiph. 584 = New York, Metropolitan Museum of Art, X.455 (K2, D 77224)
	4.4.3 London, British Library, Add. 5111/1 (K3, D 38769)
	4.4.4 Berlin, Staatsbibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz (SBB-PK), Ham. 246, f. 1‒3 und 50 (K4, D 9292)
	4.4.5 Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. Z.1 (= 320) (K5, D 69472)
	4.4.6 Kiew, Natsional’na biblioteka Ukrayiny imeni V. I. Vernads’koho (NBUV), Φ. V (Odes’ke tovarystvo istoriyi ta starozhytnostey, OTIS) 3619 (K6, D 37432)
	4.4.7 Vatikan, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. gr. 354 (GA S/028, D 66985)
	4.4.8 Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, gr. I,8 (= 1397) (GA U/030, D 70104)
	4.4.9 Moskau, Gosudarstvennyj IstoriĊeskij Musej (GIM), Synod. 399 (Vlad. 009) (GA V/031, D 44024)
	4.4.10 Rossano, Museo Diocesano e del Codex (GA Σ/042, D 56423)
	4.4.11 Tiflis, Georgian National Center of Manuscripts (GNCM, Xelnacert’a Evronuli C’entri), gr. 27 (GA 0211, D63021)
	4.4.12 Paris, Bibiliothèque nationale de France, gr. 70 (GA 14, D 49631)
	4.4.13 Wien, Österreichische Nationalbibliothek, theol. gr. 240 (GA 123, D 71907)
	4.4.14 Vatikan, Biblioteca Apostolica Vaticana, Pal. gr. 220 (GA 151, D 65952)
	4.4.15 Vatikan, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. gr. 1159 (GA 371, D 67790)
	4.4.16 Messina, Biblioteca Regionale Universitaria, F.V. 18 (GA 420, D 40648)
	4.4.17 St. Petersburg, Rossijskaja Nacional’naja Biblioteka (RNB), Φ. Nº 906 (Gr.) 54 (GA 566, D 57124)
	4.4.18 Athos, Megiste Laura A.23 (GA 1079, D26951)
	4.4.19 Kalabryta, Megalou Spelaiou 1 (GA 2224, D 36434)

	4.5 Weitere griechische Textzeugen
	4.5.1 Codex Sinaiticus (London, British Library, Add. 43725, GA א/01, D 39225)
	4.5.2 Codex Alexandrinus (London, British Library, Royal 1.D.VIII, GA A/02, D 39763)
	4.5.3 Codex Ephraemi rescriptus (Paris, Bibliothèque nationale de France, gr. 9, GA C/04, D 49569)
	4.5.4 Codex Basiliensis (Basel, Universitätsbibliothek, AN III 12, GA E/07, D 8899)
	4.5.5 Codex Sangallensis (St. Gallen, Stiftsbibliothek 48, GA Δ/037, D 56712)
	4.5.6 Codex Taurinensis (Turin, Biblioteca Nazionale Universitaria, B.VII.33, GA 338, D€63822)
	4.5.7 Codex Campianus (Paris, Bibliothèque nationale de France, gr. 48, GA M/021, D€49609)
	4.5.8 Codex Cyprius (Paris, Bibliothèque nationale de France, gr. 63, GA K/017, D 49624)

	4.6 Alte Übersetzungen
	4.6.1 Die lateinische Übersetzung
	4.6.2 Die syrischen Übersetzungen
	4.6.3 Die armenische Übersetzung
	4.6.4 Die äthiopische Übersetzung
	4.6.5 Weitere Übersetzungen (gotisch, koptisch, arabisch, georgisch, altkirchenslawisch)

	4.7 Vorausgehende Editionen und Forschungsgeschichte
	4.8 Zur Einrichtung der vorliegenden Edition
	4.9 Conspectus Siglorum

	5 Edition
	6 Literatur
	7 Indizes
	7.1 Edierte Texte
	7.2 Bibel
	7.3 Antike Schriften
	7.4 Personen
	7.5 Handschriften
	7.5.1 Bibliothek und Signatur
	7.5.2 Gregory/Aland
	7.5.3 Diktyon
	7.5.4 Konventionelle Benennungen


	8 Abbildungsnachweis
	9 Bildtafeln



