
Sebastian Werr – Musikwissenschaft und Rassenforschung  
im Nationalsozialismus



MÜNCHNER VERÖFFENTLICHUNGEN  
ZUR MUSIKGESCHICHTE

Begründet von Thrasybulos G. Georgiades 
Fortgeführt von Theodor Göllner 

Herausgegeben seit 2006
von Hartmut Schick

Band 80

Sebastian Werr
Musikwissenschaft und Rassenforschung 

im Nationalsozialismus



Sebastian Werr

Musikwissenschaft 
und Rassenforschung 

im Nationalsozialismus



Dezember 2020
Allitera Verlag

Ein Verlag der Buch&media GmbH München
© Dezember 2020 Buch&media GmbH München

Layout, Satz und Umschlaggestaltung: Johanna Conrad
Gesetzt aus der Minion Pro

Printed in Europe · ISBN 978–3-96233–245–7

Allitera Verlag
Merianstraße 24 · 80637 München

Fon 089 13 92 90 46 · Fax 089 13 92 90 65

Weitere Publikationen aus unserem Programm finden Sie auf www.allitera.de
Kontakt und Bestellungen unter info@allitera.de 



Inhalt

Einleitung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              	  7

Fachgeschichte  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           	  15
Paradigmen nationalsozialistischer Musikwissenschaft .  .  .  .    	  15
Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten?  .  .  .  .  .  .  .       	  25
»Alte Kämpfer«  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           	  31
Forscher im Parteikontext  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     	  35
Akademische Musikwissenschaftler .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	  41

Grundlagen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	  51
Vorbemerkung: Wissenschaft oder Identitätsdiskurs? .  .  .  .  .     	  51
Biologische Unterschiede .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  57
Identität und Ausgrenzung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    	  57
Inneres und Äußeres  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	  60
Gesund und »entartet«  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      	  64
Deutsche und Germanen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  69
Identifikationsmodell .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	  69
Kulturbedeutung .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  74
Wanderbewegungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	  78
Vereinnahmungen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  83
Rassenforschung im Nationalsozialismus .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            	  86
Medizinisch-biologische Forschung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	  86
Anthropologisch-kulturgeschichtliche Theorien  .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  90
Lehmann, Günther, Clauß .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     	  93
Typologien von Körper und Seele .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  97

Themen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  101
Heroen der Musikgeschichte .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  101
Rassentheoretische Deutungen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  	  101
Querstände zum Nationalgedanken  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  108
Rassenmischung und musikalische Begabung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          	  113
Versuche musikwissenschaftlicher Professionalisierung .  .  .  .  .     	  116



Altgermanische Musik .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       	  120
Vorgeschichtsforschung als Weltanschauungswissenschaft  .  .  .   	  120
Musikwissenschaft und Germanenforschung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          	  123
Lure und Hochkultur .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	  126
Kult und Kunst  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           	  131
Mehrstimmigkeit und Tonsystem  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 	  135
Frühchristliche und mittelalterliche Musik  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           	  142
Einbruch des Christentums in die Welt der Germanen  .  .  .  .  .     	  142
Jüdische Wurzeln der frühchristlichen Musik .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  147
Römische Liturgie im Frankenreich .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	  151
Germanische Anteile  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	  155
Heinrich Himmler und die Choralforschung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           	  158
Körpergebundenheit .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	  161
Klangliche Verwirklichung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     	  161
Bewegung und Physiognomie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  166
Körperhaltung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           	  170
Homogenität .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            	  176

Das verfehlte Forschungsziel:  
Die musikalische Disposition der nordischen »Rasse« .   .   .   .  	  181

Epilog .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  186

Anhang .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  190
Literaturverzeichnis .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  190
Abbildungsnachweis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	  216
Namensregister  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	  217



Einleitung

1902 klagte der Hamburger Rabbiner Paul Rieger, dass sich Teile der deutschen Ge-
lehrtenschaft der »Tendenzwissenschaft« geöffnet hatten. Es sei unbestreitbar, dass 
die Widerstandsfähigkeit »gegenüber den Tagesströmungen bedenklich nachgelas-
sen habe, daß der moderne Byzantinismus und Servilismus auch in die Republik 
der Gelehrten eingegangen« sei. Dies sei besonders gefährlich, denn in weiten Teilen 
des deutschen Volkes herrsche vor ihnen »eine beinahe abergläubische Ehrfurcht«. 
Durch die angeblichen wissenschaftlichen Begründungen habe völkisches Gedan-
kengut die gebildeten Kreise der Gesellschaft erreicht, die ihm sonst verschlossen ge-
wesen wären.1 Auch wenn die Klage über bestimmte Auswüchse berechtigt war, gab 
es zu dieser Zeit noch starke Gegenströmungen. Sie erlahmten in der Zeit der Wei-
marer Republik, und besonders im Zuge der Gleichschaltung der Wissenschaft nach 
1933, die oft genug eine Selbstgleichschaltung war. 

Das für die deutsche Nachkriegsgesellschaft charakteristische Beschweigen der 
NS-Vergangenheit bestimmte auch die Universitäten. Erst nach dem Ausschei-
den der letzten direkt beteiligten Ordinarien, von denen nicht wenige die im »Drit-
ten Reich« erkämpften Lehrstühle bis weit in die Nachkriegszeit hinein innehatten, 
begann in den Geisteswissenschaften eine zaghafte, anfangs als Nestbeschmutzung 
heftig bekämpfte Aufarbeitung der Fachgeschichten im Nationalsozialismus. Noch 
immer werden die Debatten mitunter emotional geführt, auch wenn es angesichts 
des großen zeitlichen Abstands heute endlich möglich sein sollte, die Zusammen-
hänge nüchtern zu rekonstruieren und den Zwiespalt auszuhalten zwischen der wis-
senschaftlichen Lebensleistung bedeutender Forscher und der Problematik ihres 
Wirkens vor 1945. Vertuschungsversuche sind niemals der Wissenschaft dienlich, 
sondern vergrößern die Beschädigung der Integrität nur noch mehr. Der Romanist 
und Historiker Frank-Rutger Hausmann macht die nie aufgearbeitete Verflechtung 
mit der nationalsozialistischen Ideologie für die internationale Marginalisierung der 
deutschsprachigen Geisteswissenschaften nach 1945 mitverantwortlich. Dieser Anse-
hensverlust, der von den beteiligten Disziplinen lange minimalisiert worden sei, hätte 
eine klare Distanzierung erforderlich gemacht, wo doch das Eingestehen von Fehlern 
zur Seriosität eines Wissenschaftlers gehört. Auch die später gelegentlich vorge-
brachten exkulpierenden Hinweise auf »verdecktes Sprechen« – bestimmte Passagen 
seien für den damaligen Leser deutlich als unernst gemeint erkennbar gewesen  –, 

1	 Paul Rieger, »Antisemitismus und Wissenschaft. Ein Mahnruf an die deutschen Juden«, in: 
Im deutschen Reich. Zeitschrift des Centralvereins deutscher Staatsbürger jüdischen Glaubens 8 
(1902), S. 473–480, hier S. 473f.



8 Einleitung

wären glaubhafter, hätte man sie von sich aus offen thematisiert.2 Die Forschungsge-
schichte der Musikwissenschaft ist an anderer Stelle bereits dargelegt worden, sodass 
hier wenige Bemerkungen ausreichen mögen.3 Bestrebungen zur Aufarbeitung des 
Musikbereichs, in denen auch die Musikwissenschaft berührt wurde, gingen anfangs 
von akademischen Außenseitern wie Joseph Wulf4 und Fred K. Prieberg5 aus, die 
umfangreiches Quellenmaterial zusammentrugen; eine erste Grundlagenarbeit zur 
Geschichte der Musikwissenschaft entstand außerhalb der deutschen Fachcommu-
nity.6 In den letzten Jahrzehnten kam es dann auch innerhalb des Fachs zu größeren 
Initiativen, die zuletzt aber stärker auf Kontinuitäten in die Nachkriegszeit fokussiert 
waren.7 Die zentrale Frage nach der inhaltlichen Verflechtung mit der nationalsozi-
alistischen Ideologie wird dabei bestenfalls an isolierten Beispielen behandelt. Hier 
drängt sich der Anglizismus des »Elefanten im Raum« auf, ein unübersehbares, aber 
tabuisiertes Problem, über das man zu sprechen vermeidet.

Von der breiteren Öffentlichkeit wird die nationalsozialistische Vergangenheit 
von Geisteswissenschaftlern meist nur bei spektakulären Enthüllungen wahrge-
nommen wie beim Romanisten Hans Robert Jauß,8 vor seiner Universitätslaufbahn 
hochdekorierter Offizier der Waffen-SS, oder der filmreifen Vita des Germanis-

2	 Frank-Rutger Hausmann, Die Geisteswissenschaften im »Dritten Reich«, Frankfurt am Main 
2011, S. 12–14, 26.

3	 Zur ersten Einordnung in die deutsche Hochschullandschaft vgl. Anselm Gerhard, »Musik-
wissenschaft«, in: Die Rolle der Geisteswissenschaften im Dritten Reich 1933–1945, hg. von 
Frank-Rutger Hausmann, München 2002, S.  165–192; Pamela Potter, »Musikwissenschaft und 
Nationalsozialismus«, in: Nationalsozialismus in den Kulturwissenschaften. Band 1: Fächer  – 
Milieus  – Karrieren, hg. von Hartmut Lehmann und Otto Gerhard Oexle, Göttingen 2004, 
S. 129–141.

4	 Joseph Wulf, Musik im Dritten Reich, Frankfurt am Main 1989 [Erstausgabe 1963].
5	 Fred K. Prieberg, Musik im NS-Staat, Frankfurt am Main 1982. Die Ergebnisse seiner jahrzehn-

telangen Materialsammlung sind dokumentiert im Handbuch Deutsche Musiker 1933–1945, Kiel 
²2009 [CD-ROM].

6	 Pamela Potter, Most German of the Arts. Musicology and Society from the Weimar Republic to the 
End of Hitler’s Reich, New Haven und London 1998 [dt. als Die deutscheste der Künste. Musik-
wissenschaft und Gesellschaft von der Weimarer Republik bis zum Ende des deutschen Reichs, 
Stuttgart 2000].

7	 Siehe u. a. Anselm Gerhard (Hg.), Musikwissenschaft – eine verspätete Disziplin. Die akademi-
sche Musikforschung zwischen Fortschrittsglauben und Modernitätsverweigerung, Stuttgart und 
Weimar 2000; Isolde von Foerster, Christoph Hust und Christoph-Hellmut Mahling (Hg.), 
Musikforschung. Faschismus. Nationalsozialismus. Referate der Tagung Schloss Engers, Mainz 
2001; Jörg Rothkamm und Thomas Schipperges (Hg.), Musikwissenschaft und Vergangenheits-
politik. Forschung und Lehre im frühen Nachkriegsdeutschland, München 2016. Auch die Jahres-
tagung der Gesellschaft für Musikgeschichte 2016 hatte einen Fokus auf der Fachgeschichte.

8	 Seit den 1980er- Jahren war bekannt, dass Jauß während seiner Zeit bei der SS eine in Kriegs-
verbrechen verstrickte Kompanie geführt hatte, dennoch kam eine umfassende Untersuchung 
erst 2014 auf Initiative seiner Alma Mater zustande. Die Ergebnisse sind dokumentiert in: Jens 
Westemeier, Hans Robert Jauß. Jugend, Krieg und Internierung, Konstanz 2016.



9Einleitung

ten Hans Ernst Schneider,9 der ebenfalls bis zum SS-Hauptsturmführer aufgestie-
gen war. Aufsehen erregte die Vergangenheit des Musikwissenschaftlers Wolfgang 
Boetticher, der nicht nur Mitglied der Waffen-SS war, sondern sich auch an Plünde-
rungen des Alfred Rosenberg unterstehenden Sonderstabs Musik beteiligt hatte, was 
erst durch die Publikation eines niederländischen Journalisten allgemein bekannt 
wurde.10 Mit dem »Fall« Eggebrecht gelangte zuletzt die Kriegsteilnahme eines weite-
ren bekannten Fachvertreters in die deutschen Feuilletons.11 Von größerer Tragweite 
für die deutsche Hochschullandschaft als diese aufgrund der Schwere der Vorwürfe 
spektakulären Lebensläufe war die breite Bereitschaft selbst namhaftester Ordinari-
en, Forschung und Lehre den Zielen des Regimes unterzuordnen und der national-
sozialistischen Ideologie damit akademische Glaubwürdigkeit zu verleihen. Die hier 
behandelten Schriften sind aus vielerlei Gründen hoch problematisch, und Publika-
tionen wie die aggressiven antisemitischen Texte von Karl Blessinger lassen sich nicht 
anders als geistige Brandstiftung verstehen. Dennoch muss man den Autoren zuge-
stehen, dass das Schreiben opportunistischer Texte, insbesondere über musikhistori-
sche Spezialfragen wie etwa »artgemäße« Tonalität, anders bewertet werden muss als 
eine Beteiligung an Kriegsverbrechen. Opportunistische Texte bedeuten auch nicht 
in jedem Fall, dass der »Verfasser Nationalsozialist war, sie bedeuten allerdings, daß 
er sich – bewußt oder unbewußt – Sehweisen und Begriffe der nationalsozialistischen 
Ideologie zu eigen machte und zur Fundierung fachwissenschaftlicher Argumenta-
tionen benutzte«.12 

Sich zu vorgegebenen politischen Positionen bekennen zu müssen, ist ein typisches 
Merkmal totalitärer Systeme. Zugleich sind die Texte Ausweis des Konformitäts-
drucks in der Wissenschaft, die generell dazu neigt, Anpassung mit Anerkennung 

9	 Nach dem Krieg ließ sich Schneider, der u. a. für die Beschaffung von medizinischen Geräten 
für KZ-Menschenversuche zuständig gewesen war, von seiner Frau für tot erklären, heiratete sie 
als Hans Schwerte erneut und absolvierte eine Hochschulkarriere, bei der er bis zum Rektor der 
RWTH Aachen aufstieg. Vgl. Bernd-A. Rusinek, »Von Schneider zu Schwerte: Anatomie einer 
Wandlung«, in: Verwandlungspolitik. NS-Eliten in der westdeutschen Nachkriegsgesellschaft, hg. 
von Wilfried Loth und Bernd-A. Rusinek, Frankfurt am Main 1998, S. 143–180.

10	 Willem de Vries, Sonderstab Musik. Organisierte Plünderungen in Westeuropa, Köln 1998.
11	 Boris von Haken versuchte 2009 den Nachweis zu führen, Hans Heinrich Eggebrecht sei als 

Feldgendarm an Erschießungen auf der Krim beteiligt gewesen. In der Fachwelt wurden die 
hierbei vorgelegten Dokumente überwiegend als nicht hinreichend zum Beweis einer derart 
schwerwiegenden Anschuldigung angesehen. Für eine Übersicht über die in diesem Zusam-
menhang entstandenen Publikationen siehe Matthias Pasdzierny, Johann Friedrich Wendorf 
und Boris von Haken, »Der ›Fall‹ Eggebrecht. Verzeichnis der Veröffentlichungen in chronolo-
gischer Folge 2009–2013«, in: Die Musikforschung 66 (2013), S. 265–269. Die Vorgänge sind nicht 
Teil dieser Untersuchung, da es um den Fachdiskurs bis 1945 geht, also zu einem Zeitpunkt, zu 
dem der spätere Freiburger Ordinarius mit dem Studium der Musikwissenschaft noch nicht ein-
mal begonnen hatte.

12	 Hausmann, Die Geisteswissenschaften im »Dritten Reich«, S. 19.



10 Einleitung

zu belohnen und »durch einen ausgeklügelten Codex berechenbares Verhalten zu 
erzeugen und Abweichungen zu sanktionieren«.13 Der damals in Heidelberg lehrende 
Heinrich Besseler, der bei aller Begeisterung für den Nationalsozialismus eine gewis-
se Distanz zum nationalsozialistischen Wissenschaftssystem behielt, äußerte 1937 
privat die Befürchtung, im Ausland würde man angesichts der neueren Texte »die 
deutschen Wissenschaftler für Schwachköpfe und charakterlose Byzantiner« halten. 
Bei allen Ungereimtheiten, deren Existenz er einräumte, hielt er den Eindruck aber 
für ungerechtfertigt, denn er war überzeugt, im »weltanschaulichen Kern« des Nati-
onalsozialismus tiefe Wahrheiten zu erkennen.14 Mitunter war das Karrierestreben 
so offenkundig, dass es sogar offiziellen Stellen auffiel. Dennoch kann wenig Zweifel 
daran bestehen, dass viele derjenigen, die sich am hier behandelten Diskurs beteilig-
ten, von der Sinnhaftigkeit einer Kategorisierung der Menschen und dessen Über-
tragung auf die Musik überzeugt waren – wiewohl Uneinigkeit über die zu wählen-
den Methoden bestand. Die Überzeugung, dass Kultur in irgendeiner Weise mit der 
charakteristischen biologischen Ausstattung von Menschengruppen verbunden sei, 
war über unterschiedliche politische Lager hinweg verbreitet; sie scheint noch heute 
in Stereotypen auf wie dem, Südländer haben »Musik im Blut«. Heute abstrus wir-
kende Annahmen wie die Zusammenhänge von Äußerem und Innerem galten nach 
damaliger Überzeugung als wissenschaftlich fundiert.15 Das Aufzeigen der Zeitbezo-
genheit von Forschung im »Dritten Reich« kann daher auch dazu anregen, die eigene 
Verstricktheit mit dem Zeitgeist zu reflektieren. Sie kann dazu dienen, die »Begrenzt-
heit und Fehlbarkeit der eigenen Arbeit […] zu bedenken sowie die ungeliebte, aber 
unleugbare Verwandtschaft mit Wissenschaftlern, die unter anderen politischen 
Umständen […] schuldig geworden sind« wahrzunehmen.16

Die vorliegenden Einzelpublikationen zur Vergangenheit von Musikwissenschaft-
lern17 setzen das Bild eines Lehrkörpers zusammen, der sich nicht wesentlich von dem 

13	 Thomas Etzemüller, »›Ich sehe das, was Du nicht siehst‹. Zu den theoretischen Grundlagen 
geschichtswissenschaftlicher Arbeit«, in: Neue Zugänge zur Geschichte der Geschichtswissen-
schaft, hg. von Jan Eckel und Thomas Etzemüller, Göttingen 2007, S. 27–68, hier S. 57.

14	 Heinrich Besseler an Jacques Handschin vom 17. Mai 1937. Zitiert nach Jörg Büchler und Thomas 
Schipperges (Hg.), Heinrich Besseler und Jacques Handschin. Briefe 1925 bis 1954. Kommentierte 
Ausgabe, München 2020, S. 44.

15	 So waren die zu einem System ausgebauten Annahmen des Psychiaters Cesare Lombroso, Kri-
minelle anhand ihres Äußeren zu identifizieren, anerkannte Methode der Kriminologie. In 
Bayern wurden Verbrecher noch zwischen den Weltkriegen anthropometrisch vermessen und 
fotografiert, um eine Prognose ihrer künftigen Kriminalität abzugeben. Vgl. Thomas Kailer, Die 
Vermessung des Verbrechers. Die Kriminalbiologische Untersuchung in Bayern, Bielefeld 2011, 
S. 12–14.

16	 Dirk Rupnow, Judenforschung im Dritten Reich. Wissenschaft zwischen Politik, Propaganda und 
Ideologie, Baden-Baden 2011, S. 427.

17	 Über Parteizugehörigkeiten etc. geben Auskunft: Prieberg, Handbuch Deutsche Musiker; Ernst 
Klee, Das Kulturlexikon zum Dritten Reich. Wer war was vor und nach 1945, Frankfurt am Main 



11Einleitung

der anderen Fächer unterschied. Für Ludwig Finscher war er in der Regel konserva-
tiv bis reaktionär eingestellt, lehnte die Weimarer Republik ab und war zumindest 
in Teilen anfällig für Antisemitismus. Es gab die, die sich begeistert in den Dienst 
des Regimes stellten, andere, die aus Opportunismus mitmachten, wieder andere, die 
in die innere Emigration gingen, aber nur verschwindend wenige, die sich aktiv am 
Widerstand beteiligten.18 Bei aller Empörung über die Bereitschaft, sich in der einen 
oder anderen Weise einem verbrecherischen Regime anzudienen, steht hier nicht 
individuelle Schuld im Mittelpunkt. Zur Bewertung der Schriften ist es allerdings 
notwendig, die wichtigsten Lebensstationen der damals aktiven Musikwissenschaft-
ler zu nennen, um sie in den Wissenschaftskontext einordnen zu können. Dabei wird 
die bisher in der Fachgeschichte dominierende Sicht auf einzelne Karriereverläufe 
durchbrochen, um Muster der Annäherungen an den Nationalsozialismus aufzuzei-
gen. Mit diesen lässt sich die Regimenähe beleuchten, was es wiederum erlaubt zu 
fragen, in welcher Beziehung die Begeisterung für die nationalsozialistische Politik 
und die Ideologisierung von Fachtexten stehen. 

Bei allem bisher Geleisteten geriet aus dem Blick, dass sich die Aufarbeitung, wie 
Eckhard John bereits 1991 forderte, »nicht in der Klärung von Parteimitgliedschaf-
ten und internen Vorgängen der lokalen Institution Universität« erschöpfen könne.19 
Merkwürdigerweise besteht sogar in der Fachgeschichte ein nur geringes Interes-
se an den Inhalten, als seien sie aufgrund ihrer offensichtlichen wissenschaftlichen 
Unzulänglichkeit vernachlässigbar oder disqualifizierten sich sogar für eine ernst-

2007. Von den auf einzelne Musikwissenschaftler bezogenen Publikationen können hier nur 
Monographien genannt werden: Maria Bruckbauer, » … und sei es gegen eine Welt von Feinden!« 
Kurt Hubers Volksliedersammlung und -pflege in Bayern, München 1991; Thomas Nußbaumer, 
Alfred Quellmalz und seine Südtiroler Feldforschungen (1940–42). Eine Studie zur musikalischen 
Volkskunde unter dem Nationalsozialismus, Innsbruck u. a. 2001; Thomas Schipperges, Die Akte 
Heinrich Besseler. Musikwissenschaft und Wissenschaftspolitik in Deutschland 1924 bis 1949, 
München 2005; Bernhard Bleibinger, Marius Schneider und der Simbolismo: Ensayo musicoló-
gico y etnológico sobre un buscador de símbolos, München 2005; Rosemarie Schumann, Leiden-
schaft und Leidensweg. Kurt Huber im Widerspruch zum Nationalsozialismus, Düsseldorf 2007; 
Michael Custodis (Hg.), Herman-Walter Frey. Ministerialrat, Wissenschaftler, Netzwerker. NS-
Hochschulpolitik und ihre Folgen, Münster und New York 2014; ders., Rudolf Gerber und die 
Anfänge der Gluck-Gesamtausgabe, Mainz und Stuttgart 2015; Manfred Günnigmann, Werner 
Korte und die Musikwissenschaft an der Universität Münster 1932 bis 1973, Münster 2015. Weitere 
Literatur wird im Text genannt.

18	 Ludwig Finscher, »Musikwissenschaft und Nationalsozialismus. Bemerkungen zum Stand der 
Diskussion«, in: Musikforschung. Faschismus. Nationalsozialismus. Referate der Tagung Schloss 
Engers, hg. von Isolde von Foerster, Christoph Hust und Christoph-Hellmut Mahling, Mainz 
2001, S. 1–7, hier S. 4.

19	 Eckhard John, »Der Mythos vom Deutschen in der deutschen Musik: Musikwissenschaft und 
Nationalsozialismus«, in: Die Freiburger Universität in der Zeit des Nationalsozialismus, hg. von 
Eckhard John u. a., Freiburg und Würzburg 1991, S. 163–190, hier S. 163.



12 Einleitung

hafte Untersuchung. Wenn in der Fachgeschichte bisher auf die Zusammenhänge 
von musikwissenschaftlichen Inhalten und der Ideologie eingegangen wurde, dann 
war dies meist auf isoliert betrachtete Akteure und die Suche nach Schlagworten wie 
»arisch« beschränkt. Letzteres muss zu Fehlschlüssen führen, wenn nicht gefragt 
wird, inwieweit sie überhaupt geeignet sind, das Fachspezifische der Musikwissen-
schaft zu erfassen. 

1948 spielte Friedrich Blume als Präsident der zwei Jahre zuvor neu gegründeten 
Gesellschaft für Musikforschung die Verbindungen seines Fachs mit dem Regime 
herunter. Für die im »Dritten Reich« betriebenen Aktivitäten räumte er lediglich eine 
»gewisse Überbewertung und Überbetonung der deutschen Musik«20 ein. Diese Aus-
richtung hatte er selbst energisch gestützt und 1939 in einer dem »Führer und Reichs-
kanzler« gewidmeten Festschrift in zeittypischer Diktion gefordert, die deutsche 
Musikwissenschaft habe »eines der edelsten Güter der deutschen Kultur zu hüten«. 
Er behauptete, das deutsche Volk habe sich mit den großen Werken der Musik eine 
»›Siegesallee‹ großartigster Denkmale« gesetzt, was einer Musikforschung, »die es 
mit ihren Pflichten gegen Volk und Staat ernst nimmt, die Ausrichtung« vorzeichne.21 
Die forcierte Beschäftigung mit der deutschen Musik ließ sich nach dem Krieg umso 
leichter einräumen, als sie nicht als ehrenrührig galt; insbesondere nicht die von Blu-
me erwähnten Denkmälerausgaben, die eine politische Funktion durch die Mehrung 
des Ansehens der Deutschen erfüllte, deren Herausgabe sich aber vorwiegend auf 
unpolitische Quellenstudien und Editionsarbeiten stützte. Die Auseinandersetzung 
mit deutscher Musik, teils mit nationalchauvinistischen Begleitklängen, hatte schon 
vor 1933 das Fach dominiert, was sich nach 1945 unverändert fortsetzte. Belastender, 
und deshalb soweit wie möglich verschwiegen, waren die inhaltlichen Verflechtun-
gen mit der Rassenideologie, deren Nutzbarmachung Blume in der genannten Fest-
schrift als ein »demnächst […] planmäßig zu bestellendes Feld der deutschen Musik-
forschung« bezeichnet hatte. Deren »nationalsozialistische Ausrichtung« stelle die 
»eindeutige Aufgabe, den Grund zu legen, auf dem das Gebäude einer musikalischen 
Rassenforschung errichtet werden kann«.22 

Die vorliegende Monografie untersucht die bis 1945 verfasste Konformliteratur, in 
der sich in charakteristischer Weise biologistische Erklärungsmuster von Kultur und 
Gesellschaft mit nationalchauvinistischen Lesarten von Musikgeschichte verbanden. 
Behandelt werden also lediglich die Gegenstände des damaligen musikwissenschaftli-
chen Diskurses zum Themenfeld »Musik und Rasse«. Das Ziel ist weder eine Gesamt-

20	 Friedrich Blume, »Bilanz der Musikforschung«, in: Die Musikforschung 1 (1948), S. 3–18, hier S. 4.
21	 Friedrich Blume, »Deutsche Musikwissenschaft«, in: Deutsche Wissenschaft. Arbeit und Aufga-

be. Dem Führer und Reichskanzler […] zu seinem 50. Geburtstag […], hg. von Bernhard Rust, 
Leipzig 1939, S. 16–18, hier S. 16.

22	 Ebd., S. 18.



13Einleitung

darstellung der Musikwissenschaft im Nationalsozialismus noch des höchst umfang-
reichen Bereichs Musik und Rassismus. Das Themenfeld schloss den vergleichsweise 
gut aufgearbeiteten Bereich23 der antisemitischen Musikpublizistik ein, beschränkte 
sich aber nicht auf ihn. Die Ausrichtung am zeitgenössischen Fachverständnis hat 
zur Folge, dass bestimmte Aspekte gegenüber ihrer damaligen gesamtgesellschaftli-
chen Bedeutung deutlich unterrepräsentiert sind: Die Musik der Moderne wurde von 
der damaligen deutschen Musikwissenschaft weitgehend ignoriert, und der Jazz, wie 
man die populäre Tanzmusik amerikanischer Provenienz damals nannte, galt erst 
recht nicht als ein forschungswürdiger Gegenstand. Dagegen hatte die außereuropäi-
sche Musik, die in der deutschen Gesellschaft keine Rolle spielte, für den hier behan-
delten Diskurs eine gewisse Bedeutung; wenn auch meist nur als Kontrastfolie. Der in 
der Musikwissenschaft geführte Diskurs war nicht freischwebend, denn bei aller Nei-
gung zur Spekulation griff man immerhin auf historische Quellen zurück – so frag-
würdig die Schlussfolgerungen waren. Er war eingebunden in ein komplexes System 
von teilweise in das 19. Jahrhundert zurückreichenden Anschauungen, was es erfor-
derlich macht, den Bereich der Musik gelegentlich für ideologie- und wissenschafts-
geschichtliche Exkurse zu verlassen. 

Zum Aufbau: Ein fachgeschichtlicher Block beschreibt die Paradigmen einer sich 
dezidiert als »nationalsozialistisch« verstehenden Musikwissenschaft und gibt einen 
kursorischen Überblick über die Beziehungen namhafter Musikwissenschaftler zum 
Nationalsozialismus. Weitere Kapitel umreißen die Grundlagen der Rassentheorien, 
die sich trotz ihres wissenschaftlichen Anspruchs als ein Identitätsdiskurs erweisen. 
Dabei stand die für die nationalsozialistischen Lehren charakteristische Überhöhung 
des germanisch-nordischen Menschen mit dem deutschen Identifikationsmodell des 
Germanentums in Verbindung; ursprünglich aus der Literatur der Romantik stam-
mend, wurde es immer mehr in den Bereich des Politischen überführt, mit natio-
nalem Chauvinismus vermengt und scheinbar naturwissenschaftlich unterfüttert, 
wobei man sich teilweise auf anerkannte anthropologische Verfahren wie die Schä-
delmessung stützte. Hier wird berücksichtigt, dass die nationalsozialistische Rassen-
forschung ausdifferenziert werden muss in medizinisch-biologische und anthropo-
logisch-kulturgeschichtliche Methoden. Diese teilten bestimmte Grundannahmen, 
weshalb die Grenzen manchmal fließend sind, aber sie nahmen unterschiedliche 
Gegenstände in den Blick und waren außerhalb des Fachs eigenständig institutiona-
lisiert. Während naturwissenschaftliche Ansätze in der von ihrer historischen Aus-

23	 Eckhard John, Musik-Bolschewismus. Die Politisierung der Musik in Deutschland 1918–1945, 
Stuttgart 1994; Annkathrin Dahm, Der Topos der Juden. Studien zur Geschichte des Antisemi-
tismus im deutschsprachigen Musikschrifttum, Göttingen 2007; Albrecht Dümling (Hg.), Das 
verdächtige Saxophon. »Entartete Musik« im NS-Staat-Dokumentation und Kommentar, Regens-
burg 2015.



14 Einleitung

richtung dominierten Musikwissenschaft nur begrenzt anwendbar waren – beschrie-
ben werden die Ansätze von Fritz Bose und Wilhelm Heinitz –, erwiesen sich die 
kulturgeschichtlich ausgerichteten rassenkundlichen Schriften von Hans F. K. Gün-
ther als anschlussfähig. 1932 erschien mit Musik und Rasse des Studienrats Richard 
Eichenauer, eines Leiters ideologischer Schulungen bei der SS, eine erste umfassende 
Übertragung dieser Lehre auf die Musikgeschichte. Auch wenn sie fast durchweg als 
unzureichend beurteilt wurde, prägte sie den kurz darauf einsetzenden musikwis-
senschaftlichen Diskurs, der durch das Abarbeiten an der Schrift geschärft wurde. 
Die Ablehnung seiner Vorgehensweise war nicht gleichbedeutend mit der Absage an 
eine musikwissenschaftliche Rassenforschung, denn sie ging einher mit Vorschlägen 
zur Professionalisierung des Bereichs und zahlreichen Versuchen namhafter Musik-
wissenschaftler, ihre spezifischen Kompetenzen einzubringen. Da sich die Deutung 
von Komponisten aus dieser Perspektive als besonders problematisch erwies, rück-
te die ältere Musikgeschichte in den Mittelpunkt. Besonders die bereits in der völki-
schen Bewegung verbreitete Germanen-Römer-Antithese schien geeignet, kulturelle 
Phänomene zu erklären, wobei die frühchristliche und mittelalterliche Musik wegen 
ihrer Verbindung zur römischen Kirche zum Widerpart einer angeblichen autoch-
thonen germanischen Musikkultur erklärt wurde.

***

Mein Dank geht an diejenigen, die zu diesem Buch beigetragen haben. Hartmut 
Schick hat ihr durch die Aufnahme in die Reihe Münchner Veröffentlichungen zur 
Musikgeschichte einen passenden Rahmen gegeben, Florian Besthorn, Irene Holzer 
und Gerhard Schönberger haben sich der Mühe unterzogen, eine frühere Fassung 
durchzuschauen. Thomas Schipperges danke ich für die Möglichkeit, sich über ver-
schiedene Aspekte des Themas auszutauschen. Die umfangreiche Quellenarbeit wä-
re ohne das Zutun der Mitarbeiter der Bayerischen Staatsbibliothek München und 
des Bundesarchivs nicht möglich gewesen. Im Allitera Verlag haben Alexander Stra
thern, Dirk Peschl und Johanna Conrad das Projekt durchgeführt und zum Ab-
schluss gebracht.

Der größte Dank geht an meine Familie, ohne die das Buch nicht möglich gewe-
sen wäre. Meine Frau musste die vielfältigen Einschränkungen ertragen, die das 
Schreiben für gemeinsame Aktivitäten bedeutete. Ein erheblicher Teil der Recher-
chen geschah, während ich meinen Sohn Leandro in der Elternzeit betreut habe. Ihm 
ist das Buch gewidmet.



Fachgeschichte

Paradigmen nationalsozialistischer Musikwissenschaft

Wie andere historische Fächer war die Musikwissenschaft in den aufkommenden 
Nationalstaaten des 19. Jahrhunderts institutionalisiert worden, was die Wahl von 
Themen förderte, die zur Legitimation dieser Staatsgebilde beizutragen vermochten. 
Auch das NS-Regime wertete Fächer auf, die wie die Musikwissenschaft aufgrund ih-
rer Beschäftigung mit der deutschen Kultur politisch instrumentalisierbar  und deren 
Vertreter zur Anpassung bereit waren. Die Überhöhung des Nationalen nahm auch 
im »Dritten Reich« breiten Raum ein. So häuften sich nach 1933 die Versuche, nicht-
deutsche Komponisten aufgrund ihrer Vorfahren für das Deutschtum zu vereinnah-
men. Hans Joachim Moser behauptete fälschlich, der polnische Nationalkomponist 
Stanisław Moniuszko sei der Sohn einer Deutschen gewesen. Das Polnische an ihm 
solle nicht verkleinert werden, aber es sei »gut, dem polnischen Selbstgefühl eine klei-
ne Gegenrechnung aufzumachen«.24 Hans Engel erklärte Franz Liszt für »voll und 
ganz deutschstämmig«, »beide Großmütter sind Deutsche […], alle acht Urgroßel-
tern sind deutschstämmig, die ganze Sippe deutsch«. Deutschstämmig sei auch seine 
Tochter Cosima – und damit die Wagner-Dynastie –, die keineswegs das Kind eines 
Ungarn und einer Französin war, denn von ihren vier Großeltern waren drei deutsch 
und einer französisch.25 Wie sich das spezifisch Deutsche in der Musik nachweisen 
lasse, galt in der deutschen Musikwissenschaft über lange Zeit als eine zentrale Fra-
gestellung, die Untersuchungen führten aber kaum zu befriedigenden Ergebnissen. 
Willibald Gurlitt schätzte die Frage als eine »jeden Musiker und Musikwissenschaft-
ler bewegende Frage« ein, deren Klärung allerdings dadurch behindert werde, dass es 
zur Voraussetzung das Wissen um das deutsche Wesen habe, das längst nicht so gesi-
chert sei, »wie man es angesichts der gegenwärtigen Neubesinnung auf das Deutsch-
tum sich gern wünschen würde«.26

24	 Hans Joachim Moser, »Deutsche Musik im polnischen Raum«, in: Deutsche Musikkultur 4 
(1939 / 40), S. 155–157, hier S. 156f.

25	 Hans Engel, »Franz Liszt – Deutscher!«, in: Deutsche Musikkultur 1 (1936 / 37), S. 103f.
26	 Willibald Gurlitt, »Der gegenwärtige Stand der deutschen Musikwissenschaft«, in: Deutsche 

Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 17 (1939), S.  1–82, S.  30f. Für 
eine neuere Gesamtdarstellung des Phänomens »Deutsche Musik« siehe Friederike Wißmann, 
Deutsche Musik, Berlin 2015.



16 Fachgeschichte

Eine »neue« Musikwissenschaft, wie sie von den nachfolgend behandelten Fachver-
tretern gefordert wurde, hatte jedoch zu berücksichtigen, dass der Nationalsozialis-
mus auf mehr abzielte als nur auf eine Steigerung des Deutschtums. Er ist gekenn-
zeichnet durch ein biologistisches Gesellschaftsverständnis, das sich unter anderem 
in der alle Bereiche des Lebens durchwirkenden Klassifikation von Menschen in 
»Rassen« zeigte. Für den im Sinne des Regimes verfassten Volks-Brockhaus von 1939 
war die »Erkenntnis von der Bedeutung der Rassen […] ein Grundpfeiler national-
sozialistischer Weltanschauung«.27 Auch das damalige Standardwerk zur Vererbung 
konstatierte, Nationalsozialismus sei »angewandte Biologie, angewandte Rassenkun-
de«;28 eine Aussage, die durch ähnlich lautende Aussprüche von Rudolf Heß und des 
bayerischen Kultusministers Hans Schemm bekannt wurde.29 

Die Glorifizierung der Deutschen war streng genommen nicht deckungsgleich mit 
der Überhöhung des germanisch-nordischen Menschen, denn nach der im »Drit-
ten Reich« verbreiteten Terminologie von Hans F. K. Günther setzten sie sich aus 
regional unterschiedlichen Mischungen von »nordischer«, »dinarischer«, »ostischer« 
sowie geringeren Anteilen weiterer »Rassen« zusammen.30 Die Differenzierung soll-
te forschungsleitend werden, wie Friedrich Blume in seiner damals stark rezipier-
ten Schrift Das Rasseproblem in der Musik – Entwurf zu einer Methodologie musik-
wissenschaftlicher Rassenforschung ausführte. Dort forderte er ausdrücklich, in der 
Musikwissenschaft müsse es künftig um »Rasse« gehen, »nicht um Volk, Nation oder 
andere Einheiten«.31 Allerdings wurde diese Trennung nicht konsequent eingehalten 
und die Begriffe teils synonym verwendet. Obwohl Nationalismus oft mit Rassismus 
vergesellschaftet ist, sind die Konzepte von Nation und »Rasse« keineswegs kongru-
ent. Da es sich um konkurrierende imaginierte Gemeinschaften handelt, stehen sie 
in einem gewissen Spannungsverhältnis zueinander.32 Großenteils zählten die Deut-
schen gar nicht zum überhöhten germanisch-nordischen Typ. Der Arzt Rudolf Vir-

27	 Der Volks-Brockhaus. Deutsches Sach- und Sprachwörterbuch für Schule und Haus, Leipzig 81939, 
S. 556.

28	 Erwin Baur, Eugen Fischer und Fritz Lenz, Grundriß der menschlichen Erblehre und Rassenhygi-
ene, München 1931, S. 131.

29	 Robert N. Proctor, Racial Hygiene. Medicine under the Nazis, Cambridge und London 1988, 
S. 64.

30	 Diese Differenzierung ist nicht identisch mit der aus der Landeskunde übernommenen Unter-
teilung in deutsche »Stämme«, die sich u. a. in der Präambel der Weimarer Verfassung fand und 
die die »Altstämme« (Bayern, Schwaben, Franken, Thüringer, Sachsen und Friesen) sowie ver-
schiedene »Neustämme« meinte. 

31	 Friedrich Blume, Das Rasseproblem in der Musik – Entwurf zu einer Methodologie musikwis-
senschaftlicher Rassenforschung, Wolfenbüttel 1939, S. 5. Zur Wirkung der Schrift vgl. d. Verf., 
»Anspruch auf Deutungshoheit. Friedrich Blume und die musikwissenschaftliche ›Rassenfor-
schung‹«, in: Die Musikforschung 69 (2016), S. 361–379.

32	 Christian Geulen, Wahlverwandte. Rassendiskurs und Nationalismus im späten 19. Jahrhundert, 
Hamburg 2007, S. 14.



Paradigmen nationalsozialistischer Musikwissenschaft 17

chow hatte schon 1886 auf der Basis von sieben Millionen Schulkindern den Anteil 
der Blonden im gesamten Deutschen Reich mit 31,8 % ermittelt, den der Brünetten 
mit 14,05 % und den der Mischtypen mit 54,15 %.33 Dies hatte das Potenzial, die Bewe-
gung von innen heraus zu sprengen. Der völkische Publizist Otto Schmidt-Gibichen-
fels hielt es daher 1922 für »ganz ausgeschlossen […], das Blutsbekenntnis auf sämtli-
che Merkmale der nordischen bzw. germanischen Rasse auszudehnen«, da dann nur 
noch zehn Prozent der Bevölkerung als wirkliche Deutsche zählen dürften.34 

Obwohl das Bedürfnis, die Menschen hierarchisch zu sortieren, als dem Erkennt-
nisgewinn dienende Wissenschaft präsentiert wurde, ist offensichtlich, dass die The-
orien nur im Kontext bestimmter gesellschaftlicher und politischer Strukturen zu 
verstehen sind. Der Verweis auf die Naturwissenschaften diente zur Legitimierung 
hierarchischer Ordnungsvorstellungen, die als naturgegeben dargestellt wurden; 
dadurch übernahm die Wissenschaft in gewisser Weise die Rolle der Religion, die 
zuvor für die Begründung der gesellschaftlichen Ordnung zuständig gewesen war. 
Die Kategorisierungen ordnen sich in die bekannte Unterscheidung des sozialisti-
schen Philosophen Norberto Bobbio ein, wonach die politischen Lehren der Rech-
ten eher die Ungleichheit der Menschen betonen, die als natürlich und unverrück-
bar gekennzeichnet wird, während in denen der Linken davon ausgegangen wird, 
Ungleichheiten seien sozialer Natur und könnten beseitigt werden.35 Diese Zielset-
zungen müssen nicht allen Beteiligten vollumfänglich bewusst gewesen sein. Für 
den Historiker Patrik von zur Mühlen kann kein Zweifel daran bestehen, dass die 
Anhänger der Rassenlehren vielfach überzeugt waren, neue biologische und histo-
rische Gesetze entdeckt zu haben, die Gesellschaft und Kultur erklären könnten.36 
Die Akzentuierung derartiger Fragestellungen führte zu einem Bedeutungsgewinn 
anschlussfähiger Disziplinen, an dem auch Musikwissenschaftler partizipieren woll-
ten. So stellte Engel, der gerade im Begriff war, an der Universität Königsberg zum 
Lehrstuhlinhaber aufzusteigen, 1944 klar, dass bei ihm die »Rassenfrage« in den Vor-
dergrund gerückt sei, weshalb er es für notwendig hielt, an den Beginn einer Unter-
suchung der musikgeschichtlichen Beziehungen zwischen Deutschland und Itali-

33	 Rudolf Virchow, »Gesammtbericht über die von der deutschen anthropologischen Gesellschaft 
veranlassten Erhebungen über die Farbe der Haut, der Haare und der Augen der Schulkinder in 
Deutschland«, in: Archiv für Anthropologie 16 (1886), S. 275–466, hier S. 282.

34	 Otto Schmidt-Gibichenfels, »Die Rassenlehre und die Völkischen«, in: Hammer 21 (1922), Heft 
469, S. 7f.

35	 Norberto Bobbio, Rechts und Links. Gründe und Bedeutungen einer politischen Unterscheidung, 
Berlin 1994, S. 78f. Dies bedeutet keineswegs, dass rassistische Vorstellungen nicht auch aufsei-
ten von Linken zu finden sind. Der Briefwechsel von Karl Marx und Friedrich Engels bietet ein 
buntes Kaleidoskop aller denkbaren Stereotype ihrer Zeit, worauf u. a. ein von Gregor Gysi und 
Harry Rowohlt gelesenes Hörbuch hinweist.

36	 Patrik von zur Mühlen, Rassenideologien. Geschichte und Hintergründe, Berlin und Bonn ²1979, 
S. 27.



18 Fachgeschichte

en die Frage zu stellen, »welche rassischen Beziehungen« zwischen diesen Ländern 
bestehen.37 

Die Musikwissenschaft wurde durch die Verstrickungen mit dem NS-Regime nicht 
nur moralisch diskreditiert, sondern auch wissenschaftlich beschädigt, denn die Öff-
nung gegenüber völkischen Irrationalismen erzwang die Aufgabe akademischer Stan-
dards. Die Wendung vom Objektiven zum Subjektiven, von überprüfbaren Fakten zu 
intuitiven Betrachtungen eines nebulösen germanisch-nordischen Wesens, erweist 
sich charakteristisch für völkisch-nationalsozialistische Texte, die mit ihrer Neigung 
zum Emotionalen und zum Irrationalen in gewisser Weise an die Romantik anschlos-
sen.38 In exemplarischer Weise forderte der antisemitische Agitator Franz Haiser 1912, 
man müsse sich endlich von der »maßlosen Vernunftvergötterung« abwenden und 
wieder »die edlen Instinkte unseres deutschen Blutes« berücksichtigen. »Das fortge-
setzte konsequente Logisieren muß schließlich auf allen Gebieten zur Negation füh-
ren, nur der Glaube schafft positive Werte.«39 Die Verbindung des Nationalen mit 
Positivismuskritik beschränkte sich nicht auf fragwürdige völkische Publizisten. Auf 
einer anderen intellektuellen Ebene wurde die faktenbasierte wissenschaftlich-objek-
tivierende Betrachtungsweise auch von führenden Gelehrten der Zeit infrage gestellt. 
Mit philosophischem Überbau versehen, beeinflusste sie unter anderem Besseler, der 
damals als der brillanteste deutsche Musikwissenschaftler galt und der das Verhält-
nis von Musik und Welt neu zu bestimmen versuchte. Er hielt es, wie er dem in Basel 
lehrenden Jacques Handschin schrieb, für »ganz unmöglich« geschichtliche Ereignis-
se »von ihren lebensmäßigen Grundlagen (Volkstum und Rasse) zu trennen: die Ein-
heit des ›Lebens‹ als eines leiblich-seelisch-geistigen Tatbestands wird hier so über-
zeugend wie vielleicht nirgends sonst«. Man sehe zu wenig, dass diese »Einheit und 
Ganzheit des Lebens […] das philosophische Kernproblem des Nationalsozialismus« 
sei. Sie sei allerdings etwas anderes als die modischen Rassenlehren von Günther, die 
Besseler als unzulänglich ablehnte und die er ansah als ein »hilfloser Versuch für die 
instinktiv erfasste Ganzheit des Lebens gewisse Begriffe zu finden«.40

Die Idee war, dass Musik keineswegs eine völkerverbindende Sprache sei; dies 
erschien Karl Blessinger als Propaganda von »Verfechtern internationaler Gedan-

37	 Hans Engel, Deutschland und Italien in ihren musikgeschichtlichen Beziehungen, Regensburg 
1944, S. 9.

38	 George L. Mosse, Ein Volk, ein Reich, ein Führer. Die völkischen Ursprünge des Nationalsozialis-
mus, Königsstein / Taunus 1979, S. 21. In extremer Form brachte die Verbindung zum Irrationa-
len der Romantik der nationalsozialistische Musikpublizist Friedrich Baser zum Ausdruck, der 
seine »arische« Deutung des Parsifal-Stoffs auf die von Clemens Brentano notierten Visionen der 
Mystikerin Anna Katharina Emmerick stützte. Baser, »Richard Wagner als Künder der arischen 
Welt«, in: Die Musik X XVI / 2 (Dezember 1933), S. 85–90.

39	 Franz Haiser, Die Krisis des Intellektualismus, Hildburghausen 1912, S. 7, 24.
40	 Heinrich Besseler an Jacques Handschin vom 17. Mai 1937. Zitiert nach Büchler und Schipperges 

(Hg.), Heinrich Besseler und Jacques Handschin, S. 46f.



Paradigmen nationalsozialistischer Musikwissenschaft 19

kengänge«.41 Günther definierte »Rasse« als eine »Menschengruppe, die sich durch 
die ihr eignende Vereinigung körperlicher Merkmale und seelischer Eigenschaften 
von jeder anderen (in solcher Weise zusammengefassten) Menschengruppe unter-
scheidet«.42 Dies übertrug Blume auf die Musik, wenn er postulierte, der Zugang 
eines Individuums zu bestimmten kulturellen Praktiken und Musikwerken sei an 
die Zugehörigkeit zu einer derartigen »Menschengruppe mit gleichem und konstan-
tem leiblich-seelischem Erbgut«43 gebunden. Deren kulturelle Äußerungen müssten 
Außenstehenden unzugänglich bleiben, während sich der Zugehörige »warm umfan-
gen vom Altvertrauten [fühle], das eben nicht nur deswegen altvertraut ist, weil diese 
›Art Musik‹ uns gewohnt ist, sondern weil in ihr etwas vom Blut und Rasse unseres 
eigenen Wesens lebt«.44 Durch die Übertragung von einer »Rasse« zur anderen ver-
liere sie ihre Bindungen und werde zum »isolierten und blutlosen Bildungsgut«; ihm 
war es ein Rätsel, wie sich etwa Japaner mit deutscher Musik identifizieren könnten.45 

Vorderhand war zu klären, wie sich diese Eigenheiten überhaupt in einer begriffs-
losen Kunst wie der Musik nachweisen lassen. Naturwissenschaftliche Perspekti-
ven wären den angenommenen Zusammenhängen zwischen Musik und einer den 
»Rassen« spezifischen leiblich-seelischen Ausstattung des Menschen vielleicht ange-
messener gewesen als kulturgeschichtliche Einlassungen; mit wenigen Ausnahmen 
kamen die beteiligten Fachvertreter aber aus der Historischen Musikwissenschaft 
und verfügten nicht über das notwendige Instrumentarium. Über erste Ansätze 
gelangte auch Engel nicht hinaus, obwohl er forderte, die Musikwissenschaft könne 
sich künftig nicht mehr auf Philologie und Historie beschränken. Sie dürfe künftig 
»bei allen Fragen der Forschung, ob es sich um Kunstwerk und Künstler oder Stilge-
schichte handelt, auf die Anwendung naturwissenschaftlich psychologischer Typo-
logie« nicht verzichten.46 1939 kommentierte der Musiksoziologe Kurt Blaukopf im 
Exil die Anfänge der musikwissenschaftlichen Rassenforschung. Zu diesem Zeit-
punkt kristallisierten sich für ihn zwei Kernthemen heraus: Die Geschichte der Ton-
systeme, die exklusiv bestimmten »Rassen« zugeordnet wurden, und Versuche, »die 
Zusammenhänge zwischen der biologischen Beschaffenheit einzelner Komponis-

41	 Karl Blessinger, »Rassenforschung und rassische Erkenntnis auf dem Gebiete der Musik«, in: 
Ziel und Weg. Zeitschrift des Nationalsozialistischen Deutschen Ärzte-Bunds 8 (1938), Heft 24, 
S. 673–679, hier S. 673.

42	 Hans F. K. Günther, Rassenkunde des deutschen Volkes, München 141930, S. 14.
43	 Blume, Rasseproblem, S. 5.
44	 Friedrich Blume, »Musik und Rasse. Grundfragen einer musikalischen Rassenforschung«, in: 

Die Musik X X X / 11 (August 1938), S. 736–748, hier S. 737.
45	 Ebd., S. 738f.
46	 Hans Engel, »Die Bedeutung Konstitutions- und psychologischer Typologien für die Musikwis-

senschaft«, in: Archiv für Musikforschung 7 (1942), S. 129–153, hier S. 153.



20 Fachgeschichte

ten und dem ›rassenseelischen‹ Gehalt ihrer Werke zu beleuchten«.47 Eine Zeit lang 
war die Annahme verbreitetet, dass es sich bei bestimmten Arten von Harmonik, 
aber auch von Rhythmik und Melodik, nicht um vom Komponisten frei wählba-
re Mittel handle, sondern um einen natürlichen Ausfluss seiner »Rasse«. Erhebliche 
Anstrengungen wurden auf die Suche nach Gesetzmäßigkeiten verwendet, und Hans 
Joachim Moser vermutete bereits 1930, große Tonschritte seien bei den »Fremdvöl-
kern« selten, »ganz überwiegend kriechen ihre Weisen, wie ängstlich auf schmalem 
Dschungelpfad geduckt, um einen Mittelpunkt in kleinen Intervallen, während bei 
uns ein herrenhaftes Ausgreifen, ein herzhafter Wagemut kühn und sicher den Ton-
raum durchspringt«.48 

Das »Rassen«-Konzept ging von der Annahme einer in ihrem innersten Wesen 
unveränderten Musik aus, die der verbindende Strom germanisch-nordischen Blu-
tes durch die Jahrhunderte getragen habe. Ganz neu war die Idee nicht, denn bereits 
um 1900 hatte der Berliner Musikwissenschaftler Oskar Fleischer ein musikalisches 
Kontinuum entworfen, das sich von den alten Germanen bis in die deutsche Gegen-
wart erstreckte.49 Die Kontinuität zeigt sich darin, dass es möglich war, vorhande-
ne Texte an den neuen Rahmen anzupassen, wie Joseph Müller-Blattaus Mono-
grafie Germanisches Erbe in deutscher Tonkunst (1938) belegt, die eine Erweiterung 
eines Aufsatzes aus dem Sammelband Germanische Wiedererstehung. Ein Werk über 
die germanischen Grundlagen unserer Gesittung (1926) war. Indem er das Volkslied 
stärker gewichtete, den Gegensatz zwischen römischem Christentum und germa-
nisch-deutschem Volkstum deutlicher akzentuierte und gelegentlich den Begriff der 
»Rasse« einführte,50 gelang es ihm den Erwartungen nationalsozialistischer Entschei-
dungsträger in einem Maße zu entsprechen, sodass die Publikation in die Schriften-
reihe der Forschungsgemeinschaft Deutsches Ahnenerbe aufgenommen wurde. Eine 
neue Entwicklung war allerdings, dass nach dem Ersten Weltkrieg das Thema aus 
der Randständigkeit völkischer Autoren allmählich in die universitäre Wissenschaft 
überwechseln und nach 1933 zu einer zentralen Forschungsfrage aufsteigen konn-
te. Blume forderte 1939, die Musikwissenschaft müsse künftig das »große Problem 
der germanischen Kontinuität« bearbeiten, die »Frage nach den dauernden Wesens-

47	 Kurt Blaukopf, »Musikwissenschaft und Rassentheorie« [1939], in: Kurt Blaukopf (Hg.), Unter-
wegs zur Musiksoziologie. Auf der Suche nach Heimat und Standort, kommentiert von Reinhard 
Müller, Graz und Wien 1998, S. 89–96, hier S. 89.

48	 Hans Joachim Moser, Geschichte der deutschen Musik, 2 Bände, Stuttgart und Berlin 1930, I, 
S. 10.

49	 Vgl. d. Verf., »Zwischen völkischer Bewegung und Nationalsozialismus. Oskar Fleischer und die 
›germanische Kontinuität‹ in der Musikgeschichte«, in: Archiv für Musikwissenschaft 77 (2020), 
S. 49–65.

50	 Manfred Schuler, »Zum völkisch-nationalen Denken in der Musikwissenschaft«, in: Musikfor-
schung. Faschismus. Nationalsozialismus. Referate der Tagung Schloss Engers, hg. von Isolde von 
Foerster u. a., Mainz 2001, S. 319–327, hier S. 323.



Paradigmen nationalsozialistischer Musikwissenschaft 21

merkmalen der deutschen Musik«.51 Weniger theoretisch als musikhistorisch widme-
te sich der an der TH Breslau lehrende Hermann Matzke dem Kontinuitätsgedanken, 
wenn er mit Blick auf die altgermanischen Luren ein spezifisches Musikempfinden 
in der Bevorzugung bestimmter klanglicher Mittel zu erkennen glaubte. Er hielt es 
für keinen Zufall, dass sich »den großen deutschen Meistern […] an gewissen, ganz 
den inneren Menschen in Weihe oder jenseitiger Schau erfassenden Stellen […] eine 
Art Urklang offenbart, der dem Kenner unmittelbar das Klangerlebnis der Luren 
zurückruft«. Dies zeige sich u. a. beim Trauermarsch aus der Eroica-Sinfonie oder 
den Posaunen in der Zauberflöte, vor allem aber im »klangliche[n] Bedürfnis Wag-
ners und Bruckners, deren Tuben einem uralten lurenhaften Klangsinn abgerungen 
erscheinen«.52

Fakten wurden vielfach durch gefühlte Wahrheiten ersetzt, und selbst renommier-
te Musikwissenschaftler verstanden die in der etablierten Wissenschaft verbindli-
chen Kriterien als ein Korsett, das zu sprengen sei, um zu den eigentlichen Inhal-
ten vorstoßen zu können. Werner Korte, der das musikwissenschaftliche Seminar 
in Münster von 1932 bis 1973 leitete, forderte die »weltanschauliche und methodi-
sche Überwindung der sogen. Geisteswissenschaft und ihrer völkisch-wertmäßigen 
Unbezogenheit«.53 Die ältere Musikwissenschaft, für die Geschichte in erster Linie 
»ein Ausgrabungsfeld zur Darstellung geistesgeschichtlicher Fakten« sei, habe der 
politische Umbruch endgültig überholt; sie sei »tot für das neue Reich«.54 Wie Blume 
sah Korte die Aufgabe darin, überzeitliche Merkmale zu ermitteln: 

»Alle Geschichte kann nur dazu dienen, als vorgeborne Gegenwart unseren Weg 
zu erhellen, sie wird nur ein Thema kennen: unser Volk, sie wird nicht allein 
geisteswissenschaftliche Epochen abgrenzen, sie wird vor allem berufen sein, das 
bewusst zu machen, was über alle Epochen hinweg bleibendes Gut unseres Volkes 
und unserer Rasse ist. Diese Ursubstanz unserer künstlerischen Äußerung, heute 
wirksam wie vor 1000 Jahren, dieser Glaube, nicht an Zeit und Raum, sondern an 
die metaphysische Bedingtheit ewig gleicher Lebensfunktion verbindet Gegen-
wart und Geschichte und weist der Musikwissenschaft im Dienste dieses Glau-
bens, im Dienste unseres Reiches ihre verbindende Verpflichtung für alle zu.«55

51	 Blume, »Deutsche Musikwissenschaft«, S. 18.
52	 Hermann Matzke, »Von den alten Luren. Betrachtungen anläßlich des Neubaus von Ventillu-

ren«, in: Zeitschrift für Instrumentenbau 56 (1935 / 36), S. 150–152, hier S. 151.
53	 Werner Korte, »Die Grundlagenkrisis der deutschen Musikwissenschaft«, in: Die Musik 30 

(1938), S. 668–674, hier S. 673.
54	 Werner Korte, »Die Aufgaben der Musikwissenschaft«, in: Die Musik 27 (1934 / 35), S. 338–344, 

hier S. 340.
55	 Ebd., S. 341. Hervorhebungen von Korte.



22 Fachgeschichte

Aus der Perspektive der Rassenlehren waren die Menschen nicht allein wegen ihrer 
äußerlichen Merkmale unterscheidbar, sondern auch aufgrund ihrer seelischen und 
intellektuellen Eigenschaften. Das Fehlen entwickelter und standardisierter Verfah-
ren begünstigte hierbei die Verwendung intuitiver Methoden, die einen großen Spiel-
raum subjektiver und willkürlicher Beurteilungspraxis eröffneten.56 Nicht wenigen 
der Beteiligten war völlig bewusst, dass dies im Konflikt stand mit den gemeinhin 
an Wissenschaft angelegten Kriterien. Korte geißelte die philologisch ausgerichte-
ten Geisteswissenschaften als »Endirrtum der liberalistischen Kunstwissenschaften«, 
die es zu überwinden gelte; für die von ihm angestrebte »Wertungswissenschaft« sei 
»›Subjektivität‹ […] eine naturgegebene, und Wertung […] ihre politische Verpflich-
tung«.57 Auch wenn die Geisteswissenschaften heute die neuen Fragestellungen wie 
»Rasse und Stil« berücksichtigen, so suchen sie »trotzdem – wie es ihrem objekti-
ven Wissenschaftsbegriff vorschwebt – nach ›Beweisen‹, die etwa die Abhängigkeit 
des Stiles von der Rasse […] belegen könnten«. Die neue wissenschaftliche Ausrich-
tung sei hingegen »davon überzeugt, daß sich die Zusammenhänge von Rasse und 
ihren sämtlichen künstlerischen und außerkünstlerischen Äußerungen nicht ›bewei-
sen‹ lassen noch dieses Beweises bedürfen, sondern daß diese Zusammenhänge na-
turgegeben eine primäre und nicht rückführbare völkische Erfahrungstatsache aus-
drücken«.58 

Rudolf Gerber, außerordentlicher Professor in Gießen und ab 1943 Ordinarius an 
der Universität Göttingen, forderte gleichfalls die Vorstellung einer »wertfreien, auto-
nomen Wissenschaft« aufzugeben; sie zerrinne »zu einem wesenlosen Phantom, das 
in dem anbrechenden Zeitalter der ›politischen‹ Wissenschaft kein Lebensrecht mehr 
besitzt«.59 Derartige Äußerungen können kaum als ernst zu nehmende Positivmus-
kritik gelesen werden. Wenngleich die Verfasser vermutlich überzeugt waren, tiefen 
Wahrheiten auf die Spur zu kommen, so erscheinen die Texte heute doch eher als 
Versuche, sich einen Freibrief auszustellen, der es erlaubt, die Fakten so zu verbie-
gen, dass sie die vorgefassten Überzeugungen stützen. 1937 veröffentlichte das Archiv 
für Musikforschung einen Text des Studienrats Siegfried Günther (nicht verwandt 
mit dem Rassentheoretiker Hans F. K. Günther), der von Gerber promoviert worden 
war. Dieser griff den amerikanischen Psychologen Thomas Russell Garth an, dessen 
empirisch angelegte Race Psychology (1931) dem von ihm vermuteten Zusammenhang 
zwischen musikalischer Begabung und »Rasse« widersprach. Günther forderte, »zah-
lenmäßige Ergebnisse« seien ganz anders zu werten, »wenn sie aus von Grund auf 

56	 Hans-Christian Harten, Uwe Neirich und Matthias Schwerendt, Rassenhygiene als Erziehungs-
ideologie des Dritten Reichs. Bio-bibliographisches Handbuch, Berlin 2006, S. 39.

57	 Korte, »Die Grundlagenkrisis der deutschen Musikwissenschaft«, S. 671.
58	 Ebd.
59	 Rudolf Gerber, »Aufgaben der Musikwissenschaft«, in: Zeitschrift für Musik 102 (1935), S. 497–

501, hier S. 497.



Paradigmen nationalsozialistischer Musikwissenschaft 23

ganzheitlicher d.[as] i.[st] nationalsozialistischer Weltanschauung heraus zu werten 
sind und nicht im Sinne nur mechanisch-exakter, rationaler und individualistischer 
Wissensfindung und Erkennung gesehen werden«. Es sei die »Haltung einer typisch 
deutschen Wissenschaft«, sich loszulösen »von der nur rationalen und konstruktiven, 
oft aber gerade deshalb unschöpferischen Erkenntnisweise«.60 In einer rassenkundli-
chen Zeitschrift forderte er wenig später explizit »die umfassende Schau, das intuitive 
Erleben auf der Grundlage exakter Forschung« als musikwissenschaftliche Methode 
zuzulassen.61 Festzuhalten bleibt allerdings, dass die Hinwendung zu intuitiven Ver-
fahren in der traditionell stark philologisch ausgerichteten Musikwissenschaft auf 
Widerstand stieß – und dies nicht nur bei denen, die dem Regime ablehnend gegen-
überstanden, sondern auch bei einigen dezidiert regimenahen Musikforschern. Der 
Musikethnologe Fritz Bose, der eine Zeit lang die Nähe zu Heinrich Himmler suchte 
und eine Karriere im SS-Ahnenerbe anstrebte, forderte angesichts des Überhandneh-
mens spekulativer Betrachtungen, es müsse »zunächst einmal die Tatsache rassischer 
Einflüsse in der Musik überhaupt nicht nur intuitiv erlebt, auch nicht nur wissen-
schaftlich erkannt, sondern auch bewiesen werden«.62 

Das Judentum stand im Mittelpunkt der nationalsozialistischen Vernichtungspoli-
tik, nicht aber der nationalsozialistischen Musikwissenschaft. Auch wenn Fanatiker 
wie Karl Blessinger radikale antisemitische Pamphlete verfassten, wurden jüdische 
Musiker sonst eher am Rande behandelt. Die vergleichsweise geringe Berücksichti-
gung erklärt sich weniger durch die Abwesenheit antisemitischer Ressentiments (von 
der man bis zum Gegenbeweis im Einzelfall freilich ausgehen muss), da sie selbst 
von Forschern aus dem Umfeld der SS nur am Rande berührt wurden. Dass dabei 
ein so scharfer Antisemit wie Richard Eichenauer wegen nicht eindeutig genug for-
mulierter Äußerungen zur Zielscheibe parteiinterner Kritik wurde, ließ es als strate-
gisch geschickter erscheinen, das heikle Thema besser ganz zu vermeiden. Das Fehlen 
begründet sich weiterhin durch die Strategie, jüdische Künstler soweit wie möglich 
aus der deutschen Musikgeschichte zu eliminieren bzw. ihren Anteil zumindest zu 
minimieren. Einige Antisemiten wie Alfred Lorenz sprachen ihnen im Anschluss an 
Richard Wagners Schrift Das Judentum in der Musik daher jegliche eigene Musik ab; 
er behauptete, nicht einmal der Synagogalgesang aus vor- und frühchristlicher Zeit 
stamme von ihnen und äußerte so absurde Vermutungen wie die, Giacomo Mey-
erbeer habe seine besten melodischen Einfälle armen arischen Komponisten abge-

60	 Siegfried Günther, »Musikalische Begabung und Rassenforschung im Schrifttum der Gegen-
wart. Eine methodologische Untersuchung«, in: Archiv für Musikforschung 2 (1937), S. 308–339, 
hier S. 309, 327.

61	 Siegfried Günther, »Rassenseelenforschung und Musikwissenschaft«, in: Zeitschrift für Rassen-
kunde und gesamte Forschung am Menschen 9 (1939), Heft 1, S. 40–47, hier S. 47.

62	 Fritz Bose, »Klangstile als Rassenmerkmale (I. Teil)«, in: Zeitschrift für Rassenkunde und die ver-
gleichende Forschung am Menschen 14 (1943), S. 78–97, hier S. 85.



24 Fachgeschichte

kauft.63 Größere Bedeutung erlangte das Judentum in diesem Kontext erst wieder 
mit Blick auf die nach seiner Emanzipation entstandene Musik. Dies begründete sich 
nicht zuletzt damit, dass jüdische Musiker über lange Zeiträume nur hinter Ghetto-
mauern hatten wirken können, wiewohl einzelne von ihnen (wie Salomone Rossi) im 
Italien der Renaissance und des Barocks eine gewisse Bedeutung erlangt hatten; auch 
nach Ansicht jüdischer Musikhistoriker wie Simon Levy war der jüdische Anteil an 
der Musik der christlichen Mehrheitsgesellschaft vor 1800 daher gering.64 Die Lücke 
verdeutlicht ein Aufsatz Gerbers über »Die Musik der Ostmark«, die für ihn vom 
Mönch von Salzburg bis zu Hugo Wolf reichte. Da ihm offensichtlich erst die jüngere 
Musikgeschichte geeignet erschien, seine antisemitische Gesinnung zum Ausdruck 
zu bringen, schloss er mit einem unvermittelten Ausfall: Dann sei eine Generation in 
den Vordergrund getreten, »deren Wortführer nicht mehr Menschen der Ostmark 
waren, sondern das internationale Judentum, dessen erster Hauptvertreter, der tsche-
chische Ghetto-Jude Gustav Mahler, eine Ära des äußeren und inneren Zerfalls ein-
leitete«.65 Wenn jüdische Musiker erwähnt wurden, dann in der Regel mit diffamie-
render Absicht, wofür es keiner historischen oder philologischen Untersuchungen 
bedurfte. So passte Moser in der 1943 erschienen Neuauflage seines Musiklexikons 
die Urteile über jüdische Musiker entsprechend an, indem aus dem zuvor positiv 
besprochenen Felix Mendelsohn Bartholdy in Anwendung des Topos der Andersar-
tigkeit der Juden ein »fremder Hospitant der dt. Musikromantik« wurde.66 Zwar gab 
es außerhalb der Musikwissenschaft einen Bereich als »Judenforschung« bezeichne-
ter geistes-, kultur- und sozialwissenschaftlicher Arbeiten, die sich aus antisemiti-
scher Perspektive mit der Geschichte und Kultur des Judentums beschäftigten. Gene-
rell war das Interesse nationalsozialistischer Entscheidungsträger an der Erforschung 
des Jüdischen aber eher gering – und beschränkte sich meist auf die zum Ausschluss 
erforderliche Identifikation desselben –, sodass sich auch die zur SS gehörende For-
schungsgemeinschaft Deutsches Ahnenerbe kaum damit befasste.67 Die in der nati-
onalsozialistischen Tagespresse übliche Diffamierung der musikalischen Moderne, 
bei der die Auflösung der traditionellen Formen begründet wurde mit dem gegen-
über den Juden vorgebrachten Vorwurf eines angeborenen Drangs zur Zersetzung, 

63	 Alfred Lorenz, »Musikwissenschaft und Judenfrage«, in: Die Musik X X XI / 3 (1938 / 1939), S. 177–
179, hier S. 178.

64	 Simon Levy, Das Judentum in der Musik. Eine historisch-kritische Betrachtung, Erfurt 1930, S. 11, 
15.

65	 Rudolf Gerber, »Die Musik der Ostmark. Eine Wesensschau aus ihrer Geschichte«, in: Zeitschrift 
für deutsche Geisteswissenschaft 1 (1939), Heft 1, S. 55–78, hier S. 77f.

66	 Hans Joachim Moser, Musiklexikon, Berlin ²1943, S. 547.
67	 Zu den besonderen Umständen der Ermordung jüdischer Häftlinge 1943 zum Zwecke anthropo-

logischer Forschung vgl. Julien Reitzenstein, Das SS-Ahnenerbe und die »Straßburger Schädel-
sammlung« – Fritz Bauers letzter Fall, Berlin 2018.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 25

war unter Musikwissenschaftlern nicht unbekannt; Ernst Bücken, außerordentlicher 
Professor an der Universität Köln, sah in der Sinfonik Mahlers eine Stilkrise reprä-
sentiert, die aus »persönlichen, rassischen und in der gewählten Hauptgattung lie-
genden Voraussetzungen« resultiere.68 Derartige Urteile konnten in der akademi-
schen Musikwissenschaft aber schon deshalb nur beschränkten Raum einnehmen, 
weil man sich dort mit der musikalischen Moderne generell nur am Rande befasste. 
Sie wurde überwiegend von Autoren wie Paul Bekker, Richard Specht und Paul Ste-
fan bearbeitet, die nicht Teil des universitären Diskurses waren. Von den 110 Refe-
raten des Musikwissenschaftlichen Kongresses der Deutschen Musikgesellschaft im 
Jahr 1925 hatten sich nicht mehr als fünf der Musik der Gegenwart gewidmet, was 
Arnold Schering klagen ließ, das Fach habe es verlernt, über sie zu sprechen.69 Die 
Ablehnung der Moderne blieb auch in den ersten Nachkriegsjahren unverändert und 
eine Auswertung des Archivs für Musikwissenschaft zeigt, dass sich dort bis 1955 nicht 
mehr als zwei bis drei Prozent der Beiträge der Musik der Gegenwart widmeten.70

Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten?

Die Masse derjenigen, die sich an den Universitäten für den Nationalsozialismus en-
gagierten, rekrutierte sich anfangs vor allem aus den noch nicht Etablierten, den As-
sistenten, Privatdozenten und außerordentlichen Professoren, weshalb man bald von 
einer »Privatdozentenkrankheit« sprach; die Ordinarien waren anfangs eher gering 
vertreten, folgten später aber in großer Zahl. Diese Unwucht erklärt sich durch die 
aufgrund der Weltwirtschaftskrise besonders prekären Berufsaussichten, aber auch 
durch das Auftreten der NSDAP als eine Art von Jugendbewegung, die gegen die äl-
teren opponierte.71 Als ideologische Hauptthemen der frühesten Anhänger hat ei-
ne Untersuchung ermittelt, sie seien vor allem Antikommunisten gewesen; daneben 
wurden das Interesse an solidarischer Volksgemeinschaft, Patriotismus, Begeiste-

68	 Ernst Bücken, Musik der Nationen, Leipzig 1937, S. 438.
69	 Arnold Schering, »Musikwissenschaft und Kunst der Gegenwart«, in: Bericht über den I. Musik-

wissenschaftlichen Kongreß der Deutschen Musikgesellschaft in Leipzig vom 4. bis 8.  Juni 1925, 
Leipzig 1926, S. 9–20, hier S. 13.

70	 Jörg Rothkamm, »›Terror der Avantgarde‹ oder ›vorwärtsweisend zu Schönberg‹? Konti-
nuitäten und Brüche in der fachgeschichtlichen Rezeption der Neuen Musik in Deutschland 
1945–1955 / 60«, in: Musikwissenschaft und Vergangenheitspolitik. Forschung und Lehre im frü-
hen Nachkriegsdeutschland, hg. von Jörg Rothkamm und Thomas Schipperges, München 2015, 
S. 27–59, hier S. 42.

71	 Michael Grüttner, »Die deutschen Universitäten im Dritten Reich«, in: Herman-Walter Frey.: 
Ministerialrat, Wissenschaftler, Netzwerker. NS-Hochschulpolitik und ihre Folgen, hg. von 
Michael Custodis, Münster und New York 2014, S. 13–28, hier S. 21.



26 Fachgeschichte

rung für die Person Adolf Hitlers und natürlich Antisemitismus genannt.72 Nach 1933 
kam Opportunismus hinzu, da die Zurschaustellung einer nationalsozialistischen 
Gesinnung erhebliche Karrierevorteile verhieß. Welche Motive unter den Musikwis-
senschaftlern dominierten, wäre noch zu untersuchen; vermutlich waren sie ebenso 
vielfältig wie in der Gesamtbevölkerung. Während radikale Antisemiten wie Karl 
Blessinger oder der Wiener Ordinarius Robert Lach vermutlich ein Ventil für ihren 
Judenhass suchten, hofften andere wie Wilhelm Ehmann offenbar auf eine Neuauf-
stellung der Deutschen als egalitäre Volksgemeinschaft; zumindest sah er im gemein-
samen Musizieren eine Voraussetzung der Gemeinschaftsbildung.73 

Die individuelle Nähe zum Regime ist nicht immer leicht zu ermitteln. Die nach 
dem Krieg u. a. gegenüber Entnazifizierungskommissionen getätigten Aussagen 
von Belasteten können kaum als verlässlich gelten, da es verständlicherweise darauf 
ankam, sich in einem möglichst günstigen Licht zu präsentieren. Auseinanderset-
zungen mit Parteistellen, die nach dem Krieg vielfach zu Akten des Widerstands sti-
lisiert wurden, waren mitunter durch persönliche Animositäten begründet; nicht 
durch weltanschauliche Differenzen. Bei der Parteizugehörigkeit ist nicht allein das 
damit zum Ausdruck gebrachte Bekenntnis aufschlussreich, sondern vor allem das 
jeweilige Eintrittsdatum. In der NSDAP versuchte man zwischen tatsächlich Begeis-
terten und bloßen Mitläufern zu differenzieren und ging nicht ohne Grund davon 
aus, ideologische Zuverlässigkeit besonders bei denjenigen zu finden, die sich schon 
zu einem Zeitpunkt für den Nationalsozialismus eingesetzt hatten, als es noch nicht 
karrierefördernd gewesen war. Alfred Lorenz betonte gegenüber dem Rektorat der 
Münchner Universität, »Gewähr für Einfügung in den jungen Geist der Universi-
tät und für meine politische Haltung […] durch mein Eintrittsdatum in die NSDAP 
bieten zu können: Nov. 1931«.74 Damit gehörte er zu den »Alten Kämpfern«, zu den-
jenigen, die bereits vor der Ernennung Hitlers zum Reichskanzler entweder Mitglied 

72	 Ian Kershaw, Der Hitler-Mythos. Führerkult und Volksmeinung, Stuttgart 1999, S. 282. Zur Mit-
gliederstruktur vgl. auch: Jürgen W. Falter, Hitlers Parteigenossen. Die Mitglieder der NSDAP 
1919–1945, Frankfurt am Main 2020.

73	 »Da stehen die Volksgenossen gedrängt beieinander […] der Arbeiter neben dem Kaufmann, 
der Handwerker neben dem Studenten, der Beamte neben dem Professor, Mann und Frau, die 
Kinder vorn, die Mütter tragen die Kleinsten auf dem Arm […]. Man singt gemeinsam, wech-
selt in den verschiedensten Möglichkeiten miteinander ab, singt ernst und ausgelassene Lieder 
und Kanons, ruft sich Singsprüche zu, hört einen vielstimmigen Chor still an und schunkelt 
schließlich gemeinsam den Kehraus, wobei sich alles froh unterfaßt. […] Hier ist ein Stück NS-
>Gemeinschaft<, ein Stück ›Kraft durch Freude‹ verwirklicht.« Wilhelm Ehmann, »Die Lieder-
stunde des Volkes«, in: Deutsche Musikkultur 1 (1936 / 37), S. 74–83, hier S. 76.

74	 Zitiert nach William Kinderman, »Das Institut für Musikwissenschaft in der NS-Zeit. Der Fall 
des Wagner-Forschers Alfred Lorenz«, https://lmuwi.hypotheses.org/alfred-lorenz-2 [Besucht 
am 30. April 2020].



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 27

der Partei, der SA oder der SS gewesen waren.75 Dieser Personenkreis, dem aus der 
Musikwissenschaft auch Blessinger, Hermann Matzke sowie der 1933 in Tübingen 
habilitierte Otto zur Nedden angehörten, genoss Privilegien und wurde unter ande-
rem bevorzugt mit Stellen versorgt. 

Nach der Regierungsübernahme ließ das Eingehen hunderttausender Aufnahme-
anträge bei der Parteiführung den Verdacht aufkommen, der plötzliche Ansturm sei 
nicht durchweg durch politische Überzeugungen motiviert. Bevor zum 1. Mai 1933 ein 
genereller Aufnahmestopp in Kraft trat, wurden Hans Albrecht, Ernst Bücken, Gott-
hold Frotscher, Joseph Müller-Blattau und Eugen Schmitz Mitglieder der NSDAP. Max 
Seiffert gelang es 1935, Hans Joachim Moser 1936 trotz weiter bestehender, aber durch 
einzelne Sonderregeln aufgeweichter Sperre aufgenommen zu werden. Als sie 1937 
für diejenigen gelockert wurde, die sich schon in anderen Parteigliederungen oder in 
den angeschlossenen Verbänden engagiert hatten, kam es zum Massenbeitritt. Unter 
den Neumitgliedern bzw. Parteianwärtern befanden sich Anna Amalie Abert, Hein-
rich Besseler, Herbert Birtner, Werner Danckert, Wilhelm Ehmann, Rudolf Gerber, 
Walter Gerstenberg, Martin Karl Hasse, Wilhelm Heinitz, Werner Korte, Hellmuth 
Osthoff, Alfred Quellmalz, Hermann Stephani, Walter Wiora und Hermann Zenck. 
Kurt Gudewill, der bereits 1929 / 30 für einige Monate Mitglied der NSDAP gewesen 
war, trat erneut ein; 1938 folgte Wolfgang Boetticher. Die Sperre entfiel 1939, im dar-
auffolgenden Jahr traten Fritz Bose und Kurt Huber ein, 1941 Hans Engel und Karl 
Gustav Fellerer. Zu den Unterzeichnern des Bekenntnisses der deutschen Professoren 
zu Adolf Hitler im Jahr 1933 zählten Birtner, Frotscher, Heinitz, Schmitz und Stepha-
ni. Besseler, Birtner, Gerber, Gudewill, Müller-Blattau und Zenck gehörten der para-
militärischen SA an, deren Angehörige vielfach körperliche Gewalt gegen politische 
Gegner und jüdische Mitbürger ausübten, ohne dass eine Beteiligung der Genannten 
damit bewiesen wäre. Boetticher und Quellmalz waren Mitglieder der SS, was eben-
so als ein Indikator besonderer Fanatisierung gelten kann wie die 1936 für die Mel-
debehörden eingeführte Konfessionszugehörigkeit »gottgläubig«, für die Bose und 
Frotscher votierten.76 Friedrich Blume wurde nicht Mitglied der NSDAP, er beteiligte 
sich aber an Aktivitäten von Teilgliederungen; so leitete er an der wissenschaftlichen 

75	 Soweit nicht anders angegeben, sind die Angaben übernommen aus: Harten, Rassenhygiene; 
Klee, Kulturlexikon; Prieberg, Handbuch Deutsche Musiker.

76	 Mit ihr konnte man die Abwendung von den christlichen Religionen erklären, ohne zugleich 
in die verpönte Kategorie des Freidenkers zu fallen. Cornelia Schmitz-Berning, Vokabular des 
Nationalsozialismus, Berlin 2007, S. 281–283. Das »arteigene Bekenntnis« war besonders in der 
SS verbreitet, wo sich 1938 mehr als jeder Fünfte dazu bekannte, darunter Heinrich Himmler. 
Peter Longerich, Heinrich Himmler. Biographie, München 2008, S. 229.



28 Fachgeschichte

Akademie, die der Nationalsozialistische Deutsche Dozentenbund seit 1938 der Uni-
versität Kiel unterhielt, den Arbeitskreis »Musik des Nordens«.77

Nicht immer wurde die Parteimitgliedschaft von einer ideologischen Aufladung 
der Texte begleitet – und umgekehrt verfassten auch Personen, deren Haltung zum 
Nationalsozialismus nicht ganz eindeutig ist, opportunistische Texte. In einem par-
teiinternen Bericht notierte Besseler, dass sich von den jüngeren Musikwissenschaft-
lern besonders Blume, Engel, Fellerer, Huber, Müller-Blattau sowie Marius Schneider 
für die neuen Fragestellungen einsetzten, womit vor allem die Fragen um Volk und 
»Rasse« gemeint waren.78 Überraschenderweise waren dies mit Ausnahme Müller-
Blattaus sämtlich Forscher, die entweder nicht oder erst sehr spät in die NSDAP ein-
traten. Dies legt die These nahe, dass gerade die, die mit dem Bekenntnis des Par-
teieintritts zögerten, unter Druck standen, sich wenigstens mit ihren Texten dem 
Regime anzudienen, wenn sie Karriere machen wollten. Obwohl Blume zur Minder-
heit der Nicht-Parteimitglieder zählte, positionierte er sich an der Spitze der musik-
wissenschaftlichen Rassenforschung, wobei es ihm gelang, dies ohne später justizia-
ble antisemitische Äußerungen zu bewerkstelligen. Dagegen erfüllte sein Assistent 
Gudewill, der bereits weit vor 1933 erstmals in die NSDAP eingetreten war, im Musik-
zug einer SA-Standarte das Tenorhorn blies79 und das antisemitische Lexikon der 
Juden in der Musik als ein »ausgezeichnetes Buch«80 lobte, alle Kriterien eines begeis-
terten Nationalsozialisten. Dennoch ist seine Dissertation81 einer unpolitischen his-
torisch-analytischen Vorgehensweise verpflichtet, und selbst in einem Beitrag über 
Schleswig-Holstein als »Nordmark«, als nördliches Grenzgebiet der Deutschen, ging 
er nur ganz beiläufig auf das »Rassen«-Thema ein, indem er das Nordische bei Diet-
rich Buxtehude betonte.82 

Auch die, die ihre Begeisterung für den Nationalsozialismus in ihre Schriften zu 
tragen versuchten, bedienten sich vielfach nur oberflächlich der Rassenlehren, indem 
sie in ihre Texte bloß entsprechende Schlagwörter einbauten. Selbst ein so stark ideo-
logisierter Vertreter wie Müller-Blattau, der in einem Gestapo-Bericht als »einhun-
dertfünfzigprozentiger Nazi«83 eingeschätzt wurde, konnte einen weniger biologis-
tischen, aber dennoch völkischen Zugang wählen. Richard Eichenauer hob hervor, 

77	 Michael Fahlbusch u. a. (Hg.), Handbuch der Völkischen Wissenschaften. Akteure, Netzwerke, 
Forschungsprogramme, München und Wien 2017, S. 1715.

78	 Schipperges, Besseler, S. 397.
79	 Prieberg, Handbuch Deutsche Musiker, S. 2727.
80	 Kurt Gudewill, »Das Lexikon der Juden in der Musik« [Rezension], in: Deutsche Musikkultur 5 

(1940 / 41), S. 149.
81	 Kurt Gudewill, Das sprachliche Urbild bei Heinrich Schütz und seine Abwandlung nach textbe-

stimmten und musikalischen Gestaltungsgrundsätzen in den Werken bis 1650, Kassel 1936.
82	 Kurt Gudewill, »Nordmark: Schleswig-Holstein«, in: Deutsche Musikkultur 5 (1940 / 41), S. 116–

118, hier S. 116.
83	 Prieberg, Handbuch deutscher Musiker, S. 4749.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 29

dass Müller-Blattau nur selten das Wort »Rasse« gebrauche, aber es ihm dennoch 
gelinge nachzuweisen, dass die »uralten, blutlich bedingten Kräfte immer wieder als 
Lebensspender gewirkt haben, wie auf ihren unerschütterlichen Grundfesten eigent-
lich alles spätere Musikgeschehen in deutschen Landen« ruhe.84 Trotz des Unterti-
tels »Ein Beitrag zur Vererbung« vermied er es in einem Beitrag über die Familie 
Bach, die medizinische Vererbungslehre anzuwenden, sondern fabulierte in zeitty-
pischer Diktion über die »aus Blut und Boden erwachende, aus den Kräften bäu-
erlicher Lebensfertigkeit genährte, als Erbgut von Geschlecht zu Geschlecht weiter-
strömende musikalische Kernkraft der Sippe Bach«.85 Dem anachronistischen Begriff 
»Sippe« (statt Familie) kam eine politische Funktion zu, und für den Romanisten 
Victor Klemperer markierte seine Verwendung eine »nazistische Infektion«.86 Um 
diese Bedeutung wussten auch Gerber, der bei Christoph Willibald Gluck vermu-
tete, bei ihm entspringe »das Seelenhafte seiner Schöpfung und seines Wesens […] 
den Kräften der durch Volkstum und Rasse getragenen Sippe«,87 und Engel, der all-
gemein fragte: »Welche Meister blieben seßhaft, im Kreise ihrer Heimat, ihres Stam-
mes, ihrer Sippe?«88 Osthoff, der Direktor des musikwissenschaftlichen Seminars der 
Universität Frankfurt, versuchte einem zeittypisch pathetischen, ansonsten unauf-
fälligen Text politische Aktualität durch Johannes Brahms’ Einordnung in Abstam-
mungsgemeinschaften zu verleihen. Brahms’ Genie erkläre sich nicht allein durch 
seine Abstammung im »nordmärkisch-friesischen Raum«, aber sie ermögliche es, 
seinen Charakter zu verstehen, denn er verkörpere den in dieser Region häufigen 
fälisch-nordischen »Verharrungsmenschen«, womit er sich der Terminologie des 
Rassentheoretikers Ludwig Ferdinand Clauß bediente. Für Osthoff war ein »Mensch 
dieses Schlags […] ernst, wuchtig, nach innen gerichtet. Ueberschwang und Sprung-
haftigkeit sind seinem besinnlichen Wesen fern«.89

Besonders karrierefördernd waren Arbeiten, durch die man Kenntnisse der gängi-
gen Theorien demonstrieren konnte. Dies setzte eine Durchdringung der umfangrei-
chen Spezialliteratur voraus, die anfangs auch bei den Musikwissenschaftlern nicht 

84	 Richard Eichenauer, »Musik« [Sammelrezension], in: Rasse. Monatsschrift für den nordischen 
Gedanken 6 (1939), S. 298–303, hier S. 299.

85	 Joseph Müller-Blattau, »Die Sippe Bach«, in: Rasse und Musik, hg. von Guido Waldmann, Berlin 
1939, S. 67.

86	 Victor Klemperer, LTI, Stuttgart 242007, S. 87. Der Begriff wurde popularisiert durch die »Blut-
und-Boden«-Schriften von R. Walter Darré, für den Sippe und Boden zusammengehörten; für 
jeden Angehörigen der SS wurde ein »Sippenbuch« geführt, das besonders für Eheschließungen 
relevant war. Schmitz-Berning, Vokabular des Nationalsozialismus, S. 574–578.

87	 Rudolf Gerber, »Neue Beiträge zur Gluckschen Familiengeschichte«, in: Archiv für Musikfor-
schung 6 (1941), S. 129–150, hier S. 130.

88	 Hans Engel, »Musik, Stamm und Landschaft«, in: Deutsche Musikkultur 4 (1939 / 40), S. 57–65, 
hier S. 59.

89	 Helmuth Osthoff, Johannes Brahms und seine Sendung, Bonn 1942, S. 6.



30 Fachgeschichte

immer gegeben war, die dem Regime in hohem Maße positiv gegenüberstanden. 
Gerber forderte 1935, die Musikwissenschaft habe den Nachweis der »rassischen Son-
derheiten innerhalb der deutschen Musikgeschichte«90 zu liefern, er war aber selbst 
nicht zu mehr imstande, als Lippenbekenntnisse zu liefern. Aus der Perspektive des 
Rassenforschers klagte daher Eichenauer, dass sich die Verständigung über das For-
schungsgebiet »Musik und Rasse« schwierig gestalte, da die meisten älteren Musik-
wissenschaftler über »auf musikgeschichtlichem Gebiet sehr ausgedehnte, dage-
gen auf rassenkundlichem sehr mangelhafte Kenntnisse« verfügten.91 Aus diesem 
Grund war das Thema zuerst auf einen kleinen Personenkreis besonders Ideologi-
sierter beschränkt, von denen nur wenige über akademisches Renommee verfügten. 
Aus randständigen völkischen Publikationen wanderten die Beiträge allmählich in 
Publikumszeitschriften wie die 1933 gleichgeschalteten Die Musik und Zeitschrift für 
Musik (die später mit weiteren Blättern zu Musik im Kriege vereint wurden), bevor 
sie die Kernmedien des Fachs erreichten. Wesentlich zur Akzeptanz in der akade-
mischen Musikwissenschaft trug bei, dass sich das Archiv für Musikforschung in den 
Jahren 1937 und 1938 mit zwei Aufsätzen des erwähnten Siegfried Günther dem The-
ma öffnete. Anstöße zur Beschäftigung mit dem Thema gingen weiterhin von den 
1938 durch Joseph Goebbels initiierten Düsseldorfer Reichsmusiktagen aus, in deren 
Rahmen neben der Ausstellung Entartete Musik eine Tagung stattfand, auf der eine 
der fünf Sektionen dem Bereich »Musik und Rasse« gewidmet war.92 Dort präsentier-
te Blume erste Gedanken zum Thema, die er kurz darauf in der Zeitschrift Die Musik 
veröffentlichte und im folgenden Jahr zu einer Monografie ausbaute. Gleichfalls 1938 
erschien der im Auftrag der Reichsjugendmusikführung herausgegebene Sammel-
band Zur Tonalität des deutschen Volkslieds, in dem Frotscher, Huber, Müller-Blat-
tau, Fritz Metzler, Georg Schünemann und Guido Waldmann einige Grundfragen 
des Forschungsbereichs behandelten. 

Für Wissenschaftlerinnen gab es im Hochschulbereich nur wenige Karrieremög-
lichkeiten, wenngleich Anna Amalie Abert, Parteimitglied und Musikreferentin der 
NS-Frauenschaft,93 im Anschluss an ihre Habilitation ab 1943 an der Universität Kiel 
lehrte. Gleichfalls ins Jahr 1943 fällt die erste Lehrtätigkeit einer Frau in der Musikwis-
senschaft an der Universität Wien; die musiktheoretischen Propädeutika übernahm 
die Komponistin Frida Kern, wobei bei ihrer Verpflichtung neben dem kriegsbeding-
ten Fehlen männlicher Bewerber auch ihre durch regimekonforme Kompositionen 

90	 Gerber, »Aufgaben der Musikwissenschaft«, S. 501.
91	 Eichenauer, »Sammelrezension«, S. 299.
92	 Zur Tagung vgl. Pamela Potter, »Wissenschaftler im Zwiespalt«, in: Das verdächtige Saxophon. 

»Entartete Musik« im NS-Staat. Dokumentation und Kommentar, hg. von Albrecht Dümling, 
Regensburg 2015, S. 155–161.

93	 Prieberg, Handbuch Deutsche Musiker, S. 72.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 31

bezeugte politische Einstellung eine Rolle spielte.94 Mit eigenen rassentheoretisch 
ausgerichteten Publikationen scheinen Forscherinnen in der Musikwissenschaft 
nicht in Erscheinung getreten zu sein. Jedoch arbeiteten in der Geschäftsstelle der 
von Quellmalz geleiteten Forschungsstätte für indogermanisch-deutsche Musik des 
SS-Ahnenerbes neben ihm ausschließlich Frauen – wenngleich vermutlich auch hier 
vor allem deshalb, weil im Krieg Männer kaum zur Verfügung standen.95 Außerhalb 
der Musikwissenschaft gab es Wissenschaftlerinnen, die sich in der Rassenforschung 
zu profilieren vermochten. Die Anthropologin Ilse Schwidetzky habilitierte sich 1937 
in Breslau und zählte nach dem Krieg zu den führenden Vertreterinnen ihres Fachs. 
Am Kaiser-Wilhelm-Institut für Anthropologie forschten während der Kriegsjahre 
zehn Doktorandinnen, und die Biologin Karin Magnussen, die mit Josef Mengele 
zusammenarbeitete, wurde zur engen Mitarbeiterin des Institutsleiters Otmar von 
Verschuer.96 Die Anthropologin Eva Justin war als rechte Hand des Rassenforschers 
Robert Ritter am Genozid an den Roma beteiligt; in ihrer Dissertation forderte sie 
gesetzliche Regelungen, »die das weitere Einfließen minderwertigen, primitiven Erb-
gutes in den deutschen Volkskörper unterbinden«.97 

»Alte Kämpfer«

Eine vorläufige Typologisierung der beteiligten Wissenschaftler hinsichtlich ihrer 
Nähe zum nationalsozialistischen Regime lässt sich sowohl anhand des Zeitpunkts 
ihres Eintritts in die NSDAP wie auch hinsichtlich ihres Wirkungsfelds anstellen. Be-
geisterung für den Nationalsozialismus und Musikforschung überschnitten sich vor 
1933 vor allem in den »Alten Kämpfern«. Der Musikpublizist und Volksschulrektor 
Reinhold Zimmermann gehörte mit Parteieintritt 1923 zu den frühesten Mitgliedern 
der NSDAP; seine politische Einstellung brachte er auch durch das Bekenntnis »Gott-
gläubig« zum Ausdruck. Ab 1936 wirkte er in der Reichsleitung des Rassenpolitischen 
Amtes, wurde aber 1944 aus unbekannten Gründen aus der Partei ausgeschlossen.98 
Fritz Stege (NSDAP 1930), der 1922 an der Universität Berlin in Musikwissenschaft 

94	 Gerlinde Haas: »Die jeweils ersten und ›… Lektorat nur auf Kriegsdauer‹«, in: Musikwissenschaft 
als Kulturwissenschaft. Damals und heute. Internationales Symposion (1998) zum Jubiläum der 
Institutsgründung an der Universität Wien vor 100 Jahren, hg. von Theophil Antonicek und Ger-
not Gruber, Tutzing 2005, S. 89–99, hier S. 95.

95	 Dabei handelte es sich um die Musikwissenschaftlerinnen Ursula Lehmann, Gerda Lichtenecker 
und Gertraut Simon sowie um die Germanistin Sascha Winzer. Alfred Quellmalz an Wolfram 
Sievers vom 3. Dezember 1942 und 4. Juli 1944, Bundesarchiv Berlin, NS 21 / 800. 

96	 Kathrin Kompisch, Täterinnen. Frauen im Nationalsozialismus, Köln und Weimar 2008, S. 152.
97	 Eva Justin, Lebensschicksale artfremd erzogener Zigeunerkinder und ihrer Nachkommen, Diss. 

mschr. Berlin 1943, S. 5.
98	 Harten, Rassenhygiene, S. 497f.



32 Fachgeschichte

promoviert worden war, trug zur Gleichschaltung von Musikwissenschaft und Partei 
bei, da er seit 1933 als Schriftleiter der Zeitschrift für Musik und zugleich als Musik-
kritiker der Parteizeitung Völkischer Beobachter tätig war. Als Leiter der Arbeitsge-
meinschaft Deutscher Musikkritiker betrieb er den Ausschluss nicht regimekonfor-
mer Kollegen.99 Alfred Lorenz und Karl Blessinger verband eine enge Bindung an die 
Münchner Universität, an der ersterer von 1923 bis 1938 lehrte; Blessinger war dort von 
Adolf Sandberger mit einer Arbeit über die Musikgeschichte Ulms promoviert wor-
den, in seinem Nachlass findet sich das Manuskript einer Habilitationsschrift.100 Ihre 
Schriften stehen im Gefolge der durch Richard Wagners Das Judentum in der Musik 
beeinflussten älteren antisemitischen Literatur, was durch ihre Nähe zum Wagneris-
mus erklärbar ist: Lorenz war ein bekannter Wagner-Forscher, Blessinger ein Schüler 
des bayerischen Generalmusikdirektors Felix Mottl. Lorenz hatte nach eigenen An-
gaben bereits von 1912 bis 1921 dem »Deutschbund« angehört, der, wie er 1935 gegen-
über dem Rektorat der Münchner Universität betonte, ein »durchaus antisemitischer 
Verein« war.101 In seinem mehrbändigen Hauptwerk Das Geheimnis der Form bei Ri-
chard Wagner ließ er Bemerkungen fallen, die die Übereinstimmung der Ideen seines 
Idols Wagner und denen des Nationalsozialismus behaupteten, wenn er aus dem Par-
sifal herauslas: »Wir sollen den Verfall überwinden und als rassisch hochgezüchtetes 
Volk zum Siege schreiten, will Wagner.«102 

Blessinger unterrichtete seit 1920 an der Münchner Akademie für Tonkunst, anfangs 
als Vertragslehrer, seit 1926 als Studienrat. Er war der radikalste Antisemit in der 
deutschen Musikwissenschaft und veröffentlichte 1938 das Pamphlet Mendelssohn, 
Meyerbeer, Mahler. 3 Kapitel Judentum in der Musik als Schlüssel zur Musikgeschich-
te des 19. Jahrhunderts, das er 1944 erweiterte zu Judentum und Musik. Ein Beitrag 
zur Kultur- und Rassenpolitik. Dort unterstellte er jüdischen Komponisten, sie seien 
niemals »Kulturschöpfer, sondern stets nur Schacherer«, die das Gut der sie beher-
bergenden Völker anzueignen verstehen, »um es im Wesenskern zu verfälschen«.103 
Nicht völlig geklärt ist seine Rolle bei einem Vorfall im Jahr 1933, als Siegmund von 
Hausegger, der Präsident der Akademie für Tonkunst, bei einer Veranstaltung von 
SA-Leuten vom Podium gezerrt und verhaftet wurde; man vermutet, dass Blessinger 
die Situation durch den Befehl zum Singen des Horst-Wessel-Lieds hatte eskalieren 

99	 Klee, Das Kulturlexikon zum Dritten Reich, S. 586f.
100	 Karl Blessinger, Die symphonische Dichtung. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte der musika-

lischen Romantik in Deutschland. Bayerische Staatsbibliothek München, Ana 763.
101	 Zitiert nach Kinderman, »Institut für Musikwissenschaft in der NS-Zeit«.
102	 Alfred Lorenz, Der musikalische Aufbau von Richard Wagners »Parsifal«, Berlin 1933, S. 153. 
103	 Karl Blessinger, Mendelssohn, Meyerbeer, Mahler. 3 Kapitel Judentum in der Musik als Schlüssel 

zur Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts, Berlin 1938, S. 91.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 33

lassen.104 1935 wurde er zum außerordentlichen Professor ernannt, denn nach Ein-
schätzung des Kultusministeriums hatte er sich in den Fächern Musikgeschichte, In
strumentenkunde, Akustik, Orgelbaukunde, musikalische Elementarlehre, allgemei-
ne Musiklehre und Gehörbildung ausgezeichnet bewährt.105 Allerdings beschwerte 
sich die Studentenschaft über charakterliche Verfehlungen Blessingers, der »auf pä
dagogischem Gebiet […] ein Versager« sei.106 Das Gutachten der Hochschulleitung zu 
seiner Ernennung zum ordentlichen Professor würdigte ihn 1941 dennoch als quali-
fizierten Hochschullehrer und hob seine frühe Parteimitgliedschaft und die Über-
nahme von Funktionen als Gauredner und Dozentenführer hervor. Es müsse ihm 
hoch angerechnet werden, dass er »als Schriftsteller schon sehr früh bewusst in den 
musikalischen Kulturkampf der Nachkriegsjahre eingegriffen« habe.107 Seine Hoch-
schulkarriere endete 1945, da die Hochschulleitung ihn als untragbar ansah, obwohl 
sie selbst keineswegs unbelastet war.108 

Zu den wenigen namhaften Musikwissenschaftlern, die schon vor dem Regierungs-
antritt Hitlers in die NSDAP eingetreten waren, gehörte Hermann Matzke, der seit 
1932 an der TH Breslau das Institut für musikalische Technologie leitete.109 Er war tief 
in der politischen Rechten verwurzelt, wie eine 1933 erschienene Publikation deutlich 
macht, die er als »Kampfschrift wider falsches Prophetentum und für Sauberkeit in 
der deutschen Musikgesinnung« bezeichnete. Dort waren Vorträge eingeflossen, die 
er in den Vorjahren bei nationalen, völkischen und »sonstigen vaterländischen Orga-
nisationen« gehalten hatte.110 Die Schrift ist durchdrungen von den Ideen seines Leh-
rers Oskar Fleischer zur germanischen Kontinuität in der Musikgeschichte.111 Wie 

104	 Stephan Schmitt, »Die Staatliche Hochschule für Musik – Akademie für Tonkunst in der Zeit 
des Nationalsozialismus«, in: Geschichte der Hochschule für Musik und Theater München von 
den Anfängen bis 1945, hg. von Stephan Schmitt, Tutzing 2005, S. 313–390, hier S. 360.

105	 Bayerisches Staatsministerium für Unterricht und Kultus an Reichstatthalter Epp vom 25. März 
1935. Bundesarchiv R9361-II/83710.

106	 Musikreferent der Reichstudentenführung an Gaudozentenführer Dr. Führer vom 1. Juli 1938. 
Bundesarchiv Berlin R 9361-VI/180. Zu den Konflikten mit der Studentenschaft vgl. auch Prie-
berg, Handbuch Deutsche Musiker, S. 539.

107	 Allgemeine Beurteilung des außerordentlichen Professors Dr. Blessinger vom 18. August 1941. 
Bundesarchiv R9361-II/83710.

108	 Michael Malkiewicz, »Personalentscheidungen an musikwissenschaftlichen Lehrstühlen nach 
1945. Zur Bewertung von Publikationen am Beispiel von Karl Blessinger und Werner Korte«, 
in: Musikwissenschaft und Vergangenheitspolitik. Forschung und Lehre im frühen Nachkriegs-
deutschland, hg. von Jörg Rothkamm und Thomas Schipperges, München 2015, S. 323–349, hier 
S. 328.

109	 Die im Archiv Prieberg aufbewahrte Mitgliedskarte einer NS-Teilgruppierung nennt als Mit-
gliedsnummer 295574, was auf einen Parteieintritt Matzkes im September 1930 hinweist.

110	 Hermann Matzke, Ueber deutschen Musikausdruck und deutsche Musikpflege, Breslau 1933, S. 5. 
111	 Zum Konzept Fleischers vgl. d. Verf., »Zwischen völkischer Bewegung und Nationalsozialis-

mus.«



34 Fachgeschichte

dieser stellte Matzke, der die Zeitschrift für Instrumentenbau herausgab, die altger-
manischen Luren in den Mittelpunkt und leitete von ihnen ab, dass »die beglaubig-
te Entwicklung der abendländisch-germanischen, voran der deutschen Musik, nicht 
nur einen immer stärker ansteigenden Grundzug der Vergeistigung, sondern auch 
der instrumentalen Formgebung« aufweise.112 In den völkischen Kontext ordnete sich 
Matzke auch ein, indem er postulierte, »der Eintritt der Germanen [sei] das größte 
Wunder der Musikgeschichte, das Erwachen der Mehrstimmigkeit und damit die 
Harmonie«.113 Damit bezog er sich auf Houston S. Chamberlain, der den »Eintritt der 
Germanen in die Weltgeschichte« als ein epochales Ereignis gefeiert hatte, als »die 
Errettung der agonisierenden Menschheit aus den Krallen des Ewig-Bestialischen«.114 

Wegen der Tätigkeit von Robert Lach, Robert Haas und Alfred Orel galt das Musik-
wissenschaftliche Seminar der Universität Wien als eine Hochburg des Antisemi-
tismus. Lach und Haas waren bereits 1933 der NSDAP beigetreten, also zu einem 
Zeitpunkt, als dies in Österreich karriereschädlich war. In diesem Jahr wurde der 
dortige Ableger der NSDAP verboten, da er in offenem Konflikt mit der austrofa-
schistischen Regierung stand, was im darauffolgenden Jahr zu einem Putschversuch 
führte, in dessen Verlauf der österreichische Bundeskanzler Engelbert Dollfuß von 
Nationalsozialisten ermordet wurde. Der Institutsleiter Lach, der Nachfolger Guido 
Adlers, gehörte einem geheimen Netzwerk von Professoren der Wiener Universität 
an, das gegen die Habilitation und Berufung jüdischer Wissenschaftler agierte und 
die Karrieren antisemitischer Kandidaten förderte;115 unter anderem war er an Intri-
gen gegen Egon Wellesz beteiligt.116 In einem Gutachten für ein Grazer Berufungs-
verfahren ordnete er die Kandidaten in die als wertend gedachten Kategorien »Voll-
jude von reinstem Schlage«, »Halbjude« und »stramm deutsch gesinnte Vollblutarier« 
ein.117 Die Bruckner-Forscher Haas und Orel, die Leiter der Musikabteilungen der 
Österreichischen Nationalbibliothek bzw. der Wiener Stadtbibliothek, exponierten 

112	 Hermann Matzke, »Von der instrumentalen Leistung der germanisch-deutschen Musikbega-
bung«, in: Zeitschrift für Instrumentenbau 57 (1936 / 37), S. 213–214, hier S. 213.

113	 Matzke, Ueber deutschen Musikausdruck, S. 11.
114	 Houston S. Chamberlain, Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts, München 1899, S. 464.
115	 Klaus Taschwer, »Geheimsache Bärenhöhle. Wie ein antisemitisches Professorenkartell der 

Universität Wien nach 1918 jüdische und linke Forscherinnen und Forscher vertrieb«, in: Alma 
mater antisemitica. Akademisches Milieu, Juden und Antisemitismus an den Universitäten Euro-
pas zwischen 1918 und 1939, hg. von Regina Fritz u. a., Wien 2016, S. 221–242, hier S. 230.

116	 Andrea Harrandt, »Die Lehrtätigkeit von Egon Wellesz am Institut für Musikwissenschaft der 
Universität Wien«, in: Wiener Musikgeschichte. Annäherungen  – Analysen  – Ausblicke. Fest-
schrift für Hartmut Krones, hg. von Julia Bungart u. a., Wien 2009, S. 611–624, hier S. 620f.

117	 Matthias Pape, »Erich Schenk  – ein österreichischer Musikwissenschaftler in Salzburg, Ros-
tock und Wien. Musikgeschichtsschreibung zwischen großdeutscher und kleinösterreichischer 
Staatsidee«, in: Die Musikforschung 53 (2000), S. 413–431, hier S. 425.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 35

sich gleichfalls stark für den Nationalsozialismus, weshalb sie nach Kriegsende nicht 
weiterbeschäftigt wurden; Lach war bereits 1938 emeritiert worden.

Lach lieferte dem Lexikon der Juden in der Musik (1940) die Namen jüdischer 
Musikwissenschaftler, die in Wien promoviert worden waren.118 Dieses Nachschla-
gewerk sollte als Handreichung dienen, welche Musik aufgeführt werden dürfe. Es 
handelt sich um eine 380 Seiten umfassende Auflistung von Musikern jüdischer Her-
kunft, von denen meist Geburtstag und -ort (ggf. Sterbedatum und -ort), Beruf und 
Wohnort genannt werden; bedeutende Persönlichkeiten werden mit abwertenden 
Einträgen bedacht. Herausgeber des Lexikons waren Theophil Stengel (NSDAP 1931) 
und Herbert Gerigk (NSDAP 1932, SA 1933, SS 1935). Letzterer war vor allem als Wis-
senschaftsorganisator wirksam und hatte auch Einfluss auf nationalsozialistische 
Publikumszeitschriften; weiterhin leitete er die Hauptstelle Musik im Amt Rosenberg 
und den Sonderstab Musik, der musikbezogenes Raubgut aus ganz Europa requirier-
te. In dieser Funktion war er vernetzt mit der universitären Musikwissenschaft, denn 
zu den Mitarbeitern zählten Karl Gustav Fellerer, Werner Danckert, Rudolf Gerber, 
Erich Schenk, Georg Schünemann und Erich Schumann.119 

Forscher im Parteikontext

Während Antisemitismus unter den »Alten Kämpfern« selbstverständlich gewesen 
zu sein scheint, war die Auseinandersetzung mit den Rassentheorien bei ihnen oft 
nur oberflächlich. Der Personenkreis, der hierzu ambitionierte Schriften verfasste, 
rekrutierte sich überwiegend aus der jüngeren Generation der politisch Engagier-
ten. Wenn nicht der Partei selbst, gehörten auch sie bereits vor 1933 einer oder meh-
rerer nationalsozialistischer Formationen an; vielfach entstammten sie dem Lehrer-
beruf.120 Mit ambitionierten Publikationen präsentierte sich Fritz Metzler, der 1933 in 
den Nationalsozialistischen Lehrerbund und 1937 in NSDAP und SA eingetreten war. 
Er war 1938 in Tübingen im Fach Volkskunde mit der Dissertation Tonalität und me-
lodische Struktur des nordischen Volkslieds promoviert worden. Sein Ziel war es unter 
anderem, den »Rassen« charakteristische melodische Muster zuzuweisen, wobei er 
zu Schlüssen kam wie »Sextensprünge liebt der ostische Mensch sehr, er kann sich an 
ihnen nicht genug tun«.121 Die Thesen veranlassten Reinhold Zimmermann zu einer 
Rezension mit dem Titel »›Rasse- und Musik‹-Forschung wie sie nicht sein soll«, wo-

118	 Ebd., S. 422.
119	 Vries, Sonderstab Musik, S. 57, 168.
120	 Harten, Rassenhygiene, S. 330ff. 
121	 Fritz Metzler, »Rassische Grundkräfte im Volkslied«, in: Rasse und Musik, hg. von Guido Wald-

mann, Berlin 1939, S. 68–101, hier S. 95.



36 Fachgeschichte

bei sich die Ablehnung nicht dadurch begründete, dass er die Ideen für zu spekula-
tiv hielt, sondern weil ihm das Geistige und Seelische immer noch zu wenig berück-
sichtigt erschien.122 Regimenahe Gutachter – der Betreuer Gustav Bebermeyer, Joseph 
Müller-Blattau und Gotthold Frotscher – bewerteten Metzlers Arbeit hingegen als ei-
ne ausgezeichnete wissenschaftliche Leistung.123 Im Parteikontext bewegte sich auch 
Siegfried Günther, der seit 1933 Mitglied der SA war und 1935 eine musikwissenschaft-
liche Dissertation (Die Geistliche Konzertmusik von Thomas Selle) in Gießen vorge-
legt hatte.124 Der Schullehrer, Komponist und Musikpädagoge Adolf Seifert (NSDAP 
1933) trat unter anderem mit der Monografie Volkslied und Rasse. Ein Beitrag zur Ras-
senkunde (1940) in Erscheinung. 1933 wurde er als Nachfolger von Karl Adler, dem 
jüdischen Direktor des Stuttgarter Konservatoriums, dessen Leiter; er wirkte weiter-
hin als Gaufachberater für Musikerziehung, als Leiter des Landesfachamtes Volks-
musik im Reichsbund »Volkstum und Heimat« sowie im Rassenpolitischen Amt der 
NSDAP.125 Guido Waldmann, der als Herausgeber einschlägiger Sammelbände in Er-
scheinung trat, war seit 1935 Schriftleiter der im Auftrag der HJ veröffentlichten Zeit-
schrift Musik und Volk. Ursprünglich hatte der Musikpädagoge an der Staatlichen 
Hochschule für Musikerziehung und Kirchenmusik Berlin gelehrt, hatte aber dann 
eine Parteikarriere eingeschlagen: Seit 1938 war er hauptamtlich beim Kulturamt der 
Reichsjugendführung Berlin tätig, wurde dann Leiter der Außenstelle des Staatlichen 
Instituts für deutsche Musikforschung beim Deutschen Auslandsinstitut Stuttgart; 
ab 1943 war er Referent im Kulturamt der Reichsjugendführung.126 

Die größte Wirkung aus diesem Kreis übte der schon erwähnte Richard Eichenau-
er aus. Er war seit 1932 Mitglied der NSDAP und der SS, für die er u. a. ideologische 
Schulungen leitete und bei der er bis zum Führer beim Stab des Rasse- und Sied-
lungshauptamts (1938) aufstieg; 1940 erhielt er die Auszeichnung des SS-Totenkopf-
rings und wurde zum Kreisschulungsleiter ernannt.127 Er hatte das Lehramtsstudium 
absolviert und das Staatsexamen für Deutsch, Englisch und Französisch (1919) sowie 
die Prüfung für Gesangslehrer an höheren Schulen (1924) abgelegt. Bis 1935 unter-
richtete er am Reform-Realgymnasium Bochum die Fächer Deutsch, Neuere Spra-
chen und Musik (seit 1927 als Studienrat) und verfasste Musikkritiken für den Bochu-

122	 Reinhold Zimmermann, »›Rasse und Musik‹-Forschung, wie sie nicht sein soll«, in: Zeitschrift 
für Musik 105 (1938), S. 243–247, hier S. 244.

123	 Christina Richter-Ibáñez, »›… für das Fach verloren‹? Musikwissenschaft an der Universität 
Tübingen 1935 bis 1960«, in: Musikwissenschaft und Vergangenheitspolitik. Forschung und Lehre 
im frühen Nachkriegsdeutschland, hg. von Jörg Rothkamm und Thomas Schipperges, München 
2015, S. 265–319, hier S. 277.

124	 Harten, Rassenhygiene, S. 389.
125	 Ebd., S. 471.
126	 Ebd., S. 486.
127	 Ebd., S. 259–261.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 37

mer Anzeiger. Die Beschäftigung mit der Rassenkunde veranlasste ihn, in die »Front 
des völkischen Gedankens« einzuschwenken und dem Hans F. K. Günther naheste-
henden Nordischen Ring beizutreten.128 Dessen gesellschafts- und bevölkerungspoli-
tische Ideen flossen in Eichenauers Texte über Musik ein, wenn er forderte: »Bevor 
wir erwarten können, die Mehrzahl der Deutschen des Dritten Reichs für unsere 
hohe nordisch-germanische Kunst zu gewinnen, müssen wir daran gehen die Ras-
senzusammensetzung des deutschen Volkes im Sinne des Nordischen Gedankens 
zu verändern.«129 Eichenauer teilte die fatalen bevölkerungspolitischen Zielsetzun-
gen des Nationalsozialismus, wenn er zwischen den »Rassen« in geistiger Hinsicht 
»unverrückbare Wertunterschiede« sah, woraus Konsequenzen zu ziehen seien mit 
dem Ziel der »Ausmerzung der Minderwertigen« und »Auslese der Hochwertigen«.130 
1935 wurde er Leiter der neu gegründeten Bauernhochschule in Goslar, einer natio-
nalsozialistischen Kaderschmiede.131 Die Tätigkeit stand in keinerlei Beziehung zur 
Musikforschung, weitere musikgeschichtliche Publikationen scheinen aber geplant 
gewesen zu sein, denn ein Tätigkeitsbericht der Forschungsstätte für indogerma-
nisch-deutsche Musik des Ahnenerbes nennt als eine Aufgabe die Durcharbeitung 
von Arbeitsentwürfen Eichenauers.132

Durch die 1935 gegründete Forschungsgemeinschaft Deutsches Ahnenerbe, einer-
zentrale Institution der Erforschung der deutschen Geschichte aus nationalsozia-
listischem Blickwinkel, förderte Heinrich Himmler sowohl Vertreter anerkannter 
Forschungsmethoden wie auch solche, die seiner Ansicht nach von der »offiziellen 
Wissenschaft« verfolgt wurden und die über Bereiche wie nordische Mystik, Natur-
heilkunde und okkulte Medizin arbeiteten.133 Die wissenschaftliche Leitung hat-
te ab 1937 der Indogermanist Walter Wüst inne, in dessen Amtszeit als Rektor der 
Münchner Universität die Verhaftung der Geschwister Scholl fiel, an der er persön-
lich beteiligt war.134 Der mögliche Grad an Wissenschaftlichkeit wurde beim Ahnen-
erbe dadurch beschränkt, dass Himmler in erster Linie an der Bestätigung vorgefass-
ter Annahmen interessiert war. 1940 kam er in einem Gespräch auf den Verdacht der 

128	 Wulf, Musik im Dritten Reich, S. 482.
129	 Richard Eichenauer, »Nordische Wesenszüge der Bachschen Kunst«, in: Musik und Volk 3 

(1935 / 36), S. 13–17, hier S. 17.
130	 Richard Eichenauer, Die Rasse als Lebensgesetz in Geschichte und Gesittung. Wegweiser für die 

deutsche Jugend, Leipzig und Berlin 1934, S. 130, 134.
131	 Bastian Hein, Elite für Volk und Führer? Die Allgemeine SS und ihre Mitglieder 1925–1945, Mün-

chen 2012, S. 227. 
132	 Tätigkeitsbericht der Forschungsstätte für indogermanisch-deutsche Musik vom 1.  Mai-

31. August 1944, Bundesarchiv Berlin, NS 21 / 800.
133	 Reinhard Bollmus, Das Amt Rosenberg und seine Gegner. Studien zum Machtkampf im nationa–

sozialistischen Herrschaftssystem, Stuttgart 1970, S. 179.
134	 Maximilian Schreiber, Walther Wüst. Dekan und Rektor der Universität München 1935–1945, 

München 2008, S. 338ff.



38 Fachgeschichte

Homosexualität Friedrichs des Großen; dabei äußerte er, selbst wenn man ihm dafür 
Beweise vorlegen könne, »würde ich sie beiseiteschieben […], weil mir mein Gefühl 
sagt, daß ein Mann, der Preußen den Platz an der Sonne erobert hat«, nicht diese 
Neigungen gehabt haben könne.135 Himmler nahm Einfluss auf die Forschung, die er 
gelegentlich selbst in abstruse Bahnen lenkte, wenn er etwa anregte, man möge sich 
doch »mit der Frage der Volksweisen und der [Volks]musik der Lappen« befassen. 
»Vielleicht stellt sich dabei heraus, dass die Lappen eine ganz alte Musik mit vielleicht 
atlantischen Wurzeln besitzen.«136 

Sein wichtigster Mitarbeiter im Bereich der Musikforschung war der Volksmusik-
forscher Alfred Quellmalz, dessen Verwurzelung im äußeren rechten Milieu bis in 
die Zeit des Ersten Weltkriegs zurückreichte. Nach eigenen Angaben war er 1918 / 1919 
Mitglied der Württembergischen Sicherheitstruppen gewesen,137 eines für den Kampf 
gegen den Bolschewismus gegründeten Freikorps, das an der blutigen Niederschla-
gung der Münchner Räterepublik beteiligt war. 1928 begann er eine Tätigkeit am 
Volksliedarchiv in Freiburg und promovierte 1931 bei Willibald Gurlitt über Die Wei-
se vom Elslein. Ein Beitrag zur Geschichte des älteren deutschen weltlichen Liedes.138 
1937 wechselte er an das Staatliche Institut für Deutsche Musikforschung in Berlin, 
das wegen der ideologischen Vereinnahmung der Volksmusik in engem Kontakt 
mit nationalsozialistischen Institutionen wie dem Amt Rosenberg und der Reichs-
jugendführung stand.139 1940 bis 1942 unternahm er musikethnologische Feldfor-
schung in Südtirol, dessen lokale Musiktraditionen vor ihrem Verschwinden erfasst 
werden sollten, da aufgrund eines 1939 zwischen Deutschland und Italien geschlosse-
nen Abkommens die Umsiedlung der deutschsprachigen Bevölkerung nach Deutsch-
land geplant war. Nach dem Krieg behauptete Quellmalz, dies allein im Auftrag des 
Staatlichen Instituts für Musikforschung durchgeführt zu haben und verschwieg 
die Beteiligung des Ahnenerbes.140 Tatsächlich war er innerhalb der SS so gut ver-
netzt, dass er sogar in den Genuss eines Empfehlungsschreibens des gefürchteten 
Reinhard Heydrich kam, des Leiters des Reichssicherheitshauptamtes und eines der 
Hauptorganisatoren des Holocausts: Er war Vorsitzender der Wannsee-Konferenz, 
bei der 1942 die Eckpunkte der Vernichtung der jüdischen Bevölkerung festgelegt 
wurden. Heydrich empfahl Himmler, eine bestimmte Aufgabe Quellmalz anzuver-
trauen, den er als einen »weltanschaulich zuverlässige[n]« Musikwissenschaftler ein-

135	 Michael Kater, Das »Ahnenerbe« der SS 1935–1945. Ein Beitrag zur Kulturpolitik des Dritten Rei-
ches, München 42006, S. 19.

136	 SS-Obersturmbannführer Brandt (Stab Himmler) an Walter Wüst vom [unleserlich] Dezember 
1943. Bundesarchiv Berlin NS 19 / 209.

137	 Karteikarte. Bundesarchiv Berlin R / 9361 / III.
138	 Nußbaumer, Quellmalz, S. 20–23.
139	 Ebd., S. 36f.
140	 Ebd., S. 14.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 39

schätze.141 1943 wurde Quellmalz, der den Offiziersrang eines SS-Untersturmführers 
trug, auch formal zum Leiter der Forschungsstätte für indogermanisch-germanische 
Musik des Ahnenerbes ernannt, die er zuvor bereits kommissarisch geleitet hatte. 
Trotz Einberufung zur Waffen-SS konnte er an seinem Schreibtisch verbleiben und 
seinen Bereich bis in die letzten Kriegsmonate funktionsfähig halten.142 Nach Kriegs-
ende fand er keine neue Stelle in der akademischen Musikwissenschaft, er bekam 
aber Gelegenheit, mit Förderung durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft seine 
Forschungen zur Südtiroler Volksmusik auszuwerten.

An mehreren Forschungsprojekten des Ahnenerbes wirkte der Musikethnologe 
Fritz Bose mit, der bei Erich Moritz von Hornbostel und Carl Stumpf mit einer Dis-
sertation über Die Musik der Uitoto, eines indigenen Volks aus Südamerika, promo-
viert worden war. Bereits 1933 meldete er sich mit einem Beitrag zu Wort, in dem er es 
begrüßte, dass die Rassenkunde endlich ein Gegenstand der Musikwissenschaft wer-
de.143 Seit 1934 als außerplanmäßiger Assistent an der Universität Berlin tätig, über-
nahm er dort die Leitung der neu gegründeten Musikabteilung des Instituts für Laut-
forschung.144 Er war einer von Quellmalz’ Mitarbeitern beim Vorhaben in Südtirol 
und zugleich dessen schärfster interner Konkurrent im Ahnenerbe. Obwohl sich Bose 
der SS-Führung zuerst angedient hatte, bevorzugte sie bei der Gründung einer For-
schungsstätte für Musik den erfahreneren Quellmalz. Bei der Entscheidung spielte 
mit, dass sich die Zusammenarbeit mit Bose konfliktreich gestaltete. 1937 schrieb der 
Geschäftsführer des Ahnenerbes, Wolfram Sievers, an Himmler, eine feste Anstel-
lung von Bose »sei aus finanziellen Gründen schwierig und aus persönlichen Grün-
den besser noch zurückzustellen«.145 Ein in diesem Zusammenhang eingeholtes poli-
zeiliches Gutachten fiel wenig positiv aus, denn es hielt fest, er sei »in politischer und 
sonstiger Hinsicht […] bisher nicht bekannt geworden« und unterstellte ihm, dass er 
sich wahrheitswidrig als »Musikreferent der Reichsführung-SS« ausgebe.146 Bose ver-
suchte nun über Himmlers Vertrauten Karl Maria Willigut, den auch als »Himmlers 
Rasputin«147 bezeichneten Okkultisten, Karriere in der SS zu machen. Er hoffte auf 
eine Vollzeitstelle bei Willigut, wäre aber vorerst mit einer auf zwei Tage pro Woche 
begrenzten Beschäftigung zufrieden gewesen. Es verstehe sich, schrieb er Willigut, 
»dass in unserem Interesse die Position an der Universität gehalten werden muss«, 

141	 Reinhard Heydrich an Heinrich Himmler vom 5. Mai 1942. Bundesarchiv Berlin NS 19 / 209.
142	 Nußbaumer, Quellmalz, S. 303.
143	 Fritz Bose, »Musik und Rasse. Zur Methodik einer musikalischen Rassenkunde«, in: Deutsche 

Tonkünstler-Zeitung 31 (1933), Heft 11, S. 177.
144	 Nußbaumer, Quellmalz, S. 299.
145	 Wolfram Sievers an Sturmbannführer Bruno Galke, Persönlicher Stab des Reichsführers SS, 

vom 8. Mai 1937. Bundesarchiv NS 21 / 717.
146	 Bericht vom 1. März 1937. Bundesarchiv Berlin NS 21 / 1096.
147	 Longerich, Heinrich Himmler, S. 292–295.



40 Fachgeschichte

die er bei einer vollen Stelle ehrenamtlich wahrzunehmen gedachte, während er sich 
habilitiere. Er bat um die Aufnahme in die SS, was seine »Mitarbeit auch nach aus-
sen besser in Erscheinung treten liesse«, und fragte: »Könnte mein Gesuch an das 
Ministerium um Erteilung der Lehrerlaubnis für musik. Rassenkunde in irgendeiner 
Form vom Reichsführer befürwortet werden?«148 Willigut versuchte seinen Einfluss 
geltend zu machen, stieß aber auf Widerstand bei Wüst, der Himmler abriet, sich für 
Bose einzusetzen. Dieser scheine »ein noch jüngerer, allerdings viel versprechender 
Gelehrter zu sein, der freilich erst noch etwas werden muss«.149 In der Folgezeit zer-
stritt sich Bose mit dem Ahnenerbe und Sievers klagte, er erfülle »weder die sachli-
chen noch die charakterlichen Voraussetzungen« für eine Mitarbeit.150 Das Scheitern 
eines anderen Projekts führte Sievers darauf zurück, dass Bose »nicht nur wissen-
schaftlich ungenügende Kenntnisse besitzt, sondern auch ausgesprochen faul ist. Er 
versteht es glänzend unter Vorspiegelung seiner guten Beziehungen zum Reichsfüh-
rer-SS sich Annehmlichkeiten zu verschaffen.«151 Das Habilitationsverfahren wurde 
mit Kriegsbeginn abgebrochen und Bose eingezogen. 

Wolfgang Boetticher engagierte sich in einer Fülle von NS-Organisationen und 
war u. a. ab 1937 als wissenschaftlicher Mitarbeiter in der Reichsleitung der NSDAP 
tätig, wirkte dann als Leiter der Musikpolitischen Verbindungsstelle im Amt Musik 
und war Mitarbeiter am Lexikon der Juden in der Musik. Als Referent im Einsatzstab 
Reichsleiter Rosenberg war er maßgeblich an den groß angelegten Plünderungen von 
Musikgut in den besetzten Ländern beteiligt.152 Inhaltlich versuchte er sich u. a. mit 
einem Aufsatz zu profilieren, in dem er als »Sachbearbeiter Musikwissenschaft in der 
Reichsstudentenführung« firmierte und lobte, der Nationalsozialismus habe »ener-
gisch einen Schlussstrich gezogen« unter die in der Romantik begonnene »jüdische 
Zersetzung« der Musik. Er diskutierte methodische Probleme und besprach Akti-
vitäten des NSD-Studentenbunds zur Feldforschung von nordischen Volksliedern.153 
Antisemitische Einlassungen finden sich in seiner Rezension eines – gleichfalls anti-
semitischen  – Buchs von Robert Pessenlehner, den Boetticher als unglaubwürdig 
angriff wegen dessen 1932 bei dem jüdischen Musikwissenschaftler Moritz Bauer 
abgeschlossene und diesem gewidmete Dissertation über den jüdischen Musikkri-

148	 Fritz Bose an Karl Maria Willigut vom 26. Juni 1937. Bundesarchiv NS 21 / 717.
149	 Walter Wüst an den Persönlichen Stab des Reichsführers SS vom 22.  Juli 1937. Bundesarchiv 

Berlin NS 21 / 1096.
150	 Aktenvermerk Sievers vom 4. Dezember 1940. Bundesarchiv Berlin NS 21 / 1096.
151	 Wolfram Sievers an den Persönlichen Stab des Reichsführers SS vom 13.  März 1941. Bundes-

archiv Berlin NS 21 / 1096.
152	 Prieberg, Handbuch Deutsche Musiker, S. 626–646.
153	 Wolfgang Boetticher, »Volkskunde und Musikwissenschaft. Zur Erkenntnis von Rasse und 

Volkstum in der Musik«, in: Musik im Volk. Grundfragen der Musikerziehung, hg. von Wolfgang 
Stumme, Berlin 1939, S. 227f.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 41

tiker Hermann Hirschbach.154 Nach dem Krieg gelang es ihm trotz seiner weit über-
durchschnittlichen Belastung eine Karriere in der Wissenschaft zu starten, die ihn 
zum Ordinarius für Musikwissenschaft und Dekan der Philosophischen Fakultät an 
der Universität Göttingen werden ließ. 

Akademische Musikwissenschaftler

In der etablierten Musikwissenschaft stieß die Beschäftigung mit dem Thema an-
fangs auf Vorbehalte. Richard Eichenauer lobte daher explizit die Fachvertreter, »de-
nen ›Rasse‹ nicht ein mehr oder weniger störender Begriff ist, mit dem man sich leider, 
der Zeitlage Rechnung tragend, auch ein wenig beschäftigen muß, sondern solche, 
denen ›Rasse‹ den Kernbegriff der neu aufgebauten Wissenschaft des Dritten Rei-
ches bedeutet«.155 Besonders lobte er Friedrich Blume, dessen Schrift Das Rassepro-
blem in der Musik – Entwurf zu einer Methodologie musikwissenschaftlicher Rassen-
forschung (1939) zum »Gründlichsten und fachlich Förderlichsten [gehöre], was wir 
über den Gegenstand besitzen«.156 Er sei der einzige Musikforscher, »der durch eine 
grundlegende Untersuchung die Ansichten über die Arbeitsweise der musikalischen 
Rassenforschung wirklich weitergeführt« habe,157 wobei er nicht zu dem Forschungs-
ansatz gelangt sei, weil er »musste«, sondern aus Überzeugung.158 Die Einschätzung 
widerspricht der Selbstdarstellung Blumes, der seine Schrift im Entnazifizierungs-
verfahren präsentierte als einen »Schlag ins Gesicht der nationalsozialistischen Ras-
senpropaganda«, der so auch verstanden worden sei.159 Sie ging zurück auf einen 1938 
im Rahmen der Düsseldorfer Reichsmusiktage vorgestellten Festvortrag, den er kurz 
darauf in der Zeitschrift Die Musik publizierte.160 Diesen Beitrag baute Blume durch 
Vorträge, die er im Winter 1938/1939 bei der gleichgeschalteten Schleswig-Holsteini-
schen Universitätsgesellschaft gehalten hatte, zum Rasseproblem in der Musik aus.161 

Angesichts seiner Ämterhäufung in der Nachkriegszeit ist es nicht abwegig, schon 
für die Zeit vor 1945 besonderen beruflichen Ehrgeiz anzunehmen. Vor diesen Akti-
vitäten war er nicht durch ideologische Nähe zum Regime aufgefallen, weshalb ein 

154	 Wulf, Musik im Dritten Reich, S. 355f.
155	 Eichenauer, »Sammelrezension«, S. 301.
156	 Ebd., S. 303.
157	 Richard Eichenauer, »Wo steht die rassenkundliche Musikforschung? Ein Übersichtsbericht«, 

in: Rasse. Monatsschrift für den nordischen Gedanken 9 (1942), Heft 4, S. 145–152; 10 (1943), Heft 2, 
S. 108–116, hier S. 146.

158	 Eichenauer, »Sammelrezension«, S. 303. 
159	 Zitiert nach Michael Custodis, »Friedrich Blumes Entnazifizierungsverfahren«, in: Die Musik-

forschung 65 (2012), S. 1–24, hier S. 20.	
160	 Blume, »Musik und Rasse«.
161	 Blume, Das Rasseproblem in der Musik, S. 85.



42 Fachgeschichte

im Zuge von Berufungsangelegenheiten in Berlin angefertigtes Gutachten es für 
unglaubwürdig hielt, dass ein Kirchenmusikforscher »sich jetzt plötzlich als welt-
anschaulicher Prophet mit dem Rassenproblem in der Musik« befasse.162 Zu diesem 
Zeitpunkt war Blumes berufliche Zukunft ungesichert, da die auf die Erfordernisse 
der Marine ausgerichtete Kieler Universität, bei der die Geisteswissenschaften eine 
untergeordnete Rolle spielten, mit rückläufigen Studentenzahlen zu kämpfen hatte.163 
1939 wurde er als Professor verbeamtet, wobei anzunehmen ist, dass die hier behan-
delten Publikationen hierzu entscheidend beigetragen hatten. Das Rasseproblem in 
der Musik diente auch als Begründung für die Beförderung Blumes vom Extraor-
dinarius zum Lehrstuhlinhaber im Jahre 1943 und der Dekan der Philosophischen 
Fakultät wies darauf hin, die Schrift habe »große Beachtung und starken Anklang« 
gefunden.164 1944 erschien im Kontext der von Blume herausgegebenen »Schriften zur 
musikalischen Volks- und Rassenkunde« eine aktualisierte Neuauflage. Sie berück-
sichtigte die in der Zwischenzeit erschienene Sekundärliteratur, und auch wenn weite 
Teile unverändert blieben, kam es zu kleineren inhaltlichen Änderungen; so entfielen 
alle Hinweise auf Arbeiten des wegen seiner Mitwirkung an der Widerstandsgruppe 
»Weiße Rose« hingerichteten Kurt Huber.165 

Dass sich Hans Engel anfangs für die musikalische Avantgarde einsetzte und 
nach dem Krieg von seinen Studenten als Gegner des Nationalsozialismus geschil-
dert wurde,166 steht im Widerspruch zu seinem Ehrgeiz, sich im »Dritten Reich« mit 
regimekonformen Texten zu profilieren. Engel war über das deutsche Klavierkonzert 
zwischen Wolfgang Amadeus Mozart und Franz Liszt promoviert worden und hat-
te sich 1925 an der Universität Greifswald habilitiert, wo er 1932 zum außerordentli-
chen Professor aufrückte. 1935 wechselte er in derselben Stellung an die Universität 
Königsberg, wo er 1944 einen Lehrstuhl erhielt, was zeitlich mit der Publikation sei-
ner mit rassentheoretischen Überlegungen durchsetzen Schrift Deutschland und Ita-

162	 Burkhard Meischein, »Der erste musikwissenschaftliche Lehrstuhl Deutschlands. Vorgänge um 
die Nachfolge Arnold Scherings«, in: Die Berliner Universität in der NS-Zeit. Band II: Fachbe-
reiche und Fakultäten, hg. von Rüdiger vom Bruch unter Mitarbeit von Rebecca Schaarschmidt, 
Stuttgart 2005, S. 165–178, hier S. 169.

163	 Burkhard Meischein, »Gespenstische Varianten. Friedrich Blumes Projekt ›Das Rasseproblem 
in der Musik‹ und seine Fassungen«, in: »Vom Erkennen des Erkannten«. Musikalische Analyse 
und Editionsphilologie. Festschrift für Christian Martin Schmidt, hg. von Friederike Wissmann 
uu. a. Wiesbaden 2007, S. 441–454, hier S. 441.

164	 Zitiert nach Custodis, »Entnazifizierungsverfahren«, S. 5.
165	 Meischein, »Gespenstische Varianten«, S. 449.
166	 Jörg Rothkamm und Jonathan Schilling, »Zweiundvierzig Persilscheine und die Neue Musik. 

Hans Engels Weg an die Universität Marburg und sein Wirken in der frühen Nachkriegszeit«, 
in: Musikwissenschaft und Vergangenheitspolitik. Forschung und Lehre im frühen Nachkriegs-
deutschland, hg. von Jörg Rothkamm und Thomas Schipperges, München 2015, S.  123–173, 
besonders S. 149–156.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 43

lien in ihren musikgeschichtlichen Beziehungen zusammenfällt. Zuvor war er bereits 
mit nationalchauvinistischen Beiträgen wie »Franz Liszt – Deutscher!« in Erschei-
nung getreten und hatte sich mit einem 1942 im Archiv für Musikforschung publizier-
ten Aufsatz zu grundlegenden methodischen Fragen musikwissenschaftlicher Ras-
senforschung geäußert. 

Obwohl Hans Joachim Moser als ein zentraler Multiplikator nationalchauvinisti-
scher Musikgeschichtsschreibung167 und »Wegbereiter der Rassenlehre auf dem Fel-
de der Musikwissenschaft«168 gelten kann, war er unter Nationalsozialisten zeitweise 
umstritten. Eichenauer sprach ihm 1939 jegliche Kompetenz hinsichtlich der Ras-
sentheorien ab,169 was als Versuch angesehen werden muss, sich von Moser zu dis-
tanzieren. Dieser war 1932 in seinem Buch die wichtigste Referenz gewesen, worauf-
hin Eichenauer von rechts scharf angegriffen wurde. Für die Nationalsozialistische 
Lehrerzeitung war Moser ein »konjunkturtüchtige[r] Vielschreiber und Schwät-
zer aus dem sattsam bekannten Kreis um den Marxisten Leo Kestenberg«, da er an 
den Reformen des sozialdemokratischen Politikers beteiligt gewesen war, und eine 
Rezension hatte polemisiert, mögen die, die meinen, dass seine Vorfahren »einst 
Moses geheißen haben, recht oder unrecht haben, das Wesen seiner Schriftstellerei 
ist jedenfalls mit dem Wort jüdisch treffend gekennzeichnet«.170 Moser hatte von 1925 
bis 1927 als außerordentlicher Professor das Musikwissenschaftliche Seminar in Hei-
delberg geleitet. 1927 wurde er zum Direktor der Staatlichen Akademie für Kirchen- 
und Schulmusik sowie zum Honorarprofessor an der Universität Berlin ernannt 
und gleichzeitig in den Senat der Akademie der Künste gewählt. Seine Entlassung 
dort im Jahr 1933 hatte aber offenbar nicht, oder nicht vorrangig, politische Gründe; 
man warf ihm vor, Studentinnen begünstigt zu haben, zu denen er intime Beziehun-
gen unterhalten hatte.171 In den folgenden Jahren hielt er sich mit Gelegenheitsarbei-
ten über Wasser und verfasste u. a. Romane über Musikthemen. Er arbeitete auch 
mit dem Ahnenerbe zusammen, vermutlich auf Vermittlung seines Freunds Alfred 
Quellmalz, der sein Student gewesen war.172 Allein 1940 publizierte er in deren Haus-
zeitschrift Germanien nicht weniger als 12 Beiträge, bevor Intrigen des einflussrei-
chen NS-Organisators Herbert Gerigk dies unterbanden.173 Zu dieser Zeit war Moser 
bereits Mitarbeiter im Propagandaministerium geworden, worauf eine Flut oppor-

167	 Gerhard, »Musikwissenschaft«, S. 176.
168	 Blaukopf, »Musikwissenschaft und Rassentheorie«, S. 92.
169	 Eichenauer, »Sammelrezension«, S. 299.
170	 Zitiert nach Paul Pretzsch, »Musik und Rassenforschung«, in: Fränkisches Volk vom 31. Dezem-

ber 1932.
171	 Michael Grüttner und Sven Kinas, »Die Vertreibung von Wissenschaftlern aus den deutschen 

Universitäten 1933–1945«, in: Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte 55 (2007), S. 123–186, hier S. 133.
172	 Nußbaumer, Quellmalz, S. 19.
173	 Otto Plassmann an Wolfram Sievers vom 18. Februar 1941, Bundesarchiv Berlin, NS 21 / 405.



44 Fachgeschichte

tunistischer Schriften einsetzte. So betonte er nach der Besetzung Polens, dass die 
Musik des Landes schon immer von Deutschen geprägt worden sei. Dies müsse sich 
nun erneuern, denn »dank den herrlichen Taten unseres Heers [sei es] dahin gekom-
men, daß wir diesen alten Westoststrom deutscher Ausstrahlungen verstärkt werden 
einsetzen müssen, um jenes durch Mißregierungen verdunkelte Volk auf neue höhe-
re Kultur zu bringen, und gewiß wird dabei der deutschen Musik keine geringe Auf-
gabe zufallen«.174 

1939 nahm Werner Korte Stellung zu einer Anfrage des Münsteraner Anzeigers, 
ob Zusammenhänge zwischen Musikwissenschaft und Rassenforschung bestehen. 
Er erklärte, dass man im von ihm geleiteten Seminar an der Universität Münster 
»seit Jahren den Beziehungen von Musik und Rasse besondere Bedeutung« widme 
und dass »diese Fragen zum speziellen Arbeitsgebiet Prof. Kortes gehören«.175 Ange-
sichts des geringen Umfangs derartiger Publikationen aus seiner Feder erscheint dies 
überzeichnet, aber wie bereits erwähnt fiel er in der zweiten Hälfte der 1930er-Jah-
re durch radikale Positionen auf, auch wenn er sie bereits 1940 wieder aufweichte.176 
Er entwarf einen Ansatz, den er als »Wertwissenschaft« bezeichnete und mit dem er 
die von ihm als überholt angesehene Geisteswissenschaft zu »überwinden« trachtete, 
wobei »der Jude Kurt Sachs« (der sein Lehrer gewesen war) wiederholt von ihm ange-
griffen wurde. Im Gegensatz zu Moser stand Korte dem mächtigen Gerigk nahe, den 
er habilitiert hatte. Dieser setzte sich dafür ein, dass Korte in Münster ein Extraordi-
nariat erhielt, wobei er gegenüber dem NS-Dozentenbund betonte, er gehöre »zu den 
wenigen Vertretern seines Fachs […], die von unserer Seite bejaht werden können«.177 

Ernst Bücken, der nach längerer Lehrtätigkeit an der Universität Köln auf das dor-
tige Ordinariat hoffte, versuchte 1932 vergeblich durch Herausstellen seines Katholi-
zismus und Eintritt in die katholische Zentrumspartei seine Chancen zu erhöhen, da 
aufgrund fakultätsinterner Vorgaben abzusehen war, dass der Ruf an einen katho-
lischen Forscher gehen werde. Nachdem Annäherungen an die Sozialdemokraten 
keinen Karrierefortschritt brachten, wandte er sich dem Nationalsozialismus zu.178 
An Bückens neueren Schriften fiel auf, dass er die Rassentheorien zwar nicht kon-
sequent anwendete, aber deren Gedanken einfließen ließ.179 Die Publikationen fielen 
in hohem Maße konform aus, und die tendenziöse Überblicksdarstellung Musik der 
Deutschen (1941) schließt mit einem Lobgesang auf die nationalsozialistische Musik-

174	 Moser, »Deutsche Musik im polnischen Raum«, S. 155.
175	 Günnigmann, Werner Korte, S. 58.
176	 Ebd., S. 124.
177	 Ebd., S. 60, 80.
178	 Christian Leitmeir, »Ein ›Mann ohne Eigenschaften‹?  – Theodor Kroyer als Ordinarius für 

Musikwissenschaft in Köln (1932–1938)«, in: Musikwissenschaft im Rheinland um 1930, hg. von 
Klaus Pietschmann und Robert von Zahn, Kassel 2012, S. 93–131, hier S. 106, 112.

179	 Blaukopf, »Musikwissenschaft und Rassentheorie«, S. 90.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 45

erziehung in Schulen und Hitlerjugend sowie auf die musikalischen Aktivitäten in 
Wehrmacht, Reichsarbeitsdienst und der Organisation »Kraft durch Freude«.180 1943 
wurde Gerber, der zuvor in Gießen und Frankfurt am Main gelehrt hatte, an die 
Universität Göttingen berufen, an der er trotz scharfer antisemitischer Äußerungen 
und einer Zusammenarbeit mit dem Amt Rosenberg bis zu seinem Tod 1957 lehrte. 
Seine Begeisterung für den Nationalsozialismus zeigte sich auch darin, dass er auch 
seine Freizeit im Kreise Gleichgesinnter verbrachte und u. a. das SA-Sportabzeichen 
erwarb.181 

Als eine Hochburg nationalsozialistischer Musikforschung erweist sich das Institut 
in Freiburg im Breisgau. Der Leiter Willibald Gurlitt sympathisierte selbst eine Zeit 
lang mit dem Nationalsozialismus, bis er 1937 wegen »jüdischer Versippung« aus dem 
Amt gedrängt wurde; zu seinen Schülern zählten Alfred Quellmalz, Joseph Müller-
Blattau, Heinrich Besseler und Wilhelm Ehmann. Nach seinem Ausscheiden über-
nahm Müller-Blattau, der sogar als Sänger Schallplatten mit NS-Liedern aufnahm,182 
seinen Lehrstuhl. 1941 wechselte er an die neugegründete Reichsuniversität Straß-
burg, die zu einer nationalsozialistischen Eliteuniversität entwickelt werden sollte. 
Besseler war Mitglied der SA und von NS-Parteiorganisationen, für die er über Kol-
legen berichtete, er hatte aber noch im »Dritten Reich« jüdische Studierende pro-
moviert und Literatur jüdischer Autoren in der offiziellen Musikbibliographie gehal-
ten.183 Sein Briefwechsel mit dem in Basel lehrenden Jacques Handschin zeigt, dass er 
zwischen Fassade und Inhalt zu differenzieren verstand. Als sie sich 1937 über einen 
Artikel Edward Dents austauschten, der dem nationalsozialistischen Deutschland alle 
Zivilisation abgesprochen hatte, schien es Handschin »betrüblich, dass einiges eine 
Handhabe zu solchen Auesserungen bietet«. Besseler, der gegenüber seinen Schülern 
in SA-Uniform auftrat, verleugnete seine Identifikation mit dem nationalsozialisti-
schen Deutschland keineswegs. Er räumte aber ein, dass »an der Oberfläche manches 
passiert, was draußen keinen guten Eindruck macht […] Die ganze Deutschtüme-
lei aufdringlicher und oberflächlich-›gleichgeschalteter‹ Art nehmen wir hier ebenso 
wenig ernst, wie Sie draußen […]. Das ist alles Kulisse und Tagesmode, die vergehen 
wird.«184 Affinitäten von nationalsozialistischer Gedankenwelt zu seinem musikhis-

180	 Ernst Bücken, Musik der Deutschen, Köln 1941, S. 297–301.
181	 Custodis, Rudolf Gerber und die Anfänge der Gluck-Gesamtausgabe, S. 6f.
182	 Eckhard John, »Zehn Thesen zur Musikforschung im NS-Staats«, in: Musikforschung. Faschis-

mus. Nationalsozialismus. Referate der Tagung Schloss Engers, hg. von Isolde von Foerster u. a., 
Mainz 2001, S. 461–470, hier S. 461.

183	 Schipperges, Die Akte Heinrich Besseler, S. 17f.
184	 Heinrich Besseler an Jacques Handschin vom 7. Mai 1937. Zitiert nach Büchler  undSchipperges 

(Hg.), Briefwechsel, S. 44.	



46 Fachgeschichte

toriografischen Ansatz gab es, sie waren »weder beliebig noch marginal«.185 Dennoch 
hielt er sich abseits und publizierte nach 1933 nur noch wenig, und nach 1938 über-
haupt nicht mehr, was er nach dem Krieg damit begründete, interne Kämpfe hät-
ten ihm gezeigt, dass »eine Zusammenarbeit mit den Fanatikern und Abenteurern 
der Nazi-Partei unmöglich war«.186 Diese griffen hingegen auf seine Arbeiten zurück, 
und seine grundlegende Schrift Die Musik des Mittelalters und der Renaissance dien-
te Eichenauer als Referenz. 

Karl Gustav Fellerer fiel an seinem Wirkungsort in Freiburg im Uechtland durch 
seinen Einsatz für das »Dritte Reich« auf. 1933 warb er in der Schweizerischen Rund-
schau für die Kulturpolitik des »neuen deutschen Staates« und rechtfertigte deren 
Maßnahmen, sie seien kein Eingriff in die künstlerische Freiheit, sondern notwendig 
für die »Besinnung auf wahres Volkstum«.187 Im Vorfeld seines Wechsels an die Uni-
versität Köln im Jahr 1939 ergaben Erkundigungen der NSDAP, Fellerer gehöre in der 
Schweiz bei der »kirchlich schwarz eingestellten Bevölkerung« zu den »Bestgehass-
ten« und man habe sogar versucht, ihn aus der Theologen-Ausbildung zu drängen.188 
Eine derartige Einschätzung durch Teile der Schweizer Öffentlichkeit belegt auch ein 
Zeitungsartikel, der sich nach seinem Weggang gegen die erneute Berufung eines 
deutschen »professeur nazi« wandte.189 Von der Kölner Gauleitung wurde er hingegen 
als Kirchenmusikforscher mit dem Katholizismus identifiziert, weshalb sie anfangs 
Bedenken gegen seine Berufung äußerte. Die unterschiedliche Wahrnehmung seiner 
Kirchennähe setzte sich im Entnazifizierungsverfahren fort. Kirchliche Würdenträ-
ger nahmen Partei für ihn wie der Zentrumspolitiker Prälat Professor Georg Schrei-
ber, der erste Nachkriegsrektor der Universität Münster, der gegenüber dem Kölner 
Rektor betonte, es sei nicht erwünscht, Fellerer »mit leichter Hand zu beseitigen«. 
Namhafte kirchliche Kreise seien an seinem Wirken interessiert, sein Engagement 
für die Kirchenmusik habe dem NS-Regime nicht immer gefallen.190 Worin dieser 
Einsatz bestanden haben soll, wurde nicht ausgeführt; es ist aber nicht zu übersehen, 

185	 Laurenz Lütteken, »Das Musikwerk im Spannungsfeld von ›Ausdruck‹ und ›Erleben‹: Heinrich 
Besselers musikhistoriographischer Ansatz«, in: Musikwissenschaft – eine verspätete Disziplin. 
Die akademische Musikforschung zwischen Fortschrittsglauben und Modernitätsverweigerung, 
hg. von Anselm Gerhard, Stuttgart und Weimar 2000, S. 213–232, besonders S. 230ff.

186	 Schipperges, Die Akte Heinrich Besseler, S. 218.
187	 Karl Gustav Fellerer, »Liberalismus und Antiliberalismus im Musikleben«, in: Schweizerische 

Rundschau 33 (1933), S. 540–551, hier S. 540f.
188	 Leo Haupts, Die Universität zu Köln im Übergang vom Nationalsozialismus zur Bundesrepublik, 

Köln u. a. 2007, S. 309f. 
189	 [Anonym], »Va-t-on nommer un professeur nazi?«, in: L’Indépendant vom 22.  August 1939. 

Gefordert wurde die Besetzung mit einem politisch unbelasteten Schweizer. Da der einzige pas-
sende Schweizer Kandidat, Franz Brenn, wissenschaftlich wenig profiliert war, ernannte ihn die 
Universität 1940 lediglich zum Dozenten und besetzte den Lehrstuhl nicht neu. 

190	 Haupts, Die Universität zu Köln, S. 313.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 47

dass seine Schriften zur Gregorianik auch darauf abzielten, die wegen ihrer jüdischen 
Wurzeln umstrittene Musik in der Wissenschaft bzw. Musikpraxis zu halten, indem 
er die als germanisch interpretierbaren Anteile möglichst hoch ansetzte.

Für Peter Petersen liegt es »in der Tragik des Menschen Kurt Huber, daß er als Wis-
senschaftler einer Denktradition angehörte, die dem, was er am Ende unter Einsatz 
seines Lebens bekämpfte, den Boden bereitet hat«.191 Seine Texte, die fachintern eine 
starke Wirkung hatten und auf die sogar Eichenauer verwies, scheinen darauf ange-
legt, die Zusammenhänge zwischen der körperlich-seelischen Ausstattung des Men-
schen und seinen kulturellen Äußerungen sachlich zu beleuchten; sie sind nicht als 
Propagandaschriften zu verstehen. Von 1927 bis 1930 Mitglied der national-katho-
lischen Bayerischen Volkspartei, stand Huber bereits in den frühen 1930er-Jahren 
im Kontakt mit der NSDAP, konnte sich aber wegen deren antikirchlicher Haltung 
vorerst nicht zum Beitritt entschließen; dieser folgte erst 1940.192 Wegen dieser Nähe 
zum Katholizismus wurde er gelegentlich von offiziellen Stellen als ideologisch nicht 
zuverlässig eingeschätzt.193 Bei Hubers später Annäherung an die NSDAP verbanden 
sich nach Einschätzung seines Sohns Opportunismus – die Ernennung zum außer-
planmäßigen Professor und eine von der Familie ersehnte Gehaltserhöhung waren 
die Folge – mit einer seit Längerem bestehenden diffusen Sympathie zum National-
sozialismus.194 Huber ging in den Widerstand, als er von den Verbrechen im Osten 
erfuhr und wurde 1943 als Mitverschwörer der Geschwister Scholl hingerichtet. 

Zu denen, die sich am Diskurs beteiligten, auch wenn sie keineswegs ohne Weiteres 
als Gefolgsleute des Nationalsozialismus gelten konnten, zählte auch Marius Schnei-
der.195 1936 blockierte die Nationalsozialistische Dozentenschaft an der Universität 
Berlin sein Habilitationsverfahren mit der Begründung, er gehöre »zu den ausgespro-
chenen Gegnern des Nationalsozialismus. Auf Grund dieser Tatsache sehen sich alte 
Parteigenossen gezwungen, jeden Verkehr mit ihm abzubrechen. Weder charakter-
lich noch wissenschaftlich ist ein günstiger Einfluß auf die Studenten von seiner Sei-
te zu erwarten, da auch wissenschaftlich ihm eine völkische deutsche Fragestellung 
völlig fern liegt.«196 1938 erschienen dann plötzlich Texte von ihm, in denen er sich der 

191	 Peter Petersen, »Wissenschaft und Widerstand. Über Kurt Huber (1893–1943)«, in: Die dunkle 
Last. Musik und Nationalsozialismus, hg. von Brunhilde Sonntag u. a., Köln 1999, S. 111–129, hier 
S. 126.

192	 Schumann, Huber, S. 102.
193	 Prieberg, Handbuch Deutsche Musiker, S. 3474.
194	 Wolfgang Huber, Die Weiße Rose. Kurt Hubers letzte Tage, München 2018, S. 33.
195	 Zu Schneider vgl. Bernhard Bleibinger, Marius Schneider und der Simbolismo: Ensayo musicoló-

gico y etnológico sobre un buscador de símbolos, München 2005.
196	 Zitiert nach Bernhard Bleibinger, »Mythos Marius Schneider. Agent im Dienste der Musikwis-

senschaft, Handlanger der Nationalsozialisten oder verfolgter Emigrant«, in: Musikforschung. 
Faschismus. Nationalsozialismus. Referate der Tagung Schloss Engers, hg. von Isolde von Foers-
ter u. a., Mainz 2001, S. 329–358, hier S. 335.



48 Fachgeschichte

Rassenforschung widmete. Offenbar stand er unter Druck, sich bekennen zu müssen 
wegen eines in der Zeitschrift Der katholische Gedanke erschienenen Aufsatzes und 
dem Anliegen, Etaterhöhungen des Phonogramm-Archivs durchzusetzen, zu dessen 
Kustos er ernannt werden wollte.197 1944 setzte er sich ins faschistische Spanien ab, da 
ihm angesichts fortgesetzter Anfeindungen eine weitere wissenschaftliche Karriere 
in Deutschland unmöglich erschien. 

Interne Korrespondenz des SS-Ahnenerbes behandelt das Ansinnen, Walter Wiora 
an die in Gründung befindliche Reichsuniversität in Posen zu berufen, was nahelegt, 
dass er dort Fürsprecher hatte.198 Wioras Volkslied-Forschung dürfte zur Einschät-
zung beigetragen haben, er sei für diese Aufgabe besonders geeignet, denn in seiner 
Habilitationsschrift untersuchte er das deutsche Volkslied auf seine Beziehung zum 
Osten. Dort sah er alte Formen in Sprachinseln bewahrt, weshalb sich diese Arbeit 
in den Kontext der germanisch-nordischen Traditionsbildung einordnet; sie erschien 
gleichzeitig in der von Guido Waldmann im Auftrag der Reichsjugendführung he
rausgegebenen Reihe »Musikalische Volksforschung« und als vierter Band (die Zäh-
lung bezieht nicht erschienene Bände ein) von Blumes »Schriften zur musikalischen 
Volks- und Rassenkunde«. Die Einberufung zur Wehrmacht verhinderte, dass Wio-
ra die Stelle vollumfänglich antreten konnte. Die Posener Universität sollte zur Ger-
manisierung des besetzten Polens beitragen und war wie ihr Straßburger Pendant, 
an dem Müller-Blattau lehrte, als eine Eliteanstalt des Regimes geplant; ihr Rektor, 
der Tierzuchtgenetiker Peter Carstens, bekleidete den Rang eines SS-Standartenfüh-
rers.199 Entgegen dieses Anspruchs können allerdings weder Wiora noch sein Kollege 
Walther Vetter zu den besonders Ideologisierten gezählt werden. Vetter wurde 1946 
an die Ost-Berliner Universität berufen, obwohl seine Vergangenheit bekannt war 
und er von offiziellen Stellen als ein Vertreter der bürgerlichen Wissenschaft einge-
schätzt wurde; es wurde aber anerkannt, dass er sich den neuen Anforderungen des 
Sozialismus bereitwillig stellen wolle.200 

Der an der Universität Hamburg lehrende Wilhelm Heinitz isolierte sich inner-
halb des Fachs durch das hartnäckige Verfolgen umstrittener Ideen über die Zusam-
menhänge von Musik und Physiologie. Dies kann erklären, weshalb er in der zweiten 
Hälfte der 1930er Jahre verstärkt um die Anerkennung der Obrigkeit warb, indem er 
Fragestellungen des Nordischen und der »Rasse« bearbeitete. Bereits 1933 hatte er das 
Bekenntnis der Professoren zu Adolf Hitler mitunterzeichnet, aber seine Karriere ver-
lief nicht ohne Widersprüche; wegen seines Engagements für die Neue Musik wurde 
er angegriffen und eine kurzzeitige Mitgliedschaft in der Johannisloge führte zu vo

197	 Ebd., S. 343f.
198	 Alfred Quellmalz an Wolfram Sievers vom 20. März 1941, Bundesarchiv Berlin, NS 21 / 800.
199	 Kater, Ahnenerbe, S. 285.
200	 Meischein, »Der erste musikwissenschaftliche Lehrstuhl Deutschlands«, S. 177.



Die Beteiligten: Überzeugte oder Opportunisten? 49

rübergehenden Karrierenachteilen, weshalb er nach dem Krieg als Geschädigter des 
NS-Regimes anerkannt wurde.201 Zu seinen Doktoranden zählten Täter wie Opfer: 
Der SS-Unterscharführer Max Singelmann war ein fanatischer Nationalsozialist, der 
jüdische Geiger Raphael Broches wurde kurz nach der Promotion 1938 nach Polen 
abgeschoben und vermutlich 1941 im KZ Treblinka ermordet.202 Zu den Unterzeich-
nern des Bekenntnisses der deutschen Professoren zu Adolf Hitler gehörten weiterhin 
Gotthold Frotscher, Eugen Schmitz, Hermann Stephani und Herbert Birtner. Frot-
scher, der vornehmlich im Bereich der Orgelmusik wirkte, war 1922 an der Universität 
Leipzig mit einer Arbeit über Die Ästhetik des Berliner Lieds promoviert worden und 
habilitierte sich 1924 an der Universität Danzig über Die Hauptprobleme der Musik 
des 18. Jahrhunderts. Dort wirkte er als außerordentlicher Professor, bis er 1936 an die 
Berliner Universität wechselte. Frotscher beteiligte sich mit kleineren Beiträgen am 
»Rassen«-Diskurs und war in der NSDAP unter anderem als Ortsgruppenleiter aktiv; 
er arbeitete auch im Kulturamt der Reichsjugendführung und als wissenschaftlicher 
Mitarbeiter der Reichsleitung.203 Schmitz unterrichtete von 1918 bis 1939 an der TH 
Dresden als Professor das Fach Musikwissenschaft und leitete anschließend bis 1955 
die Musikbibliothek Peters in Leipzig.204 Seine Regimenähe stellte er mit einem 1943 
erschienenen Text über die Musikwissenschaft im Krieg unter Beweis. Dort hielt er 
fest, nach Kriegsbeginn habe man die Musik der »Feindvölker« zurückgestellt, aber 
nicht verworfen, da »Erkenntnis des Wesens des Gegners ebenfalls zu den notwen-
digen Aufgaben einer Kriegszeit« gehöre. Ein wichtiges Themenfeld sei »die Behand-
lung des Rasseproblems in der Musik, die schon seit der Machtergreifung einen bis 
dahin ungeahnten Aufschwung genommen hatte und nun in den Kriegsjahren erst 
recht die Geister beschäftigte und beschäftigt.«205 

Stephani hatte das Musikwissenschaftliche Seminar der Universität Marburg 
gegründet und war innerhalb der Partei aktiv, wo er u. a. Vorträge hielt; er schrieb 
eine Fülle von regimenahen Gelegenheitskompositionen.206 Das Rektorat verlieh 
einem Antrag auf Gewährung einer Beihilfe durch den Hinweis Nachdruck, er sei 
förderndes Mitglied der SS und Mitglied der deutschen Gesellschaft für Rassenhy-
giene.207 1904 begann er die alttestamentarischen – also »jüdischen« – Bezüge in den 

201	 Petersen, »Musikwissenschaft in Hamburg«, S. 628.
202	 Zur Vita Broches vgl.: https://www.lexm.uni-hamburg.de/object/lexm_lexmperson_00002396 

[besucht am 4. September 2019]
203	 Harten, Rassenhygiene, S. 378.
204	 Prieberg, Handbuch Deutsche Musiker, S. 6675.
205	 Eugen Schmitz, »Deutsche Musikforschung im Kriege«, in: Jahrbuch der deutschen Musik 1 

(1943), S. 71–77, hier S. 72f.
206	 Prieberg, Handbuch Deutsche Musiker, S. 7313–7318.
207	 Anne Chr. Nagel (Hg.), Die Philipps-Universität Marburg. Dokumente zu ihrer Geschichte, Stutt-

gart 2000, S. 343.



50 Fachgeschichte

Oratorien von Johann Friedrich Händel zu entfernen, was er im »Dritten Reich« fort-
setzte, obwohl die Reichsmusikkammer die Aufführung der Originalfassungen aus-
drücklich genehmigt hatte.208 Die Karriere seines Sohns Martin, der 1941 Mitglied der 
Leibstandarte Adolf Hitler wurde und sich innerhalb der Waffen-SS für Musikbelan-
ge einsetzte, wurde kürzlich auf Initiative der Hochschule für Musik Detmold auf-
gearbeitet, deren Rektor er später wurde.209 Birtner hatte sich 1928 in Marburg habi-
litiert und wurde dort zehn Jahre später zum außerordentlichen Professor ernannt; 
er wechselte 1940 an die Universität Graz, wo er den ersten Lehrstuhl für Musikwis-
senschaft besetzte, und fiel 1942 an der Ostfront.210 Sein Nachfolger in Graz wurde 
Werner Danckert, der sich 1926 in Jena habilitiert hatte und 1937 auf eine Professur 
an der Musikhochschule Weimar berufen worden war. Er gehörte wie Universi-
tätsmusikdirektor Martin Karl Hasse, der das Musikwissenschaftliche Seminar in 
Tübingen gründete, und dessen unter dubiosen Umständen habilitierten Assistenten 
Otto zur Nedden, einem Schüler Herrmann Stephanis, zu den zahlreichen weniger 
renommierten, gleichwohl umtriebigen Fachvertretern, deren Wirkung für den Nati-
onalsozialismus erst neuerdings thematisiert wurde. Nedden wurde trotz enormen 
Widerstands der Fachkollegen – die Fachgutachten waren teils vernichtend, Blume 
bezeichnete seine Vorträge bei der Ausstellung Entartete Musik als »eines deutschen 
Hochschullehrers unwürdig« – noch kurz vor Kriegsende an der Universität Jena 
zum außerordentlichen Professor ernannt.211

208	 Sabine Henze-Döhring, »›Er lebte nur seiner Musik …‹ – Hermann Stephani als Gründer des 
Marburger Musikwissenschaftlichen Seminars und Collegium musicum«, in: Germanistik und 
Kunstwissenschaften im »Dritten Reich«. Marburger Entwicklungen 1920–1950, hg. von Kai Köh-
ler, Burghard Dedner und Waltraud Strickhausen, München 2005, S. 83–95, hier S. 91.

209	 Hans-Walter Schmuhl, Zwischen Göttern und Dämonen – Martin Stephani und der National-
sozialismus, München 2019.

210	 Henze-Döhring, »Hermann Stephani als Gründer des Marburger Musikwissenschaftlichen 
Seminars«, S. 85.

211	 Christina Richter-Ibáñez, »›[…] ganz besonders deutsch‹: Karl Hasses Karriere als Musik-
wissenschaftler in Tübingen und die (Um-)Habilitation seines Assistenten Otto zur Nedden«, 
Beitrag zur Jahrestagung der Gesellschaft für Musikforschung Halle / Saale 2015 – »Musikwissen-
schaft: die Teildisziplinen im Dialog«, Online-Publikation: https://schott-campus.com/wp-con-
tent/uploads/2016/09/richter-ibanez_hasse-zur-nedden.pdf. 



Grundlagen

Vorbemerkung: Wissenschaft oder Identitätsdiskurs?

Dem wissenschaftlichen Charakter rassentheoretischer Texte steht vielfach bereits 
entgegen, dass unklar bleibt, was mit »Rasse« überhaupt gemeint ist. Schon Arthur 
de Gobineau, der Pionier der Theorien, bezeichnete damit mal die von ihm ange-
nommenen Urbestandteile der Menschheit (»Weiße«, »Gelbe«, »Schwarze«), mal die 
Mischungen zwischen denselben.212 Der Begriff war aber auch ohne genaue Spezi-
fizierung wirksam, denn er diente als eine kommunikative Chiffre, die auf eine be-
stimmte weltanschauliche Richtung hinwies, weshalb die explizite Offenlegung der 
spezifischen Positionen unnötig war.213 Angesichts seiner Vorgeschichte gehört »Ras-
se« in der deutschen Sprache zu den heikelsten Begriffen überhaupt. Heute spricht 
man meist von Ethnien, wobei man gleichfalls von abgrenzbaren Bevölkerungsgrup-
pen ausgeht, diese aber soziokulturell definiert.214 Das Sortieren der Menschen nach 
äußerlichen Merkmalen, die als vermeintliche Determinanten für unveränderliche 
psychische und soziale Eigenschaften und Fähigkeiten betrachtet werden, wird von 
breiten Teilen der Gesellschaft heute abgelehnt. Trotz der Verbrechen des national-
sozialistischen Deutschlands, und entgegen der allgemein akzeptierten Widerlegung 
des Wissenschaftskonzepts »Rasse«,215 findet sich die Idee noch immer in der Wis-

212	 Fritz Friedrich, Studien über Gobineau. Kritik seiner Bedeutung für die Wissenschaft, Leipzig 
1906, S. 4.

213	 Julian Köck, »Die Geschichte hat immer Recht.« Die Völkische Bewegung im Spiegel ihrer 
Geschichtsbilder, Frankfurt am Main 2015, S. 109.

214	 Bis heute gibt es keine allgemeingültige Definition von Ethnizität, aber es wird deutlich, dass 
es sich wie bei der »Rasse« nicht um rein deskriptive oder analytische Konzepte handelt. Sie 
sind nicht zu verstehen als die bloße Beschreibung vorhandener Differenzen, sondern als aktiv 
gestaltete Auseinandersetzungen um kollektive Identitäten. Martin Sökefeld, »Problematische 
Begriffe: ›Ethnizität‹, ›Rasse‹, ›Kultur‹, ›Minderheit‹«, in: Ethnizität und Migration. Einführung 
in Wissenschaft und Arbeitsfelder, hg. von Brigitta Schmidt-Lauber, Berlin 2007, S. 31–50, hier 
S. 31.

215	 Siehe dazu Luigi Luca und Francesco Cavalli-Sforza, Chi siamo. La storia della diversità umana, 
Mailand 1993 [deutsch als Verschieden und doch gleich. Ein Genetiker entzieht dem Rassismus 
die Grundlage, München 1994]; Luigi Luca Cavalli-Sforza, Gènes, peuples et langues, Paris 1996 
[deutsch als Gene, Völker und Sprachen. Die biologischen Grundlagen unserer Zivilisation, Mün-
chen 1999]. 



52 Grundlagen

senschaft.216 Durch die neuen Möglichkeiten der Populationsgenetik bekam sie in 
den letzten Jahrzehnten sogar wieder neuen Schwung, sodass einige Stimmen eine 
Rückkehr der Rassenforschung befürchten.217 Und niemand wird behaupten, dass in 
Deutschland mit der Ächtung des Konzepts auch alltäglicher Rassismus verschwun-
den ist. Die gesellschaftliche Konstruktion der »Rassen« zeigt für den Ethnologen 
Martin Sökefeld, dass »Kategorien, die ›objektiv‹  – im Sinne von unabhängig von 
gesellschaftlichen Diskursen und Praktiken – nicht existieren, nichtsdestotrotz aus-
gesprochen mächtige soziale und politische Wirkungen entfalten können, also ge-
sellschaftlich wirklich sind«.218 Die Idee der Kategorisierbarkeit von Menschen ist so 
machtvoll, dass sich ihr selbst Gegner der Rassenlehren nicht immer entziehen kön-
nen; mitunter werden einfach die alten Kategorien unter bloßer Umkehrung der Vor-
zeichen aufgegriffen.

In unterschiedlicher Weise verbanden sich in den Theorien assoziative Verknüp-
fungen völkerpsychologischer Klischees und oberflächliche Einbindungen anthro-
pologischer Verweise; biologistische Erklärungsansätze dienten als vermeintlich 
naturwissenschaftliche Unterstützung der jeweiligen Argumentationsrichtung.219 
Aus heutiger Perspektive ist das wissenschaftliche Ungenügen offensichtlich, aber 
in ihrer Zeit war es weniger eindeutig. Die empirisch gestützte Rassenanthropolo-
gie galt keineswegs als Pseudowissenschaft; zwar war sie weltanschaulich impräg-
niert und Gegenstand von Kontroversen, aber sie wurde auch von ihren Gegnern als 
Wissenschaft anerkannt.220 In den Naturwissenschaften war »Rasse« bis in die 1930er 
Jahre eine anerkannte Kategorie der Anthropologie und wurde, um offensichtliche 
Wertungen entschärft, gelegentlich nach dem Zweiten Weltkrieg weiterverwendet.221 
In den Geistes- und Sozialwissenschaften war der Begriff dagegen bereits im spä-

216	 Eine Neubelebung erfuhr das »Rassen«-Konzept u. a. durch das in den USA hoch kontrovers 
diskutierte Buch The Bell Curve. Intelligence and Class Structure in American Life (1994) des 
Politikwissenschaftlers Charles Murray und des in Harvard lehrenden Psychologen Richard J. 
Herrnstein, in dem den »Rassen« unterschiedliche Intelligenzniveaus zugewiesen werden, mit 
der absteigenden Rangfolge Asiaten – »Weiße« – »Schwarze«.

217	 Frank Dikötter, »Wie und warum wurde ›Rasse‹ zu einem globalen Begriff?«, in: Das Phantom 
»Rasse«. Zur Geschichte und Wirkungsmacht von Rassismus, hg. von Naika Foroutan u. a., Wien 
u. a. 2018, S. 131–147, hier S. 144.

218	 Sökefeld, »Problematische Begriffe: ›Ethnizität‹, ›Rasse‹, ›Kultur‹, ›Minderheit‹«, S. 44. Hervor-
hebung von Sökefeld. 

219	 Dahm, Topos der Juden, S. 216f.
220	 Thomas Etzemüller, Auf der Suche nach dem Nordischen Menschen. Die deutsche Rassenanthro-

pologie in der modernen Welt, Bielefeld 2015, S. 8–10.
221	 Hans-Peter Kröner, Von der Rassenhygiene zur Humangenetik. Das Kaiser-Wilhelm-Institut für 

Anthropologie, menschliche Erblehre und Eugenik nach dem Kriege, Stuttgart 1998, S. 138f. Noch 
ein bis 1996 aufgelegtes medizinisches Lehrbuch zur Anthropologie und Humangenetik enthält 
ein Kapitel »Rassenkunde«. Vgl. Rainer Knußmann, Vergleichende Biologie des Menschen. Lehr-
buch der Anthropologie und Humangenetik, Stuttgart 1980, S. 324–361.



Vorbemerkung: Wissenschaft oder Identitätsdiskurs? 53

ten 19. Jahrhundert aus dem Bereich der Wissenschaft in den der Politik überführt 
und mit bevölkerungspolitischen Überlegungen und Sozialdarwinismus verbunden 
worden.222 Auch wenn diese kulturhistorisch grundierten Theorien wissenschaftlich 
umstritten waren, stießen sie im Bildungsbürgertum auf großes Interesse; Schriften 
wie Houston S. Chamberlains Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts (München 1899) 
hatten riesige Auflagen. Der Befund von Kontrafaktizität zentraler Annahmen ver-
mag nicht ihre ungeheure Wirkung zu erklären; die Unwissenschaftlichkeit war schon 
in der Zeit um den Ersten Weltkrieg bekannt und Gegenstand einer umfangreichen 
Widerlegungsliteratur. Mit schneidender Polemik spießte die bizarrsten Auswüchse 
der Soziologe Friedrich Hertz auf, der 1933 seinen Lehrstuhl an der Universität Hal-
le aufgrund jüdischer Abstammung verlor. Ihm schien es, die Theorien suchten »den 
Wert oder Unwert der Völker ›wissenschaftlich‹ zu begründen, wobei ja das Resul-
tat freilich immer von vornherein feststeht, nämlich die Verherrlichung der eigenen 
Rasse«.223 Den Erfolg vermochte das Aufzeigen der Widersprüche nicht zu verhin-
dern, und bereits einer der frühesten Hitler-Biografen wies darauf hin, es komme 
nicht auf den Wahrheitsgehalt einer Lehre an, sondern auf die »politische Kraft, die 
sie auslöst«.224 Die von Hertz und anderen geäußerte Kritik an mangelnder Wissen-
schaftlichkeit ging meist selbst von einem positivistischen Wissenschaftsverständnis 
und Absolutheitsanspruch aus, während hier Ansätzen gefolgt wird, die »Rassenfor-
schung mit ihrem Anspruch auf Wissenschaftlichkeit als ein soziales Phänomen in 
historischem Kontext« nachzeichnet.225 Eine bloß auf Widerlegung der Annahmen 
ausgerichtete Aufarbeitung wird dem Gegenstand nicht gerecht, denn die Theorien 
sind als eine Weltanschauung zu begreifen, die nicht verifizierbar ist.226 

Als ein Erfolgsrezept modischer Gesellschaftstheorien hatte in anderem Zusam-
menhang bereits Johann Wolfgang von Goethe erkannt, man brauche »nur etwas 
aussprechen, was dem Eigendünkel und der Bequemlichkeit schmeichelt, um eines 

222	 Uwe Hossfeld, »Kopf, Schädel und Rassenkunde«, in: Schädelkult. Kopf und Schädel in der Kul-
turgeschichte des Menschen, hg. von Alfried Wieczorek und Wilfried Rosendahl, Regensburg 
2011, S. 309–317, hier S. 313.

223	 Friedrich Hertz, Rasse und Kultur. Eine kritische Untersuchung der Rassentheorien, Leipzig 1915, 
S.  4. Eine erste Fassung war erschienen als: Moderne Rassentheorien. Kritische Essays, Wien 
1904.

224	 Konrad Heiden, Adolf Hitler. Das Zeitalter der Verantwortungslosigkeit. Eine Biographie, Zürich 
1936, S. 96.

225	 Stefan Kühl, »Die soziale Konstruktion von Wissenschaftlichkeit und Unwissenschaftlichkeit in 
der internationalen eugenischen Bewegung«, in: Wissenschaftlicher Rassismus. Analysen einer 
Kontinuität in den Human- und Naturwissenschaften, hg. von Heidrun Kaupen-Haas und Chris-
tian Saller, Frankfurt am Main und New York 1999, S. 111–121, hier S. 112.

226	 Etzemüller, Auf der Suche nach dem Nordischen Menschen, S. 10.



54 Grundlagen

großen Anhanges in der mittelmäßigen Menge gewiß zu sein«.227 Das Netz aus Ideen 
kursierte zwischen vielen Deutschen, weil es ihr Bedürfnis nach Selbsterhöhung in 
einer Weise abdeckte, dass sie darin etwas Sinnhaftes zu erkennen glaubten. Der zio-
nistische Arzt Max Besser ironisierte daher 1911, das »Edelrassentum« der Germanen 
sei eine »angeblich von der göttlichen Vorsehung patentierte Selbstüberhöhung«.228 
Generell neigen Menschen dazu, Wege zu finden, um bereits existierende Einstellun-
gen nachträglich theoretisch zu rechtfertigen. Für den Historiker Christian Geulen 
bringen sich Praxis und Ideologie des Rassismus oft gegenseitig hervor: Nicht selten 
waren es die Praktiken der Massenversklavung, die eine nachträgliche Legitimati-
on in Form hierarchischer Naturordnungsmodelle nach sich zogen.229 Ohne dass es 
allen voll bewusst gewesen sein muss, leiteten die Überzeugungen die Wahl der For-
schungsgegenstände und der Methoden, die von vornherein darauf angelegt waren, 
um zu einem bestimmten Ergebnis zu kommen. In paradigmatischer Weise hielt 
Reinhold Zimmermann, der von der Reichsschrifttumskammer als »Fachschrift-
steller für Musik und Rassenkunde« geführt wurde, die »Grundanschauung von der 
Rasse als zeugender Kraft aller Kultur« für »richtig und unabänderlich«. Aus seiner 
Perspektive hatte die Musikforschung lediglich noch zu klären, wie sich dies für den 
Bereich der Musik beweisen lasse.230 Trotz aller Beteuerungen, man würde ergebnis-
offene Wissenschaft betreiben, sind auch die musikhistorischen Texte als ein Sys-
tem von Glaubenssätzen zu verstehen. Offener als namhafte Fachvertreter räumte der 
Musikschriftsteller Otto Schumann 1940 ein, dass sich anhand des Überlieferten eine 
hochstehende altgermanische Musikkultur, der man als Ausweis nordischer Über-
legenheit bedurfte, nicht zweifelsfrei beweisen lasse. Er nehme sich aber »das Recht, 
dennoch daran zu glauben«, weil er »die Urgermanen für Träger einer ungewöhnlich 
großartigen Kultur« halte.231 

Die deutschen Rassentheorien waren auf das Engste verbunden mit der Begeiste-
rung für die alten Germanen. Bei diesen ging es nur vordergründig um die Vor-
geschichte, denn eigentlich war die Gegenwart gemeint. Es handelte sich um einen 
Identitätsdiskurs, der einem Teil der Deutschen dazu diente, ihren Platz und den 
des deutschen Volks innerhalb der Welt zu bestimmen. Im 1871 mit dem deutschen 
Kaiserreich entstandenen Nationalstaat herrschte ein erheblicher Bedarf an Identifi-
kationsmodellen, wofür das zeitlich ferne und einigermaßen unbestimmte Germa-
nentum vielfältige Möglichkeiten zur Inszenierung einer integrierenden Abstam-

227	 Johann Peter Eckermann, Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens. 1823–1832, 
Band 2, Leipzig 1837, S. 326.

228	 Max Besser, Die Juden in der modernen Rassentheorie, Köln und Leipzig 1911, S. 18.
229	 Christian Geulen, Geschichte des Rassismus, München 2007, S. 40f.
230	 Zimmermann, »›Rasse und Musik‹-Forschung, wie sie nicht sein soll«, S. 247.
231	 Otto Schumann, Geschichte der Deutschen Musik, Leipzig 1940, S. 18.



Vorbemerkung: Wissenschaft oder Identitätsdiskurs? 55

mungsgemeinschaft bot.232 Die Unschärfen der Überlieferung ließen Raum für 
mannigfaltige Projektionen, sodass die eigentliche Rolle der Germanen darin zu 
sehen ist, »die Garderobe zu liefern für völkische und soziale Ideologien, Mythen 
und Heilslehren«.233 Die Germanenbegeisterung vermischte sich mit Ideen über den 
»arischen« Ursprung von Hochkultur, von der man zeitweise annahm, dass sie aus 
Asien gekommen war. Der Historiker Paul Münch konstatiert daher, die Geschich-
te der eng aufeinander bezogenen Germanen-, Indogermanen- und Ariertheorien ist 
»höchst verwickelt, irrational und voll von Widersprüchen«.234 

Vor dem Hintergrund einer als Wissenschaft maskierten Ideologie wird die Fülle an 
terminologischen Unschärfen verständlich, denn vage gehaltene Begriffe widerspre-
chen zwar den Geboten von Wissenschaftlichkeit, aber sie lassen sich flexibel an wech-
selnde Diskursinteressen anpassen. Die zahlreichen Vagheiten rührten nicht zuletzt 
daher, dass Begriffe aus unterschiedlichen Wissenschaftsbereichen von der Biolo-
gie über die Linguistik bis zur Geschichtswissenschaft übernommen wurden, ohne 
sie in Hinblick auf den eigenen Gegenstand zu definieren. Bei aller Unschärfe war 
aber bereits um 1900 offensichtlich, dass die im politischen Kontext übliche Verwen-
dung für natürlich zustande gekommene Populationen eigentlich falsch war, denn in 
der Zoologie bezeichnen »Rassen« nur die Haus- und Nutztiere. Tatsächlich war die 
wahnhafte Idee, man könne auch den Menschen auf reine »Rassen« hin »züchten«, 
an der Nutztierhaltung geformt; mit Heinrich Himmler und R. Walter Darré hatten 
zwei der Wortführer innerhalb des Nationalsozialismus ein landwirtschaftliches Stu-
dium absolviert. Houston S. Chamberlain hatte seine Ideen unter anderem am Bei-
spiel englischer Vollblutpferde entwickelt,235 eine Affinität, die auch in Blumes Ein-
schätzung aufscheint, der Komponist Dietrich Buxtehude sei »vermutlich nordischen 
Vollbluts«.236 Auch was man unter »Blut« verstand, an das die Fähigkeit zur Hochkul-
tur gebunden sein sollte, war nicht immer klar definiert: Während einige ihm eine 
biologisch-stoffliche Qualität zuschrieben, der geistig-seelische Eigenschaften ent-
sprachen, verstanden andere darunter mehr eine Geisteshaltung.237 »Arisch« meint 
im Sprachgebrauch rassistischer Ideologien bis heute (etwa bei den Aryan Nations in 
den USA) den germanisch-nordischen Typ mit blauen Augen und blonden Haaren; 

232	 Rainer Kipper, Der Germanenmythos im Deutschen Kaiserreich. Formen und Funktionen histo-
rischer Selbstthematisierung, Göttingen 2002, S. 16.

233	 Klaus von See, Barbar, Germane, Arier. Die Suche nach der Identität der Deutschen, Heidelberg 
1994, S. 29.

234	 Paul Münch, »›Italiener‹ – Volkscharakter und Rassetyp«, in: Das Bild der italienischen Oper 
in Deutschland, hg. von Sebastian Werr und Daniel Brandenburg, Münster 2004, S. 21–47, hier 
S. 38.

235	 See, Barbar, Germane, Arier, S. 16.
236	 Blume, Das Rasseproblem in der Musik, S. 66.
237	 Stefan Breuer, Ordnungen der Ungleichheit – die deutsche Rechte im Widerstreit ihrer Ideen 1871–

1945, Darmstadt 2001, S. 47f.



56 Grundlagen

in der vergleichenden Sprachwissenschaft, aus der der Begriff stammte, bezeichnet er 
die Sprecher indoarischer Sprachen, darunter die Roma, die bekanntlich im »Dritten 
Reich« verfolgt und vielfach ermordet wurden. Begrifflich problematisch ist auch die 
Dichotomie von »arisch« bzw. »semitisch«, die im Nationalsozialismus über Leben 
und Tod entschied. Sie hatte allerdings nur beschränkte Bedeutung für wissenschaft-
liche Texte, was sich dadurch erklärt, dass es sich um politische Kampfbegriffe han-
delte, die von der Rassenforschung um 1930 als zu ungenau abgelehnt wurden. Dort 
bestand Konsens, dass sie nicht geeignet seien, biologisch abgrenzbare »Rassen« zu 
beschreiben, wobei die terminologischen Bedenken nichts an der Diskriminierung 
änderten.238 Wie um den im Nationalsozialismus nicht seltenen Gegensatz von Theo-
rie und Praxis zu unterstreichen, betonte Hans F. K. Günther, es gebe keine »arische 
Rasse«, wenngleich bestimmte Völker arische, also indogermanische Sprachen spre-
chen, und auch keine »semitische Rasse«, sondern »verschiedene, rassisch sich vonei-
nander unterscheidende Völker semitischer Sprache«.239 

Zum zentralen Begriff von Günthers Theorien wurde die »nordische Rasse«, deren 
Einführung damit begründet wurde, es sei notwendig, deutlich zu machen, dass 
»Völker, in denen das nordische Blut längst versiegt ist, sehr wohl noch eine indo-
germanische Sprache sprechen können«.240 Im allgemeinen Sprachgebrauch wurden 
»germanisch« und »nordisch« häufig synonym verwendet, aus rassentheoretischer 
Perspektive verwiesen sie jedoch auf unterschiedliche Zielsetzungen: Während sich 
das ältere »germanisch« eher auf die Vergangenheit bezog, verwies das seit den 1920er 
Jahren zunehmend politisierte »nordisch« auf Konstellationen der gegenwärtigen und 
zukünftigen Gesellschaft.241 Der Begriff war mit konkreten bevölkerungspolitischen 
Maßnahmen verbunden: Da man die Kulturhöhe eines Volks auf den Anteil an nor-
dischem Blut zurückführte, schien »Entnordung« zum sicheren Niedergang zu füh-
ren. Den Untergang könne man nur abwenden, »wenn das nordische Blut, dem die 
geschichtliche Größe aller indogermanischen Völker zu danken ist, wieder erstarkt 
und nordische Menschen wieder zahlreich, kinderreich und führend werden«. 242

238	 In der Gesetzgebung wurden die Begriffe durch Synonyme wie »deutschblütig« ersetzt. 
239	 Hans F. K. Günther, Der nordische Gedanke unter den Deutschen, München ²1927, S. 38.
240	 R. Walter Darré, Neuadel aus Blut und Boden, München 1930, S. 189.
241	 Jón Leifs, »Isländische Volksmusik und germanische Empfindungsart«, in: Die Musik XVI / 1 

(1923), S. 43–52, hier S. 44.
242	 Günther, Rassenkunde des deutschen Volkes, S. 462–464.



Biologische Unterschiede 57

Biologische Unterschiede

Identität und Ausgrenzung

Die Konstruktion des Eigenen und die Ausgrenzung des Fremden sind meist eng 
verbunden. Schon das als Vorläufer des modernen Rassismus geltende juristische 
Konstrukt der »limpieza de sangre« (Reinheit des Blutes) diente der Identitätsbil-
dung durch Ausschluss einer bestimmten Gruppe. Nach dem Fall des Emirats von 
Grenada, des letzten muslimischen Herrschaftsbereichs auf der iberischen Halbin-
sel, ordneten Isabella I. von Kastilien und Ferdinand II. von Aragon 1492 mit dem 
Alhambra-Edikt die Vertreibung bzw. Zwangsbekehrung aller spanischen Juden an. 
Aus der Unterstellung, die im Land verbliebenen Konvertiten täuschten den katho-
lischen Glauben nur vor, resultierte die systematische Suche nach ethnischen Juden, 
die jahrhundertelang von hohen Ämtern und wichtigen Institutionen ausgeschlossen 
wurden. Das Streben, die Alt- von den Neuchristen zu unterscheiden, bewirkte eine 
Hinwendung zu genealogischem Denken, die die Abstammung in den Mittelpunkt 
rückte.243 

Seit dem 18. Jahrhundert fand das Konzept der »Rasse« zunehmend Verbreitung, 
was sich in die wissenschaftlichen Bestrebungen einordnet, die Lebewesen in Arten, 
Gattungen und Familien zu ordnen. Der Aufschwung in der Zeit der Aufklärung 
lässt sich damit erklären, dass sie in einer Epoche, in der die alten Zugehörigkei-
ten verschwanden, eine neue rational-wissenschaftliche Ordnung bereitstellten.244 
Immanuel Kant widmete sich in mehreren Abhandlungen der Kategorisierung der 
Menschen, die er in vier Gruppen einteilte.245 Damit ordnete er sich damals moder-
nen Bestrebungen ein, denn schon 1740 hatte der schwedische Naturforscher Carl 
von Linné den Menschen in vier Arten eingeteilt: »Der Europäer weißlich«, »Der 
Americaner rötlich«, »Der Asiate gelblich« und »Der Africaner schwarz«.246 Der Ana-
tom Johann Friedrich Blumenbach, dessen Bezeichnung »kaukasisch« für Europäer 
in den USA bis heute gebräuchlich ist, unterschied zwischen fünf »Varietäten« der 
Menschen, die er, anders als spätere Autoren, als von gemeinsamer Abstammung 
einschätzte. Stärker wertend als Blumenbach ging sein Göttinger Kollege Christoph 

243	 Max Sebastián Hering Torres, Rassismus in der Vormoderne. Die »Reinheit des Blutes« im Spa-
nien der Frühen Neuzeit, Frankfurt am Main 2006, S. 34.

244	 Geulen, Geschichte des Rassismus, S. 48.
245	 Zum »Rassen«-Begriff Kants vgl. Gudrun Hentges, »Die Erfindung der ›Rasse‹ um 1800 – Klima, 

Säfte und Phlogiston in der Rassentheorie Immanuel Kants«, in: Colors 1800 / 1900 / 2000 – Signs 
of Ethnic Difference, hg. von Birgit Tautz, Amsterdam und New York 2004, S. 47–66.

246	 Carl von Linné, Systema Naturae. Sive Regna Tria Naturae Systematice Proposita Per Classes, 
Ordines, Genera Et Species, Halle ³1740, S. 44. 



58 Grundlagen

Meiners vor, wenn er 1811 die hellen als die »schönen« und die dunklen als die »häss-
lichen« Völker bezeichnete und forderte, »daß die schönsten Länder und Inseln […] 
von den Barbaren, welche sie bisher verwüsteten, mögen gesäubert, und daß beyde 
von besseren Menschen mögen beherrscht und besetzt werden«.247 Die Einteilung des 
Menschen in Gruppen, die sich hierarchisieren lassen, nahm im Laufe des 19. Jahr-
hunderts globale Dimensionen an. Für den Historiker Jürgen Osterhammel war die 
Vorstellung, die Menschheit sei in »Rassen« unterteilt, denen unterschiedliche Fähig-
keiten – und damit auch Rechte – zukamen, ein »Grundelement des kollektiven Ima-
ginären in den Gesellschaften des Westens«.248 Als Gegenposition etablierte sich die 
Milieutheorie, die die Bedeutung genetischer bzw. stammesgeschichtlicher Anlagen 
verneint und die individuelle Entwicklung des Menschen ausschließlich durch Prä-
gungen seiner Lebensumwelt begründet.

Kollektivcharakterisierungen von Völkern, die die kulturellen Eigenheiten in den 
Blick nehmen, finden sich bereits in der Antike; sie erlebten eine Renaissance in der 
Frühen Neuzeit. Ein Raster scheinbar stabiler »Volksnaturen« diente dazu, die Fül-
le an kulturellen Unterschieden zu bewältigten. Der Historiker Paul Münch hält als 
Ergebnis der noch keineswegs zu abschließenden Ergebnissen gekommenen Ste-
reotypenforschung fest, dass die etwa durch den Kollektivsingular »der Italiener« 
beschriebenen Charakterisierungen keine überzeitlich gültigen Tatsachen darstellen, 
sondern historisch begründete Zuschreibungen reflektieren; sie seien eine schwer 
analysierbare Melange unterschiedlicher Traditionen und Erfahrungen. Sie können 
positiv oder negativ instrumentalisiert werden, besitzen vielfach einen wahren Kern 
und erfüllen unverzichtbare Funktionen der Alltagsorientierung; zugleich begrün-
den sie langlebige und manipulierbare Vorurteilsmuster zwischen sozialen und poli-
tischen Gruppierungen.249 Neu waren jedoch die im 19. Jahrhundert zunehmend bio-
logistisch unterlegten Begründungen, denn die älteren Völkertypologien hatten auf 
die schon von Aristoteles formulierte Klimazonentheorie zurückgegriffen, die die 
somatische und psychische Diversität der Menschen durch ihre jeweilige Umgebung 
zu erklären schien.250

Das Klassifikationskonzept der »Rasse« schien die vielfältigen kulturellen Diffe-
renzen zwischen den Menschen unterschiedlicher Herkunft naturwissenschaftlich 
zu erklären. Der wissenschaftliche Charakter war aber nur scheinbar, denn als man 
versuchte, Gesellschaft und Kultur eine naturwissenschaftliche Grundlage zu geben, 
wurden entscheidende Fragen dogmatisch entschieden. Nicht beweisbar waren die 

247	 Christoph Meiners, Untersuchungen über die Verschiedenheiten der Menschennaturen, Band 1, 
Tübingen 1811, S. 12, 479.

248	 Jürgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jahrhunderts, München 
2013, S. 1214.

249	 Münch, »›Italiener‹ – Volkscharakter und Rassetyp«, S. 22.
250	 Ebd., S. 26f.



Biologische Unterschiede 59

zentralen Annahmen, es habe dereinst reine »Rassen« gegeben und ihre Vermi-
schung habe einen negativen Einfluss auf die Kultur.251 Trotz des Anspruchs enthiel-
ten die Ansätze von Beginn an wertende Komponenten, was nicht das triviale Benen-
nen offensichtlicher äußerlicher Unterschiede wie die Haar- und Augenfarbe meint; 
diffamierend war die mit dem Äußeren verknüpfte Zuschreibung angeblich unverän-
derlicher geistig-seelischer Eigenschaften. Für den Arzt und Anthropologen Ludwig 
Woltmann verhinderte 1907 allein Unwissenheit, dass diese Verbindung allgemein 
anerkannt werde. Wohl sträube sich »das Vorurteil dagegen, daß die geistige Kraft 
und geistige Freiheit durch Knochenbau, Hautfarbe und Gehirnmasse bedingt sein 
soll. Und doch ist es ein Gesetz der organischen Schöpfung.«252 

Die biologistischen Begründungen der verschiedenen Ausformungen von Kultur 
erreichten auch die Musik. Mit Frank Hentschel lassen sich die Zusammenhänge von 
Musik und ihren Trägergruppen in drei Interpretationsschritten ordnen: Man kann 
stilgeschichtliche Einheiten konstruieren, deren Ausdehnung von Komponisten 
bestimmt wird und die sich in Schulen abgrenzenlassen. Problematischer ist es dann, 
wenn diese Einheiten kausal mit übergeordneten kulturellen Einheiten verknüpft 
werden; etwa einer Stadt oder einer Nation. Der solcherart konstruierte Zusammen-
hang wird essentialisiert, indem der musikalische Stil als naturwüchsiges Produkt 
der herausgegriffenen ethnisch gedachten Einheit betrachtet wird.253 Dies musste 
nicht unbedingt nationalistisch gedacht sein, und Hermann Abert schien es 1925, 
der Charakter Ludwig van Beethovens sei durch seine »merkwürdige Blutmischung« 
bedingt. Vom Flämischen des Großvaters »rührt der ernste, in sich gekehrte und vor 
allem zähe Grundzug seines Wesens. Von mütterlicher Seite her aber war Beethoven 
Rheinländer, zwar gewiß kein solcher, wie ihn sich der Durchschnittsmensch von 
heute vorstellt, leichtlebig, betriebsam und vergnügungssüchtig, aber das rheinische 
Blut hat bei ihm doch die Schwere des Flämischen stark gemildert.«254 Sogar Vertre-
ter der musikalischen Moderne griffen gelegentlich auf derartige Erklärungsmuster 
zurück, und Adolf Weissmann, der von den Nationalsozialisten als »Vorkämpfer des 
Kulturbolschewismus« diffamierte Vorsitzende der Gesellschaft für Neue Musik,255 

251	 Günter Hartung, »Völkische Ideologie«, in: Handbuch zur »Völkischen Bewegung« 1871–1918, hg. 
von Uwe Puschner, Walter Schmitz und Justus H. Ulbricht, München 1999, S. 22–41, hier S. 37.

252	 Ludwig Woltmann, Die Germanen in Frankreich. Eine Untersuchung über den Einfluss der ger-
manischen Rasse auf die Geschichte und Kultur Frankreichs, Leipzig 1907, S. 8f.

253	 Frank Hentschel, Bürgerliche Ideologie und Musik. Politik der Musikgeschichtsschreibung in 
Deutschland 1776–1881, Frankfurt am Main und New York 2006, S. 361.

254	 Hermann Abert, »Zu Beethovens Persönlichkeit und Kunst«, in: Jahrbuch der Musikbibliothek 
Peters 32 (1925), S. 9–24, hier S. 13.

255	 Hans Severus Ziegler, Entartete Musik – Eine Abrechnung von Staatsrat Dr. H. S. Ziegler, Düssel-
dorf o. J. [1938] S. 9.



60 Grundlagen

sah die »italienische rassereine Melodie« im Niedergang begriffen; der musikalische 
Verismo drücke einen »rassischen Trieb zum Krassen, allzu Offenen« aus.256 

Inneres und Äußeres 

Wie viele seiner Zeitgenossen ging Fritz Bose davon aus, die »Einheit von Psyche und 
Physis in Gestalt einer ständigen Wechselwirkung des Seelischen auf das Leibliche 
und umgekehrt« sei eine Grunderkenntnis der modernen Biologie. Es sei unbestreit-
bar, dass es eine »Korrelation seelischer Merkmale mit bestimmten körperlichen, 
die Zugehörigkeit gewisser Formen des Erlebens, Gestaltens und Verhaltens zu be-
stimmten rassischen Phänotypen« gebe.257 Dass Menschen, die wegen gemeinsamer 
körperlicher Merkmale als zusammengehörig erscheinen, sich auch derselben kultu-
rellen Praktiken bedienen, führt noch heute gelegentlich zum Fehlschluss, dass ei-
ne Kausalbeziehung zwischen der leiblich-seelischen Ausstattung eines Individuums 
und seinen kulturellen Äußerungen bestehe. Zu den wenigen, die damals widerspra-
chen, gehörte der an der Columbia University lehrende Ethnologe Franz Boas, dessen 
Werke 1933 der Bücherverbrennung zum Opfer fielen. Er konstatierte einen grundle-
genden Denkfehler, wenn »die geographische Verteilung verschiedener Kulturen, die 
mehr oder weniger mit der Verteilung der Volkstypen zusammenfällt, als ein geis-
tiger Ausdruck der Typen aufgefaßt« werde. Der Zusammenhang sei nur scheinbar, 
»da dieselben Typen unter verschiedenen Verhältnissen auch verschiedenes Verhal-
ten aufweisen, während verschiedene Typen unter gleichen Verhältnissen gleich re-
agieren«. Das Verhalten eines Volkes werde nicht wesentlich durch seine biologische 
Abstammung bestimmt, sondern durch seine kulturelle Tradition.258 

Die Verbindung vom Inneren und Äußeren war ein zentrales Dogma der Rassen-
lehren, auch wenn von ihm abgewichen wurde, wenn sich die Resultate als inoppor-
tun erwiesen. Von der Beschaffenheit äußerer Merkmale wie der Farbe der Haut, der 
Augen und der Haare oder der Form des Schädels glaubte man auf die Seele und die 
intellektuellen Fähigkeiten schließen zu können. Aus diesem Grund ist es kennzeich-
nend für rassenkundliche Publikationen, dass sie reich bebildert sind mit Porträts als 
charakteristisch eingeschätzter Vertreter der »Rassen« oder bekannter historischer 
bzw. lebender Persönlichkeiten. Die Ideen waren so weit verbreitet, dass sie auch 
außerhalb dezidiert rassentheoretischer Texte aufgerufen wurden. 1939 glaubte Wil-

256	 Adolf Weissmann, »Rasse und Nation in der Musik«, in: 25 Jahre Neue Musik. Jahrbuch 1926 der 
Universal-Edition, hg. von Hans Heinsheimer und Paul Stefan, Wien u. a. 1926, S. 86–105, hier 
S. 90, 94.

257	 Bose, »Klangstile als Rassenmerkmale«, S. 78f.
258	 Franz Boas, Rasse und Kultur, Jena 1932, S. 15, 19.



Biologische Unterschiede 61

helm Ehmann, der kurz darauf die Leitung des musikwissenschaftlichen Instituts 
der Universität Innsbruck übernahm, im Zusammenhang mit der Authentizitätsfra-
ge eines bestimmten Porträts Johann Sebastian Bachs von dessen Aussehen auf den 
Charakter schließen zu können. Bachs »volles Gesicht von derb-gesunder Farbe, klei-
ne Augenhöhlen, halbdeckende Lider, trotzdem lebhaftes blaues Auge, geschweifte, 
blonde Brauen, kräftige Nase mit herabgezogener Spitze […], vorgeschobenes, falti-
ges Kinn« widerlegten ihm das Bild eines behäbigen bürgerlichen Stadtkantors. Dem 
Bildnis könne man »die straffe Energie arbeitsamer Selbst- und Weiterbildung« eines 
temperamentvollen Chorleiters entnehmen, seine »tägliche Treue beruflicher Klein-
arbeit, die tiefsinnige Kenntnis pietistischer Seelengeheimnisse und die unnachgiebi-
ge Hartnäckigkeit steter Überzeugungskämpfe«.259

Obwohl schon in der Antike Vermutungen über die Zusammenhänge von äußerem 
und innerem Wesen des Menschen angestellt worden waren, setzte eine systemati-
sche Auseinandersetzung erst im späten 18. Jahrhundert ein. Der mit Johann Wolf-
gang von Goethe befreundete Schweizer Philosoph und Geistliche Johann Caspar 
Lavater legte in den Physiognomischen Fragmenten zur Beförderung der Menschen-
kenntnis und Menschenliebe (1775 bis 1778) dar, wie man unterschiedliche Charak-
tere anhand ihrer Gesichtszüge und Körperformen erkennen könne: Die von ihm 
entwickelte Physiognomik sei »die Fertigkeit durch das Aeußerliche eines Menschen 
sein Inneres zu erkennen«.260 Hieran schloss die am Beginn des 19. Jahrhunderts vom 
Arzt Franz Joseph Gall begründete Phrenologie an, nach der die geistigen Anlagen an 
bestimmte Hirnteile gebunden sind. Mit einer Topografie der Gehirnregionen ord-
nete Gall ihnen intuitiv spezifische Eigenschaften und Fähigkeiten zu, wobei ihm 
ein Zufallsfund gelang, da das musikalische Gedächtnis nach neuen Befunden tat-
sächlich am Übergang vom vorderen Schläfenlappen zum Stirnhirnlappen zu fin-
den ist.261 Im Zusammenhang mit der Theorie steht der Diebstahl von Joseph Haydns 
Schädel, der im Auftrag von Josef Carl Rosenbaum erfolgte, dem ehemaligen Sekre-
tär des Fürsten Esterhazy und Anhänger Galls, der die Annahmen überprüfen woll-
te. Im  19. Jahrhundert begann man sich anthropometrischer Methoden zu bedienen, 
um den Menschen exakt zu vermessen und hinsichtlich aller denkbaren äußeren 
Merkmale zu systematisieren. Bei diesen Klassifikationsversuchen waren die betei-
ligten Anthropologen nicht unvoreingenommen, sondern sie ließen sich wie alle 
Menschen von Alltagsvorstellungen leiten, die durch das sozio-kulturelle Umfeld 

259	 Wilhelm Ehmann, »Zu unserem Bach-Bild«, in: Deutsche Musikkultur 4 (1939 / 40), S. 43.
260	 Johann Kaspar Lavater, Physiognomische Fragmente, zur Beförderung der Menschenkenntniß 

und Menschenliebe, Band 1, Leipzig u. a. 1775, S. 13.
261	 Eckart Altenmüller, »Hirnphysiologische Korrelate musikalischer Begabung: Gibt es eine 

›Haydn-Windung‹?«, in: Begabungsförderung und Begabungsforschung in der Musik, hg. von 
Heiner Gembris, Berlin 2010, S. 81–97, hier S. 81f.



62 Grundlagen

geprägt sind.262 Die Schädelform, zu deren Erfassung die Kraniometrie ausdifferen-
zierte Messverfahren bereitstellte, schien auch Aufschluss über die »Rassenzuge-
hörigkeit« von Bevölkerungsgruppen zu geben. Dabei fanden die Untersuchungen 
meist in Kontexten statt, die durch hierarchische Verhältnisse und Machtgefälle cha-
rakterisiert sind wie das Militär, die Psychiatrie und Internierungslager.263 

Die Schädelforschung, der Vorläufer der Hirnforschung, entwickelte sich im 19. 
Jahrhundert zu einer Modedisziplin. Man ging davon aus, dass der Schädel das 
Gehirn so umhülle, dass man von seiner Form auf die Größe und Form des Gehirns 
schließen könne. Anhand der äußeren Beschaffenheit des Gehirns glaubte man wie-
derum den Charakter und die intellektuellen Fähigkeiten eines Menschen erklären 
zu können, die durch die Größe der verschiedenen Gehirnareale und deren Propor-
tionen zueinander bedingt seien. Der schwedische Naturforscher Anders Adolf Ret-
zius hatte um 1845 den Begriff des Schädelindex eingeführt, wobei er glaubte zeigen 
zu können, dass die »langschädligen« Völker den »kurzschädligen« geistig überlegen 
seien.264 Verbreitet war die Unterscheidung zwischen den zum Herrschen geborenen 
Dolichocephalen (Langschädeln), die für den germanisch-nordischen Menschen als 
charakteristisch galten, und den nur als Untergebene verwendbaren Brachycephalen 
(Rundschädeln), die asiatischen Völkern und den ihnen als verwandt angesehenen 
Slawen und den Kelten zugeschrieben wurden. Die Annahmen wurden im späten   
19. Jahrhundert mit Statistiken untermauert, die u. a. Zusammenhänge zwischen 
Kopfform und Steueraufkommen herzustellen versuchten. Das Thema nahm in der 
völkischen und nationalsozialistischen Ideologie so breiten Raum ein, dass Bertolt 
Brecht sich ihm mit dem »antifaschistischen Greulmärchen« Die Rundköpfe und die 
Spitzköpfe oder Reich und reich gesellt sich gern widmete. Dort unterteilt er die Bevöl-
kerung in Tschuchen (Rundköpfe) und Tschichen (Spitzköpfe), wobei Letztere als 
Sündenböcke für die Krise des Landes herhalten müssen. Die Parabel wurde 1936 mit 
Musik von Hanns Eisler in Kopenhagen uraufgeführt, nachdem Brecht zuvor auch 
bei Kurt Weill angefragt hatte, der allerdings aus dem Stoff eine Operette machen 
wollte.265 

262	 Ulrich Kattmann, »Warum und mit welcher Wirkung klassifizieren Wissenschaftler Men-
schen?«, in: Wissenschaftlicher Rassismus. Analysen einer Kontinuität in den Human- und 
Naturwissenschaften, hg. von Heidrun Kaupen-Haas und Christian Saller, Frankfurt am Main 
und New York 1999, S. 65–83, hier S. 72f. Dazu auch: Stephen Jay Gould, Der falsche vermessene 
Mensch, Frankfurt am Main 1983.

263	 Pascal Germann, Laboratorien der Vererbung. Rassenforschung und Humangenetik in der 
Schweiz 1900–1970, Göttingen 2016, S. 10.

264	 Léon Poliakov, Der arische Mythos. Zu den Quellen von Rassismus und Nationalismus, Wien u. a. 
1977, S. 306.

265	 Friederike Wißmann, Hanns Eisler. Komponist, Weltbürger, Revolutionär, München 2012, S. 92f.



Biologische Unterschiede 63

Als problematisch erwies sich, dass die Schädelform bedeutender historischer Per-
sönlichkeiten, auf die man sich sonst gerne berief, der These langschädliger Überle-
genheit widersprach. »Bismarck, Luther, Laplace, Napoleon, Pascal, Raphael, Beet-
hoven, Haydn, Schubert sind einige Beispiele von Rundköpfen, ja es scheint gerade 
die extreme Form der Rundköpfigkeit […] unter ihnen sehr häufig zu sein«, spottete 
Friedrich Hertz. »Schade um diese Leute! Was hätten sie erst leisten können, wenn 
sie lange Schädel gehabt hätten!«266 Statt die Annahme zu hinterfragen, führten ver-
einzelte Versuche, den scheinbaren Makel idolisierter Persönlichkeiten zu korrigie-
ren, zu kuriosen Auswüchsen. Walter Rauschenberger, der Direktor der Senckenber-
gischen Bibliothek in Frankfurt, glaubte anhand der in Wahnfried erhaltenen Hüte 
Richard Wagners nachweisen zu können, dass dessen Schädel länglicher gewesen 
sei, als es auf den erhaltenen Porträts scheine; er sei daher keineswegs als Rundkopf 

266	 Hertz, Rasse und Kultur, S. 82.

Abb. 1: Dolichocephale und brachycephale Schädelform



64 Grundlagen

zu verstehen.267 Einer breiten Anwendung in der Musikwissenschaft stand entgegen, 
dass nur wenige Schädel relevanter Persönlichkeiten erhalten sind, deren Authenti-
zität überdies meist zweifelhaft ist. Die vermuteten Zusammenhänge von Kopfform 
und musikalischer Ausstattung des Menschen finden sich in einer Arbeit des partei-
nahen Musikforschers Fritz Metzler, der die platte Gleichsetzung »nordisch = langer 
Schädel« als unzureichend ablehnte, sich aber in neue Spekulationen verstrickte. Er 
versuchte gewisse Analogien von europäischer und außereuropäischer Musik durch 
biologische Gemeinsamkeiten zu erklären, indem er »Zusammenhänge zwischen 
europider Langschädlichkeit und melodischem System (Kirchentöne) einerseits und 
europider Kurzschädlichkeit und harmonischem System (vorwiegend Dur) anderer-
seits« konstatierte.268 So gezwungen dies erscheint; der These schloss sich wenig spä-
ter der Volksliedforscher Adolf Seifert an, der mit Hinweis auf Metzler behauptete, 
die Verwendung von Dur deute auf die als kurzköpfig geltende dinarische »Rasse« 
hin, die im süddeutschen Raum stark vertreten sei.269 

Gesund und »entartet« 

Ein anderer Aspekt der zunehmend biologistischen Sichtweise war die im späten  
19.  Jahrhundert beginnende Pathologisierung unerwünschter künstlerischer Strö-
mungen. Ursprünglich bezeichnete das verbreitete Schlagwort »entartet« in der Me-
dizin eine krankhafte, die gesundheitliche Funktion des Körpers beeinträchtigende 
Veränderung (etwa bei Krebserkrankungen). Im Nationalsozialismus war es ver-
breitet, unerwünschte Kunst als »krank« zu brandmarken. In besonders abstoßen-
der Weise brachte dies der NS-Politiker und Kunsttheoretiker Paul Schultze-Naum-
burg zum Ausdruck, der in seiner Schrift Kunst und Rasse (1928) expressionistischen 
Kunstwerken die Fotografien von geistig und körperlich Behinderten gegenüberstell-
te. Ohne dass genau definiert wurde, nach welchen Kriterien über die Zugehörigkeit 
zur »entarteten Kunst« entschieden wurde, waren es meist jüdische Künstler, die zur 
Zielscheibe der Diffamierung wurden. Der Weimarer Generalintendant Hans Seve-
rus Ziegler, der Initiator der Ausstellung Entartete Musik, gab vor zu erschaudern, 
wenn er bedenke, »dass wir uns Dichtung, Musik und Bildnisse von einem Fremd-
volk haben schenken lassen, von dem wir ganz genau wissen, daß es allezeit einen 

267	 Walter Rauschenberger, »Richard Wagners Abstammung und Rassenmerkmale«, in: Die Sonne. 
Monatsschrift für nordische Weltanschauung und Lebensgestaltung 14 (1937), S, 161–171.

268	 Fritz Metzler, »Dur, Moll und ›Kirchentöne‹ als musikalischer Rassenausdruck«, in: Zur Tonali-
tät des deutschen Volkslieds, hg. im Auftrag der Reichsjugendmusikführung von Guido Wald-
mann, Wolfenbüttel und Berlin 1938, S. 1–27, hier S. 19ff.

269	 Adolf Seifert, Volkslied und Rasse. Ein Beitrag zur Rassenkunde, Reichenberg und Berlin ²1943, 
S. 19f.



Biologische Unterschiede 65

infernalischen Haß gegen alles Germanische gehegt« habe.270 Ziegler war kein Mu-
sikwissenschaftler, aber ihm hatte Otto zur Nedden zugearbeitet, der am von ihm 
geleiteten Deutschen Theater als Chefdramaturg tätig war.271 Wenig überraschend 
rief auch Karl Blessinger Kategorien aus der Medizin auf – bezeichnenderweise in 
der Zeitschrift des Nationalsozialistischen Deutschen Ärzte-Bunds –, wenn er forder-
te, man müsse baldmöglichst die »jüdischen Infektion« aus dem Musikleben entfer-
nen.272 Äußerungen wie diese müssen im Zusammenhang mit der nationalsozialisti-
schen Propaganda gesehen werden, die Juden mit Krankheitserregern und Parasiten 
in Verbindung zu bringen versuchte. Im antisemitischen Propaganda-Film Der ewige 
Jude (1940) werden sie durch geschickte Filmschnitte mit Ratten assoziiert, die alle 
Hindernisse überwinden, um Leid, Zerstörung und Krankheit zu bringen. 
 Dem Judentum wurde häufig in Anwendung antisemitischer Zerrbilder unterstellt, 
es trage den Keim zur Zerstörung in sich. Joachim Duckart, Hauptschulungsleiter 
des Rasse- und Siedlungshauptamts, behauptete, Ausdruck jüdischen »Rassengutes 
ist Zersetzung, Zerlegung der Einheit und deren Verzerrung in das Spiegelbild eige-
ner innerer Zwiespältigkeiten«.273 Davon leitete man ab, dass die als »krank« verstan-
dene Auflösung der musikalischen Formen durch die Moderne »rassisch« erklärbar 
sei. Blessinger glaubte eine »dem Juden« angeborene zerstörerische Wirkung für die 
Musik zu erkennen, denn schon im Altertum hätten sie »ihre verwickelten Berech-
nungen als wertvollen Fortschritt gegenüber der Einfachheit der arischen Systeme« 
hingestellt. Dies finde »eine absolut genaue Parallele in modernen jüdischen Prak-
tiken, wie in den theoretischen Spekulationen der Schule des Juden Schönberg«.274 
In abgeschwächter Form fanden sich derartige Diffamierungen auch bei etablierten 
Forschern wie Ernst Bücken, der die »Musikrichtungen vom Expressionismus und 
von der Atonalität bis zum Futurismus und zum Konstruktivismus« als krankhaf-
te Erscheinungen ansah, die sich »in dem durch den verlorenen Krieg geschwächten 
Kulturorganismus leichter und schneller einrichten konnten, als im normalen Zu-
stand«.275 Bei der Beschreibung der »kranken und entarteten Kunst«, die sich durch 
die »Ausnützung der exotischen Rhythmen« auszeichne,276 schlug Bücken den Bogen 
zu Krankheitsbildern, die der Arzt Karl Ludwig Schleich beschrieben hatte. Schleich, 
der Erfinder der Lokalanästhesie, hatte die Hysterie als ein vielgestaltiges Krank-
heitsbild beschrieben, die durch den »Spuk zwischen normal und krank« geprägt 

270	 Ziegler, Entartete Musik, S. 12.
271	 John, »Deutsche Musikwissenschaft«, S. 263.
272	 Blessinger, »Rassenforschung und rassische Erkenntnis«, S. 677.
273	 Joachim Duckart, »Grundsätzliches zur nationalsozialistischen Rassenpolitik«, in: Rasse und 

Musik, hg. von Guido Waldmann, Berlin 1939, S. 7–21, hier S. 17f.
274	 Blessinger, Rassenforschung und rassische Erkenntnis, S. 675f.
275	 Bücken, Musik der Deutschen, S. 294.
276	 Ebd., S. 293.



66 Grundlagen

sei.277 Wie bei einer Krankheit, von der man sich heilen könne, prognostizierte Bü-
cken den von Juden »künstlich zu Zeitereignissen aufgeputschten Musikströmun-
gen«, bei der der »Mischling Franz Schreker von seinem Rassengenossen Paul Bek-
ker« emporgehoben wurde, keine lange Dauer. Ihre »Lebenskraft war lange schon 
dahin, bevor ihre letzten Reste durch den deutschen Umsturz hinweggefegt« worden 
seien, worunter er die Schaffung des »Dritten Reichs« verstand.278

Ursprünglich zielte die Pathologisierung von Kunst als »entartet« auf die moder-
nen Lebensbedingungen, die dem natürlichen Wesen des Menschen nicht gemäß 
seien und gesundheitliche Störungen hervorriefen. Der aufklärerische Schriftsteller 
Johann Wilhelm von Archenholz hatte bereits 1790 eine allgemeine Verfeinerung der 
Sitten konstatiert, aber geklagt, »nie gab es mehr kränkelnde, verzärtelte, entnervte 
Menschen«.279 Dies etablierte sich in der Medizin, und der Psychiater Bénédict Augus-
tin Morel vermutete 1857, dass es durch innere und äußere Auslöser zu krankhaften 
»Entartungen« komme, worunter er Abweichungen von einem von Gott geschaffe-
nen Normalzustand verstand; diese seien vererblich, weshalb sich der physische und 
psychische Zustand der betroffenen Individuen von Generation zu Generation ver-
schlechtere.280 Der entscheidende Popularisator der Kunstdeutung in psychiatrischen 
Kategorien war der Schriftsteller und Arzt Max Nordau (eigentlich Maximilian Süd-
feld), der neben Theodor Herzl das bekannteste Gesicht des Zionismus war. Ihm ging 
es nicht um Rassenfragen, sondern um Kultur- und Zivilisationskritik, denn in Ent-
artung (1892) machte er die modernen Lebensbedingungen für zur »Entartung« füh-
rende nervliche Überlastung verantwortlich. Die »Entarteten« seien nicht zwangs-
läufig klinisch Geisteskranke, sondern auch Künstler, die mit Feder und Pinsel die 
Triebe befriedigten, für die der Mörder das Messer gebrauche.281 Als Exempel dienten 
ihm unter anderem Leo Tolstoi, Émile Zola, Henrik Ibsen, Friedrich Nietzsche und 
vor allem Richard Wagner, der allein mehr Degeneration aufweise als alle anderen 
zusammen. Sein Verfolgungswahn äußere sich darin, dass er glaube, die Juden hät-
ten sich gegen ihn verschworen, und der Größenwahn sei offenkundig.282 Der Unsinn 
in seinen Schriften verweise auf seine anormale Geistestätigkeit wie seiner Anhänger, 
die behaupteten, die »Aneinanderreihung auf Gerathewohl zusammengeschobener 
Worte« zu verstehen; im psychiatrischen Sinne krankhaft seien die Erotik und das 

277	 Karl Ludwig Schleich, Vom Schaltwerk der Gedanken. Neue Einsichten und Betrachtungen über 
die Seele, Berlin ²1928, S. 249.

278	 Bücken, Musik der Deutschen, S. 294–296.
279	 Johann Wilhelm von Archenholz, »Bemerkungen über die Sittenveränderungen in Europa«, in: 

Berlinische Monatsschrift 15 (1790), S. 66–71, hier S. 70.
280	 Volker Roelcke, Krankheit und Kulturkritik. Psychiatrische Gesellschaftsdeutungen im bürger-

lichen Zeitalter (1790–1914), Frankfurt am Main und New York 1999, S. 85f.
281	 Max Nordau, Entartung, hg. u. komm. von Karin Tebben, Berlin und Boston 2013, S. 7.
282	 Ebd., S. 174f.



Biologische Unterschiede 67

Erlösungsmotiv, das einen religiösen Wahn zeige.283 Die hypnotischen Wirkungen 
der Musik und die unendliche Melodie spiegelten eine krankhafte Geistesverfasstheit 
wider, die dem mentalen Zustand seiner Anhänger entgegenkomme, denn eine klare 
Melodie widersetze sich der »Gedankenflucht hirnschwacher Entarteter«.284 Die The-
sen fanden Zustimmung, stießen aber auch auf Widerspruch, und Karl Kraus fragte: 
»Ist Beethoven ein Entarteter und ein Bierphilister die ideale Norm?«285

Das Gegenbild zur »kranken« Moderne war die als »gesund« apostrophierte ger-
manisch-nordische Musik. War die verabscheute jüdische Avantgarde durch Atona-
lität geprägt, so ergab sich daraus die Annahme, eine eigene nordische Musik müsse 
den als »natürlich« verstandenen Prinzipien tonaler Geschlossenheit folgen. Feldfor-
schung auf Island, wo man sie wegen der entlegenen Lage weitgehend unverfälscht 
zu finden hoffte, zeigte jedoch, dass die dortige Volksmusik nur eingeschränkt den 
harmonischen Gesetzen der mitteleuropäischen Musik gehorchte. Beim Versuch, sie 
den Kirchentonarten zuzuordnen, zeigten sich Beispiele für die »ganz eigenen tona-
len Verhältnisse der isländischen Melodien«, sodass es schien, für einen »moder-
nen Enharmoniker würde sich hier ein reiches Feld ›passender‹ Beschäftigung eröff-
nen«.286 Die umfassendste Definition des Nordischen in der Musik stammte vom 
isländischen Komponisten Jón Leifs (eigentlich Thorleifson), für den es die Leitkate-
gorie seines Schaffens war. Er war 1916 zum Studium nach Deutschland gekommen 
und lebte dort auch nach 1933.287 Er verwies auf den norwegischen Komponisten und 
Musikethnologen Erik Eggen, der nachzuweisen versuchte, dass die nordische Tona-
lität aus anderen Intervallen bestehe als im sonstigen Europa.288 Mit Blick auf die 
von ihm beobachtete Verwendung von Dreivierteltönen ging Leifs sogar so weit, die 
mitteleuropäischen Intervalle als »unnordisch« zu bezeichnen. Wenn man sich die 
Geschichte anschaue, zeige sich, »wie sich der wurzelfeste Nordländer gegen die von 
Süden kommenden Orgeln der Kirche und die Einführung des temperierten Systems 
der ›Kunstmusik‹ hartnäckig wehrte«.289

Als Inbegriff des Gesunden galt im Nationalsozialismus die traditionelle, auf das alte 
Germanentum zurückgehende bäuerliche Gemeinschaft. Seit dem 18. Jahrhundert 

283	 Ebd., S. 179f., 183, 186.
284	 Ebd., S. 211.
285	 Zitiert nach Schmitz-Berning, Vokabular des Nationalsozialismus, S. 186.
286	 Angul Hammerich, »Studien über Isländische Musik«, in: Sammelbände der Internationalen 

Musikgesellschaft 1 (1900), S. 341–371, hier S. 348.
287	 Obwohl sich Leifs an Propagandaaktivitäten beteiligte, fügte er sich nicht bruchlos in das Raster 

eines Nationalsozialisten. 1944 reiste er wegen zunehmender Repressionen aufgrund seiner Ehe 
mit der jüdischen Pianistin Annie Riethof nach Schweden aus. Jon Carron, Jón Leifs (1899–1968), 
Brou-sur-Chantereine 1999, S. 25, 39.

288	 Leifs, »Isländische Volksmusik und germanische Empfindungsart«, S. 46.
289	 Jón Leifs, »Nationalmusik und Germanentum«, in: Deutsches Musikjahrbuch 3 / 4 (1924 / 25), 

S. 11–21, hier S. 18.



68 Grundlagen

war die Historie Teil einer philosophischen und poetischen Kritik am Bestehenden, 
dem vermeintlich ursprünglichere und reinere Lebensformen entgegengestellt wur-
den.290 Die völkische Bewegung war nicht allein Sammlungsbewegung für antisemi-
tischen Nationalismus, sondern auch für Natur- und Tierschutz und sie überschnitt 
sich mit der Lebensreformbewegung, die Körper- und Fitnesskult, Freikörperkultur, 
Anti-Alkoholismus, Sport an der frischen Luft und Naturheilkunde propagierte.291 
Dies setzte sich im Nationalsozialismus fort, wo sich Politiker wie Rudolf Heß und 
Heinrich Himmler nicht nur für die germanische Vorgeschichte begeisterten, son-
dern auch für biologisch hergestellte Lebensmittel, Homöopathie und Naturheilver-
fahren, die als »Neue deutsche Heilkunde« staatliche Unterstützung erfuhren. 

In der Volkskunde dominierte schon vor 1933 die Vorstellung vom Dorf als einem 
Sozialgefüge, in dem die Individuen noch in einem Zustand ursprünglicher Gebor-
genheit existierten.292 Im Gegensatz zur Vereinzelung in der Moderne sei man dort 
Teil einer Gemeinschaftskultur gewesen, für die es kaum handfeste Beweise gab, die 
der Nationalsozialismus aber wiederzubeleben hoffte. In der Vergangenheit, als die 
Rassen noch unvermischt vorlagen, habe die Kunst den Menschen entsprochen und 
ihm Orientierung gegeben. Exemplarisch verklärte der Freiburger Musikwissen-
schaftler Rudolf Sonner, Leiter der Abteilung Musik und Tanz im Reichsamt Feier-
abend der NS-Gemeinschaft Kraft durch Freude,293 die germanische Vorgeschichte zu 
einer idealen Zeit: »Die Menschheit jener Tage lebte noch in der ungebrochenen Ein-
heit zwischen Ich und Welt, im vollkommenen Einklang mit der Natur, im Rhythmus 
ihrer großen Gezeiten.«294 Die Gemeinschaftsidee scheint auch bei Wilhelm Heinitz 
auf, der eine direkte Linie von der Musik der alten Germanen zu der des Nationalso-
zialismus zog, wenn er vermutete, dass das musikalische Erleben des Nordmenschen, 
»sein Fühlen für die Gemeinschaft«, noch heute wirke, »wenn wir einen Trupp von 
jungen Menschen nach einem Lied marschieren lassen«.295 Als musikalische Entspre-
chung dieser gesellschaftlichen Verhältnisse galt das Volkslied, wobei vorderhand 
zu klären war, in welchem Maße es über die Jahrhunderte hinweg zu seinem Nach-

290	 Wolf-Daniel Hartwich, Deutsche Mythologie. Die Erfindung einer nationalen Kunstreligion, Ber-
lin und Wien 2000, S. 9.

291	 Dazu allgemein: Bernd Wedemeyer-Kolwe, Aufbruch. Die Lebensreform in Deutschland, Darm-
stadt 2017.

292	 Gisela Probst-Effah, »Der Einfluß der nationalsozialistischen Rassenideologie auf die deutsche 
Volksliedforschung«, in: Musikalische Volkskultur und die politische Macht, hg. von Günther 
Noll, Essen 1994, S. 382–401, hier S. 387.

293	 Klee, Kulturlexikon, S. 577
294	 Rudolf Sonner, »Die Musik der alten Germanen«, in: Die Musik X XVIII / 1 (Oktober 1935), 

S. 19–26, hier S. 19.
295	 Wilhelm Heinitz, »Anfang und erste Entfaltung der nordischen Musik«, in: Die nordische Welt. 

Geschichte, Wesen und Bedeutung der nordischen Völker, hg. von Hans Friedrich Blunck, Berlin 
1937, S. 287–304, S. 290.



Deutsche und Germanen 69

teil verändert worden war. Walter Wiora hoffte es in den deutschen Sprachinseln im 
Osten unverfälschter als im deutschen Kerngebiet finden zu können, weshalb er als 
Ziel seiner Habilitationsschrift Die deutsche Volksliedweise im Osten umriss, es solle 
beitragen zur »Aufhellung der dunklen Frühzeit und des altgermanischen Erbes in 
unserer Musik«.296 Trotz aller Unsicherheit hinsichtlich der Überlieferung definierte 
Adolf Seifert das alte Volkslied als ein Kulturgut, das »in Zeiten rassischer Gesund-
heit und somit schöpferischer Kraft eines Volkes von ihm in großer Fülle hervorge-
bracht wird und in ihm lebt«.297 Darin sah er einen krassen Gegensatz zur Musik der 
Gegenwart, die durch gesellschaftliche Fehlentwicklungen bestimmt sei. »In Zeiten 
der Zersetzung aber kann sich das Seichte, Oberflächliche, Artlose, ja Widernatürli-
che leichter durchsetzen, weil es keine Ansprüche an Zucht und Haltung des einzel-
nen stellt, ihm vielmehr eine willkommene Gelegenheit gibt, sich gehenzulassen und 
sich auszuleben.«298 

Deutsche und Germanen

Identifikationsmodell

Die nationalsozialistischen Rassentheorien gründeten auf der vermeintlichen Über-
legenheit des germanisch-nordischen Menschen. Am extremsten formulierte dies der 
Mediziner Hermann Gauch, der zeitweise Heinrich Himmlers Adjutant für Kultur- 
und Rassenfragen war. Für ihn war der nicht nordische Typ überhaupt kein richtiger 
Mensch, sondern nahm ähnlich den Menschenaffen eine Zwischenstellung zwischen 
dem nordischen Menschen und den Tieren ein.299 Die Überhöhung war eine ins Ab-
surde gesteigerte Zuspitzung des deutschen Identifikationsmodells des Germanen-
tums. Der Dichter Ulrich von Hutten hatte die Germanen bereits um 1500 mit den 
Deutschen gleichgesetzt und ihren Widerstand gegen die Römer für aktuelle Dis-
kurse nutzbar gemacht, aber erst um die Mitte des 18. Jahrhunderts war der Gedan-
ke der Identität von römerzeitlichen und zeitgenössischen Bewohnern Deutschlands 
allgemein akzeptiert.300 Die 1819 von Heinrich Friedrich Karl von und zum Stein ge-
gründete »Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde« kanonisierte durch die 
Herausgabe der Monumenta Germaniae Historica, was als deutsche Geschichte zu 

296	 Walter Wiora, Die deutsche Volksliedweise im Osten, Wolfenbüttel und Berlin 1940, S. 2.
297	 Seifert, Volkslied und Rasse, S. 10.
298	 Ebd. S. 13f.
299	 Hermann Gauch, Neue Grundlagen der Rassenforschung, Leipzig 1933, S. 77f.
300	 Ingo Wiwjorra, Der Germanenmythos. Konstruktion einer Weltanschauung in der Altertums-

forschung des 19. Jahrhunderts, Darmstadt 2006, S. 56f.



70 Grundlagen

gelten hatte. Dies definierte sie ausgesprochen expansiv, indem sie alle Germanisch 
sprechenden Völker vereinnahmte und sogar Texte edierte, die die germanischen 
Vandalen in Nordafrika behandelten.301 Damit ging sie weit über das hinaus, was rö-
mische Autoren der frühen Kaiserzeit als Germanen bezeichnet hatten, die weder 
die Goten noch die Skandinavier dazu zählten.302 Da das, was man bei Ausgrabun-
gen in Deutschland fand, oft römischen oder keltischen Ursprungs war, borgte man 
sich Teile der nationalen Vergangenheit vom hohen Norden; altnordische Texte wie 
die Edda wurden nicht als Zeugnis einer spezifisch skandinavischen Mittelalterkul-
tur gewertet, sondern in die deutsche Kulturtradition einverleibt.303 Die Vielzahl ger-
manischer Stämme, die sich selbst nicht als eine Einheit verstanden hatten, wurde 
in Deutschland gemeinhin zu einer einzigen nordischen Kultur zusammengefasst, 
die Wilhelm Heinitz in so unterschiedlichen Texten repräsentiert sah wie »den Ver-
sen des angelsächsischen Beowulfliedes, der isländischen Eddalieder, des skandina-
vischen Helden- und Zauberklangs, […] den Runen des finnischen Epos Kalewala«.304 
Die Wirkung des gemeinschaftsstiftenden Symbolsystems hielt bis weit nach dem 
Zweiten Weltkrieg an, wie die bis in die späten 1960er Jahre reichende Beliebtheit ger-
manischer Vornamen zeigt. 

Zum Germanenbild trug auch der Ring des Nibelungen von Richard Wagner bei, 
zu dessen Anschlussfähigkeit neben der heroischen Musik auch die theatralische 
Wirkung beisteuerte. Dabei scheinen die Äußerlichkeiten mythologischer Requisi-
ten, germanischer Götter, nordischer Helden und blonder Recken für viele Rezipien-
ten überspielt zu haben, dass die Charaktere keineswegs den Vorstellungen germani-
schen Heldentums entsprachen.305 Die Intensität der Germanenbegeisterung wuchs 
mit dem Nationalgedanken. Dem Altphilologen Wilhelm Capelle schien es 1928, das 
große Interesse »für die geschichtliche Frühzeit unseres Volkes, die sogenannten 
›alten Germanen‹«, sei erst im letzten Drittel des 19. Jahrhundert erwacht. Im Zeital-
ter des Humanismus geweckt, sei es durch Reformation, Gegenreformation und Drei-
ßigjährigen Krieg wieder aus dem Bewusstsein der Deutschen verschwunden, um ab 
der Mitte des 18. Jahrhunderts allmählich neu belebt zu werden.306 Es seien populäre 
Schriftsteller gewesen wie Gustav Freytag, dessen viel gelesene Bilder aus der deut-
schen Vergangenheit (1859–1867) zum Kanon bürgerlichen Lesestoffs gehörten, und 

301	 Patrick J. Geary, Europäische Völker im frühen Mittelalter. Zur Legende vom Werden der Natio-
nen, Frankfurt am Main 2002, S. 38f.

302	 Hubert Fehr und Philipp von Rummel, Die Völkerwanderung, Stuttgart 2011, S. 14.
303	 See, Barbar, Germane, Arier, S. 78.
304	 Heinitz, »Anfang und erste Entfaltung der nordischen Musik«, S. 287f.
305	 Winfried Schüler, Der Bayreuther Kreis von seiner Entstehung bis zum Ausgang der Wilhelmi-

nischen Ära. Wagnerkult und Kulturreform im Geiste völkischer Weltanschauung, Münster 1971, 
S. 23.

306	 Wilhelm Capelle, Die Germanen im Frühlicht der Geschichte, Leipzig 1928, S. 1–5.



Deutsche und Germanen 71

Felix Dahn, der das Germanenthema in zahlreichen historischen Romanen variier-
te, die die Vorstellungen in weite Kreise des deutschen Bürgertums trugen.307 Auch 
die im Nationalsozialismus auf die Spitze getriebene Konnotation blonder Haare und 
blauer Augen mit sittlich-kultureller Überlegenheit hatte ihren Ausgangspunkt nicht 
in naturwissenschaftlichen Untersuchungen, sondern in der literarischen Rezeption 
des Germanentums. In der deutschen Romantik wurden den Blonden häufig die see-
lischen Eigenschaften zugewiesen, denen die Schriftsteller eine besondere Wertschät-
zung entgegenbrachten. Bei Heinrich von Kleist haben die Blonden den Nimbus eines 
lauteren Herzens, daher weiß sein Varus, wenn er dem Cheruskerfürsten Arminius 
die empörten Worte zuruft, so »kann man blondes Haar und blaue Augen haben, und 
dennoch falsch sein wie ein Punier«.308

In Deutschland wurde die Germanenverherrlichung von breiten Kreisen getragen, 
aber die Radikalisierungen fanden ihren bevorzugten politischen Ort in der völki-
schen Bewegung. Diese war außerordentlich heterogen, aber es lassen sich drei ver-
bindende Grundannahmen benennen: Die »Prädestination der germanischen bzw. 
nordischen Rasse, deren Superiorität über andere Rassen und Völker und die unmit-
telbare Blutsverwandtschaft von Germanen und Deutschen«.309 Im Nationalsozialis-
mus wurden die Aktivitäten weiter kanalisiert. Für die Jugend wurden pädagogische 
Angebote konzipiert und in Freilichtmuseen präsentierte Ausgrabungen gefördert, 
um die Sitten und Gebräuche der alten Germanen populär zu machen. Das Interesse 
einer breiten Öffentlichkeit belegen kommerzielle Aktivitäten wie ein Sammelalbum 
der Firma Erdal, eines bekannten Herstellers von Schuhpflegemitteln. Sie lancierte 
1937 den damals verbreiteten Band Aus Deutschlands Vorzeit, in den man Szenen aus 
der germanischen Vorgeschichte einkleben musste. Eines der Bilder zeigt altgerma-
nische Luren, die im musikhistorischen Diskurs eine zentrale Rolle einnahmen.

Die viel beschworene »Vortrefflichkeit« der Germanen war ursprünglich eine poe-
tische Idee und nichts, das einer wissenschaftlichen Überprüfung standhalten soll-
te. Sie verschob sich im Laufe der Zeit immer mehr von einem »hauptsächlich ideell 
verstandenen Germanismus […] hin zu einer Biologisierung und Materialisierung 
des Germanenbildes«.310 Im Wesentlichen gründete sie auf der um 98 n. Chr. entstan-
denen ethnografischen Schrift Germania des römischen Senators Cornelius Publi-
us Tacitus, der die Topografie und die Sitten und Gebräuche der Bewohner des Lan-

307	 Ebd., S. 14.
308	 Erich Biehahn, »Blondheit und Blondheitskult in der deutschen Literatur«, in: Archiv für Kultur-

geschichte 46 (1964), S. 309–333, hier S. 310ff., 316f.
309	 Uwe Puschner, »Die Germanenideologie im Kontext der völkischen Weltanschauung«, in: Göt-

tinger Forum für Altertumswissenschaft 4 (2001), S. 85–97, hier S. 89. Für eine umfassende Dar-
stellung der Bewegung vgl. Puschner, Die völkische Bewegung im Kaiserreich. Sprache – Rasse – 
Religion, Darmstadt 2001.

310	 Kipper, Germanenmythos, S. 73.



72 Grundlagen

des hinter den römischen Grenzen beschrieb. Der römische Historiker zeichnete die 
Germanen als tapfere Krieger, aufrichtig und frei von Eitelkeit; als einfache, aber 
ehrliche Menschen, denn »Wucher treiben und ihn über die Zinsen erstrecken, ist 
unbekannt«.311 Aus der Darstellung primitiver, aber sittlich hochstehender Germa-
nen glaubte man eine deutsche Gesinnung herauslesen zu können, die mit Begriffen 
wie Reinheit und Sittlichkeit konnotiert war. Von derartigen Äußerungen leiteten 
viele Zeitgenossen ein auf die modernen Deutschen bezogenes Germanenbild ab wie 
der Wiener Musikhistoriker August Wilhelm Ambros, der vermutete, »diese blonden 
Riesen mit den unwirsch blickenden Augen waren sittenrein, Menschen voll frischer 
Urkraft eines tüchtigen Volkscharakters, grundehrlich, goldtreu, voll Ehrfurcht für 
das Heilige und trotz der rauhen Außenseiten von grosser Gemütstiefe«.312 

Der Germanen-Diskurs diente dem Transport bestimmter Überzeugungen, deren 
Nachweis in der Historie ihre ewige Gültigkeit zu belegen schien. Die Tugenden soll-
ten handlungsleitend für die Gegenwart werden, und der völkische Publizist Harald 
Graevell forderte 1900 in den Bayreuther Blättern: »Germanisch heisst echt. In die-
sem einen Worte liegt alles zusammengefasst. Germanisch sein heisst keusch sein, 
heisst bieder sein, heisst treu sein, heisst gewissenhaft sein, heisst tapfer sein, gerecht, 
mitleidig, ehrenhaft, schlicht, einfältig und wahr.«313 Die unter anderem von Houston 
S. Chamberlain propagierte »unvergleichliche und durchaus eigenartige germani-
sche Treue«314 eroberte den politischen Diskurs und wurde später zum Leitspruch der 
SS: »Meine Ehre heißt Treue.« »Nibelungentreue« wurde zu einem stehenden Begriff 
für bedingungslose Gefolgschaft im Anschluss an die Instrumentalisierung des Epos 
durch den Reichskanzler Bernhard von Bülow, der 1909 das Bündnis mit Österreich-
Ungarn bekräftige. Sie speiste sich neben den Schilderungen des Tacitus auch aus 
der Figur des Hagen von Tronje aus dem Nibelungenepos, der zum Inbegriff eines 
loyalen Gefolgsmanns wurde; dessen Vorbildwirkung zeigt sich auch darin, dass sich 
Heinrich Himmler als Hitlers Hagen sah.315 In diesem Kontext ist die Forderung nach 
Werktreue zu sehen, worunter man blinden Gehorsam gegenüber den Anweisungen 
deutscher Kulturschöpfer verstand. Anfangs standen hierbei besonders Inszenierun-
gen der Bühnenwerke Richard Wagners im Fokus, die sich über die originalen Regie-
anweisungen hinwegsetzten. 

Der Erkenntniswert von Tacitus’ Schrift war freilich schon im 19. Jahrhundert 
umstritten. Anhängern des Germanentums wie Freytag erschien sie als ein authen-

311	 Cornelius Publius Tacitus, Germania, Germania, dt. von Anton Baumstark, Freiburg 1876, S. 27.
312	 Wilhelm Ambros, Geschichte der Musik, Band 2, Leipzig ²1880, S. 26.
313	 Paul Harald Graewell, »Was heißt germanisch?«, in: Bayreuther Blätter 23 (1900), S. 122–131, hier 

S. 128.
314	 Chamberlain, Grundlagen des 19. Jahrhunderts, S. 504.
315	 See, Barbar, Germane, Arier, S. 130.



Deutsche und Germanen 73

tischer Augenzeugenbericht,316 während weniger voreingenommene Leser sie als eine 
Kontrastfolie deuteten, mit der Tacitus seinen römischen Zeitgenossen ihre Verderbt-
heit durch die Gegenüberstellung unverdorbener Naturmenschen vor Augen führen 
wollte. Bis heute ist nicht abschließend geklärt, inwieweit die Schilderungen auf tat-
sächlichen Beobachtungen beruhen. 1920 identifizierte der Altphilologe Eduard Nor-
den verschiedene Schilderungen als Wandertopoi, als stereotyp auf nicht-mediter-
rane Völker bezogene Charakterisierungen. Insbesondere fielen ihm Analogien zu 
Herodots Bericht über die Skythen auf, etwa bei der Beschreibung der in beiden Fäl-
len wegen des rauen Klimas kümmerlichen, hornlosen Rinder.317 Die Infragestellung 
der zentralen Quelle rief bei den Anhängern die Idee sittlicher Überlegenheit der 
Germanen heftigen Widerspruch hervor. So sah sich der an der Universität Bonn leh-
rende Mediävist Hans Nauman 1934 genötigt, die Glaubwürdigkeit in quasi-religiö-
sem Tonfall zu verteidigen: »Wir glauben, daß Tacitus recht hat mir der Eigenstän-
digkeit Germaniens in den von ihm gezeichneten Räumen des Abendlandes […]. Wir 

316	 Freytag, Bilder aus der deutschen Vergangenheit, S. 31.
317	 Eduard Norden, Die germanische Urgeschichte in Tacitus’ Germania, Leipzig und Berlin 1920, 

S. 53. 

Abb. 2: Germanischer Flurumgang, Sammelbild der Serie »Aus Deutschlands Vorzeit«



74 Grundlagen

glauben mit ihm an die Eingeborenheit wie an die Rasse selbst mit all den anthropo-
logischen Merkmalen, die er ihr zuschreibt.«318 Da zentrale Ideologeme auf Tacitus’ 
Germania zurückgingen, war die Auseinandersetzung mit ihr hoch politisiert. 1943 
widmete der Altphilologe Rudolf Till seine Neuausgabe Heinrich Himmler, nachdem 
ihm das Ahnenerbe einen Forschungsaufenthalt in Italien finanziert hatte. Dort hatte 
er die älteste Abschrift konsultiert, den aus dem 15. Jahrhundert stammenden Codex 
Aesinas, dessen sich in der Endphase des Zweiten Weltkriegs sogar ein SS-Komman-
do im Auftrag Himmlers gewaltsam zu bemächtigen versuchte.319

Kulturbedeutung

Der Versuch einer Aufwertung der Deutschen durch Herstellung von Bezügen zu den 
Germanen war ein schwieriges Unterfangen, und dies nicht nur, weil umstritten war, 
ob die einen aus den anderen hervorgegangen waren. Auch wenn die hohe Sittlich-
keit der Germanen selten infrage gestellt wurde, galt ihr kultureller Stand anfangs 
als bescheiden. Tacitus’ wenige Bemerkungen zur Musik sind alles andere als vorteil-
haft; sie fallen im Zusammenhang mit der Kriegskunst, denn er berichtet, dass die 
Germanen sich durch Singen von Liedern auf die Schlacht einstimmten: »Vorzüglich 
Rauheit des Tones wird erstrebt und ein gebrochenes Gebrumm, indem sie die Schil-
de vor den Mund halten, auf das die Stimme durch den Widerprall desto voller und 
tiefer anschwelle.«320 Musikhistoriker wie Johann Nikolaus Forkel schlossen daraus, 
besonders hochstehend könne ihre Musik nicht gewesen sein, es habe sich eher um 
Kriegsgeschrei gehandelt. Es werde sich »mit dem Gesange der alten Deutschen eben-
so verhalten haben wie mit dem Gesang aller Völker von ähnlicher Cultur, die noch 
kein Vergnügen an solchen Gegenständen finden können, deren Schönheit durch 
Bemerkung von Ordnung und Ebenmaß in den einzelnen Theilen, oder durch Ver-
gleichung mit anderen erst empfunden werden kann«.321 Sofern man die Deutschen 
im Ausland mit den Germanen gleichsetzte, dann mit der auf beide gleichermaßen 
bezogenen Einschätzung als Barbaren. Bevor im 19. Jahrhundert eine romantische 
Idealisierung des Deutschen einsetzte, zu der Madame de Staël mit ihrem Buch De 
l’Allemagne (1813) entscheidend beitrug, war die stereotypisierte Fremd- und Selbst-

318	 Zitiert nach Allan A. Lund, Germanenideologie im Nationalsozialismus. Zur Rezeption der »Ger-
mania« des Tacitus im »Dritten Reich«, Heidelberg 1995, S. 38.

319	 Christopher B. Krebs, Ein gefährliches Buch. Die Germania des Tacitus und die Erfindung des 
Deutschen, München 2012, S. 9ff.

320	 Tacitus, Germania, S. 9. Selbst bei diesen Äußerungen ist die Authentizität nicht gesichert, da 
der Schildgesang ein Wandertopos aus den Barbarenbeschreibungen des griechischen Philoso-
phen Poseidonios zu sein scheint. Norden, Die germanische Urgeschichte, S. 120.

321	 Johann Nikolaus Forkel, Allgemeine Geschichte der Musik, Band 2, Leipzig 1801, S. 114, 117.



Deutsche und Germanen 75

wahrnehmung der Deutschen durch das Grobianische geprägt gewesen.322 Während 
ein hier an anderer Stelle behandelter Diskursstrang darauf abzielte, die altgermani-
sche Kultur unter Zurechtbiegung der Quellen als hochstehend zu zeichnen, lenkte 
eine andere Argumentationslinie den Fokus auf die angeblich biologische Veranla-
gung der Germanen zur Hochkultur, wodurch die spärliche Überlieferung an Bedeu-
tung verlor.

Letztere scheint durch, wenn Karl Blessinger behauptete, dass »eine wirklich 
schöpferische Tätigkeit ausschließlich bei arischen Völkern, d. h. mit wesentlich nor-
dischem Bluterbe zu finden« sei, während die anderen Völker sich beschränkten auf 
»die Bewahrung des Vorhandenen, meist in formelhafter Erstarrung«.323 Die Idee, 
die Kultur der Menschheit werde allein von auserwählten Bevölkerungsteilen getra-
gen, hatte eine lange Vorgeschichte. 1808 lenkte Friedrich Schlegel mit der Mono-
grafie Über die Sprache und Weisheit der Indier das Interesse auf Indien, da er das 
zur indoarischen Sprachfamilie gehörende Sanskrit für die Ursprache hielt. Des-
sen Verwandtschaft mit den meisten europäischen Sprachen führte dazu, die euro-
päische Kultur von der Indiens abzuleiten und die hellhäutigen Europäer als Nach-
fahren der vermeintlich kulturbringenden »Arier« zu verstehen. Schon am Ende des 
19. Jahrhunderts lehnte die Mehrheit der Forscher die asiatische Herkunft ab, man 
behielt die Bezeichnung aber bei für den als Lichtgestalt verklärten Menschentyp, als 
dessen Inkarnation die nordisch-germanische »Rasse« galt. Für den völkischen Pu
blizisten Philipp Stauff war es dann Arthur de Gobineau, der in Deutschland »den 
Blick der Gebildeten durch seine epochemachenden Werke mit Kraft auf die Ras-
senfrage lenkte und vor allen Dingen die gewaltige Kulturbedeutung des Ariertums 
durch alle geschichtlichen Zeiten in das rechte Licht setztet«.324 Dessen Gedanken-
gebäude lässt sich zusammenfassen auf die apriorische Ungleichheit der Menschen-
rassen, die Rückführung der Bildung sozialer Schichten auf Rassenunterschiede und 
eine Geschichtsbetrachtung, die den künftigen kulturellen Untergang aller zivilisier-
ten Völker postulierte. Die Hochkulturen der Welt seien das Werk arischer weißer 
Eroberer, die durch die Befruchtung der minderen Völker und der Vermischung mit 
ihnen aber immer mehr von ihrer ursprünglichen Kraft eingebüßt haben.325 Im vier-
bändigen Essai sur l’inegalité des races humaines (1853–1855) deutete er die Mensch-
heitsgeschichte als das Resultat sich verändernder Bevölkerungsanteile der verschie-
denen »Rassen«, von dem Prinzip ausgehend, dass politisch-kultureller Aufschwung 
mit dem Erstarken des Anteils hochwertigen Bluts einhergingen und Niedergang mit 
seiner Verminderung. 

322	 Franz K. Stanzel, Europäer. Ein imagologischer Essay, Heidelberg ²1998, S. 60.
323	 Blessinger, »Rassenforschung und rassische Erkenntnis auf dem Gebiete der Musik«, S. 674.
324	 Philipp Stauff, Das deutsche Wehrbuch, Wittenberg 1912, S. 208.
325	 zur Mühlen, Rassenideologien, S. 55, 62.



76 Grundlagen

Gobineau war kein Wissenschaftler, sondern Diplomat und Schriftsteller; sein 
größter kommerzieller Erfolg waren die »Scènes historiques« La Renaissance (1877) 
mit fiktiven Dialogen historischer Persönlichkeiten. Auch der Essai ließ sich lesen als 
»eine Dichtung, die in des Dichters Geiste fertig war, längst ehe er sie mit dem Fir-
niß einer halbechten Wissenschaftlichkeit überzog«, was sich in der »lückenlose[n] 
Geschlossenheit des Ganzen [zeige], da doch strenge Wissenschaft […] immer nur zu 
vorläufigen und teilweisen Ergebnissen gelangt«. Eine wissenschaftliche Kritik sei-
ner Quellen, darunter das Alte Testament und die griechische Mythologie, kannte 
er nicht.326 Als die Begabtesten sah er die Weißen an, deren spezifische Art in den 
Germanen am stärksten erhalten geblieben sei; nach ihnen »hatte die weiße Familie 
nichts Mächtiges und Lebendiges mehr herzugeben«. Durch Mittelmäßigkeit geprägt 
seien die Angehörigen der körperlich schwachen »gelben Rasse«, die aller seelischen 
Exzesse entbehrten und durch und durch Pragmatiker seien. Auf der untersten Stufe 
rangierten für ihn die Schwarzen, denen er alle kulturellen Fähigkeiten mit Ausnah-
me eines gewissen musikalischen Talents absprach.327 In Reinform könne man die 
»Rassen« heute nicht mehr finden, denn die Welt werde von verschiedenen Mischun-
gen bevölkert. Dabei seien die »beiden niederen Varietäten unserer Gattung, die 
schwarze und die gelbe Rasse« nur »der grobe Grundstoff […], während die ari-
sche Gruppe ihre zarten Fäden durch die veredelten Geschlechter schlingt und auf 
deren Oberfläche als blendendes Meisterwerk ihre silbernen und goldenen Arabes-
ken anbringt«.328 Die Menschheit sah er unabwendbar auf ihr Ende zusteuern, denn 
sobald die Vermischung abgeschlossen und die Kraft der Weißen verbraucht sei, wer-
de die zur Mittelmäßigkeit nivellierte Menschheit nichts Überragendes mehr zu leis-
ten vermögen. »Die Völker, nein, die Menschenherden, werden alsdann, von düster-
ner Schlafsucht übermannt, empfindungslos in ihrer Nichtigkeit dahinleben, wie die 
wiederkäuenden Büffel in den stagnierenden Pfützen der pontinischen Sümpfe«.329 
Mit Blick auf die biblische Schöpfungsgeschichte setzte er das Alter der Welt mit 7000 
Jahren an. Von den 12. 000 bis 14. 000 Jahren, die er für die Herrschaft der Menschen 
über die Erde veranschlagte, sei demnach bereits mehr als die Hälfte verstrichen. Auf 
die Jugend der Menschheit folge nun die Gebrechlichkeit des Alters, und irgendwann 
werde der »stumm gewordene Erdball« seine Runden allein um die Sonne drehen.330

Die Wirkung der Theorie ist eng verbunden mit Richard Wagner, dessen Anhän-
ger sie in Deutschland durchsetzten. Als französischer Diplomat hatte Gobineau 
Zugang zu den Eliten der Zeit und war mit Künstlern wie Franz Liszt und Arrigo Boi-

326	 Friedrich, Studien über Gobineau, S. 57, 87, 102.
327	 Arthur de Gobineau, Versuch über die Ungleichheit der Menschenracen, dt. von Ludwig Sche-

mann, Leipzig 1902, Band IV, S. 316.
328	 Ebd., S. 292.
329	 Gobineau, Versuch, IV, S. 318f.
330	 Ebd., S. 322.



Deutsche und Germanen 77

to befreundet.331 Ein erstes Aufeinandertreffen mit Wagner blieb 1876 folgenlos, aber 
Ende 1880 begann eine kurze, aber intensive Freundschaft. In Frankreich waren nicht 
mehr als hundert Exemplare des Essai verkauft worden, sodass die Zahl der Leser 400 
bis 500 nicht überstiegen haben dürfte.332 Die Schrift war dort kaum ernst genom-
men, und bereits die frühesten Kritiker hatten moniert, Gobineau habe versäumt zu 
definieren, was »Rasse« überhaupt sei.333 Ganz anders gestaltete sich die Rezeption in 
Deutschland, wo sich 1894 die Gobineau-Vereinigung formierte, die sich an den radi-
kalen Alldeutschen Verband anlehnte und deren Mitteilungen als Beilage zu den Bay-
reuther Blättern erschienen.334 Sie ermöglichte die Publikation der Übersetzung von 
Ludwig Schemann, deren vier Bände zwischen 1897 und 1901 veröffentlicht wurden. 
Dieser modifizierte die Grundthesen, da die gleichgültige bis wohlwollende Einstel-
lung gegenüber dem Judentum die Theorie für Antisemiten unattraktiv machte und 
die pessimistisch-fatalistische Grundaussage sich nicht als Grundlage eines politi-
schen Programms eignete.335

Mit der Idee eines »arischen Herrenvolks« scheint Gobineau die Ideologie des Nati-
onalsozialismus vorwegzunehmen. Er dachte aber keineswegs an die Deutschen, die 
er sogar zu den am stärksten degenerierten Völkern Europas zählte, sondern an die 
von den germanischen Franken abstammende Aristokratie Frankreichs, der er selbst 
angehörte. Die Idee einer Frankreich durchziehenden Bruchlinie war nicht neu und 
Henri de Boulainvilliers hatte 1732 die Dichotomie von »noblesse germanique« und 
»bourgeoisie celte« noch mit juristischen Begründungen unterlegt, während späte-
re Verfechter eine angebliche sittliche und intellektuelle Überlegenheit der Germa-
nen, denen aus Naturnotwendigkeit die Führung zukommen müsse, konstruierten. 
Gobineaus Lehre ordnet sich ein in den Kontext antiaufklärerischer Theorien, die die 
politische Vorherrschaft des Adels neu begründen sollten. Er bekannte selbst, dass 
sein Essai nur ein Mittel war, seinen Hass auf die Demokratie und die Revolution zu 
befriedigen, weshalb sein Text nicht als ein wissenschaftliches Werk zu verstehen ist, 
sondern als das Glaubensbekenntnis eines Aristokraten.336 

331	 Ludwig Schemann, Gobineau: Eine Biographie, Leipzig 1913, S. 470, 477.
332	 Éric Eugène, Wagner et Gobineau. Existe-t-il un racisme wagnérien?, Paris 1998, S. 48f.
333	 Earl J. Young, Gobineau und der Rassismus. Eine Kritik der anthropologischen Geschichtstheorie, 

Meisenheim am Glan 1968, S. 129.
334	 Julian Köck, »Ludwig Schemann und die Gobineau-Vereinigung«, in: Zeitschrift für Geschichts-

wissenschaft 59 (2011), S. 723–741, hier S. 733f.
335	 Julian Köck, »Joseph Arthur de Gobineau – Rezeption in Deutschland und Umdeutung zum 

Propheten der völkischen Bewegung«, in: Jahrbuch der Hambach-Gesellschaft 19 (2011 / 2012), 
S. 117–135.

336	 Young, Gobineau, S. 124f.



78 Grundlagen

Wanderbewegungen 

Die Idee einer quasi angeborenen kulturellen Überlegenheit des germanisch-nordi-
schen Menschen erreichte auch die Musikwissenschaft im Nationalsozialismus, so-
dass sich Friedrich Blume genötigt sah klarzustellen, dass offenkundig der Wunsch 
Vater des Gedankens bei der Rückführung alles künstlerisch Bedeutenden auf die 
nordische »Rasse« sei. Andererseits griff er an anderer Stelle selbst die vermeintliche 
Veranlagung zur Hochkultur auf, wenn er spekulierte, die Wahrscheinlichkeit spre-
che dafür, dass in dem kulturell vielfach überschichteten mittelalterlichen Melodien-
repertoire »der größte und beste Anteil […] nordisch-germanischen Ursprungs« sei. 
Auch sei die Höhe, auf die der nordische Mensch die Kunst der Mehrstimmigkeit 
geführt habe, der »eindrucksvollste geschichtliche Beleg für die rassencharakteristi-
sche Fähigkeit der germanischen Völker zur Hochentwicklung und Leistungssteige-
rung«.337 

Der These germanischer Superiorität ließ sich entgegenhalten, dass die Hochkul-
turen nicht in Norddeutschland oder gar in Skandinavien entstanden waren, wo die 
Konzentration des germanisch-nordischen Typs am höchsten sein musste. Dieser 
Widerspruch wurde durch die Behauptung aufgelöst, die großen kulturellen Leis-
tungen seien zwar im Süden entstanden, aber von Menschen erschaffen worden, 
durch deren Adern germanisches Blut strömte. Die Idee der kulturellen Befruch-
tung der anderen Völker führte zu bizarren Auswüchsen, wurde aber breit rezipiert; 
so vermutete der französische Rassentheoretiker Georges Vacher de Lapouge, den 
Wilhelm II. als den »einzigen großen Franzosen«338 ansah, neben fast alle bedeuten-
den Gestalten der Menschheitsgeschichte sei sogar Dschingis Khan ein blonder Ari-
er gewesen.339 Weniger plakativ formuliert, schien die Idee geeignet, die kognitive 
Dissonanz aufzulösen, die darin bestand, dass die Überzeugung eigener Überlegen-
heit im Widerspruch zu den hochstehenden kulturellen Leistungen anderer Völker 
stand. In der politischen Rechten wurde es üblich, das kulturelle Aufblühen Italiens 
durch Ströme nordischen Blutes zu erklären, die durch die Völkerwanderung dort-
hin geflossen seien.340 Für den Architekten und NS-Politiker Paul Schultze-Naum-
burg war nur so »die Fülle hochgewachsener, blonder, blauäugiger Menschen in den 
Werken der Frührenaissance zu erklären«.341 Vor diesem Hintergrund konnten selbst 
chauvinistische Nationalisten wie der Musikschriftsteller Paul Neubert den Völkern 

337	 Blume, Rasseproblem, S. 51f., 67.
338	 Poliakov, Der arische Mythos, S. 314.
339	 Günter Nagel, Georges Vacher de Lapouge (1854–1936). Ein Beitrag zur Geschichte des Sozialdar-

winismus in Frankreich, Freiburg 1975, S. 38.
340	 Dazu siehe auch d. Verf., »Von germanischem Blute? Verdi aus der Perspektive deutscher Ras-

sentheorien«, in: Verdi-Perspektiven 2 (2017), S. 107–135.
341	 Paul Schultze-Naumburg, Kunst und Rasse, München ³1938, S. 79.



Deutsche und Germanen 79

Südeuropas eine gewisse Begabung zur Musik zugestehen. Entscheidend sei, die gro-
ßen Musiker »dieser nicht vorwiegend nordischen Völker waren dennoch vorwie-
gend nordische Menschen, oder sie wiesen wenigstens deutlich einen nordischen 
Rasseneinschlag auf – ich nenne etwa Palestrina, Verdi, Donizetti, Rossini, Auber, 
Bizet, Berlioz […]«.342 Selbst namhafte Musikwissenschaftler griffen das Modell auf, 
und Heinrich Besseler sah 1931 »als biologische Grundlage der Einheit Europas sei-
ne Germanisierung während der Völkerwanderungszeit und der späteren ostdeut-
schen Kolonisation. Stets treten diejenigen Gebiete führend hervor, in denen ein brei-
ter Strom germanischer Siedler sich mit der ansässigen Bevölkerung zu einem neuen, 
einmaligen Gebilde verschmolzen hat.«343 

Für Hans Engel war die »germanische Begabung durch die Stürme der Völkerwan-
derung als Samenkorn nach fernen Ländern verweht und in späten Kulturen aufge-
gangen«.344 Die Annahme, die kulturelle Höhe der Mittelmeervölker sei eine Folge der 
als Völkerwanderung bezeichneten Migrationsbewegungen der Spätantike und des 
frühen Mittelalters, stand konträr zur Lehrmeinung, dass die aus dem Norden kom-
menden Eroberer für den Untergang Roms verantwortlich waren. Die ethnischen 
Verschiebungen nahmen in den Rassentheorien einen prominenten Platz ein, da man 
davon ausging, ihnen sei der »größte Teil des heute in West- und Südeuropa noch 
vorhandenen nordischen Blutes« zu verdanken.345 Heute gilt die Vorstellung, Völker 
seien geschlossen gewandert, in der historischen Migrationsforschung als überholt; 
man geht davon aus, es habe sich um ethnisch gemischte militärische Verbände mit 
ihren Trossen gehandelt.346 Die germanischen Stämme waren keine Abstammungs-
gemeinschaften, sondern Zweckverbände, die sich aus demografischen, politischen 
und strategischen Gründen zusammengefunden hatten.347 

Die Idee, Migrationsbewegungen hatten Italien kulturell befruchtet, war keine 
Erfindung des 20. Jahrhunderts. Der britische Historiker Edward Gibbon hatte in 
seiner monumentalen History of the Decline and Fall of the Roman Empire (1776–1789) 
einen Gegensatz zwischen römischer Dekadenz und der Unverdorbenheit Nord- und 
Westeuropas gezeichnet. Der Niedergang Roms sei erst aufgehalten worden, als »die 
gewaltigen Hünen des Nordens einbrachen […]. Sie stellten einen männlichen Geist 

342	 Paul Neubert, »Der nordische Anteil an der deutschen Musik«, in: Rasse. Monatsschrift der Nor-
dischen Bewegung 4 (1937), Heft 1, S. 16–22, hier S. 21f.

343	 Heinrich Besseler, Die Musik des Mittelalters und der Renaissance, Potsdam 1931, S. 66.
344	 Hans Engel, »Das Deutsche in der Musik«, in: Deutsche Musikkultur 3 (1938), S.  185–203, hier 

S. 187.
345	 Eichenauer, Die Rasse als Lebensgesetz, S. 50.
346	 Harald Kleinschmidt, Menschen in Bewegung. Inhalte und Ziele historischer Migrationsfor-

schung, Göttingen 2002, S. 32.
347	 Karin Priester, Geschichte der Langobarden. Gesellschaft – Kultur – Alltagsleben, Stuttgart 2004, 

S. 16, 38.



80 Grundlagen

der Freiheit wieder her, und die Freiheit wurde nach dem Verlauf von zehn Jahrhun-
derten die glückliche Mutter der Künste und Wissenschaften.«348 Daran anknüpfend 
schien es Karl Schnaase, der als einer der Väter der modernen Kunstgeschichte gilt, 
allein der »Zusatz germanischen Blutes«, den die italienische Bevölkerung erhielt, 
habe den Untergang Roms verhindert. Neue Generationen verbanden römische Bil-
dung und Feinheit des Sinnes mit dem Mut, Ehrgefühl, der Fantasie und der tiefen 
Empfindung der Germanen. Jedoch sei nicht ganz Italien berührt worden, denn wäh-
rend in der Lombardei der »Zusatz germanischen Blutes höchst kräftig war und bei 
der Gestaltung der Dinge augenscheinlich mitwirkte, war er in Unteritalien schwach, 
so dass die Bevölkerung im Ganzen den Charakter behielt, den sie ohne denselben 
haben musste«.349 Was bei Gibbon und Schnaase nicht mehr als Randbemerkungen 
waren, rückte um 1900 ins Zentrum nationalchauvinistischer Überlegungen. Als 
»Beweis« für die angebliche kulturstiftende Wirkung des germanischen Bluts dienten 
äußerliche Attribute; besonders blonde Haare und blaue Augen historischer Persön-
lichkeiten wie Leonardo da Vinci wurden als Argument herangezogen, um ihre Ver-
bindung zum Germanischen zu belegen.

Für den Historiker Wilhelm Sieglin, der an der Berliner Universität das 1899 ein-
gerichtete Fach »Historische Geographie« lehrte, hatten die antiken Völker nichts 
mit den heute dort lebenden gemein. Von den Abgebildeten auf den Bildwerken, die 
man in Pompeij gefunden habe, seien »75 % blond oder hellblond, braun etwa 15 %, 
rein schwarz, d. h. von derselben Farbe, die heutzutage die Mehrzahl der Unteritalie-
ner aufweist, höchstens 10 %«.350 Die Unterkomplexität der Erklärungen rief immer 
wieder Spott hervor, und der Arzt Max Besser ironisierte, »wo irgend in grauer Vor-
zeit oder im Altertum von blondem Haar die Rede ist, da stellt sofort die Phanta-
sie des Rassentheoretikers germanische Einwanderung, germanische Kultur usw. 
fest«.351 Am weitesten ausgearbeitet wurde die These vom Arzt und Anthropologen 
Ludwig Woltmann, für den 1905 alles, was in Italien in Kunst, Wissenschaft und Poli-
tik geleistet wurde, dem germanischen Blut zu verdanken sei, denn der »Gehalt eines 
Volkes an blonder Rasse bestimmt seinen Kulturwert«.352 Er musste freilich einräu-
men, dass »viele gelehrte Leute über meine Behauptung den Kopf geschüttelt und ita-
lienische Künstler sich darüber belustigt haben«.353 In seinen Germanen-Schriften 
setzte er sich über wissenschaftliche Standards hinweg, denen seine früheren Arbei-

348	 Edward Gibbon, Geschichte des Verfalls und Untergangs des römischen Weltreichs, Deutsche 
Ausgabe in einem Band von Johann Sporschil, Leipzig 1837, Sp. 45.

349	 Carl Schnaase, Geschichte der bildenden Künste, Düsseldorf 1864, Band 7, S. 6.
350	 Zitiert nach Gerhard Besier, Die Mittwochs-Gesellschaft im Kaiserreich. Protokolle aus dem geis-

tigen Deutschland 1863–1919, Berlin 1990, S. 233ff.
351	 Besser, Die Juden in der modernen Rassentheorie, S. 19.
352	 Ludwig Woltmann, Die Germanen und die Renaissance in Italien, Leipzig 1905, S. 16.
353	 Woltmann, Germanen in Frankreich, S. 123.



Deutsche und Germanen 81

ten noch genügt hatten. Nach Promotionen in Medizin (1895) und Philosophie (1896) 
war er zunächst als Augenarzt tätig, bevor er sich ganz den Rassenstudien verschrieb. 
Ursprünglich Mitglied der SPD, versuchte er mit Die Darwinsche Theorie und der 
Sozialismus (1899) den Marxismus mit dem sonst von politisch eher rechts stehenden 
Kräften vertretenen Darwinismus zu vereinen, was August Bebel mit einer freund-
lichen Rezension würdigte.354 Woltmann war die einschlägige italienische Sekundär-
literatur bekannt, in der ihrerseits Thesen zur Abstammung der Italiener diskutiert 
wurden. Sein Ziel war es, der dort vertretenen Auffassung entgegenzutreten, sie seien 
Abkömmlinge der alten Römer und ihre Kunst sei antiken Geistes. Nicht zu einem 
Wiedererwachen des Altertums sei es in der Renaissance gekommen, sondern diese 
sei, wie schon Houston S. Chamberlain betont habe, die Folge des Eintritts der Ger-
manen in die Weltgeschichte gewesen.355 Seine Methode bestand aus der Beschrei-
bung körperlicher Merkmale, die er mit der etymologischen Ableitung der Fami-
liennamen verband. Zur Dokumentation der germanischen Wurzeln listete er 200 
historische Persönlichkeiten Italiens auf, wobei die Auswahl nicht weiter begründet 
wird. Bei 50 wisse man nicht genug über das Äußere, aber die verbleibenden 150 wer-
tete er als Bestätigung seiner These, dass »weder Etrusker noch Römer und Griechen, 

354	 Wolfhard Hammer, Leben und Werk des Arztes und Sozialanthropologen Ludwig Woltmann, 
Diss. mschr. Univ. Mainz 1979, S. 8, 16.

355	 Woltmann, Germanen und die Renaissance in Italien, S. 4.

Abb. 3: Einordnung von Leonardo da Vinci in die nordische »Rasse«



82 Grundlagen

sondern die eingewanderten Germanen, die Goten, Langobarden, Franken und Nor-
mannen im Wesentlichen die Erzeuger der neuen Kultur Italiens gewesen sind«.356 130 
seien »ganz oder vorwiegend der germanischen Rasse zuzuschreiben«, während die 
restlichen 20 einen mehr oder minder großen nordischen Anteil aufwiesen. Obgleich 
die mediterrane Bevölkerung den Großteil der italienischen Bevölkerung stelle, sei 
ihr Beitrag zur Produktion genialer Begabung verschwindend gering. Man müsse 
sich fragen, ob die Brünetten dazu überhaupt in der Lage seien.357 

Die Theorie lebte im Nationalsozialismus weiter; sie fand sich unter anderem bei 
Hans F. K. Günther, der Woltmanns Schriften als wissenschaftliche Sekundärlite-
ratur zitierte. Er dehnte den Ansatz sogar noch auf weitere Regionen aus, indem er 
nachzuweisen versuchte, dass auch die nordamerikanische Elite überwiegend nor-
disch sei: Neben den Präsidenten Ulysses S. Grant, Andrew Jackson, Thomas Jefferson 
und James Monroe behandelte er die Schriftsteller Ralph Waldo Emerson, Nathaniel 
Hawthorne und Henry W. Longfellow sowie den Ozeanflieger Charles Lindbergh.358 
Anwendung fand die Betonung der Abstammung u. a. in der musikwissenschaftli-
chen Mittelalterforschung. Blume vermutete, die Musiker der Notre-Dame-Schule 
seien »wie die Schöpfer der bedeutenden mittelalterlichen Kirchenmelodien von ger-
manischem Blute gewesen«. Bei den »größten Geister[n]« des Mittelalters wie Pet-
rus Lombardus, Albertus Magnus, Johannes Duns Scotus, Notker und anderen habe 
es sich um Germanen gehandelt.359 1940 formulierte Karl Gustav Fellerer das Anlie-
gen, in der Musikgeschichte Beweise für die germanische Besiedlung und Kultur im 
Raum vom Rhein bis zur Loire zu finden, um die auf anderen Forschungsfeldern 
erzielten Feststellungen »starker blutmäßiger germanischer Durchdringung dieses 
Raums in der Mitte des 1. Jahrtausends« auf seinen Bereich übertragen zu können. 
Nordfrankreich sei altes fränkisches Siedlungsgebiet, in dem die »nordisch-germa-
nische Rassengrundlage in Brauchtum, Sprache und allen kulturellen Äußerungen 
über die Romanisierung immer wieder zum Durchbruch« gekommen sei.360 

356	 Ebd., S. 3f.
357	 Ebd., S. 144ff.
358	 Hans F. K. Günther, Rassenkunde Europas. Mit besonderer Berücksichtigung der Rassengeschich-

te der Hauptvölker indogermanischer Sprache, München ³1929, S. 312–317.
359	 Blume, Rasseproblem, S. 7, 56, 65.
360	 Karl Gustav Fellerer, »Germanisches Erbe in der mittelalterlichen Musik Nordfrankreichs«, in: 

Die Musik 32 / 2 (1940), S. 289–292, hier S. 292.



Deutsche und Germanen 83

Vereinnahmungen

Die Rassentheorien waren in gewisser Weise supranational, denn bei den »ganz gro-
ßen Germanen« spielte es für Ludwig Schemann keine Rolle, wo sie herstammten, 
»ob sie wie Dante als Italiener, wie Cervantes als Spanier, wie Shakespeare als Eng-
länder, oder wie Goethe, Beethoven und Wagner als Deutsche geboren wurden«.361 
Dies rief vereinzelt Widerstand bei denen hervor, die das Deutschtum zum Maßstab 
nahmen. Der Dirigent und Musikhistoriker Robert Pessenlehner wandte sich 1937 
dagegen, der »gefährlichen Anschauung von einer nordischen Internationalität« Vor-
schub zu leisten, denn er fürchtete eine »neue Überfremdung der Opernbühnen mit 
der Begründung, auf den welschen Autor wirke Nordisches Blut ein!«362 Damit be-
zog er sich auf die Praxis, Persönlichkeiten, die dazu geeignet erschienen, als Teil des 
Eigenen zu vereinnahmen. Woltmann gab zu, über Guido von Arezzo nicht viel he-
rausgefunden zu haben, aber er nahm an, dass der germanische Name eine ebensol-
che Abstammung anzeige. Pierluigi di Palestrina sei wegen seines Äußeren vermut-
lich ein Mischling gewesen, germanisch sei aber der Name der Mutter (Ghismondi 
= Sigismund). Germanisches Aussehen und Namensgebung vereinten Claudio Me-
rula (»sein Familienname lautet eigentlich Merlotti [ahd. Merilo, Merlo]«), Jacopo 
Peri (»ahd. Bero, Pero, nhd. Bär, Behr«) und viele weitere, während er Claudio Mon-
teverdi, Alessandro Scarlatti, Nicola Porpora, Giovanni Battista Pergolesi und Gio-
vanni Paisiello immerhin ein nordisches Äußeres zuschrieb.363 Mit derselben Strate-
gie widmete er sich dem »neuen Italien«, das für ihn den Zeitraum von 1750 bis 1850 
umfasste; mit Gioachino Rossini, Gaetano Donizetti, Vincenzo Bellini und Giusep-
pe Verdi sah er bei den wichtigsten Komponisten gleichfalls germanische Züge.364 
Kurz darauf publizierte er eine auf Frankreich bezogene Fortsetzung, die Voltaire als 
groß, blond und blauäugig beschrieb; nordische Züge sah er auch bei Hector Berlioz, 
Charles Gounod, Georges Bizet und Frédéric Chopin, der in Außerachtlassung der 
polnischen Mutter ausschließlich als Franzose firmiert. 

Trotz aller Widersprüche zog sich das Konzept des blonden Kulturträgers durch 
das Musikschrifttum. Der österreichische Schriftsteller Otto Hauser ging 1922 über 
Woltmann nur insofern hinaus, als seine Betrachtungen bis in die Gegenwart reichten 
und er Frauen berücksichtigte, darunter Lucrezia Borgia, Isabella von Este und Cata-
rina Cornaro, die allesamt blond gewesen seien.365 Die Tonkunst habe in Deutsch-
land ihren Gipfelpunkt erreicht, aber er gestand auch den Italienern eine ansehnliche 

361	 Ludwig Schemann, Die Rasse in den Geisteswissenschaften. Studien zur Geschichte des Rassen-
gedankens, Band 1, München 1928, S. 187.

362	 Robert Pessenlehner, Vom Wesen der deutschen Musik, Regensburg 1937, S. 142f.
363	 Woltmann, Germanen und die Renaissance in Italien, S. 131.
364	 Ebd., S. 129–134.
365	 Otto Hauser, Genie und Rasse (Italien), Weimar 1922, S. 83.



84 Grundlagen

Höhe zu, die sich freilich durch nordische Züge bei den meisten bedeutenden Musi-
kern erkläre.366 Bellini und Rossini waren »reine Blondlinge mit feinen edlen Gesich-
tern«, und so italienisch die Musik Verdis auch scheine, wenn man von den »äuße-
ren Effektstellen« absehe, erkenne man »eine tiefe Verwandtschaft mit der deutschen 
Musik, insbesondere bei den gemütvollen Stellen«; überdies habe Verdi braune Haare 
und Bart gehabt, mit nordischen Gesichtszügen.367 Auf die These einer germanischen 
Abstammung Verdis rekurrierte selbst der nationalistischen Bestrebungen fernste-
hende Franz Werfel, wenn er in Verdi. Roman der Oper (1924) fragte, weswegen sein 
Protagonist »von blonden Menschen immer angezogen« wurde. War »es der lango-
bardische Ahnherr seiner Blutmischung, der angesichts einer vergessenen Heimat 
die Augen aufschlug?«368 Sie wurde auch von politisch rechts stehenden Musikwissen-
schaftlern aufgegriffen. Der vor allem als Musikkritiker tätige Friedrich Baser beton-
te 1936, dass das Germanische in der Lombardei stark erhalten sei und sich von Pales-
trina bis Verdi vielfach finde.369 1938 versuchte Hans Joachim Moser nachzuweisen, 
Verdi sei musikalisch gar nicht rein italienisch gewesen, »sondern ungefähr in der 
Mitte zwischen deutschem und italienischem Empfinden beheimatet«. Dies sei nicht 
allein die Folge der Auseinandersetzung mit den Werken Richard Wagners, sondern 
biologisch begründet, was er mit der Wanderung der Langobarden in das nördli-
che Italien begründete. Der langobardische Charakter habe die Persönlichkeit Verdis 
geprägt, der »einer der keuschesten, verschlossensten, herbsten unter den Künstlern 
seiner Zeit gewesen [sei], ein knurriger Selbstbewahrer, der darin näher bei Brahms 
als bei Wagner gestanden hat. Soll man sich daran erinnern dürfen, dass die Lango-
barden ehedem ›bei Hamburg‹ gesessen haben.«370 Die Vereinnahmung betraf auch 
hier französische Komponisten, von denen Baser besonders Hector Berlioz den Deut-
schen verwandt schien. Die Bewohner der Region, aus der Berlioz stammte, seien 
keine typischen Franzosen, sondern Nachkommen der germanischen Burgunder. 
Väterlicherseits habe er durch das Geschlecht der Berlioź  gute Anlagen mitbekom-
men, und seine »Großmutter, blond, blauäugig, Schmalgesicht nach noch vorhan-
denen Porträts, bezeugte durch viele Kinder ebenfalls eine gute Rasse«. Die germa-
nischen Züge des Komponisten, »die hohe Gestalt, die graublauen Augen und das 
rötlich-blonde Haar« erklärten, »weshalb seine Musik so viel schneller und inniger in 

366	 Ebd., S. 98f.
367	 Ebd., S. 113, 115.
368	 Franz Werfel, Verdi. Roman der Oper, Berlin u. a. 1924, S. 275.
369	 Friedrich Baser, »Musik zwischen den Rassen und Völkern«, in: Die Musik X XVIII / 6 (März 

1936), S. 407–412, hier S. 412. 
370	 Hans Joachim Moser, »Giuseppe Verdi«, in: Deutsche Musikkultur 3 (1938 / 39), S. 365–375, hier 

S. 365, 368, 370.



Deutsche und Germanen 85

Deutschland, als in seiner französischen Heimat Wurzel schlagen konnte«.371 Rein-
hold Zimmermann fokussierte sich auf den Belgier César Franck, in dessen d-Moll-
Symphonie er »germanische Gemütsart und Geisteshaltung« zu erkennen glaubte. 
Dies führte er darauf zurück, dass die Mutter Deutsche war und der Vater aus dem 
Grenzland zwischen Belgien und Deutschland stammte.372 Nicht sein Geburtsort 
Lüttich, sondern Aachen sei der »Mittelpunkt der Ahnenlandschaft Cäsar Francks«, 
weshalb man dort berechtigt sei, ihn zu feiern; ein Recht, das aus dem »Erbstrom des 
Blutes« herrühre.373 

So widersprüchlich die Versuche ausfielen, historische Persönlichkeiten »rassisch« 
zu charakterisieren; gelegentlich kam es zu merkwürdigen Parallelen, die in ganz 
andere Kontexte und noch bis in die Gegenwart führen. Für Jörg Lanz von Lieben-
fels, zu dessen Lesern wahrscheinlich der junge Adolf Hitler zählte,374 gab es kaum 
bedeutende Tonkünstler, die nicht germanische Wurzeln hatten, und »bezeichnen-
der Weise ist ihre Bedeutung überschätzt […]. Dies gilt vor allem für Beethoven (pri-
mitiv, dunkel).«375 Das dunkle Äußere Ludwig van Beethovens verführte nicht allein 
völkische Rassentheoretiker zu Spekulationen, die mit Rücksicht auf seine nationa-
le Bedeutung trotz gewisser Bedenken meist doch einen wesentlichen nordischen 
Anteil konstatierten. Sein Äußeres mit krausem, dunklem Haar und braunen Augen 
ließ ihn zu einem Identifikationsobjekt von Marginalisierten werden. Der afrobri-
tische Komponist Samuel Coleridge-Taylor ging 1907 aufgrund des Äußeren und 
bestimmter Charaktermerkmale Beethovens davon aus, durch dessen Adern sei afri-
kanisches Blut geflossen.376 Im Anschluss an Äußerungen des Bürgerrechtlers Mal-
colm X gibt es in der afroamerikanischen Community bis heute Versuche, Beethoven 
als Schwarzen zu vereinnahmen.377 

371	 Friedrich Baser, »Hector Berlioz und die germanische Seele«, in: Die Musik X XVI / 4 (Januar 
1934), S. 259–263, hier S. 260.

372	 Reinhold Zimmermann, »Ein Wort zu César Franck«, in: Zeitschrift für Musik 105 (1938), S. 71f.
373	 Reinhold Zimmermann, Cäsar Franck. Ein deutscher Musiker in Paris, Aachen 1942, S. 15.
374	 Zu Lanz vgl. Paul Daim, Der Mann, der Hitler die Ideen gab. Jörg Lanz von Liebenfels, München 

1958; Brigitte Hamann, Hitlers Wien. Lehrjahre eines Diktators, München 1996; d. Verf., Hitler 
und die Musik, S. 121f.

375	 Jörg Lanz von Liebenfels, Die Blonden als Musik-Schöpfer (Ostara, 73), Wien-Mödling 1913, S. 15.
376	 William C. B. Sayers, Samuel Coleridge-Taylor, Musician. His Life and Letters, London u. a. 1915, 

S. 203.
377	 Alex Haley, »Playboy Interview: Malcolm X«, in: Playboy (Mai 1963), S. 53–63. Zum »schwarzen« 

Beethoven vgl. Michael Broyles, Beethoven in America, Bloomington 2011, S. 267–291.



86 Grundlagen

Rassenforschung im Nationalsozialismus

Medizinisch-biologische Forschung 

Die nationalsozialistische Rassenforschung lässt sich in zwei Bereiche ausdifferen-
zieren. Die Grenzen waren fließend, aber mit aller Vorsicht lässt sich festhalten, 
dass »Rassenkunde […] als eine anthropologische, Rassenhygiene als eine medizi-
nische Wissenschaft mit einer klinischen Orientierung« verstanden wurde.378 In be-
sonders enger Verbindung zur Vernichtungspolitik stand die Rassenhygiene, die der 
Volks-Brockhaus von 1939 definierte als die »Maßnahmen zur Pflege, Erhaltung und 
Verbesserung der rassischen Eigenart und Erbgesundheit eines Volkes«.379 Für sie 
wurden nicht nur enorme Geldmittel bereitgestellt, sondern auch moralische, berufs-
ethische und juristische Schranken beseitigt, die bis dahin bestimmte Versuche ver-
hindert hatten. Menschen, die Gegenstand des Interesses der Wissenschaftler waren, 
wurden für Versuche missbraucht und anschließend meist ermordet. Die Wissen-
schaft stellte der Politik ihre Expertise zur Verfügung, die wiederum stärker als je 
zuvor bereit war, politische Entscheidungsprozesse auf wissenschaftliche Ergebnisse 
zu stützen, weswegen man von einer wechselseitigen Instrumentalisierung sprechen 
kann.380 Dies verdeutlichen die Aktivitäten des Kaiser-Wilhelm-Instituts für Anthro-
pologie, menschliche Erblehre und Eugenik in Berlin, das zur Kaiser-Wilhelm-Gesell-
schaft gehörte, die nach dem Krieg in der Max-Planck-Gesellschaft aufging. Eugen Fi-
scher, der das Institut von 1927 bis 1942 leitete und parallel von 1933 bis 1935 Rektor der 
Universität Berlin war, gehörte auch nach Kriegsende zu den Kapazitäten des Fachs. 
Er stellte seine wissenschaftliche Reputation u. a. für Maßnahmen wie die Zwangsste-
rilisierung von Menschen zur Verfügung, die als erbbiologisch problematisch klas-
sifiziert wurden. Zu den Institutsmitarbeitern zählte zeitweise auch Josef Mengele, 
der von Fischers Nachfolger Otmar von Verschuer während dessen Lehrtätigkeit in 
Frankfurt promoviert worden war und der als sein Lieblingsschüler galt.381 Als KZ-
Lagerarzt sandte Mengele aus Auschwitz Präparate seiner Menschenversuche an das 
Berliner Institut, und es ist anzunehmen, dass die damit verbundene Forschung zur 
Habilitation führen sollte.382 Umbenannt und gewisser Themen entkleidet, wurde 

378	 Harten, Rassenhygiene, S. 3.
379	 Volks-Brockhaus, S. 556. 
380	 Hans-Walter Schmuhl, Rassenhygiene, Nationalsozialismus, Euthanasie. Von der Verhütung zur 

Vernichtung »lebensunwerten Lebens«, 1890–1945, Göttingen 1987, S. 8, 32.
381	 Benno Müller-Hill, Tödliche Wissenschaft. Die Aussonderung von Juden, Zigeunern und Geistes-

kranken 1933–1945, Reinbek bei Hamburg 1984, S. 158.
382	 Hans-Walter Schmuhl, Grenzüberschreitungen. Das Kaiser-Wilhelm-Institut für Anthropologie, 

menschliche Erblehre und Eugenik 1927–1945, Göttingen 2004, S. 475.



Rassenforschung im Nationalsozialismus 87

die Forschungsrichtung nach 1945 weitergeführt. Verschuer, der behauptete, von den 
Vorgängen in Auschwitz nichts gewusst zu haben, gehörte 1949 zu den Gründern der 
Akademie der Wissenschaften und der Literatur zu Mainz und wurde 1951 erster In-
haber des neu eingerichteten Lehrstuhls für Humangenetik der Universität Münster. 

Die Rassenhygiene war eine Radikalisierung der Eugenik, einer zuerst vom eng-
lischen Naturforscher Francis Galton in Hereditary Talent and Character (1865) for-
mulierten Lehre, deren Ziel es war, den Anteil positiv bewerteter Erbanlagen zu ver-
größern. Von ihren Verfechtern, zu denen einige der angesehensten Forscher ihrer 
Zeit zählten, wurde dies als sozialpolitische Maßnahme zur Lösung gesellschaftli-
cher Probleme propagiert.383 Sie gingen davon aus, dass neben bestimmten geistigen 
und körperlichen Krankheiten auch Abweichungen vom sozial akzeptierten Ver-
halten wie Alkoholismus und unsteter Lebenswandel vererbt werden. Dies führ-
te dazu, dass den normativen Vorgaben nicht entsprechende Personen gegen ihren 
Willen zu medizinischen Eingriffen gezwungen wurden, um ihre Fortpflanzung zu 
unterbinden. Gesetzeskraft bekamen die anfangs als progressiv geltenden Bestre-
bungen, denen sich vor allem bürgerlich-kirchliche Kreise entgegenstellten, zuerst in 
den USA, wo Indiana schon 1907 ein entsprechendes Gesetz einführte. In der Folge-
zeit erließ das Gros der amerikanischen Bundesstaaten Regelungen, denen sich die 
Schweiz, dann auch die skandinavischen Länder anschlossen und die teilweise bis in 
die 1970er Jahre Bestand hatten. Die Praxis im Nationalsozialismus ging jedoch weit 
über die in den genannten Ländern hinaus, da die Maßnahmen auf größere Bevölke-
rungsgruppen ausgedehnt und erheblich radikalisiert wurden; bis hin zur systemati-
schen Ermordung von Menschen. 

Medizinisch-biologische Methoden boten sich nicht vordringlich an für ein primär 
historisch ausgerichtetes Fach wie die Musikwissenschaft. Die komplexen Mecha-
nismen von Vererbung, die im Zentrum der Rassenhygiene standen, spielten in der 
musikwissenschaftlichen Forschung keine Rolle. Die Klärung der Zusammenhänge 
zwischen körperlich-seelischer Disposition des Menschen und seinen musikalischen 
Äußerungen hätte eines Instrumentariums bedurft, über die die im Fach dominie-
rende historische Ausrichtung nicht verfügte. Geeigneter wären die systematische 
und vergleichende Musikwissenschaft gewesen, die wegen der prominenten Rolle 
jüdischer Fachvertreter aber schwierig zu instrumentalisieren waren. Was es in die-
sem Forschungsbereich nach deren Vertreibung in Deutschland noch an Ansätzen 
gab, führte oft nicht weiter; so unterlegte 1939 der Musikpsychologe Albert Wellek der 
Antithese »Nord-Polyphonie gegen Süd-Homophonie« eine empirisch unterfütterte 
Typologie, die von einem linear hörenden »Nordtypen« und einem polaren »Südty-
pen« ausging, hielt eine Zuordnung dieser Typen zu den »Rassen« aber für zu spe-

383	 Stefan Kühl, Die Internationale der Rassisten. Aufstieg und Niedergang der internationalen euge-
nischen Bewegung im 20. Jahrhundert, Frankfurt  am Main ²2014, S. 10.



88 Grundlagen

kulativ.384 Die Emigration von Forschern wie Erich Moritz von Hornbostel, Robert 
Lachmann und Curt Sachs führte zu einem enormen Kompetenzverlust im Bereich 
der systematischen Musikwissenschaft. Richard Eichenauer begrüßte dennoch ihre 
Vertreibung, da er ihnen unterstellte, die notwendige Forschung verhindert zu haben, 
denn eigentlich falle die »Rassen«-Thematik in ihren Bereich.385 Diese Einschät-
zung teilte Karl Blessinger, der für die fehlende Auseinandersetzung mit der The-
matik verantwortlich machte, dass die systematische Musikwissenschaft schon bald 
nach ihrer Einrichtung »ganz und gar in die Hände von Juden und Judengenossen 
überging, deren namhafte Vertreter 1933 fast restlos als Emigranten über die Gren-
ze gingen. Diese Leute stellten natürlich ihnen passende Gesichtspunkte in den Vor-
dergrund.«386 Bis zu diesem Zeitpunkt hatten allerdings auch nichtjüdische Fachver-
treter das Thema vermieden bzw. die vermuteten Zusammenhänge mitunter sogar 
verneint. 1923 war der Wiener Musikethnologe Robert Lach, ein scharfer Antisemit 
und später bekennender Nationalsozialist, zum Schluss gekommen, es sei vorerst 
unmöglich, »Rassen-, Völker- und Stammesverschiedenheiten in objektiv-exakter, 
über jederlei subjektive Gefühlseindrücke hinaus entrückter, wissenschaftlich ein-
wandfreier Weise bloßzulegen und bestimmte zuverlässige Kriterien und Merkmale 
musikalischer Rassen-, Völker- und Stammesstile zu gewinnen, geschweige denn all-
gemein gültige diesbezügliche Normen aufzustellen«.387 

Jedoch waren die Ansätze von Fritz Bose und Wilhelm Heinitz soweit anschluss-
fähig an den medizinisch-naturwissenschaftlichen Diskurs, dass die Ergebnisse pub-
liziert werden konnten in der Zeitschrift für Rassenkunde und gesamte Forschung am 
Menschen. Diese wurde von Egon von Eickstedt herausgegeben, dem Leiter des Insti-
tuts für Anthropologie der Universität Breslau. Die musikwissenschaftlichen Beiträ-
ge standen dort in unmittelbarer Nähe zu denen namhafter Rassenforscher: Vor dem 
in Fortsetzungen publizierten Aufsatz von Bose fanden sich Beiträge von Günther, 
der über den »Höhenindex des Kopfes« referierte, und von Ilse Schwiedetzky, der 
rechten Hand des Herausgebers, die gleichfalls Aspekte der Schädelmessung behan-
delte. Inhaltlich dokumentieren die weiter unten behandelten Ansätze eine ins »Ras-
sische« verschobene Musikethnologie. Bose präsentierte Ergebnisse seines Habilita-
tionsvorhabens, in dem er den verschiedenen »Rassen« genau benennbare Klangstile 
zuzuordnen versuchte. Dazu hatte er Schallplattenaufnahmen herangezogen und 

384	 Albert Wellek, Typologie der Musikbegabung im deutschen Volke. Grundlegung einer psychologi-
schen Theorie der Musik und Musikgeschichte. Mit allgemeinpsychologischen Beiträgen zur »Ton-
höhen«-Unterschiedsempfindlichkeit, München 1939, S. 255, 264, 280ff.

385	 Richard Eichenauer, »Über die Grundsätze rassenkundlicher Musikbetrachtung«, in: Rasse und 
Musik, hg. von Guido Waldmann, Berlin 1939, S. 22–47, hier S. 22f.

386	 Blessinger, »Rassenforschung und rassische Erkenntnis«, S. 673.
387	 Robert Lach, »Das Rassenproblem in der vergleichenden Musikwissenschaft«, in: Berichte des 

Forschungsinstitutes für Osten und Orient 3 (1923), S. 107–122.



Rassenforschung im Nationalsozialismus 89

sich von drei (!) seit Langem in Deutschland ansässigen Afrikanern Lieder vorsingen 
lassen. Heinitz’ Aufsatz ordnet sich in sein durch weitere Publikationen dokumen-
tiertes Anliegen ein, die biologische Ausstattung des Menschen mit seinen kulturel-
len Äußerungen zu verbinden. In der Zeitschrift für Rassenkunde äußerte er sich zu 
afrikanischer Musik, wofür er anhand von Transkriptionen und Aufnahmen Melo-
dien und Musiker hinsichtlich »ihrer Hebigkeit und ihren physiologischen Bewegun-
gen« analysierte. Mit Hebigkeit meinte er nicht den Rhythmus der gesungenen Spra-
che, sondern den »persönlichen, darüber hinaus aber auch völkischen und rassischen 
Rhythmus« der Menschen. Diese teilte er in sechs Typen ein, die wiederum durch 
weitere Merkmale ergänzt wurden, was zu kryptischen Formeln wie »6,6 I / IV D« 
für die afrikanische Volksgruppe der Pygmäen führte,388 deren Erkenntnisgewinn 
nicht ohne Weiteres ersichtlich ist. Als Nutzanwendung seiner Methode schlug Hei-
nitz beiläufig vor, sie könne auch der Identifikation jüdischer Anteile bei Menschen 
und Kunstwerken dienen. Damit wollte er sie offensichtlich dem Herausgeber nütz-
lich erscheinen lassen. Eickstedt zählte zu den Gutachtern, die vom Reichssippen-
amt herangezogen wurden, um die etwaige jüdische Abstammung von Personen mit 
unklarer Vaterschaft zu klären, was für die Begutachteten dramatische Folgen haben 
konnte.389

Verbindungen weiterer Musikwissenschaftler zu den Protagonisten der verbreche-
rischen Forschung am Menschen gab es über die Forschungsgemeinschaft Deutsches 
Ahnenerbe. Ursprünglich rein geisteswissenschaftlich ausgerichtet, bekamen natur-
wissenschaftliche Methoden dort immer mehr Gewicht. Hochkriminellen Charak-
ter bekam die Einrichtung unter anderem durch das ihr angeschlossene Institut für 
wehrwissenschaftliche Zweckforschung, das 1943 / 1944 in den Konzentrationslagern 
Dachau und Natzweiler tödliche Menschenversuche durchführte. Für seine Betei-
ligung an der Ermordung jüdischer Häftlinge zum Zwecke anthropologischer For-
schung wurde Wolfram Sievers, der Geschäftsführer des Ahnenerbes, in den Nürn-
berger Ärzteprozessen zum Tode verurteilt und 1948 gehenkt.390 Sievers koordinierte 
auch die musikbezogene Forschung, die er mit besonderem Interesse verfolgt haben 
dürfte, da er eine starke persönliche Neigung zur Musik hatte.391 An ihn wandten sich 
Musikwissenschaftler, die Zugang zu den Ressourcen der SS suchten. Erich Schenk 
bot zur Bekräftigung seines Wunsches nach finanzieller Unterstützung sogar an, das 
von ihm von 1940 bis 1971 geleitete Seminar für Musikwissenschaft der Universität 

388	 Wilhelm Heinitz, »Rassische Merkmale an afrikanischem Musikgut«, in: Zeitschrift für Rassen-
kunde und die gesamte Forschung am Menschen 12 (1941), S. 9–19, hier S. 10f., 17.

389	 Alexandra Przyrembel, »Rassenschande«. Reinheitsmythos und Vernichtungslegitimation im 
Nationalsozialismus, Göttingen 2003, S. 120ff.

390	 Zu den Verbrechen des Ahnenerbes siehe Julien Reitzenstein, Himmlers Forscher. Wehrwissen-
schaft und Medizinverbrechen im »Ahnenerbe« der SS, Paderborn 2014.

391	 Kater, Das »Ahnenerbe« der SS , S. 28.



90 Grundlagen

Wien in den Dienst des Ahnenerbes zu stellen.392 Auch ohne Kenntnis der dort began-
genen Verbrechen muss allen Beteiligten klar gewesen sein, wie die zur SS gehörende 
Einrichtung einzuordnen war. Dem zeitweise in Ungnade gefallenen Hans Joachim 
Moser eröffnete die Zusammenarbeit allerdings neue Karrierechancen, obwohl dort 
missfiel, dass er sich, obwohl er nur an einigen Publikationen mitgewirkt hatte, als 
ihr Mitarbeiter ausgab. Daraufhin sei es ihm gelungen, vermutete Sievers, »bei Behör-
den bzw. Dienststellen der Partei wieder Fuss zu fassen«.393 

Anthropologisch-kulturgeschichtliche Theorien

Die Musikwissenschaft knüpfte eher an die Bereiche der Rassenkunde an, die in 
oberflächlicher Weise naturwissenschaftliche Methoden einbanden, bei der aber 
kulturgeschichtliche Fragen im Vordergrund standen. Eine populärwissenschaftli-
che Definition beschreibt die Rassenkunde als die »Wissenschaft von den Rassen der 
Menschheit, ihren Eigenschaften und ihrer Geschichte«.394 Der Blick in die Geschich-
te war entscheidend für die Hierarchisierung der Menschen, denn Kulturfähigkeit 
wurde in erster Linie von historischen Leistungen abgeleitet – so subjektiv diese Ein-
schätzungen waren. Im Gegensatz zur Rassenhygiene, die über Deutschland hinaus 
weithin als Wissenschaft galt, waren die historischen Ansätze umstritten. Der Arzt 
Walter Groß, der Leiter des Rassenpolitischen Amts, erklärte sie zu einer »ganz selb-
ständige[n] Parallelerscheinung« der medizinisch ausgerichteten Forschung; sie sei 
die »niemals beweisbare Schau einzelner genialer Männer« wie Arthur de Gobine-
au und Houston S. Chamberlain, keine exakte Wissenschaft.395 Der Eindruck einer 
Pseudowissenschaft wird dadurch gestärkt, dass die Anhänger ihre Ideen gerne mit 
dem Hinweis auf die Befangenheit der Kritiker gegen Einwände zu immunisieren 
versuchten; insbesondere bei jüdischer Abstammung. Sie behaupteten, bestimmte 
Erkenntnisse seien nur »hochrassigen« Menschen zugänglich, was die Lehren zu ei-
ner hermetischen Weltanschauung machte, die sich in weiten Teilen einer rationalen 
Kritik entzog.396 So forderte Fritz Stege, der Schriftleiter der Zeitschrift für Musik, ein 
Urteil über nordisches Wesen dürfe nur der abgeben, dessen eigene »rassische Ver-

392	 Wolfram Sievers an Erich Schenk vom 26. Oktober 1942, Bundesarchiv Berlin, NS 21 / 800.
393	 Wolfram Sievers an Otto Plassmann vom 20. Mai 1940, Bundesarchiv Berlin, NS 21 / 405.
394	 Volks-Brockhaus, S. 556. 
395	 Peter Weingart, Rasse, Blut und Gene. Die Geschichte der Eugenik und Rassenhygiene in Deutsch-

land, Frankfurt am Main 1988, S. 376.
396	 Köck, Völkische Bewegung, S. 75.



Rassenforschung im Nationalsozialismus 91

anlagung« ihn dafür prädestiniere. »Es wäre absurd, wenn sich ein Angehöriger des 
jüdischen Rassengemischs herausnehmen wollte, Richtlinien in Fragen nordischer 
Kunstbewertung zu geben.«397 

Bis in die späte Weimarer Republik gab es eine charakteristische Trennung von 
diesen Texten zur universitären Wissenschaft, und obwohl völkisch-nationalistische 
Autoren eine enorme Leserschaft hatten, gelangten nur wenige ihrer Aufsätze in eta-
blierte Fachzeitschriften.398 Der Konflikt mit der akademischen Welt schwächte sich 
erst in den 1920er Jahren allmählich ab und wurde durch die Hochschulpolitik im 
»Dritten Reich« aufgelöst, die die Verschränkung von Hochkultur und nordischem 
Menschen zum Forschungsziel erklärte. Im Zuge der Übersiedlung aus der völki-
schen Publizistik in die akademische Wissenschaft wuchs das Bedürfnis nach Pro-
fessionalisierung. Fritz Bose begrüßte 1933, dass die Thematik endlich in den Mittel-
punkt des Interesses gerückt sei, denn »lange genug hat die offizielle Wissenschaft die 
Beschäftigung mit Rassenproblemen vernachlässigt und damit dem Dilettantismus 
aller Schattierungen weitesten Spielraum gegeben«.399 In der Praxis war dies kaum 
umsetzbar und das Fehlen standardisierter Verfahren führte trotz ähnlicher Aus-
gangshypothesen auch in den folgenden Jahren zu teils diametralen Ergebnissen: 
Während Richard Eichenauer vom autochthonen Charakter nordischer Mehrstim-
migkeit so überzeugt war, dass er ihr eine eigene Schrift widmete,400 kam Fritz Metz-
ler zum Ergebnis, dass »bei der nordischen Rasse das Gefühl für Melodik ungleich 
stärker entwickelt ist als das der Harmonik«.401 Diese Widersprüche finden sich nicht 
nur bei wissenschaftlich fragwürdigen Parteiforschern, sondern auch bei anerkann-
ten Musikwissenschaftlern. Bei der von böhmischen Musikern geprägten Mann-
heimer Schule konstatierte Friedrich Blume eine dem Deutschen fremde seelische 
Haltung, die »von tänzerischer Beschwingtheit, von weicher Gefühlsbeseelung und 
sinnlichem Lebensgenuß«402 spreche. Dagegen kam Ernst Bücken zum Ergebnis, dass 
trotz der Herkunft von Johann Stamitz, Franz Xaver Richter und Anton Filz vieles 
»in die Richtung deutscher Musikanlage und Musikbegabung« weise.403 

Wollte man musikwissenschaftliche Ausführungen mit einem rassentheoretischen 
Anstrich versehen, dann war es naheliegend, die weit verbreiteten Schriften von Hans 
F. K. Günther als Ausgangspunkt zu nehmen. Dass dessen Rassenlehre mit dem Nati-

397	 Fritz Stege, »Deutsche und nordische Musik«, in: Zeitschrift für Musik 101 (1934), S. 1269–1270.
398	 Köck, Völkische Bewegung, S. 368.
399	 Bose, »Musik und Rasse«, S. 177.
400	 Richard Eichenauer, Polyphonie – die ewige Sprache deutscher Seele, Wolfenbüttel und Berlin 

1938.
401	 Metzler, »Der ostische Stil im deutschen Volkslied«, S. 238.
402	 Blume, Rasseproblem, S. 75.
403	 Ernst Bücken, »Die Bedeutung von Stammestum und Landschaft in der deutschen Musik des 18. 

und 19. Jahrhunderts«, in: Die Musik X XVII / 2 (November 1934), S. 161–166, hier S. 162f.



92 Grundlagen

onalsozialismus gleichgesetzt wurde, macht ein misslungenes Attentat deutlich, das 
1931 auf ihn verübt wurde: Der Attentäter war mit der Absicht angereist, den NS-
Politiker Alfred Rosenberg zu erschießen, aber als er ihn im Gedränge einer Veran-
staltung aus den Augen verlor, wählte er den Rassentheoretiker als neues Opfer.404 
Im Gegensatz zur Rassenhygiene, die naturwissenschaftliche Kenntnisse voraussetz-
te, waren Günthers Thesen auch medizinischen Laien verständlich. Sie ließen sich 
leicht an Fragen der Kunst anschließen, wofür er selbst Perspektiven aufgezeigt hatte, 
indem er die Annahmen über die Zusammenhänge von Äußerem und Innerem der 
einzelnen »Rassen« durch kunsttheoretische Diskurse ergänzte, die gelegentlich auch 
den Bereich der Musik streiften. In einer »neuen« Musikwissenschaft musste man sich 
ohnehin mit seiner Lehre auseinandersetzen, da sie das Fundament von Eichenauers 
Monografie Musik und Rasse war, an der sich die Forschung trotz aller offenkundigen 
Unzulänglichkeiten zuvorderst abarbeiten musste. Günther vermengte seriöse anth-
ropologische Forschung, althergebrachte Völkerstereotype und pseudowissenschaft-
liche Theorien zu einem schwer entwirrbaren Konglomerat. Weitreichende politische 
Bedeutung bekamen seine Schriften durch die dystopische Prophezeiung, dass die 
aktuelle Bevölkerungsentwicklung zum Untergang der Menschheit führe.405 Es sei 
daher dringlich, dass »das nordische Blut, dem die geschichtliche Größe aller indo-
germanischen Völker zu danken ist, wieder erstarkt und nordische Menschen wieder 
zahlreich, kinderreich und führend werden«.406 Obwohl er an seinem Antisemitis-
mus keinen Zweifel ließ, stand das Judentum nicht im Mittelpunkt seines Interesses. 
Da er sich vornehmlich mit den Europäern befasste, zu denen er die Juden nicht zähl-
te, standen sie wie die »Zigeuner« und die außereuropäischen Menschen am Rande 
seines eigentlichen Systems. In den ersten elf Auflagen (1922–1929) der Rassenkunde 
des deutschen Volkes wurden sie im Anhang behandelt, dann wurden die Beschrei-
bungen in eine gesonderte Rassenkunde des jüdischen Volkes (1930) verschoben, die 
aber nur auf geringes Interesse stieß und im Gegensatz zu den meisten seiner Schrif-
ten nicht erneut aufgelegt wurde. Günther verfolgte die ausgrenzende Strategie, die 
angebliche Fremdartigkeit der Juden herauszuarbeiten; sie seien eine Mischung aus 
vorderasiatischer und orientalischer »Rasse«, die wegen ihrer seelischen Andersartig-
keit nicht nach Deutschland gehöre und nach Palästina auswandern müsse.407 Damit 
bediente er die Vorstellung biologischer Andersartigkeit, die sich im Zuge der Ver-
drängung des religiös motivierten Antijudaismus durch den modernen Antisemitis-
mus im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts verbreitet hatte. Der Journalist Wilhelm 
Marr hatte in Der Sieg des Judenthums über das Germanenthum – Vom nichtconfes-

404	 Lutzhöft, Der nordische Gedanke in Deutschland, S. 41.
405	 Hans F. K. Günther, Rassenkunde des deutschen Volkes, München 141930, S. 462ff.
406	 Ebd., S. 464.
407	 Hans F. K. Günther, Rassenkunde des jüdischen Volkes, München 1930, S. 324, 343f.



Rassenforschung im Nationalsozialismus 93

sionellen Standpunkt aus betrachtet (1879) den Juden nicht die Christen, sondern die 
Germanen gegenübergestellt, womit er den Fokus vom Konfessionellen auf die »Ras-
se« verschob.408 Dieser auch von Chamberlain popularisierte Gegensatz führte dazu, 
dass in Deutschland Persönlichkeiten wie Gustav Mahler trotz ihrer Konversion zum 
römisch-katholischen Glauben weiterhin als Juden wahrgenommen wurden.

Lehmann, Günther, Clauß

Dem Arzt Gustav Blume schien es 1948, wie die Französische Revolution ihren Beau-
marchais gehabt habe, besitze die »Machtergreifung« ihren Hans F. K. Günther. Es sei 
gar nicht abzuschätzen, »wie viele Millionen Deutsche und insbesondere Pgs [Parteige-
nossen]« aus seinen Büchern »ihre Rassenkenntnisse und ihre ›nordische Weltanschau-
ung‹, d. h. ihren blinden, ahnungslosen Dünkel geholt haben«.409 Obwohl Günther als 
das Aushängeschild fungierte, erscheint als die eigentlich treibende Kraft der Münch-
ner Verleger Julius Friedrich Lehmann, der nach eigener Aussage ganz vom »Rassenge-
danken« beherrscht war.410 Lehmann setzte Günther überhaupt erst auf das Thema an, 
finanzierte zeitweise seinen Lebensunterhalt und verlegte 15 seiner Bücher. Mit der Zeit-
schrift für Rassenphysiologie und dem Archiv für Rassen- und Gesellschaftsbiologie schuf 
Lehmann einen publizistischen Rahmen, in dem sich die wachsenden Aktivitäten in 
diesem Bereich artikulieren konnten. Unter den zahlreichen von ihm verlegten Schrif-
ten befanden sich auch einige von Ludwig Ferdinand Clauß sowie das Standardwerk 
der Rassenhygiene, der Grundriss der menschliche Erblehre und Rassenhygiene (1921) 
von Erwin Bauer, Eugen Fischer und Fritz Lenz. Auch die Übertragungen auf die Küns-
te gingen auf Lehmanns Initiative zurück, denn Teil seiner Bestrebungen, den rassen-
kundlichen Aspekt in allen Bereichen durchzusetzen, waren Paul Schultze-Naumburgs 
Kunst und Rasse (1929) und Richard Eichenauers Musik und Rasse (1932).411 

Am Ende des 19. Jahrhunderts bestand durch die allgemeine Ausweitung des 
Gesundheitswesens ein großer Bedarf an medizinischer Literatur, auf den der 1890 
gegründete J. F. Lehmanns Verlag mit einem breiten Spektrum an Schriften aus allen 
medizinischen Fachrichtungen reagierte. Der wirtschaftliche Erfolg ermöglichte es 
dem Verleger, sich ab 1896 auch politischen Themen zu widmen. Zahlreiche Publi

408	 Peter Pulzer, Die Entstehung des politischen Antisemitismus in Deutschland und Österreich 1967–
1914, Göttingen 2004, S. 105f.

409	 Gustav Blume, Rasse oder Menschheit? Eine Auseinandersetzung mit der nationalsozialistischen 
Rassenlehre, Dresden 1948, S. 84f.

410	 Julius Friedrich Lehmann, Vierzig Jahre Dienst am Deutschtum 1890–1930, München 1930, S. 40.
411	 Brigitte Lohff, »›Das Buch als Tat in Deutschland Namen.‹ Die Medienpolitik des Verlegers Juli-

us Friedrich Lehmann«, in: Die »rechte Nation« und ihr Verleger. Politik und Popularisierung im 
J. F. Lehmanns Verlag 1890–1979, hg. von Sigrid Stöckel, Berlin 2002, S. 241–258, hier S. 255.



94 Grundlagen

kationen, bei denen er sich oft stark in die Textredaktion einbrachte, entstanden im 
Kontext des Alldeutschen Verbands, dem er einen »gut Teil seiner Lebensarbeit« wid-
mete.412 Als Nationalsozialist der ersten Stunde war Lehmann bereits 1920 der Par-
tei beigetreten, die er auch finanziell unterstützte. 1923 gehörte sein Schwiegersohn 
Friedrich Weber zum engsten Kreis der Verschwörer des Hitler-Ludendorff-Putschs 
und wurde anschließend mit Adolf Hitler in Landsberg am Lech inhaftiert. Lehmann 
hielt sich im Hintergrund, veranlasste aber, dass die im Münchner Bürgerbräukeller 
von SA-Männern festgesetzten Mitglieder der bayerischen Regierung in seine Vil-
la verbracht und dort über Nacht festgehalten wurden. Die Ernennung Hitlers zum 
Reichskanzler 1933 empfand er als eine »Erlösung«,413 im »Dritten Reich« konnte er 
aber keine wesentliche Rolle mehr spielen, da er 1935 verstarb.

Mit seinem politischen Verlagsprogramm bediente Lehmann die Ziele der extre-
men Rechten. Aufsehen erregte die zweibändige Schrift Gefesselte Justiz (1930 / 1931) 
von Gottfried Zarnow, der den Umgang der Justizbehörden mit den sogenannten 
»Fememorden« als politisch gesteuert angriff. Dabei handelte es sich um politische 
Morde, denen Personen zum Opfer gefallen waren, die Geheimnisse rechtsradika-
ler Organisationen verraten hatten oder dies zumindest beabsichtigten. Weiterhin 
machte Lehmann die amerikanische »Rassentrennung« in Deutschland bekannt 
durch Lothrop Stoddards The Revolt Against Civilization. The Menace of the Under 
Man (1922; dt. 1925), das den mit dem Bolschewismus verknüpften Begriff des »Unter-
menschen« popularisierte. Madison Grant, zu dessen Anhängern der Komponist 
und Pianist Percy Grainger zählte,414 entwarf in The Passing of the Great Race (1916; 
dt. 1925) eine Theorie nordischer Vorherrschaft, die den Afroamerikanern eine Rolle 
zuwies als »gutwillige Gefolgsleute, die nichts anderes verlangen, als gehorchen und 
die Ideale und Wünsche der Herrenrasse fördern zu dürfen«.415 Als Mitbegründer 
des Bronx  Zoo war Grant an einer der empörendsten Handlungen der Einrichtung 
beteiligt, bei der 1906 der aus dem Kongo stammende Pygmäe Ota Benga zusam-
men mit einem Orang-Utan im Affenhaus ausgestellt wurde.416 Grant und Stoddard 
trugen mit ihren Schriften zu gesetzlichen Regelungen bei, durch die die Zuwande-
rung von Ost- und Südeuropäern in die USA eingeschränkt und die von Asiaten ganz 
unterbunden wurde. Dies wurde von nationalsozialistischen Politikern genau beob-
achtet, weshalb es dem Rechtshistoriker James Whitman nicht abwegig erscheint, 

412	 Melanie Lehmann, Verleger J. F. Lehmann. Ein Leben für Deutschland, München 1935, S. 19.
413	 Ebd., S. 79.
414	 Malcolm Gillies und David Pear, »Percy Grainger and the American Nordicism«, in: Western 

Music and Race, hg. von Julie Brown, Cambridge 2007, S. 115–124.
415	 Madison Grant, Der Untergang der großen Rasse. Die Rassen als Grundlage der Geschichte Euro-

pas, München 1925, S. 64.
416	 Jonathan Peter Spiro, Defending the Master Race: Conservation, Eugenics, and the Legacy of 

Madison Grant, Burlington 2009, S. 46.



Rassenforschung im Nationalsozialismus 95

das nationalsozialistische Programm der frühen 1930er Jahre als eine rigorosere Ver-
wirklichung amerikanischer Maßnahmen gegenüber Minderheiten zu betrachten.417

Nach dem Ende des Ersten Weltkriegs plante Lehmann »ein Buch, das gewisserma-
ßen als Gegenstück zu den üblichen Tier- und Pflanzenbüchern die Menschen der ver-
schiedenen deutschen Stämme und Landschaften in Bild und Wort darstellen sollte«. 
Von ihm angefragte Anthropologen hielten den Plan für undurchführbar, da stieß er auf 
Günther, dessen Roman Ritter, Tod und Teufel (1920) einen rassenkundlichen Abschnitt 
enthält. Lehmann lud Günther zu einer gemeinsamen Bergwanderung ein, bei der der 
Verleger dessen anthropologische Kenntnisse anhand des Weges kommender Wande-
rer und Bauern abprüfte. Dies fiel zur Zufriedenheit Lehmanns aus, der zum Schluss 
kam, »das ist der Mann, den du seit Jahren suchst, der die Fähigkeiten besitzt, eine 
Rassenkunde des deutschen Volks zu schreiben«. Er stellte daraufhin finanzielle Mit-
tel zur Verfügung, die es Günther ermöglichten, sich der Ausarbeitung der Schrift zu 
widmen.418 Mit dieser Unterstützung verfolgte Lehmann neben politischen auch wirt-
schaftliche Ziele: Die 1922 erstmals erschienene, in den darauffolgenden Jahren mehr-
fach überarbeitete Rassenkunde des deutschen Volkes wurde ein Bestseller – bis 1942 
wurden 124. 000 Stück gedruckt, die Kurzfassung als Kleine Rassenkunde des deutschen 
Volkes (1929) kam bis zu diesem Zeitpunkt sogar auf 295. 000 Exemplare. 

Günther hatte in Freiburg vergleichende Sprachwissenschaften und Germanistik 
studiert und war 1914 mit der Arbeit Über die Quellenherkunft des Volksbuches von 
Fortunatus und seinen Söhnen promoviert worden. Er war also kein ausgebildeter 
Anthropologe, obwohl er dies in seinen Texten zu suggerieren versuchte, sondern 
hatte lediglich einige Vorlesungen bei Eugen Fischer gehört. Von der anthropologi-
schen und erbbiologischen Forschung wurde Günther daher mitunter als unwissen-
schaftlich abgelehnt, auch störte man sich an seinen wertenden Beschreibungen.419 
1919 absolvierte er die Kriegsteilnehmerprüfung für das höhere Lehramt und begann 
zu unterrichten. Akademische Weihen wurden seinen Arbeiten erst zuteil, nachdem 
Nationalsozialisten wichtige Schaltstellen in der Wissenschaft eingenommen hatten. 
1930 wurde er auf Weisung von Wilhelm Frick, des thüringischen Staatsministers für 
Inneres und Volksbildung und späteren Reichsministers des Innern, und gegen die 
Voten der Hochschul- und Fakultätsleitung, auf eine neu geschaffene Professur für 
Sozialanthropologie an der Universität Jena berufen, wobei auch Adolf Hitler an der 
Antrittsvorlesung teilnahm. 1935 wechselte er an die Berliner Universität, wo man 
für ihn die »Anstalt für Rassenkunde, Völkerbiologie und Ländliche Soziologie« ein-
richtete, deren Zwittercharakter als geistes- und naturwissenschaftliche Einrichtung 

417	 James Q. Whitman, Hitler’s American Model. The United States and the Making of Nazi Race 
Law, Princeton 2017, S. 208.

418	 Lehmann, Vierzig Jahre Dienst am Deutschtum, S. 40.
419	 Etzemüller, Auf der Suche nach dem Nordischen Menschen, S. 142.



96 Grundlagen

dadurch zum Ausdruck kam, dass sie gleichzeitig der Philosophischen und der Land-
wirtschaftlich-Tierärztlichen Fakultät zugeordnet war. Da ihm öffentliche Auftritte 
nicht lagen, ließ er sich 1940 an die Universität Freiburg versetzen, wo er sich aus-
schließlich der Forschung widmen konnte.420 Dort wurde er nach dem Krieg entlas-
sen und drei Jahre interniert, 1951 im Entnazifizierungsverfahren aber nur als Mitläu-
fer eingestuft. Seine Ideen stießen in rechtsextremen Kreisen weiterhin auf Interesse, 
vor allem in den USA, wo Anhänger der Rassentrennung explizit den Kontakt zu 
ihm suchten.421 Im äußersten rechten Milieu werden seine Schriften, von denen ein-
schlägige Kleinverlage Neuauflagen anbieten, gelegentlich noch heute herangezogen.

Anschlussmöglichkeiten für die Musikwissenschaft boten auch die von Lehmann 
verlegten Schriften des promovierten Philosophen Ludwig Ferdinand Clauß, eines 
ehemaligen Assistenten von Edmund Husserl. Die Widersprüchlichkeit der in der 
Anthropologie erhobenen physischen Befunde führte nicht zur Aufgabe des Vorha-
bens, charakteristische Merkmale des Menschen zu ermitteln, sondern man wich 
zunehmend auf eine diffuse Rassenpsychologie aus, die wissenschaftliche Bewei-
se durch subjektive Überzeugungen ersetzte.422 In Clauß’ Rassenseelenkunde ver-
schwammen die Grenzen zwischen Wissenschaft und Dichtung noch mehr als bei 
Günther, denn er brachte kaum Literaturhinweise, unterließ die Auseinandersetzung 
mit anderen Konzeptionen und naturwissenschaftlichen Begründungen. Clauß war 
Mitglied der SS und hielt 1936 im Braunhemd seine Antrittsvorlesung an der Berli-
ner Universität, wo er als Dozent lehrte.423 Dennoch war seine Karriere alles ande-
re als gradlinig, denn er hatte seine Völkerpsychologie im Nahen Osten erprobt, wo 
er zum Islam konvertiert war und vier Jahre lang mit seiner jüdischen Mitarbeite-
rin Margarete Landé unter Beduinen gelebt hatte. Als 1943 bekannt wurde, dass er 
noch immer mit Landé zusammenarbeitete, verlor er seine Stelle an der Universi-
tät, konnte aber bei der Betreuung muslimischer SS-Einheiten unterkommen. Wal-
ter Groß vom Rassenpolitischen Amt hielt es für unerträglich, dass »ein namhafter 
Rassenforscher eine Jüdin über zweiundzwanzig Jahre hin als engste Mitarbeiterin 
an seinem Lebenswerk beschäftigt« habe.424 Es gelang ihm, sie bis Kriegsende zu ver-
stecken, wofür er 1981 posthum von der Gedenkstätte Yad Vaschem als ein »Gerech-
ter unter den Völkern« geehrt wurde. Die Entscheidung wurde 1996 revidiert, als das 
Komitee seiner Rolle im Nationalsozialismus gewahr wurde.

420	 Harten, Rassenhygiene, S. 141.
421	 Kühl, Internationale der Rassisten, S. 297ff.
422	 Georg Lilienthal, »Die jüdischen ›Rassenmerkmale‹: Zur Geschichte der Anthropologie der 

Juden«, in: Medizinhistorisches Journal 28 (1993), S. 173–198, hier S. 197f.
423	 Lutzhöft, Der nordische Gedanke in Deutschland, S. 47f.
424	 Zitiert nach ebd., S. 59.



Rassenforschung im Nationalsozialismus 97

Typologien von Körper und Seele

Im Nationalsozialismus existierten verschiedene Terminologien parallel, so unter-
schied Ludwig Ferdinand Clauß zwischen dem nordischen »Leistungsmenschen«, 
dem fälischen »Verharrungsmenschen«, dem mediterranen »Darbietungsmen-
schen«, dem wüstenländischen »Offenbarungsmenschen«, dem vorderasiatischen 
»Erlösungsmenschen« und dem ostischen »Enthebungsmenschen«.425 Die weiteste 
Verbreitung fand das von Hans F. K. Günther im Anschluss an bestehende Klassi-
fizierungen des Menschen entwickelte, im Detail immer wieder veränderte System, 
das die Europäer in sechs Haupt-»Rassen« auffächerte. In die Beschreibungen der 
äußeren Unterschiede der Menschen  – Körpergröße, Kopfform, Haar-, Haut- und 
Augenfarbe – flossen die zahlreichen seit dem späten 19. Jahrhundert durchgeführ-
ten anthropologischen Reihenuntersuchungen ein, denen man gemeinhin wissen-
schaftliche Evidenz zubilligte. Seine Charakterisierungen der seelischen Merkmale 
gründeten hingegen teils auf bloßen Assoziationen, teils auf alten Völkerstereotypen, 
weshalb sie mitunter mit den noch heute gängigen Bildern übereinstimmen, die sich 
scheinbar aus der Lebenserfahrung speisen, tatsächlich aber durch Kunst und Kul-
tur medial vermittelt werden. Friedrich Hertz schien es, man könne der Darstellung 
der körperlichen Merkmale des Judentums großenteils zustimmen, aber das Seeli-
sche habe Günther längst widerlegten antisemitischen Hetzschriften entnommen. 
Der hochspekulative Charakter auf diesem Gebiet werde besonders deutlich bei den 
historischen Betrachtungen, denn man konnte fragen, woher hat er »eigentlich dieses 
erstaunliche Wissen von der seelischen Eigenart von Rassen, die […] nirgends mehr 
rein anzutreffen sind, ja deren ganze Existenz nur eine Hypothese ist?«426 Dabei kam 
Günther immer wieder zu Zirkelschlüssen, denn erst nahm er »willkürlich an, daß 
bestimmte Eigenschaften nur einer bestimmten Rasse zukommen, und dann schließt 
er aus dem Aufscheinen solcher Eigenschaften auf das Vorkommen dieser Rasse«.427

Günther wird nie müde zu betonen, die nordische »Rasse« sei allen anderen intel-
lektuell, sittlich und körperlich weit überlegen, aber um seinen Ausführungen den 
Anschein von Objektivität zu geben, widmete er ihr vereinzelt kritische Bemerkungen 
wie die, Einfühlungsvermögen sei für sie nicht bezeichnend.428 Äußerlich erkenne man 
ihre Angehörigen daran, dass sie »hochgewachsen, langköpfig, schmalgesichtig mit aus-
gesprochenem Kinn« sind. Üblich seien »schmale Nase mit hoher Nasenwurzel« sowie 
»weiches, helles Haar; zurückliegende, helle Augen; rosigweiße Hautfarbe«.429 Ihre See-

425	 Ludwig Ferdinand Clauß, Rasse und Seele. Eine Einführung in den Sinn der leiblichen Gestalt, 
Berlin ³1938, S. 13–112.

426	 Friedrich Hertz, Hans Günther als Rassenforscher, Berlin 1930, S. 6, 11.
427	 Ebd., S. 9f.
428	 Hans F. K. Günther, Rasse und Stil, München ²1926, S. 24.
429	 Günther, Rassenkunde des deutschen Volkes, S. 22.



Abb. 4: Schautafel nach Hans F. K. Günther, um 1935.



Rassenforschung im Nationalsozialismus 99

le kennzeichneten Urteilsfähigkeit, Wahrhaftigkeit und Tatkraft sowie ein fast schon 
übertriebener Gerechtigkeitssinn. Sie seien eher kühl und leidenschaftlich nur bei fach-
lichen Aufgaben, wozu auch die Musik zähle. Das Schaffen Johann Sebastian Bachs 
könne »als das höchste Beispiel jener gleichsam sachlichen Leidenschaft gelten. Die Lei-
denschaft des schöpferischen Wirkens erscheint nirgends mächtiger und unvergleichli-
cher; aber niemand würde man weniger im üblichen Sinne leidenschaftlich nennen als 
Bach.«430 Eine dichterische Begabung falle besonders auf, und auch die für die Musik; 
allerdings sei diese bei der dinarischen Rasse noch stärker vorhanden – die deutsche 
Tonkunst sei aus der Mischung der beiden hervorgegangen.431 

An zweiter Stelle seiner Hierarchie findet sich die »dinarische Rasse«, deren 
Bezeichnung vom dinarischen Gebirge in Südosteuropa abgeleitet wurde und die 
Günther im deutschsprachigen Raum vor allem in Bayern und Österreich situier-
te. Ihre Angehörigen seien »hochgewachsen, kurzköpfig, schmalgesichtig, mit stei-
lem Hinterhaupt und starker herausspringender Nase, mit braunem oder schwarzem 
Haar, braunen Augen und bräunlicher Hautfarbe«.432 Er schreibt ihnen eine Reihe 
positiver Eigenschaften zu wie eine große Tüchtigkeit, an den nordischen Menschen 
kommen sie jedoch nicht heran. Da sie »minder vordenklich« seien, eigneten sie sich 
nicht zu »weiter ausgreifenden Unternehmungen«, denn ihnen fehle die »seelische 
Feinheit« und »Kühnheit des Gedankens« des nordischen Menschen.433 Für die Wis-
senschaft seien sie weniger geeignet als nordische Menschen, dafür liege ihnen die 
Musik wie ihm Hector Berlioz, Anton Bruckner, Luigi Cherubini, Frédéric Cho-
pin, Peter Cornelius, Joseph Haydn, Franz Liszt, Wolfgang Amadeus Mozart, Nico-
lò Paganini, Giuseppe Tartini, Giuseppe Verdi, Richard Wagner und Carl Maria von 
Weber bewiesen.434 Die seltenere »fälische Rasse«, zu deren Vertretern er Daniel F. E. 
Auber und César Franck zählte, ordnete er gleichfalls recht hoch ein. Sie sei ein Über-
bleibsel des Cro-Magnon-Menschen und »sehr hochgewachsen, lang- bis mittelköp-
fig, breitgesichtig mit ausgesprochenem Kinn und breitem Unterkiefer, Nase von […] 
mittlerer Breite, helles Haar, in niedrigen Höhlen liegenden helle (blaue oder graue) 
Augen, helle Haut«.435 Sie seien verschlossen, geduldig und standhaft, aber auch von 
geringer geistiger Beweglichkeit und zum Grübeln neigend.436

Als »ostische Rasse« bezeichnete er nicht die Osteuropäer, sondern die von ande-
ren als »alpine Rasse« bezeichneten Menschen, die sich unter anderem im Südwes-
ten Deutschlands und in der Schweiz finden lassen. Diese Menschen, denen er einen 

430	 Ebd., S. 192–195.
431	 Ebd., S. 213.
432	 Ebd., S. 22.
433	 Ebd., S. 225.
434	 Ebd., S. 226f.
435	 Ebd., S. 24.
436	 Ebd., S. 242f.



100 Grundlagen

asiatischen »Einschlag« zuschrieb, seien »kurzgewachsen, kurzköpfig, breitgesichtig 
mit unausgesprochenem Kinn; kurze, stumpfe Nase mit flacher Nasenwurzel; hartes 
braunes oder schwarzes Haar; nach vorne liegende, braune Augen; gelblich-bräunli-
che Haut«.437 Ihr bedächtiges Wesen sei das des typischen Spießbürgers, »beschaulich, 
erwerbsam und engherzig« – das Edle, das Großzügige, das Heldenhafte und Groß-
mütige seien »nicht die Werte, denen die ostische Seele zustrebt«.438 Die in Osteuro-
pa lokalisierte »ostbaltische Rasse« sei gleichfalls »kurzgewachsen, kurzköpfig, breit-
gesichtig«, man erkenne sie durch die »ziemlich breite, eingebogene Nase mit flacher 
Nasenwurzel; hartes, helles Haar, leicht schief gestellt, erscheinende, nach vorn lie-
gende helle Augen, helle Haut«. Geistig schwerfällig und wenig entschlussfreudig, 
neige sie zum Grübeln und zum Fantasieren, das dann verbissen verfolgt werde. Ihr 
Verstand sei minder scharf als der des nordischen Menschen, und ihre Reinlichkeit 
lasse zu wünschen übrig.439 Sie seien anfällig für Übersinnliches und Mystisches, 
weswegen Sekten regen Zulauf finden. Schöpferische Kraft haben sie vor allem in der 
Erzählung, der ihre gute Menschenkenntnis zugute komme, und der Tonkunst. Die-
se neige, dem ostbaltischen Wesen entsprechend, »zu verschwimmenden, ziehenden 
Weisen, weniger zum klaren Aufbau eines bewusst gegliederten Werkes«.440

Die Menschen des Mittelmeerraums ordnete er der »westischen Rasse« zu, die er 
beschreibt als »kleingewachsen, langköpfig, schmalgesichtig, mit weniger ausgespro-
chenem Kinn; schmale Nase mit hoher Nasenwurzel; weiches braunes oder schwar-
zes Haar; zurückliegende, dunkle Augen, bräunliche Haut«.441 Ihre Angehörigen 
strebten mehr nach außen als der eher introvertierte Nordmensch, zwar seien sie 
herzlich, freundlich und geistig beweglich; »die Gefühle finden rasch ihren Ausdruck 
und äußern sich durch Beredsamkeit, ja Geschwätzigkeit; der Verstand fasst schnell 
auf, taugt aber weniger zu klarem Urteil«. Sie bedürften stärkerer Sinneseindrücke 
und liebten deshalb kräftigere Farben als nordische Menschen. Ihr Volkslied, das er 
mit Attributen wie »leicht, beweglich, leidenschaftlich, heiter« belegt, zeige daher »oft 
jene Glut leidenschaftlichen Ausdrucks, die den nordischen Menschen bald bewun-
dernd als das Entgegengesetzte lockt, bald ihn befremdet und abstößt«. Besondere 
Schöpferkraft haben sie seiner Ansicht nach nicht, eine westische Malerei und Ton-
kunst gebe es kaum, »die großen italienischen Meister scheinen fast alle vorwiegend 
nordisch oder nordisch-dinarisch zu sein«.442 

437	 Ebd., S. 23.
438	 Ebd., S. 229.
439	 Ebd., S. 239f.
440	 Ebd., S. 238.
441	 Ebd., S. 22.
442	 Ebd., S. 215–217.



Themen

Heroen der Musikgeschichte

Rassentheoretische Deutungen

Nationalgeschichtlich ausgerichtete Historiografie betrachtet üblicherweise die »gro-
ßen Komponisten« des eigenen Volks. Vor dem Hintergrund eines Geschichtsbilds, 
bei dem kulturelle Leistungen biologistisch erklärt wurden, gab es Bemühungen, die 
Heroen der deutschen Geschichte auch aus dem Blickwinkel der »Rasse« zu beleuch-
ten. Raum fanden derartige Zuordnungen historischer Persönlichkeiten, die für Kurt 
Blaukopf meist in »feuilletonistischer Manier«443 geschahen, vor allem in populär-
wissenschaftlichen Texten, von wo sie allmählich in die akademische Wissenschaft 
diffundierten. Ernst Bücken flocht schon in der ersten Hälfte der 1930er Jahre gele-
gentlich Einschätzungen ein, die seine Vertrautheit mit der Terminologie von Hans 
F. K. Günther bezeugten, wenn er Franz Schubert »ostische Behaglichkeit« attestierte 
und vermutete, Carl Maria von Weber gehöre »trotz seiner Herkunft aus dem nörd-
lichen Eutin blutmäßig der alemannisch-dinarischen Rasse« an.444 Dabei bedien-
te er sich nicht wenig Pathos, wenn er Georg Friedrich Händel geprägt sah durch 
»nordische[n] Eroberungsdrang«; während Johann Sebastian Bach sich verinnerlich-
te, machte sich Händel auf, »in wikingerhaft-kühner Fahrt die musikalische Welt zu 
durchstreifen, um schließlich im Spätwerk des Oratoriums das Betätigungsfeld zu 
finden, auf dem seine nordisch-deutschen Seelenkräfte ihren wirkungsvollen und ar-
treinen Ausdruck finden konnten«.445 Die Sprache der Rassenlehren findet sich auch 
bei Rudolf Gerber, der den alten Vorwurf welscher Überfremdung der Deutschen in 
NS-Diktion übersetzte, wenn er klagte, die Eliten im 17. und 18. Jahrhundert seien den 
»Lockungen westischen Geistes« erlegen, während unter der Oberfläche »artfremden 
Wesens« der deutsche Geist einen neuen Aufbruch erlebte.446 

Die Zuordnung von Komponisten zu den verschiedenen »Rassen« musste schon 
deshalb widersprüchlich ausfallen, weil die Überlieferung der äußeren Merkma-

443	 Blaukopf, »Musikwissenschaft und Rassentheorie«, S. 89.
444	 Ernst Bücken, Musik aus deutscher Zeit, Köln 1934, S. 34, 38.
445	 Ebd., S. 13.
446	 Gerber, »Deutsche Wesensform bei Händel und Gluck«, S. 108.



102 Themen

le oft keine eindeutigen Schlüsse zuließ. Wenn aus älteren Epochen Porträts (oder 
gar Schädel) vorlagen, war die Authentizität oft umstritten. Porträtmalerei oder Sti-
che sind häufig erkennbar idealisiert, und Schwarz-Weißfotos lassen sich Pigmen-
tierungen von Augen, Haaren und Haut nicht immer zweifelsfrei entnehmen. Die 
Zuweisung des Seelischen, die im Laufe der Zeit gegenüber dem Äußeren immer wei-
ter akzentuiert wurde, geschah meist aufgrund von Assoziationen, die die Lebensbe-
schreibungen oder das Hören von Musik der behandelten Komponisten hervorrie-
fen. Die daraus resultierenden Unschärfen ließen es zu, die Deutungen fast beliebig 
den jeweiligen Diskurszielen anzupassen, weshalb die Zuordnungen unterschiedli-
cher Autoren sich häufig widersprechen. So schätzte Günther, der Beispiele für Ange-
hörige weniger verbreiteter »Rassen« benötigte, wie schon erwähnt, César Franck 
als »vorwiegend fälisch« ein.447 Dagegen glaubte Reinhold Zimmermann, der den 
belgischen Komponisten aus lokalhistorischen Motiven als Deutschen vereinnah-
men wollte, im »ziemlich hochgewachsenen, schlanken, jedoch nicht hageren, rosig-
hellhäutigen und blauäugigen Cäsar Franck einen Menschen nordischer Rasse« zu 
erkennen. Damit erkläre sich auch sein Außenseitertum, das sich begründe in der 
»Rassen«-Differenz zu seinen Pariser Zeitgenossen, »vorwiegend westischen ›Darbie-
tungs‹-, also Form-, Phrasen- und Theatermenschen«.448 

Die Überlegungen wurden von der Prämisse geleitet, dass sich die individuelle 
»rassische« Zusammensetzung auch im musikalischen Personalstil nachweisen lasse. 
Besonders Ambitionierte versuchten dies zu einem System auszubauen und der Stu-
dienrat Siegfried Günther kam zu folgenden Ergebnissen: »Nordische Musik charak-
terisiert […] die betonte Zurückweisung vom sinnlich Klanglichen, alpine (ostische) 
die im engen Raum kreisende Melodik, mediterrane (westische) die überscharfe, 
›pointierte‹ Akzentgebung, dinarische die Weite und Breite der Akkordspannungen, 
die derbe Art des körpergebundenen Rhythmus.«449 Die bei Weitem umfassendste 
Übertragung der Theorien auf die Musik war die Monografie Musik und Rasse (1932) 
von Richard Eichenauer, für den die Ausrichtung an Hans F. K. Günther (und in 
geringerem Maße an Ludwig Ferdinand Clauß) ein »weltanschauliches Bekenntnis« 
war.450 Günther war unmittelbar an Eichenauers Monografie beteiligt, da er laut Vor-
wort die »rassische Beurteilung« der behandelten Komponisten übernommen hat-
te.451 Der Rassenforscher hatte auch den Kontakt zum Verleger Julius Friedrich Leh-
mann hergestellt, indem er Eichenauer das Lektorat des von diesem verlegten Buchs 
Das Bauerntum als Lebensquell der Nordischen Rasse (1929) von R. Walter Darré ver-

447	 Günther, Rassenkunde Europas, S. 68.
448	 Zimmermann, Cäsar Franck, S. 60–62.
449	 S. Günther, »Rassenseelenforschung und Musikwissenschaft«, S. 43f.
450	 Eichenauer, Die Rasse als Lebensgesetz, S. III.
451	 Richard Eichenauer, Musik und Rasse, München 1932, Vorwort.



Heroen der Musikgeschichte 103

mittelte.452 Die Freundschaft mit dem späteren Reichsbauernführer erwies sich für 
die spätere Karriere Eichenauers als folgenreich, da dieser ihn 1935 zum Leiter der neu 
eingerichteten Bauernhochschule in Goslar bestellte. 

In einer 1929 vorab erschienenen Projektskizze seines Vorhabens umriss Eichen-
auer als Forschungsziel, man müsse »die Stilmerkmale eines musikalischen Werks 
und den Eindruck, den es hinterläßt, mit den seelischen Rassebildern vergleichen, 
die uns verschiedene Forscher schon gezeichnet haben«. Eine größere Zahl derartiger 
Vergleiche ermögliche es, »feste Beziehungen zwischen musikalischer Sonderart des 
Werkes und rassischer Zugehörigkeit des Schöpfers« abzuleiten.453 Seine wenig später 
entstandene Monografie erweist sich als wenig eigenständig, sodass der Musikkriti-
ker Paul Bekker im Exil den Eindruck bekam, es handle sich um nicht mehr als eine 
»musikalische Paraphrase über die Rassenwerke von Günther«.454 Tatsächlich sah 
Eichenauer seine Aufgabe vor allem darin, die bereits auf andere Bereiche applizier-
te Theorie auf die Musik anzuwenden, wozu er Günthers Schriften über die damals 
aktuelle musikwissenschaftliche Literatur legte. Vor allem bediente er sich hierbei 
der Überblicksdarstellungen von Hans Joachim Moser, zu denen er ergänzend Lite-
ratur von anderen Musikwissenschaftlern hinzuzog. Vereinzelt verwendete Schriften 
jüdischer Autoren führte groteskerweise in NS-Kreisen zur Anfeindung, Eichenauer 
sei ein »Judenfreund«; man empfand es als skandalös, dass ein »nordisch denkender 
Rasseforscher« Guido Adler und Edgar Istel als Referenzen heranziehe.455 Wie viele 
rassentheoretische Publikationen ist sein Buch umfangreich bebildert, da dem Äuße-
ren der behandelten Komponisten Relevanz für ihre Beurteilung zukam. Zahlreiche 
Notenbeispiele dienen dazu, den im Text beschriebenen emotionalen Eindruck der 
Musik demjenigen zugänglich zu machen, der mit den Werken nicht vertraut ist.

Eichenauer räumte ein, dass sein Vorhaben eigentlich noch umfangreicher Vor-
arbeiten bedurft hätte, aber dann hätte »es bis auf den Nimmermehrstag verscho-
ben werden [müssen]. Zweifellos werden manche Dinge bald klarer, wahrscheinlich 
auch anders gesehen werden, als sie hier dargestellt werden. Die Erfahrung lehrt aber, 
daß genaue Untersuchungen häufig durch vorausnehmende Zusammenfassungen 
angeregt werden.«456 Damit nahm er die spätere Kritik vorweg, die fast durchgängig 

452	 Horst Gies, Richard Walter Darré. Der »Reichsbauernführer«, die nationalsozialistische »Blut 
und Boden«-Ideologie und Hitlers Machteroberung, Wien u. a. 2019, S. 182f.

453	 Richard Eichenauer, »Musik und Rasse«, in: Die Sonne. Monatsschrift für nordische Weltan-
schauung und Lebensgestaltung 6 (1929), S. 97–104, hier S. 98.

454	 Paul Bekker, »Musik und Rasse« [Rezension], in: Pariser Tageblatt 2 (1934), Nr. 69 (19.02.1934), 
S. 4.

455	 Pretzsch, »Musik und Rassenforschung«, ohne Paginierung. In der Neuauflage rechtfertigte sich 
Eichenauer, es sei nur um das Referat von Tatsachen gegangen; er verwahre sich »gegen den Vor-
wurf der ›Judenfreundlichkeit‹«. Richard Eichenauer, Musik und Rasse, München ²1937, S. 12.

456	 Eichenauer, Musik und Rasse (1932), S. 8.



104 Themen

zur Einschätzung kam, seine Arbeit sei wissenschaftlich unzureichend. Für Bekker 
behandelte das Buch »im Schaubudenstil ein Thema, das allenfalls unter das Mikro-
skop des Forschers gehört«. Man müsse Eichenauer, der sich als unfreiwilliger Komi-
ker erweise, dankbar sein, denn er decke »die Konsequenzen der Rassentheorie mit 
naiver Sturheit auf«.457 Im nationalsozialistischen Deutschland fiel die Kritik weni-
ger harsch aus, auch wenn Alfred Lorenz die Einteilungen als allzu simpel ablehnte: 
Von belastbaren Ergebnissen sei man noch weit entfernt, denn mit »Schlagworten ist 
nichts getan«.458 In der Regel betonte man die Notwendigkeit des Themas, kritisier-
te aber die Umsetzung; so bezeichnete Hans Engel das Buch als anregend, aber wis-
senschaftlich unbefriedigend.459 Willibald Gurlitt billigte ihm einen »unverlierbaren« 
Wert dadurch zu, dass es »das Tor zu einer lebensgesetzlich begründeten Musikge-
schichte« aufgestoßen habe, äußerte sich aber ausweichend zur Herangehensweise; 
man müsse abwarten, inwieweit sie sich bewähre.460 Werner Korte bedauerte »das 
vorläufige Versagen in der Erhellung einer methodisch einwandfreien Brücke von 
der Erscheinungsform eines Kunstwerks zum Nachweis seiner bestimmten stam-
mes- und rassenbedingten, hinter den zeitbedingten Stilmerkmalen vermuteten, 
Grundhaltung«.461 Ihm schien es, dass man mit Eichenauers Ansatz in bestimmten 
Fällen zu einleuchtenden Ergebnissen kommen könne, er sei aber zu subjektiv, um 
der »Größe der zu bewältigenden Aufgabe gerecht« zu werden. »Dieser Mangel wird 
von Gegnern sehr gern dazu benutzt, die Magerkeit der unsicheren Ergebnisse auf 
die insgeheim belächelte Ausgangsfragestellung ›Kunst und Rasse‹ zurückzuführen.« 
Es sei an der Zeit für einen ernsthaften Versuch, »Haltung und Methode der Geis-
teswissenschaft und einer neuen (völkischen) Wertwissenschaft sauber zu scheiden 
und der Letzteren einen Weg der Untersuchung vorzuschlagen«.462 Fritz Bose glaub-
te »vielfach gefühlsmäßig die Richtigkeit seiner feinsinnigen Darstellung« zu spüren. 
Sie sei aber aus der Perspektive einer exakten Wissenschaft unbefriedigend, denn er 
hatte in NS-Kreisen Hörversuche durchgeführt, bei denen es selbst »rassenkundlich 
gebildeten Hörern« unmöglich war, »der Musik eines (ungenannten) Komponisten 
seine rassische Zugehörigkeit auch nur mit annähernder Wahrscheinlichkeit anzu-
hören«. Es gelang nicht, das Gemeinsame »gleichrassiger Komponisten (nach Gün-
ther und Eichenauer)« herauszuhören, da sich dieses auch in der Musik »entschie-

457	 Bekker, »Musik und Rasse«, S. 4
458	 Alfred Lorenz, »Musikwissenschaft im Aufbau«, in: Zeitschrift für Musik 106 (1939), S. 367–370, 

hier S. 368.
459	 Engel, »Die Bedeutung Konstitutions- und psychologischer Typologien für die Musikwissen-

schaft«, S. 129.
460	 Gurlitt, »Der gegenwärtige Stand der deutschen Musikwissenschaft«, S. 34.
461	 Korte, »Grundlagenkrisis«, S. 669.
462	 Ebd.



Heroen der Musikgeschichte 105

den andersrassiger Zeitgenossen« fand.463 Fritz Stege sah das Buch als einen »ersten 
glücklichen Versuch« an, schränkte aber ein, man müsse mit der »mehr gefühls- als 
verstandesmäßigen Analyse nicht immer einverstanden sein«.464 Theophil Stengel 
und Herbert Gerigk lobten die Arbeit im Lexikon der Juden in der Musik (1940) als 
wichtige Pioniertat, stießen sich aber an »umstrittenen und anfechtbaren Feststellun-
gen«.465 Sogar Siegfried Günther, der als Studienrat vor demselben biografischen Hin-
tergrund wie Eichenauer publizierte, äußerte in seiner Rezension der zweiten Auflage 
nur ein vergiftetes Lob, indem er die Unzulänglichkeiten mit nationalsozialistischen 
Floskeln verbrämte. Eichenauer habe es gewagt 

»mit kühnem Zugriff die Frage nach dem Rassischen in der Musik anzupacken 
und sich nicht erst in der Ausflucht erst vorzunehmender Vor- und Einzelarbei-
ten zu verkriechen. Es ist Kennzeichen nordischen Wissenschaftsdenkens, auch 
einmal vorschauend, selbst auf die Gefahr des Irrens hin, aus neuer Sicht heraus 
Probleme planvoll zu umreißen, anstatt immer nur im Zuge ostischen Sammelns 
von unten her und nicht vom Gestaltganzen den Bau des neuen Weltbilds zu 
wagen.«466 

Nach Deutungen der germanischen und altgriechischen Musikgeschichte durchmaß 
Eichenauer die europäische Musikgeschichte. Im Anschluss an Hans F. K. Günther 
sah er die »Rassenseele« als letztlich besonders im Werk bestimmbar; das Äußere 
könne ergänzende Informationen liefern, denn aufgrund der fortgeschrittenen Ver-
mischung der »Rassen« sei die »feste Zuordnung zwischen Körper und Seele […] im-
mer öfter gestört«. Ein Mensch könne z. B. körperlich nordische Züge tragen, aber 
seelisch vorwiegend ostisch geprägt sein.467 Nur bei wenigen Komponisten sah er Äu-
ßeres und Inneres zusammenfallen wie bei Jean-Philippe Rameau, dessen Musik nor-
dische Züge zeige wie die »Kraft der Harmonie, Kunst des Kontrapunktes, besonders 
aber die ungewöhnliche Baukraft, die nicht Stückchen an Stückchen setzt, sondern 
gewaltige Bögen spannt«.468 Giovanni Pierluigi di Palestrina müsse ein nordisch-di-
narischer Mischling gewesen sein, westisch könne er angesichts seiner musikalischen 

463	 Bose, »Musik und Rasse«, S. 177.
464	 Fritz Stege, »Zukunftsaufgaben der Musikwissenschaft«, in: Zeitschrift für Musik 100 (1933), 

S. 489–490.
465	 Theo Stengel und Herbert Gerigk, Lexikon der Juden in der Musik. Mit einem Titelverzeichnis 

jüdischer Werke, Berlin 1940, S. 7.
466	 Siegfried Günther, »Rezension von Richard Eichenauer, Musik und Rasse (1937)«, in: Archiv für 

Musikforschung 3 (1938), S. 373–374.
467	 Eichenauer, Musik und Rasse (1932), S. 12f.
468	 Ebd., S. 151.



106 Themen

Nüchternheit unmöglich sein.469 Dagegen sehe Georges Bizet zwar nordisch aus, sei-
ne Oper Carmen sei aber der »vollendete Ausdruck westischen Wesens«.470 In der 
Tradition Gobineaus deutete er die Musikgeschichte als einen Verfallsprozess, der 
durch den Verfall des Blutes ausgelöst werde. Richard Strauss sei ein Beispiel dafür, 
dass man sich nicht durch das Äußere täuschen lassen dürfe. Er sehe zwar nordisch 
aus, sei aber »der glänzendste Vertreter der innerlich hohlen Zeit«, denn er sei gänz-
lich »an den Geist der Zersetzung verloren gegangen«, obwohl man seine Musik im 
Gegensatz zu den »quälenden Mißgeburten« der jüngsten Vergangenheit immerhin 
noch anhören könne.471

Eichenauers Verweise auf das Äußere der Komponisten, auf ihren musikalischen 
Stil oder auf beides zugleich, geschah in vielfach willkürlicher Weise, sodass selbst 
von überzeugten Nationalsozialisten moniert wurde, er habe die Fakten dem Mot-
to untergeordnet: »Bald so, bald so, wie es trifft!«472 Entscheidende Schritte nahm er 
intuitiv vor, wobei die Suche nach musikalischen Entsprechungen für die angebli-
chen seelischen Eigenheiten der »Rassen« breiten Raum einnahm. So hatte Günther 
an der ostbaltischen »Rasse«, die man an einem gedrungenen Körperbau und einem 
kantigen, breiten Schädel mit stark ausgeprägtem Unterkiefer erkennen könne, einen 
»Drang zum Sichhineinwühlen in die eigene oder fremde Seele« bemerkt. Dazu kom-
me »das scheinbar unvermittelte Umschlagen der Stimmungen, so daß das mensch-
liche Auftreten des ostbaltischen Menschen zumeist den Eindruck dauernd gestör-
ten Gleichgewichts macht«.473 Eichenauer meinte dies nun an der Musik Max Regers 
nachweisen zu können, denn die ostbaltischen Anteile erklärten »jenes bezeichnend 
Regersche Gefühl des Quälenden, eines freien Aufschwungs entbehrenden, in unbe-
friedigte Tiefen bohrenden, sich endlos und qualvoll um sich selber Drehenden«.474 

Franz Liszt erschien ihm als dinarisch, während Engelbert Humperdinck aufgrund 
seines Äußeren und seiner »kindlich-heiteren« Musik als ostisch gedeutet wird. Hans 
Pfitzner, obwohl ein »nordisch-dinarischer Mischling«, sei »nordischer als Wagner, 
und daraus erklärt sich wohl, daß er an äußerer Bühnenwirksamkeit hinter diesem 
zurückbleibt«.475 Von der jeweiligen »Rasse« der Komponisten schloss Eichenauer 
auch auf die ihres typischen Publikums. Aus »hannoverschem und dietmarischem 
Blute« sei dasjenige von Johannes Brahms zusammengeflossen, denn gerade in die-
sen Gegenden finde sich »eine Schwerblütigkeit, die bis zu herber Verdüsterung, zu 
unwirscher Verschlossenheit, zu schmerzvoller Wehmut« reiche. Brahms sei über-

469	 Ebd., S. 134.
470	 Ebd., S. 255.
471	 Ebd., S. 241.
472	 Pretzsch, »Musik und Rassenforschung«, ohne Paginierung.
473	 Günther, Rasse und Stil, S. 26.
474	 Eichenauer, Musik und Rasse (1932), S. 266.
475	 Ebd., S. 242.



Heroen der Musikgeschichte 107

wiegend nordisch, was nicht nur sein Werk, sondern auch seine Anhänger charak-
terisiere, »die zu den Stillen im Lande gehören«. Dagegen seien die Verehrer des 
dinarischen Anton Bruckner wegen ihrer diesem verwandten Rassenseele mehr um 
Aufmerksamkeit besorgt.476 In der Nachfolge Ludwig Woltmanns und dem Nie-
derschlag von dessen Ideen in Günthers Schriften, reklamierte er zahlreiche italie-
nische Komponisten für die nordische »Rasse«. Die Anfänge der Florentiner Oper 
durch Jacopo Peri mit »Ernst und Redlichkeit, kühle[r] Sachlichkeit und wache[r] 
Verständigkeit, Scharfsinn und Gründlichkeit« verrieten ihm, obwohl nicht »nordi-
sche Gipfelgeister«, sondern nur »guter nordischer Mittelschlag« am Werke waren, 
»die Einwirkung nordischen Geistes aufs klarste«.477 Den als negativer Gegenpol zum 
nordischen Menschen diffamierten westischen Typ machte er hingegen verantwort-
lich für alles Negative wie den »Teufel des Virtuosenunwesens«.478 Als Inbegriff dieser 
»Rasse« erschien ihm der musikalische Verismo, denn er »atme jene leicht erregbare 
Leidenschaftlichkeit, die ein Kennzeichen stark westisch durchsetzter Bevölkerun-
gen« sei. »Nicht auf vertiefte Innerlichkeit, sondern auf sichere Durchschlagskraft« 
arbeite er hin, was für ein nordisches Gefühl leicht einen »peinlich unedlen Beige-
schmack« habe.479 

Dem Judentum widmete sich Eichenauer nach vereinzelten Bemerkungen erst auf 
den letzten sechs Seiten, was er damit begründete, dass es für die neuere Musik von 
enormer Bedeutung sei, vor dem frühen 19. Jahrhundert aber keine Rolle gespielt 
habe. Felix Mendelssohn Bartholdy vereinte für ihn mit dem Vorderasiatischen und 
dem Orientalischen die Züge der beiden Hauptrassen des Judentums. Wie dieser zei-
ge Giacomo Meyerbeer »die eigentümlich starke Anpassungsfähigkeit des Juden; 
aber Mendelssohn paßt sich dem Guten, Meyerbeer dem Schlechten der Wirtsvölker 
an«.480 Mit der Bezeichnung der Deutschen als »Wirtsvolk« unterstellte er den Juden 
unausgesprochen auf Kosten anderer lebende Parasiten zu sein. Jacques Offenbach, 
der die Heldenwelt lächerlich mache, zeige Talent, sei aber sittlich verwerflich, wes-
wegen man vom »befleckten Begabten« sprechen müsse.481 Gustav Mahler habe zwi-
schen den Völkern gestanden, wobei die häufige Verwendung von Volksliedern seine 
Liebe zum Deutschtum zeige, auch wenn er damit schon aus »rassischen Gründen« 
scheitern musste. Dagegen mute das Fremdartig-Moderne bei Mahler wie »die betäu-
bend urtümliche Wirkung endlos wiederholter Rhythmen […] geradezu asiatisch 

476	 Ebd., S. 243.
477	 Ebd., S. 144f.
478	 Ebd., S. 148.
479	 Ebd., S. 253f.
480	 Ebd., S. 270.
481	 Ebd., S. 271.



108 Themen

an«. Merkwürdigerweise vermochte er dessen Musik dennoch etwas abzugewinnen, 
wenn er über das Lied von der Erde schreibt, dass es trotz seiner Fremdheit ergreife.482 

Querstände zum Nationalgedanken

Die Leserschaft in Parteikreisen störte sich oft weniger an den methodischen Unzu-
länglichkeiten, sondern daran, idolisierte Künstler nicht als nordisch eingeschätzt zu 
sehen. Eichenauer berichtete, ein »bekannter rheinischer Tondichter und Musikge-
lehrter« habe ihm mitgeteilt, er sei sonst mit allem einverstanden, dass sie aber »mei-
nen verehrten Lehrer Reger für ostbaltisch erklären, das will mir gar nicht in den 
Sinn«.483 Der völkische Musikschriftsteller Karl Grunsky, ein führender Repräsentant 
des Bayreuther Kreises, forderte, dass »die Forscher, um an die Fülle deutscher Offen-

482	 Ebd., S. 272f.
483	 Richard Eichenauer, »Die dinarische Rasse in der Tonkunst«, in: Rasse. Monatsschrift der Nordi-

schen Bewegung 1 (1934), Heft 3, S. 116–123; Heft 9, S. 360–362, hier S. 116.

Abb. 5. Eichenauers Einordnung von Giacomo Puccini und Pietro Mascagni



Heroen der Musikgeschichte 109

Abb. 6: Einordnung von Max Reger als ostbaltisch-dinarisch

barungen heranzukommen, andere Wege einschlagen mögen«, da die Einordnung 
deutscher Komponisten in weniger angesehene »Rassen« ihr Ansehen beschädige. Zu 
den Opfern der »Rattenjagd« zählte er Franz Liszt, der als Deutscher gewertet werden 
müsse, und er klagte, »der arme Bruckner, dinarisch mit ostischem Einschlag!«484 
Die konsequente Anwendung rückte zahlreiche Heroen der deutschen Geschichte in 
ein ungünstiges Licht, denn die Aufschlüsselung nach »rassischen« Anteilen ergab, 
dass sie in der Mehrzahl dem Ideal nicht entsprachen. Dies führte zu Auswüchsen 
wie dem hilflosen Versuch, die Haarfarbe von Wolfgang Amadeus Mozart neu zu be-
stimmen. Dazu hatte man Haarproben aus dem Salzburger Mozart-Museum, die in 
der Literatur als »schwarz« bezeichnet worden waren, in der Ausstellung mit einer 
Taschenlampe beleuchtet und in Erfahrung gebracht: »Von ›schwarzen‹ Haaren kann 
keine Rede sein«, sie seien eindeutig dunkelblond.485

484	 Karl Grunsky, »Wünsche an die Rassenkunde«, in: Bayreuther Blätter 57 (1934), S. 198–200.
485	 Gustav Schwalbe, »Genie und Rasse. Mozart«, in: Die Sonne. Monatsschrift für nordische Welt-

anschauung und Lebensgestaltung 4 (1927), S. 139f.



110 Themen

Die Lehre Günthers wurde von offiziellen Stellen stark propagiert und unter ande-
rem im Schulunterricht behandelt, sie war selbst innerhalb der Bewegung nicht 
unumstritten, da sie Teile der Deutschen ausgrenzte; so attestierte Hans Joachim 
Moser dem befreundeten Musikpublizisten Reinhold Zimmermann posthum, eines 
seiner »Vorzugsgebiete war das Fragengebiet ›Musik und Rasse‹», aber er habe »Gün-
thersche Abwege« vermeiden können.486 Der Botaniker Fritz Merkenschlager, der 
anfangs ein begeisterter Nationalsozialist war, später wegen seiner Kritik im KZ 
Dachau inhaftiert wurde, hielt für fatal, »Millionen guter und bester Deutscher in den 
Kerker des Niederrassentums zu bringen«. Wenn man die Ideen ernst nehme, müsste 
»eine furchtbare Prognose für das deutsche Volksleben gestellt werden«.487 Günther 
versuchte deshalb in späteren Schriften den Eindruck zu relativieren, er bezeichne 
Teile der Deutschen als »minderwertig«. Private Äußerungen deuten allerdings dar-
auf hin, dass er es durchaus ernst meinte, denn 1925 schrieb er Ludwig Schemann, es 
gebe sogar »in den völkischen Verbänden eine Reihe Menschen, die ihren Erbanlagen 
nach nicht zu den erwünschten Fortpflanzern gerechnet werden können«. Man habe 
»den Rassengedanken gerne mitgemacht, solange er gegen die Juden ging […]. Nun 
aber, wo innerhalb des Volkes zu scheiden ist, da wird es doch vielen bang.«488 Um das 
Ideal mit der Realität in Einklang zu bringen, denn das Äußere selbst höchster NS-
Politiker widersprach der Propaganda, setzte es sich durch, die Bedeutung des Äuße-
ren zugunsten des Inneren immer weiter zurückzunehmen. Clauß verwahrte sich 
1934 explizit gegen die »Überhebung solcher Volksgenossen, die sich für Nordisch 
halten, weil sie blonde Haare haben, über Volksgenossen mit minder nordischem Lei-
be. Wir alle haben Fremdes mitbekommen und bergen es in unserem Wesen und in 
unserem Erbe – wem’s nicht im Haare sitzt, dem sitzt es vielleicht im Herzen. Wer 
wahrhaft im Grunde nordisch sei, ist nicht am Haare kenntlich, sondern an der Hal-
tung seiner Seele.«489 Überspitzt formuliert bedeutete dies nichts weniger, als dass der, 
der sich für die nationale Sache engagiere, unabhängig von seinem Aussehen nor-
disch sei.490 Ganz aufgelöst wurden die Widersprüche jedoch nie.

Im Nationalsozialismus gab es nicht wenige Versuche, die nationale Ikone Richard 
Wagner als herausragende nordische Persönlichkeit zu inszenieren. Dabei bediente 
man sich aber meist nicht der Kategorien der Rassentheorien, sondern griff auf Ste-
reotype des Deutschen zurück; so lobte Grunsky etwa den »nordischen Natursinn« 
Wagners, der sich begründe in der Verwendung von Eiche, Linde, Esche, Tanne und 

486	 Hans Joachim Moser, »Reinhold Zimmermann (Nachruf)«, in: Musica 10 (1956), Heft 6, S. 412f.
487	 Fritz Merkenschlager, Götter, Helden und Günther, Nürnberg 1927, S. 5, 8.
488	 Zitiert nach Köck, Völkische Bewegung, S. 89.
489	 Ludwig Ferdinand Clauß, »Der germanische Mensch. Ein rassenseelenkundlicher Streifzug«, in: 

Rasse. Monatsschrift der Nordischen Bewegung 1 (1934), Heft 1, S. 2–20, hier S. 19f.
490	 Hans-Jürgen Lutzhöft, Der nordische Gedanke in Deutschland, Stuttgart 1971, S. 165.



Heroen der Musikgeschichte 111

dem »germanische[n] Roß«; oft sehe man den »deutschen Wald«.491 Trotz der großen 
Bedeutung Wagners als nationale Symbolfigur und der durch Adolf Hitlers Wagner-
Leidenschaft geförderten Vereinnahmung im »Dritten Reich«, gab es Teilbereiche 
der Bewegung, die dem Komponisten scharf ablehnend gegenüberstanden.492 Von 
Günther und seinen Adepten wurde dessen germanisch-nordischer Anteil infrage 
gestellt, was besonders die älteren Wagnerianer empörte, auch wenn sie dem äußers-
ten rechten Teil des politischen Spektrums angehörten. Für Schemann ging es nicht 
an, »gewisse Züge einiger seiner Werke […] auf die Beimischung eines bestimmten 
anthropologisch nicht einmal gesicherten Blutsanteils zurückzuführen, überhaupt 
ihn auseinanderzunehmen, sozusagen pyrochemisch zu analysieren und rassenthe-
oretisch festzulegen, wie das ein sonst durch seine Besonnenheit ausgezeichneter 
jüngerer Forscher versucht hat«.493 Paul Pretzsch, der den Bayreuther Festspielfüh-
rer herausgab und den Briefwechsel von Cosima Wagner mit Houston S. Chamber-
lain ediert hatte, verwahrte sich gegen die »Ausmünzung von Rassenerkenntnissen«, 
wenn sie zur Herabsetzung von Komponisten führten, die dem deutschen Volke als 
»in ihrem Rassengemisch verdächtig verleidet werden«. Wagner, an dessen Äußerem 
sich »rassendeuterisch nach Belieben phantasieren« lasse, sei offenbar schon als Ver-
fasser von Opern verdächtig, einer musikalischen Form, die, »nordisch betrachtet, 
schon als eine Entartungserscheinung« gelten müsse.494 In einer Fortsetzungsserie 
in den Bayreuther Blättern griff der Historiker Hermann Seeliger, der sich selbst als 
»alten Nationalsozialisten«495 bezeichnete, die Theorien an. Die praktische Anwen-
dung der Rassenforschung könne für das deutsche Volk »von nicht abzuschätzen-
dem Segen sein«. Man müsse sich aber mit aller Entschiedenheit wenden gegen »die 
Anwendung biologischer Forschungsergebnisse in mehr oder weniger willkürlicher 
Deutungsweise auf die seelischen Vorgänge und deren Niederschlag, das Kunstschaf-
fen.«496 Für diese Kritik musste er sich gegenüber der Reichspressestelle der NSDAP 
rechtfertigen; er war aber nicht bereit einzulenken, sondern forderte, die Frage wegen 
ihrer Grundsätzlichkeit vom »Führer« persönlich entscheiden zu lassen.497 

491	 Karl Grunsky, »Das Nordische bei Richard Wagner«, in: Die Sonne. Monatsschrift für Nordische 
Weltanschauung und Lebensgestaltung 10 (1933), Heft 2, S. 57–62, hier S. 59f.

492	 Siehe d. Verf., »Die Bayreuther Festspiele  – eine ›jüdische Angelegenheit‹? Winifred Wagner 
gegen wagnerfeindliche Tendenzen im Nationalsozialismus«, in: Die Musikforschung 65 (2012), 
S. 254–265; ders., Heroische Weltsicht. Hitler und die Musik, Köln u. a. 2014, S. 193–204.

493	 Schemann, Die Rasse in den Geisteswissenschaften, Band 1, S. 295.
494	 Pretzsch, »Musik und Rassenforschung«, ohne Paginierung.
495	 Annette Hein, »Es ist viel ›Hitler‹ in Wagner«. Rassismus und antisemitische Deutschtumsideolo-

gie in den »Bayreuther Blättern« (1878–1938), Berlin 1996, S. 71.
496	 Hermann Seeliger, »Deutsch oder Nordisch? Musik oder Rasse?«, in: Bayreuther Blätter 58 (1935), 

S. 8–13, 71–77, 120–127, 170–182; 59 (1936), S. 18–24, hier S. 8.
497	 Wulf, Musik im Dritten Reich, S. 483f.



112 Themen

Seeliger, der Wagner in den Bayreuther Blättern als einen Vorreiter des National-
sozialismus inszenierte,498 unterstellte Eichenauer sogar polemisch, sicher werde er 
es bedauern »nicht mit unbedingter Sicherheit Wagner als ›vorwiegend vorderasia-
tisch‹ (lies: jüdisch) hinstellen zu können«. Bei den Nationalsozialisten dürfte dies 
schlecht ankommen, aber die Juden dürften in ihm einen Bundesgenossen sehen.499 
Dies bezog sich darauf, dass der Erlösungsgedanke als problematisch galt, den Gün-
ther für nordische Völker als »nicht arteigen«500 einschätzte, da sie ihr Schicksal selbst 
in die Hand nehmen und nicht in Passivität verharren. Eine ähnliche Unterschei-
dung traf Ludwig Ferdinand Clauß, dessen Typologie zwischen dem nordischen 
»Leistungsmenschen« und dem orientalischen »Erlösungsmenschen« unterschied. 
Von den Wagnerianern wurde dies so ernst genommen, dass sie nach Rechtfertigun-
gen suchten. Grunsky bediente sich rhetorischer Manöver, wonach der Erlösungsge-
danke bei Wagner nicht zu verstehen sei »als Freibrief für Schwächlinge, die hier auf 
Erden nichts unternehmen und tatenlos abscheiden wollen, sondern als Ausdruck 
der Erfahrung vom tragischen Wesen der Welt, die Gutes straft, Böses lohnt, den 
Guten, Hochwertigen vernichtet, den Bösen, Minderwertigen am Leben erhält«.501 

Eichenauer hatte davor zurückgeschreckt, Wagner einen orientalischen Anteil 
zuzuschreiben, daher bot er als Erklärung an, da »vorderasiatische und dinarische 
Rasse irgendwie zusammenhängen« wäre es »das Nächstliegende, Wagners ›Erlö-
sungstyp‹ aus seinen dinarischen Einschlägen zu erklären«.502 Über mehrere Aus-
gaben der Monatsschrift der Nordischen Bewegung musste er daraufhin eine Aus-
einandersetzung mit Lothar Gottlieb Tirala führen, dem Direktor des Instituts für 
Rassenhygiene der Universität München. Dieser war Bayreuthianer und hatte unter 
anderem 1927 im Festspielführer einen Nachruf auf Chamberlain publiziert, des-
sen Hausarzt er gewesen war.503 Eichenauer protestierte gegen die ihm von Tirala 
unterstellte Beweisführung, »Wagner war nordisch-dinarisch; dinarisch ist gleich 
vorderasiatisch; vorderasiatisch ist gleich jüdisch; folglich sagt Eichenauer: Wagner 
war Halbjude«.504 Er wisse, dass es in der Bewegung ausgesprochene Wagner-Gegner 
gebe, die dieser Argumentation zustimmten, aber zu diesen zähle er nicht. Allerdings 
bleibe er bei der Ansicht, Wagners musikalischer Stil sei dinarisch gefärbt, was noch 
niemand widerlegt habe.505 In einer weiteren Replik empörte sich Tirala nun über 

498	 Udo Bermbach, Richard Wagner in Deutschland. Rezeption  – Verfälschungen, Stuttgart und 
Weimar 2011, S. 167.

499	 Seeliger, Deutsch oder nordisch?, S. 18f.
500	 Günther, Rassen und Stil, S. 81, 83.
501	 Grunsky, »Das Nordische bei Richard Wagner«, S. 58.
502	 Eichenauer, Musik und Rasse (1932), S. 227.
503	 Klee, Personenlexikon, S. 627.
504	 Eichenauer, »Die dinarische Rasse in der Tonkunst« S. 121.
505	 Ebd., S. 121f.



Heroen der Musikgeschichte 113

die Ehrfurchtslosigkeit mit der Eichenauer behaupte, Wagners charakteristische Art 
beruhe lediglich auf seiner dinarischen Beimischung.506 Dennoch sah sich Tirala an 
anderer Stelle genötigt einzuräumen, dass eine »Erlösungssehnsucht« in der vorder-
asiatischen Rasse am stärksten ausgeprägt sei; der Gedanke, wonach man von sei-
nem eigenen Wesen erlöst werden könne, sei »nichts ursprünglich arisches«. Aber es 
sei ein Missverständnis, dies mit dem »germanischen Befreier- und Heilandsgedan-
ken« zu verwechseln. Tristan verlange nicht Erlösung von seinem Wesen, sondern 
»Befreiung von den Fesseln des Tages, um ganz seiner Liebe leben zu können«; Tann-
häuser wolle sich von Venus befreien, um in der reinen Elisabeth das Liebesglück zu 
finden.507 

Rassenmischung und musikalische Begabung 

In der zweiten Auflage seines Buches behauptete Richard Eichenauer hinsichtlich der 
Einordnung Richard Wagners weiterhin eine vermittelnde Rolle einnehmen zu wol-
len. Man habe seine Aussagen verzerrt, wobei die Fehlurteile »bezeichnenderwei-
se meist aus Kreisen älterer Zeitgenossen« stammten.508 Er wolle gerne einräumen, 
dass man ein guter Deutscher sein könne, »ohne vorwiegend nordrassisch« zu sein, 
blieb aber allen Protesten aufgebrachter Wagnerianer zum Trotz bei der Kernaussa-
ge, Wagner sei gemischtrassig.509 Die Heftigkeit, mit der einige die These angriffen, 
erklärt sich nicht allein durch die Betonung als fragwürdig erachteter Blutanteile, 
sondern auch dadurch, dass die nachteilige Wirkung der Vermischung ein zentra-
les Dogma darstellte. Für die Gedankenwelt von Houston S. Chamberlain war die 
Idee entscheidend, der Vielvölkerstaat des antiken Rom sei durch »Rassenmischung« 
zugrunde gegangen.510 Er ging davon aus, die verschiedenen Bevölkerungen hätten 
sich vermischt, wodurch sich die jeweils negativen Eigenschaften der »Rassen« po-
tenzierten. Man vermutete, dass bei der Entstehung eines Menschen, dessen Eltern 
unterschiedlichen »Rassen« angehören, antagonistische Kräfte zusammentreffen, die 
in unterschiedliche Richtungen wirken; »leibliche Hässlichkeit und sittliche Schlech-
tigkeit« seien charakteristisch für diese Personen.511 Der Sozialdemokrat Karl Kauts-
ky fand es 1914 allerdings merkwürdig, dass die Gefahren sich besonders dort zeigen 

506	 Lothar Gottlieb Tirala, »Rassentypen und musikalische Begabung. Antwort an Richard Eichen-
auer«, in: Rasse. Monatsschrift der Nordischen Bewegung 1 (1934), Heft 8, S. 322–330, hier S. 327.

507	 Lothar Gottlieb Tirala, Rasse, Geist und Seele, München 1935, S. 224f.
508	 Eichenauer, Musik und Rasse [1937], S. 12.
509	 Ebd., S. 246f.
510	 Udo Bermbach, Houston Stewart Chamberlain. Wagners Schwiegersohn  – Hitlers Vordenker, 

Stuttgart und Weimar 2015, S. 129.
511	 Günther, Rassenkunde des deutschen Volkes, S. 259.



114 Themen

sollten, wo »sie sich am wenigsten kontrollieren lassen. Nichts ist subjektiver als die 
Beurteilung des Charakters eines anderen.«512 Auch Gegner der Theorien gingen je-
doch vielfach von einem Zusammenhang von Vermischung und seelischen Eigen-
schaften aus, wollten sie aber positiv gewertet wissen; Franz Boas schien die Größe 
Spaniens zur Zeit der größten Mischung seiner Bevölkerung erreicht worden zu sein, 
während der Niedergang einsetzte, als die Einwanderung aufhörte.513

Zur wissenschaftlichen Begründung der vermeintlich negativen Folgen stützte 
man sich unter anderem auf den Anthropologen Eugen Fischer, der 1913 eine Stu-
die über die »Rehobother Baster« veröffentlicht hatte, ein in Deutsch-Südwestafrika 
(dem heutigen Namibia) lebendes Mischvolk aus Buren und den damals als »Hot-
tentotten« bezeichneten Nama.514 Obwohl die im Text dargelegten Befunde keinen 
Anlass zur Schlusspassage gaben, die die grundsätzliche Schädlichkeit von Rassen-
mischung behauptete, wurde die Studie weithin als Nachweis gewertet.515 Im natio-
nalsozialistischen Deutschland (und auch in Teilen der USA) war die als »Rassen-
schande« bezeichnete Vermischung kriminalisiert und wurde mit drakonischen 
Strafen sanktioniert. Virulent wurde die Frage infolge der alliierten Besetzung des 
Rheinlands von 1919 bis 1930, bei der französische Kolonialtruppen aus Afrika zum 
Einsatz gekommen waren. Man sprach von der »schwarzen Schmach«, gegen die eine 
hoch emotionale publizistische Kampagne geführt wurde, die zugleich antisemitisch 
grundiert war. Besonderer Diffamierung ausgesetzt waren die aus einvernehmlichen 
Beziehungen von Besatzungssoldaten und deutschen Frauen stammenden Kinder, 
durch die es in Deutschland erstmals eine zahlenmäßig signifikante schwarze Bevöl-
kerung gab. Sie wurden noch negativer beurteilt als die ohnehin schon abgewerteten 
»reinen« Afrikaner, und die Ärztliche Rundschau fragte rhetorisch, könne man es 
dulden, dass »künftig an den Ufern des Rheins statt der hellen Lieder weißer, schön-
gesichtiger, gutgewachsener, geistig hochstehender, regsamer, gesunder Deutscher 
die krächzenden Laute grauscheckiger, niederstirniger, breitschnäuziger, plumper, 
halbtierischer, syphilitischer Mulatten ertönen?«516 

Vor diesem Hintergrund hatte die Einschätzung historischer Persönlichkeiten 
als »gemischtrassig« eine erhebliche Sprengkraft, wenngleich sie erheblich dadurch 
abgeschwächt wurde, dass es sich meist um die Vermischung als nahe verwandt gel-
tender europäischer »Rassen« handelte. Der Umstand, dass sich unter den großen 
deutschen Musikern kaum blonde und blauäugige Hünen fanden, führte aber zu 
einer überraschenden Volte der Rassentheoretiker, mit der sie ihre Lehren letztlich 

512	 Karl Kautsky, Rasse und Judentum, Berlin und Stuttgart 1914, S. 88.
513	 Boas, Rasse und Kultur, S. 6.
514	 Eugen Fischer, Die Rehobother Bastards und das Bastardierungsproblem beim Menschen, Jena 

1913.
515	 Weingart, Rasse, Blut und Gene, S. 101f.
516	 Ärztliche Rundschau vom 20. November 1920, S. 371f.



Heroen der Musikgeschichte 115

ad absurdum führten: Hier gaben Günther und seine Anhänger plötzlich das Dogma 
auf, eine Vermischung der Rassen sei unbedingt zu vermeiden. Sie kamen sogar zum 
Schluss, der Musik sei sie sogar förderlich, denn sie bewirke eine produktive Unru-
he, die zu »schöpferischem Suchen und Gestalten hindrängt, daß eben die Span-
nung zwischen den in ihnen wirkenden Rassenseelen immer wieder den schöpferi-
schen Geist entzündet«.517 Eichenauer vermutete, dass bei großen Komponisten »das 
eigentlich Schöpferische ihrer Leistungen aus ihrem nordischen Seelenerbe stamme, 
während das nicht nordische die besondere Abtönung ihrer Werke bedinge«.518 Dies 
sah er besonders repräsentiert durch Ludwig van Beethoven, den er deutete als eine 
nordisch-ostische Zweiseelengestalt, dessen innere Zerrissenheit charakteristischer 
Ausdruck des Mischlings sei; aus dessen seelischer Zweiteilung resultierten dispa-
rate Seelenkräfte, wobei er seinem nordischen Anteil verdanke, dass er den Kampf 
bestanden habe.519 Franz Schubert sei ein ostisch-nordischer Mischling gewesen, bei 
dem er die ungewohnte Harmonik als ostisches Seelenerbe ansah, während sich das 
Nordische darin zeigte, dass seine Musik nie vom »Weiblich-Warme[n] ins Weibi-
sche« umschlage.520 In Anwendung von Günthers Unterscheidung, für den die musi-
kalische Begabung der nordischen »Rasse« »musikalisch«, die der dinarischen »musi-
kantisch«, deutete er auch Joseph Haydn als Mischling.521 

Selbst die innerhalb der Bewegung so kontrovers aufgenommene These der 
Gemischtrassigkeit Richard Wagners erschien plötzlich als ein geeignetes Erklä-
rungsmodell. Walter Rauschenberger deutete die helle Haut, die blauen Augen, die 
Schädellänge und »der (in der Sonne sichtbare) Goldton der Haare« als nordisch. 
Dinarisch seien die steile Stirn, die große Adlernase und das stark entwickelte Kinn, 
während die geringe Körpergröße und die Breite des Schädels auf geringe ostische 
Einflüsse verwiesen.522 Seine Schöpferkraft verdanke Wagner dem nordischen Blut, 
das sich in der Tiefe, der »Kraft und Ursprünglichkeit von Wagners ganzem Wesen 
und Schaffen«, seiner Kühnheit und Tatkraft zeige. Dinarisch sei das Streben nach 
Wirkungen, denn »die klassischen, spröderen, im wesentlichen nordischen Formen 
der Tonkunst, die strenge Bindung genügen dem Drängen, dem Steigern des Aus-
drucks nicht mehr«.523 Wagner sei als eine Synthese zu verstehen: »Die nordische 
Tiefe, Größe, Schöpferkraft, Strenge, die Willensstärke und der Idealismus der nor-
dischen Rasse hat sich mit dem Blendenden, Schwungvollen, Leidenschaftlich-Erha-
benen, Überschwänglichen, Rauschenden und Lauten, aber auch mit der Sehnsucht 

517	 Günther, Rasse und Stil, S. 97.
518	 Eichenauer, »Die dinarische Rasse in der Tonkunst«, S. 118.
519	 Eichenauer, Musik und Rasse (1932), S. 211.
520	 Ebd., S. 216.
521	 Ebd., S. 203.
522	 Rauschenberger, »Wagner«, S. 162.
523	 Ebd., S. 165–167.



116 Themen

nach Erlösung und Weltentsagung der dinarischen Rasse zu einer unnachahmlichen 
Einheit verschmolzen.«524

Versuche musikwissenschaftlicher Professionalisierung

Die akademische Musikwissenschaft positionierte sich zu den Überlegungen der mu-
sikwissenschaftlichen Laien in der Regel kritisch. Friedrich Blume verbat sich die 
Beteiligung anderer Disziplinen; die Ergebnisse der biologischen Rassenforschung 
seien eine Voraussetzung, aber sie könnten das Wesen von Musik nicht hinreichend 
erklären, denn »Fragen der Musik sind Aufgaben der Musikwissenschaft«.525 Die am 
stärksten ideologiebeladenen Ideen wie der »artfremde« Erlösungsgedanke oder die 
Folgen der Rassenmischung spielten hier kaum eine Rolle. Wenn der Wiener Ordina-
rius Erich Schenk Joseph Haydn als »nordisch-dinarischen Mischling«526 charakteri-
sierte, dann belegt dies aber zumindest die Kenntnis der Gedanken. 

Es wurde in bestimmten Kreisen der Musikwissenschaft jedoch üblich, allgemei-
ne Beobachtungen in die eigenen Texte zu integrieren, wobei sich Hans Engel neben 
der Terminologie von Hans F. K. Günther auch der von Ludwig Ferdinand Clauß zu 
bedienen wusste. Dieser hatte den Südländer als »Darbietungsmenschen« bezeich-
net, dessen Streben vor allem auf seine äußere Erscheinung gerichtet sei; er unter-
stellte, die Sorge um den Eindruck bei anderen sei »vielleicht die einzige Sorge, die 
ein Mensch dieser Art aus der Tiefe heraus erlebt«.527 Daran anschließend behaupte-
te Engel in einer Darstellung der italienischen Musik, der »mittelländische Mensch, 
um mit Clauß zu reden, braucht Publikum, Tribüne. […] Er schauspielert immer 
ein wenig, aus Freude an der eingeborenen Gestik.«528 Eichenauers holzschnittarti-
ge Übertragung der Theorien versuchten die besonders ambitionierten Musikwis-
senschaftler durch eigene Überlegungen zu ersetzen. An anderer Stelle machte Engel 
seinen Wunsch deutlich, sich mit eigenen Gesetzmäßigkeiten zu profilieren, als er 
versuchte die biologische Gebundenheit von Musik anhand der Konstitutionstypo-
logie des Psychiaters Ernst Kretschmer herauszuarbeiten.529 Sie könne ein Schlüssel 
zum Verständnis des Zusammenhangs zwischen der Körperlichkeit des Komponis-
ten und seinem Schaffen sein. Carl Maria von Weber verstand er als das Beispiel eines 
Schizothymen mit asthenischer Konstitution, wobei die für diesen Typ charakteris-

524	 Ebd., S. 170.
525	 Blume, Rasseproblem, S. 83.
526	 Pape, »Schenk«, S. 422.
527	 Clauß, Rasse und Seele, S. 47.
528	 Engel, Deutschland und Italien in ihren musikgeschichtlichen Beziehungen, S. 25.
529	 Ernst Kretschmer, Körperbau und Charakter. Untersuchungen zum Konstitutionsproblem und 

zur Lehre von den Temperamenten, Berlin 1921.



Heroen der Musikgeschichte 117

tischen langen Extremitäten das Klavierspiel erleichterten und die seelische Sensi-
bilität ihn zum Romantiker machte.530 Dagegen sei Robert Schumann als gemütli-
cher Pykniker »allem Grellen abhold«, was sich durch Güte, aber auch durch eine 
gewisse Naivität gegenüber Heinrich Heines jüdischer Selbstironie auszeichne.531 Den 
Bogen zur Rassentypologie schlug er durch die Vermutung, in den »Rassen« herrsch-
ten jeweils gewisse Konstitutionstypen vor.

In der Musikwissenschaft bestand Konsens, dass die Zusammenhänge weit kom-
plexer seien, als in den Publikationen Fachfremder behauptet wurde. Zu dieser Ein-
schätzung trug wesentlich Friedrich Blume bei, der 1939 mit seiner Schrift Das Ras-
seproblem in der Musik  – Entwurf zu einer Methodologie musikwissenschaftlicher 
Rassenforschung eine Professionalisierung des Forschungsbereichs einforderte. Dabei 
ließ er Aussagen fallen wie die, dass »wir von dem Zusammenhange zwischen Musik 
und Rasse wissenschaftlich vorläufig keinerlei gesicherte Kenntnis haben«.532 Dies 
wird in der heutigen Fachgeschichte gelegentlich fälschlich als Widerstand gegen 
den Nationalsozialismus gedeutet. Ludwig Finscher versteht den Text als einen staat-
lichen Auftrag, den Blume schwerlich ablehnen konnte; wenn man ihn genau lese, 
könne man ihn »auch als Verweigerung einer Auftragserfüllung lesen«.533 Ähnliches 
wurde auch Kurt Huber unterstellt, dessen Forderung, die Frage nach den Zusam-
menhängen von »Rasse« und Tonalität im Volkslied müsse strenger gestellt werden,534 
missverstanden wurde, er habe damit »die musikalische Rassenlehre des Nationalso-
zialismus ad absurdum« führen wollen.535 Wie die oben zitierte Kritik zeigt, bestand 
sogar in Parteikreisen weithin Konsens über das Ungenügen von Eichenauers Buch, 
weshalb eine stärkere wissenschaftliche Fundierung als dringend erforderlich ange-
sehen wurde. Eckhard John weist zurecht darauf hin, das »Pochen auf exakte wis-
senschaftliche Methodik [war] nicht zwangsläufig Widerspruch gegen den Natio-
nalsozialismus, sondern auch Teil der systemimmanenten Kontroversen im Diskurs 
nazistischer Musikforschung«.536 Dabei nutzte Blume die Freiräume, die es in der 
nationalsozialistischen Wissenschaft durchaus gab – nicht, weil Meinungspluralität 
erwünscht war, sondern weil sich die Entscheidungsträger selbst über ein geeignetes 
Vorgehen nicht im Klaren waren. In einer Polykratie wie dem nationalsozialistischen 
Herrschaftssystem gab es niemanden, der für das periphere Spezialgebiet der Musik-

530	 Engel, »Die Bedeutung Konstitutions- und psychologischer Typologien für die Musikwissen-
schaft«, S. 138.

531	 Ebd., S. 140.
532	 Blume, Rasseproblem, S. 4.
533	 Finscher, »Musikwissenschaft und Nationalsozialismus«, S. 7.
534	 Kurt Huber, »Wo stehen wir heute?«, in: Zur Tonalität des deutschen Volkslieds, hg. im Auftrag 

der Reichsjugendmusikführung von Guido Waldmann, Wolfenbüttel und Berlin 1938, S. 73–87.
535	 Schumann, Huber, S. 310–316.
536	 John, »Zehn Thesen«, S. 467.



118 Themen

geschichte verbindliche Leitlinien auszugeben berechtigt war, und anscheinend auch 
niemanden, der über die notwendige fachliche Kompetenz verfügte.

Durch die Gründung einer eigenen Reihe mit dem Titel »Schriften zur musikali-
schen Volks- und Rassenkunde«537 verdeutlichte Blume sein Ansinnen, sich an die 
Spitze der Forschung zu setzen. Er stellte sich also keineswegs gegen die Fragestellung; 
er bejahte ausdrücklich die Notwendigkeit einer musikwissenschaftlichen Beschäfti-
gung, wenn er betonte, Musik gehe »in letzten Gründen irgendwie auf die rassische 
Zusammensetzung ihrer Träger zurück«. Dies sei »ein Postulat, das in unserer Welt-
anschauung begründet liegt«.538 Er kritisierte lediglich das wissenschaftliche Unge-
nügen der zu diesem Zeitpunkt vorliegenden Arbeiten, von denen es ihm schien, sie 
seien »nicht von jenem vollen Bewusstsein der Verantwortungsschwere getragen, das 
gegenüber einer so bedeutungsvollen Frage erwartet werden« müsse.539 Aus diesem 
Grund ist seine Kritik mitnichten zu verstehen »als eine Infragestellung rassenideo-
logischer Musikforschung, vielmehr als deren grundsätzliche Affirmation mittels 
Optimierung der Verfahrensweisen«.540 

Besonders wandte er sich gegen Ansätze, die zeigen sollten, die Konstanz »rassi-
scher« Eigenschaften habe ein Korrelat in musikalischen Erscheinungsformen wie 
bestimmten Tonfolgen, Rhythmen etc.541 Die in Anknüpfung an Günthers Lehre 
betriebene Zusammenführung von »Rasse« und Personalstil sah er als problematisch 
an und verwies darauf, Ludwig van Beethoven und Joseph Haydn gehörten »körper-
lich ganz verschiedenen Rassentypen« an, während ihre Musik doch ähnlich sei.542 
Dabei ging er diplomatisch vor, indem er Eichenauers Buch lobte als »von ernstes-
tem Bemühen und großer persönlicher Wärme getragen«; es werde »als erster ent-
scheidender Vorstoß in das Gebiet der musikalischen Rassefragen seine Bedeutung 
behalten«.543 Die Deutung von Blumes Aktivitäten als Akt des Widerstands wird auch 
durch seine konkreten Vorschläge widerlegt, wie das Themenfeld künftig bearbei-
tet werden solle. Aus heutiger Perspektive erscheinen die von ihm vorgeschlagenen 
Methoden kaum weniger befremdlich als die von ihm widerlegten Ansätze. Wäh-
rend er musikalisches Material für kulturell bedingt einschätzte, schätzte er Rezep-
tion und Reproduktion von Musik durchaus als »rassisch« bedingt ein. Er vermutete, 

537	 Dort erschienen die Überarbeitung von Blumes eigener Schrift und die Habilitationsschrift von 
Walter Wiora, die geplante Publikation von Ewald Jammers’ Die völkische Zugehörigkeit des 
gregorianischen Chorals konnte aufgrund Papiermangels nicht mehr realisiert werden.

538	 Ebd., S. 3.
539	 Blume, Rasseproblem, S. 3.
540	 John, »Deutsche Musikwissenschaft«, S. 264. 
541	 Blume, Rasseproblem, S. 7.
542	 Ebd., S. 73.
543	 Ebd., S. 6.



Heroen der Musikgeschichte 119

eine »dispositionelle Einstellung auf bestimmte Schallfarben und Klangmischungen 
dürfte sicher zum rassischen Erbgut gehören«.544 

Blumes Überlegungen stießen in der Fachwelt auf breite Zustimmung. Bereits 
mit seinem Festvortrag bei den Düsseldorfer Reichsmusiktagen hatte er eine star-
ke Wirkung erzielt, die ein Teilnehmer beschrieb, er habe »manchem Außenstehen-
den die Augen geöffnet«.545 Selbst der von ihm angegriffene Eichenauer nahm einige 
der Einwände an, wenn er 1942 mit explizitem Hinweis auf Blume einräumte, dass 
musikalisches Material doch nicht rassegebunden sein müsse, wie er in seinen frü-
heren Schriften behauptet hatte.546 Zu den wenigen, die widersprachen, zählte Wil-
helm Heinitz, der monierte, Blume habe sich vom erklärten Ziel gesteigerter Wissen-
schaftlichkeit wieder entfernt, wenn er das Problem vor allem aus der Perspektive 
des vielfältig deutbaren »geistigen Stils« betrachte statt nach naturwissenschaftlichen 
Begründungen zu suchen. Die Kritik mag durch persönliche Animositäten begrün-
det gewesen sein, denn zwischen ihnen bestanden über die Schüler ausgetragene 
Konflikte.547 Auf gekränkte Eitelkeit verweist der Vorwurf, Blumes Kenntnisse des 
einschlägigen Schrifttums seien unzureichend, da er einige seiner – Heinitz’ – Pub-
likationen nicht zur Kenntnis genommen hatte.548 Dennoch war der Vorwurf nicht 
ganz unberechtigt, denn auch Blume schloss sich der einleitend skizzierten Forde-
rung an, eine »neue« Musikwissenschaft müsse sich intuitiven Verfahren öffnen: Er 
forderte, man müsse berücksichtigen, dass »geistige Leistungen sich nicht aus ihren 
Elementen addieren lassen«. Entscheidend sei, was die »Rassen« aus dem vorgefunde-
nen Material machen, weswegen er einen Perspektivenwechsel anmahnte, »vom Kon-
stanten und Meßbaren auf das verhältnismäßig Inkonstante, Fließende, vom Stoff 
zum Geist, vom Quantitativen zum Qualitativen, von der Gestalt zum Sinn, vom Sein 
zum Werden, von der Form zur Tätigkeit«.549 

544	 Ebd., S. 29.
545	 Walther Vetter, »Zur Erforschung des Deutschen in der Musik«, in: Deutsche Musikkultur 4 

(1939 / 40), S. 101–107, hier S. 103.
546	 Eichenauer, »Übersichtsbericht«, S. 152.
547	 Blume lehnte 1938 als Zweitgutachter die von Heinitz betreute Dissertation von Raphael Broches 

ab, worauf dieser das Hauptfach wechselte und statt in Musikwissenschaft in Phonetik / Verglei-
chender Musikwissenschaft promovierte. 1940 griff ein Hamburger Doktorand, SS-Unterschar-
führer Max Singelmann, Blume in seiner Dissertation so scharf an, dass Heinitz als Betreuer 
eine Rüge des Erziehungsministeriums erhielt. Peter Petersen, »Musikwissenschaft in Hamburg 
1933 bis 1945«, in: Hochschulalltag im »Dritten Reich«. Die Hamburger Universität 1933 bis 1945, 
hg. von Eckart Krause u. a., Berlin und Hamburg 1991, S. 625–640, hier S. 634.

548	 Wilhelm Heinitz, Die Erforschung rassischer Merkmale in der Volksmusik, Hamburg 1938, S. 7f.
549	 Blume, Rasseproblem, S. 61.



120 Themen

Altgermanische Musik

Vorgeschichtsforschung als Weltanschauungswissenschaft

Die Erforschung der Vorgeschichte hatte ihre Ursprünge im Bereich des Politischen, 
dem sie historische Begründungen liefern sollte.550 Der deutsche Identitätsdiskurs be-
durfte einer kulturell hochstehenden Vergangenheit, um die konfessionell und eth-
nisch disparaten Volksteile zusammenzubinden. Während die Mittelmeervölker aus 
ihrer kulturellen Vergangenheit nationales Selbstbewusstsein bezogen, erschien die 
deutsche Vorgeschichte lange als wenig glanzvoll. Gustaf Kossinna, der Nestor der 
wilhelminischen Germanenforschung, polemisierte, man wolle den Deutschen ein-
reden, ihr Kulturleben habe erst begonnen, als »Rom seinen Fuß an den Rhein und 
über den Rhein« setzte. Erst als die Germanen »von einem Strahl südlich-klassischer 
Kultursonne berührt und durchwärmt« wurden, konnten sie »aus dem ewigen Einer-
lei eines stumpfsinnigen Räuberlebens ohne Fortschrittsmöglichkeit endlich heraus-
treten«.551 Diesem Bild stellten die von Kossinna dominierte Vorgeschichtsforschung 
eine germanisch-deutsche Frühkultur entgegen, die der der mediterranen Völker 
nicht nur gleichwertig, sondern sogar überlegen war. Nach 1933 erfuhr das Fach als 
eine der »Weltanschauungswissenschaften« einen enormen Bedeutungszuwachs, der 
sich darin niederschlug, dass innerhalb weniger Jahre nicht weniger als 20 Lehrstühle 
eingerichtet wurden.552 Die Forschungsaktivitäten des SS-Ahnenerbes und des Amts 
Rosenberg spiegeln das starke Interesse führender Nationalsozialisten an dem Be-
reich. Die Begeisterung erstreckte sich allerdings nicht auf die gesamte Führung, und 
Adolf Hitler hielt es für geraten, die Hinterlassenschaften der alten Germanen lieber 
im Dunkel der Geschichte zu belassen: Während man in Griechenland eine Akropo-
lis gebaut habe, stellten »unsere Vorfahren die Steintröge und Tonkrüge her […], von 
denen unsere Vorzeitforscher so viel Aufhebens machen«.553 

Mit Publikationen wie Joseph Müller-Blattaus Germanisches Erbe in deutscher 
Tonkunst (1938) versuchten Musikwissenschaftler an die Germanenforschung anzu-

550	 Heiko Steuer, »Das ›völkisch‹ Germanische in der deutschen Ur- und Frühgeschichtsforschung. 
Zeitgeist und Kontinuitäten«, in: Zur Geschichte der Gleichung »germanisch-deutsch«, hg. von 
Heinrich Beck u. a., Berlin 2004, S. 357–502, hier S. 363.

551	 Gustaf Kossinna, Die deutsche Vorgeschichte, eine hervorragend nationale Wissenschaft, Leipzig 
61934, S. 8.

552	 Gunter Schöbel, »Hans Reinerth. Forscher – NS-Funktionär – Museumsleiter«, in: Prähistorie 
und Nationalsozialismus. Die mittel- und osteuropäische Frühgeschichtsforschung in den Jahren 
1933–1945, hg. von Achim Leube in Zusammenarbeit mit Morten Hegewisch, Heidelberg 2002, 
S. 321–396, hier S. 362.

553	 Henry Picker, Hitlers Tischgespräche im Führerhauptquartier, Frankfurt am Main 1989, S. 173.



Altgermanische Musik 121

schließen. Die Idee dabei war, dass es schon in der Frühzeit eine hochstehende Musik-
kultur gegeben habe, von der man Merkmale ableiten könne, die für das germanisch-
nordische Wesen charakteristisch seien und bis in die Gegenwart hinein wirkten. 
Noch mehr als die archäologische Vorgeschichtsforschung stand die Musikforschung 
dabei vor der Schwierigkeit, dass geeignete Quellen spärlich waren. Angesichts der 
bescheidenen Zeugnisse kostete es einige Anstrengung, gerade die Musik als eine 
Kunst hinzustellen, deren geschichtlicher Werdegang vor allem durch die Germa-
nen vorangetrieben worden sei. 1838 fasste Gottfried Wilhelm Fink den Kenntnis-
stand noch ohne jede Beschönigung zusammen, erhalten sei die Musik der alten Ger-
manen nicht, »aber man könne vermuten, sie sei der der Kelten ähnlich gewesen, 
und, wie bei allen Völkern, die sich noch auf einer niedrigen Kulturstufe befinden, 
ganz vom Rhythmischen beherrscht«. Auf Schönheit habe man keinen Wert gelegt, 
»es muss mehr Getöse und Geschrei, als eigentlicher Gesang gewesen seyn, vom 
Rhythmus wirksam gemacht«.554 Ohne dass sich die Quellen bis ins 20. Jahrhundert 
wesentlich vermehrt hatten, wurden sie neu bewertet. Wilhelm Heinitz, der neben 
seinen musikbiologischen Themen einen weiteren Schwerpunkt auf das Germanen-
tum legte, räumte ein, das »direkte Wissen von der germanischen Musik […] ist sehr 
lückenhaft«. Er versuchte daher von Artefakten ganz zu abstrahieren und schlug eine 
selbst entwickelte Methode vor, für die er als Runen überlieferte Gedichte analysier-
te, um die generelle Musikalität der nordischen Völker zu beweisen.555 Man kam nicht 
umhin, die Lückenhaftigkeit der Überlieferung einzugestehen, die der Autor einer 
populärwissenschaftlichen Musikgeschichte »nur behutsam durch vorsichtige Rück-
schlüsse« ergänzt wissen wollte. Das gewünschte Ergebnis stand dabei von vorherein 
fest, denn er ging davon aus, dass »in einer so hoch gearteten Bluts- und Geistesge-
meinschaft wie der germanischen die Tonkunst eine besondere Bedeutung« gehabt 
haben müsse.556 Das Fehlen aussagekräftiger Quellen führte bei Karl Blessinger zu 
Zirkelschlüssen, denn aus dem geringen Kenntnisstand über die germanische Musik 
folgerte er, »das meiste muß aus Beobachtungen und Untersuchungen der deutschen 
Art des Musizierens als Rückschluss gewonnen werden«.557 Durch die Rückprojekti-
on der Vorstellung der Überlegenheit deutscher Musik in die Vorgeschichte kam man 
zu zunehmend positiven Einschätzungen der eigenen Vergangenheit. In besonders 

554	 Gottfried Wilhelm Fink, »Teutschland – teutsche Musik«, in: Encyclopädie der gesammten musi-
kalischen Wissenschaften oder Universal-Lexikon der Tonkunst, hg. von Gustav Schilling, Stutt-
gart 1838, Band 6, S. 615–627, hier S. 615.

555	 Wilhelm Heinitz, »Probleme des biologischen Stils in frühnordischer Musik- und Klanggestal-
tung«, in: Beiträge zur Runenkunde und nordischen Sprachwissenschaft, hg. von Kurt Helmut 
Schlottig, Leipzig 1938, S. 119–133.

556	 Schumann, Geschichte der Deutschen Musik, S. 14.
557	 Karl Blessinger, »Der Weg zur Einheit der deutschen Musik«, in: Deutschlands Erneuerung 25 

(1941), Heft 2, S. 75–84, hier S. 75.



122 Themen

plakativer Weise formulierte dies 1934 der Historiker Hermann Hofmeister, der kein 
Musikgelehrter war, als Landeskonservator des Freistaats Braunschweig aber eini-
ges Ansehen genoss und von Heinrich Himmler mit Ausgrabungen betraut wurde. 
Hofmeister behauptete: »Die Germanen sind schlechthin die Weltmeister der alten 
Musik und haben diese Führerrolle bis heute nicht abgegeben.«558 

Als einer der Ersten hatte sich der Arzt und Archäologe Friedrich August Wag-
ner mit Schriften wie Aegypten in Deutschland oder die germanisch-slavischen wo 
nicht rein germanischen Alterthümer an der schwarzen Elster (1833) gegen die Vorstel-
lung gewandt, die deutsche Frühgeschichte sei eine Zeit kultureller Rückständigkeit 
gewesen. Unter seiner Leitung fanden Ausgrabungen statt, bei denen er zuvor kaum 
beachtete Hügel als germanische Begräbnisstätten identifizierte und Artefakte barg, 
die seiner Ansicht nach sogar die Grabbeigaben aus Ägypten an Wert übertrafen. 
Dabei bediente er sich der für die Germanenforschung charakteristischen Umwer-
tung des Primitiven in das Schlichte, wenn er die geringe Kunstfertigkeit der gefun-
denen Tontöpfe durch eine sittlich höher stehende Religion »unserer Urväter« erklär-
te, die bewusst auf Götzenbilder verzichtet habe.559 Durch Kossinna, der 1902 auf ein 
neu eingerichtetes Extraordinariat für deutsche Archäologie an der Universität Ber-
lin berufen wurde, erfuhren die Aktivitäten einen enormen Aufschwung. Für den 
Vertreter einer archäologischen Disziplin war ungewöhnlich, dass Kossinna nicht 
selbst ausgrub, sondern seine Untersuchungen auf in Museen vorgefundene Arte-
fakte beschränkte. Von diesen leitete er die umstrittene Folgerung ab, man könne 
aus dem Auftreten bestimmter künstlerischer Formen auf bestimmte Völker schlie-
ßen, woran die bis ins »Dritte Reich« verbreitete Engführung von Rassentheorien 
und archäologischer Forschung anschloss. Indem man beides durch die Geschich-
te verfolge, gewinne man Aufschlüsse über die Vorgeschichte der jeweiligen Völker, 
insbesondere über ihre zeitliche und räumliche Ausdehnung. Seine Fiktion einer 
hochstehenden germanisch-deutschen Frühkultur stand im Widerspruch zu den in 
der Wissenschaft anerkannten Fakten, weshalb sich ein tiefer Riss zwischen Vorge-
schichtsforschung und klassischer Archäologie auftat. Kossinna scheute nicht vor 
Verschwörungstheorien zurück, wenn er letzterer Lobbyismus und Machtgebaren 
attestierte, mit der sie die konkurrierende Germanenforschung abdränge.560 Inner-
halb der Fakultät galten seine vielfältigen Aktivitäten als unseriös, weshalb man seine 
Beförderung zum Ordinarius blockierte. Dem zuständigen Gremium schien es 1919, 
dass das von Kossinna vertretene Fach noch nicht reif für eine ordentliche Professur 
sei. Sollte es irgendwann zu einem prähistorischen Ordinariat kommen, »so wür-

558	 Heinrich Hofmeister, Germanenkunde und nationale Bildung, Braunschweig 1934, S. 33.
559	 Friedrich August Wagner, Aegypten in Deutschland oder die germanisch-slavischen wo nicht rein 

germanischen Alterthümer an der schwarzen Elster, Leipzig 1833, S. VII.
560	 Wiwjorra, Germanenmythos, S. 120.



Altgermanische Musik 123

den wir in erster Linie andere Namen dafür zu nennen haben«. Ihm fehle es an der 
Fähigkeit zur Quellenkritik, damit »hängt es zusammen, dass seine Gelehrsamkeit 
und sein Scharfsinn, die wir gerne anerkennen, mit allzu großer Sicherheit schwach 
begründeten Hypothesen, verwegenen Deutungen und Konstruktionen sich zuwen-
det, ohne dass die auf diesem Gebiet besonders erforderliche und wache Kritik ihn 
immer zügelt und zweifeln lässt. Wir können daher nicht wünschen, dass seine ein-
seitige, wenn auch mit großer Energie ausgeübte wissenschaftliche Arbeitsweise sich 
einen massgebenden Platz erwerbe.«561 

Musikwissenschaft und Germanenforschung

Die bei weiter zurückliegenden Epochen immer schmalere Quellenbasis begünstig-
te Spekulationen, die sich vielfach weder bestätigen noch widerlegen ließen. Dabei 
ist offensichtlich, dass besonders bei der altgermanischen Musik häufig die Schwel-
le zur fiktionalen Literatur überschritten wurde, wobei es bezeichnend ist, dass mit 
Hans Joachim Moser einer der wichtigsten Beiträger zu diesem Bereich auch Roma-
ne über Musikthemen verfasste.562 1941 betonte Ernst Bücken, dass die »Musik der 
alten Germanen als ein geschlossener und selbständiger Kulturkreis […] ein noch 
recht junger Begriff« sei. Dass sie in den älteren Musikgeschichten fehle, begründete 
sich für ihn vor allem durch die tendenziösen Berichte der römischen Schriftsteller, 
die in der germanischen Musik »heidnisches Brauchtum« sahen, das ausgerottet wer-
den müsse.563 Moser hatte schon in den 1920er Jahren mit seinen verbreiteten Dar-
stellungen der deutschen Musikgeschichte, die bei ihm stets bei den alten Germanen 
begann, zur Popularisierung der Idee beitragen, schon in der Vorgeschichte habe es 
eine hochstehende »deutsche« Musikkultur gegeben. Dennoch war er nicht ihr Urhe-
ber, wie er 1940 in der Hauszeitschrift des Ahnenerbes einräumte. In dem Beitrag be-
grüßte er es, dass die Musik der alten Germanen endlich angemessen bearbeitet wer-
de, die die Großen der Musikwissenschaft – er nennt Philipp Spitta, Hugo Riemann, 
Hermann Kretzschmar und Guido Adler – so sträflich vernachlässigt hatten. Als Pi-
oniere ließ er Willy Pastor und Oskar Fleischer gelten, nicht ohne einiges an ihnen zu 
kritisieren, um seine eigene Rolle hervorzuheben. So habe es Pastor mit der Abwer-

561	 Zitiert nach Heinz Grünert, Gustaf Kossinna (1858–1931). Vom Germanisten zum Prähistoriker. 
Ein Wissenschaftler im Kaiserreich und in der Weimarer Republik, Rahden / Westfalen 2002, 
S. 277.

562	 So führte er Personen der Musikgeschichte des 18. Jahrhunderts zu fiktiven Dialogen zusam-
men, indem Ranieri de’ Calzabigi einer illustren Runde um Johann Adolf Hasse die Gluck’sche 
Opernreform erklärte und dadurch den Widerspruch Pietro Metastasios erntete. Hans Joachim 
Moser, Erklungenes Traumland. Ein Roman von der deutschen Oper, Leipzig 1937, S. 45.

563	 Bücken, Musik der Deutschen, S. 9.



124 Themen

tung der frühchristlichen Musik übertrieben, wo doch »unsere Germanen durch fast 
zweitausend Jahre hindurch solchen gewiß zunächst artfremden Rahmen mit immer 
eigenerem Geist und Wesen auszufüllen gelernt haben«.564 Pastor war ein bekannter 
völkischer Schriftsteller, kein Musikwissenschaftler, aber er hatte in Leipzig Klavier 
studiert, bevor er sich der Kultur- und Kunstgeschichte verschrieb.565 Ausgehend von 
einem biologistischen Weltbild und der Idee einer vom Norden ausstrahlenden ger-
manischen Überlegenheit publizierte er vor allem im Bereich der Vorgeschichte und 
veröffentlichte unter anderem Die Geburt der Musik. Eine Kulturstudie (1910). Noch 
wichtiger für die Germanenforschung war Fleischer, auch wenn ihm Moser vorhielt, 
er sei »mehrmals recht hemmungslos, ja gefährlich dilettantisch in der Kombinatorik 
durch die Nationen und Rassen« verfahren.566 Fleischer, der als Anhänger der Kos-
sinna-Schule galt,567 nahm eine exponierte, wenngleich nicht unumstrittene Stellung 
innerhalb der wilhelminischen Musikforschung ein.568 Er war Leiter der Königlichen 
Sammlung für Musikinstrumente, einer Position, auf der ihm 1919 Curt Sachs nach-
folgte, der wie Herman Abert und Arnold Schering sein Schüler gewesen war. An der 
Universität Berlin, die ihn 1892 zum Privatdozenten und 1895 zum Außerordentli-
chen Professor ernannte, lehrte er bis 1925; er starb 1933. Die ersten drei Bände seiner 
Neumenstudien. Abhandlungen über mittelalterliche Gesangs-Tonschriften (1895, 1897, 
1904), Arbeiten über die altgriechische Musik und eine Mozart-Biografie, fanden in 
der Fachwelt überwiegend Anerkennung. 1899 gehörte er zu den Mitbegründern der 
Internationalen Musikgesellschaft, deren Schriften er bis 1904 mit herausgab, als es 
zum Zerwürfnis mit Kretschmar und den anderen Vorstandsmitgliedern kam.569 Der 
Grund war, dass eine im Namen der Gesellschaft von Fleischer anberaumte öffentli-
che Vorführung eines Tonwiedergabegeräts blamabel geendet hatte. Er erzürnte die 

564	 Hans Joachim Moser, »Die Entdeckung der Germanenmusik«, in: Germanien. Monatshefte für 
Germanenkunde 12 (1940), S. 401–407, hier S. 406f.

565	 Ingo Wiwjorra, »Willy Pastor (1867–1933). Ein völkischer Vorgeschichtspublizist«, in: » … trans 
Albim fluvium«. Forschungen zur vorrömischen, kaiserzeitlichen und mittelalterlichen Archäolo-
gie. Festschrift für Achim Leube zum 65. Geburtstag, hg. von Michael Meyer, Rahden / Westfalen 
2001, S. 11–24.

566	 Moser, »Die Entdeckung der Germanenmusik«, S. 406f.
567	 Theobald Bieber, Geschichte der Germanenforschung. Dritter Teil (Von 1870 bis zur Gegenwart): 

Heimat der Germanen und Indogermanen. Germania des Tacitus, Leipzig 1925, S. 157.
568	 Eine neuere fachgeschichtliche Würdigung bezeichnet ihn als einen Pionier des Fachs, behan-

delt seine hier thematisierte Wirkung aber nur am Rande. Siehe Wolfgang Ruf, »Oskar Fleischer 
(1856–1933). Pionier und Außenseiter einer institutionalisierten Wissenschaft«, in: Musikwissen-
schaft 1900–1930. Zur Institutionalisierung und Legitimierung einer jungen akademischen Diszi-
plin, hg. von Wolfgang Auhagen, Wolfgang Hirschmann und Tomi Mäkela, Hildesheim 2017, 
S. 91–110. Zu Fleischers Geschichtsbild vgl. d. Verf., »Zwischen völkischer Bewegung und Natio-
nalsozialismus«.

569	 Alfred Einstein, »Nachruf Oskar Fleischer«, in: Zeitschrift für Musikwissenschaft 15 (1932 / 33), 
S. 209.



Altgermanische Musik 125

Kollegen umso mehr, als er auf das Fiasko mit einer rechthaberischen Verteidigungs-
schrift reagierte und Carl Stumpf vorwarf, dieser behaupte »ins Blaue hinein Dinge, 
für die er nicht die geringsten Unterlagen zum Beweise hat, und an deren Stelle sollen 
dann Verdrehungen, dialektische Künste und Gewaltsamkeiten dienen«.570 Fleischer 
flüchtete sich in die Rolle des Unverstandenen und stellte einer späteren Schrift seine 
»unerschütterliche Überzeugung« voran, dass ihn »keine Kränkung und Zurückset-
zung, auch die Mückenstiche einer durch Luftdruck nach oben gescharten Phalanx 
von ›Kollegen‹« von seinem Weg abzubringen vermöchten.571 Die zunehmend ten-
denziösen Texte führten zu weiterer Isolation und einer seiner schärfsten Kritiker, 
der Choralforscher Peter Wagner, monierte an einer der späten Arbeiten, über »die 
musikalischen Verdienste der Germanen wird mehrfach des Guten Vieles gesagt«. 
Er prophezeite, die »vaterländischen Seiten […] wie sein Grenzen nicht kennender 
Gedankenflug« dürften in der Fachwelt nicht auf Anerkennung stoßen.572 Fleischers  
politische Positionen dokumentiert die am Beginn des Ersten Weltkriegs erschiene-
ne Kampfschrift Vom Kriege gegen die deutsche Kultur, in der er »die alte germani-
sche Sonne emporsteigen [sah], alles überstrahlend, um wie schon oft die Welt mit 
ihrem Lichte zu erleuchten und mit ihrer Wärme zu durchdringen«.573 Mit ungerech-
ter Geringschätzung bedacht sah er die alten Germanen, von denen die deutschen 
Philologen ein falsches Bild vermittelten; während man die römische Selbstbeweih-
räucherung auswendig lerne, werde die deutsche Geschichte vernachlässigt.574 Natio-
nalismus prägte auch sein Wissenschaftsverständnis, wenn er bekannte, bei Zweifeln 
entscheide er sich »fürs Vaterland! Fort mit dem voraussetzungslosen Internationa-
lismus in der Wissenschaft, denn er verleitet zur Unwissenschaftlichkeit und ist eine 
vaterländische Schmach!«575 Fleischer brachte sich auch in Kossinnas Deutsche Gesell-
schaft für Vorgeschichte ein, wo er die Musikgeschichte auf plakative Thesen runter-
brach wie die, kein Volk besitze so viele Volkslieder wie das Deutsche. Einen Durch-
gang durch die deutsche Musik begann er mit den Heldengesängen, widmete sich 
dann lyraähnlichen Instrumenten aus Germanien, und meinte aus der Stimmung 
der Saiten ablesen zu können: »Der Dreiklang ist deutsch-national.« Sein Stecken-
pferd war die altgermanische Lure, die er bis heute für unübertroffen hielt; es gebe 

570	 Oskar Fleischer, Zur Phonophotographie. Eine Abwehr, Berlin 1904, S. 16.
571	 Oskar Fleischer, Die germanischen Neumen als Schlüssel zum altchristlichen und gregorianischen 

Gesang, Frankfurt am Main 1923, S. 8.
572	 Peter Wagner, Rezension von Oskar Fleischer, Die germanischen Neumen als Schlüssel zum alt-

christlichen und gregorianischen Gesang, in: Zeitschrift für Musikwissenschaft 5 (1922 / 23), S. 560–
568, hier S. 567.

573	 Oskar Fleischer, Vom Kriege gegen die deutsche Kultur. Ein Beitrag zur Selbsterkenntnis des deut-
schen Volkes, Frankfurt am Main 1915, S. 5.

574	 Ebd., S. 45, 59, 74ff.
575	 Ebd., S. 87.



126 Themen

»nicht ein Instrument, das sich damit messen kann, keines ist so musikalisch reich 
und schön«.576 Von einem anerkannten Musikwissenschaftler wurde Fleischer zu ei-
nem völkischen Obskuranten, der die von Kossinna herausgegebenen Zeitschrift für 
Deutsche Vorgeschichte publizierte oder in der Zeitschrift Die Sonne, deren politische 
Ausrichtung der Untertitel Monatsschrift für Nordische Weltanschauung und Lebens-
gestaltung deutlich machte. In diesem Kontext genoss er hohes Ansehen, und ein 
1924 erschienener Beitrag schrieb ihm den Nachweis zu, dass »es germanische Geis-
teskraft gewesen ist, welche die Musik aus ihrer Kindlichkeit befreite und ihr den 
Weg wies zur modernen Entwicklung«; er verdiene »in die Reihe derjenigen Forscher 
gestellt zu werden, die man als Wiederentdecker des Weistums unserer Altvorde-
ren nennen« müsse. Dass die »exakte Forschung« mit seinen Forschungsergebnissen 
nichts anfangen könne, begründe sich allein durch die Beschränktheit der »offiziel-
len« Musikwissenschaft.577 

Lure und Hochkultur

Keine Darstellung der Musik der alten Germanen kam ohne den Hinweis auf die 
altgermanischen Luren aus. Mit den ausschließlich im Norden Europas gefundenen 
bronzezeitlichen Blasinstrumenten konnten die Germanenforscher endlich etwas 
vorweisen, um den Vorwurf kultureller Rückständigkeit zu entkräften; auch Hans 
Joachim Moser dienten sie als Beleg für den »Hochstand des eingeborenen nordi-
schen Klanglebens«.578 Bei der Lure handelt sich um ein rund 2,40 Meter langes, S-
förmig gewundenes Instrument aus Bronze, das über ein Kesselmundstück verfügt 
und mit dem leicht konischen Verlauf zur Familie der Naturhörner gehört. Der Klang 
ähnelt dem der heutigen Tenorposaune und an vielen Exemplaren angebrachte Ket-
ten ermöglichen zusätzlich Rasselgeräusche. Es sind rund 60 Exemplare erhalten, de-
ren Alter auf zwischen 2800 und 3200 Jahre geschätzt wird.579 Die hohen Fähigkeiten 
der bronzezeitlichen Handwerker sind unbestreitbar, aber Gustaf Kossinna ließ es an 
jedem Maß fehlen, wenn er behauptete, das gesamte Altertum Europas und Asiens 

576	 Oskar Fleischer, »Die Entwicklung der germanischen Musik (mit Lichtbildern). Nach dem 
Bericht der Coblenzer Zeitung«, in: Mannus. Zeitschrift für Vorgeschichte 4 (1912), S. 23–26, hier 
S. 24ff.

577	 Richard M. Albert, »Die Germanen in der Musik«, in: Die Sonne 1 (1924), S. 17-20.
578	 Hans Joachim Moser, Die Musikfibel, Leipzig 1937, S. 7, 10.
579	 Hans Christian Broholm, William P. Larsen und Gotfred Skjerne, The Lures of the Bronze Age: 

An Archaeological, Technical and Musicological Investigation, Kopenhagen 1949, S. 51. In diesem 
Zeitraum wurde sie kontinuierlich weiterentwickelt, sodass sich verschiedene Bauarten abgren-
zen lassen. Hubert Schmidt, »Die Luren von Daberkow, Kr. Demmin. Ein Beitrag zur Geschichte 
von Formen und Technik in der Bronzezeit«, in: Prähistorische Zeitschrift 7 (1915), S. 85–177, hier 
S. 158.



Altgermanische Musik 127

habe »nichts annähernd Altes und noch viel weniger etwas auch nur annähernd ähn-
lich Schönes« besessen.580 Die Luren gaben Anlass zu kühnen Spekulationen, denn 
aus den spieltechnischen Möglichkeiten und der Überlieferungssituation versuch-
te man Rückschlüsse auf die musikalische Disposition des germanisch-nordischen 
Menschen zu ziehen. Dieses Anliegen griffen auch Musikwissenschaftler auf, und 
Helmut Schmidt-Garre glaubte 1934 aus ihrem Vorhandensein schließen zu können, 
dass »ein elementares Klangerlebnis der nordischen Rasse von jeher eigen war«.581 Für 
Moser bewies die Existenz der Luren sowie weiterer Artefakte, dass »die besondere 
Anlage der Deutschen zur Instrumentalmusik […] nicht erst spät erwacht sein kann, 
sondern sich auf uralte Neigung und Übung« gründe.582

Die moderne Karriere der Lure begann 1797, als ein dänischer Bauer beim Torf-
graben im Moor von Brudevaelte auf sechs Blasinstrumente aus Bronze stieß, die in 
drei Paaren von zusammengehörigen Instrumenten erhalten waren. Diese Fundsitu-
ation ist charakteristisch, denn Luren sind in der Regel in gleich gestimmten Paaren 
überliefert, wobei ein Instrument nach links, das andere nach rechts gebogen ist.583 
Die Kenntnisse über ihren Kontext sind außerordentlich gering, denn nicht einmal 
die ursprüngliche Bezeichnung des Instruments ist bekannt. Als Lure bezeichnete 
sie erstmals 1818 der dänische Altertumsforscher Christian Jürgensen Thomsen, der 
den Begriff kurz darauf durch seine Schrift Ledetraad til nordisk Oldkyndighed (1836) 
in der Wissenschaft einführte, wobei er sich auf ein in altnordischen Sagas genann-
tes hölzernes Blasinstrument bezog.584 Das Interesse einer breiteren Öffentlichkeit 
weckte der dänische Musikwissenschaftler Angul Hammerich, der das Instrument 
in Konzerten und Publikationen vorstellte; einer der Präsentationen wohnte Theodor 
Fontane bei, der dies zu dem Gedicht Luren-Konzert (1895) verarbeitete. Hammerich 
präsentierte seine Forschungsergebnisse erstmals 1892 der Kopenhagener Königli-
chen Gesellschaft für nordische Altertumskunde und veröffentlichte im folgenden Jahr 
einen umfangreichen Aufsatz, der wenig später auch auf Deutsch erschien.585 

In Deutschland war Fleischer der Propagandist der Lure, wozu er auch seine Mög-
lichkeiten als Leiter der Berliner Musikinstrumentensammlung nutzte. Auf seine 
Aktivitäten lässt sich u. a. eine der seltenen Verwendungen in der Kunstmusik in 
Wilhelm Kempffs symphonischem Vorspiel Hermannschlacht (1917) zurückführen. 
Der vor allem als Pianist bekannte Musiker lernte das Instrument bei einem Besuch 

580	 Kossinna, Deutsche Vorgeschichte, S. 73.
581	 Zitiert nach Wulf, Musik im Dritten Reich, S. 236.
582	 Moser, Musikfibel, S. 7, 10.
583	 Georg Karstädt, »Entwicklung und musikalische Bedeutung der altgermanischen Bronzeluren«, 

in: Nationalsozialistische Monatshefte 12 (1941), Heft 136, S. 596–604, hier S. 596.
584	 Broholm / Larsen / Skjerne, Lures of the Bronze Age, S. 49.
585	 Angul Hammerich, »Studien über die altnordischen Luren im Nationalmuseum zu Kopenha-

gen«, in: Vierteljahrsschrift für Musikwissenschaft 10 (1894), S. 1–32.



128 Themen

der Berliner Musikinstrumentensammlung kennen, in der einer von Fleischers Mit-
arbeitern enthusiastisch über die Luren doziert und sie auch vorgeführt hatte.586 

Fleischer verstieg sich sogar zur Behauptung: »Nur Deutsche hatten die Lure. Damit 
ist der Beweis gebracht, dass die Germanen stets die Führer in der Musik waren, 
dass schon in Urzeiten eine wohlausgebildete Musik im Volke lebte.«587 Die Engfüh-
rung mit dem Deutschtum war gewagt, denn das Verbreitungsgebiet überschnitt sich 
mit den Grenzen des Deutschen Reichs nur in dessen äußerstem Norden. Der bedeu-
tendste Fund auf deutschem Boden wurde 1911 bei Grabungsarbeiten auf dem Klos-
tergut Daberkow in Vorpommern entdeckt. Weitere Fragmente fand man in Meck-
lenburg (Lübzin und Hofzumfelde) und in Niedersachsen, wobei es sich bei der Lure 
von Garlstedt (bei Bremen) um den südlichsten Fund dieser Instrumentengattung 
überhaupt handelt.588 Mit mehr als dreißig Luren stammt das Gros aus Dänemark, 
wo man zuletzt 1988 an der Nordspitze Jütlands zwei fast vollständige Instrumente 
fand.589 Die Lure fand vielfältigen Niederschlag in der dänischen Kultur (u. a. bei der 
1901 gegründeten Buttermarke »Lurpak«), und zu den bekanntesten Sehenswürdig-
keiten Kopenhagens zählen die »Lurblæserne« (Lurenbläser), ein zwischen 1911 und 
1914 errichtetes Monument. Auch die dänischen Nationalsozialisten bedienten sich 
ihrer als Symbol einer hochstehenden kulturellen Vergangenheit. Ihr Führer Frits 
Clausen verschenkte Kopien an Heinrich Himmler, die dazu beitragen sollten, die 
germanische Kultur in einem neuen, nationalsozialistischen Europa wiederzubele-
ben.590 

Da man die Luren in Torfmooren gefunden hatte, waren sie vorzüglich konserviert 
und vielfach spielbar. Hammerich zog Bläser aus dem Königlichen Orchester in Kopen-
hagen heran, die unter Verwendung moderner Spieltechniken den Umfang von 3 ½ 
Oktaven ermittelten. Die davon abgeleitete Annahme, die mit ihnen gespielte Musik 
könne eine gewisse Komplexität aufgewiesen haben, stieß bei den Anhängern des 
Germanentums auf begeisterte Zustimmung. Curt Sachs dagegen hielt es für falsch, 
den von heutigen Bläsern ermittelten Umfang für die Bronzezeit vorauszusetzten, 
denn Spielmöglichkeiten und ihre Ausnutzung seien in vielen Kulturen keineswegs 

586	 Wilhelm Kempff, Unter dem Zimbelstern. Jugenderinnerungen eines Pianisten, Laaber ²1978, 
S. 219. 

587	 Fleischer, »Entwicklung der germanischen Musik«, S. 25f.
588	 Hans Hahne, »Die Lure von Garlstedt, Kreis Osterholz«, in: Vorzeitfunde aus Niedersachsen, Teil 

A, Hildesheim 1915ff., S. 41–49, hier S. 41.
589	 Joachim Schween, »Luren und Irische Hörner der Bronzezeit. Nordeuropäische Meisterwerke 

der Klangerzeugung«, in: »Musikarchäologie. Klänge der Vergangenheit. Sonderheft 7 / 2015 von 
Archäologie in Deutschland, S. 38–50«, hier S. 38f.

590	 Cajsa S. Lund, »The ›Phenomenal‹ Bronze Lurs: Data, Problems, Critical Discussion«, in: Second 
Conference of the ICTM Study Group on Music Archaeology, Volume II: The bronze Lurs, hg. von 
Cajsa S. Lund, Stockholm 1986, S. 9–50, hier S. 42.



Altgermanische Musik 129

deckungsgleich.591 Doch Hammerichs Einschätzungen prägten den Diskurs, denn 
auf ihn gingen Urteile zurück wie die Behauptung, bis heute gebe es »kein Blasinst-
rument, das wie die Luren Fülle und Majestät gleichmäßig mit Milde und Wohllaut 
des Tons zu verbinden imstande ist«.592 Das Urteil erweist sich als von Vorurteilen 
geleitet, denn ihm war aufgefallen, dass Blasinstrumente in den Zeugnissen antiker 
Schriftsteller meist negativ beurteilt werden. Wenn Plutarch den Klang der ägypti-
schen Trompete mit dem Geschrei eines Esels verglich, stand dies für ihn im kla-
ren Widerspruch zum Lurenklang, der Hammerich erschien »wie eine Botschaft von 

591	 Curt Sachs, Reallexicon, Reallexicon der Musikinstrumente, Berlin 1913, S. 244ff.
592	 Kossinna, Deutsche Vorgeschichte, S. 73f.

Abb. 7: Lurenbläser der jüngeren Bronzezeit (um 1000 vor d. Zr.), Schul-
wandbild von Wilhelm Petersen, 1936



130 Themen

einer ganz anderen, entwickelteren und feineren Kultur«.593 Auf die Ahistorizität des 
Vergleichs wies Sachs hin, der in Abrede stellte, man könne der Geringschätzung, 
mit der antike Schriftsteller von Blasinstrumenten reden, den durch heutige Hörein-
drücke festgestellten »schönen« Klang der Luren gegenüberstellen. Wenn man von 
diesem Schluss eine Überlegenheit über die anderen Blasinstrumente des Altertums 
ableite, dann stütze man sich zum einen auf das Werturteil der Zeitgenossen, zum 
anderen auf das eigene moderne. Man müsse erst noch nachweisen, dass »Plutarch 
und Hammerich den gleichen Geschmack haben«.594 

Dennoch ließen es auch akademisch ausgebildete Musikwissenschaftler an kriti-
scher Distanz fehlen, wenn der 1937 in Hamburg mit einer Arbeit über den Zink pro-
movierte Georg Karstädt mit Blick auf die Luren die alten Germanen lobte, »deren 
Kulturleistungen das gesamte Altertum Europas und Asiens der gleichen Periode um 
ein Vielfaches überragen«.595 Als besonderes Indiz hierfür wurde gewertet, dass es 
nicht gelang, die Feinheiten der bronzezeitlichen Gusstechnik zu ermitteln.596 Vor 
dem Ersten Weltkrieg goss eine hannoversche Gießerei auf Veranlassung des Prähis-
torikers Hans Hahne, eines Schülers von Kossinna, zwei Paare, musste die Wandstär-
ke aber fast verdoppeln und die Legierung verändern, um überhaupt zu einem Ergeb-
nis zu kommen.597 Das Scheitern dieser und weiterer Versuche schien zu belegen, »wie 
irrig jene Behauptung von Barbarei der Germanen« sei.598 Die Problematik wurde als 
so wichtig angesehen, dass sich ihr auf Geheiß von Himmler ein Projekt des Ahnen-
erbes widmete. 1937 kündigte ihm der mit der Durchführung beauftragte Fritz Bose 
einen nie vorgelegten Bericht an, »der zugleich eine Auseinandersetzung mit den 
wissenschaftlichen Gegnern ist, die die Luren als Lärminstrumente« ansehen. Es sei 
ihm gelungen, zwei der »leistungsfähigsten und politisch zuverlässigsten« Glocken-
gießereien für die Aufgabe zu gewinnen.599 Himmlers Stab erteilte Aufträge für eine 
nach links gewundene Lure an die Firma Andreas Hirt (Kempten), für eine nach 

593	 Hammerich, »Studien«, S. 27.
594	 Sachs, Reallexikon, S. 246. 
595	 Karstädt, »Entwicklung und musikalische Bedeutung der altgermanischen Bronzeluren«, S. 596.
596	 Die klanglichen Eigenschaften von Originalen und Nachbauten weichen voneinander ab, da 

erstere aus in Bronze gegossenen Stücken zusammengesetzt sind, die eine Wandstärke von ca. 
einem Millimeter aufweisen. Nachbauten sind dagegen üblicherweise wie moderne Blechblas-
instrumente aus gewalztem und verlötetem Messingblech von ca. 0,5 mm Stärke gefertigt. 

597	 Schween, »Luren und Irische Hörner der Bronzezeit«, S. 42. Zuletzt scheiterte 1986 ein Versuch 
britischer Spezialisten. Siehe Peter Holmes und Nik Stanbury, »Presentation and discussion of a 
project: The replication of late bronze-age lurs«, in: Second Conference of the ICTM Study Group 
on Music Archaeology, Volume II: The bronze Lurs, hg. von Cajsa S. Lund, Stockholm 1986, S. 151–
186.

598	 Sonner, »Musik der alten Germanen«, S. 23.
599	 Fritz Bose an Heinrich Himmler vom 23. Februar 1937. Bundesarchiv NS 21 / 717.



Altgermanische Musik 131

rechts an B. Grüninger Söhne (Villingen),600 und als dies aus unbekannten Gründen 
scheiterte, an die Glockengießerei Heinrich Kurtz.601 Himmler ließ sich fortlaufend 
informieren und erhielt von seinem Referenten die im militärischen Tonfall gehal-
tene Mitteilung: »Ich melde Reichsführer, dass die Forschungsstätte für Musikwis-
senschaft die vom Reichsführer gewünschten Versuche, deren Ergebnis zur Wieder-
herstellung der Luren dem alten Verfahren der Bronzezeit führen soll, fortsetzt.«602 
Zu den weiterhin ungelösten Problemen des Gießens traten kriegsbedingte Schwie-
rigkeiten, da der Glockengießer durch die Suche nach Ersatzstoffen absorbiert war, 
da die Bronze für Kanonen benötigt wurde.603 Dazu kamen interne Konflikte, und 
Geschäftsführer Sievers unterstellte Bose, er sehe das Projekt lediglich als eine Mög-
lichkeit, sich in der »Fachwelt damit zu brüsten und den Reichsführer-SS als einen 
Schutzherren herauszustellen«. Man solle ihm den Auftrag entziehen, weil sonst die 
Gefahr bestehe, dass »die Bemühungen des Reichsführers-SS um die Erforschung der 
Luren in schiefes Licht« gerückt werden könnten.604 Als Bose zum Militär eingezo-
gen wurde, kamen die Versuche zum Erliegen. In Deutschland war das Instrument 
in einem Maße politisch besetzt, dass die Auseinandersetzung 1945 vorerst abbrach 
und erst in neuerer Zeit wieder Gegenstand wissenschaftlicher Forschung wurde.605 
In Nordeuropa fanden hingegen weiterhin eigenständige Forschungsaktivitäten statt, 
und mit der 1949 erschienenen, dem dänischen König gewidmeten Dokumentation 
The Lures of the Bronze Age stellte man sich explizit gegen die politische Vereinnah-
mung des Instruments in Deutschland.606

Kult und Kunst

Die Lure etablierte sich als ein Requisit nationalsozialistischer Versammlungen – be-
sonders der SS –, fand angesichts ihrer beschränkten musikalischen Möglichkeiten 
aber nur selten Verwendung im Konzertsaal. Sogar erklärte Anhänger des Germa-
nentums wie der Klarinettist Oskar Kroll, der später ein Standardwerk über sein Ins-
trument verfasste, monierten, sie dort heute einzusetzen, scheine »doch ein wenig zu 

600	 Aufträge vom 8. Mai 1937. Bundesarchiv NS 21 / 717.
601	 Vertrag vom 4. Mai 1938. Bundesarchiv NS 21 / 717.
602	 Sturmbannführer Galke an Reichsführer SS Heinrich Himmler vom 7. April 1938. Bundesarchiv 

NS 21 / 717.
603	 Heinrich Kurtz an Fritz Bose vom 11. Juli 1939. Bundesarchiv NS 19 / 1149.
604	 Wolfram Sievers an den Persönlichen Stab des Reichsführers SS vom 13.  März 1941. Bundes-

archiv Berlin NS 21 / 1096.
605	 Zur Forschungsgeschichte vgl. Schween, »Luren und Irische Hörner der Bronzezeit«.
606	 Broholm / Larsen / Skjerne, Lures of the Bronze Age, S. 84.



132 Themen

weit gegangen in der Begeisterung für diese Reste unserer alten Kultur«.607 Zur Er-
weiterung des auf die Naturtonreihe beschränkten Tonvorrats entwickelte der Bo-
chumer Instrumentenbauer Eugen Domina Ventilluren, die 1936 bei einem offiziellen 
Festakt in Herne vorgestellt wurden, die man aber als nicht angemessen empfand.608 
Während besonders Ideologisierte eine größere Präsenz der Lure im Musikleben for-
derten, standen pragmatische Nationalsozialisten dem Gebrauch skeptisch gegen-
über. 1943 hatte Propagandaminister Joseph Goebbels mit SS-Brigadeführer Karl 
Cerff von der Reichspropagandaleitung der NSDAP eine, wie er in seinem Tagebuch 
festhielt, »sehr scharfe Auseinandersetzung über das gegenwärtige Programm des 
Rundfunks«. Cerff lehnte Schlager im Radio ab und forderte eine der Ideologie gemä-
ße Musik, woraufhin Goebbels polemisierte, er vertrete »einen übernationalsozialis-
tischen Standpunkt. Wenn es nach ihm ginge, dann würde die Musik im Rundfunk 
ausschließlich mit Luren gemacht. So kann man keinen Rundfunk für die breiten 
Massen gestalten.«609 

Trotz der Instrumentalisierung war nicht unumstritten, inwieweit der Lure Aussa-
gekraft für eine hochstehende altgermanische Musikkultur zukommen konnte. Selbst 
Richard Eichenauer musste einräumen, dass es hier einen Gegensatz von »nüchter-
ner Forschung« und »schwungvoller Einbildungskraft« gebe.610 Auf der Grundlage 
der wenigen Quellen entwickelten sich gegensätzliche Deutungsstränge. Für eine 
sachliche Analyse plädierte der Prähistoriker Hubert Schmidt, der 1915 im Zusam-
menhang mit dem Fund der Luren von Daberkow eine umfassende Studie vorgelegt 
hatte. Der Kustos der vor- und frühgeschichtlichen Abteilung der Berliner Muse-
en forderte, man solle »die musikwissenschaftliche Bedeutung der bronzezeitlichen 
Luren mit mehr Skepsis und Nüchternheit beurteilen, als es begeisterte Forscher und 
befangene Laien zu tun pflegen«.611 Ihm schien es, dass die Rasselgeräusche mit den 
an vielen Luren angebrachten Ketten sich kaum »mit einer grossen Höhe germani-
scher Musik vereinbaren« lassen.612 Nationalistische Forscher vermuteten hingegen, 
es habe bereits in der Vorgeschichte eine avancierte Kunstmusik gegeben. Obwohl es 
keinerlei Anhaltspunkte gibt, was mit den Instrumenten gespielt wurde, ging Oskar 
Fleischer davon aus, die germanische Musik sei »kriegerisch-erhaben, übrigens nicht 
rohschmetternd und lärmend, sondern getragen, kräftig und edel« gewesen.613 

607	 Oskar Kroll, »Die Musikinstrumente germanischer Vorzeit«, in: Germanien. Blätter für Freunde 
germanischer Vorgeschichte 2 (1930), S. 32–34, 89–94, hier S. 34.

608	 Matzke, »Von den alten Luren«, S. 151.
609	 Joseph Goebbels, Tagebuch vom 22. Mai 1943. Online-Ausgabe.
610	 Eichenauer, Musik und Rasse (1932), S. 76.
611	 Schmidt, »Die Luren von Daberkow«, S. 89.
612	 Ebd., S. 159.
613	 Oskar Fleischer, »Die Musikinstrumente des Altertumes und Mittelalters in germanischen Län-

dern«, in: Der deutsche Instrumentenbau vom 29. Dezember 1899, S. 99–102.



Altgermanische Musik 133

Der dänische Altertumsforscher Christian Jürgensen Thomsen hatte angenom-
men, die Luren hätten als militärische Signalinstrumente gedient; eine Funktion, 
die die SS-Zeitschrift Das schwarze Korps noch 1941 aufgriff, als sie die Lure als das 
»heilige Kriegshorn der Germanen« bezeichnete.614 Da die sperrigen Instrumen-
te die Mobilität von Kämpfern stark einschränken würden, wird diese These heu-
te nicht mehr aufrechterhalten. Naheliegender erscheint eine kultische Verwendung, 
die dadurch gestützt wird, dass es sich um Depotfunde handelt, um bewusst vergra-
bene Artefakte, die man trotz ihres Materialwerts nicht einschmolz.615 Diese Funk-
tion widersprach der These avancierter Kunstmusik, sie war aber in anderer Wei-
se anschlussfähig an den Nationalsozialismus, denn Heinrich Himmler und Alfred 
Rosenberg waren an der Wiedereinführung alter religiöser Praktiken interessiert.616 

614	 Joachim Schween, »Verehrt und mißbraucht. Zur Rezeptionsgeschichte der bronzezeitlichen 
Luren im 19. und 20. Jahrhundert«, in: Music-Archaeological Sources: Finds, Oral Transmission, 
Written Evidence, hg. von Ellen Hickmann und Ricardo Eichmann, Rahden / Westfalen 2004, 
S. 193–220, hier S. 204.

615	 Broholm / Larsen / Skjerne, Lures of the Bronze Age, S. 69.
616	 Schween, »Rezeptionsgeschichte«, S. 201.

Abb. 8: Lurenbläser der SS bei einem nordischen Tag 



134 Themen

Die an der weiten Öffnung angebrachten Scheiben mit Sonnenmotivik ließen sich 
deuten als Bezug zum Sonnenkult, »der bei den Germanen vom Rhein bis zur Düna-
mündung, bis Finnland und Skandinavien längst vor der menschenhaften Gestal-
tung eines Zeus, Wotan, Jupiter das Licht, die Sonne auf Bergeshöhen als segenspen-
dende Macht verehren läßt«.617

Die Verbindung der Lure zum Kult wird gestützt durch das auf Originalinstrumen-
ten leicht auszuführende Glissando, das ein Geräusch wie das Brüllen eines Bullen 
entstehen lässt; eines Tiers, das im Mittelpunkt der bronzezeitlichen Kultvorstellun-
gen stand.618 Der Eindruck vom Kopf eines Rinds drängt sich auch auf, wenn man die 
Luren in Spielposition hält, wobei sie sich die Windungen hinter dem Kopf des Blä-
sers spiralig aufwinden; überdies ging die Entwicklung der Instrumente offenbar von 
einfachen Rinderhörnern über mit Bronze beschlagene Tierhörner zu ihrer Nach-
ahmung in Bronze.619 Auf einen kultischen Gebrauch verweisen vereinzelte bildli-
che Zeugnisse wie eine Felsritzung aus Kivik in Südschweden, wo sich Reste einer 
bronzezeitlichen Grablege aus der Zeit um 1000 v. Chr. erhalten haben. Sie zeigt in 
der oberen Reihe Bläser, während darunter um einen Altar stehende Frauen oder 
als Frauen gekleidete Maskentänzer zu sehen sind. Die waffenlosen Männer in der 
untersten Reihe deutet Schmidt als Kriegsgefangene mit hinter dem Rücken festge-
bundenen Armen, die vom Schwertträger geopfert werden. Bei den mit den Luren 
erzeugten Klängen handelt es sich entweder »um einen Zauberlärm, durch den die 
Geister der zu opfernden Kriegsgefangenen der unteren Bilderreihe beschwichtigt 
werden sollten, oder es gilt, die rhythmischen Bewegungen der Maskentänzer der 
mittleren Reihe zu begleiten«.620 Wahrscheinlich habe beides Geltung, jedenfalls las-
se sich »die musikalische Bedeutung der Luren nach den Darstellungen des Kivik-
monumentes viel richtiger oder wenigstens sachgemässer bewerten, als nach rekla-
mehaften Konzertaufführungen, bei denen moderne Nachbildungen der Luren von 
modern geschulten Trompetern geblasen werden«.621 Trotz aller Bedenken setzte sich 
letztere Deutung schließlich durch.

617	 Willi Betzinger, »Zeugnisse frühgermanischen Musik-Sonnenkults«, in: Deutsche Musikkultur 3 
(1938 / 39), S. 375–379, hier S. 377.

618	 Donal O’Callaghan, »The Brudevaelte Lur Re-examined: The Evidence for Ritual Music in the 
Scandinavian Late Bronze Age«, in: Galpin Society Journal 36 (1983), S. 104–108.

619	 Schmidt, »Die Luren von Daberkow, S. 88, 144ff.
620	 Ebd., S. 160.
621	 Ebd.



Altgermanische Musik 135

Mehrstimmigkeit und Tonsystem

Oskar Fleischer und seinen Nachfolgern gab die Lure Hinweise auf die angebliche 
musikalische Disposition des germanisch-nordischen Menschen. Diese zeige sich in 
einer quasi angeborenen Neigung zur Mehrstimmigkeit und in der Existenz eines 
autochthonen germanischen Tonsystems. Die in der Regel paarweise gefunden Luren 
stimmen hinsichtlich ihrer Stimmung jeweils exakt überein, und man ging davon 
aus, dass die bronzezeitlichen Handwerker damit eine Absicht verfolgten. Welche 
Folgerungen daraus zu ziehen seien, war allerdings umstritten. Angul Hammerich 
wusste, dass es in vielen Kulturen üblich ist, Instrumente paarig zu gebrauchen, und 
er verwies auf das Alte Testament, wo Jehova Moses gebot: »Mache dir zwei Trom-
peten von dichtem Silber.«622 Er äußerte sich daher vorsichtig zur erstmals von Fran-

622	 Hammerich, »Studien«, S. 12.

Abb. 9: Felsritzung im Grab von Kivik



136 Themen

çois-Joseph Fétis geäußerten These, dass die Mehrstimmigkeit im Norden erfunden 
worden sei. Die Überlieferung der Luren könne sie stützen, zwangsläufig sei dies aber 
nicht: Beim Spielen werde es vorgekommen sein, dass einer der Musiker versehent-
lich etwas anderes spielte als der andere; wenn man dies als wohlklingend empfun-
den habe, hätte sich daraus Mehrstimmigkeit entwickeln können. Denkbar sei auch, 
man hatte bereits Kenntnisse der Harmonik und baute sie ganz bewusst als Paa-
re.623 Fleischer erschien die Mehrstimmigkeit der altgermanischen Musik dagegen 
als eine vollendete Tatsache. Er postulierte, die »nordgermanische Blasmusik muss-
te mit unabwendbarer Naturnotwendigkeit zur Mehrstimmigkeit führen. […] Denn 
wenn mehrere Spieler auf Blechinstrumenten blasen, so werden sie nur dann akkor-
disch zusammenhängende Töne vermeiden können, wenn sie sich bereits eine große 
Übung und Beherrschung der Blastechnik erworben haben; je roher und ursprüng-
licher aber ihre Kunst, desto mehr werden sie akkordische Zusammenklänge (selbst 
gegen den Willen) hervorbringen.«624 Dies schien ihm zu beweisen, »dass die Germa-
nen in der polyphonen Musik ganz selbstständig ohne fremde Anleihen sich zu der 
Höhe aufschwangen, die sie noch heute vor allen anderen Völkern voraus haben«.625 

In der Musikwissenschaft wurde die These kontrovers diskutiert. Ihr schloss sich 
überraschenderweise der nationalistischen Bestrebungen fernstehende, spätere 
Münchner Ordinarius Rudolf von Ficker an, der es 1925 für ausgeschlossen hielt, die 
zweite Lure habe allein zur Klangverstärkung gedient. Das paarweise Vorkommen 
lasse sich nur dadurch erklären, dass die Musik der alten Germanen »wenigstens zwei 
Instrumente erforderte, daß sie also, wie wir im erweiterten Sinne sagen, zwei oder 
mehrstimmig war«. Musik beruhe auf dem Zusammenerklingen zweier verschie-
dener Töne, worin man »bereits die Grundform eines Musikempfindens erkennen 
[könne], das für die germanischen Völker des Nordens in besonderen Grad kenn-
zeichnend ist: ihr ausgesprochener Sinn für Klangwirkungen«.626 Dagegen wandte 
Curt Sachs ein, dass die paarweise Verwendung von Blasinstrumenten über ganz Asi-
en verbreitet sei; ebenso wie Zweistimmigkeit könne man auch antiphonische Ver-
wendung oder Einstimmigkeit annehmen. 627 Obwohl Hans Joachim Moser sich häu-
fig der Lure als Beweis für die germanische Hochkultur bediente, lehnte er es ab, 
sie mit Mehrstimmigkeit in Verbindung zu bringen; er vermutete, dass die Bläser 
sich mit ihnen antworteten, wobei unklar bleibt, worauf seine Erkenntnis gründe-

623	 Ebd., S. 30f.
624	 Fleischer, »Musikinstrumente«, S. 100f. Hervorhebung von Fleischer.
625	 Fleischer, »Entwicklung der germanischen Musik«, S. 25f.
626	 Rudolf von Ficker, »Formprobleme der mittelalterlichen Musik«, in: Zeitschrift für Musikwissen-

schaft 7 (1924 / 1925), S. 195–213, hier S. 208.
627	 Sachs, Reallexicon, S. 246.



Altgermanische Musik 137

te, dass sie in verschiedene Himmelsrichtungen zu blasen hatten.628 Für Carl Stumpf 
wies die exakte Übereinstimmung der Tonhöhen innerhalb der Lurenpaare darauf 
hin, dass sie unisono geblasen wurden, denn generell pflege man für mehrstimmi-
ges Blasen Instrumente verschiedener Tonhöhe zu nehmen.629 Auch dem Prähisto-
riker Friedrich Behn bewies die gleiche Stimmung keineswegs, dass sie zweistimmig 
geblasen wurden, denn eine Verdopplung der Instrumente diene vor allem der Ver-
dopplung der Lautstärke. Allein der Umstand, dass in sechs Luren aus Brudevael-
te teils in C, teils in Es gestimmt sind, also im Intervall der kleinen Terz, könne auf 
ein harmonisches Empfinden der alten Germanen hinweisen. Alle weiteren Schlüsse 
entbehrten jeglicher wissenschaftlichen Grundlage.630 Auch wenn eindeutige Beweise 
fehlten, konnte man mit den Luren scheinbar die sich von den Deutschen selbst zuge-
schriebene Anlage zur Mehrstimmigkeit bis in die Vorgeschichte zurückverfolgen. 
Von der Überzeugung, dies weise auf eine hochstehende Musikkultur hin, ließ man 
sich auch nicht durch ethnologische Forschung abbringen, die anhand der Musik von 
Naturvölkern zeigte, dass Mehrstimmigkeit »keineswegs das Produkt einer höheren 
Musikkultur« sein müsse.631 Der Musikpädagoge Michael Alt, seit 1933 Mitglied der 
NSDAP, war vor allem in der Lehrerbildung tätig und unterrichtete als Professor an 
Hochschulen für Lehrerbildung in Oldenburg, Lauenburg und Hannover. Er gestand 
auch den außereuropäischen Völkern Mehrstimmigkeit zu, aber er unterstellte, 
ihnen fehlten die seelischen Anlagen, »diesen Zusammenklang von Tönen als beson-
ders wertvoll zu empfinden und zu einem Gegenstand des musikalischen Schöpfer-
tums zu machen«. Er beharrte darauf, dass die Luren die »nordische Urgewohntheit 
des mehrstimmigen Musizierens« bewiesen.632

Fleischer schienen Gestalt und Überlieferungssituation der Lure noch weitere 
Phänomene der altgermanischen Musik zu erklären. Ihr Tonsystem »war dasjeni-
ge, worauf alle Röhren-Instrumente von der unerschütterlichen Naturnotwendigkeit 
angewiesen sind: das System der Naturtonreihe, d. h. der Durakkord und die Dur-
tonleiter. Beide elementare Faktoren der Musik darf man daher als autochthon-ger-

628	 Hans Joachim Moser, Geschichte der deutschen Musik von den Anfängen bis zum Beginn des 
Dreißigjährigen Krieges, Stuttgart und Berlin 1921, S. 35.

629	 Carl Stumpf, Die Anfänge der Musik, Leipzig 1911, S. 91. 
630	 Friedrich Behn, »Die musikwissenschaftliche Bedeutung der Luren von Daberkow«, in: Prähis-

torische Zeitschrift 7 (1915), S. 177–179, hier S. 179. Neuere Untersuchungen zeigen jedoch, dass die 
unterschiedlich gestimmten Paare nicht zusammen eingesetzt wurden, da sie aus verschiedenen 
Epochen stammen. Peter Holmes, »The Scandinavian Bronze Lurs«, in: Second Conference of the 
ICTM Study Group on Music Archaeology, Volume II: The bronze Lurs, hg. von Cajsa S. Lund, 
Stockholm 1986, S. 51–125, hier S. 86f.

631	 Marius Schneider, Geschichte der Mehrstimmigkeit, Historische und phänomenologische Studien. 
1. Teil: Die Naturvölker, Berlin 1934, S. 107.

632	 Michael Alt, Deutsche Art in der Musik, Leipzig 1936, S. 8.



138 Themen

manisch bezeichnen.«633 An anderer Stelle behauptete er, die deutsche Musik sei wie 
die ihrer germanischen Vorfahren nicht nur mehrstimmig, sondern auch eine Dur-
Musik, was sich in den Volksliedern zeige, die zudem »häufig in den ersten Takten 
ihrer Melodie durch ein fast soldatisches, mit den Luren blasbares Signal bestimmt« 
werden. Moll sei dagegen »unserm Wesen im Grunde fremd, weil kirchlich«, es sei 
eine »nichtgermanische, weichliche Tonart, die unserem germanischen, kraftvollen, 
aufrechten Wesen nicht entspricht«.634 Moll sei charakteristisch für slawische Musik, 
denn ob »der Russe und Pole sein Liebchen […] besingt […], oder ob er von Kampfes-
lust und Wagemut und kühnen Taten singt und sagt – immer dient ihm […] Moll zur 
Grundlage seiner Melodien«.635 Die Thesen, so plakativ sie formuliert waren, schie-
nen geeignet, die seelischen Eigenheiten der »Rassen« in der musikalischen Subs-
tanz nachzuweisen. Sie blieben nicht ohne Wirkung auf die akademische Musik-
wissenschaft und 1937 schrieb auch Ernst Bücken von einem »im germanischen 
Norden angestammten Dur-Empfinden«; er unterstellte, das »germanische Dur-
Gefühl stemmte sich gegen die fremdartige Tonalität der Kirchenmusik«.636 Derarti-
ge Zuschreibungen beschränkten sich nicht auf nationalistische Autoren, und 1926 
unterschied der dem Zionismus nahestehende Heinrich Berl zwischen europäischem 
Dur und dem Moll der orientalisch-jüdischen Musik.637 Trotz aller Ungereimtheiten 
beherrschte die Idee eines »germanischen Tonsystems« eine Zeitlang die Mittelalter-
forschung und wird u. a. in Karl Gustav Fellerers Deutsche Gregorianik im Franken-
reich (1941) reflektiert.638

An der rassistisch begründeten Deutung der Kirchentonarten als »fremdartig« war 
Hans Joachim Moser wesentlich beteiligt. 1913 publizierte er einen Aufsatz, in dem 
er das Ziel formulierte, die »musikalische Rasseneigenschaft« zu ergründen. Abwei-
chend von Fleischer vertrat er die These, Dur und Moll seien als germanisch zu ver-
stehen, während die Kirchentonarten »fremd« seien, was in Verbindung stand mit 
dem als gewaltsame Überfremdung der germanischen Kultur verstandenen Chris-
tentum. Den modernen Nationalgedanken in das frühe Mittelalter projizierend, sah 
Moser überall im Mittelalter »ein mächtiges Aufbegehren des germanischen Eigen-

633	 Fleischer, »Musikinstrumente«, S. 100f. 
634	 Oskar Fleischer, »Vor- und frühgeschichtliche Urgründe des Volkslieds«, in: Die Sonne. Monats-

schrift für nordische Weltanschauung und Lebensgestaltung 3 (1926), S. 20–27, hier S. 27.
635	 Oskar Fleischer, »Ein Kapitel vergleichender Musikwissenschaft«, in: SIMG 1 (1899), S. 1–53, hier 

S. 17f.
636	 Bücken, Musik der Nationen, S. 34.
637	 Heinrich Berl, Das Judentum in der Musik, Berlin und Leipzig 1926, S. 107.
638	 Franz Körndle, »Das ›germanische Tonsystem‹. Musikwissenschaft und Mittelalterforschung in 

der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts«, in: Musikforschung. Faschismus. Nationalsozialismus. 
Referate der Tagung Schloss Engers, hg. von Isolde von Foerster, Christoph Hust und Christoph-
Hellmut Mahling, Mainz 2001, S. 197–209, hier S. 207.



Altgermanische Musik 139

willens wider die hierarchisch-imperialistischen Tendenzen der Mittelmeerrasse«.639 
Es werde sich zeigen lassen, dass »jener Kampf zwischen der kirchentonartlichen und 
der volkstümlich-harmonischen Musik kein anderer gewesen ist als der zwischen 
Internationalismus und Individualismus, zwischen Völkerchaos und Germanen-
tum.«640 Zugleich widersprach Moser der Annahme, die tonale Musik habe sich aus 
der modalen entwickelt, denn Dur-Moll und Kirchentonarten seien so weit vonein-
ander geschieden, dass ein gemeinsamer Ursprung ebenso wenig denkbar sei wie »in 
der Zoologie die Säugetiere als Abkömmlinge der Insekten gelten können«.641 Noch 
1940 wiederholte er die Vermutung, dass Dur und Moll nicht von den Kirchenton-
arten abgeleitet seien, sondern als ein »selbstständiges Eigengut der nordischen Ras-
se« verstanden werden müssen; nun vermutete er aber mit Fleischer, wahrschein-
lich sei Dur schon immer die »volksgemäße Tonart der Germanen« gewesen. Seinem 
alten Beitrag schrieb er zu, die Sensibilität für das germanische Tonsystem geweckt 
zu haben, die sich jetzt in Sammelbänden wie dem Zur Tonalität des deutschen Volks-
lieds (1938) zeige.642 

Die aus dem Tonvorrat der Luren abgeleitete Idee des germanischen Dur verselbst-
ständigte sich und schien sogar für die Musik der Gegenwart relevant. Der Anlass 
des genannten Sammelbands war Klärungsbedarf innerhalb von nationalsozialisti-
schen Massenorganisationen, wo man fürchtete, bei der Komposition neuer Lieder 
könnten »slawisches Moll« oder »artfremde Tongeschlechter« Verwendung finden.643 
Der Herausgeber Guido Waldmann, ein Musikpädagoge und Komponist, stand im 
Dienst der Reichsjugendführung und wurde im folgenden Jahr Leiter einer Arbeits-
stelle, die systematisch die Musik der deutschen Volksgruppen im Ausland untersu-
chen sollte; 1952 übernahm er die Leitung der Musikhochschule Trossingen. In dem 
Band widmeten sich der These des germanischen Dur neben parteinahen Forschern 
auch renommierte Musikwissenschaftler. Die Beiträge von Gotthold Frotscher, Kurt 
Huber, Fritz Metzler, Joseph Müller-Blattau, Georg Schünemann und Waldmann 
kamen nur insofern zu einem übereinstimmenden Ergebnis, als sie die Hypothese 
ablehnten – wenn auch aus unterschiedlichen Gründen. Eine Rezension resümier-
te daher, dass »nicht schon alle Fragen übereinstimmend und endgültig beantwortet 
werden« konnten, die Unvereinbarkeit der vertretenen Positionen bedeute aber nicht, 

639	 Hans Joachim Moser, »Die Entstehung des Durgedankens, ein kulturgeschichtliches Problem«, in: 
SIMG 15 (1913 / 14), S. 270–295, hier S. 291.

640	 Ebd., S. 273.
641	 Ebd., S. 271, 289.
642	 Moser, »Germanenmusik«, S. 407.
643	 Guido Waldmann und Wolfgang Stumme, »Vorwort«, in: Zur Tonalität des deutschen Volkslieds, 

hg. im Auftrag der Reichsjugendmusikführung von Guido Waldmann, Wolfenbüttel und Berlin 
1938, S. III-IV.



140 Themen

dass sie nicht stichhaltig seien, sondern der Band müsse als ein Ansporn für weitere 
Forschung angesehen werden.644 

Waldmann lehnte es in einem Beitrag über die Musik in deutschen Sprachinseln 
ab, in kirchentonartlicher Melodik etwas Artfremdes zu sehen. In den Enklaven des 
Deutschtums ließen sich auch dann Moll und Kirchentonarten in den Volksliedern 
finden, wenn sie in der Musik der umgebenden Völker fehlen. Wie könne ein Lied-
gut undeutsch sein, das über Jahrhunderte in Gemeinschaften lebendig blieb, die um 
ihre deutsche Eigenart kämpfen mussten?645 Im umfangreichsten Beitrag des Bands 
widmete sich Metzler, der kurz zuvor mit der Arbeit Die Tonalität und melodische 
Struktur des nordischen Volkslieds promoviert worden war, der Frage aus einer dezi-
diert rassentheoretischen Perspektive. Die Thesen von Fleischer und Moser lehnte 
er nicht völlig ab, sie müssten aber weiter ausdifferenziert werden, denn seinen eige-
nen Beobachtungen zufolge seien Moll und Kirchentöne im Norden weit verbreitet, 
was nicht durch den Einfluss der katholischen Kirchenmusik erklärt werden könne, 
die dort erst spät und wegen der Reformation auch nur kurz rezipiert wurde.646 Nicht 
haltbar sei die Behauptung, »die nordische Rasse sei die Entdeckerin des Dreiklangs 
und die Schöpferin der Harmonik überhaupt. Melodische Dreiklangsbildungen fin-
den wir auf Schritt und Tritt im mongolischen Rassenkreise, besonders auffällig in 
der Indianermusik.«647 Huber meldete grundsätzliche Bedenken an, denn die bishe-
rige Forschungslage und die Überlieferung – Volkslieder verändern sich unter dem 
Einfluss von Kunstmusik – lasse die Zusammenführung von »Rassen« und Tonarten 
nicht zu. Man müsse sich klarmachen, dass »nicht die historisch gewordenen tona-
len Systeme selbst, sondern nur die Dispositionen zu solchen Systemen rassisches 
Erbgut sein können. Die rassischen Dispositionen zu bestimmten tonalen Struktu-
ren seien mit den historisch ausweisbaren Strukturen noch nicht gegeben, sie sind 
erst aus einer Vergleichung der Gesamtheit historischer Entwicklungen aufzusuchen. 
Nicht eine Definition von der Rassenlehre her, vielmehr eine Ausrichtung aller Ana-
lysen auf eine musikalische Rassenkunde hin erscheint uns daher als die vielleicht 
dringlichste Aufgabe heutiger volksmusikalischer Forschung.«648 Wenig später posi-
tionierte sich Walter Wiora an anderer Stelle gleichfalls gegen die »seltsame Ansicht 
[…], seit urgermanischer Zeit sei ›heldisches Dur‹ das Tongeschlecht des echten deut-
schen Volksliedes«. Leicht könne jemand, der nur mit dem neueren Durlied vertraut 

644	 Rudolf Steglich, »Rezension von Zur Tonalität des deutschen Volkslieds«, in: Archiv für Musik-
forschung 4 (1939), S. 120–124.

645	 Guido Waldmann, »Tonalitätsfragen im Volkslied der deutschen Sprachinseln«, in: Zur Tonali-
tät des deutschen Volkslieds, hg. im Auftrag der Reichsjugendmusikführung von Guido Wald-
mann, Wolfenbüttel und Berlin 1938, S. 61–72, hier S. 72.

646	 Metzler, »Dur, Moll und ›Kirchentöne‹ als musikalischer Rassenausdruck«, S. 4.
647	 Ebd., S. 25.
648	 Huber, »Wo stehen wir heute?«, S. 87.



Altgermanische Musik 141

ist, »die anderen Tonarten, weil sie ihm persönlich fremd sind, für artfremd hal-
ten«. Vorderhand sei es erst mal notwendig, viel mehr Quellen zu erschließen, um 
zu belastbaren Aussagen kommen zu können. Auch müsse man die Perspektive über 
die »einseitige Blickrichtung auf ›Tonleitern‹» hinaus weiten; die Tonarten müssten 
»von innen« verstanden werden. Man dürfe nicht bei vordergründigen »Zuweisungen 
kompakter Begriffe wie Dur und Kirchentonarten zu Völkern und Rassen« stehen 
bleiben, »sondern untersuchen, in welchem Sinn und Maß überhaupt tonale Erschei-
nungen an Menschen gebunden sind« und klären, was dabei tatsächlich durch die 
Rasse und was durch den Kontext bedingt sei.649 Wenig später schob er einen wei-
teren Aufsatz nach, um sich erneut gegen den »Aberglauben« zu stellen, wonach das 
männliche, heldische Dur zum deutschen Volkslied gehöre wie das weiche, traurige 
Moll zum slawischen.650 Er wies nach, dass einige bei den Deutschen in Polen verbrei-
tete Molllieder auch in anderen Teilen Deutschlands vorkommen, also nicht von der 
polnischen Bevölkerung übernommen sein konnten. Auch Friedrich Blume schaltete 
sich ein und stellte mit Hinweis auf Hubers Forschungen klar, dass »Rassenfragen« 
nicht sinnvoll mit Leiterbildungen und Tonalitäten erklärt werden könnten – diese 
werden durch die Materialität des Musizierens sowie die kulturellen Rahmenbedin-
gungen bestimmt. Die vergleichende Musikwissenschaft habe bereits geklärt, dass es 
nicht möglich sei, »rassische Fragen unmittelbar an Tonalitätsverhältnisse oder Ton-
system« anzuschließen; dass die historische Musikwissenschaft dies nicht berück-
sichtige, liege allein an ihrer beschränkten Wahrnehmung. Sicher sei, dass »die Ver-
teilung der Tonsysteme über die Völker nicht an Rassen gebunden ist, sondern eher 
an Völkergruppen mit gleichen materiellen Kulturbedingungen. Instrumente brin-
gen beim Vordringen zu anderen Völkern Tonsysteme mit sich, die Tonsysteme sind 
in voller Breite übertragbar.«651 

649	 Walter Wiora, »Die Tonarten im deutschen Volkslied«, in: Deutsche Musikkultur 3 (1938 / 39), 
S. 428–440.

650	 Walter Wiora, »Das Alter der deutschen Volksliedweisen«, in: Deutsche Musikkultur 4 (1939 / 40), 
S. 15–32.

651	 Blume, Rasseproblem, S. 16f. 



142 Themen

Frühchristliche und mittelalterliche Musik

Einbruch des Christentums in die Welt der Germanen

Das Eindringen der als »artfremd« verstandenen frühchristlichen Musik in die Welt 
der Germanen wurde zu einer Kernfrage der Musikforschung im »Dritten Reich«. 
Im Kontext antisemitischer Einlassungen führte der Dirigent und Musikhistoriker 
Robert Pessenlehner aus, der Gregorianische Choral bezeuge »mit seiner rückgratlo-
sen Einförmigkeit den Einbruch einer anderen Rasse und damit einer anderen Welt« 
in die germanische Musik.652 Derartige Einschätzungen bezogen sich darauf, dass 
die frühchristliche Musik offenkundig in enger Verbindung mit der des Judentums 
stand, wovon man ableitete, sie könne nicht mit dem ästhetischen Empfinden des 
germanisch-nordischen Menschen im Einklang stehen. Da die ersten Kantoren der 
christlichen Kirche getaufte Juden gewesen waren, schien es sicher, dass wesentliche 
Elemente aus der jüdischen Gottesdienstordnung stammten.653 Wollte man die Mu-
sik für das nationalsozialistische Deutschland akzeptabel machen, dann musste ei-
ne wissenschaftliche Auseinandersetzung ihre Herkunft in einer Weise erklären, die 
die jüdischen Wurzeln als unbedeutend erscheinen ließ. Friedrich Blume wollte sich 
nicht damit abfinden, dass man den Choral allein aufgrund von »Missverständnis-
sen« verdamme, da er das Fundament der abendländischen Musikgeschichte sei.654 
Er klagte, dass es noch immer keine nennenswerte »auf rassische oder völkische Pro-
bleme ausgerichtete Gregorianikforschung gebe« und äußerte die Erwartung, man 
könne zeigen, »wie dünn, ja wie überraschend dünn der Nebelschleier ist, den die 
Überschichtung durch übertragene artfremde Elemente und Formen über ein ur-
sprüngliches, germanisches Singgut von vorwiegend nordischer Rasse gebreitet« 
habe.655 Den Versuchen, den Choral auf diesem Weg salonfähig zu machen, schlos-
sen sich zahlreiche Musikwissenschaftler an, aber gelegentlich wurde die Strategie 
durchschaut. Alfred Quellmalz unterstellte Bruno Maerker, den er gleichwohl für die 
Choralforschung des SS-Ahnenerbes einstellen wollte, dieser biete wegen seiner ka-
tholischen Vergangenheit »weltanschaulich nicht volle Gewähr. Dies zeigt sich auch 

652	 Pessenlehner, Vom Wesen der deutschen Musik, S. 164.
653	 Peter Gradenwitz, Die althebräischen Gesänge und die frühe christliche Psalmodie, Stuttgart 1983, 

S. 6.
654	 Blume, Rasseproblem, S. 47.
655	 Ebd., S. 49.



Frühchristliche und mittelalterliche Musik 143

in seinem Aufsatz,656 worin er alle jüdischen Einflüsse in der Gregorianik verneint 
und diesen (und damit die katholische Kirchenmusik überhaupt) für die Gegenwart 
retten zu können vermeint.«657

Das Wunschbild von historischer Forschung in völkischer Bewegung und Nati-
onalsozialismus war die Rekonstruktion der unverfälschten Kultur der alten Ger-
manen, worunter Joseph Müller-Blattau »jenes Germanentum [verstand], das vom 
römischen Christentum und antiker Bildung noch nicht greifbar beeinflusst ist«.658 
In dieser Vorstellungswelt hatte die als eine ideale Zeit verklärte germanische Vor-
geschichte ein abruptes Ende durch die Einführung des Christentums gefunden. Die 
Idee hatte eine lange Vorgeschichte und schon Friedrich Schlegel hatte die Unter-
werfung und Missionierung der Sachsen durch Karl den Großen als Abbruch der 
germanischen Theologie gedeutet.659 Die Idee prägte noch den Diskurs des National-
sozialismus und der Politiker R. Walter Darré klagte, die »Bekehrung zum Chris-
tentum  […] entzog dem germanischen Adel seine sittlichen Grundlagen«.660 Den 
Germanen näher zu stehen als der Katholizismus schien der von Martin Luther 
begründete Protestantismus. Jakob Grimm stellte ihn in Kontinuität zu den alten 
germanischen Praktiken, denn beiden fehlten die Idolatrie und der Tempeldienst.661 
An den Historiker Heinrich von Treitschke anschließend, der den Reformator zum 
»Führer der Nation« erklärt hatte, wurde Luthers Wirken als Dienst am Germanen-
tum gedeutet. Es habe dazu geführt, dass Bestrebungen wie »der Nationalhaß des 
ritterlichen Adels wider die wälschen Prälaten, der Groll der mißhandelten Bauern, 
sich zu einem mächtigen Strome vereinigten und gewaltig aufwallend alles römische 
Wesen aus unserem Staate, unserer Kirche fortschwemmten«.662 Dabei handelt es 
sich um eine Fehldeutung, da Luthers Äußerungen keineswegs ausschließlich positiv 
gemeint waren und auch nicht als nationalistische Parolen zu verstehen sind, sondern 
sich auf das Verhältnis der Deutschen zu Gott beziehen.663 Houston S. Chamberlain 
imaginierte den Reformator sogar als einen germanischen Führer vom Schlage des 
Arminius, »hoch zu Ross, die Streitaxt schwingend zum Schutze seiner geliebten nor-
dischen Heimat, und dann wieder am trauten Herde inmitten der Kinder Schar, oder 

656	 Bruno Maerker, »Gregorianischer Choral und Deutsches Volkslied  – einander ergänzende 
Quellen unserer musikalischen Ur- und Frühgeschichte«, in: Jahrbuch für Volksliedforschung 7 
(1941), S. 71–127.

657	 Alfred Quellmalz, »Plan zur Erforschung des Gregorianischen Gesanges im Hinblick auf seine 
Bestandteile germanischer Musik«. Bundesarchiv Berlin NS 19 / 209, S. 4f.

658	 Müller-Blattau, Germanisches Erbe in deutscher Tonkunst, S. 7.
659	 Hartwich, Deutsche Mythologie, S. 42.
660	 Darré, Neuadel aus Blut und Boden, S. 19.
661	 See, Barbar, Germane, Arier, S. 195.
662	 Heinrich von Treitschke, Luther und die deutsche Nation, Berlin 1883, S. 5.
663	 Gottfried Maron, »Luther und die ›Germanisierung des Christentums‹. Notizen zu einer fast 

vergessenen These«, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 93 (1983), S. 313–337, hier S. 335.



144 Themen

an der Männertafel, das Methorn bis zum letzten Tropfen leerend und Heldenlieder 
den Ahnen zum Ruhme singend«.664 

Im Zentrum der völkischen Weltanschauung stand die »antisemitisch, antikatho-
lisch und antirömisch begründete Forderung nach einer ›arteigenen‹, das heißt einer 
Rasse und Volk angeblich wesensgemäßen Religion«.665 Trotz aller Uneinigkeit, wie 
diese Reform auszusehen habe, bestand Konsens darüber, dass die katholische Kir-
che mit ihrem jüdisch-römischen Fundament die autochthone Kultur der Germa-
nen zerstört habe. Manche verbanden den Wunsch nach religiöser Erneuerung mit 
neuheidnischen Vorstellungen, Okkultismus und Rassentheorien, andere versuch-
ten dem Christentum nordische Wurzeln anzudichten, zumindest aber die jüdischen 
Ursprünge zu verkleinern. Chamberlain behauptete, nach Galiläa, das von Judäa 
rechtlich getrennt war, seien in den Jahrhunderten vor Christi Geburt viele Griechen 
und Phönizier eingewandert, und vermutete, die »Wahrscheinlichkeit, dass Christus 
kein Jude [war], dass er keinen Tropfen echt jüdischen Blutes in den Adern hatte, ist 
so groß, dass sie einer Gewissheit fast gleichkommt«.666 Die Thematik blieb im »Drit-
ten Reich« virulent, in dem besonders Alfred Rosenberg gegen das Christentum agi-
tierte, das er durch eine »Religion des Blutes« ersetzt wissen wollte. Es kam zu reli-
giösen Gegenbewegungen zur etablierten Kirche, wobei der Hildesheimer Domvikar 
Konrad Algermissen 1934 zwei Grundströmungen identifizierte, »eine christentums-
feindliche, deutschgläubige und eine anscheinend christentumstreue, aber in Wirk-
lichkeit das Christentum völkisch einengende und umbiegende, deutschkirchliche 
Richtung«.667

Die negativen Einstellungen gegenüber dem Katholizismus wurden auf die früh-
christliche Musik übertragen. Rudolf Sonner klagte, statt seiner »arteigenen Musik 
hörte nun der Germane während des Gottesdienstes den römischen Kirchenge-
sang«.668 Vor allem wog schwer, dass die jüdisch-römische Musik scheinbar die aut-
ochthone Musikkultur der Germanen zerstört hatte. Dem Musikpädagogen Walter 

664	 Chamberlain, Grundlagen des 19. Jahrhunderts, S. 502f.
665	 Uwe Puschner, »Völkische Geschichtsschreibung. Themen, Autoren und Wirkungen völkischer 

Geschichtsideologie«, in: Geschichte für Leser. Populäre Geschichtsschreibung in Deutschland im 
20. Jahrhundert, hg. von Wolfgang Hardtwig, Stuttgart 2005, S. 287–308, hier S. 289.

666	 Chamberlain, Grundlagen des 19. Jahrhunderts, S. 218f. Zu der Deutung vgl. Bermbach, Houston 
Stewart Chamberlain, S. 471ff. Zur »Arisierung« Jesu vgl. auch Suzannah Heschel, The Aryan 
Jesus. Christian Theologians and the Bible in Nazi Germany, Princeton 2008, S. 41–44; Martin 
Leutzsch, »Karrieren des arischen Jesus zwischen 1918 und 1945«, in: Die völkisch-religiöse Bewe-
gung im Nationalsozialismus. Eine Beziehungs- und Konfliktgeschichte, hg. von Uwe Puschner 
und Clemens Vollnhals, Göttingen 2012, S. 195–217.

667	 Konrad Algermissen, »Christentum und Germanentum«, in: Theologie und Glaube. Zeitschrift 
für den katholischen Klerus 26 (1934), S. 302–330, hier S. 303.

668	 Rudolf Sonner, »Kultur – Rasse – Musik«, in: Die Musik X XVIII / 6 (März 1936), S. 402–407, hier 
403.



Frühchristliche und mittelalterliche Musik 145

Kühn schien es, mit dem Christentum habe eine Musik Einzug gehalten, die »zum 
größeren Teil jüdischen Ursprungs war und darum ihrer ganzen Haltung nach 
volksfremd bleiben« musste. Ludwig der Fromme, der Sohn und Nachfolger Karls 
des Großen, »ließ die Lieder und Sprüche unserer germanischen Vorfahren vernich-
ten«. Daher könne man sich kein Bild mehr machen »von der Klanggestalt der hei-
ligen Kirche unserer Altvorderen, Sprüche und Lieder, die […] Ausdruck altgerma-
nischen Seelentums waren. Es ist die ewige Schuld dieser Römlinge, daß sie uns ein 
für allemal die Möglichkeit geraubt haben, Emanationen germanischen Seelentums 
aus allerältester Zeit zu besitzen.«669 Der Vorwurf beruhte auf der spekulativen Ausle-
gung einer Bemerkung des Biografen Thegan, wonach Ludwig die »heidnischen Lie-
der, die er in seiner Jugend gelernt hatte, verachtete […] und wollte sie weder lesen 
noch hören«.670 Eine bewusste Unterdrückung des Germanischen glaubten andere 
noch in den jüngeren Reformbeschlüssen der römischen Kurie zu erkennen, die die 
Rückbesinnung auf ursprüngliche Formen der Kirchenmusik forderten; so im 1903 
von Pius X. veröffentlichten Motu proprio »Tra le sollecitudini«, das den gregoriani-
schen Choral zum Maßstab erhob. Karl Blessinger unterstellte dem Anliegen einen 
»rassischen« Hintergrund; es sei bezeichnend, dass der Vatikan in der Gegenwart, 
»wo die deutsche Seele sich neu zu regen beginnt, mit Nachdruck auf die ausschließ-
liche Gültigkeit der Gregorianik in der Kirchenmusik hinzuweisen pflegt«. Dieser 
Kampf gegen das »deutsche Rassenbewusstsein« dürfe »ja nicht übersehen oder auf 
die leichte Schulter genommen werden«.671 

Für den stark wertenden Hermann Matzke konnte die »orientalisch-asiatische 
Musik«, die man im Choral, beim Judentum sowie bei einigen lebenden Völkern fin-
de, einen »diesseitig bestimmten, materialistisch-fetischistischen Grundzug nicht 
verleugnen«. Im Gegensatz zu dieser »eindimensionalen Zeitkunst« falle die »ger-
manisch-abendländische Musik« durch ihre Zweidimensionalität auf und besteche 
mit »räumlich-plastischer-architektonischer Gliederung und phantasievoller Gliede-
rung«.672 Der Einstimmigkeit des gregorianischen Chorals schien die angenomme-
ne germanisch-nordische Mehrstimmigkeit gegenüber zu stehen, als deren wichtigs-
ter Beleg die erwähnte Paarigkeit der altgermanischen Luren diente. Die Betonung 
eines hohen Anteils an geistiger Arbeit diente dazu, die eigene Musik aufzuwerten 
und von der der Mittelmeervölker abzugrenzen, denen man intellektuelle Fähigkei-
ten absprach. Polyphonie, eine Kunst, die eine »starke Mitarbeit des Verstandes« vo

669	 Walter Kühn, Führung zur Musik. Voraussetzungen und Grundlagen einer einheitlichen völki-
schen Musikerziehung, Lahr / Baden 1939, S. 38.

670	 Zitiert nach Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum separatim editi 64: Thegan, Die 
Taten Kaiser Ludwigs (Gesta Hludowici imperatoris). Astronomus, Das Leben Kaiser Ludwigs 
(Vita Hludowici imperatoris), hg. von Ernst Tremp, Hannover 1995, S. 201.

671	 Blessinger, »Rassenforschung und rassische Erkenntnis«, S. 674.
672	 Matzke, Ueber deutschen Musikausdruck, S. 12.



146 Themen

raussetzte, konnte für Richard Eichenauer ohnehin nur vom nordischen Menschen 
ausgehen, müsse man doch »in jenem Grübeln über selbstgesetzten Schwierigkei-
ten einen tief eingeborenen Zug der nordischen Seele sehen«.673 Dies hatten schon 
die völkischen Pioniere der Germanenforschung zu zeigen versucht, und Oskar Flei-
scher sah es als bewiesen an, dass die katholische Kirchenmusik ursprünglich die 
»germanische, akkordische Harmonie« vermieden habe; er vermutete, erst durch die 
Begegnung mit den Germanen habe die mehrstimmige Kirchenmusik ihren Anfang 
genommen.674 Die Begründung der Mehrstimmigkeit durch die Germanen ent-
zog sie dem Umfeld der christlichen Kirche, weshalb Willy Pastor besonders unter-
strich, dass sie nicht nur nordeuropäischen, sondern auch weltlichen Ursprungs sei. 
Man dürfe »die Zweistimmigkeit für so alt […] halten, wie die germanische Kul-
tur überhaupt.«675 Die Erfindung der Mehrstimmigkeit komme keineswegs, wie man 
fälschlich annehme, dem Organum und dem Mönch Hucbald zu, dem man zu die-
ser Zeit neben dem Traktat De harmonica institutione auch die Musica enchiriadis 
zuschrieb.676 Mehrstimmigkeit sei eine Musikpraxis, »die lange vorher bekannt war 
und außerhalb der Kirche allgemein geübt wurde«.677 

Im scharfen Kontrast sah Pastor frühchristliche und germanische Musik auch 
durch die verwendeten Mittel der Klangerzeugung – auf der einen Seite Vokalmu-
sik, auf der anderen die durch Luren gelegte Instrumentalmusik –678, was ihm nicht 
als Ausdruck unterschiedlicher Ästhetiken, sondern der jeweiligen körperlich-seeli-
schen Dispositionen erschien. Tatsächlich war die Ablehnung von Instrumentalmu-
sik im frühen Christentum weit verbreitet, aber sie hatte einen anderen Hintergrund. 
Mit unterschiedlichen Begründungen fand sie sich am Ende des ersten Jahrtausends 
in allen drei monotheistischen Weltreligionen: Die Rabbiner argumentierten, nach 
dem Verlust des Jerusalemer Tempels dürfe die dort gespielte Musik so lange nicht 
aufgeführt werden, bis ein neuer gebaut sei; biblische Texte und rabbinische Schrif-
ten deuten an, dass Musikinstrumente zuvor eine bedeutende Rolle gespielt hatten. 
Mohammed verdammte alle weltliche Musik, während die Ablehnung von Inst-
rumentalmusik im Christentum durch die Abscheu vor den ausschweifenden Fes-
ten motiviert war, die unter römischem Einfluss die Gläubigen sittlich zu verderben 
drohte.679 

673	 Eichenauer, Musik und Rasse (1932), S. 127f.
674	 Fleischer, »Vor- und frühgeschichtliche Urgründe«, S. 26.
675	 Willy Pastor, Die Geburt der Musik: Eine Kulturstudie, Leipzig 1910, S. 108.
676	 Dabei handelt es sich um ein im 9. Jahrhundert entstandenes pädagogisches Werk, das zum 

Singen des Organums anleitet, wobei die Hauptstimme durch eine zweite Stimme in Parallel-
bewegung begleitet wird.

677	 Pastor, Die Geburt der Musik, S. 104.
678	 Ebd., S. 95.
679	 Gradenwitz, Althebräische Gesänge, S. 10, 16.



Frühchristliche und mittelalterliche Musik 147

Jüdische Wurzeln der frühchristlichen Musik

Die jüdischen Ursprünge der frühchristlichen Musik entwickelten sich zu einem zen-
tralen Problemfeld der Musikwissenschaft im »Dritten Reich«. Aus nationalsozialis-
tischer Perspektive resümierte daher Ewald Jammers, der seit 1931 die Musikabtei-
lung der Sächsischen Staats- und Landesbibliothek in Dresden leitete und vor allem 
zum Mittelalter forschte, über die aktuelle Choralforschung, dass die »Frage nach 
der Abgrenzung des jüdischen Anteils […] eine der brennendsten« sei. Es gebe »heu-
te in der Musikwissenschaft keine unsicherere Einstellung« als die zum Choral. Der 
Grund hierfür sei, dass man seine Erforschung zu lange »katholischen Fachkreisen, 
d.[as] h.[eisst] also in der Hauptsache den Orden« überlassen habe. Dort gebe es zwar 
eine überlegene Kenntnis des Repertoires, aber man schreibe für die Praxis und »oh-
ne Sinn für geschichtliche Entwicklung«, worunter er die ideologisch motivierte Pro-
blematisierung des jüdischen Anteils verstand.680

Hinsichtlich der Lehrmeinung, dass der Choral in der Tradition des Judentums ste-
he, unterschieden sich katholische Kirchenmusikforschung und von nationalsozialis-
tischen Ideen angeleitete Forscher allein in der Bewertung des Phänomens. Als eine 
der führenden Autoritäten der Kirchenmusikforschung galt Peter Wagner, der seit 
1892 als außerordentlicher, seit 1902 als ordentlicher Professor in Freiburg im Uecht-
land lehrte. Der älteste musikwissenschaftliche Lehrstuhl der Schweiz verdankte sei-
ne Existenz den besonderen Rahmenbedingungen einer katholisch geprägten Uni-
versität; das Ziel der Aktivitäten war die historische Erforschung der Kirchenmusik 
wie auch ihre praktische Realisierung in Unterricht und Gottesdienst.681 Die Tätig-
keit Wagners, der der päpstlichen Choralkommission angehörte, stand im Zusam-
menhang mit der Choralrestauration, durch die die Frage nach den originalen Quel-
len stark an Bedeutung gewann. Aus seiner Habilitationsschrift ging das dreibändige 
Standardwerk Einführung in die Gregorianianischen Melodien hervor, in der er die 
Psalmodie als ein Vermächtnis bezeichnete, das »das Judentum vor seinem Sturze als 
politische und religiöse Macht dem entstehenden Christentum hinterließ. Der Herr 
selbst hatte sich an den liturgischen Übungen der Juden beteiligt und noch beim letz-
ten Abendmahl mit seinen Jüngern Psalmen gebetet.«682 

680	 Ewald Jammers, »Neue Bücher: Schriften zur Gregorianik«, in: Archiv für Musikforschung 7 
(1942), S. 233–237, hier S. 233.

681	 Jürg Stenzl, »Der Anfang der Musikwissenschaft in der Schweiz als ein ›Sonderfall‹: Peter Wag-
ner und die Folgen in Freiburg i. Ü.«, in: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft 18 (1998), 
S. 251–258, hier S. 252.

682	 Peter Wagner, Einführung in die gregorianischen Melodien. Ein Handbuch der Choralwissen-
schaft. Ursprung und Entwicklung der liturgischen Gesangsformen bis zum Ausgange des Mittel-
alters, Leipzig ³1911, S. 6.



148 Themen

Vertieft wurde die Annahme einer engen Verbindung von frühchristlicher Musik 
und der des Judentums durch die Arbeiten des jüdischen Musikforschers Abraham 
Zvi Idelsohn, der sich der musikethnologischen Erfassung der Gesänge der asch-
kenasischen und der sephardischen Juden sowie den nahöstlichen Traditionen des 
Judentums widmete. Besonders bei letzteren Gruppen, die mit der europäisch-christ-
lichen Welt kaum in Berührung gekommen waren, hoffte er das Melodiengut des 
biblischen Judentums unverfälscht aufzufinden. Dazu betrieb er Feldforschung bei 
orientalischen Juden, deren Gesänge er auf Schallplatte aufnahm und transkribierte. 
Die Ergebnisse publizierte er zwischen 1914 und 1932 in den ersten fünf Bänden sei-
nes Hauptwerks, des zehnbändigen Hebräisch-orientalischen Melodienschatzes. Für 
die Mittelalterforschung wurde wegweisend, dass er 1913 Guido Adler kennenlernte, 
der ihn zum Besuch seiner Lehrveranstaltungen einlud. Mit ihm setzte ein intensi-
ver Austausch über die Gregorianik ein.683 Anhand der dabei erworbenen Kenntnis-
se zog Idelsohn in seinem kurz darauf erschienenen ersten Band, der sich der Musik 
der jemenitischen Juden widmete, Verbindungen von dieser zum römischen Kir-
chengesang; er kam zum Schluss, »beide wurzeln im Kultgesange der orientalischen 
Juden«.684 Adler konstatierte gleichfalls, dass das, womit die römisch-katholische Kir-
che »die nordischen Völker in seine musikalische Zucht« genommen habe, von ihr 
nur aufgenommen worden sei; ursprünglich stamme es aus unterschiedlichen Quel-
len wie dem alten Judentum. Dessen Musik sei wegen der Zerstörung des Tempels 
im Jahre 70 n. Chr. und der anschließenden Zerstreuung des jüdischen Volks nicht 
mehr sicher rekonstruierbar, man könne jedoch hoffen, in entlegenen Gemeinden 
noch Reste zu finden. Wie Idelsohn arbeitete Adler die Gemeinsamkeiten von jüdi-
schem Synagogalgesang und Gregorianik heraus, und es schien ihm, eine der jeme-
nitischen Pentateuchweisen könne mit der Abfolge von Initium, Tenor, Mediante und 
Finalis auch ein gregorianischer Psalmton sein.685 Die Übereinstimmungen könnten 
schwerlich Zufall sein; es sei wahrscheinlich, dass »die jüdische Übung der Synago-
gen das Muster für den Psalmgesang bei allen Christengemeinden, bei den Syrern, 
Armeniern, Griechen und dann auch für die Lateiner« gewesen sei.686 Die jüdischen 
Wurzeln der frühchristlichen Musik etablierten sich als eine communis opinio. Der  
Kirchenmusikforscher Otto Ursprung schloss explizit an den jüdischen Musikwis-
senschaftler an. Ursprung bemerkte Ähnlichkeiten zwischen jüdischen Klageliedern 
und gregorianischen Lamentationes, wichtiger als einzelne melodische Anklänge sei 

683	 Regina Randhofer, »Hebräisch-orientalischer Melodienschatz«, in: Enzyklopädie jüdischer 
Geschichte und Kultur, hg. von Dan Diner, Stuttgart und Weimar 2012, Band 3, S. 18–24, hier 
S. 23.

684	 Abraham Zvi Idelsohn, Hebräisch-orientalischer Melodienschatz. Band 1: Gesänge der jemeni-
schen Juden, Leipzig 1914, S. V.

685	 Guido Adler, Handbuch der Musikgeschichte, Berlin ²1930, Band 1, S. 75–77.
686	 Ebd., S. 78.



Frühchristliche und mittelalterliche Musik 149

es jedoch, dass »die Strukturprinzipien des gregorianischen Chorals bereits in diesen 
jüdischen Weisen« gegeben seien.687 Heinrich Besseler, der gleichfalls auf Idelsohn 
verwies, sah die ältesten Schichten des liturgischen Gesangs in der jüdischen Tradi-
tion, was durch jüngere Schichten aber stark überdeckt sei.688 

Völkische und nationalsozialistische Autoren versahen die von Kirchenmusikfor-
schern neutral beschriebene Verbindung zum Judentum mit negativen Wertungen. 
Richard Eichenauer bezog sein musikhistorisches Wissen aus der aktuellen musik-
wissenschaftlichen Literatur, wobei er sich für die Gregorianik vor allem auf Besseler 
stützte. Dessen Darlegungen vermischte er mit rassentheoretischen Überlegungen, was 
ihn zur These führte, die frühchristliche Musik stehe in der Tradition des Judentums, 
sodass sie anhand deren seelischer Merkmale erklärt werden könne. Dazu rief er die 
orientalische bzw. die vorderasiatische »Rassen« auf, aus denen sich nach Hans F. K. 

687	 Otto Ursprung, Die katholische Kirchenmusik, Potsdam 1931, S. 2.
688	 Besseler, Die Musik des Mittelalters und der Renaissance, S. 36–39.

Beispiel für die Verbindung von jüdischer Musik und Choral in Guido Adlers Handbuch  
der Musikgeschichte



150 Themen

Günther das Judentum zusammensetze, und assoziierte die Melismatik des Chorals 
mit dem Bild des rufenden Nomaden in der Wüste. Eichenauers Ausführungen machen 
das Dilemma deutlich, dass darin bestand, dass mit dem Choral auch die Ursprünge 
der abendländischen Musik im verhassten Judentum verortet wurden. Daher scheint 
sogar bei ihm gelegentlich das Bestreben auf, die jüdischen Wurzeln zugleich wieder 
einzuschränken. Er vermutete, ganz unbeeinflusst von den Germanen sei die früh-
christliche Musik nicht geblieben; vermutlich habe »nordisches Blut im kirchlichen 
Leben schon im ersten christlichen Jahrhundert und dadurch auch in der Kirchenmu-
sik eine Rolle gespielt«.689 Auch andere versuchten den jüdischen Beitrag zur Musik-
geschichte zu relativieren. Alfred Lorenz bemühte sich nicht einmal um eine Begrün-
dung, sondern behauptete einfach, große Teile des Choralrepertoires seien aus »arischer 
Quelle«690 geflossen. Zu einem ähnlichen Schluss, wenn auch weniger plakativ formu-
liert, kam Hans Engel, der Idelsohn widersprach, den dessen jüdische Herkunft ver-
lockt habe, die jemenitischen Melodien mit dem alten Judentum zu identifizieren. Der 
gemeinsame Ahne könne auch eine »orientalisch-kleinasiatische oder gar mittelmee-
rische Form der Melodiebildung« gewesen sein. Einzelne jüdische Melodien mögen in 
das überlieferte Repertoire von Chorälen eingeflossen sein, das Gros stamme aber aus 
anderen Quellen. »Wir dürfen uns den gregorianischen Gesang als ein Sammelbecken 
aller möglichen volklichen Elemente vorstellen, der dem germanischen Gesang zwar 
fremd vorkam, ihm rassisch aber nicht als nur jüdischer Gesang gänzlich entgegenge-
setzt war.«691 Fellerer schwächte die jüdischen Wurzeln des Kirchengesangs mit Rekurs 
auf den Völkerwanderungstopos ab und behauptete, der ursprünglich orientalische 
Charakter der Musik sei schon von den germanischen Bewohnern Italiens abgemildert 
worden. Die im »nordisch-griechischen Geiste« gebildete römische Oberschicht habe 
bei der Übernahme des Christentums eine Umprägung gottesdienstlichen Musiziergu-
tes vorgenommen; eine Anpassung, die bei der Christianisierung Nordeuropas später 
noch verstärkt worden sei.692

Die Anteile der in der römischen Liturgie zusammengeflossenen Traditionen aus 
Judentum, Griechenland, Ostrom und Orient lassen sich schwerlich exakt quanti-
fizieren. In völkischen und nationalsozialistischen Kontexten galten sie allerdings 
alle gleichermaßen als problematisch  – mit Ausnahme desjenigen der Hellenen, 
die gemeinhin als den Germanen verwandt interpretiert wurden. Die sprachwis-
senschaftlichen Thesen des preußischen Schulreformers Johann Wilhelm Kuithan 
zur Einheit von griechischer und germanischer Sprache693 waren im ersten Drittel 

689	 Eichenauer, Musik und Rasse (1932), S. 60, 62f., 86.
690	 Lorenz, »Musikwissenschaft und Judenfrage«, S. 177.
691	 Engel, Deutschland und Italien in ihren musikgeschichtlichen Beziehungen, S. 32f.
692	 Fellerer, »Germanisches Erbe in der mittelalterlichen Musik Nordfrankreichs«, S. 289.
693	 Johann Wilhelm Kuithan, Die Germanen und Griechen, Eine Sprache, Ein Volk, eine auferweckte 

Geschichte, Hamm 1822.



Frühchristliche und mittelalterliche Musik 151

des 19.  Jahrhunderts noch überwiegend abgelehnt worden. Mit unterschiedlichen 
Begründungen wurde es dann in der völkischen Bewegung üblich,694 die Griechen 
als Verwandte der Deutschen zu betrachten. Oskar Fleischer glaubte die von antiken 
griechischen Autoren als aus dem Norden kommend beschriebenen Hyperboreer als 
Germanen identifizieren zu können. Daran anschließend konstruierte er eine »vor-
geschichtliche germanisch-griechische Kulturgemeinschaft«, bei der »die Nordlän-
der mehr die Gebenden als Empfangenden waren, und zwar in materieller wie beson-
ders in geistiger Art«.695 Obwohl belastbare Quellen sowohl zur altgermanischen wie 
zu altgriechischen Musik fehlen, spekulierte man über enge Verbindungen derselben, 
und der Musikschriftsteller Karl Storck glaubte 1904 sogar »unverkennbar Ähnlich-
keiten zwischen den homerischen und den altgermanischen Sangesverhältnissen« 
erkennen zu können.696 Auch Hans Joachim Moser, der von den etablierten Musik-
wissenschaftlern der älteren völkischen Bewegung am nächsten stand, kam zu der-
artigen Schlüssen, wenn er in der Musik Spartas nordische Züge zu erkennen glaubte. 
Man fühle sich »bei ihren Beschreibungen geradezu an Altgermanisches erinnert«, 
denn sie sei durch »die entscheidend nordischen Züge des Ernstes, der Mannhaftig-
keit, der erhabenen Strenge, der keuschen Schöne« gekennzeichnet, sonst hätte sie 
in einem »so scharf nordisch gerichteten Staatswesen« keine so große Rolle spielen 
können.697 Im Anschluss an diese Überlegungen sah es Walter Kühn 1939 als wahr-
scheinlich an, dass in den Kirchen »angeknüpft wurde an jenen Zweig altkirchlicher 
Tonkunst, der seine Wurzeln im Griechentume sah, bei den Hymnen der jenen Ger-
manen blutsverwandten, aus dem Norden zugewanderten griechischen Oberschicht, 
die als Nordrassige die Träger der griechischen Kultur gewesen waren.«698 

Römische Liturgie im Frankenreich

Im Gegensatz zu den oral tradierten jüdischen und frühchristlichen Musiken, die 
sich weitgehend im Dunkel der Geschichte verloren, war das schriftlich fixierte Re-
pertoire der Gregorianik für die mitteleuropäische Musikgeschichte von zentraler 
Bedeutung. Der schon in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts überholten Lehr-
meinung zufolge war es um 600 in Rom von Papst Gregor I. aus vorhandenen Ge-
sängen entstanden, die in erster Linie geordnet und vereinheitlicht wurden. Auch 

694	 Köck, Völkische Bewegung, S. 327.
695	 Oskar Fleischer, »Die vorgeschichtliche germanisch-griechische Kulturgemeinschaft«, in: Man-

nus. Zeitschrift für Vorgeschichte 14 (1922), S. 1 -72, hier S. 67. 
696	 Karl Storck, Geschichte der Musik, Stuttgart 1904, S. 140.
697	 Hans Joachim Moser, Die Epochen der Musikgeschichte im Überblick, Stuttgart und Berlin 1930, 

S. 42.
698	 Kühn, Führung zur Musik, S. 37.



152 Themen

wenn die Rolle Gregors inzwischen kritisch hinterfragt wurde, war unbestreitbar, 
dass das neue Repertoire andere Formen verdrängt hatte. Für die Anhänger des Ger-
manentums war entscheidend, was mit der ursprünglichen Musik der Franken ge-
schehen war und ob die Redaktion der schriftlich überlieferten Gregorianik noch in 
Rom oder erst im Frankenreich geschehen war. Von besonderer Tragweite war die 
These, die Gregorianik sei aus der Vereinigung von altrömischem Kirchengesang mit 
fränkischen Traditionen entstanden. Die fränkischen Riten seien nicht einfach ver-
schwunden, vielmehr fand für Peter Wagner »eine Verschmelzung römischer und 
fränkischer Elemente statt, deren Resultat die mittelalterliche römisch-fränkische Li-
turgie« sei.699

Angesichts der spärlichen Quellen sind der transalpine Transfer des römischen 
Kirchengesangs und die dadurch ausgelöste Verdrängung einheimischer Gesangs-
traditionen nur eingeschränkt rekonstruierbar. Da es hier nur um den Diskurs im 
Nationalsozialismus gehen soll, muss es genügen, die Überlieferung als problema-
tisch zu kennzeichnen. Die Einführung des römischen Kirchengesangs war ein Teil 
der von den karolingischen Königen verfolgten Romanisierung der liturgischen Pra-
xis der fränkischen Kirche, wobei die wenigen Quellen als zeitlichen Rahmen das 
Treffen Pippins III. mit Papst Stephan II. im Jahr 754 und den Tod Karls des Großen 
814 umreißen. Die Zielgruppe des Kulturtransfers waren die Kantoren der fränki-
schen Bischofskirchen und Klöster, die mit einem Repertoire von rund 600 Anti-
fonen und Responsorien sowie mit den für die angemessene Aufführung notwen-
digen musikalischen Kompetenzen ausgestattet wurden.700 Aus heutiger Perspektive 
erweist es sich als problematisch, dass in den mittelalterlichen Quellen nur am Ran-
de auf die Musik eingegangen wird; in ihnen geht es vor allem um Fragen der litur-
gischen Ordnung.701 Zentrale Texte wie die Lebensbeschreibung Gregors des römi-
schen Geistlichen Johannes Diaconus, in der beiläufig auf die musikalische Praxis in 
Germanien eingegangen wird, sollten den Ruhm Roms mehren und können kaum 
als unvoreingenommene Darstellungen gelten. Andreas Haug betont die trügerische 
Konkretheit der mittelalterlichen Quellen von Johannes, Notker, Ademar und Ekke-
hart, die die komplexen Ereignisse zu einfachen Erzählungen verdichten. Ihre Texte 
geben weniger Auskunft über die Handlungen und Intentionen der Akteure als über 
die Intentionen, Projektionen und Interessen der Autoren. Dabei reproduzieren sie 
ein Wertgefälle zwischen Römern und Franken, dass die Franken selbst erzeugt hat-
ten, als sie den römischen Gesang zur Norm erhoben; offenbar wurde auch Vorhan-

699	 Wagner, Einführung in die gregorianischen Melodien, S. 239.
700	 Andreas Haug, »Noch einmal: Roms Gesang und die Gemeinschaften im Norden«, in: »Natio-

nes«, »Gentes« und die Musik im Mittelalter, hg. von Frank Hentschel und Marie Winkelmüller, 
Berlin 2014, S. 103–145, hier S. 107f., 111.

701	 Helmut Hucke, »Zu einigen Problemen der Choralforschung«, in: Die Musikforschung 11 (1958), 
S. 385–414, hier S. 412.



Frühchristliche und mittelalterliche Musik 153

denes beibehalten und genuin fränkischen Praktiken eine römische Herkunft attes-
tiert, um ihnen Unbedenklichkeit zu bescheinigen.702 

Wiewohl die mittelalterlichen Quellen sich in vielem widersprechen, sind sie sich 
einig hinsichtlich der Verwerfungen, die das Aufeinandertreffen der musikalischen 
Traditionen mit sich brachte. So berichtete Johannes Diaconus, dass die Melodien 
durch die germanischen Sänger entscheidend verändert worden seien. Diese Ver-
änderungen schien der von Wagner identifizierte »germanische Choraldialekt« zu 
dokumentieren, wobei die Bezeichnung »germanisch« nicht glücklich gewählt war. 
Er wies selbst darauf hin, dass die germanischen Engländer der »romanischen« Pra-
xis folgten, während die »germanische« Variante auch von einigen slawischen Völ-
kern gepflegt wurde.703 Bis heute wird diese Form, die auch als »ostfränkischer Cho-
raldialekt« bezeichnet wird, in Kiedrich bei Mainz ausgeübt. Sie zeichnet sich unter 
anderem durch eine Vermeidung von Sekundschritten an bestimmten Stellen der 
melodischen Bewegung aus, die zum Terzintervall erweitert werden. Wagner, dem 
man angesichts seiner Einbindung in die katholische Kirche keine nationalchauvi-
nistischen Absichten unterstellen kann, verstand dies als Ausdruck eines spezifischen 
deutschen Seelenlebens. Auch wenn Wagners Deutungen nicht rassentheoretisch 
gemeint waren, sondern eher die zeittypische Neigung für biologistische Erklärun-
gen belegen, ließen sie sich doch so deuten. So sah er »in dem immer wieder zum 
Durchbruch kommenden Drange unserer Vorfahren, die melodische Spitze höher zu 
suchen als die Romanen, das Ergebnis einer intensiveren seelischen Spannung, eine 
der ersten geschichtlichen Äußerungen deutschen Hochstrebens, des deutschen Ide-
alismus«. Er vermutete, dass die Abweichungen »den römischen Singweisen gleich 
bei ihrer Annahme im Norden von den germanischen Klerikern und Sängern aufge-
drückt worden« seien. Sie haben den Bedürfnissen der Germanen entsprochen und 
seien »tief in der Naturanlage unseres Volkes verankert, eingewurzelt«.704 
   Den Ansatz Wagners führte Karl Gustav Fellerer fort, sein Nachfolger auf dem 
Lehrstuhl für Musikwissenschaft der Universität Freiburg im Uechtland. Fellerer po-
sitionierte sich schon 1933 mit einem Aufsatz über »Musik und Volkstum«, in dem er 
für die liturgische Musik des Mittelalters eine spezifisch deutsche Fassung konstatier-
te, die sich durch »Kraft der Melodie« und »teilweise Ungestümheit« auszeichne.705 Er 
ging über Wagners Beobachtung eines »germanischen Choraldialekts« noch hinaus 
und forderte 1937, man müsse eine »Choraltopographie« des Mittelalters aufstellen, 
um mit »manchem Unfug von Verallgemeinerungen« aufzuräumen. Es gebe mehr 

702	 Haug, »Roms Gesang und die Gemeinschaften im Norden«, S. 105–108, 123, 127.
703	 Peter Wagner, »Germanisches und Romanisches im frühmittelalterlichen Kirchengesang«, in: 

Bericht über den I. Musikwissenschaftlichen Kongreß der Deutschen Musikgesellschaft in Leipzig 
vom 4. bis 8. Juni 1925, Leipzig 1926, S. 21–34, hier S. 22.

704	 Wagner, »Germanisches und Romanisches«, S. 32.
705	 Karl Gustav Fellerer, »Musik und Volkstum«, in: Zeitschrift für Musik 100 (1933), S. 819–821.



154 Themen

als nur einen germanischen Choraldialekt, der »Vielheit der deutschen Stämme ent-
sprechend«. Die in den germanischen Raum gelangten Melodien seien mit dem loka-
len Musikempfinden in Auseinandersetzung geraten, woraus ihre verschiedenartige 
»Eindeutschung« resultiere, die durch Veränderungen der übernommenen Gesän-
ge bzw. durch Neuschöpfungen bewerkstelligt wurde.706 Die Kompetenzen hinsicht-
lich der politisch als wichtig angesehenen politischer Herkunft des Chorals kamen 
Fellerer zugute, als er sich um die Leitung des Musikwissenschaftlichen Instituts in 
Köln bewarb. Dabei hatte er einen einflussreichen Fürsprecher in Ministerialrat Wal-
ter Hermann Frey vom Erziehungsministerium, einem befreundeten Musikwissen-
schaftler,707 der gegenüber der Universitätsleitung betonte, Fellerer habe den nicht 
leichten »Außenposten« in der Schweiz wissenschaftlich ausgezeichnet vertreten. Es 
sei daher angebracht, dass er in nächster Zeit auf ein Ordinariat im Reich berufen 
werde. Fellerer sei »als ausgezeichneter Kenner der Gregorianik besonders berufen 
[…], die Untersuchung des uns überkommenen gregorianischen Chorals auf seine 

706	 Karl Gustav Fellerer, »Deutsches Musikempfinden und Gregorianischer Choral im Mittelalter«, 
in: Historisches Jahrbuch 57 (1937), S. 16–30, hier S. 16, 18, 23.

707	 Custodis, »Kontinuität und Loyalität. Freys Wissenschaftsnetzwerk«, S. 33.

Beispiele von Peter Wagner für den germanischen Choraldialekt



Frühchristliche und mittelalterliche Musik 155

rassischen Bestandteile durchzuführen«.708 Diesen Erwartungen versuchte Fellerer 
zu entsprechen, indem als Nutzen seiner Monografie Deutsche Gregorianik im Fran-
kenreich (1941) angab, sie liefere auch »wesentliche Grundlagen zur Kenntnis des Ras-
seproblems in der Musik«.709 Auch die Bezeichnung von Gregorianik als »deutsch« 
verdeutlicht die politische Grundierung der Arbeit.

Germanische Anteile 

Als Strategie zur Aufwertung des Chorals lassen sich die Deutungen verstehen, wo-
nach er zwar ursprünglich »fremd« gewesen sei, jedoch von den Germanen ihren 
Bedürfnissen entsprechend verändert worden war, weshalb die Gregorianik in ihrer 
endgültigen Gestalt nordisch geprägt sei. Diese Anpassung, die Karl Gustav Felle-
rer »volkstumsgebundene Vortragsweise« nannte, habe die Germanen zu den eigent-
lichen Schöpfern der überlieferten Fassungen werden lassen.710 Was man über den 
Choral und seine Überlieferung wusste, wurde in Kategorien wie »Rasse« und Volk 
gepresst. Helmut Schmidt-Garre, der über die Organa der Notre-Dame-Schule pro-
moviert worden war, sah den Choral, den er im Anschluss an die damals gängige Zu-
ordnung der Juden zur vorderasiatischen und orientalischen »Rasse« als »vorderasi-
atische Musik« bezeichnete, durch linearmelodische Prinzipien charakterisiert, die 
vor allem durch die »fast ausschließliche Verwendung kleiner Melodieschritte« in 
Erscheinung trete. Er vermutete, dass diese den Germanen widerstreben, weshalb 
die Übertragung des Chorals in die germanischen Länder auf größte Schwierigkeiten 
gestoßen sei, da »das Volk diese Gesänge nicht zu singen verstand und sie in seinem 
Sinne abzuändern versuchte. Es mussten daher immer wieder Lehrmeister aus dem 
Süden angefordert werden, welche den Choral in seiner reinen Form herstellen und 
eingetretene Entstellungen ausmerzen sollte.«711 

Ausgangspunkt der Annahme, der Choral sei bei dem Aufeinandertreffen von 
römischen und fränkischen Traditionen entscheidend verändert worden, waren die 
Ausführungen von Johannes Diaconus, der in polemischer Weise den Gesang der 
Germanen als unkultiviert charakterisiert hatte:

Die Lieblichkeit dieser Musik konnten unter den anderen Völkern Europas die 
Germanen und Gallier lernen und vorzüglich immer wieder erlernen. Sie aber 
unverdorben bewahren konnten sie, sowohl aus Leichtsinn, aus dem sie einiges 

708	 Zitiert nach Haupts, Die Universität zu Köln, S. 308.
709	 Karl Gustav Fellerer, Deutsche Gregorianik im Frankenreich, Regensburg 1941, S. 7.
710	 Ebd., S. 11, 33.
711	 Zitiert nach Wulf, Musik im Dritten Reich, S. 237.



156 Themen

von Eigenem den gregorianischen Gesängen beimischten, als auch ihrer natür-
lichen Wildheit, keineswegs, weil ja ihre alpenländischen, mit ihren Stimmen 
wie Donner laut lärmenden Körper die Süße der übernommenen Melodik nicht 
auf die ihr eigentümliche Weise hervorbringen. Denn während die barbarische 
Wildheit der Säufergurgeln durch Beugungen und Wendungen einen sanften 
Gesang herauszubringen sich bemüht, schleudert sie aufgrund ihres natürlichen 
Getöses wie über Pflasterstufen krachende Lastwagen (nur) raue Töne heraus. 
Und so, statt die Gemüter der Zuhörer milde zu stimmen, wühlt sie diese auf, 
belästigt und verstört sie.712 

Mit ähnlichen Worten monierte auch der französische Chronist Ademar von Cha-
bannes, dass »die Franken die bebenden und lieblichen und stoßenden und schnei-
denden Töne im Gesang nicht vollkommen auszudrücken vermochten, die mit ihrer 
von Natur aus barbarischen Stimme die Töne in der Kehle mehr brachen als auszu-
drücken«.713 Die Darstellungen waren in der Musikwissenschaft nicht unumstritten. 
Peter Wagner vermutete, dass Johannes Diaconus von den von ihm befragten rö-
mischen Sängern tendenziöse Informationen erhalten habe.714 Auch die heutige For-
schung weist darauf hin, dass die Streitigkeiten zwischen römischen und fränkischen 
Sängern nur aus einer Perspektive skizziert werden, während fränkische Quellen von 
römischer Überheblichkeit sprechen. Wiewohl die Berichte keineswegs positiv ge-
meint waren, ließen sie sich als Ausweis eines spezifisch germanischen Musikemp-
findens deuten. Für Karl Blessinger verdeutlichten sie einen scharfen Gegensatz von 
germanischer und römische Musikübung, wobei er von den Wertungen abstrahierte, 
die die von Karl dem Großen herangezogenen »Fremdlinge« mit dem »Märchen von 
dem ›rauhen und barbarischen Gesange‹ der Franken« in die Welt gesetzt hätten. Die 
Auseinandersetzung habe mit dem Sieg der germanischen Art geendet, denn die Kle-
riker konnten als »Menschen unseres Blutes« gar nicht anders, als die Kirchenmusik 
an die germanische Wesensart anzupassen.715 Auch Joseph Müller-Blattau diente der 
Text von Johannes Diaconus als eine Kontrastfolie, um das Germanische deutlich  zu 
machen: »Die Germanen singen den Choral holprig, also rhythmisch schwer wuch-
tend, wie ihre eigenen Lieder. Sie heulen und schreien; damit ist das rauhe kraftstrot-
zende Klangreich ihrer eigenen Sprechweise gemeint. ›Verwirrend‹ und ›betäubend‹, 

712	 Zitiert nach Haug, »Roms Gesang und die Gemeinschaften im Norden«, S. 130.
713	 Ebd., S. 139.
714	 Wagner, Einführung in die gregorianischen Melodien, S. 196, 237.
715	 Blessinger, »Weg zur Einheit der deutschen Musik«, S. 76.



Frühchristliche und mittelalterliche Musik 157

magisch wirkt so der Gesang, wie die alten Lieder der Vorzeit.« Zwar habe die römi-
sche Kirche ihren Kirchengesang gewaltsam durchgesetzt, aber die Germanen hätten 
diese »volksfremde« Kunst mit einer »kräftige[n] Eindeutschung« versehen.716 

Angesichts der heiklen Überlieferung lassen sich manche Überlegungen weder 
beweisen noch widerlegen. Politisch opportun – auch um den Bereich in der Wissen-
schaft halten zu können – war es jedenfalls, die als »germanisch« verwertbaren Antei-
le hoch zu gewichten, wozu auch das Einfließen präexistenter germanischer Musik in 
den überlieferten Choralkorpus zählte. Blume vermutete, möglicherweise habe das 
Liturgiegut zurzeit Papst Gregors einen hohen fremden Anteil gehabt, der »weitaus 
umfangreichste, selbstständigste, anspruchsvollste und noch im heutigen Gesamt-
repertoire […] völlig ausschlaggebende Anteil, der die sämtlichen höheren Formen 
und eigentlichen Kunstgesänge umfasst« sei aber erst später entstanden, wobei »die 
nordischen Völker in der Liturgie so gut wie in der Lehre einen maßgebenden, wenn 
nicht bestimmenden Anteil gehabt haben«. Die zuvor verwendete fränkische Musik 
sei weiterverwendet worden, daher sei in den Kirchen »ein unermeßlicher Schatz an 
vorzugsweise germanischem Musikgut«717 erhalten geblieben. Während er in der ers-
ten Auflage seines Buchs noch von geringen jüdischen Bestandteilen sprach, entfie-
len diese in der 1944 erschienenen Überarbeitung ganz, wogegen der germanische 
Gehalt noch stärker betont wurde.718 Auch für Walter Wiora fand sich im gregoria-
nischen Choral ein »ungemein mannigfaltiger Melodienschatz« aus verschiedenen 
Kulturen und Zeiten, »urgeschichtliche und antike, frühchristliche und mittelalter-
liche, volkshafte und kunstmäßige, ursprünglich weltliche und geistliche, Melodien 
der Mittelmeerkulturen und daneben wohl solche, die in anderen Völkern Europas 
entstanden sind oder auch bei ihnen verbreitet waren«. Bei Übereinstimmungen von 
deutschen Volksliedern und gregorianischen Chorälen dürfe man nicht davon ausge-
he, die Kirche müsse der Ursprung sein, und auch in Betracht ziehen, dass »die Weise 
aus dem Volk in die Kirche übernommen wurde und sich in beiden erhalten hat«.719 
Die Melodien der Sequenzen gingen für Hans Engel vielleicht nicht auf die Gregoria-
nik zurück, sondern »geben alte germanische Bardenweisen in eigentümlicher Bau-
form wieder«.720 Sofern die Forscher tatsächlich das Anliegen verfolgten, den Choral 
durch Überzeichnung der germanischen Anteile zu rehabilitieren, dann war die Stra-
tegie erfolgreich. Unter dem Einfluss der genannten Arbeiten schloss sich schließlich 
auch Richard Eichenauer der Position an, der Choral sei nur zum kleinen Teil impor-
tiert worden. Nun schien es ihm, dass »die so lange als fast spurlos verweht geltende 

716	 Müller-Blattau, Germanisches Erbe in deutscher Tonkunst, S. 72.
717	 Blume, Rasseproblem, S. 48, 51.
718	 Meischein, »Gespenstische Varianten«, S. 450.
719	 Wiora, »Das Alter der deutschen Volksliedweisen«, S. 29f.
720	 Engel, Deutschland und Italien, S. 39.



158 Themen

heidnisch-germanische Musik sich doch in recht weitem Umfange in die mittelalter-
liche Kirchenmusik gerettet habe«.721

Heinrich Himmler und die Choralforschung

Die rassentheoretische Perspektive erklärt, dass die Herkunft des Chorals auch in der 
Musikabteilung der Forschungsgemeinschaft Stiftung Ahnenerbe bearbeitet wurde, 
die den Teilbewegungen des Nationalsozialismus nahestand, die die katholische Kir-
che besonders scharf bekämpften. Allein die Kriegsumstände verhinderten, dass die 
Choralforschung ein zentrales Aufgabenfeld innerhalb der SS-Einrichtung werden 
konnte. Dass dies offenbar geplant war, verdeutlicht ein Schreiben des Geschäftsfüh-
rers Wolfram Sievers an Erich Schenk, auf dessen Angebot bereits eingegangen wur-
de, das musikwissenschaftliche Seminar der Universität Wien in den Dienst der Ein-
richtung zu stellen. Sievers begründete die Absage damit, man sei im Ahnenerbe 
»in erster Linie interessiert an der Erforschung des gregorianischen Chorals und der 
germanischen Musik des frühen Mittelalters«, während im Seminar andere Schwer-
punkte gesetzt würden. Er erteilte Schenk aber den Auftrag, in Italien nach geeigne-
ten Quellen vom 6. bis 13. Jahrhundert zu suchen. 

Aussagen von Zeitzeugen geben Hinweise darauf, dass Himmler gelegentlich zu 
der in Oberbayern gelegenen Erzabtei St. Ottilien gefahren ist, um sich im Kloster 
der Missionsbenediktiner Gregorianik anzuhören.722 Obwohl der Politiker als unmu-
sikalisch bekannt ist, erscheinen die Besuche denkbar, denn sein Interesse dokumen-
tiert die Anweisung an das Ahnenerbe, sich mit dem Kirchengesang zu befassen. 
Auf diesen Hintergrund bezog sich Alfred Quellmalz, der gegenüber dem Kallmeyer-
Verlag betonte: »Nun interessiert sich der Reichsführer-SS persönlich gerade für die 
Frage des gregorianischen Chorals und hat mich damit beauftragt, die Forschungen 
auf diesem Gebiete zu verfolgen und laufend Bericht zu erstatten.«723 Die politische 
Bedeutung des Vorhabens wird weiterhin dadurch unterstrichen, dass sich Himmler 
auch mit Reinhard Heydrich, dem Leiter des Reichssicherheitshauptamts, über den 
Plan austauschte, »im Gesamtrahmen der Erforschung der alten nordischen Musik 
insbesondere die germanischen Bestandteile innerhalb des offiziellen katholischen 

721	 Eichenauer, »Wo steht die rassenkundliche Musikforschung?«, S. 111.
722	 Franz Körndle, »Warum sich Himmler für den gregorianischen Choral interessierte«, in: Aspek-

te historischer und systematischer Musikforschung. Zur Symphonie im 19. Jahrhundert, zu Fra-
gen der Musiktheorie, der Wahrnehmung von Musik und anderes, hg. von Christoph-Hellmut 
Mahling und Kristina Pfarr, Mainz 2002, S. 339–347, hier S. 347. Trotz des Titels werden die hier 
behandelten Aspekte nur oberflächlich berührt in: Pamela Potter, »Did Himmler Really Like 
Gregorian Chant? The SS and musicology«, in: Modernism / modernity 2 (1995), S. 45–68.

723	 Alfred Quellmalz an den Kallmeyer-Verlag vom 1. Juni 1943. Bundesarchiv NS 21 / 717.



Frühchristliche und mittelalterliche Musik 159

Kirchengesanges, des sogenannten gregorianischen Chorals erforschen zu lassen«. 
Heydrich empfahl Quellmalz mit der Bearbeitung des Projekts zu betrauen, da er 
»zu gewissen Fachkräften des Benediktinerordens eine unauffällige Verbindung hat«, 
sodass »ihm die von dort erwünschten wertvollen Anregungen und Erkenntnisse 
sachdienlicher Art leichter zufliessen« könnten.724 

Ziel der von Himmler bestellten Forschung war nicht die Erforschung des Cho-
rals nach musikwissenschaftlichen Kriterien, sondern dessen Überführung aus der 
katholischen Kirche in die Sphäre des Germanentums.725 Die vom Ahnenerbe ange-
strebte Aufnordung macht ein während des Kriegs von der Einrichtung gestellter 
Antrag auf Papierzuteilung deutlich für die Monografie Die völkische Zugehörigkeit 
des gregorianischen Chorals von Ewald Jammers, die in Friedrich Blumes »Schriften 
zur musikalischen Volks- und Rassenkunde« erscheinen sollte. Quellmalz begründe-
te die Dringlichkeit der Publikation damit, dass sie »ein Schlüsselproblem der Musik-
forschung« behandele, denn bisher sei man davon ausgegangen, dass der ›gregoria-
nische‹ Choral als »Fremdkörper« nach Europa eingeführt wurde. Es verhalte sich 
tatsächlich aber so, dass die germanischen Völker »aus eigener Schaffenskraft die 
fremdrassige sog. ›Gregorianik‹ überwunden [ … haben], indem sie an ihre Stelle ein 
durchaus arteigenes musikalisches Schaffen setzten«.726 Da eine Reihe von Spezialis-
ten aus der akademischen Musikwissenschaft bereits parallel über das Thema arbei-
tete, wird nicht recht deutlich, worin sich das Projekt des Ahnenerbes davon abheben 
sollte; denkbar wäre, dass man den Hochschullehrern ideologisch nicht völlig traute 
und das wichtige Thema daher lieber eigenständig klären wollte. 

Die Suche nach geeigneten Mitarbeitern gestaltete sich schwierig, denn mit Aus-
nahme der genannten Musikwissenschaftler waren die meisten namhaften Choral-
forscher Geistliche, die kein Interesse an einer Zusammenarbeit mit der kirchenfeind-
lichen SS haben konnten. Quellmalz gab intern zu bedenken, »dass in der ganzen 
Angelegenheit mit äusserster Vorsicht vorgegangen werden muss, da die Patres in 
ihrer weltanschaulichen Bindung heraus allzu gehemmt erscheinen, um für unsere 
Arbeit ohne Weiteres in Betracht zu kommen«. Die Erforschung der germanischen 
Bestandteile des Gregorianischen Gesangs sei besonders schwierig, »weil sie sich in 
der Hauptsache auf kirchlich gebundene Mitarbeiter stützen muss. Man wird daher 

724	 Reinhard Heydrich an Heinrich Himmler vom 5. Mai 1942. Bundesarchiv Berlin NS 19 / 209.
725	 Vgl. d. Verf., »Choralforschung als Politikum. Heinrich Himmler und die Germanisierung 

mittelalterlicher Musik im Nationalsozialismus«, in: Gedenkschrift für Wolfgang Horn, hg. von 
Michael Braun u. a. (Druck in Vorbereitung).

726	 Antrag auf Papierbezug für Jammers, Die völkische Zugehörigkeit des gregorianischen Chorals. 
Bundesarchiv Berlin NS 21 / 717. Die Publikation kam nicht zustande. Jammers veröffentlichte 
1954 eine Monografie mit dem Titel Der mittelalterliche Choral. Art und Herkunft, in die Teile 
des Vorhabens eingeflossen sein dürften.



160 Themen

einen Erfolg nicht schon in kurzer Zeit erwarten dürfen.«727 1942 reiste er zur Erzab-
tei St. Martin zu Beuron, um den Kantor Dominicus Johner um Unterstützung zu 
bitten. Auf den Benediktiner war er vermutlich durch dessen kurz zuvor erschiene-
ne Monografie gestoßen.728 Quellmalź  Einschätzung, Johner sei eine der führenden 
Kapazitäten auf diesem Bereich, beruhte möglicherweise auf einer Rezension Jam-
mers’, die den Pater als einen der besten Choralkenner bezeichnete, auch wenn ihm 
»der stilistische Bruch seit der Übernahme der Choralkunst durch die Germanen« 
entgangen sei.729 Nach dem Treffen meldete Quellmalz, Johner sei freundlich gewe-
sen, es schien ihm aber, dass dem Pater »die neue Blickrichtung, von der her ich um 
Mithilfe bei den Forschungen bat, unheimlich vorkam«. Er willigte erst nach dem 
einschüchternden Hinweis ein, dass »es keinen guten Eindruck mache, wenn er mir 
seine Mithilfe verweigere«.730 Die Hinzuziehung systemkonformer Wissenschaft-
ler wurde durch die Kriegslage behindert. Quellmalz wollte als Sachbearbeiter den 
Musikwissenschaftler Bruno Maerker einstellen, der wie er selbst bei Willibald Gur-
litt promoviert hatte und seit 1938 am Deutschen Volksliedarchiv in Freiburg tätig 
war. Für die Aufgabe hatte er sich mit einem Aufsatz qualifiziert, in dem er für eine 
Choralforschung jenseits »konfessioneller Interessen« plädierte, womit er die Herau-
slösung der liturgischen Musik aus dem kirchlichen Kontext meinte. Durch Melo-
dienvergleiche versuchte er nachzuweisen, dass Cantilena romana und germanische 
Gesangsüberlieferung schon bei ihrem ersten Aufeinandertreffen einander gar nicht 
fremd gewesen seien. Aufgrund eines »gemeinsamen Urbesitzes melodischer Sub
stanz« seien sie eng miteinander verwandt, »germanische und romanische Sonderart 
trennten sich erst oberhalb dieser gemeinsamen Tiefenschicht«; es zeige sich, dass der 
»vielberufene Orientalismus« im Gregorianischen Choral letztlich unerheblich sei. 
Auch habe das »nordische Musikingenium« bedeutenden Anteil an der endgültigen 
Gestaltung des Chorals, für die Franken, Alemannen und Angelsachsen verantwort-
lich seien.731 Maerker fiel 1942 an der Ostfront, bevor er die Stelle antreten konnte, 
worauf Quellmalz den Musikethnologen Eugen Beichert ins Gespräch brachte.732 Aus 
den Dokumenten geht nicht hervor, ob dessen Verpflichtung weiter verfolgt wurde.

727	 Alfred Quellmalz, »Plan zur Erforschung des Gregorianischen Gesanges im Hinblick auf seine 
Bestandteile germanischer Musik«, S. 4f. Bundesarchiv Berlin NS 19 / 209, S. 6.

728	 Domenicus Johner, Wort und Ton im Choral. Ein Beitrag zur Aesthetik des gregorianischen 
Gesanges, Leipzig 1940

729	 Jammers, »Neue Bücher: Schriften zu Gregorianik«, S. 234.
730	 Alfred Quellmalz an Hans Schick vom 24. November 1942. Bundesarchiv NS 21 / 798(3).
731	 Maerker, »Gregorianischer Gesang und Deutsches Volkslied«, S. 71f.
732	 Alfred Quellmalz an Hans Schick vom 24. November 1942. Bundesarchiv NS 21 / 798(3).



Körpergebundenheit 161

Körpergebundenheit

Klangliche Verwirklichung

Zu den Grundannahmen der Rassentheorien zählt, dass der Zugang zu bestimmten 
kulturellen Praktiken und Kunstwerken nur dem offenstehe, der derselben »Rasse« 
angehöre wie der, der sie geschaffen habe. Dies diente der Ausgrenzung, denn Anti-
semiten wie Karl Blessinger postulierten: »Wenn also ein Jude ein Werk eines deut-
schen Meisters vorträgt, dann muss unausbleiblich eine Verfälschung dieses deut-
schen Werkes eintreten.«733 Der Zusammenhang von »Rasse« und Aufführung wurde 
auch aus einer umfassenderen Perspektive Gegenstand der Musikwissenschaft: Als 
sich Friedrich Blume gegen die an Hans F. K. Günther orientierten Methoden aus-
sprach, verneinte er keineswegs die Möglichkeit einer musikwissenschaftlichen Ras-
senforschung, denn er schlug vor, den Fokus vom musikalischen Material auf die 
klangliche Verwirklichung zu lenken. Auch wenn der Tonvorrat nicht an die »Ras-
se« gebunden sei, werde der Vortrag von Musik davon bestimmt, weshalb »sich ein 
gelungenes Schubert-Lied ebenso von seinem Notenbild unterscheidet wie die Auf-
zeichnung eines Negergesanges von dem realen Klangbild.« Wenn sich Nichteuro-
päer heute vielfach die Fähigkeit zu stilechter Reproduktion europäischer Musik an-
geeignet haben, dann erschien ihm dies als nicht mehr als Dressur.734 Hiermit bezog 
sich Blume auf Arbeiten von Marius Schneider, der behauptet hatte: »Die formalen 
Elemente sind übertragbar, Stimmklang und Vortragsweise dagegen scheinen sich 
nur zu vererben.«735 Für Schneider zeichnete sich etwa die Musikausübung der Abo-
rigines, deren Stimmklang er als dünn und spröde bezeichnete, durch rasches Tem-
po und einförmige Bewegungsformen aus, während die der Melanesier ein viel mä-
ßigeres Tempo habe, diese aber über eine rundere Tongebung verfügten. Derartige 
Unterscheidungen seien für Hochkulturvölker aber kaum mehr zu treffen, da sie zu 
durchmischt seien und Stimmgebung wie Vortragsart starken kulturellen Einflüssen 
unterliegen.736 

Der Ansatz war nicht völlig neu, und Fritz Bose hatte bereits 1933 für die Verwen-
dung von Methoden plädiert, die dem Umstand Rechnung trügen, dass die Unter-
schiede zwischen den »Rassen« vorwiegend physiologisch begründet seien.737 In sei-
ner theoretischen Ausrichtung bezog sich Bose auf Erich Moritz von Hornbostel, der 

733	 Blessinger, »Rassenforschung und rassische Erkenntnis«, S. 675.
734	 Blume, Rasseproblem, S. 28f.
735	 Marius Schneider, »Ethnologische Musikforschung«, in: Lehrbuch der Völkerkunde, hg. von 

Konrad Theodor Preuss, Stuttgart 1937, S. 135–171, hier S. 139ff. 
736	 Ebd.
737	 Bose, Musik und Rasse, S. 177.



162 Themen

sein Lehrer wie auch der Schneiders gewesen war. Dieser hatte bereits am Anfang der 
1930er Jahre in seinen Vorlesungen Vermutungen geäußert, wonach sich das »Ras-
sische« vor allem in der klanglichen Realisierung von Musik zeige.738 1934 forderte 
Bose, die vergleichende Musikwissenschaft müsse endlich von ihrem Dornröschen-
dasein erlöst werden. Zu ihrem Aufgabenbereich gehörten »auch Untersuchungen 
zum Nachweis rassischer Faktoren in der Musik«. Da diese »stark körpergebunden 
ist (Stimmklang, Rhythmik), […] wären solche Untersuchungen gerade bei ihr (und 
beim Tanz) noch am aussichtsreichen von allen Künsten«.739 In den folgenden Jahren 
arbeitete er mit dem Ziel der Habilitation intensiv über das Thema, aber die Karriere 
entwickelt sich nicht wie erhofft. Nach dem Zerwürfnis mit dem Ahnenerbe, das ihn 
eine Zeitlang vor dem Kriegsdienst bewahrt hatte, musste er erneut an die Front. 1943 
und 1944 veröffentlichte er in einer rassenkundlichen Zeitschrift in Fortsetzungen 
Ergebnisse aus dem nicht abgeschlossenen Habilitationsvorhaben, nicht ohne auf sei-
ne missliche Lage hinzuweisen. In dem »Bei einer Luftwaffeneinheit, Frühjahr 1943« 
datierten Text wies er darauf hin, dass ihn die Aufforderung zur Publikation am Süd-
abschnitt der Ostfront erreicht hatte, weswegen er neuere Forschungsliteratur nur in 
geringem Umfang habe berücksichtigen können.740 Die Publikation blieb fragmen-
tarisch, da der für 1945 vorgesehene dritte Teil nicht mehr erscheinen konnte, sodass 
seine Schlussfolgerungen nicht bekannt sind. 

Aus der Unmöglichkeit den »Rassenstil« vom Zeitstil und anderen durch die 
Umwelt determinierten Faktoren zu scheiden, zog Bose die Konsequenz, »zunächst 
an jenen Tatbeständen rassenkundliche Forschungsarbeit anzusetzen, die vom Kör-
per her bestimmt und biologisch, ja zum Teil physikalisch begründet sind und daher 
objektiver wissenschaftlicher Erforschung leichter zugänglich sind«.741 Damit ver-
folgte er, wie der von ihm wiederholt als Referenz herangezogene Blume, das Ziel 
einer Professionalisierung des Forschungsbereichs. Wie dieser hielt er dafür nicht 
die durch Notenschrift festgehaltenen Parameter wie Melodik oder Harmonik für 
geeignet, sondern widmete sich dem Klang der Sänger und ihrem Vortragsstil. Die-
se seien als »Rassenmerkmale« zu verstehen, die erbbedingt und umweltunabhän-
gig seien. Das Forschungsziel, einen den »Rassen« jeweils spezifischen Stimmklang 
zu ermitteln, erscheint grotesk angesichts des heutigen Opernbetriebs, in dem afro-
amerikanische und asiatische Sänger selbstverständlich sind. Vor dem Erfahrungs-
horizont der Vorkriegszeit, als mit europäischer Musik auftretende außereuropäische 
Sänger eine große Seltenheit waren, hatten die Annahmen aber anscheinend Plausi-

738	 Bose, »Klangstile als Rassenmerkmale (I)«, S. 88f
739	 Fritz Bose, »Neue Aufgaben der vergleichenden Musikwissenschaft«, in: Zeitschrift für Musik-

wissenschaft 16 (1934), S. 229–231. 
740	 Bose, »Klangstile als Rassenmerkmale (I. Teil)«, S. 78.
741	 Ebd., S. 84.



Körpergebundenheit 163

bilität; afroamerikanische Sänger gewannen in Europa erst mit dem Debüt von Leon-
tyne Price als Aida an der Wiener Staatsoper im Jahr 1958 an Prominenz. Offen-
bar war Bose selbst nicht völlig überzeugt von der Sinnhaftigkeit seiner Methode. 
Er erwähnte beiläufig, dass einige amerikanische Musiker und Musikwissenschaft-
ler die Unterscheidbarkeit des Stimmklangs nach »Rassen« für unmöglich hielten, 
schränkte dann aber wieder ein: »Allerdings waren diese Amerikaner sämtlich Juden 
und daher wohl in ihrem Urteil voreingenommen.«742 Obwohl sich Bose der Proble-
matik seines Vorhabens bewusst war, versuchte er auf der Grundlage seiner Beob-
achtungen ein Schema herauszuarbeiten. Dabei bemühte er sich um einen sachlichen 
Ton, aber es ist offensichtlich, dass er die positiven Merkmale meist den Europäern 
zuwies, dessen Stimme »frei ströme«, während die des Afrikaners »quäkt« und die 
des »Indianers« schreit.

Trotz Boses Anspruch auf gesteigerte Wissenschaftlichkeit disqualifiziert sich seine 
Studie bereits durch die für eine empirische Arbeit außerordentlich schwache Daten-
basis. Diese begründete sich vor allem dadurch, dass es im »Dritten Reich« schwie-
rig war, Angehörige der sogenannten »Naturvölker« zu finden, deren »Klangstil« er 
dem des nordischen Menschen gegenüberstellen konnte. Er hoffte daher, seine Ver-
suche nach Kriegsende mit mehr Versuchspersonen wieder aufnehmen zu können 
und durch die Ausdehnung auf weitere »Rassen« zu überzeugenderen Resultaten zu 
kommen.743 Die Methode des Vergleichs mit außereuropäischen Völkern erklärt sich 
durch seinen musikethnologischen Hintergrund: Er hatte über die Musik der Uitoto, 
eines in Peru und Kolumbien lebenden indigenen Volks promoviert, das in diesem 
Vorhaben aber keine Rolle spielte. Für die amerikanischen Ureinwohner stützte er 
sich allein auf Aufnahmen des Instituts für Lautforschung der Universität Berlin, wo 
ihm lediglich Schallplatten zweier nordamerikanischer Stämme, der Sioux und der 
Algonkin, zur Verfügung standen.744 

742	 Ebd., S. 222.
743	 Ebd., S. 78.
744	 Ebd., S. 218.



164 Themen

Indianer
silvider Rasse

Neger
sudanider und 
palänegrider Rasse

Europäer
nordischer Rasse

Stimmklang

Allgem. 
Kennzeichnung

pathetisch, schreiend quäkend, 
trompetenartig

frei strömend

Helligkeit dunkel mittelhell hell

Rauhigkeit rauh heiser glatt

Klarheit trübe mitteltrübe klar

Volumen hohl voll voll

Dichte mittelfest, breiig brüchig, zäh fest, flüssig

Fülle gering groß mittel

Oberfläche matt, stumpf samtig, schartig glänzend, rund

Vortragsstil

Affekt sehr leidenschaftlich mittel kühl

Ausdruck beherrscht impulsive beherrscht

Akzente stark keine mittelstark

Großdynamik crescendo gleichbleibend crescendo-
descrescendo

Mittlere Lautheit laut laut eher leise



Körpergebundenheit 165

Tempo feierlich schreitend 
constant

durchschnittlich 
schnell constant

durchschnittlich 
langsam 
schwankend

Metrum regelmäßig oder 
regelmäßig wechselnd 
mittelräumig

unregelmäßig 
wechselnd
kleinräumig

constant
großräumig

Rhythmik abwechslungsreich kompliz. 
Unterteilungen

einfach

Begleitung u. 
Singstimme

rhythm. 
Kontrapunktik

parallelismus 
vorherrschend

Motivumfang mittel klein groß

Stimmumfang groß durch 
Motivrückung

groß durch 
Transposition

mittel

Für seine zweite Untersuchungsgruppe, die Afrikaner, konnte er immerhin drei (!) 
Personen aus den ehemaligen deutschen Kolonien heranziehen, die ihm Lieder aus 
ihrer Heimat sowie deutsche Volkslieder zum Vergleich vorsangen. Da es im natio-
nalsozialistischen Deutschland nur eine überschaubare schwarzafrikanische Com-
munity gab, lassen sich die Lebensumstände seiner Probanden ermitteln: Der aus 
Togo stammende Bonifatius Foli diente deutschen Ethnologen häufig als Referenz, 
denn er arbeitete mehr als 20 Jahre lang dem Afrikanisten Diedrich Westermann zu, 
der auch eine Lebensbeschreibung veröffentlichte.745 Westermann stand dem Insti-
tut für Lautforschung der Universität Berlin vor, an dem Bose für den Musikbereich 
zuständig war; er dürfte daher den Kontakt hergestellt haben. Foli war 1914 als Koch 
des letzten deutschen Gouverneurs von Togo nach Deutschland übergesiedelt und 
unterrichtete seit 1926 als »Lehrgehilfe« Westermanns die Sprachen Haussa und Ewe; 
daneben diente er der afrikanistischen Forschung häufig als Studienobjekt für ethno-

745	 Diedrich Westermann, Kindheitserinnerungen des Togonegers Bonifatius Foli, Berlin 1931; ders., 
Afrikaner erzählen ihr Leben. Elf Selbstdarstellungen afrikanischer Eingeborener aller Bildungs-
grade und Berufe und aus allen Teilen Afrikas, Essen 1938.



166 Themen

logische und medizinisch-anthropologische Fragen.746 Der aus Kamerun stammende 
Wolfgang Katto Priso lebte seit 1907 in Deutschland, wo er 1929 die »Liga zur Vertei-
digung der Negerrasse« mitbegründete. Als sein Handelsgeschäft in wirtschaftliche 
Schwierigkeiten geriet, da ihn die Kaufmannschaft diskriminierte, wandte er sich 
mit Bitte um Unterstützung an Westermann, der ihm 1935 einen Lehrauftrag für 
Duala erteilte. Er diente Afrikanisten gleichfalls als Studienobjekt und ließ sich auch 
am Kaiser-Wilhelm-Institut für Anthropologie vermessen und fotografieren.747 Als 
Priso plötzlich starb, ersetzte ihn Bose durch den ebenfalls aus Kamerun eingewan-
derten Gottlieb Kala Kinger; dieser war vor dem Ersten Weltkrieg zum Lehramtsstu-
dium nach Deutschland gekommen und bestritt unter dem Künstlernamen »King 
Charles« seinen Lebensunterhalt als Tänzer und Entertainer.748 

Die in Tabellenform präsentierten Ergebnisse erwecken den Anschein von Wissen-
schaftlichkeit, aber sie stellen nur subjektive Wertungen dar, die auf der Basis einer 
Stichprobe entstanden waren. Nach Boses Einschätzung war Foli wenig musikalisch 
und beherrschte neben wenigen afrikanischen Liedern nur ein deutsches Volkslied, 
»O Tannenbaum«, während Priso mehr Lieder kannte und auch »deutscher« sang.749 
Von Einzelbeobachtungen wie der, dass ihm bei Foli und Priso ein »Mangel an Dyna-
mik« auffiel,750 schloss er auf den generellen Aufführungsstil von Afrikanern. Selbst 
für die Musikwissenschaft im »Dritten Reich« war das zu wenig, um sich zu profilie-
ren.

Bewegung und Physiognomie

Die in den 1930er-Jahren gängigen Annahmen über den Zusammenhang von »Ras-
se« und Kultur skizzierte der in NS-Organisationen tätige Musikwissenschaftler Ru-
dolf Sonner. Nur eine rassenkundliche Betrachtung könne kulturelle Äußerungen 
erklären, denn diese seien unverrückbar in der Seele festgelegt als »das Resultat des 
rassischen Erbguts.« Dies zeige sich in Haltung und Bewegungsart, die so tief im Psy-
chologischen verwurzelt seien, dass sie »sogar Beimischungen fremden Blutes wider-
streben«. Musik und Tanz gehören untrennbar zusammen, und da der Bewegungs-

746	 Holger Stoecker, Afrikawissenschaften in Berlin von 1919 bis 1945. Zur Geschichte und Topogra-
phie eines wissenschaftlichen Netzwerks, Stuttgart 2008, S. 85–95.

747	 Ebd., S. 102f.
748	 Robbie Aitken und Eve Rosenhaft, Black Germany. The Making and Unmaking of a Diaspora 

Community, 1884–1960, Cambridge 2013, S. 64, 146.
749	 Fritz Bose, »Klangstile als Rassenmerkmale (II. Teil)«, in: Zeitschrift für Rassenkunde und die 

vergleichende Forschung am Menschen 15 (1944), S. 208–224, hier S. 223.
750	 Ebd.



Körpergebundenheit 167

charakter durch die »Rasse« bedingt sei, schlage sich dies in der Musik nieder.751 Dass 
Menschen unterschiedlicher Herkunft nicht nur unterschiedlich aussehen, sondern 
sich auch verschieden bewegen, erschien in dieser Zeit keineswegs als abwegig. Der 
Publizist und Jurist Ottmar Rutz veröffentlichte in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts eine Reihe damals breit rezipierter Schriften, in denen er die Erscheinungsfor-
men des Menschen typisierte. Er vermutete, in »Weltbädern erkennt jeder einfache 
Zeitungsverkäufer fast mit tödlicher Sicherheit die Landsmannschaft, ohne Psycho-
loge von Fach oder Anthropologe oder Biologe zu sein. […] [D]en Engländer erkennt 
er an einer gemessen kühlen Ruhe, den Italiener an zappelnder Unruhe und Beweg-
lichkeit, verbunden mit kurzen Schritten, den Franzosen an pointierter Haltung.«752 

Selbst ein so reflektierter Wissenschaftler wie Friedrich Blume war sich sicher, »ein 
Indianer bewegt sich anders als ein nilotischer Neger oder ein Chinese«.753 Damit 
schloss er an die Rassentheorien an, in denen gelegentlich versucht wurde, unter-
scheidbare Bewegungsmuster zu identifizieren. So zeichnete sich für Ludwig Ferdi-
nand Clauß die Gliedersprache des nordischen Menschen durch größtmögliche Spar-
samkeit aus. Er könne auch gar nicht anders, da sein Leib so gestaltet sei, »dass ihm 
nur eine ganz bestimmte Weise der Bewegungen eigen sein« könne; jede »Rasse« habe 
ihre »besondere, artrechte Bewegungsweise«.754 Die Verbindung von Musik und Tanz 
erschien Blume als ein Weg, eine jeweils spezifische Musik zu ermitteln; es sei ein 
»sehr bestechender Gedanke«, dass der »rassisch bedingten Bewegungsform auf der 
Seite der Musik ein analoger Rhythmus« entsprechen könne, wozu aber noch Grund-
lagenarbeit geleistet werden müsse.755 Auch Wilhelm Heinitz schien es unter Verwen-
dung der Güntherschen Terminologie, es werde sich ein »fälischer Typ mit seiner 
körperlichen Schwere […] im Tanzlied anders geben als ein zu schaumäßiger Dar-
stellung neigender westischer Mensch«.756 Diese Vorgänge sah er auch in der Rezepti-
on wirksam, denn Musik bringe den Hörer zum Ausführen von Körperbewegungen. 
Weil die Reaktionen auf Reize bei allen Menschen ähnlich ausfallen, da die chemi-
schen Vorgänge identisch seien, werde beim Erklingen eines Tangos »auch der rein 
nordische Mensch, sofern er musikalisch ist, versuchen, entsprechende Tangotanz-
bewegungen zu machen. Es sei aber fraglich, ob »ihn das rassisch kleidet, ob ihn sein 
Temperament dabei hemmt oder fördert, ob er nicht die rassischen Merkmale eines 
Tangos nordisch sichtbar verzerrt«.757 Reinhold Zimmermann postulierte 1936, spezi-

751	 Sonner, »Kultur – Rasse – Musik«, S. 402.
752	 Ottmar Rutz, Grundlagen einer psychologischen Rassenkunde, Tübingen 1934, S. 258.
753	 Blume, Rasseproblem, S. 23. 
754	 Clauß, Rasse und Seele, S. 135–139.
755	 Blume, Rasseproblem, S. 23f. 
756	 Wilhelm Heinitz, »›Musik des Nordens‹ oder ›Nordische Musik‹«, in: Hansische Hochschul-Zei-

tung 20 (1939), Heft 10, S. 1–9, hier S. 3.
757	 Heinitz, Erforschung, S. 11f.



168 Themen

fische Bewegungsmuster müssten den Angehörigen anderer »Rassen« unverständlich 
bleiben, was ihm zu erklären schien, warum manche Musik dem einen Hörer unzu-
gänglich bleibe, während sie andere anspreche. Von Zimmermann beobachtete fran-
zösische Besatzungstruppen, die er aufgrund von Körperform und Beweglichkeit der 
westischen »Rasse« zuordnete, tanzten mit großer Leichtigkeit, was ihm aber fremd 
blieb und ermüdete. Darin sah er einen Gegensatz zu nordischen Tänzen, denen er 
eine größere Sinnhaftigkeit attestierte und die »keinerlei Ermüdung oder Überdruß 
aufkommen lassen«, wobei er hinzusetzte: »Bei unsereinem wenigstens.«758 

Mit spezifischen Körperbewegungen assoziierte man den Jazz, wie man die ame-
rikanische beeinflusste Tanzmusik damals pauschal nannte und die als ein Ausfluss 
der körperlich-seelischen Disposition der afroamerikanischen Bevölkerung verstan-
den wurde. Zimmermann fand es »ulkig«, wenn nordische Menschen auf diese Musik 
»ihre ganz anders gewachsenen Körper drehten, schoben, schlodderten und verrenk-
ten bzw. dies heute noch tun. Daß sie es mit todernsten Gesichtern taten und tun, 
und daß sie sich erst ›gesellschaftsfähig‹ dünkten, wenn sie sich die vielerlei -trotts 
und -steps usw. angelernt hatten, ist ein untrüglicher Beweis für den Verlust wichti-
ger rassischer Urempfindungen des ›zivilisierten‹ Europäers.«759 Die Abwehrreaktio-
nen gegenüber der Musik speisten sich auch aus Fantasien über dunkelhäutige Men-
schen, die mit der Musik verkoppelt wurden.760 Dies war keineswegs auf die politische 
Rechte beschränkt, und der kommunistische Politiker Walter Ulbricht diffamierte 
die afroamerikanisch beeiflusste Populärmusik als »Affenkultur des amerikanischen 
Monokapitals«.761 Die Kenntnisse über Menschen aus Afrika gingen selten über die 
stereotypisierten Darstellungen von Völkerschauen hinaus, in denen ihre angebliche 
Rückständigkeit betont wurde. Nur wenige Zeitgenossen wie der Anthropologe Felix 
von Luschan widersetzten sich der Diskriminierung, denn ihm schien es, in Afrika 
gebe es »keine anderen Wilden […] als einige toll gewordene Weiße und die Gräuel-
taten der Belgier am Kongo haben mir seither hundertmal recht gegeben«.762 

Die den Schwarzen zugeschriebene Körperlichkeit, besonders ihr Sexualtrieb, rief 
alle Arten von Tugendwächtern auf den Plan wie den evangelischen Theologen Kurt 
Hutten, der 1932 den Untergang von Musik voraussah; nicht mehr edle Sinfonien 

758	 Reinhold Zimmermann, »Rasse und Rhythmus«, in: Die Sonne. Monatsschrift für Rasse, Glau-
ben und Volkstum 13 (1936), S. 386–393, hier S. 386.

759	 Zimmermann, »Rasse und Rhythmus«, S. 387.
760	 John, Musikbolschewismus, S. 285.
761	 Walter Ulbricht, Zur Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung. Aus Reden und Aufsätzen, 

Band 4, Berlin 1953, S. 247.
762	 Felix von Luschan, Völker, Rassen, Sprachen, Berlin 1922, S.  50. Damit bezog er sich auf die 

sogenannte »Kongogräuel«, die vom belgischen König Leopold II. mit beispielloser Grausamkeit 
durchgeführte Ausbeutung des Kongo-Freistaats, der rund 10 Millionen Kongolesen zum Opfer 
fielen. 



Körpergebundenheit 169

bekomme man zu hören, sondern nur noch Klänge der »sexuellen Besessenheit« wie 
den Jazz.763 1925 widmeten die Musikblätter des Anbruch dem Jazz ein Themenheft, in 
dem Herausgeber Paul Stefan die Vorbehalte gegenüber der Musik ins Positive wen-
dete, wenn er die »Auflehnung dumpfer Völkerinstinkte« lobte.764 Zugleich wurde sie, 
wie das Titelbild der Begleitpublikation zur Ausstellung »Entartete Musik« verdeut-
licht, mit dem Judentum enggeführt; es spielt auf das Cover von Jonny spielt auf an 
und zeigt einen afroamerikanischen Musiker mit Davidsstern. Die Deutung, die Dar-
stellung solle verdeutlichen, dass der Jazz seine Nobilitierung und Gesellschaftsfähig-
keit den Juden verdanke,765 ist nicht fernliegend. Im Anschluss an positive Äußerun-
gen jüdischer Publizisten und Musiker sahen Nationalsozialisten in der Übernahme 
des Jazz in den Konzertsaal den Versuch, die Kunstmusik zu »zersetzen«; dies wur-
de sogar Gegenstand von Verschwörungstheorien, die das Ziel unterstellten, durch 
Zerstörung der deutschen Kultur die jüdisch-amerikanische Weltherrschaft herbei-

763	 Kurt Hutten, Kulturbolschewismus. Eine deutsche Schicksalsfrage, Stuttgart 1932, S. 87.
764	 Paul Stefan, »Jazz?«, in: Musikblätter des Anbruch 7 (1925), S. 187.
765	 Albrecht Dümling, Das verdächtige Saxophon. »Entartete Musik« im NS-Staat- Dokumentation 

und Kommentar, Regensburg 2015, S. 14.

Abb. 10: Deckblatt der Broschüre zur Ausstellung Entartete Musik



170 Themen

zuführen.766 Sie greift aber insofern zu kurz, als sie die damals verbreitete Idee einer 
»rassischen« Verbindung dieser Bevölkerungsgruppen nicht berücksichtigt. Zim-
mermann stellte den Jazz in Beziehung zu dem seiner Ansicht nach in seiner Kör-
perlichkeit von der Mehrheitsgesellschaft abweichenden jüdischen Menschen, denn 
dieser, »selber fremdrassig und dem Blute nach in die […] außereuropäische Rhyth-
musprovinz hineingehörend, empfand das Gejazze weder als fremd noch als störend, 
sondern als verwandt und daher als empfehlenswerte Bereicherung ›unserer‹ rhyth-
misch-musikalischen Ausdrucksart«.767 Damit bezog er sich auf eine Assoziation, auf 
die bereits Karl Marx rekurriert hatte, der seinen Rivalen Ferdinand Lassalle dif-
famierte. Dieser stamme, wie seine Aufdringlichkeit, »seine Kopfbildung und sein 
Haarwuchs« bewiesen, von den Schwarzafrikanern ab, die sich Moses beim Auszug 
aus Ägypten angeschlossen hatten, wobei die »Verbindung von Judentum und Ger-
manentum mit einer negerhaften Grundsubstanz […] ein sonderbares Produkt« her-
vorgebracht habe.768 Marx wiederum griff vermutlich auf The Race of Men (1850) von 
Robert Knox zurück, der den Juden einen »african look« zuschrieb, wobei er weniger 
die Hautfarbe als die Physiognomie im Blick hatte.769 

Durch den Aufruf dieses Bilds, das er mit dem Jazz verband, stellte auch der natio-
nalsozialistische Chefideologe Alfred Rosenberg einen diffamierenden Bezug zu pri-
mitiven Gesellschaften her, indem er über die Blutbeimischung spekulierte, die den 
Juden einst »die büschelweise wachsenden Kraushaare und die hängende Lippe als 
rassische Merkmale verliehen hatte. Die Töne der Jazz-Band wecken im Unterbe-
wußtsein jene ›Musik‹, die einst ein Teil der nubischen Vorfahren auf Kalbshäuten 
an den Ufern des Nils schlug, und der Tanz der Schwarzen bewegt unsere Kurfürs-
tenelite [die jüdische Zeitungskritik, S. W.] noch mehr als der Gesang des Kol-Nidre-
Gebets.«770 

Körperhaltung

In die 1943 erschienene Neuausgabe seines Musiklexikons fügte Hans Joachim Moser 
einen Eintrag über den Bereich Musik und »Rasse« ein. Der Rassenkunde von Hans 
F. K. Günther und ihren Anwendungen stand Moser ablehnend gegenüber, und für 

766	 Carl Hannemann, »Der Jazz als Kampfmittel des Judentums und des Amerikanismus«, in: 
Musik in Jugend und Volk (1943), S. 57–59.

767	 Zimmermann, »Rasse und Rhythmus«, S. 390.
768	 Karl Marx an Friedrich Engels vom 30. Juli 1862. Zitiert nach Marx-Engels-Werke, Band 30, Ber-

lin 1974, S. 257.
769	 Robert Jütte, Leib und Leben im Judentum, Berlin 2016, S. 78ff.
770	 Alfred Rosenberg, Der Sumpf. Querschnitte durch das »Geistes«-Leben der November-Demokra-

tie, München 1927, S. 24.



Körpergebundenheit 171

eine naturwissenschaftliche Herangehensweise fehlte ihm das Handwerkszeug. Um 
dennoch eine Perspektive aufzuzeigen riet er, man solle zur Erklärung des »Rassen-
stils« die charakteristischen körperlichen Gegebenheiten heranziehen wie den Bau 
des Kehlkopfs oder den jeweiligen »Rutztyp«.771 Damit bezog er sich auf die Lehre des 
schon erwähnten Ottmar Rutz, die sich in die Diskursgeschichte der Idee einordnet, 
»dass die Werke eines Komponisten gleichsam dessen Habitus aufbewahren, seine 
Art, sich körperlich zu bewegen, bis hin zu Nuancen der Gestik und Mimik, durch 
die – physiognomischen Prämissen zufolge – wiederum Inneres, Seelisches nach au-
ßen tritt«.772 In den 1920er Jahren fand eine neue Hinwendung zum Körper statt, die 
sich unter anderem in einem wachsenden Interesse an Sport und Bewegung artiku-
lierte. In diesem Kontext erschien die Idee, künstlerische Produktion und Rezeption 
sei nicht nur mit der Körperbewegung, sondern auch mit der Körperhaltung ver-
bunden, als plausibel. Paul Bekker vermutete Zusammenhänge zwischen äußerlich 
wahrnehmbaren seelischen Erregungen und dem musikalischen Stil eines Kompo-
nisten, denn die körperlichen Reflexe des Publikums unterscheiden sich. Als Kriti-
ker war ihm am Konzertpublikum aufgefallen, dass »bei älterer Musik bis etwa Bach, 
Händel und Gluck der Körperausdruck der Hörerschaft etwas sehr Straffes, Gemes-
senes und dabei Einheitliches hatte, während bei Beethovenscher Musik eine unver-
kennbare Gelöstheit und Impulsivität der Einzelbewegungen eintritt und bei neuerer 
Musik, etwa Reger und Schönberg, die eintretenden Veränderungen wieder beson-
ders im physiognomischen Ausdruck hervortreten«.773

Rutz, der von Beruf Rechtsanwalt war, trat schon in den frühen 1920er Jahren bei 
Veranstaltungen der NSDAP als Redner auf, überwarf sich aber bald mit der Füh-
rung und saß von 1924 bis 1928 für nationalkonservative Gruppierungen im Baye-
rischen Landtag. Nach dem Zweiten Weltkrieg behauptete er, »Kriegsereignisse und 
politische Unterdrückung haben seit 1933 die Ergebnisse hochwichtiger Forschungen 
einer breiteren Öffentlichkeit vorenthalten«, womit er seine eigenen meinte.774 Mit 
den 1934 veröffentlichten Grundlagen einer psychologischen Rassenkunde versuchte 
er sich selbst zu Kernfragen der nationalsozialistischen Ideologie zu profilieren. Dies 
musste misslingen, da er trotz grundsätzlicher Übereinstimmung hinsichtlich der 
Kategorisierbarkeit des Menschen selbst eine scharfe Trennlinie zur dominierenden 
Schule von Günther zog. Deren Ergebnisse erschienen ihm als zu konstruiert und 

771	 Moser, Musiklexikon, S. 732.
772	 Arne Stollberg, »Auf der Suche nach einer musikalischen Physiognomik«, in: Dirigenten-Bilder. 

Musikalische Gesten – verkörperte Musik, hg. von Arne Stollberg, Jana Weißenfeld und Florian 
Besthorn, Basel 2015, S. 347–384, hier S. 348. Zu Rutz vgl. insbesondere S. 355–362.

773	 Paul Bekker, »Die Bedeutung der Musik für die künstlerische Körperschulung«, in: Künstleri-
sche Körperschulung, hg. von Ludwig Pallat und Franz Hilker, Breslau 1923, S. 81–93, hier S. 87.

774	 Ottmar Rutz, »Die Rutz-Sieversche Schallanalyse«, in: Schweizerische Musikzeitung 88 (1948), 
S. 422–425, hier S. 422.



Abb. 11: Einordnung Ludwig van Beethovens in die Th eorie von Ottmar Rutz



Körpergebundenheit 173

materialistisch, und er lehnte die Einteilungen ab, wobei er Günthers Begrifflichkei-
ten in pejorativer Absicht konsequent in Anführungszeichen setzte. Besonders wand-
te er sich gegen das Paradigma einer »nordischen Rasse«, denn für ihn stellten die 
damit Bezeichneten keineswegs eine homogene Gruppe dar. Sie setze sich vielmehr 
zusammen aus den »mächtig-hochgewachsenen, parabolischen, blauäugigen, blond-
vollfarbigen Menschen und […] den pyramidischen, mittelgroßen, […] straff-eckigen 
graugelbäugigen, aschgraublonden Menschen«.775 

Bei der Ausarbeitung seiner Lehre stützte sich Rutz auf Vorarbeiten seines 1895 
verstorbenen Vaters, des Zollinspektors und Gesangspädagogen Joseph Rutz, der 
mit Sängern wie dem Münchner Heldentenor Heinrich Vogl gearbeitet hatte. An 
der Ausarbeitung beteiligt war auch seine Mutter, die die erste Schülerin des Vaters 
gewesen war und die nie schriftlich niedergelegten Erkenntnisse an den Sohn wei-
tergab; anfangs sang sie auch bei den Präsentationen.776 Dem Vater war aufgefallen, 
dass manchem seiner Gesangsschüler die Musik bestimmter Komponisten leichter 
fiel als die anderer. Eine Erklärung dafür schienen ihm körperliche Übereinstim-
mungen von Komponisten und Ausführendem zu liefern, wobei er der Rumpfmus-
kulatur besonderes Augenmerk schenkte. Auch die vom Sohn ausformulierte Theo-
rie zielte ursprünglich auf eine Nutzanwendung in der gesangspädagogischen Praxis 
ab. Für das Gebet des Rienzi aus Wagners gleichnamiger Oper forderte er etwa unter 
Hinweis auf zuvor bezeichnete Körperstellen: »1. Man schiebe die Muskeln schräg 
nach rückwärts abwärts (warme Art des Typus III). 2. Man wölbe die Stellen B B, 
jede einzeln für sich, vor (warme Art des Typus III). 3. Man wölbe die Stelle C in der 
Mitte des Körpers über dem Nabel vor.«777 In den folgenden Jahren ging Rutz immer 
mehr über den Bereich der Musik hinaus und beanspruchte für seine Thesen uni-
verselle Gültigkeit. Unter Bezug auf die verschiedensten Bereiche der Geistes- und 
Naturwissenschaften entwarf er ein Modell, das charakterologische und physiogno-
mische Interdependenzen zwischen Körper und Geist skizzierte. Aus den für die ein-
zelnen Typen jeweils charakteristischen Erregungszuständen resultierten bestimmte 
Körperhaltungen, weshalb man vom Äußeren auf das Innere schließen könne. Dies 
schlage sich in den künstlerischen Äußerungen nieder, denn diese seien regelmäßig 
nicht nur ein Resultat der Verstandestätigkeit, sondern einer typischen seelischen 
Erregung. Weiterhin nahm er an, dass man die Menschen nach seelischen Typen 
ordnen könne, die von außen körperlich ablesbar seien. Die seelische Erregung füh-
re zu bestimmten Einstellungen des Körpers, sie lenke die »Atemtätigkeit und Atem-
versammlung, sie regelt die Klangeigenschaften der Stimme […] und das gesamte 
Bewegungsspiel des Körpers, der Arme, Hände, Beine, des Ganges, zugleich auch des 

775	 Rutz, Grundlagen einer psychologischen Rassenkunde, S. 301.
776	 Ottmar Rutz, Musik, Wort und Körper als Gemütsausdruck, Leipzig 1911, S. 461, 471, 477.
777	 Ebd., S. 82. 



Abb. 12: Illustration von Körperhaltungen nach Ottmar Rutz



Körpergebundenheit 175

Mienenspiels«. Der seelische Typ lenke, zumeist unbewusst, auch das Handeln des 
Menschen und sein Schaffen: Selbst jeder Brief trage »die Merkmale vom Typus und 
Untertypus seines Verfassers, ebenso jede Prosa, Dichtung, Schaffen in Tönen und 
Worten […]. Alles künstlerische Schaffen enthält jene Merkmale, Romane wie Dra-
men, Opern wie absolute Musik, Malerei wie Plastik«.778

Seine drei Grundtypen (gelegentlich kommt ein vierter Typ hinzu) seien in Rein-
form heute kaum mehr zu finden. Den Typ 1, der vor allem in Italien häufig zu finden 
sei, erkenne man an einer Körperhaltung mit ständig vorgewölbtem Unterleib und 
tiefer Atmung. Äußere Kennzeichen seien eine »gewisse Gedrungenheit der ganzen 
Gestalt, eine meist flach verlaufende Rückenlinie und Seitenlinie, im Verhältnis zu 
dem langen Rumpf kurze Beine, lässige Bewegungen des ganzen Körpers und sei-
ner Teile von wohlgerundeter Formgebung«. Der Stimmklang sei »stets dunkel und 
weich, sammetartig. Sie sprechen hauchend und in raschem Tempo, mit melodiö-
sem Klang«, ihre typischen seelischen Erregungen seien »heiß und weich«, sie verlau-
fen rasch und wechseln.779 Der eher schlanke Typ 2, der in Deutschland vorherrsche, 
kennzeichne sich dadurch, dass nicht der Unterleib, sondern die Brust vorgewölbt 
werde. Seine Vertreter atmeten nicht so tief wie die des Typs 1, und sie sprechen »mit 
hellerer Stimme als jene, wennschon auch weich, doch nicht so haschend und melo-
disch wie jene, dafür aber freier, klarer, auch höher«. Seelisch kennzeichne sich der 
Typ 2 durch Erregungen, »die kühl und weich sind, langsam verlaufen und biegsam, 
aber selten wechseln. Beständigkeit und Gemessenheit sind ihre Hauptmerkmale«. 
Auch das Gehen und Stehen sei charakteristisch, denn die Vertreter des Typs legten 
sich »gerne vor, und zwar schon von den Fußknöcheln an«, in der »Haltung, die bei 
dem deutschen Militär gelehrt wird«.780 Der Typ 3, den er vor allem in Frankreich 
und im alten Griechenland situierte, zeichne sich durch eine »auffällige Straffheit« 
aus, denn seine Vertreter »strecken sich von der Hüftgegend nach oben, unter einem 
gleichzeitigen und dauernden Muskelschub nach vorwärts abwärts oder nach rück-
wärts abwärts«. Sie seien meist von mittlerer Größe und Schlankheit, »die Stimme 
klingt hell und metallisch, weniger melodisch, dafür aber rhythmisch betonter und 
kräftiger«. Die Körperbewegungen seien elastisch und betont, die seelischen Erre-
gungen »kühl und heftig, [sie] verlaufen durchschnittlich langsam, jedoch in schar-
fem, plötzlichem Wechsel«.781 Diesen Typen ordnete er bekannte Künstler zu, wobei 
er beispielsweise Wolfgang Amadeus Mozart als Typ 1 identifizierte, während er 
Richard Wagner dem Typ 3 zuwies. Zur Verkomplizierung trug bei, dass er sich in 
den späteren Schriften für die genannten Typen verwirrender Synonyme bediente 

778	 Ottmar Rutz, Menschheitstypen und Kunst, Jena 1921, S. 1.
779	 Ebd., S. 9.
780	 Ebd., S. 10.
781	 Ebd., S. 11.



176 Themen

und nun vom »sphärischen« (Typ 1), »parabolischen« (2), »pyramidischen« (3) und 
»polygonalen« Typ (4) sprach. Diese differenzierte er durch diverse Unterarten weiter 
aus und unterschied noch zwischen »kalten« und »warmen« Varianten, die sich unter 
anderem in der Rundheit des Stimmklangs unterschieden, sowie zwischen »großer«, 
»kleiner«, »dramatischer« und »ausgeprägter« Unterart, die im Klangvolumen und 
der Schärfe des Klangs voneinander abweichen.782 

Obwohl Rutz kein ausgebildeter Wissenschaftler war, gelang es ihm, Anschluss an 
einflussreiche akademische Kreise zu finden; besonders interessierte sich der Sprach-
forscher Eduard Sievers für die Ideen, die er mit seinen eigenen Überlegungen zur 
»Schallanalyse« verband und zu einer eigenen Theorie ausbaute. Die Lehre von kon-
stanten Schaffens- und Stiltypen hatte einige Wirkung, wenngleich Rutz’ Exempli-
fizierungen meist abgelehnt wurden. Ernst Bücken schienen viele Einzelergebnisse 
unhaltbar, wenn Rutz beispielsweise bei Wolfgang Amadeus Mozarts Vertonung von 
Johann Wolfgang von Goethes Gedicht Das Veilchen aufgrund der Einordnung der 
beiden in den ersten Typus von einer Entsprechung der Kunstabsichten ausging. Die 
Theorie hielt er dennoch für wertvoll, es sei jedoch aber notwendig, »von der wich-
tigen und wertvollen Grundlage der Rutzschen Erkenntnis aus die Fäden der typo-
logischen Untersuchungen selbständig weiterzuspinnen«.783 Auch Bekker erkannte 
in der Rutzschen Typenlehre eine Reihe weiterzuführender Einzelbeobachtungen, 
wollte sich ihr aber nicht im Ganzen anschließen. Die Typeneinteilung sei »teils zu 
dilettantisch naiv, teils zu künstlich kompliziert«, die Fragen seien noch ausreichend 
erforscht, um ein praktikables System zu ergeben. Er stimme aber zu, dass die Kör-
perlichkeit des Menschen unbedingt berücksichtigt werden müsse, denn Musik rich-
te sich keineswegs nur an das Gehör, sondern an alle Sinne; es gebe selbst welche, 
die sich an das Temperaturgefühl wenden. Sie wirke auf den ganzen Körper, indem 
sie Spannungen physischer und psychischer Natur auslöse. Musik sei »stets sinnlich 
intensivster Ausdruck eines den Gesamtorganismus des Menschen durchdringenden 
Bewegungsvorgangs«.784 

Homogenität

Die umfassendste Weiterführung der Rutz’schen Ideen in der Musikwissenschaft un-
ternahm Wilhelm Heinitz, der als Schwerpunkt seiner Arbeit den Entwurf einer Mu-
sikbiologie benannte. Diese formulierte er in seiner »Homogenitätslehre« aus, wobei 
auch er Anspruch auf universelle Gültigkeit erhob, denn sie sollte nichts weniger als 

782	 Ebd., S. 10–12.
783	 Ernst Bücken, Geist und Form im musikalischen Kunstwerk, Wildpark-Potsdam 1929, S. 31.
784	 Bekker, »Bedeutung der Musik«, S. 86–88.



Körpergebundenheit 177

das »grundsätzliche Verhältnis des Menschen zur Musik« klären.785 Wie Rutz ging er 
von der Prämisse aus, dass Musik ein Ausdruck körperlicher Vorgänge sei; es gebe 
»ganz bestimmte Korrelationen … zwischen unserem Denken, Fühlen, Wollen und 
unserer Atmung und allen unseren Werken in der Musik, Sprache, Malerei, Hand-
schrift usf«.786 Nachdem er sich anfangs allgemeinen Fragen gewidmet hatte, wandte 
Heinitz seine Methode zunehmend auf die Kunstmusik an, davon ausgehend, dass 
man das Schaffen bedeutender Komponisten organisch-biologisch erfassen könne. 
Dies schlug sich in befremdlichen Erkenntnissen nieder wie der, Johann Sebastian 
Bach habe sein »seelisches Erleben mit breiten druckartigen, nicht zug-, riß- oder 
stoßartigen, nach unten seitlich vorn gerichteten Körperbewegungen« realisiert.787 

Heinitz unterschied zwischen einem geistigen Stil, der umweltbedingt sein kön-
ne, und einem biologischen Stil, der stets erbbedingt sei. Die Mannigfaltigkeit der 
natürlichen Körperbewegungen jedes Menschen fasste er zu generalisierenden 
Bewegungstypen zusammen, die jeweils zu Ausdrucksgestalten führten, die in sich 
»homogen« seien. Diese Ganzheit aller Teilbewegungen bedinge die musikalische 
Gestaltung durch den Urheber wie die reflektorische Rückwirkung beim Rezipi-
enten. Diese »Projektion des inneren organisch-motorischen Ablaufs nach außen« 
werde auch bei der Rezeption wirksam, wie es einer von Heinitz’ Schülern zusam-
menfasste. »Bei der Produktion entstehen gleichzeitig mit der seelischen Erregung 
physiologische Bewegungsabläufe, die sich in sichtbaren Bewegungen des Körpers 
und der Glieder äußern. Bei der Rezeption reagiert der Hörer auf diese ihm auf dem 
Wege des akustisch Wahrnehmbaren vermittelte musikalische Äußerung mit Bewe-
gungen, die denjenigen, aus denen sie heraus geschaffen worden ist, ähnlich sind 
(physiologische Resonanz).«788 Seine Kernthese illustrierte Heinitz mit Marschmusik, 
die Ausdruck des Empfindens des Urhebers beim Marschieren sei; Melodiewendun-
gen fielen dann spontan dazu ein. Jeder Mensch habe seinen persönlichen Rhythmus, 
seine eigene Art sich zu bewegen, weshalb sich die Marschierbewegung nach Tempo, 
Schrittlänge, Stärke des Auftritts usw. von denen anderer »Urheber« unterscheiden 
werde. Die Körperlichkeit des Autors präge alle seine musikalischen Äußerungen, 
und diese teilten sich beim Hören anderen als »physiologische Resonanz« mit. Würde 
der Hörer etwa versuchen, schneller oder langsamer zu marschieren, als es die Musik 

785	 Wilhelm Heinitz, »Hamburg und die Vergleichende Musikwissenschaft«, in: Bericht über den 
internationalen Musikwissenschaftlichen Kongress Hamburg 1956, hg. von Walter Gerstenberg 
u. a., Kassel 1957, S. 109–111, hier S. 110.

786	 Heinitz, Erforschung rassischer Merkmale, S. 14.
787	 Zitiert nach Walther Vetter, »Dem Gedenken an Wilhelm Heinitz«, in: Die Musikforschung 16 

(1963), S. 313–315, hier S. 314.
788	 Raphael Broches, Die Korrelation von Musik und Bewegung und das Problem der geigerischen 

Nachgestaltung, Diss. Uni. Hamburg 1938, S. 5.



178 Themen

vorgibt, dann würde er aus dem körperlichen Gleichgewicht geraten und möglicher-
weise sogar umfallen.789 

Das Unorthodoxe seiner Perspektive wird dadurch erklärbar, dass er nicht aus der 
Historischen Musikwissenschaft stammte. Ursprünglich als Fagottist tätig, begann 
er 1915 eine Tätigkeit am Phonetischen Laboratorium des 1908 eröffneten Hamburgi-
schen Kolonialinstituts, das auf eine Tätigkeit in den deutschen Kolonien vorberei-
ten sollte. Dort arbeitete er für den Afrikanisten Carl Meinhof, aus dessen Abteilung 
später das Seminar für afrikanische und Südseesprachen der 1919 gegründeten Uni-
versität Hamburg hervorging. 1920 wurde Heinitz an der Universität Kiel im Fach 
Psychologie promoviert und habilitierte sich 1930 an der Universität Hamburg über 
Strukturprobleme in primitiver Musik. Anschließend leitete er dort die neu eingerich-
tete Forschungsabteilung für Vergleichende Musikwissenschaft (seit 1939 als außer-
planmäßiger Professor), der er bis zu seiner Pensionierung vorstand. Sein Arbeits-
bereich war als Teildisziplin der Phonetik ausgewiesen, sodass man bei ihm nicht in 
Musikwissenschaft promovieren konnte. Zeitweise wurden dort auch Lehrveranstal-
tungen in historischer Musikwissenschaft durchgeführt, das heutige Musikwissen-
schaftliche Institut der Universität Hamburg wurde jedoch erst 1949 eingerichtet.790 

Seine Theorie exemplifizierte Heinitz an Individuen wie an Gruppen. Auch wenn 
es anfangs sein Ziel gewesen zu sein scheint, grundsätzliche Zusammenhänge zwi-
schen der individuellen körperlich-geistigen Beschaffenheit eines Menschen und der 
von ihm hervorgebrachten Musik herauszuarbeiten, war sein Ansatz anschlussfähig 
an die musikalische Rassenkunde.791 In der 1938 publizierten Broschüre Die Erfor-
schung rassischer Merkmale aus der Volksmusik kritisierte er das üblicherweise ange-
wandte musikwissenschaftliche Verfahren, »Intervalle zu zählen, die melodischen 
Gipfelungen zu ordnen, das Steigen oder Fallen der Melodiekurven in den verschie-
denen Musikkulturen zu untersuchen, eine Statistik über bevorzugte Taktgruppen 
und Tonarten aufzustellen, die monodischen, homophonen, polyphonen, heteropho-
nen, polyharmonischen und polytonalen Stilmittel zu verfolgen usf«.792 Stattdessen 
wollte er »frei von jeder nur geistigen Zuordnung, frei von jeder unkontrollierbaren 
Gefühlsbelehnung untersuchen, was als genetischer Anlaß eines musikalischen Wer-
kes biologisch, bewegungsmäßig vor sich geht oder gegangen ist«.793 Der hermetische 
Charakter seiner Arbeiten, bei denen er sich hinter einer neu erfundenen Termino-
logie verschanzte, machte den Anschluss an die übrige Musikwissenschaft unmög-
lich. Mit zwei-, drei-, vier- und fünfhebigem Typus meinte er etwa »den rassischen 

789	 Wilhelm Heinitz, Neue Wege der Volksmusikforschung, Hamburg 1937, S. 45.
790	 Petersen, »Musikwissenschaft in Hamburg«, S. 625. 
791	 Heinitz, Die Erforschung rassischer Merkmale in der Volksmusik, Hamburg 1937, S. 5
792	 Ebd., S. 10.
793	 Ebd., S. 5f.



Körpergebundenheit 179

Rhythmus, nachdem sich unterhalb der Schwelle des Bewusstseins jede organische 
Bewegung des Menschen in Gang, Tanz, Sprache, Gesang, Spiel, Schrift und Gebär-
de ordnet«.794 

Heinitz verfolgte seine Ideen nach Kriegsende unverdrossen weiter, obwohl sie 
außerhalb seiner Schülerschaft nur selten positiv aufgenommen wurden. 1949 griff ihn 
Hans Engel an, er habe »richtige Ansätze ins Groteske« übersteigert.795 Im darauffol-
genden Jahr verspottete Engel den Hamburger Wissenschaftler in seiner Funktion 
als Sektionsleiter beim ersten Nachkriegskongress der Gesellschaft für Musikfor-
schung. Heinitz hielt dort einen Vortrag, dessen Skurrilität sogar dem Nachrichten-

794	 Heinitz, »Musik des Nordens«, S. 7f.
795	 Hans Engel, »Vom Sinn und Wesen der Musik in Werken und Deutung der Gegenwart«, Kon-

gress-Bericht des 4. Kongresses der Internationalen Gesellschaft für Musikwissenschaft. Basel 
29. Juni bis 3. Juli 1949, Basel 1949, S. 96–103, hier S. 102.

Abb. 13: Wilhelm Heinitz demonstriert »homogene« Dirigierbewegungen bei Werken von Paul Grae-
ner und Othmar Schoeck (links) sowie Georg Vollerthun und Heinrich Kaminski (rechts).



180 Themen

magazin Der Spiegel einen Bericht wert war, der zugleich die randständige Stellung 
des Forschers innerhalb des Fachs verdeutlicht.796 In dem mit musikalischen Beispie-
len und Demonstrationen von Körperhaltungen angereicherten Vortrag stellte Hei-
nitz schließlich die Behauptung auf, durch langjährige Untersuchungen zur Über-
zeugung gekommen zu sein, kennzeichnend für die Musik jüdischer Autoren sei 
der »Rißakzent, aus einer Kreuzwinkelspannung der Rückenmuskeln entstehend«. 
Als daraufhin das Wort »arisch« fiel, kam es zum Eklat: Engel erregte sich über den 
Affront gegenüber den ausländischen Kollegen und verspottete Heinitz, dieser habe 
ihm vor einigen Jahren erzählt, er könne »aus einer in Guatemala aufgenommenen 
Schallplatte den Sohlendruck, die Größe und die Nasenflügelweite des eingebore-
nen Schlagzeugers« herauslesen. Am Ende der Tagung kam es zur Versöhnung; man 
kam überein, immer den gebotenen Abstand zum Nationalsozialismus gewahrt zu 
haben.797

796	 [Anonym], »Die Brust aufgeschlitzt«, in: Der Spiegel vom 27. Juli 1950, S. 36–37.
797	 Ebd.



Das verfehlte Forschungsziel:  

Die musikalische Disposition der nordischen »Rasse«

Ideologisch geleitete Wissenschaft stößt regelmäßig an ihre Grenzen, wenn das nor-
mativ Gewünschte einer empirischen Überprüfung unterzogen wird. Je eingehen-
der man sich in der Musikwissenschaft im Nationalsozialismus mit den Ausgangs-
hypothesen befasste, desto deutlicher traten ihre Unzulänglichkeiten hervor. Kurt 
Blaukopf prognostizierte daher schon 1939, sie dürften früher oder später durch mu-
sikwissenschaftliche Analysen widerlegt werden; die »Sprengung der rasssentheore-
tischen Konzeptionen von innen heraus« habe bereits begonnen.798 Obwohl die Über-
höhung des Deutschen breiten Raum einnahm, ging der Diskurs doch weit darüber 
hinaus. Werner Korte sah die Aufgabe der nationalsozialistischen Kunstwissenschaf-
ten in der »Darstellung des Verbindlichen, d. h. der konstanten Seinshaltungen be-
stimmter biologisch festgruppierter, völkischer und rassischer Einheiten und ihrer 
konstanten künstlerischen Äußerungsformen«.799 Plausible Antworten, wie dies ge-
zeigt werden könne, blieb er jedoch ebenso schuldig wie seine Kollegen. Das Erkennt-
nisinteresse bei den vorstehend geschilderten Aktivitäten von der Erforschung der 
frühgermanischen Musik bis zu den Zusammenhängen von Körperbewegung und 
Musik richtete sich letztlich vor allem auf die Identifikation dem germanisch-nordi-
schen Menschen »artgemäßer« musikkultureller Praktiken. Dabei bedurfte die posi-
tive Definition des Eigenen der Abwertung des Fremden, wobei als negative Gegen-
entwürfe anfangs vor allem die frühchristlichen Römer und die Juden fungierten; 
dann auch die Angehörigen der verschiedenen nicht-nordischen Menschengruppen.  

Die zentrale Frage, in welcher Beziehung das Nordische zum Deutschen steht, wur-
de nicht abschließend geklärt. Mitunter wurden einfach Eigenschaften übertragen: 
Die formale Unselbstständigkeit der älteren deutschen Musik, die sich musikalischer 
Modelle aus Italien und Frankreich bedient hatte, war in den ästhetischen Debat-
ten des 19. Jahrhunderts positiv in die allumgreifende, »Totalität realisierende Verei-
nigung des sonst Getrennten«800 gewendet worden. Für den Musikpädagogen Adolf 
Seifert zeigte sie nun, dass die »weltoffene nordische Art […] ohne Scheu […] frem-

798	 Blaukopf, »Musikwissenschaft und Rassentheorie«, S. 95.
799	 Korte, »Grundlagenkrisis«, S. 668.
800	 Bernd Sponheuer, »Über das ›Deutsche‹ in der Musik. Versuch einer idealtypischen Rekons-

truktion«, in: Deutsche Meister – böse Geister? Nationale Selbstfindung in der Musik, hg. von 
Hermann Danuser und Herfried Münkler, Schliengen 2001, S. 123–150, hier S. 129. 



182 Das verfehlte Forschungsziel: Die musikalische Disposition der nordischen »Rasse« 

de Bausteine« aufgreife, sie »gestaltet aber das Gesamtwerk dann letzten Endes doch 
nach ihren eigenen nordischen Gesetzen«.801 Ursprünglich sollte der Bezug zu den 
idealisierten Germanen die Deutschen aufwerten. Jedoch setzte sich bei der Ver-
wandlung des eher historisch angelegten Germanenbegriffs in das bevölkerungspo-
litisch und »rassisch« definierte Nordische durch, auch Teile der ethnisch heteroge-
nen deutschen Bevölkerung als dem Idealbild nicht entsprechend zu betrachten. Bei 
den rassentheoretisch besonders Fanatischen bestand Konsens, dass das Deutsche 
und das Nordische nicht deckungsgleich seien, worauf die »rassische« Zugehörig-
keit selbst nationaler Ikonen wie Ludwig van Beethoven oder Richard Wagner zum 
Gegenstand von Kontroversen wurde. Diese Differenzierungen wurden allerdings 
in weniger ambitionierten Texten nicht immer beachtet; so setzte Helmuth Osthoff 
einfach alle relevanten Begriffe gleich, wenn er Johannes Brahms verstand als eine 
»ausgeprägt germanisch-deutsche Erscheinung, […] in deren Kunst das Klangsinnli-
che gegenüber der geistig-musikalischen Substanz zurücktritt, aus der ein nordischer 
Geist spricht«.802 So unscharf die Begriffe verwendet wurden: Bei denen, die sich ver-
tieft mit den Theorien auseinandersetzten, waren die Zuschreibungen nicht völlig 
willkürlich. Sie standen in Zusammenhang mit der Überhöhung des nordischen 
Menschen, wobei man sich beim Versuch, eine diesem »artgemäße« Ästhetik zu ent-
werfen, den von Hans F. K. Günther und seiner Schule entworfenen Eigenschaften 
anschloss wie einer als edel verstandenen Zurückhaltung, kühlen Sachlichkeit und 
gemessenem Wesen.803 Dies schloss die Taciteischen Germanentugenden von Treue 
und Sittlichkeit ein, weshalb der Musikpublizist Fritz Stege 1934 in der wachsenden 
Vorliebe für nordisches Wesen in der Kunst ein erfreuliches »Streben nach neuen 
Idealen« sah.804 

Aus dieser Perspektive war das Nordische in der Musik nicht deckungsgleich mit 
der musikwissenschaftlichen Kategorie des nordischen Tons, worunter man den erst-
mals von Robert Schumann an den Werken von Niels Gade konstatierten spezifi-
schen Nationalcharakter aus dem Norden stammender Musik versteht.805 Während 
der in Deutschland lebende isländische Komponist Jón Leifs zwischen nordischen 
und skandinavischen Künstlern unterschied,806 grenzte Wilhelm Heinitz ab zwi-
schen Nordischer Musik und Musik aus dem Norden, wofür die Abstammung, nicht 
der Wohnort entscheidend sei. Erstere sei »blutmäßig […] die Musik des Menschen, 

801	 Seifert, Volkslied und Rasse, S. 7.
802	 Osthoff, Johannes Brahms und seine Sendung, S. 16.
803	 Günther, Der nordische Gedanke unter den Deutschen, S. 68.
804	 Stege, »Deutsche und nordische Musik«, S. 1269.
805	 Neue Zeitschrift für Musik 20 (1844), S. 1f. Vgl. dazu allgemein Michael Matter, Niels W. Gade und 

der »nordische Ton«. Ein musikalischer Präzedenzfall, Kassel 2015.
806	 Jón Leifs, »Nordisches in der Musik«, in: Mitteilungen der Islandfreunde XIX (1931 / 32), S. 70–73, 

hier S. 72.



183Das verfehlte Forschungsziel: Die musikalische Disposition der nordischen »Rasse« 

der im Nordraum seine angestammte Urheimat hat. […]. An welchem Ort der Erde 
wir diesen Typen begegnen, ist dabei gleich.«807 Dem Befund widerspricht nicht, 
dass die Begriffe mitunter auch nach 1933 synonym verwendet wurden; so sah Hans 
Engel das Nordische noch nicht deutlich ausgeprägt bei Gade, der doch nichts ande-
res als »die Sprache der deutschen Romantik mit dänisch-nordischem Akzent« spre-
che, wohl aber bei Edvard Grieg, den er als den eigentlichen Begründer der nordi-
schen Musik ansah.808 Aus rassentheoretischer Perspektive, die Engel erst in späteren 
Schriften einnahm, galten beide Komponisten keineswegs als nordisch. So fehlte es 
Richard Eichenauer bei Grieg, dem er neben nordischen auch ostbaltische Blutantei-
le zuschrieb, das »Freie, Große, geistig Bedeutende und Heldentümliche nordischer 
Musik« zwar nicht ganz, aber seine Stimmungswelt sei enger begrenzt als diejeni-
ge »vorwiegend nordischer Künstler«.809 Umgekehrt konnten deutsche Komponisten 
durchaus als nordisch gelten. Günther schien das Nordische besonders durch Chris-
toph Willibald Gluck, Georg Friedrich Händel und Johann Sebastian Bach reprä-
sentiert zu werden, wobei er zur Begründung Assoziationen heranzog, wonach etwa 
der Beginn der Matthäus-Passion »Weite und Strenge nordischer Kunstgestaltung 
zu überwältigender Macht« vereine.810 Selbst Blume, der die Schwierigkeiten einer 
musikalischen Definition des Nordischen betonte, versuchte sich mit Zuschreibun-
gen, wenn er die Werke von Johannes Ockeghem und Dietrich Buxtehude als »Quel-
len der Erkenntnis nordischen Wesens« bezeichnete.811

Für Heinitz stammte viel im Norden entstandene Musik nicht von nordischen 
Menschen; so seien Gade, Grieg und die »modernen Finnen«812 nicht dazuzurechnen, 
da sie mit ihrer Musik nur die »verblaßten Schlaglichter einer leicht verwaschenen 
Romantik, kurzatmiger Angleichung an die Wagnersche Neuromantik oder kopf-
verlorener Hingabe an den Fatalismus atonalistischer Musikstammelei« seien. Die 
Bestimmung des nordischen Menschen sei es nicht, »in breiten Klangflächen einer 
überreichen Instrumentation sinnbestrickende sinfonische Welten zu gestalten«. Er 
werde dem billigen Wohlklang und dem Dekorativen ausweichen, aber »gerade und 
stark, keusch, unverblaßt und unsentimental, eigensinnig und eigenwillig« gestal-
ten.813 Leifs verstand echte nordische Musik als herb und männlich; er hoffte, eine 

807	 Heinitz, »Anfang und erste Entfaltung der nordischen Musik«, S. 290.
808	 Hans Engel, »Klaviermusik aus nordischen Ländern«, in: Nordische Rundschau. Vierteljahrs-

schrift herausgegeben von den Auslandsstudien der Universität Greifswald 6 (1933), Heft 3, 
S. 93–115, hier S. 94.

809	 Eichenauer, Musik und Rasse (1932), S. 264f.
810	 Günther, Rasse und Stil, S. 29.
811	 Blume, »Musik und Rasse«, S. 743. 
812	 Die Finnen, die keine indogermanische Sprache sprechen, wurden meist den nordischen Völ-

kern zugerechnet, wobei man sich über Differenzierungen der Rassenkundler hinwegsetzte.
813	 Heinitz, »Musik des Nordens«, S. 5.



184 Das verfehlte Forschungsziel: Die musikalische Disposition der nordischen »Rasse« 

Ästhetik, die dem stillen nordischen Wesen entspreche, werde in Zukunft die deut-
sche Musik leiten, bei der man bisher allzu oft »eine von Sexualität und Perversität 
triefende und sabbernde Sentimentalität« finde.814 In diesen Kreisen sah man beson-
ders Wagners »treibhausschwüle« Erotik als unnordisch an;815 dies begründete sich 
dadurch, dass die Sexualität des nordischen Menschen als zurückhaltend galt. Gün-
ther unterstellte, er sei »wählerischer als die dunklen europäischen Rassen«, weshalb 
die »seelische Gemeinschaft« von Mann und Frau weiter über das Geschlechtliche als 
bei anderen »Rassen« hinausgehen könne.816 Dass diese Einschätzung verbreitet war, 
belegen auch Äußerungen des Prager Philosophen Christian von Ehrenfels, dessen 
Vorlesungen unter anderem Max Brod und Franz Kafka besuchten. Er berichtete 1931 
von Anfeindungen gegenüber Wagners Musikdramen, deren Darstellungen »nicht 
germanisch, sondern südländisch inspiriert und verweichlichend [seien]. Am aller-
wenigsten sei es die Erotik der nordischen Götter.«817

Da sich das nationalsozialistische Verständnis vom »Artgemäßen« und »Artfrem-
den« in der Musik einer Definition entzog, wurde ihre Bestimmung an Gefühl und 
Instinkt delegiert. Feuilletonistische Einschätzungen wie die, das deutsche Volkslied 
sei eine der »Kraftquellen nordischen Musikgeistes«,818 ließen sich nur schwer in wis-
senschaftliche Texte übersetzen.819 So projizierte Seifert einfach das nordische Ide-
albild auf die ältesten Volkslieder, die er trotz schmalster Quellenbasis umriss als 
beherrscht und streng, dabei auch »tiefgründig, allumfassend und stets ernsthaft […]. 
Immer erweckt es einen klaren, sauberen und keuschen Eindruck. Nirgends bietet 
es eine Gelegenheit, sich auszuleben, zu genießen und in Gefühlen zu schwelgen.«820 
Trotz aller Akzeptanz intuitiver Verfahren kamen selbst überzeugte Nationalsozialis-
ten nicht umhin, die Versuche für weithin gescheitert zu erklären, konkrete Zusam-
menhänge von Kunstmusik und den einzelnen »Rassen« zu benennen. Dies war nicht 
notwendigerweise begleitet von der Erkenntnis, dass die Annahmen als unwissen-
schaftlich (oder gar als ethisch verwerflich) abzulehnen seien. Die Unmöglichkeit der 
Zuordenbarkeit musikalischer Sachverhalte ließ sich rechtfertigen mit der These der 
bereits erfolgten »rassischen« Durchmischung der Völker, die von nationalsozialis-
tischer Rassenforschung und Politik allenthalben beklagt wurde. Man kam überein, 
dass die europäische Kunstmusik kein geeigneter Forschungsgegenstand sei, wes-

814	 Jón Leifs, »Das Nordische in der Musik«, in: Die Sonne. Monatsschrift für nordische Weltan-
schauung und Lebensgestaltung 8 (1931), S. 433–438, hier S. 434.

815	 Eichenauer, Musik und Rasse (1932), S. 231. 
816	 Günther, Rassenkunde des deutschen Volkes, S. 195.
817	 Christian von Ehrenfels: »Wagner und seine neuen Apostaten«, in: Der Auftakt 11 (1931), Heft 1, 

S. 5–12, hier S. 8.
818	 Eichenauer, Musik und Rasse (1932), S. 277.
819	 Probst-Effah, »Einfluß der nationalsozialistischen Rassenideologie«, S. 390.
820	 Seifert, Volkslied und Rasse, S. 18.



Das verfehlte Forschungsziel: Die musikalische Disposition der nordischen »Rasse« 185

halb der Volksliedforschung besonderes Gewicht zukommen müsse. Aus der Pers-
pektive der Musikethnologie hielt es Fritz Bose, dem die Zuordnung auch wegen der 
zu nahen Verwandtschaft der europäischen »Rassen« unmöglich erschien, für sinn-
voller, die Problematik über die Musik der Naturvölker anzugehen, bei denen man 
»rassisch einfachere Verhältnisse« antreffe. Die dabei erzielten Ergebnisse könne man 
dann später auf die Kunstmusik übertragen.821 Diese Einschätzung teilten Vertreter 
der Historischen Musikwissenschaft, und Hans Joachim Moser riet, Bauernbevölke-
rungen und das Volkslied in den Mittelpunkt zu stellen – nicht die großen Kompo-
nisten, die der »rassisch« inhomogenen Oberschicht entstammten und bei denen eine 
ausgeprägte Personalstilistik zu viele Sonderfälle schaffe.822 Angesichts der metho-
dischen Schwierigkeiten formulierten die geschickteren Musikwissenschaftler ihre 
Überlegungen als Forschungsdesiderate, deren Ergebnisse erst in einer unbestimm-
ten Zukunft erwartet werden könnten. Blume mahnte umfassende Grundlagenarbeit 
an; das Material müsse erst gesichtet und geordnet werden, damit man herausfin-
den könne, auf welchen Gebieten man zu überzeugenden Ergebnissen gelangen kön-
ne.823 Auch ihm schien es, das »große Kunstwerk« solle man dabei vorerst unberück-
sichtigt lassen, es sei »zu stark überschichtet und überlagert, zu sehr vermischt aus 
rassischen, völkischen, nationalen, religiösen, kulturellen, sozialen und spezifischen 
musikalischen Verursachungen heraus«.824 Aus der Perspektive der Rassenforscher 
monierte Eichenauer daher noch 1942 ungeduldig, man habe, nachdem viele Musik-
wissenschaftler jahrelang, »eine Fragestellung, die in den Worten ›Musik und Rasse‹ 
zum Ausdruck kam«, ignoriert hatten, nun endlich begonnen sich damit zu befas-
sen. Noch immer laufe mancher aber Gefahr, »vor lauter Fragen der Arbeitsweise gar 
nicht zur Betrachtung der musikalischen Tatsachen selbst und zu ihrer rassenkund-
lichen Aufhellung vorzustoßen«.825 

821	 Bose, »Musik und Rasse«, S. 177.
822	 Moser, Musiklexikon (1943), S. 732.
823	 Blume, Rasseproblem, S. 36.
824	 Ebd., S. 41.
825	 Eichenauer, »Übersichtsbericht«, S. 146.



Epilog

Die selbst Verstrickten entwarfen später das Narrativ, die nationalsozialistische Ras-
senideologie habe die akademische Musikwissenschaft allenfalls an der Peripherie 
erreicht. Nicht die historische Musikwissenschaft und ihre hochrangigen Vertreter 
hätten sich ihrer bedient, sondern allenfalls mediokre Gestalten aus der Musikpu-
blizistik und -pädagogik sowie aus Randbereichen wie der Volksliedforschung sei-
en betroffen gewesen.826 Friedrich Blume war es in der interdisziplinären Festschrift 
Deutsche Wissenschaft. Arbeit und Aufgabe. Dem Führer und Reichskanzler […] zu 
seinem 50. Geburtstag (1939) zugefallen, die Aufgaben einer nationalsozialistischen 
Musikwissenschaft zu skizzieren.827 Dennoch spielte gerade er 1948 die Beteiligung 
des Fachs herunter und schob die Verantwortung für die Verflechtungen mit dem 
Regime den »durch nichts qualifizierte[n], aufdringliche[n] Gestalten« zu, die an Stel-
le der nach 1933 emigrierten Wissenschaftler getreten seien und die man im Ausland 
fälschlicherweise für Repräsentanten der ›neuen‹ deutschen Musikwissenschaft ge-
halten habe.828 Zutreffend daran ist, dass Richard Eichenauer, der den Diskurs an-
fangs prägte, kein Musikwissenschaftler war. Nach 1933, und spätestens nach den 
Düsseldorfer Reichsmusiktagen 1938, auf dessen musikwissenschaftlicher Begleitta-
gung zahlreiche Fachvertreter referiert hatten, setzte jedoch eine breite Annäherung 
ein, der sich nur wenige völlig entzogen. Dabei fiel teils scharfe Kritik an den Pionier-
arbeiten, in die selbst Fanatiker wie Alfred Lorenz oder Herbert Gerigk einstimmten, 
sodass sie nicht als Aufbegehren gegen den Nationalsozialismus, sondern als Auf-
ruf zur Professionalisierung des Bereichs zu verstehen ist. So lange Grundannahmen 
wie die Ungleichheit der »Rassen« nicht infrage gestellt wurden, gab es selbst in der 
nationalsozialistischen Wissenschaft gewisse Freiräume. Der Historiker Hans-Wal-
ter Schmuhl weist darauf hin, dass es selbst im politisch ungleich wichtigeren biolo-
gisch-medizinischen Bereich häufig zu Konflikten zwischen den Vertretern wider-
sprechender Konzepte kam. Die nationalsozialistische Wissenschaftspolitik, in der 
man sich selbst über geeignete Methoden nicht einig war, habe der Forschung keines-
wegs einen ideologisch vorgeformten Rassenbegriff aufgezwungen, sondern »einen 
bemerkenswert weiten Freiraum für kontroverse Diskussionen« gelassen; ein einheit-
liches Rassenkonzept habe es weder vor noch nach 1933 gegeben.829

826	 John, »Deutsche Musikwissenschaft«, S. 277.
827	 Blume, »Deutsche Musikwissenschaft«, S. 16–18.
828	 Blume, »Bilanz der Musikforschung«, S. 3.
829	 Schmuhl, Rassenhygiene, Nationalsozialismus, Euthanasie, S. 22–24.



187Epilog

Die Tiefe des argumentativen Beitrags von Musikwissenschaftlern zur Stützung 
des Nationalsozialismus gestaltete sich höchst unterschiedlich. Die Bandbreite reich-
te von Texten, die die nationalsozialistische Politik plump affirmierten, bis zu sach-
lich gehaltenen Beiträgen, die sich dem Zusammenhang von Mensch und Musik aus 
der Perspektive einer auf Abstammungsgemeinschaften ausgerichteten musikali-
schen Anthropologie widmeten. Ein vorläufiges Resümee der namhaftesten Vertre-
ter fällt unübersichtlich aus: Blume und Hans Engel erscheinen als vom Karriereden-
ken bestimmt; sie wandten sich dem Thema zu, als es dem beruflichen Fortkommen 
zuträglich war. Dabei vermieden sie antisemitische Einlassungen und wussten sich 
geschickt und eigenständig der Forschungsliteratur zu bedienen  – und an Blumes 
Rasseproblem kam niemand vorbei, der sich nach 1939 mit dem Thema befasste. Als 
Überzeugte erscheinen Fritz Bose und Wilhelm Heinitz, die naturwissenschaftliche 
Ansätze präsentierten, sich damit aber nicht durchsetzen konnten. Bose hatte seine 
Begeisterung für das Thema bereits 1933 zum Ausdruck gebracht, als es in der Musik-
wissenschaft noch kaum jemanden interessierte. Heinitz vertrat seine Ideen über 1945 
hinaus, auch um den Preis, von der Kollegenschaft dafür scharf angriffen zu werden. 
Werner Korte forderte im nationalsozialistischen Sinne eine radikale Neuausrich-
tung der Musikwissenschaft, die sich von der Philologie abzuwenden habe, kam aber 
über vage Ansätze nicht hinaus. Die methodisch weniger originellen, teils antisemiti-
schen Texte von Ernst Bücken und Rudolf Gerber interpretierten die Musikgeschich-
te aus der Perspektive eines nationalsozialistischen Geschichtsbilds, aber die rassen-
theoretische Durchdringung blieb oberflächlich. Hans Joachim Moser und Joseph 
Müller-Blattau arbeiteten dem Regime in starkem Maße zu, aber bei aller Überein-
stimmung mit der Idee germanisch-nordischer Superiorität folgten sie in ihren Tex-
ten älteren völkischen Mustern, während der »Rasse« im Sinne der neueren Theo-
rien nur untergeordnete Bedeutung zukam. Karl Gustav Fellerer und Walter Wiora 
forschten in Bereichen, die sich gut an den aktuellen Diskurs anbinden ließen, was 
sie durch die Wahl geeigneter inhaltlicher Akzente zur wissenschaftlichen Profilie-
rung nutzen. Kurt Huber und Marius Schneider äußerten sich sachlich aus musik-
ethnologischem Blickwinkel zu Methodenfragen. Heinrich Besseler bekannte sich 
immer wieder zum Nationalsozialismus und hatte Affinitäten zu der auf übergeord-
nete Wesensmerkmale ausgerichteten Perspektive. Vom einschlägigen musikwissen-
schaftlichen Diskurs hielt er sich dennoch abseits, da er Vorbehalte gegenüber den 
Vorgehensweisen und wohl auch gegenüber einigen Beteiligten hatte.

Die personellen Kontinuitäten nach Kriegsende sind größtenteils seit Langem 
bekannt. Als nicht mehr tragbar galten Karl Blessinger, der Autor antisemitischer 
Hetzschriften war, Gotthold Frotscher, der Funktionen wie die des Ortsgruppenlei-
ters ausgefüllt hatte, und Alfred Quellmalz, der sich im unmittelbaren Umfeld Hein-
rich Himmlers bewegte; Wilhelm Ehmann und Werner Danckert verloren ihre Pro-
fessuren in Österreich, Ernst Bücken wurde in den Ruhestand versetzt. Das Gros 



188 Epilog

derjenigen, die das Fach in der Zeit des Nationalsozialismus vertreten hatten, blieb: 
Heinitz wurde 1948 pensioniert, Gerber starb 1957 noch in Ausübung des Göttin-
ger Ordinariats, Blume wurde 1958 emeritiert, Fellerer 1970 und Korte 1973. Durch 
die Schließung der Reichsuniversitäten Posen und Straßburg sowie der Universität 
Königsberg gingen Institute verloren, aber die davon betroffenen Professoren konn-
ten vergleichbare Positionen übernehmen: Walther Vetter in Ost-Berlin, Joseph Mül-
ler-Blattau in Saarbrücken und Hans Engel in Marburg; Wiora kehrte ans Volkslied-
archiv zurück und wurde später Blumes Nachfolger in Kiel, dann von Müller-Blattau 
an der Universität des Saarlands. Der 1945 in Heidelberg entlassene Besseler wurde 
1949 nach Jena berufen und wechselte 1957 nach Leipzig, Moser übernahm 1950 die 
Leitung des Städtischen Konservatoriums in Berlin, Bose ab 1953 Leitungsfunktionen 
im Institut für Musikforschung in Berlin. Im Ausland wurden die Kontinuitäten mit-
unter als problematisch empfunden und Alfred Einstein ärgerte sich im Exil beson-
ders über die Rehabilitation von Blume, Engel und Müller-Blattau.830 Er war nicht zur 
Rückkehr bereit, wie die meisten Emigranten, von denen einige an amerikanischen 
Eliteuniversitäten untergekommen waren. Angesichts der weiter bestehenden alten 
Netzwerke wäre es nicht einfach gewesen, eine Stelle an einer deutschen Universität 
zu bekommen. In den Nachkriegsjahren machte Ernst Fritz Schmid, der als außer-
ordentlicher Professor und Universitätsmusikdirektor in Tübingen gelehrt hatte und 
von den Nationalsozialisten aus dem Amt gedrängt worden war, die Erfahrung, dass 
dies keineswegs zu seinem Vorteil ausgelegt wurde.831 In München übernahm der aus 
Griechenland stammende Thrasybulos Georgiades die Leitung des Instituts, an dem 
er 1935 von Rudolf von Ficker, einem der wenigen namhaften Musikwissenschaftler, 
die eine Distanz zum Nationalsozialismus bewahrt hatten, promoviert worden war. 
Der mitunter belächelte Sonderweg seiner Schule erklärt sich nicht zuletzt durch das 
Bestreben, einen gewissen Abstand zu der durch personelle Kontinuitäten gepräg-
ten deutschen Musikwissenschaft der Nachkriegszeit zu halten, weshalb Georgia-
des anfangs auch nicht der Gesellschaft für Musikforschung beitrat. Außenstehen-
de gelangten eher in neu geschaffene Strukturen als in die vorhandenen Zirkel; so 
baute Kurt Blaukopf, der 1938 emigriert war, nach dem Krieg an der Wiener Musik-
hochschule den Bereich der Musiksoziologie auf. Hans Heinz Stuckenschmidt, der 
1934 wegen seines musikpublizistischen Einsatzes für die Moderne mit Schreibver-
bot belegt worden war, wurde auf das neu eingerichtete Ordinariat an der TU Berlin 
berufen. 

830	 Pamela Potter, »Deutsche Musikwissenschaft im Nationalsozialismus aus amerikanischer 
Sicht«, in: Musikforschung. Faschismus. Nationalsozialismus. Referate der Tagung Schloss Engers, 
hg. von Isolde von Foerster, Christoph Hust und Christoph-Hellmut Mahling, Mainz 2001, 
S. 89–97, hier S. 92.

831	 Manfred Hermann Schmid, »›Vivat Musika et urbs Monacensis scilicet Bavariae!‹ Ernst Fritz 
Schmid in Bayern«, in: Musik in Bayern 68 (2004), S. 139–146, hier S. 141f.



189Epilog

Stichproben zeigen, dass nicht alle der für den Musikdiskurs im Nationalsozialis-
mus zentralen Annahmen nach 1945 schlagartig aus den Texten verschwanden. Als 
kosmetische Maßnahme erscheint in Mosers Neuauflage des Lehrbuchs der Musikge-
schichte (1959) die seinen Angaben zufolge »endlich möglich«832 gewordene Einfügung 
von Abschnitten über Felix Mendelssohn Bartholdy, Gustav Mahler und anderen. 
Aber noch immer steht die deutsche Musik im Mittelpunkt und die altgermanische 
Musik markiert den Anfang von Musikgeschichte. Lehrbücher wie die Musikkunde 
für die Oberstufe höherer Schulen (1955) des Musikpädagogen Michael Alt erweisen 
sich weiterhin als durchdrungen von den hier behandelten Ideologemen. Auch hier 
wird die altgermanische Musik eingehend behandelt, hohe Wertschätzung erfährt 
das Volkslied als das »vom Volk als Gemeingut empfundene und behandelte ›volks-
läufige‹ Lied, das ›Ausdruck heiler Menschen‹ ist«, und hygienische Kategorien schei-
nen auf, um das »Absinken« des Volkslieds während des »volksfremden« Humanis-
mus und höfischer Adelskultur zu kommentieren; heute erfasse »seuchenartig« der 
Schlager die breite Masse.833 Die stärkste Wirkung entfaltete die musikwissenschaft-
liche Rassenforschung aber vielleicht dadurch, dass die folgende Generation begann, 
Forschungsfragen zu vermeiden, die aus der Zeit des Nationalsozialismus kontami-
niert waren. Die Diskreditierung der hier behandelten Forschungsbereiche lässt sich 
in Verbindung setzen zu den neuen Schwerpunkten der deutschen Musikwissen-
schaft, die zwar noch lange auf die deutsche Musik fixiert blieb, sich aber von den 
vor 1945 behandelten Themen deutlich abzusetzen versuchte. Die Öffnung zur Neu-
en Musik war überfällig, aber zugleich war diese in mehrfacher Hinsicht ideologisch 
unbelastet: Sie war nicht nur stilistisch weit entfernt von der Musik, die im National-
sozialismus propagiert worden war, sondern auch von der älteren Musikwissenschaft 
fast vollständig vermieden worden. Als für das Fachverständnis noch weitreichender 
erscheint die radikale Verengung auf die Kompositionsgeschichte und die musikali-
sche Analyse, durch die man Forschungsbereiche, die politisch instrumentalisierbar 
wären, nun einfach ausblendete.834 

832	 Hans Joachim Moser, Lehrbuch der Musikgeschichte, Berlin und Wunsiedel 131959 S. IX.
833	 Michael Alt, Musikkunde für die Oberstufe höherer Schulen, Düsseldorf 1955, S. 27.
834	 Michael Walter, »Thesen zur Auswirkung der dreißiger Jahre auf die bundesdeutsche Nach-

kriegs-Musikwissenschaft«, in: Musikforschung. Faschismus. Nationalsozialismus. Referate der 
Tagung Schloss Engers, hg. von Isolde von Foerster, Christoph Hust und Christoph-Hellmut 
Mahling, Mainz 2001, S. 489–509, hier S. 492–495.



Anhang

Literaturverzeichnis

Abert, Hermann: »Zu Beethovens Persönlichkeit und Kunst«, in: Jahrbuch der 
Musikbibliothek Peters 32 (1925), S. 9–24

[Anonym], »Die Brust aufgeschlitzt«, in: Der Spiegel vom 27. Juli 1950, S. 36–37
Adler, Guido: Handbuch der Musikgeschichte, Berlin ²1930
Aitken, Robbie;  Rosenhaft, Eve: Black Germany. The Making and Unmaking of a 

Diaspora Community, 1884–1960, Cambrigde 2013, S. 64, 146.
Albert, Richard M.: »Die Germanen und die Musik«, in: Die Sonne. Volksdeutsche 

Wochenschrift 1 (1924), S. 17–20
Algermissen, Konrad: »Christentum und Germanentum«, in: Theologie und Glaube. 

Zeitschrift für den katholischen Klerus 26 (1934), S. 302–330
Alt, Michael: Deutsche Art in der Musik, Leipzig 1936
Alt, Michael: Musikkunde für die Oberstufe höherer Schulen, Düsseldorf 1955
Altenmüller, Eckart: »Hirnphysiologische Korrelate musikalischer Begabung: Gibt 

es eine ›Haydn-Windung‹?«, in: Begabungsförderung und Begabungsforschung in 
der Musik, hg. von Heiner Gembris, Berlin 2010, S. 81–97

Ambros, August Wilhelm: Geschichte der Musik, Band 2, Leipzig ²1880
Archenholz, Johann Wilhelm von: »Bemerkungen über die Sittenveränderungen in 

Europa«, in: Berlinische Monatsschrift 15 (1790), S. 66–71
Balme, Christopher: »Werktreue. Aufstieg und Niedergang eines 

fundamentalistischen Begriffs«, in: Regietheater! Wie sich über Inszenierungen 
streiten lässt, hg. von Ortrud Gutjahr, Würzburg 2008, S. 43–50

Baser, Friedrich: »Richard Wagner als Künder der arischen Welt«, in: Die Musik 
XXVI / 2 (Dezember 1933), S. 85–90

Baser, Friedrich: »Hector Berlioz und die germanische Seele«, in: Die Musik 
XXVI / 4 (Januar 1934), S. 259–263

Baser, Friedrich: »Musik zwischen den Rassen und Völkern«, in: Die Musik 
XXVIII / 6 (März 1936), S. 407–412

Baur, Erwin; Fischer, Eugen; Lenz, Fritz: Grundriß der menschlichen Erblehre und 
Rassenhygiene, München 1931

Behn, Friedrich: »Die musikwissenschaftliche Bedeutung der Luren von Daberkow«, 
in: Prähistorische Zeitschrift 7 (1915), S. 177–179



Literaturverzeichnis 191

Bekker, Paul: »Die Bedeutung der Musik für die künstlerische Körperschulung«, in: 
Künstlerische Körperschulung, hg. von Ludwig Pallat und Franz Hilker, Breslau 
1923, S. 81–93

Bekker, Paul: »Musik und Rasse« [Rezension], in: Pariser Tageblatt 2 (1934), Nr. 69 
(19. Februar 1934), S. 4

Berl, Heinrich: Das Judentum in der Musik, Berlin und Leipzig 1926
Bermbach, Udo: Richard Wagner in Deutschland. Rezeption – Verfälschungen, 

Stuttgart und Weimar 2011
Bermbach, Udo: Houston Stewart Chamberlain. Wagners Schwiegersohn – Hitlers 

Vordenker, Stuttgart und Weimar 2015
Besier, Gerhard: Die Mittwochs-Gesellschaft im Kaiserreich. Protokolle aus dem 

geistigen Deutschland 1863–1919, Berlin 1990
Besser, Max: Die Juden in der modernen Rassentheorie, Köln und Leipzig 1911
Besseler, Heinrich: Die Musik des Mittelalters und der Renaissance, Potsdam 1931
Betzinger, Willi: »Zeugnisse frühgermanischen Musik-Sonnenkults«, in: Deutsche 

Musikkultur 3 (1938 / 39), S. 375–379
Bieber, Theobald: Geschichte der Germanenforschung. Dritter Teil (Von 1870 bis zur 

Gegenwart): Heimat der Germanen und Indogermanen. Germania des Tacitus, 
Leipzig 1925

Biehahn, Erich: »Blondheit und Blondheitskult in der deutschen Literatur«, in: 
Archiv für Kulturgeschichte 46 (1964), S. 309–333

Blaukopf, Kurt: »Musikwissenschaft und Rassentheorie« [1939], in: Unterwegs zur 
Musiksoziologie. Auf der Suche nach Heimat und Standort, hg. von Kurt Blaukopf 
und kommentiert von Reinhard Müller, Graz und Wien 1998, S. 89–96

Bleibinger, Bernhard: »Mythos Marius Schneider. Agent im Dienste der 
Musikwissenschaft, Handlanger der Nationalsozialisten oder verfolgter 
Emigrant«, in: Musikforschung. Faschismus. Nationalsozialismus. Referate 
der Tagung Schloss Engers, hg. von Isolde von Foerster, Christoph Hust und 
Christoph-Hellmut Mahling, Mainz 2001, S. 329–358

Bleibinger, Bernhard: Marius Schneider und der Simbolismo: Ensayo musicológico y 
etnológico sobre un buscador de símbolos, München 2005

Blessinger, Karl: »Rassenforschung und rassische Erkenntnis auf dem Gebiete der 
Musik«, in: Ziel und Weg. Zeitschrift des Nationalsozialistischen Deutschen Ärzte-
Bunds 8 (1938), Heft 24, S. 673–679

Blessinger, Karl: Mendelssohn, Meyerbeer, Mahler. 3 Kapitel Judentum in der Musik 
als Schlüssel zur Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts, Berlin 1938

Blessinger, Karl: »Der Weg zur Einheit der deutschen Musik«, in: Deutschlands 
Erneuerung 25 (1941), Heft 2, S. 75–84

Blessinger, Karl: Judentum und Musik. Ein Beitrag zur Kultur- und Rassenpolitik, 
Berlin 1944



192 Anhang

Blume, Friedrich: »Musik und Rasse. Grundfragen einer musikalischen 
Rassenforschung«, in: Die Musik XXX / 11 (August 1938), S. 736–748

Blume, Friedrich: »Deutsche Musikwissenschaft«, in: Deutsche Wissenschaft. Arbeit 
und Aufgabe. Dem Führer und Reichskanzler […] zu seinem 50. Geburtstag […], 
hg. von Bernhard Rust, Leipzig 1939, S. 16–18

Blume, Friedrich: Das Rasseproblem in der Musik – Entwurf zu einer Methodologie 
musikwissenschaftlicher Rassenforschung, Wolfenbüttel 1939

Blume, Friedrich: »Bilanz der Musikforschung«, in: Die Musikforschung 1 (1948), 
S. 3–18

Blume, Gustav: Rasse oder Menschheit? Eine Auseinandersetzung mit der 
nationalsozialistischen Rassenlehre, Dresden 1948

Boas, Franz: Rasse und Kultur, Jena 1932
Bobbio, Norberto: Rechts und Links. Gründe und Bedeutungen einer politischen 

Unterscheidung, Berlin 1994
Boetticher, Wolfgang: »Volkskunde und Musikwissenschaft. Zur Erkenntnis 

von Rasse und Volkstum in der Musik«, in: Musik im Volk. Grundfragen der 
Musikerziehung, hg. von Wolfgang Stumme, Berlin 1939, S. 227–228

Bollmus, Reinhard: Das Amt Rosenberg und seine Gegner. Studien zum Machtkampf 
im nationalsozialistischen Herrschaftssystem, Stuttgart 1970

Bose, Fritz: »Musik und Rasse. Zur Methodik einer musikalischen Rassenkunde«, 
in: Deutsche Tonkünstler-Zeitung 31 (1933), Heft 11, S. 177

Bose, Fritz: »Neue Aufgaben der vergleichenden Musikwissenschaft«, in: Zeitschrift 
für Musikwissenschaft 16 (1934), S. 229–231

Bose, Fritz: »Klangstile als Rassenmerkmale (I. Teil)«, in: Zeitschrift für Rassenkunde 
und die vergleichende Forschung am Menschen 14 (1943), S. 78–97

Bose, Fritz: »Klangstile als Rassenmerkmale (II. Teil)«, in: Zeitschrift für 
Rassenkunde und die vergleichende Forschung am Menschen 15 (1944), S. 208–224

Breuer, Stefan: Ordnungen der Ungleichheit – die deutsche Rechte im Widerstreit 
ihrer Ideen 1871–1945, Darmstadt 2001

Broches, Raphael: Die Korrelation von Musik und Bewegung und das Problem der 
geigerischen Nachgestaltung, Diss. Uni. Hamburg 1938

Broholm, Hans Christian; Larsen, William P.; Skjerne, Gotfred: The Lures of 
the Bronze Age: An Archaeological, Technical and Musicological Investigation, 
Kopenhagen 1949

Broyles, Michael: Beethoven in America, Bloomington 2011
Bruckbauer, Maria: »… und sei es gegen eine Welt von Feinden!« Kurt Hubers 

Volksliedersammlung und -pflege in Bayern, München 1991
Büchler, Jörg; Schipperges, Thomas (Hg.): Heinrich Besseler und Jacques Handschin. 

Briefe 1925 bis 1954. Kommentierte Ausgabe, München 2020



Literaturverzeichnis 193

Bücken, Ernst: Geist und Form im musikalischen Kunstwerk, Wildpark-Potsdam 
1929

Bücken, Ernst: »Die Bedeutung von Stammestum und Landschaft in der deutschen 
Musik des 18. und 19. Jahrhunderts«, in: Die Musik XXVII / 2 (November 1934), 
S. 161–166

Bücken, Ernst: Musik aus deutscher Zeit, Köln 1934
Bücken, Ernst: Musik der Nationen, Leipzig 1937
Bücken, Ernst: Musik der Deutschen, Köln 1941
Capelle, Wilhelm: Die Germanen im Frühlicht der Geschichte, Leipzig 1928
Carron, Paul: Jón Leifs (1899–1968), Brou-sur-Chantereine 1999
Cavalli-Sforza, Luigi Luca und Francesco: Chi siamo. La storia della diversità 

umana, Mailand 1993 [deutsch als Verschieden und doch gleich. Ein Genetiker 
entzieht dem Rassismus die Grundlage, München 1994]

Cavalli-Sforza, Luigi Luca: Gènes, peuples et langues, Paris 1996 [deutsch als Gene, 
Völker und Sprachen. Die biologischen Grundlagen unserer Zivilisation, München 
1999]

Chamberlain, Houston S.: Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts, München 1899
Clauß, Ludwig Ferdinand: »Der germanische Mensch. Ein rassenseelenkundlicher 

Streifzug«, in: Rasse. Monatsschrift der Nordischen Bewegung 1 (1934), Heft 1, 
S. 2–20

Clauß, Ludwig Ferdinand: Rasse und Seele. Eine Einführung in den Sinn der 
leiblichen Gestalt, Berlin ³1938

Custodis, Michael: »Friedrich Blumes Entnazifizierungsverfahren«, in: Die 
Musikforschung 65 (2012), S. 1–24 

Custodis, Michael: »Kontinuität und Loyalität. Freys Wissenschaftsnetzwerk«, 
inHerman-Walther Frey: Ministerialrat, Wissenschaftler, 
Netzwerker. NS-Hochschulpolitik und die Folgen, hg. von Michael 
CustodisMünster und New York 2014, S. 29–42

Custodis, Michael: Rudolf Gerber und die Anfänge der Gluck-Gesamtausgabe, Mainz 
und Stuttgart 2015

Dahm, Annkathrin: Der Topos der Juden. Studien zur Geschichte des Antisemitismus 
im deutschsprachigen Musikschrifttum, Göttingen 2007

Daim, Paul: Der Mann, der Hitler die Ideen gab. Jörg Lanz von Liebenfels, München 
1958 

Darré, R. Walter: Neuadel aus Blut und Boden, München 1930
Der Volks-Brockhaus. Deutsches Sach- und Sprachwörterbuch für Schule und Haus, 

Leipzig 81939
Dikötter, Frank: »Wie und warum wurde ›Rasse‹ zu einem globalen Begriff?«, in: 

Das Phantom »Rasse«. Zur Geschichte und Wirkungsmacht von Rassismus, hg. von 
Naika Foroutan u. a., Wien u. a. 2018, S. 131–147



194 Anhang

Duckart, Joachim: »Grundsätzliches zur nationalsozialistischen Rassenpolitik«, in: 
Rasse und Musik, hg. von Guido Waldmann, Berlin 1939, S. 7–21

Dümling, Albrecht (Hg.): Das verdächtige Saxophon. »Entartete Musik« im 
NS-Staat: Dokumentation und Kommentar, Regensburg 2015

Eckermann, Johann Peter: Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens. 
1823–1832, Band 2, Leipzig 1837

Ehmann, Wilhelm: »Die Liederstunde des Volkes«, in: Deutsche Musikkultur 1 
(1936 / 37), S. 74–83

Ehmann, Wilhelm: »Zu unserem Bach-Bild«, in: Deutsche Musikkultur 4 (1939 / 40), 
S. 43

Ehrenfels, Christian von: »Wagner und seine neuen Apostaten«, in: Der Auftakt 10 
(1931), S. 5–12

Eichenauer, Richard: »Musik und Rasse«, in: Die Sonne. Monatsschrift für nordische 
Weltanschauung und Lebensgestaltung 6 (1929), S. 97–104

Eichenauer, Richard: Musik und Rasse, München 1932 
Eichenauer, Richard: »Die dinarische Rasse in der Tonkunst«, in: Rasse. 

Monatsschrift der Nordischen Bewegung 1 (1934), Heft 3, S. 116–123; Heft 9, S. 360–
362

Eichenauer, Richard: Die Rasse als Lebensgesetz in Geschichte und Gesittung. 
Wegweiser für die deutsche Jugend, Leipzig und Berlin 1934

Eichenauer, Richard: »Nordische Wesenszüge der Bachschen Kunst«, in: Musik und 
Volk 3 (1935 / 36), S. 13–17

Eichenauer, Richard: Musik und Rasse, München ²1937
Eichenauer, Richard: Polyphonie – die ewige Sprache deutscher Seele, Wolfenbüttel 

und Berlin 1938
Eichenauer, Richard: »Über die Grundsätze rassenkundlicher Musikbetrachtung«, 

in: Rasse und Musik, hg. von Guido Waldmann, Berlin 1939, S. 22–47
Eichenauer, Richard: »Musik« [Sammelrezension], in: Rasse. Monatsschrift für den 

nordischen Gedanken 6 (1939), S. 298–303
Eichenauer, Richard: »Wo steht die rassenkundliche Musikforschung? Ein 

Übersichtsbericht«, in: Rasse. Monatsschrift für den nordischen Gedanken 9 (1942), 
Heft 4, S. 145–152; 10 (1943), Heft 2, S. 108–116

Einstein, Alfred: »Nachruf Oskar Fleischer«, in: Zeitschrift für Musikwissenschaft 15 
(1932 / 33), S. 209

Engel, Hans: »Klaviermusik aus nordischen Ländern«, in: Nordische Rundschau. 
Vierteljahrsschrift herausgegeben von den Auslandsstudien der Universität 
Greifswald 6 (1933), Heft 3, S. 93–115

Engel, Hans: »Franz Liszt – Deutscher!«, in: Deutsche Musikkultur 1 (1936 / 37), 
S. 103–104



Literaturverzeichnis 195

Engel, Hans: »Das Deutsche in der Musik«, in: Deutsche Musikkultur 3 (1938), S. 185–
203

Engel, Hans: »Musik, Stamm und Landschaft. Eine musikgeographische Skizze«, in: 
Deutsche Musikkultur 4 (1939 / 40), S. 57–65

Engel, Hans: »Die Bedeutung Konstitutions- und psychologischer Typologien für 
die Musikwissenschaft«, in: Archiv für Musikforschung 7 (1942), S. 129–153

Engel, Hans: Deutschland und Italien in ihren musikgeschichtlichen Beziehungen, 
Regensburg 1944

Engel, Hans: »Vom Sinn und Wesen der Musik in Werken und Deutung der 
Gegenwart«, Kongress-Bericht des 4. Kongresses der Internationalen Gesellschaft 
für Musikwissenschaft. Basel 29. Juni bis 3. Juli 1949, Basel 1949, S. 96–103

Etzemüller, Thomas: »›Ich sehe das, was Du nicht siehst‹. Zu den theoretischen 
Grundlagen geschichtswissenschaftlicher Arbeit«, in: Neue Zugänge zur 
Geschichte der Geschichtswissenschaft, hg. von Jan Eckel und Thomas Etzemüller, 
Göttingen 2007, S. 27–68

Etzemüller, Thomas: Auf der Suche nach dem Nordischen Menschen. Die deutsche 
Rassenanthropologie in der modernen Welt, Bielefeld 2015

Eugène, Éric: Wagner et Gobineau. Existe-t-il un racisme wagnérien?, Paris 1998
Fahlbusch, Michael u. a. (Hg.): Handbuch der Völkischen Wissenschaften. Akteure, 

Netzwerke, Forschungsprogramme, München und Wien 2017
Falter, Jürgen W.: Hitlers Parteigenossen. Die Mitglieder der NSDAP 1919–1945, 

Frankfurt am Main 2020
Fehr, Hubert;  Rummel, Philipp von: Die Völkerwanderung, Stuttgart 2011
Fellerer, Karl Gustav: »Liberalismus und Antiliberalismus im Musikleben«, in: 

Schweizerische Rundschau 33 (1933), S. 540–551
Fellerer, Karl Gustav: »Musik und Volkstum«, in: Zeitschrift für Musik 100 (1933), 

S. 819–821
Fellerer, Karl Gustav: Der gregorianische Choral im Wandel der Jahrhunderte, 

Regensburg 1936
Fellerer, Karl Gustav: »Deutsches Musikempfinden und Gregorianischer Choral im 

Mittelalter«, in: Historisches Jahrbuch 57 (1937), S. 16–30
Fellerer, Karl Gustav: Geschichte der katholischen Kirchenmusik, Düsseldorf 1939
Fellerer, Karl Gustav: »Germanisches Erbe in der mittelalterlichen Musik 

Nordfrankreichs«, in: Die Musik 32 / 2 (1940), S. 289–292
Fellerer, Karl Gustav: Deutsche Gregorianik im Frankenreich, Regensburg 1941
Ficker, Rudolf von: »Formprobleme der mittelalterlichen Musik«, in: Zeitschrift für 

Musikwissenschaft 7 (1924 / 1925), S. 195–213
Fink, Gottfried Wilhelm: »Teutschland – teutsche Musik«, in: Encyclopädie der 

gesammten musikalischen Wissenschaften oder Universal-Lexikon der Tonkunst, 
hg. von Gustav Schilling, Stuttgart 1838, Band 6, S. 615–627



196 Anhang

Finscher, Ludwig: »Musikwissenschaft und Nationalsozialismus. Bemerkungen 
zum Stand der Diskussion«, in: Musikforschung. Faschismus. Nationalsozialismus. 
Referate der Tagung Schloss Engers, hg. von Isolde von Foerster, Christoph Hust 
und Christoph-Hellmut Mahling, Mainz 2001, S. 1–7

Fischer, Eugen: Die Rehobother Bastards und das Bastardierungsproblem beim 
Menschen, Jena 1913

Fleischer, Oskar: »Die Musikinstrumente des Altertumes und Mittelalters in 
germanischen Ländern«, in: Der deutsche Instrumentenbau vom 29. Dezember 
1899, S. 99–102

Fleischer, Oskar: »Ein Kapitel vergleichender Musikwissenschaft«, in: SIMG 1 (1899), 
S. 1–53

Fleischer, Oskar: Zur Phonophotographie. Eine Abwehr, Berlin 1904
Fleischer, Oskar: »Die Entwicklung der germanischen Musik (mit Lichtbildern). 

Nach dem Bericht der Coblenzer Zeitung«, in: Mannus. Zeitschrift für 
Vorgeschichte 4 (1912), S. 23–26

Fleischer, Oskar: Vom Kriege gegen die deutsche Kultur. Ein Beitrag zur 
Selbsterkenntnis des deutschen Volkes, Frankfurt am Main 1915

Fleischer, Oskar: »Die vorgeschichtliche germanisch-griechische 
Kulturgemeinschaft«, in: Mannus. Zeitschrift für Vorgeschichte 14 (1922), S. 1 –72

Fleischer, Oskar: Die germanischen Neumen als Schlüssel zum altchristlichen und 
gregorianischen Gesang, Frankfurt am Main 1923

Fleischer, Oskar: »Vor- und frühgeschichtliche Urgründe des Volkslieds«, in: Die 
Sonne. Monatsschrift für nordische Weltanschauung und Lebensgestaltung 3 (1926), 
S. 20–27

Freytag, Gustav: Bilder aus der deutschen Vergangenheit, 4 Bände, Leipzig 1859–1867
Friedrich, Fritz: Studien über Gobineau. Kritik seiner Bedeutung für die 

Wissenschaft, Leipzig 1906
Gauch, Hermann: Neue Grundlagen der Rassenforschung, Leipzig 1933
Geary, Patrick J.: Europäische Völker im frühen Mittelalter. Zur Legende vom 

Werden der Nationen, Frankfurt am Main 2002
Gerber, Rudolf: »Die Aufgaben der Musikwissenschaft im Dritten Reich«, in: 

Zeitschrift für Musik 102 (1935), S. 497–501
Gerber, Rudolf: »Die Musik der Ostmark. Eine Wesensschau aus ihrer Geschichte«, 

in: Zeitschrift für deutsche Geisteswissenschaft 1 (1939), Heft 1, S. 55–78
Gerber, Rudolf: »Neue Beiträge zur Gluckschen Familiengeschichte«, in: Archiv für 

Musikforschung 6 (1941), S. 129–150
Gerber, Rudolf: »Die deutsche Wesensform bei Händel und Gluck«, in: Deutsche 

Musikkultur 6 (1941 / 42), S. 107–117
Gerhard, Anselm: »Musikwissenschaft – eine verspätete Disziplin«, in: 

Musikwissenschaft – eine verspätete Disziplin. Die akademische Musikforschung 



Literaturverzeichnis 197

zwischen Fortschrittsglauben und Modernitätsverweigerung, hg. von Anselm 
Gerhard, Stuttgart und Weimar 2000, S. 1–30

Gerhard, Anselm: »Musikwissenschaft«, in: Die Rolle der Geisteswissenschaften im 
Dritten Reich 1933–1945, hg. von Frank-Rutger Hausmann München 2002, S. 165–
192

Germann, Pascal: Laboratorien der Vererbung. Rassenforschung und Humangenetik 
in der Schweiz 1900–1970, Göttingen 2016

Geulen, Christian: Wahlverwandte. Rassendiskurs und Nationalismus im späten 
19. Jahrhundert, Hamburg 2007

Geulen, Christian: Geschichte des Rassismus, München 2007
Gibbon, Edward: Geschichte des Verfalls und Untergangs des römischen Weltreichs, 

Deutsche Ausgabe in einem Band von Johann Sporschil, Leipzig 1837
Gies, Horst: Richard Walter Darré. Der »Reichsbauernführer«, die 

nationalsozialistische »Blut und Boden«-Ideologie und Hitlers Machteroberung, 
Wien u. a. 2019

Gilles, Malcolm; Pear, David: »Percy Grainger and the American Nordicism«, in: 
Western Music and Race, hg. von Julie Brown, Cambridge 2007, S. 115–124

Gobineau, Arthur de: Essai sur l’inégalité des races humaines, 4 Bände, Paris 1853–
1855

Gobineau, Arthur de: Versuch über die Ungleichheit der Menschenracen, dt. von 
Ludwig Schemann, 4 Bände, Stuttgart 1900–1902

Gould, Stephen Jay: Der falsche vermessene Mensch, Frankfurt am Main 1983 
[Amerikanische Erstausgabe 1981]

Gradenwitz, Peter: Die althebräischen Gesänge und die frühe christliche Psalmodie, 
Stuttgart 1983

Graewell, Paul Harald: »Was heißt germanisch?«, in: Bayreuther Blätter 23 (1900), 
S. 122–131

Grant, Madison: Der Untergang der großen Rasse. Die Rassen als Grundlage der 
Geschichte Europas, München 1925 [Amerikanische Erstausgabe 1916]

Grünert, Heinz: Gustaf Kossinna (1858–1931). Vom Germanisten zum 
Prähistoriker. Ein Wissenschaftler im Kaiserreich und in der Weimarer Republik, 
Rahden / Westfalen 2002

Grüttner, Michael; Kinas, Sven: »Die Vertreibung von Wissenschaftlern aus den 
deutschen Universitäten 1933–1945«, in: Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte 55 
(2007), S. 123–186

Grüttner, Michael: »Die deutschen Universitäten im Dritten Reich«, in: Herman-
Walther Frey: Ministerialrat, Wissenschaftler, Netzwerker. NS-Hochschulpolitik 
und ihre Folgen, hg. von Michael Custodis, Münster und New York 2014, S. 13–28

Grunsky, Karl: »Das Nordische bei Richard Wagner«, in: Die Sonne. Monatsschrift 
für Nordische Weltanschauung und Lebensgestaltung 10 (1933), Heft 2, S. 57–62



198 Anhang

Grunsky, Karl: »Wünsche an die Rassenkunde«, in: Bayreuther Blätter 57 (1934), 
S. 192–200

Gudewill, Kurt: Das sprachliche Urbild bei Heinrich Schütz und seine Abwandlung 
nach textbestimmten und musikalischen Gestaltungsgrundsätzen in den Werken 
bis 1650, Kassel 1936

Gudewill, Kurt: »Nordmark: Schleswig-Holstein«, in: Deutsche Musikkultur 5 
(1940 / 41), S. 116–118

Gudewill, Kurt: »Das Lexikon der Juden in der Musik« [Rezension], in: Deutsche 
Musikkultur 5 (1940 / 41), S. 149

Günnigmann, Manfred: Werner Korte und die Musikwissenschaft an der Universität 
Münster 1932 bis 1973, Münster 2015

Günther, Hans F. K.: Rasse und Stil, München ²1926
Günther, Hans F. K.: Der nordische Gedanke unter den Deutschen, München ²1927
Günther, Hans F. K.: Rassenkunde Europas. Mit besonderer Berücksichtigung der 

Rassengeschichte der Hauptvölker indogermanischer Sprache, München ³1929
Günther, Hans F. K.: Rassenkunde des deutschen Volkes, München 141930 

[Erstausgabe 1922]
Günther, Hans F. K.: Rassenkunde des jüdischen Volkes, München 1930
Günther, Siegfried: »Musikalische Begabung und Rassenforschung im Schrifttum 

der Gegenwart. Eine methodologische Untersuchung«, in: Archiv für 
Musikforschung 2 (1937), S. 308–339

Günther, Siegfried: »Rassenseelenkundliche Beiträge zur musikalischen 
Stilforschung. I. Der musikalische Stil der westischen und der dinarischen Rasse«, 
in: Archiv für Musikforschung 3 (1938), S. 385–427

Günther, Siegfried: Rezension von Richard Eichenauer, Musik und Rasse (1937), in: 
Archiv für Musikforschung 3 (1938), S. 373–374

Günther, Siegfried: »Rassenseelenforschung und Musikwissenschaft«, in: Zeitschrift 
für Rassenkunde 9 (1939), S. 40–47

Gurlitt, Willibald: »Der gegenwärtige Stand der deutschen Musikwissenschaft«, 
in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 17 
(1939), S. 1–82

Haas, Gerlinde: »Die jeweils ersten und ›… Lektorat nur auf Kriegsdauer‹«, in: 
Musikwissenschaft als Kulturwissenschaft. Damals und heute. Internationales 
Symposion (1998) zum Jubiläum der Institutsgründung an der Universität Wien 
vor 100 Jahren, hg. von Theophil Antonicek und Gernot Gruber, Tutzing 2005, 
S. 89–99

Hahne, Hans: »Die Lure von Garlstedt, Kreis Osterholz«, in: Vorzeitfunde aus 
Niedersachsen, Teil A, Hildesheim 1915ff., S. 41–49

Haiser, Franz: Die Krisis des Intellektualismus, Hildburghausen 1912
Haley, Alex: »Playboy Interview: Malcolm X«, in: Playboy (Mai 1963), S. 53–63



Literaturverzeichnis 199

Hamann, Brigitte: Hitlers Wien. Lehrjahre eines Diktators, München 1996
Hammer, Wolfhard: Leben und Werk des Arztes und Sozialanthropologen Ludwig 

Woltmann, Diss. mschr. Uni v. Mainz 1979
Hammerich, Angul: »Studien über die altnordischen Luren im Nationalmuseum zu 

Kopenhagen«, in: Vierteljahrsschrift für Musikwissenschaft 10 (1894), S. 1–32
Hammerich, Angul: »Studien über Isländische Musik«, in: Sammelbände der 

Internationalen Musikgesellschaft 1 (1900), S. 341–371
Hannemann, Carl: »Der Jazz als Kampfmittel des Judentums und des 

Amerikanismus«, in: Musik in Jugend und Volk (1943), S. 57–59
Harrandt, Andrea: »Die Lehrtätigkeit von Egon Wellesz am Institut für 

Musikwissenschaft der Universität Wien«, in: Wiener Musikgeschichte. 
Annäherungen – Analysen – Ausblicke. Festschrift für Hartmut Krones, hg. von 
Julia Bungart u. a., Wien 2009, S. 611–624

Harten, Hans-Christian; Neirich, Uwe; Schwerendt, Matthias: Rassenhygiene als 
Erziehungsideologie des Dritten Reichs. Bio-bibliographisches Handbuch, Berlin 
2006

Hartung, Günter: »Völkische Ideologie«, in: Handbuch zur »Völkischen Bewegung« 
1871–1918, hg. von Uwe Puschner, Walter Schmitz und Justus H. Ulbricht, 
München 1999, S. 22–41

Hartwich, Wolf-Daniel: Deutsche Mythologie. Die Erfindung einer nationalen 
Kunstreligion, Berlin und Wien 2000

Haug, Andreas: »Noch einmal: Roms Gesang und die Gemeinschaften im Norden«, 
in: »Nationes«, »Gentes« und die Musik im Mittelalter, hg. von Frank Hentschel 
und Marie Winkelmüller, Berlin 2014, S. 103–145

Haupts, Leo: Die Universität zu Köln im Übergang vom Nationalsozialismus zur 
Bundesrepublik, Köln u. a. 2007

Hauser, Otto: Genie und Rasse (Italien), Weimar 1922
Hausmann, Frank-Rutger: Die Geisteswissenschaften im »Dritten Reich«, Frankfurt 

am Main 2011
Heiden, Konrad: Adolf Hitler. Das Zeitalter der Verantwortungslosigkeit. Eine 

Biographie, Zürich 1936
Hein, Annette: »Es ist viel ›Hitler‹ in Wagner«. Rassismus und antisemitische 

Deutschtumsideologie in den »Bayreuther Blättern« (1878–1938), Berlin 1996
Hein, Bastian: Elite für Volk und Führer? Die Allgemeine SS und ihre Mitglieder 1925–

1945, München 2012
Heinitz, Wilhelm: Neue Wege der Volksmusikforschung, Hamburg 1937
Heinitz, Wilhelm: »Anfang und erste Entfaltung der nordischen Musik«, in: Die 

nordische Welt. Geschichte, Wesen und Bedeutung der nordischen Völker, hg. von 
Hans Friedrich Blunck, Berlin 1937, S. 287–304



200 Anhang

Heinitz, Wilhelm: Die Erforschung rassischer Merkmale in der Volksmusik, 
Hamburg 1938

Heinitz, Wilhelm: »Probleme des biologischen Stils in frühnordischer 
Musik- und Klanggestaltung«, in: Beiträge zur Runenkunde und nordischen 
Sprachwissenschaft, hg. von Kurt Helmut Schlottig, Leipzig 1938, S. 119–133

Heinitz, Wilhelm: »›Musik des Nordens‹ oder ›Nordische Musik‹«, in: Hansische 
Hochschul-Zeitung 20 (1939), Heft 10, S. 1–9

Heinitz, Wilhelm: »Rassische Merkmale an afrikanischem Musikgut«, in: Zeitschrift 
für Rassenkunde und die gesamte Forschung am Menschen 12 (1941), S. 9–19

Heinitz, Wilhelm: »Hamburg und die Vergleichende Musikwissenschaft«, in: 
Bericht über den internationalen Musikwissenschaftlichen Kongress Hamburg 1956, 
hg. von Walter Gerstenberg u. a., Kassel 1957, S. 109–111

Hentges, Gudrun: »Die Erfindung der ›Rasse‹ um 1800 – Klima, Säfte und 
Phlogiston in der Rassentheorie Immanuel Kants«, in: Colors 1800 / 1900 / 2000 – 
Signs of Ethnic Difference, hg. von Birgit Tautz, Amsterdam und New York 2004, 
S. 47–66

Hentschel, Frank: Bürgerliche Ideologie und Musik. Politik der 
Musikgeschichtsschreibung in Deutschland 1776–1881, Frankfurt am Main und New 
York 2006

Henze-Döhring, Sabine: »›Er lebte nur seiner Musik …‹ – Hermann Stephani als 
Gründer des Marburger Musikwissenschaftlichen Seminars und Collegium 
musicum«, in: Germanistik und Kunstwissenschaften im »Dritten Reich«. 
Marburger Entwicklungen 1920–1950, hg. von Kai Köhler, Burghard Dedner und 
Waltraud Strickhausen, München 2005, S. 83–95

Hering Torres, Max Sebastián: Rassismus in der Vormoderne. Die »Reinheit des 
Blutes« im Spanien der Frühen Neuzeit, Frankfurt am Main 2006

Hertz, Friedrich: Rasse und Kultur. Eine kritische Untersuchung der Rassentheorien, 
Leipzig 1915

Hertz, Friedrich: Hans Günther als Rassenforscher, Berlin 1930
Heschel, Suzannah: The Aryan Jesus. Christian Theologians and the Bible in Nazi 

Germany, Princeton 2008
Hofmeister, Hermann: Germanenkunde und nationale Bildung, Braunschweig 1934
Holmes, Peter: »The Scandinavian Bronze Lurs«, in: Second Conference of the ICTM 

Study Group on Music Archaeology, Volume II: The bronze Lurs, hg. von Cajsa S. 
Lund, Stockholm 1986, S. 51–125

Holmes, Peter; Stanbury, Nik: »Presentation and discussion of a project: The 
replication of late bronze-age lurs«, in: Second Conference of the ICTM Study 
Group on Music Archaeology, Volume II: The bronze Lurs, hg. von Cajsa S. Lund, 
Stockholm 1986, S. 151–186



Literaturverzeichnis 201

Hornbostel, Erich von: »Phonographierte isländische Zwiegesänge«, in: Deutsche 
Islandforschung 1 (1930), S. 300–320

Hossfeld, Uwe: »Kopf, Schädel und Rassenkunde«, in: Schädelkult. Kopf und Schädel 
in der Kulturgeschichte des Menschen, hg. von Alfried Wieczorek und Wilfried 
Rosendahl, Regensburg 2011, S. 309–317

Huber, Kurt: »Wo stehen wir heute?«, in: Zur Tonalität des deutschen Volkslieds, hg. 
im Auftrag der Reichsjugendmusikführung von Guido Waldmann, Wolfenbüttel 
und Berlin 1938, S. 73–87

Huber, Wolfgang: Die Weiße Rose. Kurt Hubers letzte Tage, München 2018
Hucke, Helmut: »Zu einigen Problemen der Choralforschung«, in: Die 

Musikforschung 11 (1958), S. 385–414
Hutten, Kurt: Kulturbolschewismus. Eine deutsche Schicksalsfrage, Stuttgart 1932
Idelsohn, Abraham Zvi: Hebräisch-orientalischer Melodienschatz. Band 1: Gesänge 

der jemenischen Juden, Leipzig 1914
Jammers, Ewald: »Neue Bücher: Schriften zur Gregorianik«, in: Archiv für 

Musikforschung 7 (1942), S. 233–237
John, Eckhard: »Der Mythos vom Deutschen in der deutschen Musik: 

Musikwissenschaft und Nationalsozialismus«, in: Die Freiburger Universität in der 
Zeit des Nationalsozialismus, hg. von Eckhard John u. a., Freiburg und Würzburg 
1991, S. 163–190

John, Eckhard: Musik-Bolschewismus. Die Politisierung der Musik in Deutschland 
1918–1945, Stuttgart 1994

John, Eckhard: »›Deutsche Musikwissenschaft‹. Musikforschung im ›Dritten 
Reich‹«, in: Musikwissenschaft – eine verspätete Disziplin. Die akademische 
Musikforschung zwischen Fortschrittsglauben und Modernitätsverweigerung, hg. 
von Anselm Gerhard, Stuttgart und Weimar 2000, S. 257–279

John, Eckhard: »Zehn Thesen zur Musikforschung im NS-Staat«, in: 
Musikforschung. Faschismus. Nationalsozialismus. Referate der Tagung Schloss 
Engers, hg. von Isolde von Foerster, Christoph Hust und Christoph-Hellmut 
Mahling, Mainz 2001, S. 461–470

Johner, Domenicus: Wort und Ton im Choral. Ein Beitrag zur Aesthetik des 
gregorianischen Gesanges, Leipzig 1940

Jütte, Robert: Leib und Leben im Judentum, Berlin 2016
Justin, Eva: Lebensschicksale artfremd erzogener Zigeunerkinder und ihrer 

Nachkommen, Diss. mschr. Berlin 1943
Kailer, Thomas: Die Vermessung des Verbrechers. Die Kriminalbiologische 

Untersuchung in Bayern, Bielefeld 2011
Karstädt, Georg: »Entwicklung und musikalische Bedeutung der altgermanischen 

Bronzeluren«, in: Nationalsozialistische Monatshefte 12 (1941), Heft 136, S. 596–604



202 Anhang

Kater, Michael: Das »Ahnenerbe« der SS 1935–1945. Ein Beitrag zur Kulturpolitik des 
Dritten Reiches, München 42006

Kattmann, Ulrich: »Warum und mit welcher Wirkung klassifizieren 
Wissenschaftler Menschen?«, in: Wissenschaftlicher Rassismus. Analysen einer 
Kontinuität in den Human- und Naturwissenschaften, hg. von Heidrun Kaupen-
Haas und Christian Saller, Frankfurt und New York 1999, S. 65–83

Kautsky, Karl: Rasse und Judentum, Ergänzungshefte zur Neuen Zeit Nr. 20, Berlin 
und Stuttgart 1914

Kempff, Wilhelm: Unter dem Zimbelstern. Jugenderinnerungen eines Pianisten, 
Laaber ²1978

Kershaw, Ian: Der Hitler-Mythos. Führerkult und Volksmeinung, Stuttgart 1999
Kinderman, William: »Das Institut für Musikwissenschaft in der NS-Zeit. Der 

Fall des Wagner-Forschers Alfred Lorenz«, https://lmuwi.hypotheses.org/alfred-
lorenz-2 (besucht am 8. Dezember 2017)

Kipper, Rainer: Der Germanenmythos im Deutschen Kaiserreich. Formen und 
Funktionen historischer Selbstthematisierung, Göttingen 2002

Klee, Ernst: Das Kulturlexikon zum Dritten Reich. Wer war was vor und nach 1945, 
Frankfurt am Main 2007

Klee, Ernst: Das Personenlexikon zum Dritten Reich. Frankfurt am Main 2007
Kleinschmidt, Harald: Menschen in Bewegung. Inhalte und Ziele historischer 

Migrationsforschung, Göttingen 2002
Klemperer, Victor: LTI. Notizbuch eines Philologen, Stuttgart 222007 [Berlin 1947]
Knussmann, Rainer: Vergleichende Biologie des Menschen. Lehrbuch der 

Anthropologie und Humangenetik, Stuttgart 1980
Köck, Julian: »Ludwig Schemann und die Gobineau-Vereinigung«, in: Zeitschrift für 

Geschichtswissenschaft 59 (2011), S. 723–741
Köck, Julian: »Joseph Arthur de Gobineau – Rezeption in Deutschland und 

Umdeutung zum Propheten der völkischen Bewegung«, in: Jahrbuch der 
Hambach-Gesellschaft 19 (2011 / 2012), S. 117–135.

Köck, Julian: »Die Geschichte hat immer Recht.« Die Völkische Bewegung im Spiegel 
ihrer Geschichtsbilder, Frankfurt am Main 2015

Körndle, Franz: »Das ›germanische Tonsystem‹. Musikwissenschaft und 
Mittelalterforschung in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts«, in: 
Musikforschung. Faschismus. Nationalsozialismus. Referate der Tagung Schloss 
Engers, hg. von Isolde von Foerster, Christoph Hust und Christoph-Hellmut 
Mahling, Mainz 2001, S. 197–209

Körndle, Franz: »Warum sich Himmler für den gregorianischen Choral 
interessierte«, in: Aspekte historischer und systematischer Musikforschung. Zur 
Symphonie im 19. Jahrhundert, zu Fragen der Musiktheorie, der Wahrnehmung 



Literaturverzeichnis 203

von Musik und anderes, hg. von Christoph-Hellmut Mahling und Kristina Pfarr, 
Mainz 2002, S. 339–347

Kompisch, Kathrin: Täterinnen. Frauen im Nationalsozialismus, Köln und Weimar 
2008

Korte, Werner: »Die Aufgaben der Musikwissenschaft«, in: Die Musik 27 (1934 / 35), 
S. 338–344

Korte, Werner: »Die Grundlagenkrisis der deutschen Musikwissenschaft«, in: Die 
Musik 30 (1938), S. 668–674

Kossinna, Gustaf: Die Herkunft der Germanen. Zur Methode der 
Siedlungsarchäologie, Würzburg 1911

Kossinna, Gustaf: Die deutsche Vorgeschichte, eine hervorragend nationale 
Wissenschaft, Leipzig 61934 (Erstausgabe 1912)

Krebs, Christopher B.: Ein gefährliches Buch. Die Germania des Tacitus und die 
Erfindung des Deutschen, München 2012

Kretschmer, Ernst: Körperbau und Charakter. Untersuchungen zum 
Konstitutionsproblem und zur Lehre von den Temperamenten, Berlin 1921

Kröner, Hans-Peter: Von der Rassenhygiene zur Humangenetik. Das Kaiser-Wilhelm-
Institut für Anthropologie, menschliche Erblehre und Eugenik nach dem Kriege, 
Stuttgart 1998

Kroll, Oskar: »Die Musikinstrumente germanischer Vorzeit«, in: Germanien. Blätter 
für Freunde germanischer Vorgeschichte 2 (1930), S. 32–34, 89–94

Kühl, Stefan: »Die soziale Konstruktion von Wissenschaftlichkeit und 
Unwissenschaftlichkeit in der internationalen eugenischen Bewegung«, in: 
Wissenschaftlicher Rassismus. Analysen einer Kontinuität in den Human- und 
Naturwissenschaften, hg. von Heidrun Kaupen-Haas und Christian Saller, 
Frankfurt am Main und New York 1999, S. 111–121

Kühl, Stefan: Die Internationale der Rassisten. Aufstieg und Niedergang der 
internationalen eugenischen Bewegung im 20. Jahrhundert, Frankfurt am Main 
²2014

Kühn, Walter: Führung zur Musik. Voraussetzungen und Grundlagen einer 
einheitlichen völkischen Musikerziehung, Lahr / Baden 1939

Kuithan, Johann Wilhelm: Die Germanen und Griechen, Eine Sprache, Ein Volk, 
eine auferweckte Geschichte, Hamm 1822

Lach, Robert: »Das Rassenproblem in der vergleichenden Musikwissenschaft«, in: 
Berichte des Forschungsinstitutes für Osten und Orient 3 (1923), S. 107–122

Lanz von Liebenfels, Jörg: Die Blonden als Musik-Schöpfer (Ostara, 73), Wien-
Mödling 1913

Lapouge, Georges Vacher de: L’Aryen. Son Rôle Social, Paris 1899
Lavater, Johann Caspar: Physiognomische Fragmente, zur Beförderung der 

Menschenkenntniß und Menschenliebe, Bd. 1, Leipzig u. a. 1775



204 Anhang

Lehmann, Julius Friedrich: Vierzig Jahre Dienst am Deutschtum 1890–1930, 
München 1930

Lehmann, Melanie: Verleger J. F. Lehmann. Ein Leben für Deutschland, München 
1935

Leifs, Jón: »Isländische Volksmusik und germanische Empfindungsart«, in: Die 
Musik XVI / 1 (1923), S. 43–52

Leifs, Jón: »Nationalmusik und Germanentum«, in: Deutsches Musikjahrbuch 3 / 4 
(1924 / 25), S. 11–21

Leifs, Jón: »Das Nordische in der Musik«, in: Die Sonne. Monatsschrift für nordische 
Weltanschauung und Lebensgestaltung 8 (1931), S. 433–438

Leifs, Jón: »Nordisches in der Musik«, in: Mitteilungen der Islandfreunde XIX 
(1931 / 32), S. 70–73

Leitmeir, Christian: »›Ein ›Mann ohne Eigenschaften‹? – Theodor Kroyer als 
Ordinarius für Musikwissenschaft in Köln (1932–1938)«, in: Musikwissenschaft 
im Rheinland um 1930, hg. von Klaus Pietschmann und Robert von Zahn, Kassel 
2012, S. 93–131

Leutzsch, Martin: »Karrieren des arischen Jesus zwischen 1918 und 1945«, in: 
Die völkisch-religiöse Bewegung im Nationalsozialismus. Eine Beziehungs- und 
Konfliktgeschichte, hg. von Uwe Puschner und Clemens Vollnhals, Göttingen 2012, 
S. 195–217

Levy, Simon: Das Judentum in der Musik. Eine historisch-kritische Betrachtung, 
Erfurt 1930

Lilienthal, Georg: »Die jüdischen ›Rassenmerkmale‹: Zur Geschichte der 
Anthropologie der Juden«, in: Medizinhistorisches Journal 28 (1993), S. 173–198

Linné, Carl von: Systema Naturae. Sive Regna Tria Naturae Systematice Proposita 
Per Classes, Ordines, Genera Et Species, Halle ³1740

Lohff, Brigitte: »›Das Buch als Tat in Deutschland Namen.‹ Die Medienpolitik des 
Verlegers Julius Friedrich Lehmann«, in: Die »rechte Nation« und ihr Verleger. 
Politik und Popularisierung im J. F. Lehmanns Verlag 1890–1979, hg. von Sigrid 
Stöckel, Berlin 2002, S. 241–258

Longerich, Peter: Heinrich Himmler. Biographie, München 2008
Lorenz, Alfred: »Richard Wagner, ein Meister des musikalischen Aufbaues«, in: 

Die Sonne. Monatsschrift für Nordische Weltanschauung und Lebensgestaltung 10 
(1933), Heft 2, S. 63–69

Lorenz, Alfred: Der musikalische Aufbau von Richard Wagners »Parsifal«, Berlin 
1933

Lorenz, Alfred: »Musikwissenschaft und Judenfrage«, in: Die Musik XXXI / 3 
(1938 / 1939), S. 177–179

Lorenz, Alfred: »Musikwissenschaft im Aufbau«, in: Zeitschrift für Musik 106 (1939), 
S. 367–370



Literaturverzeichnis 205

Lütteken, Laurenz: »Das Musikwerk im Spannungsfeld von ›Ausdruck‹ 
und ›Erleben‹: Heinrich Besselers musikhistoriographischer Ansatz«, in: 
Musikwissenschaft – eine verspätete Disziplin. Die akademische Musikforschung 
zwischen Fortschrittsglauben und Modernitätsverweigerung, hg. von Anselm 
Gerhard, Stuttgart und Weimar 2000, S. 213–232

Lund, Allan A.: Germanenideologie im Nationalsozialismus. Zur Rezeption der 
»Germania« des Tacitus im »Dritten Reich«, Heidelberg 1995

Lund, Cajsa S.: »The ›Phenomenal‹ Bronze Lurs: Data, Problems, Critical 
Discussion«, in: Second Conference of the ICTM Study Group on Music 
Archaeology, Volume II: The bronze Lurs, hg. von Cajsa S. Lund, Stockholm 1986, 
S. 9–50

Luschan, Felix von: Völker, Rassen, Sprachen, Berlin 1922	
Lutzhöft, Hans-Jürgen: Der nordische Gedanke in Deutschland 1920–1940, Stuttgart 

1971
Maerker, Bruno: »Gregorianischer Choral und Deutsches Volkslied – einander 

ergänzende Quellen unserer musikalischen Ur- und Frühgeschichte«, in: Jahrbuch 
für Volksliedforschung 7 (1941), S. 71–127

Malkiewicz, Michael: »Personalentscheidungen an musikwissenschaftlichen 
Lehrstühlen nach 1945. Zur Bewertung von Publikationen am Beispiel von Karl 
Blessinger und Werner Korte«, in: Musikwissenschaft und Vergangenheitspolitik. 
Forschung und Lehre im frühen Nachkriegsdeutschland, hg. von Jörg Rothkamm 
und Thomas Schipperges, München 2015, S. 323–349

Maron, Gottfried: »Luther und die ›Germanisierung des Christentums‹. Notizen zu 
einer fast vergessenen These«, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 93 (1983), S. 313–
337

Marx, Karl; Engels, Friedrich: Werkausgabe, hg. vom Institut für Marxismus-
Leninismus des ZK der SED, Band 30, Berlin 1974

Matter, Michael: Niels W. Gade und der »nordische Ton«. Ein musikalischer 
Präzedenzfall, Kassel 2015

Matzke, Hermann: Ueber deutschen Musikausdruck und deutsche Musikpflege, 
Breslau 1933

Matzke, Hermann: »Von den alten Luren. Betrachtungen anläßlich des Neubaus von 
Ventilluren«, in: Zeitschrift für Instrumentenbau 56 (1935 / 36), S. 150–152

Matzke, Hermann: »Von der instrumentalen Leistung der germanisch-deutschen 
Musikbegabung«, in: Zeitschrift für Instrumentenbau 57 (1936 / 37), S. 213–214

Meiners, Christoph: Untersuchungen über die Verschiedenheiten der 
Menschennaturen, 3 Bände, Tübingen 1811–1815

Meischein, Burkhard: »Der erste musikwissenschaftliche Lehrstuhl Deutschlands. 
Vorgänge um die Nachfolge Arnold Scherings«, in: Die Berliner Universität in der 



206 Anhang

NS-Zeit. Band II: Fachbereiche und Fakultäten, hg. von Rüdiger vom Bruch unter 
Mitarbeit von Rebecca Schaarschmidt, Stuttgart 2005, S. 165–178

Meischein, Burkhard: »Gespenstische Varianten. Friedrich Blumes Projekt ›Das 
Rasseproblem in der Musik‹ und seine Fassungen«, in: »Vom Erkennen des 
Erkannten«. Musikalische Analyse und Editionsphilologie. Festschrift für Christian 
Martin Schmidt, hg. von Friederike Wissmann u. a., Wiesbaden 2007, S. 441–454

Merkenschlager, Fritz: Götter, Helden und Günther, Nürnberg 1927
Metzler, Fritz: »Dur, Moll und ›Kirchentöne‹ als musikalischer Rassenausdruck«, 

in: Zur Tonalität des deutschen Volkslieds, hg. im Auftrag der 
Reichsjugendmusikführung von Guido Waldmann, Wolfenbüttel und Berlin 1938, 
S. 1–27

Metzler, Fritz: »Rassische Grundkräfte im Volkslied«, in: Rasse und Musik, hg. von 
Guido Waldmann, Berlin 1939, S. 68–101

Moser, Hans Joachim: »Die Entstehung des Durgedankens, ein 
kulturgeschichtliches Problem«, in: SIMG 15 (1913 / 14), S. 270–295

Moser, Hans Joachim: Geschichte der deutschen Musik von den Anfängen bis zum 
Beginn des Dreißigjährigen Krieges, Stuttgart und Berlin 1921

Moser, Hans Joachim: Die Epochen der Musikgeschichte im Überblick, Stuttgart und 
Berlin 1930

Moser, Hans Joachim: Geschichte der deutschen Musik, 2 Bände, Stuttgart und 
Berlin 1930

Moser, Hans Joachim: Erklungenes Traumland. Ein Roman von der deutschen Oper, 
Leipzig 1937

Moser, Hans Joachim: Die Musikfibel, Leipzig 1937
Moser, Hans Joachim: »Giuseppe Verdi«, in: Deutsche Musikkultur 3 (1938 / 39), 

S. 365–375
Moser, Hans Joachim: »Deutsche Musik im polnischen Raum«, in: Deutsche 

Musikkultur 4 (1939 / 40), S. 155–157
Moser, Hans Joachim: »Die Entdeckung der Germanenmusik«, in: Germanien. 

Monatshefte für Germanenkunde 12 (1940), S. 401–407
Moser, Hans Joachim: Musiklexikon, Berlin ²1943
Moser, Hans Joachim: Lehrbuch der Musikgeschichte, Berlin und Wunsiedel 131959
Mosse, George L.: Ein Volk, ein Reich, ein Führer. Die völkischen Ursprünge des 

Nationalsozialismus, Königsstein / Taunus 1979
Müller-Blattau, Joseph: Geschichte der deutschen Musik, Berlin 1938
Müller-Blattau, Joseph: Germanisches Erbe in deutscher Tonkunst, Berlin 1938
Müller-Blattau, Joseph: »Tonarten und Typen im deutschen Volkslied«, in: Zur 

Tonalität des deutschen Volkslieds, hg. im Auftrag der Reichsjugendmusikführung 
von Guido Waldmann, Wolfenbüttel und Berlin 1938



Literaturverzeichnis 207

Müller-Blattau, Joseph: »Die Sippe Bach«, in: Rasse und Musik, hg. von Guido 
Waldmann, Berlin 1939, S. 49–67

Müller-Hill, Benno: Tödliche Wissenschaft. Die Aussonderung von Juden, Zigeunern 
und Geisteskranken 1933–1945, Reinbek bei Hamburg 1984

Münch, Paul: »›Italiener‹ – Volkscharakter und Rassetyp«, in: Das Bild der 
italienischen Oper in Deutschland, hg. von Sebastian Werr und Daniel 
Brandenburg, Münster 2004, S. 21–47

Nagel, Anne Chr. (Hg.): Die Philipps-Universität Marburg. Dokumente zu ihrer 
Geschichte, Stuttgart 2000

Nagel, Günter: Georges Vacher de Lapouge (1854–1936). Ein Beitrag zur Geschichte des 
Sozialdarwinismus in Frankreich, Freiburg 1975

Neubert, Paul: »Der nordische Anteil an der deutschen Musik«, in: Rasse. 
Monatsschrift der Nordischen Bewegung 4 (1937), Heft 1, S. 16–22

Nordau, Max: Entartung. Herausgegeben, kommentiert und mit einem Nachwort 
versehen von Karin Tebben, Berlin und Boston 2013

Norden, Eduard: Die germanische Urgeschichte in Tacitus’ Germania, Leipzig und 
Berlin 1920

Nussbaumer, Thomas: Alfred Quellmalz und seine Südtiroler Feldforschungen (1940–
42). Eine Studie zur musikalischen Volkskunde unter dem Nationalsozialismus, 
Innsbruck u. a. 2001

O’Callaghan, Donal: »The Brudevaelte Lur Re-examined: The Evidence for Ritual 
Music in the Scandinavian Late Bronze Age«, in: Galpin Society Journal 36 (1983), 
S. 104–108

Osterhammel, Jürgen: Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 
19. Jahrhunderts, München 2013 

Osthoff, Helmuth: Johannes Brahms und seine Sendung, Bonn 1942
Pape, Matthias: »Erich Schenk – ein österreichischer Musikwissenschaftler in 

Salzburg, Rostock und Wien. Musikgeschichtsschreibung zwischen großdeutscher 
und kleinösterreichischer Staatsidee«, in: Die Musikforschung 53 (2000), S. 413–431

Pasdzierny, Matthias; Wendorf, Johann Friedrich; Haken, Boris von: »Der ›Fall‹ 
Eggebrecht. Verzeichnis der Veröffentlichungen in chronologischer Folge 2009–
2013«, in: Die Musikforschung 66 (2013), S. 265–269

Pastor, Willy: Die Geburt der Musik: Eine Kulturstudie, Leipzig 1910
Pessenlehner, Robert: Vom Wesen der deutschen Musik, Regensburg 1937
Petersen, Peter: »Musikwissenschaft in Hamburg 1933 bis 1945«, in: Hochschulalltag 

im »Dritten Reich«. Die Hamburger Universität 1933 bis 1945, hg. von Eckart 
Krause u. a., Berlin und Hamburg 1991, S. 625–640

Petersen, Peter: »Wissenschaft und Widerstand. Über Kurt Huber (1893–1943)«, in: 
Die dunkle Last. Musik und Nationalsozialismus, hg. von Brunhilde Sonntag u. a., 
Köln 1999, S. 111–129



208 Anhang

Picker, Henry: Hitlers Tischgespräche im Führerhauptquartier, Frankfurt am Main 
1989

Poliakov, Léon: Der arische Mythos. Zu den Quellen von Rassismus und 
Nationalismus, Wien u. a. 1977 [Französische Erstausgabe 1971]

Potter, Pamela: »Did Himmler Really Like Gregorian Chant? The SS and 
musicology«, in: Modernism / modernity 2 (1995), S. 45–68

Potter, Pamela: Most German of the Arts. Musicology and Society from the Weimar 
Republic to the End of Hitler’s Reich, New Haven und London 1998 [dt. als Die 
deutscheste der Künste. Musikwissenschaft und Gesellschaft von der Weimarer 
Republik bis zum Ende des deutschen Reichs, Stuttgart 2000]

Potter, Pamela: »Deutsche Musikwissenschaft im Nationalsozialismus aus 
amerikanischer Sicht«, in: Musikforschung. Faschismus. Nationalsozialismus. 
Referate der Tagung Schloss Engers, hg. von Isolde von Foerster, Christoph Hust 
und Christoph-Hellmut Mahling, Mainz 2001, S. 89–97

Potter, Pamela: »Musikwissenschaft und Nationalsozialismus«, in: 
Nationalsozialismus in den Kulturwissenschaften. Band 1: Fächer – Milieus – 
Karrieren, hg. von Hartmut Lehmann und Otto Gerhard Oexle, Göttingen 2004, 
S. 129–141

Potter, Pamela: »Wissenschaftler im Zwiespalt«, in: Das verdächtige Saxophon. 
»Entartete Musik« im NS-Staat- Dokumentation und Kommentar, hg. von Albrecht 
Dümling, Regensburg 2015, S. 155–161

Pretzsch, Paul: »Musik und Rassenforschung«, in: Fränkisches Volk vom 
31. Dezember 1932

Prieberg, Fred K.: Musik im NS-Staat, Frankfurt am Main 1982
Prieberg, Fred K.: Handbuch Deutsche Musiker 1933–1945, Kiel ²2009 [CD-ROM]
Priester, Karin: Geschichte der Langobarden. Gesellschaft – Kultur – Alltagsleben, 

Stuttgart 2004
Probst-Effah, Gisela: »Der Einfluß der nationalsozialistischen Rassenideologie auf 

die deutsche Volksliedforschung«, in: Musikalische Volkskultur und die politische 
Macht, hg. von Günther Noll, Essen 1994, S. 382–401

Proctor, Robert N.: Racial Hygiene. Medicine under the Nazis, Cambridge und 
London 1988

Przyrembel, Alexandra: »Rassenschande«. Reinheitsmythos und 
Vernichtungslegitimation im Nationalsozialismus, Göttingen 2003

Pulzer, Peter P. J.: Die Entstehung des politischen Antisemitismus in Deutschland und 
Österreich 1967–1914, Göttingen 2004 [Englische Erstausgabe 1964] 

Puschner, Uwe: Die völkische Bewegung im Kaiserreich. Sprache – Rasse – Religion, 
Darmstadt 2001



Literaturverzeichnis 209

Puschner, Uwe: »Die Germanenideologie im Kontext der völkischen 
Weltanschauung«, in: Göttinger Forum für Altertumswissenschaft 4 (2001), 
S. 85–97

Puschner, Uwe: »Völkische Geschichtsschreibung. Themen, Autoren und 
Wirkungen völkischer Geschichtsideologie«, in: Geschichte für Leser. Populäre 
Geschichtsschreibung in Deutschland im 20. Jahrhundert, hg. von Wolfgang 
Hardtwig, Stuttgart 2005, S. 287–308

Randhofer, Regina: »Hebräisch-orientalischer Melodienschatz«, in: Enzyklopädie 
jüdischer Geschichte und Kultur, hg. von Dan Diner, Stuttgart und Weimar 2012, 
Band 3, S. 18–24

Rauschenberger, Walter: »Richard Wagners Abstammung und Rassenmerkmale«, 
in: Die Sonne. Monatsschrift für nordische Weltanschauung und Lebensgestaltung 
14 (1937), S, 161–171.

Reitzenstein, Julien: Himmlers Forscher. Wehrwissenschaft und Medizinverbrechen 
im »Ahnenerbe« der SS, Paderborn 2014

Reitzenstein, Julien: Das SS-Ahnenerbe und die »Straßburger Schädelsammlung«. 
Fritz Bauers letzter Fall, Berlin 2018

Richter-Ibáñez, Christina: »›… für das Fach verloren‹? Musikwissenschaft 
an der Universität Tübingen 1935 bis 1960«, in: Musikwissenschaft und 
Vergangenheitspolitik. Forschung und Lehre im frühen Nachkriegsdeutschland, hg. 
von Jörg Rothkamm und Thomas Schipperges, München 2015, S. 265–319

Richter-Ibáñez, Christina: »›[…] ganz besonders deutsch‹: Karl Hasses Karriere als 
Musikwissenschaftler in Tübingen und die (Um-)Habilitation seines Assistenten 
Otto zur Nedden«, Beitrag zur Jahrestagung der Gesellschaft für Musikforschung 
Halle / Saale 2015 – »Musikwissenschaft: die Teildisziplinen im Dialog«, Online-
Publikation: https://schott-campus.com/wp-content/uploads/2016/09/richter-
ibanez_hasse-zur-nedden.pdf

Rieger, Paul: »Antisemitismus und Wissenschaft. Ein Mahnruf an die deutschen 
Juden«, in: Im deutschen Reich. Zeitschrift des Centralvereins deutscher 
Staatsbürger jüdischen Glaubens 8 (1902), S. 473–480

Roelcke, Volker: Krankheit und Kulturkritik. Psychiatrische Gesellschaftsdeutungen 
im bürgerlichen Zeitalter (1790–1914), Frankfurt am Main und New York 1999

Rosenberg, Alfred: Der Sumpf. Querschnitte durch das »Geistes«-Leben der 
November-Demokratie, München 1927

Rothkamm, Jörg: »›Terror der Avantgarde‹ oder ›vorwärtsweisend zu Schönberg‹? 
Kontinuitäten und Brüche in der fachgeschichtlichen Rezeption der Neuen Musik 
in Deutschland 1945–1955 / 60«, in: Musikwissenschaft und Vergangenheitspolitik. 
Forschung und Lehre im frühen Nachkriegsdeutschland, hg. von Jörg Rothkamm 
und Thomas Schipperges, München 2015, S. 27–59



210 Anhang

Rothkamm, Jörg; Schilling, Jonathan: »Zweiundvierzig Persilscheine und die 
Neue Musik. Hans Engels Weg an die Universität Marburg und sein Wirken in 
der frühen Nachkriegszeit«, in: Musikwissenschaft und Vergangenheitspolitik. 
Forschung und Lehre im frühen Nachkriegsdeutschland, hg. von Jörg Rothkamm 
und Thomas Schipperges, München 2015, S. 123–173

Rupnow, Dirk: Judenforschung im Dritten Reich. Wissenschaft zwischen Politik, 
Propaganda und Ideologie, Baden-Baden 2011

Ruf, Wolfgang: »Oskar Fleischer (1856–1933). Pionier und Außenseiter einer 
institutionalisierten Wissenschaft«, in: Musikwissenschaft 1900–1930. Zur 
Institutionalisierung und Legitimierung einer jungen akademischen Disziplin, hg. 
von Wolfgang Auhagen, Wolfgang Hirschmann und Tomi Mäkela, Hildesheim 
2017, S. 91–110

Rusinek, Bernd-A.: »Von Schneider zu Schwerte: Anatomie einer Wandlung«, in: 
Verwandlungspolitik. NS-Eliten in der westdeutschen Nachkriegsgesellschaft, hg. 
von Wilfried Loth und Bernd-A. Rusinek, Frankfurt am Main 1998, S. 143–180

Rutkowski, Karl: »Germanische Musikinstrumente«, in: Ludendorff’s 
Halbmonatsschrift vom 20.12.1934, zitiert nach dem Wiederabdruck in: Die Musik 
XXVII / 4 (Januar 1935), S. 310f. 

Rutz, Ottmar: Musik, Wort und Körper als Gemütsausdruck, Leipzig 1911
Rutz, Ottmar: Menschheitstypen und Kunst, Jena 1921
Rutz, Ottmar: Grundlagen einer psychologischen Rassenkunde, Tübingen 1934
Rutz, Ottmar: »Die Rutz-Sieversche Schallanalyse«, in: Schweizerische Musikzeitung 

88 (1948), S. 422–425
Sachs, Curt: Reallexicon der Musikinstrumente, Berlin 1913
Sayers, William C. B.: Samuel Coleridge-Taylor, Musician. His Life and Letters, 

London u. a. 1915
Schemann, Ludwig: Gobineau: Eine Biographie, Leipzig 1913
Schemann, Ludwig: Die Rasse in den Geisteswissenschaften. Studien zur Geschichte 

des Rassengedankens, 3 Bände, München 1928ff.
Schering, Arnold: »Musikwissenschaft und Kunst der Gegenwart«, in: Bericht über 

den I. Musikwissenschaftlichen Kongreß der Deutschen Musikgesellschaft in Leipzig 
vom 4. bis 8. Juni 1925, Leipzig 1926, S. 9–20

Schipperges, Thomas: Die Akte Heinrich Besseler: Musikwissenschaft und 
Wissenschaftspolitik in Deutschland 1924 bis 1949, München 2005

Schleich, Karl Ludwig: Vom Schaltwerk der Gedanken. Neue Einsichten und 
Betrachtungen über die Seele, Berlin ²1928

Schmid, Manfred Hermann: »›Vivat Musika et urbs Monacensis scilicet Bavariae!‹ 
Ernst Fritz Schmid in Bayern«, in: Musik in Bayern 68 (2004), S. 139–146



Literaturverzeichnis 211

Schmidt, Hubert: »Die Luren von Daberkow, Kr. Demmin. Ein Beitrag zur 
Geschichte von Formen und Technik in der Bronzezeit«, in: Prähistorische 
Zeitschrift 7 (1915), S. 85–177

Schmidt-Gibichenfels, Otto: »Die Rassenlehre und die Völkischen«, in: Hammer. 
Blätter für deutschen Sinn 21 (1922), Heft 469, S. 7f.

Schmitt, Stephan: »Die Staatliche Hochschule für Musik – Akademie für Tonkunst 
in der Zeit des Nationalsozialismus«, in: Geschichte der Hochschule für Musik und 
Theater München von den Anfängen bis 1945, hg. von Stephan Schmitt, Tutzing 
2005, S. 313–390

Schmitz, Eugen: »Deutsche Musikforschung im Kriege«, in: Jahrbuch der deutschen 
Musik 1 (1943), S. 71–77

Schmitz-Berning, Cornelia: Vokabular des Nationalsozialismus, Berlin 2007
Schmuhl, Hans-Walter: Rassenhygiene, Nationalsozialismus, Euthanasie. Von der 

Verhütung zur Vernichtung »lebensunwerten Lebens«, 1890–1945, Göttingen 1987 
Schmuhl, Hans-Walter: »Rasse, Rassenforschung, Rassenpolitik. Annäherungen an 

das Thema«, in: Rassenforschung an Kaiser-Wilhelm-Instituten vor und nach 1933, 
hg. von Hans-Walter Schmuhl, Göttingen 2003, S. 7–37

Schmuhl, Hans-Walter: Grenzüberschreitungen. Das Kaiser-Wilhelm-Institut für 
Anthropologie, menschliche Erblehre und Eugenik 1927–1945, Göttingen 2004

Schmuhl, Hans-Walter: Zwischen Göttern und Dämonen – Martin Stephani und der 
Nationalsozialismus, München 2019

Schnaase, Carl: Geschichte der bildenden Künste, Band 7, Düsseldorf 1864
Schneider, Marius: Geschichte der Mehrstimmigkeit, Historische und 

phänomenologische Studien. 1. Teil: Die Naturvölker, Berlin 1934
Schneider, Marius: »Ethnologische Musikforschung«, in: Lehrbuch der Völkerkunde, 

hg. von Konrad Theodor Preuss, Stuttgart 1937, S. 135–171
Schöbel, Gunter: »Hans Reinerth. Forscher – NS-Funktionär – Museumsleiter«, 

in: Prähistorie und Nationalsozialismus. Die mittel- und osteuropäische 
Frühgeschichtsforschung in den Jahren 1933–1945, hg. von Achim Leube in 
Zusammenarbeit mit Morten Hegewisch, Heidelberg 2002, S. 321–396

Schreiber, Maximilian: Walther Wüst. Dekan und Rektor der Universität München 
1935–1945, München 2008

Schüler, Winfried: Der Bayreuther Kreis von seiner Entstehung bis zum Ausgang 
der Wilhelminischen Ära. Wagnerkult und Kulturreform im Geiste völkischer 
Weltanschauung, Münster 1971

Schuler, Manfred: »Zum völkisch-nationalen Denken in der Musikwissenschaft«, 
Musikforschung. Faschismus. Nationalsozialismus. Referate der Tagung Schloss 
Engers, hg. von Isolde von Foerster, Christoph Hust und Christoph-Hellmut 
Mahling, Mainz 2001, S. 319–327



212 Anhang

Schultze-Naumburg, Paul: Kunst und Rasse, München und Berlin ³1938 [Erstausgabe 
1928]

Schumann, Otto: Geschichte der deutschen Musik, Leipzig 1940
Schumann, Rosemarie: Leidenschaft und Leidensweg. Kurt Huber im Widerspruch 

zum Nationalsozialismus, Düsseldorf 2007
Schwalbe, Gustav: »Genie und Rasse. Mozart«, in: Die Sonne. Monatsschrift für 

nordische Weltanschauung und Lebensgestaltung 4 (1927), S. 139f.
Schween, Joachim: »Verehrt und mißbraucht. Zur Rezeptionsgeschichte der 

bronzezeitlichen Luren im 19. und 20. Jahrhundert«, in: Music-Archaeological 
Sources: Finds, Oral Transmission, Written Evidence, hg. von Ellen Hickmann und 
Ricardo Eichmann, Rahden / Westfalen 2004, S. 193–220

Schween, Joachim: »Luren und Irische Hörner der Bronzezeit. Nordeuropäische 
Meisterwerke der Klangerzeugung«, in: Musikarchäologie. Klänge der 
Vergangenheit. Sonderheft 7 / 2015 von Archäologie in Deutschland, S. 38–50 

See, Klaus von: Barbar, Germane, Arier. Die Suche nach der Identität der Deutschen, 
Heidelberg 1994

Seeliger, Hermann: »Deutsch oder Nordisch? Musik oder Rasse?«, in: Bayreuther 
Blätter 58 (1935), S. 8–13, 71–77, 120–127, 170–182; 59 (1936), S. 18–24

Seifert, Adolf: Volkslied und Rasse. Ein Beitrag zur Rassenkunde, Reichenberg und 
Berlin-Lichterfelde ²1943

Sökefeld, Martin: »Problematische Begriffe: ›Ethnizität‹, ›Rasse‹, ›Kultur‹, 
›Minderheit‹«, in: Ethnizität und Migration. Einführung in Wissenschaft und 
Arbeitsfelder, hg. von Brigitta Schmidt-Lauber, Berlin 2007, S. 31–50

Sonner, Rudolf: »Die Musik der alten Germanen«, in: Die Musik XXVIII / 1 (Oktober 
1935), S. 19–26

Sonner, Rudolf: »Kultur – Rasse – Musik«, in: Die Musik XXVIII / 6 (März 1936), 
S. 402–407

Spiro, Jonathan Peter: Defending the Master Race: Conservation, Eugenics, and the 
Legacy of Madison Grant, Burlington 2009

Sponheuer, Bernd: »Über das ›Deutsche‹ in der Musik. Versuch einer idealtypischen 
Rekonstruktion«, in: Deutsche Meister – böse Geister? Nationale Selbstfindung in 
der Musik, hg. von Hermann Danuser und Herfried Münkler, Schliengen 2001, 
S. 123–150

Stanzel, Franz K.: Europäer. Ein imagologischer Essay, Heidelberg ²1998
Stauff, Philipp: Das deutsche Wehrbuch, Wittenberg 1912
Stefan, Paul: »Jazz?«, in: Musikblätter des Anbruch 7 (1925), S. 187
Stege, Fritz: »Deutsche und nordische Musik«, in: Zeitschrift für Musik 101 (1934), 

S. 1269–1270
Stege, Fritz: »Zukunftsaufgaben der Musikwissenschaft«, in: Zeitschrift für Musik 

100 (1933), S. 489–490.



Literaturverzeichnis 213

Steglich, Rudolf: »Rezension von Zur Tonalität des deutschen Volkslieds«, in: Archiv 
für Musikforschung 4 (1939), S. 120–124.

Stengel, Theo ; Gerigk, Herbert: Lexikon der Juden in der Musik. Mit einem 
Titelverzeichnis jüdischer Werke, Berlin 1940

Stenzl, Jürg: »Der Anfang der Musikwissenschaft in der Schweiz als ein ›Sonderfall‹: 
Peter Wagner und die Folgen in Freiburg i. Ü.«, in: Schweizer Jahrbuch für 
Musikwissenschaft 18 (1998), S. 251–258

Steuer, Heiko: »Das ›völkisch‹ Germanische in der deutschen Ur- und 
Frühgeschichtsforschung. Zeitgeist und Kontinuitäten«, in: Zur Geschichte der 
Gleichung »germanisch-deutsch«, hg. von Heinrich Beck u. a., Berlin 2004, S. 357–
502

Stoddard, Lothrop: Der Kulturumsturz. Die Drohung des Untermenschen, München 
1925 [Amerikanische Erstausgabe 1922]

Stoecker, Holger: Afrikawissenschaften in Berlin von 1919 bis 1945. Zur Geschichte 
und Topographie eines wissenschaftlichen Netzwerks, Stuttgart 2008

Stollberg, Arne: »Auf der Suche nach einer musikalischen Physiognomik«, in: 
Dirigenten-Bilder. Musikalische Gesten – verkörperte Musik, hg. von Arne 
Stollberg, Jana Weißenfeld und Florian Besthorn, Basel 2015, S. 347–384

Storck, Karl: Geschichte der Musik, Stuttgart 1904
Stumpf, Carl: Die Anfänge der Musik, Leipzig 1911
Tacitus, Cornelius Publius: Germania, dt. von Anton Baumstark, Freiburg 1876
Taschwer, Klaus: »Geheimsache Bärenhöhle. Wie ein antisemitisches 

Professorenkartell der Universität Wien nach 1918 jüdische und linke 
Forscherinnen und Forscher vertrieb«, in: Alma mater antisemitica: Akademisches 
Milieu, Juden und Antisemitismus an den Universitäten Europas zwischen 1918 
und 1939, hg. von Regina Fritz, Grzegorz Rossoliński-Liebe und Jana Starek, Wien 
2016, S. 221–242 

Tirala, Lothar Gottlieb: »Rassentypen und musikalische Begabung. Antwort an 
Richard Eichenauer«, in: Rasse. Monatsschrift der Nordischen Bewegung 1 (1934), 
Heft 8, S. 322–330

Tirala, Lothar Gottlieb: Rasse, Geist und Seele, München 1935
Treitschke, Heinrich von: Luther und die deutsche Nation, Berlin 1883
Ulbrich, K.: »Altpreußische Militärmusik als Ausdruck nordischen Wesens«, in: 

Rasse. Monatsschrift für den nordischen Gedanken 6 (1939), S. 225f.
Ulbricht, Walter: Zur Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung. Aus Reden und 

Aufsätzen, Band 4, Berlin 1953
Ursprung, Otto: Die katholische Kirchenmusik, Potsdam 1931
Vetter, Walther: »Zur Erforschung des Deutschen in der Musik«, in: Deutsche 

Musikkultur 4 (1939 / 40), S. 101–107



214 Anhang

Vetter, Walther: »Dem Gedenken an Wilhelm Heinitz«, in: Die Musikforschung 16 
(1963), S. 313–315

Virchow, Rudolf: »Gesammtbericht über die von der deutschen anthropologischen 
Gesellschaft veranlassten Erhebungen über die Farbe der Haut, der Haare und der 
Augen der Schulkinder in Deutschland«, in: Archiv für Anthropologie 16 (1886), 
S. 275–466

Vries, Willem de: Sonderstab Musik. Organisierte Plünderungen in Westeuropa, 
Köln 1998

Wagner, Friedrich August: Aegypten in Deutschland oder die germanisch-slavischen 
wo nicht rein germanischen Alterthümer an der schwarzen Elster, Leipzig 1833

Wagner, Peter: Einführung in die gregorianischen Melodien. Ein Handbuch der 
Choralwissenschaft. Ursprung und Entwicklung der liturgischen Gesangsformen bis 
zum Ausgange des Mittelalters, Leipzig ³1911

Wagner, Peter: [Rezension] Oskar Fleischer, Die germanischen Neumen als 
Schlüssel zum altchristlichen und gregorianischen Gesang, in: Zeitschrift für 
Musikwissenschaft 5 (1922 / 23), S. 560–568

Wagner, Peter: »Germanisches und Romanisches im frühmittelalterlichen 
Kirchengesang«, in: Bericht über den I. Musikwissenschaftlichen Kongreß der 
Deutschen Musikgesellschaft in Leipzig vom 4. bis 8. Juni 1925, Leipzig 1926, S. 21–34

Waldmann, Guido; Stumme, Wolfgang: »Vorwort«, in: Zur Tonalität des deutschen 
Volkslieds, hg. im Auftrag der Reichsjugendmusikführung von Guido Waldmann, 
Wolfenbüttel und Berlin 1938, S. 111f.

Waldmann, Guido: »Tonalitätsfragen im Volkslied der deutschen 
Sprachinseln«, in: Zur Tonalität des deutschen Volkslieds, hg. im Auftrag der 
Reichsjugendmusikführung von Guido Waldmann, Wolfenbüttel und Berlin 1938, 
S. 61–72

Walter, Michael: »Thesen zur Auswirkung der dreißiger Jahre auf die 
bundesdeutsche Nachkriegs-Musikwissenschaft«, in: Musikforschung. Faschismus. 
Nationalsozialismus. Referate der Tagung Schloss Engers, hg. von Isolde von 
Foerster, Christoph Hust und Christoph-Hellmut Mahling, Mainz 2001, S. 489–
509

Wedemeyer-Kolwe, Bernd: Aufbruch. Die Lebensreform in Deutschland, Darmstadt 
2017

Weingart, Peter [u. a.]: Rasse, Blut und Gene. Die Geschichte der Eugenik und 
Rassenhygiene in Deutschland, Frankfurt am Main 1988

Weissmann, Adolf: »Rasse und Nation in der Musik«, in: 25 Jahre Neue Musik. 
Jahrbuch 1926 der Universal-Edition, hg. von Hans Heinsheimer und Paul Stefan, 
Wien u. a. 1926, S. 86–105

Wellek, Albert: Typologie der Musikbegabung im deutschen Volke. Grundlegung 
einer psychologischen Theorie der Musik und Musikgeschichte. Mit 



Literaturverzeichnis 215

allgemeinpsychologischen Beiträgen zur »Tonhöhen«-Unterschiedsempfindlichkeit, 
München 1939

Werfel, Franz: Verdi. Roman der Oper, Berlin u. a. 1924
Werr, Sebastian: »Die Bayreuther Festspiele – eine ›jüdische Angelegenheit‹? 

Winifred Wagner gegen wagnerfeindliche Tendenzen im Nationalsozialismus«, 
in: Die Musikforschung 65 (2012), S. 254–265

Werr, Sebastian: Heroische Weltsicht. Hitler und die Musik, Köln u. a. 2014, S. 193–
204.

Werr, Sebastian: »Anspruch auf Deutungshoheit. Friedrich Blume und die 
musikwissenschaftliche ›Rassenforschung‹«, in: Die Musikforschung 69 (2016), 
S. 361–379

Werr, Sebastian: »Von germanischem Blute? Verdi aus der Perspektive deutscher 
Rassentheorien«, in: Verdi-Perspektiven 2 (2017), S. 107–135

Werr, Sebastian: »Zwischen völkischer Bewegung und Nationalsozialismus. Oskar 
Fleischer und die ›germanische Kontinuität‹ in der Musikgeschichte«, in: Archiv 
für Musikwissenschaft 77 (2020), S. 49–65

Werr, Sebastian: »Choralforschung als Politikum. Heinrich Himmler und 
die Germanisierung mittelalterlicher Musik im Nationalsozialismus«, in: 
Gedenkschrift für Wolfgang Horn, hg. von Michael Braun u. a. (Druck in 
Vorbereitung).

Westermann, Diedrich: Kindheitserinnerungen des Togonegers Bonifatius Foli, 
Berlin 1931

Westermann, Diedrich: Afrikaner erzählen ihr Leben. Elf Selbstdarstellungen 
afrikanischer Eingeborener aller Bildungsgrade und Berufe und aus allen Teilen 
Afrikas, Essen 1938

Westemeier, Jens: Hans Robert Jauß. Jugend, Krieg und Internierung, Konstanz 2016
Whitman, James Q.: Hitler’s American Model. The United States and the Making of 

Nazi Race Law, Princeton 2017
Wiora, Walter: »Die Tonarten im deutschen Volkslied«, in: Deutsche Musikkultur 3 

(1938 / 39), S. 428–440
Wiora, Walter: »Das Alter der deutschen Volksliedweisen«, in: Deutsche 

Musikkultur 4 (1939 / 40), S. 15–32
Wiora, Walter: Die deutsche Volksliedweise im Osten, Wolfenbüttel und Berlin 1940
Wissmann, Friederike: Hanns Eisler. Komponist, Weltbürger, Revolutionär, 

München 2012
Wissmann, Friederike: Deutsche Musik, Berlin 2015
Wiwjorra, Ingo: »Willy Pastor (1867–1933). Ein völkischer Vorgeschichtspublizist«, 

in: »… trans Albim fluvium«. Forschungen zur vorrömischen, kaiserzeitlichen und 
mittelalterlichen Archäologie. Festschrift für Achim Leube zum 65. Geburtstag, hg. 
von Michael Meyer, Rahden / Westfalen 2001, S. 11–24



216 Anhang

Wiwjorra, Ingo: Der Germanenmythos. Konstruktion einer Weltanschauung in der 
Altertumsforschung des 19. Jahrhunderts, Darmstadt 2006

Woltmann, Ludwig: Die Darwinsche Theorie und der Sozialismus, Düsseldorf 1899
Woltmann, Ludwig: Die Germanen und die Renaissance in Italien, Leipzig 1905
Woltmann, Ludwig: Die Germanen in Frankreich. Eine Untersuchung über den 

Einfluss der germanischen Rasse auf die Geschichte und Kultur Frankreichs, Leipzig 
1907

Wulf, Joseph: Musik im Dritten Reich. Eine Dokumentation, Frankfurt am Main 
u. a. 1983

Young, Earl J.: Gobineau und der Rassismus. Eine Kritik der anthropologischen 
Geschichtstheorie, Meisenheim am Glan 1968

Ziegler, Hans Severus: Entartete Musik – Eine Abrechnung von Staatsrat Dr. H. S. 
Ziegler, Düsseldorf o. J. [1938]

Zimmermann, Reinhold: »Rasse und Rhythmus«, in: Die Sonne. Monatsschrift für 
Rasse, Glauben und Volkstum 13 (1936), S. 386–393

Zimmermann, Reinhold: »Ein Wort zu César Franck«, in: Zeitschrift für Musik 105 
(1938), S. 71f.

Zimmermann, Reinhold: »›Rasse und Musik‹-Forschung wie sie nicht sein soll«, in: 
Zeitschrift für Musik 105 (1938), S. 243–247

Zimmermann, Reinhold: Cäsar Franck. Ein deutscher Musiker in Paris, Aachen 1942
Zur Mühlen, Patrik von: Rassenideologien. Geschichte und Hintergründe, Berlin und 

Bonn ²1979

Abbildungsnachweis 

1. / 3.  Hans F. K. Günther, Rassenkunde Europas. Mit besonderer Berücksichtigung 
der Rassengeschichte der Hauptvölker indogermanischer Sprache, München ³1929

2. / 9. Privatbesitz 
4. / 10. Deutsches Historisches Museum
5. / 6. Richard Eichenauer, Musik und Rasse, München 1932
7. Kreismuseum Wewelsburg
8. Ullsteinbild 
11. / 12. Ottmar Rutz, Grundlagen einer psychologischen Rassenkunde, Tübingen 1934
13. Wilhelm Heinitz, »Dritter Bericht der Gesellschaft zur wissenschaftlichen 

Erforschung musikalischer Bewegungsprobleme«, in: Vox. Mitteilungen aus dem 
Phonetischen Laboratorium der Hansischen Universität zu Hamburg 21 (1935), S. 
70–74



Namensregister 217

Namensregister

Abert, Anna Amalie 27, 30
Abert, Hermann 59, 124
Ademar von Chabannes 156
Adler, Guido 34, 103, 123, 148
Adler, Karl 36
Albert, Richard M.
Albertus Magnus 82	
Albrecht, Hans 27
Algermissen, Konrad 144
Alt, Michael 137, 189
Ambros, August Wilhelm 72
Archenholz, Johann Wilhelm von 66
Auber, Daniel F.E. 79, 99
Bach, Johann Sebastian 61, 99, 101, 171, 

177, 183
Baser, Friedrich 84
Bauer, Erwin 93
Bauer, Moritz 40
Bebel, August 81
Bebermeyer, Gustav 36
Beethoven, Ludwig van 59, 63, 67, 83, 85, 

115, 118, 171, 172, 182
Behn, Friedrich 137
Beichert, Eugen 160
Bekker, Paul 25, 66, 103, 104, 171, 176
Bellini, Vincenzo 83, 84
Benga, Ota 94
Berl, Heinrich 138
Berlioz, Hector 79, 83, 84, 99
Besseler, Heinrich 10, 18, 27, 45, 46, 79, 

149, 187, 188
Besser, Max 54, 81
Birtner, Herbert 27, 49, 50
Bismarck, Otto von 63
Bizet, Georges 79, 83, 106
Blaukopf, Kurt 19, 101, 181, 188
Blessinger, Karl 9, 19, 23, 26, 27, 32, 33, 

65, 75, 121, 145, 156, 161, 187

Blume, Friedrich 12, 16, 19, 20, 21, 27, 
28, 30, 41, 42, 48, 50, 78, 82, 91, 116, 
117, 118, 119, 141, 142, 157, 159, 161, 
167, 183, 185, 186, 187, 188

Blume, Gustav 93
Blumenbach, Johann Friedrich 57
Boas, Franz 60, 114
Bobbio, Norberto 17
Boetticher, Wolfgang 9, 27, 40
Boito, Arrigo 76
Borgia, Lucrezia 83
Bose, Fritz 14, 23, 27, 39, 40, 60, 88, 91, 

104, 130, 131, 161, 162, 163, 165, 166, 
185, 187, 188

Boulainvilliers, Henri de 77
Brahms, Johannes 29, 84, 106, 182
Brecht, Bertolt 63
Broches, Raphael 49
Brod, Max 184
Bruckner, Anton 21, 34, 99, 106, 109
Bücken, Ernst 27, 44, 65, 66, 91, 101, 123, 

138, 176, 187
Bülow, Bernhard von 73
Buxtehude, Dietrich 183
Capelle, Wilhelm 70
Carstens, Peter 48
Cerff, Karl 132
Cervantes, Miguel de 83
Chamberlain, Houston S. 34, 53, 55, 73, 

81, 90, 93, 111, 112, 113, 143, 144
Cherubini, Luigi 99
Chopin, Frédéric 83, 99
Clausen, Frits 128
Clauß, Ludwig Ferdinand 29, 93, 96, 97, 

102, 110, 112, 116, 167
Coleridge-Taylor, Samuel 85
Cornaro, Catharina 83
Cornelius, Peter 99



218 Anhang

Dahn, Felix 71
Danckert, Werner 27, 35, 50, 187
Dante Alighieri 83
Darré, R. Walter 55, 102, 103, 143
Dent, Edward 45
Dollfuß, Engelbert 34
Donizetti, Gaetano 79, 83, 84
Duckart, Joachim 65
Duns Scotus, Johannes 82
Eggebrecht, Hans Heinrich 9
Eggen, Erik 67
Ehmann, Wilhelm 26, 27, 45, 60, 61, 187
Ehrenfels, Christian von 184
Eichenauer, Richard 14, 23, 28, 30, 36, 

37, 41, 43, 47, 88, 91, 92, 93, 102, 103, 
104, 105, 106, 107, 108, 112, 113, 115, 
146, 149, 150, 157, 183, 185, 186

Eickstedt, Egon von 88, 89
Einstein, Alfred 188
Eisler, Hanns 63
Emerson, Ralph Waldo 82
Engel, Hans 15, 17, 19, 27, 28, 29, 42, 79, 

104, 150, 157, 179, 180, 183, 187, 188
Fellerer, Karl Gustav 27, 28, 35, 46, 82, 

138, 150, 153, 154, 155, 187, 188
Ferdinand II. von Aragon 57
Fétis, François-Joseph 136
Ficker, Rudolf von 136, 188
Filz, Anton 91
Fink, Gottfried Wilhelm 121
Finscher, Ludwig 11, 117
Fischer, Eugen 86, 93, 95, 114
Fleischer, Oscar 20, 33, 34, 123, 124, 125, 

126, 128, 132. 135, 136, 137, 138, 140, 
146, 151

Foli, Bonifatius 165, 166
Fontane, Theodor 127
Forkel, Johann Nikolaus 74
Franck, César 85, 99, 102
Frey, Walter Hermann 154

Freytag, Gustav 70
Frick, Wilhelm 95
Friedrich II. von Preußen, 38
Frotscher, Gotthold 27, 30, 36, 49, 139, 

187
Gade, Niels 182, 183
Gall, Franz Joseph 61
Galton, Francis 87
Garth, Thomas Russell 22
Gauch, Hermann 69
Georgiades, Thrasybulos 188
Gerber, Rudolf 22, 24, 27, 29, 30, 35, 45, 

101, 187, 188
Gerigk, Herbert 35, 43, 105, 186
Gerstenberg, Walter 27
Geulen, Christian 54
Gibbon, Edward 79, 80
Gluck, Christoph Willibald 29, 171, 183
Gobineau, Arthur de 51, 75, 76, 77, 90, 

106
Goebbels, Joseph 30, 132
Goethe, Johann Wolfgang von 53, 61, 83, 

176
Gounod, Charles 83
Graener, Paul 179
Graevell, Harald 72, 73
Grainger, Percy 94
Grant, Madison 94
Grant, Ulysses 82
Grieg, Edvard 183
Grimm, Jakob 143
Groß, Walter 90, 96
Grunsky, Karl 108, 110, 112
Gudewill, Kurt 27, 28
Guido von Arezzo 83
Günther, Hans F. K. 14, 16, 18, 19, 22, 

37, 56, 82, 88, 91, 92, 93, 95, 96, 97, 99, 
100, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 107, 
110, 111, 112, 115, 116, 118, 149, 150, 
161, 170, 171, 173, 182, 183, 184



Namensregister 219

Günther, Siegfried 22, 23, 30, 36, 102, 
105

Gurlitt, Willibald 15, 38, 45, 104
Haas, Robert 34
Händel, Georg Friedrich 49, 101, 171, 

183
Hahne, Hans 130
Haiser, Hans 18
Hammerich, Angul 127, 128, 129, 130, 

135
Handschin, Jacques 18, 45
Hasse, Martin Karl 27, 50
Haug, Andreas 152
Hausegger, Siegmund von 32
Hauser, Otto 83
Hausmann, Frank-Rutger   7
Hawthorne, Nathaniel 82
Haydn, Joseph 61, 63, 99, 115, 118
Heinitz, Wilhelm 14, 27, 48, 49, 70, 88, 

89, 119, 121, 167, 176, 177, 178, 179, 180, 
182, 183, 187, 188

Herodot 73
Hertz, Friedrich 53, 97
Herzl, Theodor 66
Heß, Rudolf 16, 68
Heydrich, Reinhard 38, 158, 159
Himmler, Heinrich 23, 37, 38, 39, 55, 68, 

69, 73, 74, 128, 130, 133, 158, 159
Hirschbach, Hermann 41
Hirt, Andreas 130
Hitler, Adolf 26, 85, 94, 95, 111, 120
Hofmeister, Heinrich 122
Hornbostel, Erich Moritz von 39, 161, 

162
Huber, Kurt 27, 28, 30, 42, 47, 117, 139, 

140, 187
Hucbald 146
Humperdinck, Engelbert 106
Husserl, Edmund 96
Hutten, Kurt 168

Hutten, Ulrich von 69
Ibsen, Henrik 66
Idelsohn, Abraham Zvi 148, 149, 150
Isabella d’Este 83
Isabella I. von Kastilien 57
Istel, Edgar 103
Jackson, Andrew 82
Jammers, Ewald 147, 159
Jauß, Hans Robert 8
Jefferson, Thomas 82
Johannes Diaconus 152, 153, 155, 156
John, Eckhard 11
Johner, Domenicus 160
Justin, Eva 31
Kafka, Franz 184
Kaminski, Heinrich 179
Kant, Immanuel 57
Karstädt, Georg 130
Kautsky, Karl 113, 114
Kempff, Wilhelm 127
Kern, Frida 30
Kestenberg, Leo 43
Kleist, Heinrich von 71
Klemperer, Victor 29
Kinger, Gottlieb Kala 166
Knox, Robert 170
Korte, Werner 21, 22, 27, 44, 104, 181, 

187, 188
Kossinna, Gustaf 120, 122, 123, 125, 126
Kraus, Karl 67
Kretschmer, Ernst 116
Kretzschmar, Hermann 123, 124
Kroll, Oskar 131
Kühn, Walter 145, 151
Kuithan, Johann Wilhelm 150
Kurtz, Heinrich 131
Lach, Robert 26, 34, 35, 88
Lachmann, Robert 88
Landé, Margarete 96
Lanz von Liebenfels, Jörg 85



220 Anhang

Laplace, Pierre-Simon 63
Lapouge, Georges Vacher de 78
Lassalle, Ferdinand 170
Lavater, Johann Caspar 61
Lehmann, Julius Friedrich 93, 94, 95, 96, 

102
Leifs, Jón 67, 182, 183
Lenz, Fritz 93
Levy, Simon 24
Lindbergh, Charles 82
Linné, Carl von 57
Liszt, Franz 15, 42, 43, 76, 99, 106, 109
Longfellow, Henry W. 82
Lorenz, Alfred 23, 26, 32, 104, 150, 186
Ludwig der Fromme 145
Luschan, Felix von 168
Luther, Martin 63, 143
Maerker, Bruno 142, 160
Magnussen, Karin 31
Mahler, Gustav 24, 93, 107, 108, 189
Malcolm X 85
Marr, Wilhelm 92, 93
Marx, Karl 170
Matzke, Hermann 21, 27, 33, 34, 145
Meiners, Christoph 57
Meinhof, Carl 178
Mendelssohn Bartholdy, Felix 24, 107, 189
Mengele, Josef 31, 86
Merkenschlager, Fritz 110
Merula, Claudio 83
Metzler, Fritz 30, 35, 64, 91, 139
Meyerbeer, Giacomo 23, 107
Moniuszko, Stanisław 15
Monteverdi, Claudio 83
Monroe, James 82
Morel, Bénédict Augustin 66
Moser, Hans Joachim 15, 20, 24, 27, 43, 

44, 84, 90, 103, 110, 123, 126, 127, 136, 
138, 140, 151, 170, 185, 187, 188, 189

Mottl, Felix 32

Mozart, Wolfgang Amadeus 42, 99, 109, 
175, 176

Müller-Blattau, Joseph 20, 27, 28, 29, 30, 
36, 45, 48, 120, 139, 143, 156, 187, 188

Münch, Paul 55, 58
Napoleon I. 63
Nauman, Hans 73
Nedden, Otto zur 27, 50, 65
Neubert, Paul 78
Nietzsche, Friedrich 66
Nordau, Max 66, 67
Norden, Eduard 73
Notker 82
Ockeghem, Johannes 183
Offenbach, Jacques 107
Orel, Alfred 34
Osthoff, Hellmuth 27, 29, 182
Osterhammel, Jürgen 58
Paganini, Nicolò 99
Paisiello, Giovanni 83
Palestrina, Giovanni Pierluigi da 79, 83, 

84, 105
Pascal, Blaise 63
Pastor, Willy 123, 124, 146
Pergolesi, Giovanni Battista 83
Peri, Jacopo 83, 107
Pessenlehner, Robert 40, 83, 142
Petersen, Peter 47
Petrus Lombardus 82
Pfitzner, Hans 106
Pius X. 145
Porpora, Nicola 83
Pretzsch, Paul 111
Price, Leontyne 163
Prieberg, Fred K.  8
Priso, Wolfgang Katto 166
Pulikowski, Julian von
Quellmalz, Alfred 27, 31, 38, 39, 43, 45, 

142, 158, 159, 160, 187
Raffaello Sanzio da Urbino 63



Namensregister 221

Rameau, Jean-Philippe 105
Rauschenberger, Walter 63, 115
Reger, Max 106, 108, 171
Retzius, Anders Adolf 63
Richter, Franz Xaver 91
Rieger, Paul   7
Riemann, Hugo 123
Riethof, Annie
Ritter, Robert 31
Rosenbaum, Josef Carl 61
Rosenberg, Alfred 40, 45, 92, 120, 133, 

144, 170
Rossi, Salomone 24
Rossini, Gioachino 79, 83
Rutz, Joseph 173
Rutz, Ottmar 167, 171, 172, 173, 174, 175, 

176, 177
Sachs, Curt 44, 88, 124, 128, 130, 136
Sandberger, Adolf 32
Scarlatti, Alessandro 83
Schemann, Ludwig 77, 83, 110, 111
Schemm, Hans 16
Schenk, Erich 35, 89, 158
Schering, Arnold 25, 124
Schlegel, Friedrich 75, 143
Schleich, Karl Ludwig 65
Schmid, Ernst Fritz 188
Schmidt, Hubert 132, 134
Schmidt-Garre, Helmut 127, 155
Schmidt-Gibichenfels, Otto 17
Schmitz, Eugen 27, 49
Schmuhl, Hans-Walter 186
Schnaase, Carl 80
Schneider, Hans Ernst 9
Schneider, Marius 28, 47, 48, 161, 187
Schönberg, Arnold 65, 171
Schoeck, Othmar 179
Scholl, Hans 37, 47
Scholl, Sophie 37, 47
Schreiber, Georg 46

Schreker, Franz 66
Schubert, Franz 63, 101, 115, 161
Schünemann, Georg 30, 35, 139
Schultze-Naumburg, Paul 64, 78, 93
Schumann, Erich 35
Schumann, Otto 54
Schumann, Robert 117, 182
Schwiedetzky, Ilse 31, 88
Seeliger, Hermann 111, 112
Seifert, Adolf 36, 64, 69, 181, 184
Seiffert, Max 27
Selle, Thomas 36
Shakespeare, William 83
Sieglin, Wilhelm 81
Sievers, Eduard 176
Sievers, Wolfram 39, 40, 89, 90, 131, 158
Singelmann, Max 49
Sökefeld, Martin 52
Sonner, Rudolf 68, 144, 166
Specht, Richard 25
Spitta, Philipp 123
Stael, Germaine de 74
Stamitz, Johann 91
Stauff, Philipp 75
Stein, Heinrich Friedrich Karl von und 

zum 69
Stefan, Paul 25, 169
Stege, Fritz 31, 90, 105, 182
Stengel, Theophil 35, 105
Stephani, Hermann 27, 49, 50
Stephani, Martin 50
Stoddard, Lothrop 94
Storck, Karl 151
Strauss, Richard 106
Stuckenschmidt, Hans Heinz 188
Stumpf, Carl 39, 125, 137
Tacitus, Cornelius Publius 71, 72, 73, 74, 

182
Tartini, Giuseppe 99
Thegan 145



222 Anhang

Thomsen, Christian Jürgensen 127, 133
Till, Rudolf 74
Tirala, Lothar Gottlieb 112, 113
Tolstoi, Leo 66
Treitschke, Heinrich von 143
Tschaikowsky, Peter
Ulbricht, Walter 168
Ursprung, Otto 148
Vacher de Lapouge, Georges 78
Verdi, Giuseppe 79, 83, 84, 99
Verschuer, Ottmar von 31, 86, 87
Vetter, Walther 48, 188
Vinci, Leonardo da 80
Virchow, Rudolf 16
Vogl, Heinrich 173
Vollerthun, Georg 179
Voltaire 83
Wagner, Cosima 15, 111
Wagner, Friedrich August 122
Wagner, Peter 125, 147, 152, 153, 156
Wagner, Richard 21, 23, 32, 63, 66, 70, 

73, 76, 77, 83, 99, 106, 110, 112, 113, 
115, 173, 175, 182, 183, 184

Waldmann, Guido 30, 36, 48, 139, 140

Weber, Carl Maria von 99, 101, 116
Weber, Friedrich 94
Weill, Kurt 63
Weissmann, Adolf 59
Wellek, Albert 87
Wellesz, Egon 34
Werfel, Franz 84
Westermann, Diedrich 165, 166
Whitman, James Q. 95
Wilhelm II. 78
Willigut, Karl Maria 39, 40
Wiora, Walter 27, 48, 69, 140, 141, 157, 

187, 188
Wolf, Hugo 24
Woltmann, Ludwig 59, 81, 82, 107
Wulf, Joseph 8
Wüst, Walter 37, 40
Zarnow, Gottfried 94
Zenck, Hermann 27
Ziegler, Hans Severus 64, 65
Zimmermann, Reinhold 31, 35, 54, 85, 

102, 110, 167, 168, 170
Zola, Émile 66
Zur Mühlen, Patrik von 17






