
Studienabschlussarbeiten
Fakultät für Geschichts- und

Kunstwissenschaften

Brabant, Dominik:

"Moderner Heraklitismus"

Georg Simmels Arbeit an einer Philosophie der Kunst in

Bewegung und die Kunstdiskurse in Berlin um 1900

Magisterarbeit, 2008

Gutachter: Kohle, Hubertus ; Zimmermann, Michael F.

Fakultät für Geschichts- und Kunstwissenschaften
Department Kunstwissenschaften

Ludwig-Maximilians-Universität München

https://doi.org/10.5282/ubm/epub.9136



Wissenschaftliche Arbeit zur Erlangung des Grades eines Magister Artium an 

der Fakultät für Geschichts- und Kunstwissenschaften der 

Ludwig-Maximilians-Universität München 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Erstgutachter:  Prof. Dr. Hubertus Kohle 

Zweitgutachter: Prof. Dr. Michael F. Zimmermann 

 

 

 
Eichstätt, 1. September 2008 



 

1 

 

 

INHALTSVERZEICHNIS 

 

 

1. Einführung: Georg Simmels Kunstphilosophie und die Moderne – Anachronismus 

oder hellsichtige Zeitdiagnostik?  .................................................................................................. 3

2. Historisierung und Aktualisierung   ............................................................................................ 8

2.1. Zur Rezeptionsgeschichte der Philosophie Simmels   ................................................................... 8

2.2. Zum Forschungsstand und zur Aktualität Simmels im Kontext der 

Bildwissenschaften  ........................................................................................................................... 12

3. Thesen und Vorgehensweise der Untersuchung   ..................................................................... 17

3.1. ‚Moderner Heraklitismus‘: Heuristische Denkfigur und kunstphilosophischer 

Operationsbegriff   ............................................................................................................................. 18

3.2. Kunstphilosophie als Form der Kulturarbeit   .................................................................... 20

3.3. Zur Methodik und zu den einzelnen Kapiteln   .................................................................. 21

4. Distanz und Engagement   ....................................................................................................... 25

4.1. Das ‚Malerische‘ als Signum der Modernität: Die kunstpolitische Zuspitzung 

des Kunstdiskurses in Berlin um 1900   ............................................................................................. 25

4.2. Im Verborgenen: Simmels Praktiken der Kulturarbeit und seine Textstrategien   ..................... 32

5. Auf dem Weg zu einer Gesellschaftstheorie des modernen Menschen und der 

Bewegtheit der Moderne   .......................................................................................................... 34

5.1. Die Moderne im Blick: Simmels Befragungen der Gegenwart im Kontext der 

Modernediskurse des neunzehnten Jahrhunderts   .......................................................................... 34

5.2. Zerstreuungskultur und die Entrückung aus der Moderne: Simmel als 

Kulturkritiker im Aufsatz Über Kunstausstellungen (1890) und als Kunstphilosoph in 

der Studie Böcklins Landschaften (1895)   ......................................................................................... 39

5.3. Nervosität und blasierte Blicke: Berlin um 1900 und Simmels Theorie 

engrammatischer Wahrnehmung   .................................................................................................... 44

5.4. Begehrensströme, Warenzirkulationen und die ‚Steigerung des Nervenlebens‘: 

Die Philosophie des Geldes (1900) und weitere Schriften   ............................................................... 49

6. Die Erfindung des Künstlers des modernen Menschen im Zeichen der Bewegtheit: 

Simmels Rodin-Interpretationen   ................................................................................................ 56

6.1. „Lebendigkeit“ in Rodins Werken als Chiffre der Modernität   .................................................. 56

6.2. Der Philosoph und sein Künstler: Chronologie und nachträgliche Inszenierung 

einer kunstphilosophischen Annäherung   ........................................................................................ 58

6.3. Rodins ‚Beseelung‘ der Bildhauerkunst: Simmels Aufsatz Rodins Plastik und die 

Geistesrichtung der Gegenwart (1902) und seine Rezeption durch Julius Meier-

Graefe   .............................................................................................................................................. 61



 

2 

 

6.4. Rodins Bewegungsfiguren: Simmel über die Grenzauflösung des Subjekts und 

das subjektive Sehen in der Moderne in Die Kunst Rodins und das Bewegungsmotiv 

in der Plastik (1909/11)   .................................................................................................................... 66

6.5. Die Kunst Rodins als ‚bewegter Spiegel‘ der Moderne? Überlegungen zu 

Simmels Reflexionen zur Medialität der Werke Rodins   .................................................................. 78

7. Die Arbeit an der Genealogie des ‚modernen Heraklitismus‘: Simmels Rembrandt 

– ein kunstphilosophischer Versuch (1916)   ................................................................................. 85

7.1. Rembrandts Modernität im Kunstdiskurs um 1900   .................................................................. 85

7.2.Die Tradition des Gegenwärtigen und die Vollendung einer Kunstphilosophie: 

Der ‚heraklitische Kosmos‘   ............................................................................................................... 88

8. Zusammenfassung und Ausblick auf offene Forschungsfragen   ................................................ 90

Literaturverzeichnis   ................................................................................................................... 93

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

3 

 

1. EINFÜHRUNG: GEORG SIMMELS KUNSTPHILOSOPHIE UND DIE MODERNE – 

ANACHRONISMUS ODER HELLSICHTIGE ZEITDIAGNOSTIK? 
 

 
 

Alle äußeren Vorgänge, politische und soziale,  

wirtschaftliche und religiöse, rechtliche und technische  

würden uns weder interessant noch verständlich sein, wenn sie nicht  

aus Seelenbewegungen hervorgingen und Seelenbewegungen hervorriefen.  

Soll die Geschichte nicht ein Marionettenspiel sein, 

so ist sie die Geschichte psychischer Vorgänge… 

Georg Simmel, Die Probleme der Geschichtsphilosophie (zweite Fassung), 1905/07
1

Im Jahr 1916 veröffentlichte der Berliner Philosoph und Soziologe Georg Simmel 

(1858 – 1918) eine kunstphilosophische Studie zu Rembrandt, die er als eine Art Re-

sümee seiner lebenslangen Beschäftigung mit Kunst betrachtete.

  

 

 

 

2

Rodins Kunst, insoweit sie originell schöpferisch ist, steht im Zeichen des modernen 

Heraklitismus. Für das so bezeichenbare Weltbild ist alle Substantialität und Festig-

keit des empirischen Anblicks in Bewegungen übergegangen, in rastlosen Umsetzun-

gen durchströmt ein Energiequantum die materielle Welt, oder vielmehr: ist diese 

Welt; keiner Gestaltung ist auch nur das geringste Maß von Dauer beschieden, und 

 Die Studie folgt 

einer geschickt inszenierten Dramaturgie der Argumentation, die einen Höhepunkt in 

dem Kapitel ‚Das Menschheitsschicksal und der heraklitische Kosmos‘ findet. Dort 

beschreibt Simmel, weshalb die bewegt-dynamische Figurenauffassung des französi-

schen Bildhauers Auguste Rodin als künstlerischer Gipfelpunkt eines Paradigmas zu 

gelten habe, dessen vornehmliche Gestaltungsaufgabe die Visualisierung eines mo-

dernen Menschenbildes ist. Die bildhafte Verkörperung transitorischer Zustände, die 

als künstlerischer Ausdruck der Empfindungsweise des modernen Subjekts gelten 

könne, bezeichnet er als Effekt eines „modernen Heraklitismus“: 

 

                                                           

1 Simmel, Georg: Die Probleme der Geschichtsphilosophie [Zweite Fassung], in: Ders.: Kant – Die 

Probleme der Geschichtsphilosophie (Zweite Fassung 1905/07), hrsg. von Guy Oakes und Kurt 

Röttgers [GSG 9], Frankfurt am Main 1997, S. 233. Ursprüngliche Erscheinungsform mit Ort und 

Jahr der jeweiligen Texte sind im Literaturverzeichnis ersichtlich. Sie werden jedoch im Fließtext 

bei den für die Fragestellung wichtigen Texten gesondert genannt. Im Literaturverzeichnis finden 

sich auch die Kurztitel für die Texte von Simmel. 
2 Wie die Textgeschichte zeigt, begann Simmel seine Arbeit zum Rembrandt-Buch im Frühjahr 1913 

und schloss sie im Dezember 1915 ab. Vgl. hierzu: Editorischer Bericht GSG 15, in: Georg Simmel: 

Goethe – Deutschlands innere Wandlung – Das Problem der historischen Zeit – Rembrandt, hrsg. 

von Uta Kösser, Hans-Martin Kruckis und Otthein Rammstedt [GSG 15], Frankfurt am Main 2003, S. 

525. Am 28. November schrieb Simmel in einer Postkarte an Margarete von Bendemann, dass das 

Buch nun erschienen sei. Vgl. hierzu: Ebd., S. 528. 



 

4 

 

alle scheinbare Einheit ihres Umrisses ist nichts als Vibration und das Wellenspiel des 

Kräftetausches. 
3

Dieser ‚Ismus‘, der sich in die zahlreichen ästhetischen Selbstbeschreibungen und 

kunsthistorischen Stilbezeichnungen des späten neunzehnten und frühen zwanzigs-

ten Jahrhunderts einfügt, spielt selbstverständlich auf den Vorsokratiker Heraklit an, 

der sich in der Deutung Platons emphatisch für ein Weltverständnis im Zeichen kon-

tinuierlichen Werdens aussprach.

 

 

4 Für die von Lebensphilosophie und Positivismus-

kritik geprägte Intellektuellengeneration um 1900 lieferte Heraklits berühmtes Dik-

tum, dass alles in der Welt stets im Flusse sei, das entscheidende Stichwort: In der 

Metapher einer kontinuierlichen Bewegtheit und Verflüssigung entdeckten diese 

Philosophen, Literaten und Künstler ein ausgezeichnetes Modell für Phänomene der 

Kunst, Kultur, Psychologie und Wissenschaft ihrer Zeit.5

Wie die Rembrandtschen Gestalten deshalb den Michelangelesken gegenüber etwas 

Freies, aber dem Allgemein-Menschlichen Unverbundenes haben, so zeigen sie den 

Rodinschen gegenüber eine letzte innere Sicherheit, die diesen, vom Sturm und den 

absoluten Vergewaltigungen des Daseins entwurzelten und unpersönlich geworde-

nen ganz fehlt; aber immerhin ist diese Aufgelöstheit eine in den Kosmos gehende, 

das kosmische Leben (dahingestellt, ob es so definitiv richtig formuliert ist) läßt ihnen 

keinen Rest von Fürsichsein, sie sind nichts als die Oszillationen in einer herakliti-

schen Welt, zu deren Totalität sie die Zugehörigkeit um den Preis gewinnen, jegliche 

Substanz und Lebenseinheit dem bloßen Jetzt des absoluten Werdens preiszugeben.

 In der Rembrandt-

Monographie verortet Simmel diesen substanz- und grenzauflösenden ‚Heraklitis-

mus‘ in der Kunst in eine kunsthistorische Filiationslinie, die von Michelangelos 

Skulpturen über Rembrandts Malerei zu Rodins Werken führt:  

 

6

 
 

                                                           

3 Simmel, Georg: Rembrandt, in: Ders.: Goethe – Deutschlands innere Wandlung – Das Problem der 

historischen Zeit – Rembrandt, hrsg. von Uta Kösser, Hans-Martin Kruckis und Otthein Rammstedt 

[GSG 15], Frankfurt am Main 2003, S. 445.  
4 Tatsächlich ließ Platon seinen Lehrer Sokrates im Dialog Kratylos sagen, dass Heraklit den Spruch 

„alles fließt“ („pánta rhei“) lehre: „Herakleitos sagt doch, daß alles davongeht und nichts bleibt, 

und, indem er alles Seiende einem strömenden Flusse vergleicht, sagt er, man könne nicht zweimal 

in denselben Fluß steigen.“ Vgl. hierzu: Platon: Kratylos, in: Ders.: Phaidon – Das Gastmahl – Kraty-

los [Werke in acht Bänden, griechisch und deutsch, Bd. 3.], bearbeitet von Dietrich Kurz, übersetzt 

von Friedrich Schleiermacher, Darmstadt 1974, S. 457. Diese missdeutende Erklärung bestimmte 

jedoch die weitere Rezeption des Vorsokratikers, so dass sowohl Hölderlin als auch Hegel die 

Fragmente des antiken Philosophen im Sinne eines ‚Werden und Vergehen‘ deuten. Jedoch geht es 

in dieser Untersuchung gerade nicht darum, ein philosophiegeschichtliches Missverständnis aufzu-

decken, sondern die kreative und womöglich textgeschichtlich inkorrekte Aneignung einer philo-

sophischen Lehre durch Simmel zu verfolgen. Wenn Simmel also mit dem Begriff des ‚Heraklitis-

mus‘ an die Folge von Fehlinterpretationen anschließt, so kann dies hier als Versuch gedeutet 

werden, eine eigene Theorie durch einen einschlägigen Namen der Philosophiegeschichte zu eti-

kettieren und gleichzeitig zu legitimieren. Vgl. hierzu: Gönner, Gerhard: Artikel ‚Heraklit‘, in: Metz-

ler Philosophen Lexikon. Von den Vorsokratikern zu den Neuen Philosophen [Dritte, aktualisierte 

und erweiterte Auflage], hrsg. von Bernd Lutz, Stuttgart / Weimar 2003, S. 301. 
5 Vgl. hierzu: Assmann, Aleida: Fest und flüssig: Anmerkungen zu einer Denkfigur, in: Dies. und 

Dietrich Harth (Hrsg.): Kultur als Lebenswelt und Monument, Frankfurt am Main 1991, S. 184. 
6 Simmel 2003, S. 448. 



 

5 

 

 

Simmels emphatisch vorgetragene Vision einer sich in kosmischer Bewegtheit auflö-

senden Kunst scheint mit Blick auf das Veröffentlichungsdatum 1916 eher anachro-

nistisch zu sein. Es mag zunächst der Eindruck entstehen, sein kunstphilosophisches 

Konzept sei bereits von den historischen Avantgarden überholt worden. Zu diesem 

Zeitpunkt haben die Strömungen des Expressionismus, Futurismus und Kubismus die 

Kunst längst mit kühneren Methoden der Bildreflexion auf ihr Potential zur Visualisie-

rung von Zeitlichkeit und Bewegtheit befragt als dies Rodins Werken gelingen konn-

te.7 Auch gelangten die Avantgarden im Medium der Kunst schon früher zu einer 

Dekonstruktion abendländischer Subjektvorstellungen, die Rodin in dieser Radikalität 

noch kaum erahnen konnte.8 In einer späten Schrift gestand Simmel, dass ihm die 

künstlerischen Idiome des Futurismus und Expressionismus, die an einer modernen 

Formverzerrung und Formzertrümmerung arbeiteten, stets fremd blieben: Sie schie-

nen ihm ein „Chaos atomisierter Formstücke“.9 Auch blieb er in seiner Kunstphiloso-

phie stets den traditionellen Gattungen der Künste verpflichtet. Die Umwälzungen 

des Mediensystems durch Fotografie und Film interessierten den Gelehrten kaum; 

sie tauchen in seinen Schriften höchstens als Negativfolie für seine Beschäftigung mit 

Malerei, Graphik und Skulptur auf.10 Es überrascht daher kaum, dass gegen den Ber-

liner und später Straßburger Philosophen wiederholt der Vorwurf des ‚Ästhetizismus‘ 

laut wurde und dass Simmel oftmals als Repräsentant einer konservativ bürgerlichen 

Ästhetik gedeutet wurde.11

 Die folgende Untersuchung möchte nachweisen, dass dieses Urteil revidiert 

werden muss. Georg Simmel gilt heute in erster Linie als einer der herausragenden 

 Ist Simmel also für eine kritische Geschichte der Kunst-, 

Bild- und Medientheorie ein überholter Fall und nur noch von Interesse als histori-

sche Fußnote zur Rezeption von Rodin und Rembrandt in Deutschland um 1900?  

 

                                                           

7 Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Kat.Ausst. Zeit – die vierte Dimension in der Kunst [Socié-

té des Expositions du Palais des Beaux-Arts de Bruxelles], hrsg. von Michel Baudson, Weinheim 

1985 
8 Einen bildkünstlerischen Angriff auf den abendländischen Subjektbegriff sowie auf das westliche 

Schönheitsideal für das weibliche Geschlecht bildete bekanntlich insbesondere Pablo Picassos 

monumentales Gemäldes Les Démoiselles d’Avignon aus dem Jahr 1907. Vgl. zur Problematik: 

Dupuis-Labbé, Dominique: Les Demoiselles d’Avignon. La révolution Picasso, Paris 2007 
9 Simmel, Georg: Der Krieg und die geistigen Entscheidungen. Reden und Aufsätze, in: Ders.: Der 

Krieg und die geistigen Entscheidungen – Grundfragen der Soziologie – Vom Wesen des histori-

schen Verstehens – Der Konflikt der modernen Kultur – Lebensanschauung, hrsg. von Gregor Fitzi 

und Otthein Rammstedt [GSG 16], Frankfurt am Main 1999, S. 42. 
10 Und auch dies in eher kaschierter Form. So spricht Simmel in der Rembrandt-Monographie im 

Zusammenhang mit dem berühmten Zenon-Paradoxon von einer qualitativ geringer zu bewerten-

den Kunst, die nur Momentaufnahmen wiedergeben könne: „Er [der Pfeil im Zenonschen Paradox, 

D.B.] tut das [ruhen, D.B.] nur in der künstlichen und mechanischen Abstraktion des schlechten 

Künstlers und des Momentphotographen, in Wirklichkeit aber geht er durch jede Stelle hindurch 

und hält sich keine noch so kurze Zeit in ihr auf, d.h. die Bewegung ist eine besondere Art des 

Verhaltens, die nicht aus einzelnen Aufenthaltsmomenten zusammenzusetzen ist.“ Vgl. hierzu: 

Simmel 2003, S. 358. 
11 Vgl. hierzu: Aulinger, Barbara: Die Gesellschaft als Kunstwerk. Fiktion und Methode bei Georg 
Simmel, Wien 1999, S 27. 



 

6 

 

Kulturtheoretiker des urbanen Raumes, der das moderne Individuum in seinen Ver-

flechtungen mit der Gesellschaft untersuchte. Diese Analyse will aufzeigen, dass 

Simmels Theorie des ‚modernen Heraklitismus‘ in der Kunst im emphatischen Sinne 

auf der Höhe ihrer Zeit war. Die Genese dieses kunst-, bild- und medientheoretischen 

Konzepts lässt sich dabei bis in seine frühen wissenschaftlichen Publikationen der 

1890er Jahre zurückverfolgen. Bevor es in der Rembrandt-Studie explizit als Terminus 

genannt wird, fand es bereits in einem Aufsatz zu Rodin aus dem Jahr 1909 als Mo-

dell der Kunstbefragung und –deutung seine Verwendung. Nur bemerkt man diese 

intellektuelle Zeitgenossenschaft nicht so leicht, da sich Simmels Kunstphilosophie zu 

den aktuellen Kunstdebatten im Berlin der vorletzten Jahrhundertwende stets dis-

tanziert gab.12

 Diese Untersuchung veranschaulicht an einigen ausgewählten, weil signifi-

kant erscheinenden Schriften, wie Simmel aus der Position des staatlich verpflichte-

ten Universitätsprofessors das tat, was er am besten konnte, um sich für einen ‚mo-

dernen‘ Kunstbegriff im wilhelminisch geprägten Deutschland einzusetzen: Er schrieb 

und publizierte als intellektuelle Figur des Berliner Kultur- und Wissenschaftslebens 

Texte über Kunst und er sprach öffentlich in Vorträgen über Künstler und ästhetische 

Fragestellungen. Es wird sich in der Analyse dieser Texte und ihres kulturellen und 

diskursiven Umfeldes zeigen, dass Simmel eine herausstechende Fähigkeit im Konzert 

der zahlreichen Stimmen im Kunst- und Kulturleben dieser Zeit eignete: Mehr als 

manch anderer war er dazu befähigt, auf subtile Weise diskursive Netzstrukturen 

zwischen Kunsttheorie, Kunstgeschichte, Psychologie, Kulturphilosophie und Soziolo-

gie zu knüpfen. Indem er signifikante Künstlerfiguren wie beispielsweise Rodin ein-

dringlich theoretisierte, konnte er den mit ihnen assoziierten ‚malerischen‘ Kunstbe-

griff zugleich popularisieren und nobilitieren. Die Simmelsche Kunstphilosophie wird 

mithin in ihrer Doppelstruktur als Einschreibung in bestehende Diskurse und deren 

Überbietung durch eine anspruchsvolle Kunstphilosophie geschildert.

 Doch geht es hier nicht darum, Simmels Kunstphilosophie vorschnell 

zu rehabilitieren oder an seinen übrigen Schriften zu messen. Eher wird zu zeigen 

sein, dass sich Simmels Schriften einer besonderen kultur- und kunstpolitischen Auf-

gabe verschrieben haben – und dass ihre diskursive Beschaffenheit und Argumenta-

tionsstruktur Teil einer spezifischen Textstrategie sind. 

13

                                                           

12 Jürgen Habermas weist darauf hin, dass die Argumentationsweise der Simmelschen Kunstphilos-

phie wohl auch aus dessen Verwendung von ästhetischen Operationsbegriffen resultiert, die aus 

der Kantisch-Schillerschen Ästhetik stammen. Vgl. hierzu: Habermas, Jürgen: Georg Simmel über 
Philosophie und Kultur. Nachwort zu einer Sammlung von Essays, in: Ders., Texte und Kontexte, 
Frankfurt am Main 1991, S. 161. 
13 In den vergangenen Jahren wurde bekanntlich unter dem Stichwort der ‚Wissenspraktiken‘ ver-

stärkt der performative Aspekt wissenschaftlicher Theoriebildung untersucht. Vgl. hierzu den aus 

einer Fachtagung hervorgegangenen Sammelband Macht Wissen Wahrheit. Vgl. hierzu die bibliog-

raphische Angabe: Hempfer, Klaus W. und Antia Traninger (Hrsg.): Macht Wissen Wahrheit [Rom-

bach Wissenschaften, Reihe Litterae, hrsg. von Gerhard Neumann und Günter Schnitzler, Bd. 133], 

Freiburg i. Breisgau / Berlin 2005. Vgl. für die Verwendung des Performativitäts-Begriffs in dem 

hier vorgeschlagenen Kontext das Kapitel ‚Thesen und Vorgehensweise der Untersuchung‘. 

  



 

7 

 

 So möchte diese Untersuchung zeigen, wie es Simmel in einer oft polemisch 

geführten und für ihre Mitstreiter mit beruflichen Risiken verbundenen Debatte um 

einen öffentlich gültigen Kunstbegriff möglich wurde, eine zwar zurückhaltende, aber 

gerade dadurch effektive Sprecherposition zu erlangen.14

                                                           

14 Dass der kunstpolitische Einsatz für einen modernen Stil im wilhelminischen Deutschland ein 

riskantes Unterfangen war, beweist nicht zuletzt der Eklat zwischen Kaiser Wilhelm II. und dem 

Direktor der Berliner Nationalgalerie Hugo von Tschudi, der 1908 schließlich eskalierte. Vgl. hierzu: 

Zimmermann, Michael F.: A Tormented Friendship: French Impressionism in Germany, in: The Two 

Art Histories. The Museum and the University, hrsg. von Charles W. Haxthausen, Dalton / Mass. 

1999, S. 116. 

 Unter dem Deckmantel 

einer vermeintlich unnahbaren und introvertierten Kunstphilosophie verbarg Simmel 

seine engagierte Beharrlichkeit in Fragen der ‚guten‘ Kunst. Im weitgehend geschütz-

ten Bereich der akademischen Philosophie konnte sich Simmel in einen diskursiven 

Zwischenraum des ‚Zugleich‘ einnisten: So agierte er sowohl in gefahrloser Distanz zu 

den kunstpolitischen Krisenherden seiner Zeit als auch in unmittelbarer Nähe zum 

künstlerischen Geschehen; er konnte als Philosoph den Anschein eines objektiven 

Erkenntnisinteresses am ‚Wesen‘ der Kunst wahren und parallel hierzu seine persön-

lichen ästhetischen Präferenzen in den Kunstdiskurs einbringen. Diese Arbeit versteht 

sich als historisch-philologischer Beitrag zu einer Geschichte der Kunstdiskurse im 

deutschsprachigen Raum zur Zeit der vorletzten Jahrhundertwende.  

 Die hier skizzierte Perspektive auf Simmels Kulturarbeit ist von der For-

schung, wie das folgende Kapitel zeigen wird, bislang kaum aufgegriffen worden. Das 

hat seine Gründe einerseits in der Beständigkeit von Vorbehalten gegen Simmels 

Philosophie, die oftmals als ‚ästhetizistisch‘ oder ‚impressionistisch‘ verfemt wurde, 

andererseits aber auch in der diskursiven Struktur der Texte, denen man aufgrund 

ihrer strategischen Intention auf den ersten Blick kaum ihre enge Verbindung mit den 

leidenschaftlich geführten Kunstdebatten im gründerzeitlichen Berlin ansieht. Doch 

kann freilich auch hier keine erschöpfende Analyse der Kunstphilosophie Simmels 

geleistet werden. Demgegenüber soll versucht werden, an einigen besonders heraus-

stechenden Schriften durch ein close-reading-Verfahren und durch eine Einbettung 

dieser Texte in ihr diskursives Umfeld die spezifische Beschaffenheit der Simmelschen 

Kunstphilosophie in einigen Charakteristika zu beleuchten. Nach dem Überblick zur 

Rezeptionsgeschichte und zum aktuellen Forschungsstand werden in einem geson-

derten Kapitel die Hauptthesen noch einmal detaillierter vorgestellt und die metho-

dische Vorgehensweise der Untersuchung eingehender diskutiert. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

8 

 

2. HISTORISIERUNG UND AKTUALISIERUNG 
 

Ein erschöpfender Forschungsbericht zur Rezeption der Schriften Georg Simmels 

würde sicherlich den Umfang dieser Arbeit sprengen. Daher sollen mit Blick auf die 

hier anvisierte Problematik zwei hervorstechende historische Transformationspro-

zesse in der philosophischen und wissenschaftlichen Beschäftigung mit Simmels 

Schriften beschrieben werden. Einerseits soll das Augenmerk auf der sich wandeln-

den Rezeption Simmels unter dem Stichwort der ‚Impressionismus‘- respektive 

‚Ästhetizismus‘-Vorwürfe gegen seine Methodik liegen. Andererseits soll hinsichtlich 

der aktuellen Forschungslage zu Simmels kunstphilosophischen, ästhetischen und 

literaturwissenschaftlichen Schriften gezeigt werden, wie sich in der wissenschaftli-

chen Auseinandersetzung der vergangenen Jahre ein Perspektivwechsel auf den 

Textkorpus einzuleiten begonnen hat: Während Studien älteren Datum eher auf kon-

textualisierende Historisierung abzielten, weisen neuere Untersuchungsperspektiven 

das Bestreben auf, Simmels Arbeiten mit diskursanalytischem und wissenssoziologi-

schem Impetus zu historisieren. Schließlich soll zum Abschluss dieses Kapitels knapp 

dargelegt werden, inwiefern das spürbare Anwachsen eines Forschungsinteresses an 

Simmel auch und gerade mit dem vielbeschworenen iconic turn zusammenhängt. 

 

 

2.1. ZUR REZEPTIONSGESCHICHTE DER PHILOSOPHIE SIMMELS 

 

Simmel zählte vor allem für die Generation von Denkern im Umkreis der Kritischen 

Theorie zu den wichtigen Figuren philosophischer Selbstverortung, wenngleich auch 

gerade bei diesen Intellektuellen das Bedürfnis nach Distanzierung zu dem Vorgänger 

und Ideenstifter am deutlichsten hervortritt. Die einschneidende Erfahrung der bei-

den Weltkriege brachte es mit sich, dass Simmels Denkhaltung für längere Zeit als 

nicht mehr zeitgemäß empfunden wurde.15 Blasiertes Ästhetentum, dekadente Welt-

flucht und eine Verhaftung in einem großbürgerlichen Klassenverständnis waren 

dabei mehr als nur überzeichnete Klischees; es waren Kampfbegriffe der Schüler 

Simmels gegen eine Philosophie, deren distanzschaffende Reflexionshaltung als ver-

antwortungsloses Ausblenden gesellschaftlicher Missstände erschien.16

                                                           

15 Vgl. hierzu: Landmann, Michael: Georg Simmel: Konturen seines Denkens, in: Ästhetik und Sozio-

logie um die Jahrhundertwende: Georg Simmel, hrsg. von Hannes Böhringer und Karlfried Gründer, 

Frankfurt am Main 1976, S. 10. 
16 Vgl. hierzu: Lichtblau 1991, S. 144/145. 

 Drei promi-

nente Beispiele dieser kritischen Rezeption sollen hier knapp referiert werden, um 

somit einerseits die erstaunlich emotionale Auseinandersetzung mit dem Berliner 

Philosophen zu illustrieren und andererseits die allmähliche Wiederannäherung zu 

beleuchten, die erst aus relativer historischer Distanz und schließlich im Kontext 

postmoderner Theoriebildung wieder möglich wurde.  



 

9 

 

 Die wohl drastischsten Ablehnungsbekundungen gegenüber Simmel stam-

men von dem ungarischen Philosophen und Literaturwissenschaftler Georg Lukács. In 

einem Nachruf aus dem Jahr 1918 schilderte er das Simmelsche Philosophieprojekt 

als historisch unausgegorene Zwischenstufe: Simmel wird hier als schillernde Faszina-

tionsfigur erinnert, der mit seiner scharf analysierenden und wortgewandt vorgetra-

genen Philosophie auf eine junge Studentengeneration einen wahren „Zauber“ aus-

löste. Jedoch habe er sich – so Lukács - nie zu endgültigen Urteilen und konkreten 

Handlungsanweisungen gegen gesellschaftliche Missstände durchringen können.17 

Wenn Lukács Simmel gleich zu Beginn seines Nachrufs als „bedeutendste und inter-

essanteste Übergangserscheinung in der ganzen modernen Philosophie“18 bewertet, 

so klingt in dieser philosophiegeschichtlichen Relativierung womöglich auch ein nach-

tragender Vergeltungswille gegenüber Simmels vermeintlicher Ignoranz in Bezug auf 

brisante Zeitfragen an. Simmel wird doppeldeutig als „geistvoller“ Philosoph be-

schrieben, der zwar einesteils zu „blitzschnelle[m] Erfassen“ und „frappant-

prägende[n] Ausdrücken eines noch unentdeckten Tatbestandes“ fähig, der jedoch 

letztendlich stets nur „blendend-‚geistreicher‘ Anreger“ geblieben sei: „[K]ein wirk-

lich großer, wirklich epochemachender Philosoph“.19 Mit einem Seitenblick auf ein-

schlägige kunstgeschichtliche Vergleiche erfand Lukács in diesem Text ein Stereotyp 

von Simmel als historischer Figur, das eine unerwartete Beharrlichkeit in der Rezepti-

on dieses Philosophen zeitigen sollte: Simmel sei „ein Monet der Philosophie, auf den 

bis jetzt noch kein Cézanne gefolgt“20 sei. Dem Klischee vom Impressionismus als 

gesellschaftskonformer, immer nur passiv rezipierender Kunst der bürgerlichen Le-

benswelt wird hier ein weltdurchdringender und aktiv die Wirklichkeit synthetisie-

render Kunstbegriff des Postimpressionismus entgegengesetzt. Kaum zu überhören 

ist hier Lukács‘ Intention, die philosophische Hinterlassenschaft seines Lehrers end-

gültig zu Grabe zu tragen und so zugleich jenen Bann zu brechen, der durch das Fas-

zinationspotential Simmels ausgelöst wurde.21

 Theodor W. Adornos Kritik an Simmel scheint indessen weniger von persönli-

cher Enttäuschung geprägt; dafür urteilt sie in weit schärferen Kategorien. Der Philo-

soph führt Simmel in seinem Essay Henkel, Krug und frühe Erfahrung aus dem Jahre 

1965 als geistreich parlierenden Ästhetizisten vor, der eine Vorliebe für elegante 

aperçus und ästhetisierende Betrachtungen habe und dessen Philosophie den An-

schein erwecke, sie theoretisiere mit dem „Silbergriffel“ 

 

22

                                                           

17 Vgl. hierzu: Lukács, Georg: Erinnerungen an Simmel, in: Buch des Dankes an Georg Simmel. Brie-

fe, Erinnerungen, Bibliographie, hrsg. von Kurt Gassen und Michael Landmann, Berlin 1958 [Erst-

veröffentlichung in: Pester Lloyd, 2. Oktober 1918], S. 171. 
18 Ebd., S. 171. 
19 Ebd., S. 172. 
20 Ebd., S. 173. 
21 Michael Landmann spricht in diesem Zusammenhang ganz richtig von einer „generationsbeding-

te[n] Abkehr“ von dem Simmel. Vgl. hierzu: Landmann Michael 1976, S. 10. 

. Und doch verbirgt sich 

22 Adorno, Theodor W.: Henkel, Krug und frühe Erfahrung, in: Adorno, Theodor W.: Gesammelte 

Schriften, Band 11: Noten zur Literatur, hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt am Main 1974 [Orig. 



 

10 

 

unter dem Mantel mokanter Kritik eine vergleichbare Intention wie in Lukács Vorbe-

halten. Adorno verdächtigte den Philosophen im selben Artikel, eine „Wald- und 

Wiesenmetaphysik“23 zu praktizieren, die „über alles und jeden philosophieren kön-

ne“24. Klaus Lichtblau sieht in Adornos ablehnender Haltung einen ideologiekritischen 

Widerstandsgestus gegenüber einer philosophischen Position, die kaum einen nen-

nenswerten theoretischen Beitrag für die Orientierungsprobleme der Nachkriegsge-

neration im Zeichen von Konsum- und Kapitalismuskritik zu bieten schien.25

 Der in Lukács und Adornos Simmel-Rezeption ausgebildete Ästhetizismus-

Vorwurf wurde in der weiteren Beschäftigung mit Simmels Werk wiederholt aufgeg-

riffen – wenngleich auch nicht mehr mit einer so öffentlichkeitswirksamen Durch-

schlagkraft, wie sie eine Verurteilung durch Adorno nach sich ziehen konnte. So be-

mühte sich beispielsweise Sibylle Hübner-Funk in mehreren Beiträgen, Simmels Me-

thodik in der Philosophie des Geldes als genuin ‚ästhetizistisch‘ zu demaskieren, in-

dem sie Simmel mangelnde Anteilnahme an der gesellschaftlichen Misere seiner Zeit 

und vor allem der drängenden Arbeiterfrage vorwarf.

  

 Aus heutiger Sicht kann man Adornos Urteil über Simmel nur noch bedingt 

zustimmen: Zwar stimmt es tatsächlich, dass sich Simmels analytisches Interesse 

kaum für eine unmittelbare Verbesserung der aktuellen gesellschaftlichen Zustände 

einspannen ließ. Doch war es Simmels primäres Anliegen gerade nicht, vorschnell zu 

kulturpolitischen Patentrezepten zu gelangen. Sein Anspruch war es dagegen, das 

Untersuchungsobjekt ‚Gesellschaft‘ in seiner phänomenologischen Beschaffenheit 

möglichst exakt zu beschreiben. Diese Kritik an Simmels wissenschaftlich-

philosophischer Ausrichtung wird für unseren Zusammenhang noch von Bedeutung 

sein, wenn es um eine Abgrenzung von Simmels Schriften zur Kunstdebatte seiner 

Zeit gehen wird. Denn in diesem Zusammenhang wird sich zeigen, dass Simmels Tex-

te ihren spezifischen Zuschnitt und ihre argumentative Überzeugungskraft gerade 

dadurch erlangen, dass sie sich davor verwahren, mit kunstkritischer Intention die 

aktuelle Kunstproduktion zu beeinflussen, sondern dass sie viel eher an einer geistes- 

und philosophiegeschichtlichen Kontextualisierung der zeitgenössischen Kunst inter-

essiert sind. 

26

                                                                                                                                                         

in: Ernst Bloch zu Ehren. Beiträge zu seinem Werk, hrsg. von Siegfried Unseld, Frankfurt am Main 

1965],S. 561. 
23 Ebd., S. 564. 
24 Ebd. S. 561. 
25 Vgl. hierzu: Lichtblau 1991, S. 147. 
26 So beispielsweise in dem Artikel: Hübner-Funk, Sibylle: Ästhetizismus und Soziologie bei Georg 
Simmel, in: Ästhetik und Soziologie um die Jahrhundertwende: Georg Simmel, hrsg. von Hannes 

Böhringer und Karlfried Gründer, Frankfurt am Main 1976, S. 44 - 58. 

 Im Kapitel zu Simmels Text-

strategien wird sich indes zeigen, dass gerade dieser Vorwurf in einer wissenschafts-

historischen und universitätsgeschichtlichen Perspektive an Überzeugungskraft ver-

liert. Simmels Bemühungen um eine Methode der Distanzgewinnung zu seinen Un-

tersuchungsobjekten können nämlich ebenso als Versuche akademischer Profilierung 

verstanden werden, zielte doch die Methode seiner Soziologie darauf ab, die Struktu-



 

11 

 

ren und Prozesse der Vergesellschaftung zunächst möglichst nüchtern und objektiv 

zu beschreiben. 

 Von einer vorsichtigen Annäherung an die kulturdiagnostischen Qualitäten 

des oftmals verfemten und noch öfter verdrängten Berliner Philosophen zeugt ein 

Nachwort von Jürgen Habermas mit dem Titel Georg Simmel über Philosophie und 

Kultur für die Neuausgabe von Simmels Sammelband Philosophische Kultur von 1983. 

Ohne Lukács und Adornos Generalkritiken wiederlegen zu wollen, erkennt Habermas 

dennoch die janusköpfige Vielschichtigkeit der Simmelschen Reflexionen. Der kultur-

kritische Simmel, so Habermas, ist dem heutigen Leser „auf eigentümliche Weise nah 

und fern zugleich“.27 Der Kunstphilosoph und Ästhetiker mit einem begrifflichen In-

strumentarium aus dem Repertoire der Kantisch-Schillerschen Tradition erscheint als 

„diesseits der Kluft, die sich zwischen Rodin und Barlach, zwischen Segantini und 

Kandinsky, zwischen Lask und Lukács, Cassirer und Heidegger auftun wird“.28 Demge-

genüber gewinnen die „phänomenologisch genauen Beschreibung des modernen 

Lebensstils“29 zunehmend an Aktualität, da Simmels subtiles Gespür für die Wider-

ständigkeit des Subjekts gegen dem Überhandnehmen einer „objektiven Kultur“30

 Einer breiteren wissenschaftlichen Beschäftigung mit Simmels Werk arbeitete 

die von Kurt Gassen und Michael Landmann zum 100. Geburtstag Simmels herausge-

gebene Publikation Buch des Dankes an Georg Simmel aus dem Jahr 1958 zu, in der 

erstmals neben Briefen eine Gesamtbibliographie zum Werk und zur Forschung ver-

öffentlicht wurden.

 in 

der Moderne auf eine kritische Kulturtheorie hinarbeitet. 

31 Noch bedeutsamer für eine Öffnung des Simmelschen Werkes 

für zahlreiche Forschungsdebatten erwies sich freilich die von Ottheim Rammstedt 

auf 24 Bände angelegte textkritische Gesamtausgabe der Schriften Simmels. In erster 

Linie arbeiteten einer allmählichen Renaissance der Schriften Simmels jedoch das mit 

der Postmoderne einsetzende Interesse an einer Ästhetik der Lebenswelt und der 

gleichzeitige Abschied von den großen metaphysischen Geschichtserzählungen32 in 

der Zeit nach den Studentenrevolten der 68er Jahre zu.33

                                                           

27 Habermas 1991, S. 157. 
28 Ebd., S. 161. 
29 Ebd., S. 164. 
30 Ebd., S. 161. 
31 Vgl. hierzu: Gassen, Kurt und Michael Landmann (Hrsg.): Buch des Dankes an Georg Simmel. 
Briefe, Erinnerungen, Bibliographie, Berlin 1958 
32 Jean-François Lyotard stellte 1979 hierzu folgende Gegenwartssituation fest: „On peut voir dans 

ce déclin des récits un effet de l’essor des techniques à partir de la deuxième guerre mondiale, qui 

a déplacé l’accent sur les moyens de l’action plutôt que sur ses fins ; ou bien celui du redéploie-

ment du capitalisme libéral avancé après son repli sous la protection du keynésisme pendant les 

années 1930-1960, renouveau qui a éliminé l’alternative communiste et qui a valorisé la jouissance 

individuelle des biens et des service. » Vgl. hierzu: Lyotard, Jean-François: La condition postmo-
derne. Rapport sur le savoir, Paris 2005 [Orig. : Paris 1979], S. 63.  
33 Vgl. hierzu: Lichtblau 1991, S. 143. 

 Während die soziologischen 

Schriften Simmels von der amerikanischen Soziologie der ‚Chicagoer Schule‘ schon 



 

12 

 

früh intensiv rezipiert und fruchtbar weiterentwickelt wurden34, so stand einer Wie-

derentdeckung Simmels im deutschsprachigen Raum noch lange Zeit der Ästhetizis-

mus-Vorwurf im Weg. Zwei aus Fachtagungen hervorgegangenen Sammelbänden aus 

den Jahre 1976 und 1984 gelang es dennoch, dieses vermeintliche Monitum kreativ 

in die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit einzubeziehen.35 So spürte bei-

spielsweise Klaus Böhringer in dem Aufsatz ‚Die Philosophie des Geldes‘ als ästheti-

sche Theorie den subkutanen Zusammenhängen zwischen Simmels Theorie des Gel-

des in der modernen Gesellschaft und der Fluxus-Bewegung in der modernen Kunst 

nach. 36

2.2. ZUM FORSCHUNGSSTAND UND ZUR AKTUALITÄT SIMMELS IM KONTEXT DER BILDWIS-

SENSCHAFTEN 

 

 In den vergangenen Jahrzehnten hat sich insbesondere der Glasgower Sozio-

loge David Frisby um das Werk Simmels verdient gemacht, indem er in seiner wichti-

gen Studie Sociological Impressionism von 1981 den Lukácsschen ‚Impressionismus‘-

Vorwurf kurzerhand zum methodischen Credo Simmels umdeutete und in dessen 

fragmentartiger Herangehensweise sowie in seinem weitgehenden Verzicht auf eine 

übergreifende methodische Verankerung ein proto-postmodernes Wissenschaftsver-

ständnis erkannte. Mit der darauf folgenden Studie Fragments of Modernity. Georg 

Simmel – Siegfried Kracauer – Walter Benjamin löste Frisby den sich im Titel ankündi-

genden Anspruch ein, die Modernetheorien dieser drei Kulturtheoretiker im Kontext 

vorzustellen. Festzuhalten bleibt, dass sich die Erforschung des Simmelschen Werkes 

im letzten Drittel des zwanzigsten Jahrhunderts in einem entschiedenen Wandlungs-

prozesses hin zu einer Aufwertung des ‚ästhetizistischen‘ Charakters der Schriften 

befand. Es war insbesondere diese Neubewertung, die einer erst seit einigen Jahren 

Konturen gewinnenden Beschäftigung mit Simmels kunsttheoretischen und ästheti-

schen Schriften die Tore öffnete. 

 

 

 

Blickt man aus dieser übergreifenden Rezeptionsperspektive auf die momentane 

Forschungslage zu Simmel, so überrascht es kaum, dass in etwa seit den 1990er Jah-

ren eine intensivere Auseinandersetzung mit Simmel Überlegungen zu künstlerischen 

                                                           

34
 Vgl. hierzu den Aufsatz: Levine, Donald N., Ellwood B. Carter und Eleanor Miller Gorman: Sim-

mel’s Influence on American Sociology, in: Ästhetik und Soziologie um die Jahrhundertwende: 

Georg Simmel, hrsg. von Hannes Böhringer und Karlfried Gründer, Frankfurt am Main 1976, S. 175 

– 228. 
35 Vgl. hierzu: Böhringer, Hannes und Karlfried Gründer: Ästhetik und Soziologie um die Jahrhun-
dertwende: Georg Simmel, Frankfurt am Main 1976. Sowie: Dahme, Heinz-Jürgen und Otthein 

Rammstedt (Hrsg.), Georg Simmel und die Moderne. Neue Interpretationen und Materialen, Frank-

furt am Main 1984 
36 Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Böhringer, Hannes: Die « Philosophie des Geldes » als 
ästhetische Theorie. Stichworte zur Aktualität Georg Simmels für die moderne bildende Kunst, in: 

Georg Simmel und die Moderne. Neue Interpretationen und Materialien, hrsg. von Heinz-Jürgen 

Dahme und Otthein Rammstedt, Frankfurt am Main 1984, S. 178 – 183. 



 

13 

 

und literaturtheoretischen Fragen eingesetzt hat. Vier Schriften, die sich unter ande-

rem explizit den kunstphilosophischen, ästhetischen und literaturwissenschaftlichen 

Untersuchungen zuwenden, dokumentieren das gewachsene Interesse an dieser 

Reflexionsebene in Simmels Gesamtwerk. Bemerkenswerter Weise kündigte sich das 

Forschungsinteresse zunächst weniger von der kunstwissenschaftlichen, sondern 

eher von soziologischer und insbesondere germanistischer Richtung an. So haben 

sich die Soziologin Felicitas Dörr(-Backes), die Kunsthistorikern Barbara Aulinger so-

wie die Literaturwissenschaftlerinnen Ute Faath und Annette Simonis mit Simmels 

Schriften zu Kunst, Ästhetik und Literatur intensiver befasst. Der eher knappe Um-

fang der Studie von Felicitas Dörr mit etwa 120 Seiten zu Simmels Kunst- und Kultur-

theorie verstimmt den Leser ein wenig, da die Autorin zweifelsohne richtige Beob-

achtungen macht.37 Es ist hier Ingo Meyer zuzustimmen, der der Autorin vorwirft, 

dass ihr „Versuch, die Relevanz der Kunst für Simmels Kulturanalyse aufzuzeigen, […] 

auf halber Strecke stehen“38 bleibt. Demgegenüber ist es der Anspruch Ute Faaths, in 

ihrer Studie Mehr-als-Kunst. Zur Kunstphilosophie Georg Simmels nicht nur philoso-

phische Schriften wie Die Philosophie des Geldes in die Untersuchung der Kunstphilo-

sophie konstitutiv mit einzubeziehen, sondern darüber hinaus auch nach Simmels 

philosophischen Filiationen und Einflusslinien zu Kant und Bergson zu forschen.39 

Jedoch zeigt sich in dieser ohne Zweifel verdienstvollen Arbeit auch eine methodolo-

gische Schwäche. Faath scheint insbesondere daran interessiert, Simmels Argumen-

tationen en detail nachzuvollziehen: Die Folge dieser Akribie ist eine zeitweilig allzu 

offensichtliche Verstrickung in die Philosopheme Simmels. Barbara Aulingers 1999 

veröffentlichte Arbeit Die Gesellschaft als Kunstwerk. Fiktion und Methode bei Georg 

Simmel zielt dagegen in eine Untersuchungsrichtung, die dem hier zentralen Problem 

eher fern steht.40

 Obgleich eine solcherart aktualisierende und kontextualisierende Lektüre 

eine sinnvolle Aufbereitung der lange Zeit eher vergessenen Texte ist, so offenbaren 

diese Vorgehensweisen im Kontrast zu der germanistischen Habilitationsschrift von 

Annette Simonis aus dem Jahr 2000 auch ihre Grenzen. Simonis fahndet in ihrer he-

rausragenden Studie Literarischer Ästhetizismus unter anderem nach der um 1900 

Bedeutung gewinnenden Denkfigur der ‚Gestalt‘ in literaturtheoretischen und wahr-

 Sie vertritt die These, dass Simmels ‚formale‘ Soziologie als Theorie-

import aus der Kunstgeschichte verstanden werden kann.  

                                                           

37 Vgl. die bibliographische Angabe: Dörr, Felicitas: Die Kunst als Gegenstand der Kulturanalyse im 
Werk Georg Simmels, Berlin 1993 
38 Meyer, Ingo: „Jenseits der Schönheit“. Simmels Ästhetik – originärer Eklektizismus? (Nachwort), 
in: Simmel, Georg: Jenseits der Schönheit. Schriften zur Ästhetik und Kunstphilosophie, hrsg. von 

Ingo Meyer, Frankfurt am Main 2008, S. 402 
39 Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Faath, Ute: Mehr-als-Kunst. Zur Kunstphilosophie Georg 
Simmels [Epistemata: Reihe Literaturwissenschaft, Bd. 238], Würzburg 1998 [zugl. Univ.Diss., Karl-

sruhe 1997] 
40 Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Aulinger, Barbara: Die Gesellschaft als Kunstwerk. Fikti-
on und Methode bei Georg Simmel [Studien zur Moderne 7], Wien 1999 



 

14 

 

nehmungspsychologischen Schriften.41 Dabei hat sie insbesondere die Osmoseer-

scheinungen zwischen ästhetizistischen Poetologien und kulturwissenschaftlichen 

Untersuchungen der Zeit im Blick. So konnte Simonis aufweisen, dass Simmels Geor-

ge-Rezeption zwar von der typisch symbolistischen Polyvalenz der Gedichte absieht, 

dass sie jedoch zugleich einer Utopie der Ganzheitlichkeit anhängt, die eigentlich mit 

Beginn der Moderne als unwiederbringlich verloren angesehen wurde.42 So zeigt 

diese methodisch innovative Herangehensweise, dass mit einem transdisziplinären 

Blickwinkel auf Simmels Schriften und mit einer Fokussierung auf bestimmte Denkfi-

guren und Konzepte differenzierte Einblicke in die Simmelsche Kunstphilosophie und 

seine ästhetischen Präferenzen möglich sind.43

 In den vergangenen Jahren ließ sich ein gestiegenes  Forschungsinteresse an 

einer historischen Rekonstruktion der intellektuellen Bemühungen der Philosophie, 

der Kunstgeschichte und der Geisteswissenschaften der Zeit zwischen etwa 1890 bis 

zum Ersten Weltkrieg zur Funktion und zum epistemologischen Stellenwert des Bil-

des beobachten. Zu einem guten Teil resultiert diese Motivation aus dem Bedürfnis 

des noch jungen Wissenschaftszweiges ‚Bildwissenschaft‘, das eigene Forschungs-

vorhaben wissenschaftsgeschichtlich zu legitimieren. Dabei lässt sich beobachten, 

dass die Publikationstätigkeit in den ersten Jahren nach Ausrufung des iconic turn im 

Jahr 1994

 

44 eine bisweilen euphorische Entdeckerstimmung spüren ließ, in der das 

Projekt ‚Bildwissenschaft‘ mit dem Odem abenteuerlicher Neulandbetretung umge-

ben war.45

                                                           

41 Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Simonis, Annette: Literarischer Ästhetizismus. Theorie 
der arabesken und hermetischen Kommunikation der Moderne [Reihe ‚Communicatio‘, Studien zur 

europäischen Literatur- und Kulturgeschichte, hrsg. von Fritz Nies und Wilhelm Voßkamp, unter 

Mitwirkung von Yves Chevrel und Reinhart Koselleck, Bd. 23], Tübingen 2000 
42 Vgl. hierzu :Simonis 2000, S. 403. 
43 Vgl. hierzu auch die Bemerkung von Klaus Lichtblau zum aktuellen Forschungsstand: „Heute 

überwiegen diejenigen Grundannahmen und Denkfiguren, welche gerade die Verankerung 

von Simmels Werk innerhalb eines übergreifenden ästhetischen Denkens als den eigentlichen 

Grund für dessen verblüffende Aktualität betrachten.“ Vgl.: Lichtblau 1991, S. 155. 
44 Bekanntlich war es für den deutschsprachigen Raum Gottfried Boehm, der in Anspielung auf 

Richard Rorty’s Ende der sechziger Jahre ausgerufenen „linguistic turn“ den Begriff des „iconic 

turn“ für die „ikonische Wendung in der Moderne“ prägte. Vgl. hierzu:  Boehm, Gottfried: Die 
Wiederkehr der Bilder, in: Was ist ein Bild?, hrsg. von Gottfried Boehm [in: Bild und Text, hrsg. von 

Gottfried Boehm und Karlheinz Stierle], München 1994, S. 13. 
45 Den universalen Anspruch an die neu zu erfindende Bildwissenschaft steckt Stefan Majetschak in 

dem Vorwort zu dem Sammelband Bild-Zeichen. Perspektiven einer Wissenschaft vom Bild aus dem 

Jahr 2005 ab: „Deshalb wird gegenwärtig vielerorts die Forderung nach einer allgemeinen, inter-

disziplinär ausgerichteten Wissenschaft vom Bild laut, die der „Allgemeinen Sprachwissenschaft“, 

wie sie seit mehr als einhundert Jahren als akademische Disziplin existiert, an die Seite zu treten 

hätte. Sie soll das schillernde Phänomen „Bild“, durchaus nicht nur historisch, in seiner ganzen 

Vielfältigkeit untersuchen: psychologisch, soziologisch, in jeder erdenklichen Hinsicht.“ Vgl. hierzu: 

Majetschak, Stefan: Vorwort, in: Bild-Zeichen. Perspektiven einer Wissenschaft vom Bild, hrsg. von 

Stefan Majetschak, München 2005, S. 7.  

 Gerade die vergangenen Jahre haben jedoch den Ruf nach verstärkt histo-

rischer Verankerung dieses neuartigen Wissensbereichs laut werden lassen. So ist es 

mittlerweile zum wissenschaftlichen Allgemeinplatz geworden, dass die Diagnose 

eines gesellschaftlich wirksamen iconic turn schon im späten neunzehnten Jahrhun-



 

15 

 

dert angebracht erscheint, wie Sabine M. Schneider in der Studie Verheißung der 

Bilder. Das andere Medium in der Literatur um 1900 bemerkt.46

 Parallel zu dieser Historisierung des iconic turn fand in den vergangenen Jah-

ren insbesondere in der Kunstgeschichte eine intellektuelle Landvermessung der 

eigenen Disziplin statt. Ließ doch der Wunsch nach einer umfassenden Öffnung des 

eigenen Faches Kunstgeschichte zu einer allgemeinen und universell argumentieren-

den Bildwissenschaft zugleich das Schreckgespenst einer zunehmenden Kompetenz-

beraubung der eigenen Disziplin durch die Literatur- und Medienwissenschaften auf-

kommen. Zahlreiche Fachvertreter wiesen auf die drohende Gefahr einer zu erwar-

tenden Verflachung des eigenen Wissensbestandes sowie einer möglichen Ausfran-

sung der disziplinären Grenzen hin.

 

47 Darüber hinaus erinnerte man an die oftmals 

unterschlagene eigene Fachgeschichte, die – mit Seitenblicken auf die Medienästhe-

tik – dereinst selbst als historische ‚Bildwissenschaft‘ konzipiert war.48

 Doch nicht nur innerhalb der Grenzen der kunsthistorischen Disziplin hat in 

der Zeit um 1900 ein radikales Nachdenken über die ästhetische und mediale Eigen-

gesetzlichkeit der Bilder, ihre gesellschaftliche Wirkmacht und ihre Lesbarkeit für den 

Historiker stattgefunden, wie beispielsweise die Schriften Walter Benjamins deutlich 

machen.

   

49 Georg Simmel gehört bislang, wie die Forschungsgeschichte deutlich ge-

macht hat, im Wissenschaftsdiskurs immer noch zu den Stiefkindern. Dennoch ist 

festzustellen, dass gegenläufige Tendenzen in den vergangenen Jahren spürbar wur-

den.50

                                                           

46 Vgl. hierzu: Schneider, Sabine M.: Verheißung der Bilder. Das andere Medium in der Literatur um 
1900 [Studien zur deutschen Literatur, Bd. 180, hrsg. von Wilfried Barner, Georg Braungart und 

Conrad Wiedemann], Tübingen 2006, S. 2. 
47 Darauf weisen beispielsweise mit Blick auf Hans Beltings Projekt einer umfassenden ‚Bild-

Anthropologie‘ Hubertus Kohle und Wolfgang Brassat hin. Vgl. hierzu: Brassat, Wolfgang und Hu-

bertus Kohle: Methoden-Reader Kunstgeschichte. Texte zur Methodik und Geschichte der Kunstwis-
senschaft, Köln 2003, S. 166. 
48 Mit besonderer Nachdrücklichkeit stellt Horst Bredekamp die Etablierung der Kunstgeschichte 

im 19. Jahrhundert als eigentliche Geburtsstunde der modernen Bildwissenschaft dar. Vgl. hierzu: 

Bredekamp, Horst: [Artikel] Bildwissenschaft, in: Metzler Lexikon Kunstwissenschaft. Ideen, Me-

thoden, Begriffe, hrsg. von Ulrich Pfisterer, Stuttgart 2003, S. 56 – 58. 
49 Kaum erwähnt werden muss hier die ungemein katalysierende Funktion der Schriften Walter 

Benjamins zur Medienästhetik, die zu fruchtbarer Auseinandersetzung auch in der Kunstgeschichte 

geführt haben. Vgl. hierzu beispielhaft: Schöttker, Dieter (Hrsg.): Schrift, Bilder, Denken: Walter 
Benjamin und die Künste, Frankfurt am Main 2004. 
50 So bezieht sich beispielsweise Hubertus Kohle in einem Aufsatz zum Industriebild als modernem 

Historienbild auf Georg Simmels Exkurs über den Bildhauer Meunier im zweiten Rodin-Aufsatz und 

unterstreicht die von Simmel diagnostizierte Ambivalenz des Arbeitsbegriffes zwischen Unterwer-

fung unter die materielle Realität und Aneignung der selbigen. In einem unter anderem von Wer-

ner Busch herausgegebenen Sammelband zur Landschaftsmalerei entdeckt Richard Sailer-Hoppe 

Simmels Beschäftigung mit der Ästhetik der Landschaft und der Landschaftsmalerei Arnold Böck-

lins wieder und stellt sie unter das Banner einer bildwissenschaftlichen Theoriebildung um 1900. 

Vgl. hierzu die bibliographischen Angaben: Kohle, Hubertus: : Das Industriebild als modernes Histo-
rienbild – Monumentalisierung und Historisierung, in: Kat.Ausst. Die zweite Schöpfung – Bilder der 

industriellen Welt [Berlin, Deutsches Historisches Museum], Wolfratshausen 2002, S. 84. Sowie: 

Hoppe-Sailer, Richard: Simmels Begriff der Landschaft als ‚Bildbegriff‘, in: Vermessen: Landschaft 

und Ungegenständlichkeit, hrsg. von Werner Busch, Zürich 2007, S. 131 – 142. 

 Die Untersuchung soll zeigen, dass Simmels Überlegungen zum heuristischen 



 

16 

 

Status des Bild und seiner Potentiale als Instrument zur Kulturanalyse in vielfacher 

Weise an etwa zeitgleiche Überlegungen eines Aby Warburg oder Walter Benjamin 

anschlussfähig sind – wenngleich auch Simmels Erkenntnisanspruch in Fragen der 

Kunst in eine andere Richtung zielte als die Analysen der genannten Proto-

‚Bildwissenschaftler‘.51

                                                           

51 Bekanntlich hat sich insbesondere Georges Didi-Huberman in den vergangenen Jahren um eine 

aktualisierende Lektüre von Warburgs Schriften mit großer Resonanz bemüht. Dennoch soll hier 

deutlich gemacht werden, dass es in dieser Untersuchung nicht darum gehen kann, Simmel als 

‚Bildwissenschaftler‘ avant la lettre zu preisen. Es soll demgegenüber der Versuch unternommen 

werden, Simmels kunstphilosophische Praktiken zu kontextualisieren und zu historisieren. Vgl. 

hierzu die bibliographische Angabe: Didi-Huberman, Georges: L’image survivante. Histoire de l’art 
et temps des fantômes selon Aby Warburg, Paris 2002 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

17 

 

3. THESEN UND VORGEHENSWEISE DER UNTERSUCHUNG 
 

Georg Simmel war ein Meister im strategischen Umgang mit Diskursen. Das zeigt sich 

deutlich in seinem wissenschaftlichen Gesamtwerk, aber nur versteckt in seiner 

Kunstphilosophie. Der Berliner Philosoph und Soziologe durchwanderte in seinen 

Schriften scheinbar mühelos zahlreiche Disziplinen. Er erkundete die Ränder ihrer 

Gegenstandsbereiche und verknüpfte Fachgebiete, die bislang in sich geschlossene 

Fachdiskurse führten. Sein Hauptwerk Die Philosophie des Geldes aus dem Jahr 1900 

war, wie Simmel selbst betonte, getragen von der „Absicht, dem historischen Mate-

rialismus einen Stockwerk zu unterbauen“ 52, indem er die philosophischen Voraus-

setzungen und kulturellen Konsequenzen der Geldwirtschaft seiner Zeit analysierte. 

Im Begriff der sozialen ‚Wechselwirkung‘ zeigte Simmel die soziologische Dimension 

der menschlichen Sinne auf53 und interpretierte die Mode mit geradezu systemtheo-

retischem Blick im Hinblick auf ihre Zeichenfunktion zwischen Partizipation und Dis-

tinktion vom gesellschaftlichen Allgemeinsinn.54 Er fragte nach dem Verhältnis der 

Kantischen Philosophie zur modernen Ästhetik55 und fasste Michelangelos Bildhauer-

kunst als kulturhistorisches Phänomen.56 Auch seine kunstphilosophischen Texte 

decken ein weites Spektrum an Themengebieten ab, wobei sich vor allem zwei 

Schwerpunkte feststellen lassen: Zum einen weist Simmel wissenschaftliches Werk 

eine wiederholte Auseinandersetzung mit einzelnen Künstlerpersönlichkeiten wie 

Michelangelo, Rembrandt und Rodin auf, in der wiederholt die Frage nach dem er-

kenntniskritischen Status des Kunstwerks als medialem Träger einer inhärenten ‚Le-

bendigkeit‘ oder ‚Bewegtheit‘ aufgegriffen wird. Darüber hinaus finden sich Schriften 

zu bild- und kunsttheoretischen Fragestellungen, die durch das Aufkommen der Is-

men im neunzehnten Jahrhundert katalysiert worden sind.57

                                                           

52 Simmel, Georg: Die Philosophie des Geldes, hrsg. von David P. Frisby und Klaus Christian Köhnke 

[GSG 6], Frankfurt am Main 1989, S. 13. 
53 Vgl. hierzu das Kapitel Exkurs über die Soziologie der Sinne, in: Simmel, Georg: Soziologie. Unter-

suchungen über die Formen der Vergesellschaftung, hrsg. von Otthein Rammstedt [GSG 11], Frank-

furt am Main 1992, S. 722 – 742. 
54 Vgl. hierzu: Simmel, Georg: Philosophie der Mode, in: Ders.: Philosophie der Mode (1905) – Die 

Religion (1906/12) – Kant und Goethe (1906/1916) – Schopenhauer und Nietzsche (1907), hrsg. 

von Michael Behr, Volkhard Krech und Gert Schmidt [GSG 10], Frankfurt am Main 1995, S. 7 – 37. 
55 Vgl. hierzu: Simmel, Georg: Kant und die moderne Ästhetik, in: Ders.: Aufsätze und Abhandlun-

gen 1901 – 1908, Bd. I, hrsg. von Rüdiger Kramme, Angela Rammstedt und Otthein Rammstedt 

[GSG 7], Frankfurt am Main 1995, S. 255 – 272. 
56 Vgl. hierzu: Simmel, Georg: Michelangelo. Ein Kapitel zur Metaphysik der Kultur, in: Ders. Aufsät-

ze und Abhandlungen 1909 – 1918, Bd. 1., hrsg. von Rüdiger Kramme und Angela Rammstedt [GSG 

12], Frankfurt am Main 2001, S. 111 – 136. 
57 Vgl. hierzu beispielsweise: Simmel, Georg: Zum Problem des Naturalismus, in: Ders.: Postume 
Veröffentlichungen – Ungedrucktes – Schulpädagogik, hrsg. von Torge Karlsruhen und Otthein 

Rammstedt [GSG 20], Frankfurt am Main 2004, S. 220 – 248. 

 In dieser Untersuchung 

soll vor allem eine detaillierte Analyse von Simmels Rezeption der Kunst Rodins, und 

in knapperem Umfang zu derjenigen Rembrandts unternommen werden, da der Phi-



 

18 

 

losoph hier zu besonders subtilen und weitreichenden Erkenntnissen über die Kunst 

seiner Zeit und die der Vergangenheit vorgedrungen war. 

 

 

3.1. ‚MODERNER HERAKLITISMUS‘: HEURISTISCHE DENKFIGUR UND KUNSTPHILOSO-

PHISCHER OPERATIONSBEGRIFF 

 

In den philosophischen Schriften der letzten Schaffensjahre Simmels wird deutlich, 

dass die Philosopheme des Heraklit zu zentralen Reflexionsfiguren für den Philoso-

phen wurden. In einer Studie mit dem Titel Hauptprobleme der Philosophie aus dem 

Jahr 1910 wird erwartungsgemäß der Vorsokratiker als Ahnherr einer philosophi-

schen Weltsicht vorgestellt, die eine konstante und kontinuierliche Veränderung der 

Dinge in der Zeit annimmt und dabei mit der Metapher des Fließens die Prozessuali-

tät und Dynamik der Welt zu beschreiben sucht.58 Jedoch ging es Simmel freilich 

nicht nur um eine positivistische Historiographie der Philosophie. Er wollte Heraklits 

Lehren für den Zustand der gegenwärtigen Philosophie aktualisieren, wie auch ein 

Aufsatz zu Henri Bergson aus dem Jahr 1914 deutlich macht. Darin stellt Simmel das 

lebensphilosophische Zeitkonzept des französischen Philosophen, das im Begriff der 

durée eine Überwindung des reduktionistisch-mechanischen Zeitmodells der Natur-

wissenschaften erreichen wollte59, in die Tradition einer jahrtausendealten philoso-

phiegeschichtlichen Bemühung um eine Weltsicht im Zeichen strömender Beweg-

theit.60

Dessen Modelliertechnik, vom Franzosen selbst als „modelé“ bezeichnet, erzeugt ei-

ne lebhaft bewegte, zerwühlte bis amorphe Oberfläche, eine Epidermis, die sich im 

Gegensatz zu akademischer Glätte die malerischen Phänomene von Licht und Schat-

ten kategorial einverleibt. […] Das scheinbar Skizzenhafte dient der Inszenierung des 

Schöpferischen, der Thematisierung des Formwerdungsprozesses.

 

 Die Rede von der ‚Bewegtheit‘ der modernen Kunst erfüllte für Simmel stets 

eine Doppelfunktion: Sie war einerseits terminus technicus für die phänotypische 

Beschreibung eines modernen künstlerischen Idioms, dass sich im emphatischen 

Sinne als ‚malerisches‘ verstand. Für diesen Diskurs erschien Rodins bildhauerische 

Technik, wie Norbert Wolf hervorhebt, als idealtypisches Exempel:  

 

61

 
 

                                                           

58 Vgl. hierzu: Simmel, Georg: Hauptprobleme der Philosophie, in: Ders.: Hauptprobleme der Philo-

sophie – Philosophische Kultur, hrsg. von Rüdiger Kramme und Otthein Rammstedt [GSG 14], 

Frankfurt am Main 1996, S. 61/62. 
59 Vgl. hierzu: Bergson, Henri: Essai sur les données immédiates de la conscience [2ième édition], 
Paris 1912 [Orig. : Paris 1888], S. 75. 
60 Vgl. hierzu: Simmel, Georg: Henri Bergson, in: Ders.: Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 1918, 

Bd. 2, hrsg. von Klaus Latzel [GSG 13], Frankfurt am Main 2000, S. 69. 
61 Wolf, Norbert: „Welche Masse von Plastik, die sich abmüht, irgend etwas Neues zu geben“. Die 

Plastik zwischen Denkmalkultus und autonomer Form, in: Vom Biedermeier zum Impressionismus, 

hrsg. von Hubertus Kohle [Geschichte der bildenden Kunst in Deutschland, Bd. 7], München u.a. 

2008, S. 248.  



 

19 

 

Rodins Kunst erschien Simmel darüber hinaus als künstlerische Einlösung seiner eige-

nen Philosophie und bildete daher in zwei herausragenden Aufsätzen das bildhaft-

evidente Anschauungsobjekt, an dem Simmel seine Theorie des modernen Subjekts 

exemplifizieren konnte. Die Rede von der Bewegtheit der Kunst Rodins war eine ka-

schierende Chiffre, um im politisch sensiblen Feld der Kunstdiskurse über die conditio 

humana des modernen Menschen zu sprechen, den Simmel als zunehmend durch 

den beschleunigten Lebensstil der Moderne vereinnahmt sah. In dem Hauptwerk Die 

Philosophie des Geldes erkannte Simmel im modernen Geldwesen die sichtbare 

Oberflächenstruktur der Transformationserscheinungen der Moderne, in der qualita-

tive Unterschiede durch die Bezeichnungsmacht des Geldes nivelliert werden. Die 

Folge hiervon entdeckte Simmel im aktuellen Gesellschaftszustand: Nicht nur das 

Begehren der Individuen nach Gütern habe in der Moderne zugenommen, auch die 

die Geld- und Warenzirkulationen haben eine enorme Beschleunigung erfahren.62 

Der zentrale Fluchtpunkt in zahlreichen Studien Simmels waren aber insbesondere 

die Auswirkungen dieses modernen Kapitalismus auf die psychisch-physische Ver-

fasstheit der Großstadtbewohner. Innere Unruhe, ‚Neurasthenie‘ und Blasiertheit – 

drei Modethemen der Zeit um 190063

 Simmels Rodin-Rezeption veranschaulicht, wie diese soziologisch-

philosophischen Denk- und Beschreibungsmodelle in den Bereich der Ästhetik und 

der Kunstphilosophie einwanderten, um dort ihre eigene Deutungsmacht auszuüben. 

‚Bewegtheit‘ als Denkfigur wurde für Simmel folglich zu einem heuristischen Instru-

ment, um am Beispiel der Kunst die Transformationsphänomene und die Widersprü-

che der Moderne zu thematisieren. Wenn in dieser Studie der ‚moderne Heraklitis-

mus‘ der Kunst Rodins auf seine Funktion für Simmels Kunstphilosophie hin befragt 

wird, so zielt die Fragestellung nicht auf eine eindeutige Entscheidungsfällung ab, ob 

und bis zu welchem Grad mit diesem Begriff eine adäquate Charakterisierung von 

Rodins Kunstdenken vorliegt. Es geht in dieser Untersuchung vielmehr um die Denk-, 

Wissens- und Sagbarkeitszusammenhänge, die die Denkfigur des ‚modernen Herakli-

 – wurden bei Simmel in einem emphatischen 

Sinne als Effekte des modernen Lebensstiles gedeutet und in seiner Kunstphilosophie 

als Beschreibungskategorien für die Kunst Rodins erprobt.  

                                                           

62 Vgl. hierzu: Frisby, David: Fragmente der Moderne. Georg Simmel – Siegfried Kracauer – Walter 
Benjamin [aus dem Englischen von Adriane Rinsche], Rheda-Wiedenbrück 1989 [Originalausgabe: 

Fragments of Modernity, Oxford 1986], S. 99. 
63 Dies ist eine der Hauptthesen einer materialreichen Studie von Joachim Radkau. Vgl. hierzu die 

bibliographische Angabe: Radkau, Joachim: Das Zeitalter der Nervosität. Deutschland zwischen 
Bismarck und Hitler, Darmstadt 1998. Signifikant in diesem Zusammenhang ist freilich auch Sig-

mund Freuds 1908 veröffentlichter Text Die „kulturelle“ Sexualmoral und die moderne Nervosität, 
in der Freud nicht nur auf die Ubiquität der Nervositäts-Diagnose in seiner Zeit verweist, sondern 

zugleich einige der populärsten Erklärungsansätze von Wilhelm Erb, Otto Ludwig Binswanger und 

Richard Krafft-Ebing zitiert. Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Freud, Sigmund: Die „kulturel-
le“ Sexualmoral und die moderne Nervosität, in: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 7. Werke aus den 

Jahren 1906-1909. Frankfurt am Main 1999, S. 145ff.. [Erstveröffentlichung in: Sexualprobleme. 

Der Zeitschrift „Mutterschutz“ neue Folge, hrsg. von Max Marcuse. 1908, S.107-129.] 

 



 

20 

 

tismus‘ ermöglichte sowie um die Frage, wie ein kunstphilosophischer Zugriff auf ein 

künstlerisches Œuvre entsteht. 

 

  

3.2. KUNSTPHILOSOPHIE ALS FORM DER KULTURARBEIT 

 

Über diese theorieinternen und methodologischen Fragestellungen hinaus soll nach-

gewiesen werden, dass der für den heutigen Leser so selbstgenügsam wirkende Duk-

tus von Simmels Reflexionen eine bewusst eingesetzte Textstrategie war, um eine im 

Grunde gesellschaftskritische Kunstphilosophie zu kaschieren. Simmel konnte nicht 

nur im Habitus des teilnahmslosen und vermeintlich unpolitisch argumentierenden 

Kunstphilosophen eine radikale Vivisektion der modernen Gesellschaft durchführen, 

er konnte sich zugleich in den zeitgenössischen Kunstdiskurs um die Etablierung einer 

modernen, ‚malerischen‘ Kunstrichtung im Berlin um die vorletzte Jahrhundertwende 

einschreiben. Simmels wissenschaftliche und publizistische Tätigkeit soll hier mit 

Blick auf seine Kunstphilosophie nachdrücklich als Geschichte eines umsichtigen und 

taktisch klugen Umgangs mit aktuellen Kunstdiskussionen und den Ansprüchen eines 

gebildeten Publikums nachgezeichnet werden. So kann Simmels Nachdenken über 

Kunstwerke als wirksame Form kultureller Öffentlichkeitsarbeit sichtbar gemacht 

werden. Diese Perspektivierung der Untersuchung ist gewählt worden, um Simmels 

Kunsttheorie von der stereotypen Zuschreibung des blasiert-teilnahmslosen ‚Ästheti-

zismus‘ zu befreien. Doch soll mit der Konzentration auf Simmels Versuche der Dis-

kurseinschreibung und –überbietung nicht impliziert werden, dass der Philosoph im 

Kunstgeschehen seiner Zeit eine souveräne und autonome Sprecherposition innege-

habt hätte – im Gegenteil: Simmels Kunstphilosophie muss in ihrer diskursiven Struk-

tur als Effekt einer kulturpolitischen Situation im wilhelminischen Kaiserreich be-

trachtet werden, in der die freie Rede über Kunst und Künstler bisweilen mit drakoni-

schen Strafen sanktioniert wurde. 

 Der Feuilletonbeitrag zu Rodins Kunst aus dem Jahr 1902 mit dem Titel Rodin 

und die Geistesrichtung der Gegenwart war zwar gemessen an der Popularität von 

Rainer Maria Rilkes Monographie zu Rodin nicht die bekannteste Äußerung zur Kunst 

des französischen Bildhauers.64 Aber er hat dennoch in entscheidender Weise die 

Diskussion um Rodin entfacht und seine Popularität in Deutschland nachhaltig ver-

stärkt.65

                                                           

64 Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Rilke, Rainer Maria: Auguste Rodin, Leipzig 1924 [Origi-

nalausgabe: Berlin 1903] 
65 Insbesondere Schmoll gen. Eisenwerth vermutet in Simmels Rodin-Rezeption einen entschei-

denden Motor für die Popularität des französischen Bildhauers im deutschsprachigen Raum. Vgl. 

hierzu: Schmoll, J.A. gen. Eisenwerth: Simmel und Rodin, in: Ästhetik und Soziologie um die Jahr-

hundertwende: Georg Simmel, hrsg. von Hannes Böhringer und Karlfried Gründer, Frankfurt am 

Main 1976, S. 20. 

 Dass Simmels kunstphilosophische Einsichten in Rodins Kunst offensichtlich 

einen Nerv der Zeit trafen, zeigt sich nicht zuletzt darin, dass Julius Meier-Graefe in 

seiner erfolg- und einflussreichen Entwicklungsgeschichte der modernen Kunst von 



 

21 

 

1904 im dem Kapitel über Rodin ausgiebig aus Simmels Texten zitierte. Simmels 

Rembrandt- Monographie aus dem Jahr 1916 wurde trotz der Tatsache, dass es sich 

in der Erstauflage um eine anspruchsvolle kunstphilosophische und –soziologische 

Erörterung ohne opulent gestalteten Bildteil handelte, ein publizistischer Erfolg: Zu 

Simmels Lebzeiten war es das meistverkaufte Buch des Philosophen.66

3.3. ZUR METHODIK UND ZU DEN EINZELNEN KAPITELN 

 

 

 

 

Freilich sieht es die Untersuchung nicht als ihre Aufgabe an, Simmels ‚Karriere‘ im 

konventionellen Sinne einer Gelehrtenbiographie nachzuzeichnen. Die hier gewählte 

Stoßrichtung der Untersuchung seiner Kunstphilosophie siedelt sich in methodischer 

Nähe eher zur Diskursanalyse an, wenn man unter einem ‚Diskurs‘ ein regelgeleite-

tes, normiertes Set von Redeordnungen versteht, das demjenigen eine Partizipation 

erlaubt, der nicht gegen das darin implizierte Ordnungsschema verstößt.67

 Um diese Dimension der Schriften sichtbar zu machen, muss Simmels Kunst-

philosophie jedoch auf ihre methodische Genese hin befragt werden. Die hier ver-

suchte Interpretation von Simmels Kunstphilosophie folgt der Überzeugung, dass ein 

historisches Verständnis seiner Thesen und Ideen nur dann möglich ist, wenn sie 

nach ihrer performativen Entfaltung im Dialog mit ihrem kulturellen Umfeld befragt 

werden. 

  

68

                                                           

66 Vgl. hierzu: Wyss 1985, S. XII. 
67 Der hier verwendete Diskursbegriff schließt somit in kritischer Weise an Michel Foucaults in 

Studien wie Die Ordnung der Dinge erprobter und in der Archäologie des Wissens theoretisch 

entfalteter Methodologie an, ohne sie jedoch als einzig möglichen Zugriff auf die Analyse diskursi-

ver Strukturen zu verstehen. Vgl. hierzu die bibliographischen Angaben: Foucault, Michel: Die 
Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, aus dem Französischen übersetzt 

von Ulrich Köppen, Frankfurt am Main 1971 [Originalausgabe: Les mots et les choses, Paris 1967]; 

Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, übersetzt von Ulrich Köppen, Frankfurt am Main 1973 

[Originalausgabe: L’archéologie du savoir, Paris 1969] 
68 Der Begriff des ‚Performativen‘ geht auf die Sprechakttheorie von John Langshaw Austin zurück, 

der in einer Vorlesungreihe aus dem Jahr 1955 an der Harvard Universität, die in dem Band How to 
do things with words zusammengefasst ist, entwickelt wurde. Seine Sprachtheorie akzentuierte 

den Handlungsaspekt des Sprechens, mithin die Tatsache, dass Sprache nicht nur Bezeichnungs-

funktion hat, sondern zugleich eine Handlung auslösen oder einen momentanen Sachverhalt ver-

ändern kann (Austins viel zitiertes, aus dem Leben gegriffenes Beispiel: Will you merry her? – I 

do.). Performativität definierte Austin so: “Utterances can be found, satisfying these conditions, 

yet such that A. they do not ‘describe’ or ‘report’ or constate anything at all, are not ‘true or false’; 

and B. the uttering of the sentence is, or is a part of, the doing of an action, which again would not 

normally be described as saying something.” Vgl. hierzu: Austin, J.L.: How to do things with word. 
The William James Lectures delivered at Havard University in 1955s, Oxford 1963 [Originalausgabe 

London 1962], S. 5. Die Theaterwissenschaftlerin Erika Fischer-Lichte definierte im Anschluss an 

diese Theorie in ihrer Studie Ästhetik des Performativen aus dem Jahr 2004 den Begriff der Per-

formativität, indem sie das Vorhandensein von mindestens drei Eigenschaften als unverzichtbar 

bestimmte. Performativität liege vor beziehungsweise eine Handlung könne dann als performativ 

bezeichnet werden, wenn sie a) selbstreferentiell, b) wirklichkeitskonstituierend, und c) temporal 

vonstatten gehe. Diese Eigenheiten betreffen auch Simmels kunstphilosophische Praktiken. Vgl. 

hierzu: Fischer-Lichte, Erika: Ästhetik des Performativen, Frankfurt am Main 2004, S. 19.  

 Sie sollen also dezidiert nicht nur als mehr oder minder zutreffende philo-



 

22 

 

sophische Reflexionen zu künstlerischen Fragestellungen begriffen, sondern stets in 

ihren Eigenschaften als selbstreflexive, wirklichkeitskonstituierende und in der Zeit 

sich verändernde Aussagengefüge verstanden werden. Pointiert ausgedrückt, kann 

von der Kunstphilosophie Simmels kaum gesprochen werden, da sie stets in einem 

Wandlungsprozess begriffen war. Die vorhandenen Texte, Dokumente und Fakten 

können lediglich als historisch bestimmbare Sedimentierungen analysiert werden. 

 In einem einführend konzipierten Kapitel mit dem Titel Distanz und Engage-

ment soll die politisch konnotierte Polarisierung des Kunstdiskurses zur Zeit der vor-

letzten Jahrhundertwende in Berlin veranschaulicht und dem komplexen Spannungs-

verhältnis von Simmels Kunstphilosophie zum Kulturleben seiner Zeit nachgespürt 

werden. Wie stand Simmel zu den Kulturschaffenden seiner Zeit? Wie brachte er sich 

in die Diskussionen um einen modernen Kunstbegriff im wilhelminischen Deutsch-

land ein? Sodann soll in drei Kapiteln Simmels intellektuelle Arbeit an dem Konzept 

des ‚modernen Heraklitismus‘ nachgegangen werden, das in seiner Doppelrolle als 

Ausarbeitung einer kunstphilosophischen Theorie wie auch als Versuch einer Ein-

schreibung in den zeitgenössischen Kunstdiskurs betrachtet werden soll. Dabei folgt 

die Analyse einem weitgehend chronologischen Verlauf, wobei jedoch die einzelnen 

Kapitel in thematischer Hinsicht Schwerpunkte der wissenschaftlichen Beschäftigung 

Simmels bilden.  

 Das Kapitel Auf dem Weg zu einer Gesellschaftstheorie des modernen Men-

schen und der Bewegtheit der Moderne skizziert die Genese von Simmels Theorie der 

Kunst im Feld der Analyse zeitgenössischer Kultur, Gesellschaft und Ästhetik. Der 

Fluchtpunkt von Simmels Reflexionen blieb dabei stets das Phänomen der Moderne. 

Hier wird das Augenmerk einerseits auf den Anfängen von Simmels Reflexionen über 

das unvereinbar scheinende Verhältnis von Kunst in der Moderne und ästhetisch 

anspruchsvoller, moderner Kunst liegen, wobei sich zeigen wird, dass Simmel gerade 

in den 1890er Jahren beide Bereiche nur als Antithesen und als komplementäre Ge-

gensätze denken konnte. Andererseits wird vorgestellt werden, wie Simmel parallel 

zu diesen Überlegungen an einer umfassenden Phänomenologie des modernen Le-

bensstiles und an einer Kulturtheorie des modernen, urbanen Großstadtmenschen 

arbeitete. In diesem Kapitel wird mehr Raum für die Darlegung von Simmels Theorien 

zur Geldwirtschaft eingeräumt werden, als man für eine Untersuchung zur Kunstphi-

losophie erwarten würde. Der Grund dafür liegt in der hier vertretenen These, dass 

Simmel in der Studie Die Philosophie des Geldes neben der Diskussion der zeitgenös-

sischen Geldtheorie eine kritische Modernekonzeption entfaltete, die bislang in ihrer 

fundamentalen methodischen Bedeutung für Simmels Kunstphilosophie oftmals un-

terschätzt wurde.69

                                                           

69 Dennoch ist darauf hinzuweisen, dass Autoren wie Klaus Lichtblau und David Frisby in verschie-

denen Darstellungen auf diesen Zusammenhang bereits hinweisen, ohne diese Beziehung jedoch 

intensiver zu verfolgen. Vgl. hierzu: Lichtblau, Klaus: Georg Simmel [Reihe Campus Einführungen, 

Band 1091], Frankfurt am Main/ New York 1991, S. 137. Sowie: Frisby 1989, S. 68/69. Auch zeich-

net sich ab, dass die kunstpolitische Intention, die – wie hier darzulegen versucht wird – in Simmels 

  



 

23 

 

 Im darauf folgenden Kapitel Die Erfindung des Künstlers des modernen Men-

schen im Zeichen der Bewegtheit: Simmels Rodin-Interpretationen markieren die Auf-

sätze zu Rodin der Jahre 1902 und 1909 die zeitlichen Grenzpunkte. Gerade in der 

Verfeinerung und Weiterentwicklung von Simmels Reflexionen zur Kunst Rodins als 

Ausdruck des modernen Lebensstiles und der Moderne überhaupt lässt sich aufzei-

gen, wie Simmel allmählich einen Methodenimport von der Soziologie und der Philo-

sophie auf die Kunstphilosophie vornahm. Zudem bildet insbesondere die zweite 

Arbeit zu Rodin einen Paradefall für Simmels Textstrategie, einen Künstler durch an-

spielungsreiche Anknüpfungen an weitere Diskurse intellektuell zu nobilitieren. 

Schließlich ist in diesem Kapitel auch nachzuweisen, dass Simmels Rodin-Rezeption 

im Kontext der kultur- und kunstpolitischen Bestrebungen um einen modernen 

Kunststil im Berlin der vorletzten Jahrhundertwende stehen, wie sich beispielsweise 

an den intertextuellen Zusammenhängen mit dem Rodin-Kapitel von Julius Meier-

Graefes Entwicklungsgeschichte der modernen Kunst von 1904 nachweisen lässt. 

Abschließend werden Simmels Überlegungen zur Medialität bei Rodin diskutiert. 

 Das letzte Kapitel Die Arbeit an der Genealogie der ‚heraklitischen‘ Kunst: 

Simmels Rembrandt – Ein kunstphilosophischer Versuch (1916) stellt abrundend 

Simmels weitere Arbeit an einer Vervollkommnung seiner Kunstphilosophie im Zei-

chen einer ‚malerischen‘ Kunst vor. Auch hier wird deutlich werden, dass Simmels 

Beschäftigung mit Rembrandt im Kontext einer historischen Legitimierung der ‚male-

rischen‘ Kunst zu verstehen ist, die in dem holländischen Meister den Vorreiter für 

eine naturalistische alla-prima-Malerei fand. Obgleich die Rembrandt-Monografie 

aus dem Jahr 1916 doch eher als Nachzügler der Publikationswelle zu Rembrandt um 

das Jahr 1900 herum zu werten ist, bildet dieses Buch dennoch Simmels eindringli-

chen Versuch, in der räumlichen und wohl auch intellektuellen Abgeschiedenheit 

vom pulsierenden Berlin in Straßburg seine eigene Vision der Geschichte der Kunst 

als Erleben der Außenwelt in der Innenwelt kunsthistorisch zu festigen. Simmel be-

mühte sich also um eine Genealogie der Kunst im Zeichen des ‚bewegten‘ Bildes. In 

einem Schlusskapitel werden schließlich die Ergebnisse knapp zusammengefasst und 

ein Ausblick auf weitere Forschungsfragen im Zusammenhang mit Simmels Kunstphi-

losophie präsentiert.  

 Es seien hier noch zwei wichtige Anmerkungen zum vorgeschlagenen Zeit-

schema und somit zur methodischen Vorgehensweise der Untersuchung angeführt:  

 a) Die behandelten Texte stammen aus einem größeren Zeitraum, der von 

1890, dem Publikationsjahr des Artikels Über Kunstausstellungen bis ins Jahr 1916 

reicht, in dem Simmel seine Rembrandt-Monographie veröffentlichte. Es soll jedoch 

selbstredend keineswegs der Anspruch erhoben werden, dass dieser historisch wech-

selvolle und von komplexen Beziehungsgeflechten geprägte Zeitraum hier repräsen-

tativ abgebildet werden könne. Daher liegt der Fluchtpunkt der Untersuchung vor 

allem auf den zwei Rodin-Aufsätzen von 1902 und 1909/11. Die zentralen Thesen des 

                                                                                                                                                         

Kunstphilosophie steckt, gerade in ihrem Zusammenhang mit der Gesellschaftstheorie aus Die 
Philosophie des Geldes noch nicht vollends ausgeschöpft wurde.  



 

24 

 

zweiten Aufsatzes Die Kunst Rodins und das Bewegungsmotiv in der Plastik sollen 

daher historisch gleichsam nach vorne und nach hinten auf ihre methodische Genese 

und ihre weitere Entfaltung befragt werden.  

 b) Wenn in der Untersuchung die Denkfigur des ‚Heraklitismus‘ in einer chro-

nologischen Folge untersucht wird, so soll damit nicht impliziert werden, dass es sich 

bei deren Entstehung um einen streng teleologischen Ablauf handeln würde. Demge-

genüber liegt der Akzent auf Simmels Erarbeitung dieser Kunst- und Bildtheorie in 

einem Reflexionsprozess, der eng mit seinen wissenschaftlichen und gesellschaftskul-

turellen Praktiken verschränkt ist und dessen Erträge sich an der zunehmenden 

Wichtigkeit dieses Konzeptes in den Schriften ablesen lässt.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

25 

 

4. DISTANZ UND ENGAGEMENT 
 

Simmels Schriften zu Kunst spiegeln die kunstpolitische Situation im Berlin des späten 

neunzehnten und frühen zwanzigsten Jahrhunderts in doppelter Hinsicht wider: In 

Simmels rhetorischem Gestus und seinen spezifischen Textstrategien zeigt sich, dass 

öffentliche Äußerungen über Kunst im angespannten Klima dieser Jahre ein mitunter 

riskantes Unterfangen bildeten. Andererseits dialogisieren Simmels Texte in vielfa-

cher Hinsicht mit dem Kunstdiskurs dieser Zeit, in dem es zu einer politischen Seman-

tisierung der künstlerischen Techniken kam, wobei eine ‚malerische‘ Bildtradition mit 

Individualismus und Liberalismus gleichgesetzt und gegen die Darstellungsmodi der 

akademisch-idealistischen Kunst ausgespielt wurden.70

4.1. DAS ‚MALERISCHE‘ ALS SIGNUM DER MODERNITÄT: DIE KUNSTPOLITISCHE ZUSPIT-

ZUNG DES KUNSTDISKURSES IN BERLIN UM 1900 

  

 

 

 

Vergleicht man die Berliner Kunstszene der späten 1890er und frühen 1900er Jahre 

mit der französischen Kunstlandschaft dieser Zeit oder mit den avantgardistischen 

Bewegungen, die sich in den ersten Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts formierten, 

so wirkt sie auf den ersten Blick eher verhalten modern, wenn nicht gar unterschwel-

lig konservativ.71 Prägende Künstlerfiguren dieser Jahre waren beispielsweise Max 

Liebermann, Lovis Corinth oder Max Slevogt, die in entschiedener Weise für eine 

‚moderne‘ Kunstrichtung einstanden und dies mit der Gründung und ihrer Zugehörig-

keit zur Secession auch kundtaten. Obgleich diese Künstler die Anregungen des fran-

zösischen Impressionismus begeistert in ihre Kunst integrierten, so blieben sie den-

noch stets einem im weitesten Sinne naturalistischen Bild- und Kunstbegriff verpflich-

tet.72 Zudem lässt schon ein flüchtiger Blick in die Kataloge der zeitgenössischen Se-

cessions-Ausstellungen erahnen, dass das späte neunzehnte Jahrhundert eine Zeit 

der Stilpluralität war, in der beinahe jedes künstlerische Talent, „in welcher Richtung 

es sich auch äußern möge“73

                                                           

70 Vgl. hierzu für die unmittelbare Vorgeschichte dieser Debatte in den 1850er Jahren: Kohle, Hu-

bertus: Adolph Menzels Friedrich-Bilder. Theorie und Praxis der Geschichtsmalerei im Berlin der 
1850er Jahre, München / Berlin 2001, hierbei insbesondere die Kapitel ‚Sinnlichkeit versus Abstrak-

tion‘, S. 126 – 128. Sowie ’Lebendige Kunst, Schlachtruf der Realisten‘, S. 128 – 135. Für die Situati-

on des späten 19. Jahrhundert, siehe: Zimmermann, Michael F.: Lovis Corinth, München 2008, S. 

30.  
71 Vgl. hierzu: Paret, Peter: Historischer Überblick, in: Kat.Ausst. Berliner Sezession, hrsg. vom Neu-

en Berliner Kunstverein, Berlin 1981, S. 1. 
72 Vgl. hierzu Paret 1981, S. 2. 
73 Kat.Ausst.: Katalog der zweiten Kunstausstellung der Berliner Secession, Berlin 1900, S. 12. 

, seine eigene Nische fand. Dem Besucher einer typi-

schen Kunstausstellung im Berlin der vorletzten Jahrhundertwende begegnete selbst 

in den sich programmatisch verstehenden Veranstaltungen der Secession eine Viel-

zahl von künstlerischen Idiomen. Für das ungeübte Auge konnte so der Eindruck er-



 

26 

 

weckt werden, dass die stilistische Grammatik eines Kunstwerks im Wesentlichen 

eine Frage der persönlichen Präferenz des Künstlers gewesen sei. Nicolaas Teeuwisse 

weist darauf hin, dass der Impressionismus zwar als übergreifendes Stilprogramm der 

secessionistischen Künstler angesehen werden kann, dass aber die einzelnen Akzent-

setzungen von Walter Leistikows Affinität zu Jugendstil-Elementen über Liebermanns 

naturalistisch-impressionistischen Duktus bis hin zu einer realistisch geprägten und 

sich sozial engagierenden Kunst einer Käthe Kollwitz und eines Hans Baluschek reich-

ten.74

 Doch täuscht eben diese Diversität und gedämpfte Modernität der künstleri-

schen Stilausprägungen darüber hinweg, dass im damaligen Kunstdiskurs eine gesell-

schaftlich und politisch codierte Bildsprache entstand, die nicht nur von Künstlern 

effektiv eingesetzt wurde, sondern auch von Kunstkritikern, Museumsdirektoren und 

weiteren Kulturschaffenden verstanden wurde. Die wohl offensichtlichste Polarität 

der Zeit um 1900 bildete sich in der anfangs nur schwelenden, später aber immer 

offener ausgetragenen Entzweiung zwischen Kaiser Wilhelm II. und einer sich aus 

Künstlern, Museumsdirektoren, Kunstschriftstellern und Kunsthändlern lose formie-

renden Szene. Während Wilhelm II. mit einem idealistisch-nationalen Kunstbegriff 

ein politisch engagiertes, konservatives Kulturprogramm durchsetzen wollte, bildete 

für die liberal gesonnene Kulturelite die französische Kunst des Impressionismus und 

Postimpressionismus ein künstlerisches Idealprogramm mit Vorbildcharakter für die 

Zukunft der deutschen Kunst.

 

75

 Dabei avancierte insbesondere im Verlauf der 1890er Jahre und des frühen 

zwanzigsten Jahrhunderts das Stilcharakteristikum des ‚Malerischen‘ zum Kampfbe-

griff für Kunst, die sich von akademischer und nationalstaatlicher Vereinnahmung 

befreien wollte.

  

76 Im freien und spontanen Pinselduktus sowie in einer alla-prima-

Technik sah diese ‚malerische‘ Kunst beispielsweise eines Max Liebermann oder Lovis 

Corinth ihre wichtigsten Ausdrucksmöglichkeiten.77

                                                           

74 Vgl. hierzu: Teeuwisse, Nicolaas: Vom Salon zur Secession. Berliner Kunstleben zwischen Tradition 
und Aufbruch zur Moderne 1871 – 1900,  Berlin 1986, S 262. 
75Vgl. hierzu: Teeuwisse 1986, S. 155 – 161. Sowie mit Blick auf die Ankaufsstrategien der Mu-

seumsdirektoren: Zimmermann 1999, S. 162 – 182. 
76 Davon zeugt nicht zuletzt die Bilderauswahl der sogenannten ‚Jahrhundertausstellung‘ in Berlin 

im Jahr 1906, in der Adolf Menzels „proto-impressionistisch“ klassifiziertem Frühwerk eine kunst-

historisch herausragende Bedeutung zugesprochen wurde. Hugo von Tschudi sprach im Zusam-

menhang mit dem Balkonzimmer Menzels von einem Gemälde, das „von außerordentlicher Frische 

und Originalität der malerischen Anschauung und durch das frühe Datum – 1845 – auch kunsthis-

torisch von größtem Interesse“ sei. Zitiert nach: Forster-Hahn, Francoise: Adolph Menzel: Lesarten 
zwischen Nationalismus und Modernität, in: Kat. Adolph Menzel 1815-1905. Das Labyrinth der 

Wirklichkeit, hrsg. von Claude Keisch und Marie Ursula Riemann-Reyher [Nationalgalerie und Kup-

ferstichkabinett, Staatliche Museen zu Berlin –Preußischer Kulturbesitz], Köln 1996, S. 529. 
77 Vgl. hierzu: Zimmermann 2008, S. 30. 

 Dabei eignet der Semantisierung 

des Pinselduktus eine eigene Geschichte in der Tradition künstlerischer Techniken 

der Malerei, die insbesondere im 19. Jahrhundert in weiten Teilen der Malereitheorie 

intensiv debattiert wurde. In übertragener Form findet sich eine ähnliche Argumen-

tationsstruktur aber auch in den Debatten um die Oberflächenfakturen bildhaueri-



 

27 

 

scher Werke wieder. Diese Debatte wird insbesondere im Zusammenhang mit Rodins 

bildhauerischer Technik von entscheidender Bedeutung sein. David Getsy beschreibt 

Rodins Umgang mit dem künstlerischen Material als analog zu einer ‚malerischen‘, 

die Materialität des Gemäldes gerade nicht verbergenden Malerei:  

 

Just as he chose to represent an individual and untypical body, he concerned himself 

with capturing the particularities and variations across the surface. His statue did not 

rely on both the summary and homogenizing treatments of the neoclassical tradition 

or on the conventional tools for displaying ‘naturalism’ that characterized much Sa-

lon sculpture on the period. He did not seek to efface materiality and facture but ra-

ther cultivated their contributions to the sculptural surface and its complexity.
78

Unter dem Stichwort einer ‚lebendigen‘ Kunst lehnten sich schon in den 1850er Jah-

ren in Berlin realistisch orientierte Theoretiker wie Adolf Herlfferich oder Ludolf 

Wienbarg gegen die zu einem zeichnerischen Stil neigende Kunst der Cornelius-

Schule auf. Diese machte sich der ästhetischen und somit auch ideologischen Rück-

ständigkeit verdächtig, da sie darum bestrebt schienen, den Materialcharakter der 

Malerei weitgehend zu negieren. Als ‚modern‘ galt die Ölmalerei eben dann, wenn 

sie die materialen Charakteristika nicht zu verbergen suchte, sondern ganz im Gegen-

teil akzentuierend hervorhob.

 

 

79

 In ähnlicher Weise, aber mit noch deutlicher politisierter Konnotation wurde 

in den 1890er Jahren dann eine ‚malerische‘ Kunst politisch gedeutet, die ihre mo-

dernen Anfänge im französischen Realismus und Impressionismus fand. Diese Rich-

tung konnte vor allem in der Malerei auf eine lange kunsthistorische Tradition jen-

seits der Ismen zurückblicken: Von Tizian über Veronese, Rubens, Frans Hals, Remb-

randt, Velázquez, Goya bis in die Gegenwart zu Gustave Courbet und Edouard Manet 

fand eine solche Technik Verwendung.

  

80  Gerade die Malerei Manets galt insbeson-

dere in Frankreich, später jedoch auch in Deutschland als Vorreiterin für einen inter-

nationalen, naturalistischen Kunstbegriff. Dessen Modernität zeigte sich beispiels-

weise für den zeitweiligen Minister für Schöne Künste Antonin Proust darin, dass 

Manet das genuin ‚malerische‘ Element dieser Kunsttechnik betone.81 Diese Auffas-

sung der modernen Malerei als einer Kunst, die sich zu ihrem medial vermittelten 

‚Wesen‘ hin befreit, sollte später eine Leitthese von Meier-Graefes Entwicklungsge-

schichte der modernen Kunst von 1904 werden.82

                                                           

78
 Getsy, David J.: Encountering the Male Nude at the Origins of Modern Sculpture. Rodin, Leighton, 

Hildebrandt, and the Negotiation of Physicality and Temporality, in: The enduring instant: time and 

the spectator in the visual arts, hrsg. von Antoinette Rösler-Friedenthal u.a., Berlin 2003, S. 299. 
79 Vgl. hierzu: Kohle 2001, S. 129. 
80 Vgl. hierzu: Zimmermann 2008, S. 30. 
81  Vgl. hierzu: Zimmermann, Michael F.: Naturalismus unter dem Eiffelturm: Die Kunst der Welt-
ausstellung von 1889, in: Gersmann, Gudrun und Hubertus Kohle (Hrsg.): Frankreich 1871 – 1914: 

die Dritte Republik und die Französische Revolution, Stuttgart 2002, S. 166/167. 
82 Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Meier-Graefe, Julius: Entwicklungsgeschichte der mo-
dernen Kunst: Vergleichende Betrachtung der bildenden Kunst, als Beitrag zu einer neuen Ästhetik 
[3 Bände], Stuttgart 1904 

 Es wird sich im weiteren Verlauf 



 

28 

 

zeigen, dass diese Debatte den diskursiven Ort von Simmels Kunstphilosophie mar-

kiert. 

 Einen Höhepunkt des sich zuspitzenden Konflikts zwischen der offiziellen 

Politik und den Verteidigern eines modernen Kunstbegriffs bildete ein Besuch des 

Kaisers in der Berliner National-Galerie im April 1899 nach der radikalen Umgestal-

tung der Galeriesäle durch den Museumsdirektor Hugo von Tschudi. Hier bewies sich, 

dass Wilhelm II. die anwachsende künstlerische Bewunderung der fortschrittlichen 

Kulturschaffenden für moderne französische Künstler des Impressionismus und Sym-

bolismus ein Dorn im Auge war. So ließ er Hugo von Tschudis Neuhängung, die deut-

liche Akzente in Richtung einer modernen Kunst setzte, mit folgender Anordnung 

rückgängig machen:  

 

Ich habe bei einem Besuche der National-Galerie im Frühjahr d.J. wahrgenommen, 

daß Gemälde, welche vermöge der Gegenstände ihrer Darstellung besonders geeig-

net scheinen, einen bildenden Einfluß auf die Besucher ausüben, und auch durch ih-

ren künstlerischen Wert die nationale Kunst in hervorragender Weise repräsentieren, 

von ihrem bevorzugten Platze beseitigt und durch Bildwerke der modernen Kunst-

richtung ersetzt worden sind. Diese Veränderungen finden meinen Beifall nicht, und 

ich wünsche, daß die bezeichneten Werke wieder an ihre alte Stelle gebracht und die 

neueren Bilder an einer weniger hervorragenden Stelle untergebracht werden.
83

Die Gegnerschaft zwischen konservativ-reaktionären und fortschrittlichen Kräften, 

die sich hier bereits in Form drakonischer Eingriffe seitens des Kaisers in die kuratori-

schen Aufgabenbereiche ankündigte und die in dem erzwungenen Wechsel des Mu-

seumsdirektors nach München an die dortige Museumsverwaltung im Jahr 1908 

kulminierte

 

 

84

Die Gründung der Berliner Secession im Jahr 1898 erfolgte im Vergleich zu den seit 

1892 in kurzen Abständen aufeinander folgenden Secessionsbildungen in München, 

Düsseldorf, Weimar, Karlsruhe und Wien eher mit Verspätung.

, war nur die Spitze einer Entwicklung, die sich lange zuvor in verschie-

denen Bereichen des Kunstgeschehens ankündigte: In der Gründung der Secessio-

nen, in der politisch aufgeladenen Kunstliteratur dieser Zeit und schließlich in der 

sogenannten Jahrhundertausstellung von 1906 in der Berliner Nationalgalerie, die 

durch die spezifische Selektion und Hängung von Gemälden erstmals eine neuartige, 

moderne Sicht auf die deutsche Kunst des neunzehnten Jahrhunderts ermöglichte.  

85 Dennoch gab es in 

Berlin in den 1890er Jahren bereits Vorläufergruppierungen wie die von Max Lieber-

mann und Walter Leistikow am 5. Februar 1892 gegründete ‚Gruppe der Elf‘ (auch 

‚Vereinigung der Elf‘ genannt), die als erste oppositionelle Künstlergemeinschaft ge-

gen die Kunstpolitik Kaiser Wilhelms II. eine nachhaltig öffentlichkeitswirksame Aus-

stellungstätigkeit initiierte.86

                                                           

83 Zitiert nach: Teeuwisse 1986, S. 213/214. 
84 Vgl. hierzu: Zimmermann 1999, S. 166. 
85 Vgl. hierzu: Paret 1981, S. 2. 
86 Vgl. hierzu: Teeuwisse 1986, S. 155. 

 Die sogenannte ‚Affäre Munch‘, die sich während einer 



 

29 

 

Präsentation von fünfundfünfzig Arbeiten des norwegischen Künstlers im Herbst des 

Jahres 1892 in der Ehrenrotunde der Ausstellung des Vereins Berliner Künstler zu-

trug87, markierte einen klaren Einschnitt in der Kunstdebatte um einen modernen 

versus einen traditionellen Kunstbegriff. Dies war umso mehr der Fall, als dieser 

Konflikt auch durch die Tagespresse wie das Berliner Tageblatt verbreitet wurde. 

Theodor Wolff, der später Chefredakteur dieser Zeitung werden sollte, berichtete 

von den erbitterten Wortgefechten auf einer Sondersitzung, die einer von dreiund-

zwanzig Vereinsmitgliedern einberufenen Generalversammlung folgte. Die Opponie-

renden unter der Führung des Malers Hermann Eschke stellten in dieser außeror-

dentlichen Sitzung den Antrag, die Ausstellung „aus Hochachtung vor Kunst und ehr-

lichem künstlerischen Streben“ zu schließen.88 Nach der Meinung von Walter Leisti-

kow war der eigentliche Drahtzieher dieser Vorgänge der Akademiedirektor Anton 

von Werner selbst, dessen politische Nähe zum Kaiser bekannt war und der als Ver-

einsvorsitzender eine gewichtige Stimme im Kuratorium innehatte.89 Wolff berichte-

te mit eindeutiger Parteischaft, dass Munchs Gemälde von den Besuchern als 

„schlecht, läppisch, abscheulich“ empfunden worden seien.90 Der unmittelbare An-

lass für die Gründung der Secession war jedoch die Zurückweisung einer Landschaft 

Leistikows von der Großen Berliner Kunstausstellung im Jahr 1898, die den bedeu-

tendsten Malern Berlins signalisierte, dass die Widerstände gegen einen modernen 

Kunstbegriff von Seiten der Regierung und deren Kunstpolitik beträchtlich waren.91 

Blickt man auf die erfolgreichen Sommerausstellungen der Secession, deren Präsi-

dium von Max Liebermann übernommen wurde, so stellt man ab 1900 die zuneh-

mende Präsenz und Bedeutung französische Künstler fest. Im Jahr 1901 wurden drei 

Manets und sogar sieben Rodins gezeigt.92

 Die Bestrebungen der Berliner Secessionisten wurden von Seiten der Kunst-

publizistik dieser Jahre entscheidend mitgeprägt, wobei neben Julius Meier-Graefe, 

dem wohl bedeutendsten Verfechter einer ‚malerischen‘ Kunst, insbesondere auf 

Richard Muther hingewiesen werden muss, der von 1899 bis 1902 eine einflussreiche 

Geschichte der Malerei im 19. Jahrhundert herausgab.

 

93

                                                           

87 Vgl. hierzu: Ebd., S. 183. 
88 Vgl. hierzu: Ebd., S. 184. 
89 Vgl. hierzu: Ebd., S. 185. 
90 Zitiert nach Ebd. 1986, S. 184. 
91 Vgl. hierzu: Ebd. 1986, S. 243. 
92 Vgl. hierzu: Teeuwisse 1986, S. 249. An dieser Stelle darf die Vermutung ausgesprochen werden, 

dass Simmel schon hier – und nicht erst wie oft behauptet auf der Prager Ausstellung von 1902 – 

erstmals Werke von Rodin sah, wenn er sie nicht schon auf der Pariser Weltausstellung von 1900 

gesehen hatte. 
93 Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Muther, Richard: Geschichte der Malerei im 19. Jahr-
hundert [3. Bde.], München 1893/1894. Kenneth Moffetts Urteil über Muther als Kunsthistoriker 

ist ambivalent: „For all of his subjectivism, Muther remained an art historian in his comprehen-

siveness, in his willingness to include all of the trends and tendencies of the period. But when 

dealing with the art of his own time, the historicist’s refusal to take sides leads to falsification of 

values, and today Muther’s book is a period piece like most of the paintings with which it deals.” 

Vgl. hierzu: Moffett, Kenworth: Meier-Graefe as art critic [Studien zur Kunst des neunzehnten 

Jahrhunderts, Band 19], München 1973, S. 50. 

 Julius Meier-Graefe zählt zu 



 

30 

 

den wohl engagiertesten Figuren des Berliner Kunstgeschehens dieser Jahre. Seine 

mehrbändige Entwicklungsgeschichte der modernen Kunst trug in entscheidender 

Weise zur Durchsetzung einer kunsthistorischen Lesart bei, in der die eindeutige Vor-

rangstellung der französischen, realistischen Kunst propagiert wurde und in der sich 

die deutschen Künstler an dem Ideal einer ‚malerischen‘ Kunst messen lassen muss-

ten.94 Das von Meier-Graefe vorangetriebene Projekt einer neu zu lesenden Kunstge-

schichte resultierte aus seiner mutig propagierten Neuordnung des kunstgeschich-

tlich verbürgten Kanons von Künstlern sowie aus seiner offen präsentierten ästheti-

schen Präferenz für französische Kunst. Diese kunstkritische Intention der Schriften 

Meier-Graefes fasst Patricia C. Berman als Konstruktionen von „elaborate genealo-

gies of genius“ 95

 Schließlich bildeten auch die Ausstellungsmacher und Museumsdirektoren 

einen wichtigen Einflussfaktor für das Berliner Kulturleben jener Jahre, da sich Per-

sönlichkeiten wie beispielsweise Hugo von Tschudi oder Wilhelm von Bode durch 

Ankäufe, Präsentationsstrategien und Ausstellungskonzepte intensiv für die Durch-

setzung und Förderung eines modernen Kunstbegriffs in Deutschland einsetzten. 

Während seiner Amtszeit war es von Tschudis vorrangiges Anliegen, eine repräsenta-

tive Sammlung französischer Meister der Gegenwart aufzubauen. Neben Werken des 

Engländers Constable erwarb er trotz erheblicher Widerstände von Seiten der tradi-

tionalistischen Ankaufskommission mit Hilfe von Berliner und Pariser Kunstfreunden 

noch in seinem Antrittsjahr Werke von Courbet, Monet, Degas, Segantini, Rodin, 

Meunier und bekanntlich auch Manets Im Wintergarten.

 auf, in der historische Künstlerfiguren wie Michelangelo oder El 

Greco mit zeitgenössischen Künstlern wie Rodin oder Cézanne in eine künstlerische 

Filiationslinie gestellt werden. Dabei setzt sich die Argumentation kurzerhand über 

nationale und zeitliche Kontexte hinweg und blendet kulturelle oder normative Kate-

gorien der jeweiligen künstlerischen Techniken weitgehend aus. Wenn Simmel zeit-

gleich einzelne Künstler wie Rodin als herausragende Vertreter einer Geschichte der 

Bewegung visualisierenden Kunst vorstellte und intensiv theoretisierte, so erscheint 

seine eigene transnational und transhistorisch vorgehende Methode als kunstphilo-

sophisches Gegenstück zu Meier-Graefes ‚Entwicklungsgeschichte‘. Dies zeigt sich 

allein schon darin, dass Simmel ohne methodische Skrupel das Italien des Cinquecen-

to mit dem ‚Goldenen Jahrhundert‘ Hollands und der Pariser Kunstszene seiner Zeit 

zu einer kunsthistorischen Genealogie zusammensehen konnte. 

96

Ohne einen Blick auf das Ausland wird ein tiefergehendes Verständnis auch der deut-

schen Kunst in der neueren Zeit nicht möglich sein. Die Mehrzahl der großen Anre-

 In einem Katalogvorwort 

trat von Tschudi offen für eine energische Ausweitung der Sammlungstätigkeit auf 

das europäische Ausland ein und begründete diese Entscheidung so:  

 

                                                           

94 Vgl. hierzu: Moffett 1973, S. 50. 
95 Berman, Patricia G.: The Invention of History: Julius Meier-Graefe, German Modernism and the 
Genealogy of Genius, in: Forster-Hahn, Françoise: Imagining Modern German Culture. 1889 – 1910, 

Washington 1996, S. 91. 
96 Vgl. hierzu: Teeuwisse 1986, S. 200/201. 



 

31 

 

gungen und Wandlungen, die sich während des 19. Jahrhunderts auf künstlerischem 

Gebiete ereigneten, sind von England und Frankreich ausgegangen und haben erst 

nachträglich die deutsche Produktion in ihre Kreise gezogen. Vieles, was in dieser 

letzteren unvermittelt und schwer erklärlich erscheint, gewinnt, in den Zusammen-

hang der allgemeinen Kunstbewegung hineingestellt, Berechtigung und Wert.
97

Diesem museumspolitischen Anspruch, interkulturelle Beziehungsgeflechte mit Be-

zug auf künstlerische Strömungen aufzuzeigen, begegnen wir in Simmels scheinbar 

unpolitischer Kunstphilosophie in einzelnen Passagen in auffallend analoger Weise 

wieder, in denen er unter dem Stichwort der modernen Bewegtheit die dynamische 

Qualität des künstlerischen Materials bei Rodin in Vergleich zu der inhärenten 

Rhythmizität und Musikalität der im Sinne des l’art pour l’art verfassten Gedichte 

Stefan Georges setzt.

 

 

98 Von Tschudi trat darüber hinaus für eine gezielte und ästheti-

sche Akzente setzende Präsentationsweise in seinem Museum ein, indem er in einem 

Brief an die preußische Kunstverwaltung darauf verwies, dass es die eigentliche Auf-

gabe der Galerie sei, „einen großen Überblick über die wirklich lebensvollen Erschei-

nungen der neueren Kunst zu geben […]“.99

 Einen Höhepunkt in diesem umfassenden und jahrelangen Projekt, das einen 

neuen, modernen Blick auf die deutsche Kunstlandschaft ermöglichen sollte, bildete 

zweifelsohne die Berliner Jahrhundertausstellung des Jahres 1906, in der Werke 

deutscher Kunst von 1775 bis 1875 gezeigt wurden.

 Auch hier zeigt sich wieder eine auffällige 

Parallele zur Grundintention der Simmelschen Kunstphilosophie, die sich ähnlich 

selektiv auf wenige Künstlerpersönlichkeiten kaprizierte.  

100 Kenworth Moffett hebt her-

vor, dass Meier-Graefes konzeptueller Einfluss auf die Auswahl der Künstler kaum 

überschätzt werden könne, insbesondere, da es die dezidierte Absicht der Ausstel-

lung war, unter kühner Auslassung bereits etablierter Künstler einen neuen, ‚maleri-

schen‘ Kunstbegriff mit der ganzen Autorität eines offiziellen Museums zu forcie-

ren.101 Dazu kam noch in der Auswahl der Künstler eine schon zahlenmäßig auffal-

lende Bevorzugung individueller, vom offiziellen Kunstgeschehen eher abgesonderter 

Künstlerfiguren wie beispielsweise die Deutsch-Römer und allen voran Hans von Ma-

rées, aber auch Wilhelm Trübner oder Wilhelm Leibl.102

                                                           

97 Kat. Ausst. Ausstellung der Neuen Erwerbungen [National-Galerie, Berlin], Berlin 1896, S. 4. 
98 Vgl. hierzu: Simmel 2001, S. 32. 
99 Zitiert nach: Teeuwisse 1986, S. 211. 
100 Vgl. hierzu: Forster-Hahn 1996, S. 529. 
101 Vgl. hierzu: Moffett 1973, S. 84. 
102 Vgl. hierzu: Teeuwisse 1986, S. 218. 

 Im folgenden Kapitel wird die 

Frage zu stellen sein, wie sich Simmels Kunstphilosophie und seine Aktivitäten im 

Berliner Kulturleben zu dieser engagiert geführten Kulturpolitik gegen die Kunstan-

schauungen Kaiser Wilhelms II. und die Akademiekunst verhalten. 

 

 



 

32 

 

4.2. IM VERBORGENEN: SIMMELS PRAKTIKEN DER KULTURARBEIT UND SEINE TEXTSTRA-

TEGIEN 

 

Simmels Kunstphilosophie scheint auf den ersten Blick eine eher harmlose Angele-

genheit zu sein. Wenn Simmel über Künstler philosophierte, dann benützte er hierfür 

Begriffskategorien und Formulierungen, die an eine ästhetische Schulung an Kant 

denken lassen.103 Seine Sache war es nicht, polemisch-bissige Schmähschriften zu 

veröffentlichen, wie dies zum Beispiel Meier-Graefe mit seinem Buch Der Fall Böcklin 

im Jahr 1905 tat, wodurch dieser eine regelrechte Empörungswelle in der Kunstwelt 

auslöste.104

 Signifikant ist mit Blick auf Simmels Texte insbesondere, dass sie nahezu frei 

von Fußnoten und bibliographischen Referenzen sind. Auch fällt schon bei der kurso-

rischen Lektüre seiner Schriften zur Kunst auf, dass sich Simmel als Freund zeitgenös-

sischer Kunst direkter Kommentare zu den Kunstdebatten seiner Zeit weitgehend 

enthielt.

  

105 Und schließlich vermied Simmel als Freund und Bewunderer naturalisti-

scher und später insbesondere ästhetizistischer Kunst, unmittelbar über Berliner 

Künstler dieser Stilrichtungen zu schreiben.106

 Entgegen dieser Vermutung gibt es jedoch einige Hinweise, die nicht so recht 

in das Bild des distanziert-ästhetisierenden Beobachters passen und die darauf hin-

deuten, dass Simmels Verhältnis zur offiziellen Kulturpolitik Kaiser Wilhelms II. kei-

neswegs von Gleichgültigkeit geprägt war. Simmels Vorträge fanden in dem von 

Herwarth Walden 1904 gegründeten Verein für Kunst statt, der als Kontrapunkt zu 

kommerziellen Kunstförderungs-Vereinigungen und als neues Forum für Künstler und 

Kunstinteressierte gedacht war.

 Es wäre naheliegend, hier eine Denk-

haltung zu vermuten, die am kunstpolitischen Tagesgeschehen nicht interessiert ist 

und die sich daher in reaktionärer Absicht in einen wissenschaftlich-philosophischen 

Elfenbeinturm zurückzieht.  

107

                                                           

103 Hierzu bemerkt Habermas: „Es ist der Kulturbegriff des Neukantianismus, der signalisiert, was 

uns von Simmel trennt. Simmel ist ein Kind des fin de siècle; […]. So sind es die Grundbegriffe der 

Kantisch-Schillerschen Ästhetik – Freiheit und Notwendigkeit, Geist und Natur, Form und Stoff – in 

denen sich Simmel Rodins Überwindung von Klassizismus und Naturalismus zurechtlegt.“ Siehe: 

Habermas 1991, S. 161. 
104 Vgl. hierzu: Moffett 1973, S. 55. 
105 Simmel war beispielsweise mit dem Künstlerpaar Lepsius befreundet, die beide den Berliner 

Sezessionisten angehörten. Landmann weist darauf hin, dass die Wohnungen von Georg Simmel 

und dem Ehepaar Reinhold und Sabine Lepsius in unmittelbarer Nachbarschaft lagen, so dass häu-

fige Besuche die Regel waren. Vgl. hierzu: Landmann, Michael: Georg Simmel und Stefan George, 

in: Georg Simmel und die Moderne. Neue Interpretationen und Materialien, hrsg. von Heinz-

Jürgen Dahme und Otthein Rammstedt, Frankfurt am Main 1984, S. 147. 
106 Der Aufsatz Zum Problem des Naturalismus ist eher eine ausdrücklich kunstphilosophische 

Untersuchung des Wirklichkeitsbegriffs naturalistischer Werke, der Künstler wie Manet oder Lie-

bermann lediglich namentlich erwähnt.  
107 Vgl. hierzu: Editorischer Bericht GSG 12, in: Georg Simmel. Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 

1918, Bd. 1, hrsg. von Rüdiger Kramme und Angela Rammstedt [GSG 12], Frankfurt am Main 2001, 

S. 497. 

 Auch arbeitete Simmel an der Programmzeitschrift 

Das freie Wort mit, die sich deutlich gegen die offizielle Politik positionierte und in 



 

33 

 

der er zwischen 1901 und 1905 sieben Beiträge veröffentlichte.108 Simmels Sensibili-

tät für Fragen der Kunst- und Kulturpolitik zeigt sich zudem in seiner Mitgliedschaft 

im Komitee des sogenannten ‚Kulturleben-Clubs‘ in den Jahren 1902/03, der sich 

gegen die wilhelminische Kunstpolitik formierte.109 Sie beweist sich sogar auf rhetori-

scher Ebene in einem Brief des Philosophen an Ricarda Huch, in der Simmel die Dich-

terin und Historikerin für den ‚Kulturleben-Club‘ anwerben wollte. Nicht nur nennt 

Simmel hier explizit die bekannten Komitee-Mitglieder der Vereinigung  – „Lieber-

mann, L. von Hofmann, Vandevelde, Graf Kessler“ –sondern er zählt auch weitere 

exklusive Mitglieder namentlich auf: „Klinger, Richard Strauss, Dehmel, Gerhard 

Hauptmann, Mommsen“.110 Dies geschieht offensichtlich ob der Wirkmacht dieser 

Namen, die im Berliner Kultur- und Wissenschaftsleben fest etabliert waren. Simmel 

setzte sich zudem insbesondere in jungen Jahren für eine naturalistische Kunst ein 

und zeigte sich beispielweise von Künstlern der Secession wie Corinth oder Lieber-

mann sowie auch für den Jugendstil begeistert.111

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

108 Vgl. hierzu: Editorischer Bericht GSG 7, in: Georg Simmel. Aufsätze und Abhandlungen 1901 – 

1908, Bd. 1, hrsg. von Rüdiger Kramme, Angela Rammstedt und Otthein Rammstedt [GSG 7], 

Frankfurt am Main 1995, S. 353. 
109 Ebd., S. 353. 
110 Brief an Ricarda Huch vom 1. März 1903, in: Georg Simmel: Briefe 1880 – 1911, bearbeitet und 

hrsg. von Klaus Christian Köhnke [GSG 22], Frankfurt am Main 2005, S. 452. 
111 Vgl. hierzu: Schmoll gen. Eisenwerth 1976, S. 18. 



 

34 

 

5. AUF DEM WEG ZU EINER GESELLSCHAFTSTHEORIE DES MODERNEN MEN-

SCHEN UND DER BEWEGTHEIT DER MODERNE 
 

In diesem Kapitel soll die ‚Vorgeschichte‘ der Kunsttheorie des ‚modernen Herakli-

tismus‘ nachgezeichnet werden, die bereits in den Schriften zu Rodin als Konzept 

aufscheint und im Rembrandt-Buch auch als Terminus explizit genannt wird. Dabei 

soll dem bislang in der Forschungsliteratur nur selten rezipierten, da anonym veröf-

fentlichten Text Über Kunstausstellungen ein besonderes Interesse zugesprochen 

werden. In diesem Text scheinen Simmels frühe Überlegungen zur modernen Kunst 

und zur urban geprägten Wahrnehmung in der Moderne auf, die wichtige Funda-

mente seiner späteren Kunstphilosophie werden. Nach einer näheren Bestimmung 

und historischen Kontextualisierung des Simmelschen Modernebegriffs soll in einem 

zweiten Unterkapitel gezeigt werden, wie Simmel einerseits eine kritische, soziolo-

gisch argumentierende Perspektive auf die moderne Kunst seiner Zeit richtete und 

andererseits bezeichnenderweise in Arnold Böcklins Landschaftsmalerei ein ästheti-

sches Widerlager zu dieser entfremdenden Zerstreuungskultur der zeitgenössischen 

Kunstszene erblickte. Das dritte und vierte Unterkapitel wird sich Simmels kultur-

theoretischem Bild des modernen, urban geprägten Menschen widmen, wie es uns 

unter anderem in seiner Hauptschrift Die Philosophie des Geldes aus dem Jahr 1900 

und den im Umkreis dieser Schrift entstandenen Studien wie beispielsweise Die 

Großstädte und das Geistesleben von 1903 begegnet. Nervosität, Unruhe und eine 

allgemeine Tendenz zu angestiegener Bewegtheit sind dabei für Simmel wesentliche 

Beschreibungskategorien für die psychologisch-soziologische Verfasstheit des Sub-

jekts in der modernen Gesellschaftsformation. 

 

 

5.1. DIE MODERNE IM BLICK: SIMMELS BEFRAGUNGEN DER GEGENWART IM KONTEXT 

DER MODERNEDISKURSE DES NEUNZEHNTEN JAHRHUNDERTS 

 

Im Jahr 1890 veröffentlichte Simmel in der von Friedrich Bienemann herausgegebe-

nen Zeitschrift Unsere Zeit anonym einen Artikel mit dem Titel ‚Über Kunstausstel-

lungen‘, in dem der erst zweiunddreißigjährige Philosoph eine scharfsinnige Kultur-

kritik und Gesellschaftsanalyse am Beispiel des modernen Ausstellungsbetriebes 

durchführte.112 Während Simmel einen Großteil seiner Publikationen in der Zeit-

schrift Jugend mit seinen Initialen unterzeichnete und so zumindest für Fachkollegen 

offensichtlich wurde, von wem der Text stammte113

                                                           

112 Vgl. hierzu: Editorischer Bericht GSG 17, in: Georg Simmel. Miszellen, Glossen, Stellungnahmen, 

Umfrageantworten, Leserbriefe, Diskussionsbeiträge 1889 – 1918. Anonyme und pseudonyme 

Veröffentlichungen 1888 – 1920, bearbeitet und herausgegeben von Klaus Christian Köhnke unter 

Mitarbeit von Cornelia Jaenichen und Erwin Schullerus [GSG 17], Frankfurt am Main 2004, S. 494. 
113 Vgl. hierzu: Rammstedt, Otthein: On Simmel’s Aesthetics: Argumentation in the Journal Jugend. 
1897 – 1906, in: Theory, Culture & Society. Exploration in Critical Social Science, 8/3, 1991, S. 125. 

, konnte dieser Artikel erst durch 



 

35 

 

eine Stilanalyse im Rahmen der Gesamtausgabe zu den Schriften Simmels zuge-

schrieben werden.114 Gerade aufgrund der anonymen Veröffentlichungsform ist der 

Text für eine Analyse von Simmels Sicht auf die gegenwärtige Situation der Kunst 

besonders interessant. Wie Otthein Rammstedt  mit Blick auf Simmels Beiträgen zur 

Zeitschrift Jugend betont, zeichnen sich die anonym oder mit Namenskürzel veröf-

fentlichten Schriften durch eine größere Spontaneität in der Wortwahl und bisweilen 

sogar durch einen polemisch-spöttischen Tonfall aus, den der Philosoph in seinem 

wissenschaftlichen Werk weitgehend vermied.115

 Simmel eröffnet seine Reflexionen über den modernen Ausstellungsbetrieb 

mit einer Argumentationsfigur, die für das gesamte neunzehnte Jahrhundert von 

fundamentaler Bedeutung war. Er beschreibt die gegenwärtige Einstellung der Ge-

sellschaft zu ihrem aktuellen Zustand als Doppelbewegung einer melancholisch ge-

stimmten Abwendung von einer als entzaubert empfundenen Gegenwart und einer 

gleichzeitigen Verherrlichung einer arkadisch verklärten Vergangenheit

  

116

Der Pessimismus über die Gegenwart, der sich für den freiern Geist in den Optimis-

mus über die Zukunft umsetzt, wird für sie ein Optimismus über die Vergangenheit, 

und die Sage vom Paradies, der Traum des goldenen Zeitalters, der Glaube an die gu-

te alte Zeit sind nichts anderes als rosige Beleuchtungen eines Vergangenen, die von 

den Schatten der Gegenwart ausgespart sind, eine unbewußte Verurteilung der un-

befriedigenden Gegenwart.

:  

 

117

Schon in diesem Text wird deutlich, dass in Simmels Erkenntnishorizont stets die 

Frage nach dem gesellschaftlichen, psychologischen und kulturellen Zustand seiner 

eigenen Zeit präsent war.

 

 

118

                                                           

114 Wie der editorische Bericht kenntlich macht, wurde der Text bereits in die erste Gesamtbibliog-

raphie von Kurt Gassen aufgenommen, wobei dieser jedoch nicht feststellen konnte, wo er zum 

ersten Mal veröffentlicht worden ist. Vgl. hierzu: Editorischer Bericht [GSG 17], 2004, S. 494. 
115 Vgl. hierzu: Rammstedt 1991, S. 126. 
116 Vgl. hierzu: Kohle, Hubertus: Vom Biedermeier zum Impressionismus, in: Vom Biedermeier zum 

Impressionismus [Geschichte der bildenden Kunst in Deutschland, Bd. 7], hrsg. von Hubertus Koh-

le, München / Berlin / London / New York 2008, S. 28 – 29. 
117 Simmel, Georg: Über Kunstausstellungen, in: Ders.: Miszellen, Glossen, Stellungnahmen, Umfra-

geantworten, Leserbriefe, Diskussionsbeiträge  1889 – 1918; Anonyme und pseudonyme Veröf-

fentlichungen 1888 – 1920, bearbeitet und hrsg. von Klaus Christian Köhnke und Mitarbeitern 

[GSG 17], Frankfurt am Main 2004, S. 242. 
118 Diesen besonderen Modernebezug hebt auch David Frisby in einem Aufsatz zu Simmels Theorie 

der Moderne deutlich hervor: „Simmels Darstellung der Moderne gründet nicht auf einer histori-

schen Untersuchung der bedeutenden Veränderungen, die sich in der deutschen Gesellschaft um 

die Jahrhundertwende vollzogen.“ Vgl. hierzu: Frisby, David: Georg Simmels Theorie der Moderne, 

in: Dahme, Heinz-Jürgen und Otthein Rammstedt (Hrsg.), Georg Simmel und die Moderne. Neue 

Interpretationen und Materialen, Frankfurt am Main 1984, S. 18. 

 Nun würde es selbstverständlich den Umfang der Argu-

mentation sprengen, hier den Versuch zu unternehmen, Simmels Modernebegriff 

erschöpfend zu definieren oder gar im Kontext zeitgenössischer Gegenkonzepte zu 

diskutieren. Dennoch scheint es sinnvoll, diese zentrale Kategorie zumindest hinsich-

tlich ihrer heuristischen Funktion bei Simmel zu skizzieren.  



 

36 

 

 In seinem für die Geschichtswissenschaft der vergangenen Jahrzehnte aus-

gesprochen einflussreichen Artikel Geschichte aus dem historischen Lexikon Ge-

schichtliche Grundbegriffe aus dem Jahr 1975 prägte Reinhart Koselleck einen Mo-

dernebegriff, der sich aus einer historischen Rekonstruktion der Semantik des Ge-

schichtsbegriffs speist. Diese Definition ermöglichte es, in der sogenannten ‚Sattel-

zeit‘ vor und um 1800 in der Folge der französischen Revolution einen mentalitätsge-

schichtlichen Einschnitt in der europäischen Staatenwelt zu verorten. Unter dem 

nunmehr sich durchsetzenden Kollektivsingular der ‚Geschichte‘, der die einstige 

Pluralität und Variabilität der parallel existierenden ‚Geschichten‘ durch ein als uni-

versell gültig gesetztes, nunmehr genuin historisches Prinzip ersetzte, entfaltete sich 

bekanntlich im neunzehnten Jahrhundert eine historische Schule, die nach den über-

greifenden Gesetzmäßigkeiten des geschichtlichen Verlaufes suchte.119 Georg Sim-

mels erkenntnistheoretische Akzentuierung seiner Schriften über Kunst orientiert 

sich jedoch an einem Schema der Modernebefragung, das sein Augenmerk weniger 

auf eine diachrone Perspektive richtet. Dennoch steht Simmels Modernetheorie in 

engem Bezug zu der von Koselleck untersuchten Transformation der Zeitwahrneh-

mung in der Sattelzeit um 1800. Koselleck analysierte die historische Zeitsemantik 

insbesondere in schriftlichen Dokumenten dieser Epoche, in denen sich eine heraus-

stechende Neuerung im Vergleich zu früheren Texten abzeichnete: Immer wieder 

rekurrierten die Autoren dieser Zeit in geschichtsphilosophischen Passagen auf einen 

nunmehr sich offen präsentierenden Horizont des Geschichtsverlaufes, der durch die 

Umwälzungen der französischen Revolution aufgebrochen sei. Hierdurch habe die 

Geschichte ihre teleologische Ausrichtung verloren. Das Neuartige, das Noch-nicht-

Dagewesene des Jetzt-Zustandes der Gesellschaft rückte fortan in den Mittelpunkt 

des Interesses.120

 Eine für die Ästhetik des neunzehnten Jahrhunderts maßgebliche Ausgestal-

tung erfuhr dieses Interesse an einer Beschreibung des modernen Lebensstils in 

Charles Baudelaires 1863 verfasster Schrift Le peintre de la vie moderne.

  

121 Baudelai-

re beschreibt darin den Maler Constantin Guys in erster Linie als einen Flaneur, der 

durch die Straßen der Stadt streift und der für „keinen Anblick des Lebens je abge-

stumpft“ 122

                                                           

119 Vgl. hierzu den Absatz ‚Die Herausbildung des modernen Kollektivsingulars‘: Koselleck, Rein-

hart:: Artikel „Geschichte“, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-

sozialen Sprache in Deutschland, hrsg. von Otto Brunner, Werner Conze und Reinhart Koselleck, 

Bd. 2, Stuttgart 1975, S. 647 – 658. 
120 Vgl. hierzu den Absatz ‚Ergebnisse der geschichtsphilosophischen Wende zur Zeit der Revoluti-

on‘:Koselleck 1975: S. 673 – 678. 
121 Der Text wurde, nachdem er von La Presse abgelehnt wurde, am 29. November sowie am 3. 

Dezember des Jahres 1863 in Le Figaro veröffentlicht. Vgl. hierzu: Anmerkungen und Quellennach-
weise, in: Baudelaire, Charles: Der Künstler und das moderne Leben. Essays, „Salons“, Intime Tage-

bücher, hrsg. von Henry Schumann, Leipzig 1994, S. 339. 
122 Ebd., S. 297. 

 sei. Mit dem Begriff der Neugierde – „curiosité“ – greift Baudelaire einen 

Zentralbegriff in der phänotypischen Beschreibung des Flaneurs wieder auf, der be-

reits in Edgar Allen Poes berühmter Kurzgeschichte The Man of the Crowd aus dem 



 

37 

 

Jahr 1840 eine wichtige Funktion für die Textgenese einnahm.123 In dieser Schrift 

entfaltet Baudelaire eine neuartige Ästhetik des flüchtig hingeworfenen Pinselstrichs 

im Dienste einer skizzenhaften Dokumentation des urbanen Lebens. Der urbane Le-

bensstil wurde so als Generator einer eigenständigen Ästhetik begriffen. In verdichte-

ter Form gelangte Baudelaire so zu seiner berühmten, sentenzartigen Definition der 

Modernität als Zustand des Flüchtigen und Transitorischen im Ewigen und Statischen. 

Auch in Simmels Modernebegriff und insbesondere in seiner Interpretation von Ro-

din erlangte diese Definition eine Schlüsselstellung.124

 Mit Blick auf die Modernebefragung in dem Artikel Über Kunstausstellungen, 

aber auch in anderen Schriften Simmels zum modernen Lebensstil lässt sich konsta-

tieren, dass seine Methode in einer Tradition der Analyse urbaner Räume steht, die 

sich in erster Linie aus einem Paradigma der Ästhetik und der Literatur speist und von 

dort in den Bereich der frühen Soziologie übergewandert ist.

 

125 Simmels Befragung 

der Gegenwart ist also an der Erfassung und Beschreibung der Erfahrung urbaner 

Welten und gesellschaftlicher Strukturen in ihrem Jetzt-Zustand interessiert. Dadurch 

unterscheidet sie sich in ihrem Anliegen deutlich von einer dezidiert historischen 

Herleitung der Gegenwart. Aber sie ist auch anders akzentuiert als beispielsweise die 

Analysemethode Walter Benjamins im Passagen-Werk, in dem die Erfahrung des 

modernen Lebens am Beispiel der Stadtstruktur von Paris als „Hauptstadt des mo-

dernen Lebens“ eine historisch-materialistische Rekonstruktion im Sinne einer „Urge-

schichte der Moderne“ erfuhr.126

 Will man Simmels spezifische Herangehensweise an die Moderne verstehen, 

so lohnt es, seine Methode neben diesen diskursiven Traditionslinien auch im Kon-

text wissenschaftsgeschichtlicher Entwicklungen zu betrachten. Der deutlich soziolo-

 

                                                           

123 Vgl. hierzu: Frisby 1984, S. 12. 
124 Vgl. hierzu: Ebd., S. 300. 
125 David Frisby versucht diese Herangehensweise Simmels begrifflich zu fassen, indem er diesen 

mit Fragezeichen versehen als einen „sociological flâneur“ bezeichnet. Vgl. hierzu Frisbys Charakte-

risierung der essayistischen, betont unwissenschaftlichen Methodik Simmels: „Indeed, Simmel’s 

conscious essayism points to an approach to his subject matter that moves in quite a different 

direction. Simmel does not set out to test hypotheses under experimental conditions, he consis-

tently opposes the construction of a system in philosophy or sociology […] and only exceptionally 

does he write in an academic style with consistent definitions, footnotes and surveys of existing 

literature.” Siehe: Frisby 1992, S. 70. 
126 Vgl. zum Verhältnis der Stadtanalyse Benjamins zu derjenigen Simmels: Simay, Philippe: Walter 
Benjamin, d’une ville à l’autre, in: Capitales de la modernité. Walter Benjamin et la ville, hrsg. von 

Phillipe Simay, Paris u.a. 2005, S. 7 – 18. Die Literaturwissenschaftlerin Linda Simonis sieht insbe-

sondere in Simmels Zeitverständnis eine Parallele zu seinem berühmten Kollegen Max Weber: 

„Kennzeichen der Moderne ist darüber hinaus in beiden Entwürfen ein gewandeltes Verhältnis zur 

Zeit und Geschichte. Die Moderne steht im Zeichen eines Verlusts der Kontinuität von Vergangen-

heit und Gegenwart. Sie unterliegt einem irreversiblen Beschleunigungsprozeß; ihre Grunderfah-

rung ist die der Kontingenz.“ Vgl. hierzu: Simonis, Linda: Reflexion der Moderne im Zeichen von 
Kunst. Max Weber und Georg Simmel zwischen Entzauberung und Ästhetisierung, in: Konzepte der 

Moderne, hrsg. von Gerhart von Graevenitz [Germanistische Symposien, Berichtsbände, im Auftrag 

der Germanistischen Kommission der Deutschen Forschungsgemeinschaft und in Verbindung mit 

der „Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte“, hrsg. von Wilf-

ried Barner, Bd. XX.], S. 613. 



 

38 

 

gische Impetus seiner Schrift lässt sich wohl auch mit den akademischen Positionie-

rungsversuchen des jungen Wissenschaftlers erklären, der damit einem aktuellen 

Forschungstrend folgte. Kenneth D. Barkin verweist darauf, dass die Generation be-

rühmter Historiker wie Leopold von Ranke oder Theodor Mommsen bis etwa 1871 

die wissenschaftspolitische Diskursmacht innehatte, da die Frage nach der Gründung 

eines Nationalstaates im Zentrum der Debatten stand und daher auch die spezifische 

Geschichte des deutschsprachigen Raumes von herausragender Bedeutung für das 

kulturelle Leben war. Doch nach der Gründung des Deutschen Kaiserreiches richtete 

sich die Aufmerksamkeit merklich auf das zeitgenössische Problem der rapide voran-

schreitenden Industrialisierung und Verstädterung, so dass in den 1890er Jahren das 

politische Prestige und die internationale Reputation der Historiker weitgehend auf 

die Ökonomen und Soziologen übergegangen war.127 Ein tiefgreifender Wandel in der 

öffentlichen Wahrnehmung der akademischen Disziplinen ging also mit einem Gene-

rationswechsel Hand in Hand. Simmel selbst studierte in Berlin noch bei Droyson, 

Mommsen und von Treischke, so dass zu Recht vermutet werden kann, dass sein 

intellektuelles Umfeld während der Studienzeit deutlich von einer historischen Pers-

pektive auf die Gesellschaft geprägt war.128

 Demgegenüber gehörte er aber auch einer Generation von Jungakademikern 

an, die in nationalökonomischen und staatswissenschaftlichen Seminaren und Dis-

kussionsgruppen nach möglichst exakten heuristischen Instrumenten zur Analyse 

gesellschaftlicher Phänomene suchten, die zugleich eine Alternative zum erprobten 

Weg des diachronen Abrisses bieten würden.

  

129

                                                           

127 Vgl. hierzu: Barkin, Kenneth D.: The Crisis of Modernity, 1887 – 1902, in: Forster-Hahn, 

Françoise: Imagining Modern German Culture. 1889 – 1910, Washington 1996, S. 23. 
128 Vgl. hierzu: Lichtblau 1991, S. 178. 
129 Flotow von Paschen und Johannes Schmidt weisen in diesem Zusammenhang darauf hin, dass 

sich Simmel insbesondere ab ca. 1880 mit der damals aktuellen Gelddiskussion befasst hat und 

beispielsweise die geldtheoretische Position Carl Mengers kannte. Darüber hinaus war er auch 

aktiver Teilnehmer von Gustav Schmollers staatswissenschaftlichem Seminar. Mengers stand für 

eine theoretisch-deduktive Forschungsrichtung, Schmoller selbst eher für eine empirisch ausge-

richtete und dabei wirtschaftswissenschaftliche Forschung. Wenngleich es auch nicht die Argu-

mentation dieser Untersuchung unmittelbar betrifft, so wird sich dennoch zeigen, dass sich Sim-

mels Versuch, einen ‚dritten‘ Weg zwischen diesen beiden Extremvarianten zu finden, in der Struk-

tur seiner Philosophie des Geldes in einen analytischen und einen synthetischen Teil niederge-

schlagen hat. Vgl. hierzu: Paschen, Flotow von und Johanes Schmidt: Die ‚Doppelrolle des Geldes‘ 
bei Simmel und ihre Bedeutung für Ökonomie und Soziologie, in: Georg Simmels ‚Philosophie des 

Geldes‘. Aufsätze und Materialen, hrsg. von Otthein Rammstedt unter Mitwirkung von Christian 

Papilloud, Natàlia Cantó I Milà und Cécile Rol, Frankfurt am Main 2003, S. 58 

 Wenn nun beispielweise Sibylle 

Hübner-Funk gegen Simmels Denkstil den Vorwurf eines unverantwortlichen Ästheti-

zismus ins Feld führt, da dieser nicht die gesellschaftlich-ideologischen Machtver-

hältnisse im Sinne einer marxistischen Analyse miteinbezogen hätte, so muss dem 

entschieden entgegengesetzt werden, dass Simmels streng auf die Gegenwart bezo-

gene und bewusst abstrahierende Methode wohl auch als persönlicher Profilierungs-



 

39 

 

versuch in einer schon damals von Innovationszwängen gezeichneten Universitäts-

landschaft verstanden werden muss.130

5.2. ZERSTREUUNGSKULTUR UND DIE ENTRÜCKUNG AUS DER MODERNE: SIMMEL ALS 

KULTURKRITIKER IM AUFSATZ ÜBER KUNSTAUSSTELLUNGEN (1890) UND ALS KUNSTPHI-

LOSOPH IN DER STUDIE BÖCKLINS LANDSCHAFTEN (1895) 

  

 

 

 

Simmel grenzt zu Beginn des Artikels Über Kunstausstellungen zunächst generisch 

einen vormodernen Kunstwerksbegriff von der modernen Kunst ab, wobei dem Phi-

losophen die Kunstausstellungen seiner Zeit als „Sinnbild und Verkörperung“ 131 einer 

historischen Wandlung erscheinen. Dabei macht er diese Behauptung signifikanter 

Weise nicht an einzelnen Kunstwerken, sondern an der schier überwältigenden Mas-

se von unterschiedlichsten Gemälden in dichtester Hängung fest, mit denen sich der 

zeitgenössische Ausstellungsbesucher konfrontiert sah.132 Blickt man von dieser Be-

schreibung auf die tatsächliche historische Situation des Ausstellungswesens in 

Deutschland zur Zeit der Entstehung von Simmels kritischem Essay, so erweisen sich 

seine Beobachtungen als vollkommen zutreffend. Allein auf der nur ein Jahr nach der 

Veröffentlichung von Simmels Schrift stattfindenden Ausstellung zum fünfzigjährigen 

Bestehen des Vereins Berliner Künstler wurden über 5000 Exponate gezeigt.133

 In einer Argumentationshaltung, die nietzscheanische Anklänge aufweist, 

zitiert Simmel eine typische Klage der Kulturkritik des fin de siècle: Angesichts der 

rapide fortschreitenden Verstädterung, Industrialisierung und gesellschaftlichen Dif-

ferenzierung könne es zu einem Überhandnehmen der Masse gegenüber dem he-

rausragend-genialen Einzelindividuum kommen.

 Aus 

der künstlerischen Konkurrenzsituation der Salons wurde so im späten neunzehnten 

Jahrhundert eine regelrechte Flut von präsentierten Artefakten.  

134

                                                           

130 Vgl. hierzu: Hübner, Funk: Sibylle: Ästhetizismus und Soziologie bei Georg Simmel, in: Ästhetik 

und Soziologie um die Jahrhundertwende: Georg Simmel, hrsg. von Hannes Böhringer und Karl-

fried Gründer,  Frankfurt am Main 1976, S. 56. 
131 Simmel 2004, S. 242. 
132 Simmel schreibt: „Da hängt das inhaltlich Auseinanderstrebende nachbarlich auf engstem Rau-

me zusammen, da kann der aufregungsbedürftige Geist sich die wohltuende Bewegung machen, 

im Zeitraume von Minuten die Welt der künstlerischen Vorwürfe von einem Pole zum andern zu 

durchwandern und sich zwischen den entferntesten Punkten möglicher Empfindung auszudeh-

nen.“ Vgl. hierzu: Ebd. S. 244. 
133 Vgl. hierzu: Teeuwisse 1986, S. 162.  
134 Vgl. hierzu: Simmel 2004, S. 242 – 250. 

 Obgleich Simmel zwar die Unmög-

lichkeit konzediert, dass sich ein modernes Kunstwerk in die künstlerische Universali-

tät einer Sixtinischen Madonna oder der Mediceer-Gräber Michelangelos empor-

schwingen könne, so betont er doch, dass erst in der „Summe des vorhandenen Kön-

nens“ die künstlerische Leistung seiner Zeit und somit auch das Signum der Moderne 

erkennbar wird: „Es scheint, als ob jene Kräfte des künstlerischen Könnens sich auf 

eine Fülle verschiedener Einzelpersonen vertheilt haben, wie ein leuchtender Welt-



 

40 

 

körper zersprengt und in eine Anzahl irrender Sternkörperchen aufgelöst wird.“135

An die Stelle großer Individualitäten, sagt man, trete mehr und mehr die Wirksamkeit 

der Masse; die Aufgaben der modernen Cultur seien weniger durch die Kraft der Ein-

zelpersönlichkeit als durch das Zusammenarbeiten der Vielen zu lösen, und es seien 

vielmehr die Gesamtleistungen der Einzelnen, die überall dem Schaffen unserer Zeit 

den Charakter verleihen. […] Vielleicht gilt dies auch für die Kunst. Wenn der Einzelne 

an und für sich auch arm an Erfindung ist, im Zusammenhange mit Vorstrebenden 

und Mitstrebenden stellt er doch eine eigenartige, von andern Stilen sich unterschei-

dende Empfindungs- und Darstellungsart dar. […] Und dieses Verhältnis des Einzel-

nen zum Ganzen einzusehen, hilft uns vor allem die moderne Kunstausstellung.

 Im 

Bild der Atomisierung, Entmaterialisierung und Beschleunigung von ehedem ge-

schlossenen und statischen Entitäten kündigt sich bereits eine zentrale Metapher für 

Simmels Beschreibung von gesellschaftlichen Transformationserscheinungen in der 

Moderne an, die er später in seinem Konzept des ‚modernen Heraklitismus‘ in ver-

wandelter Form wieder aufgreifen wird. Dementsprechend wird schon in diesem 

frühen Aufsatz Simmels soziologischer Blickwinkel deutlich, der sich von einer Erfor-

schung von Einzelpersönlichkeiten ab- und den gesellschaftlichen Gruppenformatio-

nen zuwendet. Die zahlreichen Ismen und künstlerischen Schulen des späten neun-

zehnten Jahrhunderts werden von Simmel emphatisch in ihrer entindividualisieren-

den Massentendenz beschrieben und als neuartiges historisches Dispositiv der Kunst 

auch anerkannt. Auffällig ist hierbei die betont nüchterne Haltung, die einen kultur- 

und modernekritischen Topos in ein Instrument soziologischer Strukturanalyse um-

zuwandeln bestrebt ist: 

 

136

 Eine so geartete Lektüre zeitgenössischer Kunst bildet Simmels Artikel zu 

Böcklins Landschaften, der im Jahr 1895 in der von Maximilian Harden herausgege-

benen Zeitschrift Die Zukunft veröffentlicht wurde.

 

 

Die überbordende Fülle an präsentierten Kunstwerken lädt den soziologisch interes-

sierten Betrachter also dazu ein, durch Stilvergleiche nach übergreifenden Denk- und 

Visualisierungsformationen zu forschen, die wiederum Rückschlüsse auf ein kollekti-

ves psychologisches Bewusstsein erlauben. Doch wenngleich sich Simmel hier 

emphatisch zu einer objektiv-wissenschaftlichen Betrachtung der Kunst als Massen-

phänomen und als Teil einer Kultur des Spektakels bekennt, so lässt sich in seinen 

Publikationen zugleich die kunstphilosophische Antithese hierzu finden: An Arnold 

Böcklins gegenwartsfernen Bildwelten explizierte Simmel die Utopie einer individuel-

len Kunst als einer Gegenwelt zu den Zumutungen des modernen Lebensstils. 

137

                                                           

135 Ebd., S. 243. 
136 Ebd., S. 249. 
137 Vgl. hierzu: Editorischer Bericht GSG 5, in: Simmel, Georg: Aufsätze und Abhandlungen. 1894 bis 

1900, hrsg. von Heinz-Jürgen Dahme und David Frisby [GSG 5], Frankfurt am Main 1992, S. 592. 

 Simmels offene Bewunderung 

für Böcklins Kunst korrespondiert mit der allgemeinen Hochschätzung des Basler 

Symbolisten, die ihren Höhepunkt erst in den 1890er Jahren nach Phasen der offenen 

Ablehnung eines vermeintlich effekthascherischen und sensationslüsternen Œuves 



 

41 

 

erreichte.138 Einflussreiche Kritiker wie Emil Heilbutt sowie Kunstschriftsteller wie 

Richard Muther begeisterten sich nun für die phantastische Imaginationskraft Böck-

lins, wobei die pantheistische Stimmung seiner Werke mit dem gesellschaftlichen 

Klima ihrer Zeit in Deutschland im Zeichen von Lebensbejahung und Reformbewe-

gungen intensiv dialogisierte.139 So entstand eine wahre Böcklin-Manie, deren litera-

rischer Niederschlag sich in Elogen und Gedichten an den Künstler von Schriftstellern 

wie Otto Julius Bierbaum und Stefan George niederschlug.140

 Jedoch hebt sich Simmels kunstphilosophische Interpretation von Böcklins 

Landschaften in entscheidender Hinsicht von dieser euphorischen Begeisterungswel-

le ab: Wenngleich auch dessen Kunst als überragende bildkünstlerische Antwort auf 

die bedrängenden Zustände der Zeit vorgestellt wird, so lässt Simmel es sich dennoch 

nicht nehmen, diese Kunstwerke mit einem genuin philosophischen Begriffsinstru-

mentarium zu lesen. Darauf deuten schon die dezidierten Verweise auf Spinoza, auf 

Kant und auf philosophische Grundkategorien wie Raum und Zeit hin, die charakteris-

tisch für die Textgattung der Kunstphilosophie sind.

  

141 Diese spezifische Form der 

Kunstbefragung, deren bekannteste Vertreter neben Simmel Max Dessoir, Konrad 

Fiedler und Wilhelm Dilthey waren, entstand in dieser Ausprägung in unmittelbarem 

Zusammenhang mit dem Aufkommen der unterschiedlichen Ismen, die im späten 

neunzehnten Jahrhundert eine gestiegene Reflexionsbereitschaft über den Funkti-

onswandel der Kunst in der Moderne katalysiert haben. Uta Kösser weist in ihrem 

Überblickswerk zur Geschichte der Ästhetik in der Moderne darauf hin, dass die 

Thematisierung räumlicher und zeitlicher Kategorien zu den fundamentalen Charak-

teristika einer Kunstphilosophie zählen, die sich weniger in der Tradition Hegels als in 

derjenigen Kants versteht und die mithin in enger intellektueller Verbindung zum 

Neukantianismus steht.142 Der eigentliche Bezugspunkt der Kunstphilosophie des 

neunzehnten Jahrhunderts war dabei stets die moderne Kunst, selbst wenn sie wie 

beispielsweise in Wilhelm Worringers Überlegungen zur Gotik nicht explizit erwähnt 

wird.143 So wurde die Reflexionskategorie der Schönheit, die traditionell im Erkenn-

tniszentrum der Ästhetik stand, verstärkt durch die Kategorie der menschlichen 

Wahrnehmungsweise von Wirklichkeit und ihrer Visualisierung im Feld der Kunst 

verdrängt.144

                                                           

138 Vgl. hierzu: Moffett 1973, S. 52 
139 Vgl. hierzu: Ebd., S. 53. 
140 Vgl. hierzu: Ebd., S. 54. 
141 Vgl. hierzu: Simmel, Georg: Böcklins Landschaften, in: Ders.: Aufsätze und Abhandlungen. 1894 

– 1900, hrsg. von Heinz-Jürgen Dahme und David P. Frisby [GSG 5], Frankfurt am Main 1992, S. 

96/98.  
142

 Vgl. hierzu: Kösser, Uta: Ästhetik & Moderne. Konzepte und Kategorien im Wandel, Erlangen 

2006, S. 249. 
143 Vgl. hierzu: Ebd., S. 249. 
144 Vgl. hierzu: Kösser 2006, S. 250. 

 Simmel selbst definierte in einer Vorlesung im Wintersemester 1913/14 

seine eigene Kunstphilosophie in scharfer Abgrenzung zur Ästhetik: 

 



 

42 

 

Es handelt sich hier nicht um Ästhetik, sondern um Philosophie der Kunst. Ästhetik 

nimmt die Kunst hin, analysiert sie, philologisch, historisch, technisch. Ihr Gegens-

tand sind die Inhalte der Kunst. Philosophie aber will das Wesen der Kunst aus den 

Kategorien begreifen die weltenformend sind. Ästhetik fragt nicht über die Kunst hi-

naus. Philosophie stellt die Kunst in den Zusammenhang eines Weltbildes.
145

Damit liefert Simmel eine treffende Selbstbeschreibung seiner Fragestellung an Böck-

lins Malerei, die weder an einer kunsthistorischen Einordnung noch wirklich an einer 

zeitgeschichtlichen Kontextualisierung des Künstlers interessiert ist, sondern der 

Frage nach den Weltaneignungsweisen nachgeht, die im Kunstwerk zu Tage treten. 

Mit dieser Problematik steht ein spezifisches Merkmal der Simmelschen Kunstphilo-

sophie in engem Zusammenhang: Beinahe durchgängig wird die Perspektive der 

Kunstinterpretation auf das Gesamt-Œuvre eines Künstlers sowie gerichtet; einzelne 

Werke dagegen werden so gut wie nie thematisiert. Wenn Simmel in der Monogra-

phie zu Rembrandt dann doch individuelle Werke erwähnt, so dienen ihm diese stets 

nur als exemplarische Belege eines Kunstbegriffs, der sich in mehreren Kunstwerken 

oder sogar im Gesamtwerk gleichsam als einendes Prinzip niederschlägt.

 

 

146

Das ist die Stimmung, die wir aus Böcklins Landschaften schöpfen. Indem sie die See-

le in innigste Verwandtschaft mit diesem natürlichen Sein, mit Pflanzen und Tieren, 

mit Erde und Licht einweben, entfesseln sie sie doch ihm gegenüber zum Gefühl der 

Persönlichkeit mit all ihrer Seele und ihrer Freiheit, von der jene bloß anschauende 

Welt nichts weiß, zu dem lebendigen, pochenden Ich, das in seiner Einheit alles Das 

einschlürft, was die Natur im bloßen Nebeneinander ausbreitet, und so seinen ge-

heimen Gegensatz an der Natur findet, mit der es noch soeben zu verschmelzen 

schien.

 Ekphras-

tische Bildbeschreibungen oder gar ikonographische Detailanalysen finden sich dage-

gen bei Simmel nicht. Simmel hypostasiert also in seiner Beschäftigung mit Böcklin, 

Rodin, Michelangelo und Rembrandt ein werkübergreifendes, universelles Grund-

muster – wie eben den ‚modernen Heraklitismus‘ – das sich gleichsam in jeglicher 

künstlerischer Schöpfung einheitlich zeige. So deutet er Böcklins flirrend-

halluzinatorische Landschaftsvisionen als bildkünstlerisch vermittelte Angebote an 

den Betrachter, sich in ein oszillierendes Spannungsgefüge zwischen absorbierender 

Einfühlung in einen urtümlich-archaischen Naturzustand und selbstvergewissernder 

Distanzierung zu diesem einzulassen:  

 

147

Gerade im Kontrast zu Simmels Schrift über die Kunst der großen Ausstellungen fällt 

auf, wie die Frage nach der Konstitution einer individuellen Persönlichkeit im Prozess 

der Kunstrezeption gleichsam als re-entry des Essay-Themas in die Kunstinterpretati-

on fungiert: So wie der Aufsatz die Kunst einer einzelnen Künstlerpersönlichkeit in 

den Blick nimmt, so wird hier ebenso der Prozess der Individuation im Selbstgenuss 

 

 

                                                           

145 Zitiert nach: Meyer 2008, S. 400. 
146 Vgl. für ein solches Beispiel: Simmel 2003, S. 353. 
147 Simmel 1992, S. 96. 



 

43 

 

am Kunstwerk mit reflektiert. Hier klingt bereits eine wesentliche Intention der Sim-

melschen Kunstphilosophie an, nämlich die Restitution von Individualität und Ganz-

heitlichkeit in einer vollständig vergesellschafteten und ausdifferenzierten Umwelt. 

So wird der traumhafte Zug der Böcklinschen Landschaften als erlösendes und be-

freiendes Gegenbild zur modernen Zeit gefeiert, in der naturwissenschaftlich-

quantitative Bestimmungen und historische Kenntnis zu einer Entzauberung der 

Wirklichkeit geführt haben:  

 

Diese Entrücktheit aus allen bloßen Relationen, allem Bedingten, aller Bindung und 

Begrenzung durch ein Außerhalb, trägt das Gefühl von Freiheit, das wir seinen Bil-

dern gegenüber genießen, das Auftauchen, Abschütteln alles Druckes, mit dem die 

Bedingtheiten und Rücksichten, die Nah-und Fernwirkungen des Lebens uns nieder-

halten.
148

Klaus Lichtblau weist in einem Aufsatz zum Konzept der ‚Kunstreligion‘ bei Simmel 

darauf hin, dass dessen Kunstphilosophie nicht ohne künstlerische Figuren auskom-

men konnte, denen er die ästhetische Wiederherstellung einer verloren gegangenen 

Einheit der Wirklichkeit im Medium der Kunst zutraute.

 

 

149 Doch diese Restitution 

einer verlustig gegangenen Totalitätsvorstellung in der naturwissenschaftlich gepräg-

ten Moderne sollte eben nicht durch Wirklichkeitsverneinung im Sinne des selbstbe-

züglichen Kunstwerks in der Folge der l’art pour l’art- Bewegung geschehen. Eher 

sollte sie durch ein positives Wirklichkeitsverhältnis im Sinne eines l’art pour la vie 

realisiert werden.150

 Für den weiteren Verlauf der Untersuchung ist festzuhalten, dass in Simmels 

Überlegungen zur Kunst Mitte der 1890er Jahre noch eine deutliche Dualität herrsch-

te. Auf der einen Seite konnte er die Moderne und die künstlerische Produktion sei-

ner Zeit nur im Sinne eines Abschieds von einem traditionellen Konzept des indivi-

duellen Künstlergenies und als Gegenstand nüchterner soziologischer Analyse den-

ken: Die Kunst der Moderne sei lediglich in Form künstlerischer Gesamtstile zu er-

kennen, in ihrer individuellen Ausprägung jedoch von minderer Qualität. Anderer-

seits hielt Simmel an dem im Grunde romantischen Konzept individuell-künstlerischer 

Autorschaft fest – jedoch nur unter der Voraussetzung, dass die bildkünstlerische 

Gestaltung als Gegengewicht zu den entfremdenden und entpersönlichenden Effek-

ten einer forcierten Moderne fungiere. Erst mit seinen Reflexionen zur Kunst Rodins 

sollte es Simmel gelingen, Modernisierungsprozesse und künstlerische Phänomene 

wirkungsvoll zusammenzudenken. Es wird sich im Folgenden zeigen, dass die Voraus-

setzung hierzu eine Kulturtheorie des modernen Lebens war, die das Subjekt in sei-

 

                                                           

148 Ebd., S. 99. 
149 Vgl. hierzu: Lichtblau, Klaus: „Innerweltliche Erlösung vom Rationalen“ oder „Reich diabolischer 
Herrlichkeit“? Zum Verhältnis von Kunst und Religion bei Georg Simmel und Max Weber, in: Kunst 

und Religion. Studien zur Kultursoziologie und Kulturgeschichte, hrsg. von Richard Faber und Vol-

ker Krech, Würzburg 1999, S. 60. 
150 Vgl. hierzu: Ebd., S. 61. 



 

44 

 

ner psychologischen und leiblichen Verfassung als durch die Moderne geformt und 

strukturiert begreift. 

 

 

5.3. NERVOSITÄT UND BLASIERTE BLICKE: BERLIN UM 1900 UND SIMMELS THEORIE ENGRAM-

MATISCHER WAHRNEHMUNG  

 

Die Frage, wie Individuen angesichts einer zunehmend ausdifferenzierten und funk-

tionalisierten Gesellschaft ihren Anspruch auf Ganzheitlichkeit wahren können, zieht 

sich wie ein roter Faden durch Simmels soziologische und kulturtheoretische Schrif-

ten. Dass Simmel aber überhaupt zum Philosophen des Großstadtlebens geworden 

ist, liegt nicht nur in einer persönlichen Vorliebe für dieses Thema begründet, son-

dern resultiert auch aus der zeitlichen und historischen Verortung des Philosophen 

im Berlin der vorletzten Jahrhundertwende. Georg Simmels Vater Edward Simmel, 

ein zum Katholizismus konvertierter Jude, der von Beruf Kaufmann war, und dessen 

Frau Flora Simmel, geborene Bodstein aus Breslau, bewohnten ein Haus in der Fried-

rich- Ecke Leipziger Straße.151 Auch seine gesamte Schul- und Studienzeit über blieb 

Georg Simmel dieser Stadt stets eng verbunden.152 Als er mit 56 Jahren endlich einen 

Ruf nach Straßburg auf den dortigen Lehrstuhl für Philosophie erhielt, beweisen seine 

Briefe an Freunde und Bekannte, dass er das urbane Flair seiner Heimatstadt nicht 

nur vermisste, sondern dass für ihn die vibrierende Atmosphäre auch eine wichtige 

Quelle der wissenschaftlichen Inspiration war.153 Tatsächlich fand in der Stadt Berlin 

in den Jahrzehnten um 1900 eine gewaltige Bevölkerungsexplosion statt, wie eine 

Zahlenstatistik eindrucksvoll belegt. Während im Jahre 1880 noch circa 1 122 000 

Einwohner in Berlin lebten, war es im Jahr 1910 schon die knapp doppelte Anzahl, 

nämlich etwa 2 071 000 Einwohner.154

                                                           

151 Vgl. hierzu: Landmann, Michael: Bausteine zur Biographie, in: Buch des Dankes an Georg Sim-

mel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie, hrsg. von Kurt Gassen und Michael Landmann, Berlin 

1958, S. 11. 
152 Vgl. hierzu: Lichtblau 1991, S. 178 – 180. Sowie: Landmann 1958, S. 14/15. 
153 „Von hier ist nichts Besonderes zu berichten. Die Universität ist verödet, […]“ berichtete Simmel 

am 16. Januar 1915 in einem Brief seinem Kollegen Heinrich Rickert. Siehe: Brief an Heinrich Ri-

ckert vom 16. Januar 1915, in: Simmel, Georg: Briefe 1912 – 1918, bearbeitet und hrsg. von 

Otthein und Angela Rammstedt [GSG 23], Frankfurt am Main 2008, S. 482. 
154 Diese Angaben wurden zitiert nach: Kunz, Ulrike: "Der Zeit ihre Kunst, der Kunst  ihre Freiheit." 
Verkannte  
Formen ästhetizistischer Wirklichkeitsverarbeitung in der europäischen Décadenzliteratur um die 
Jahrhundertwende, Saarbrücken 1996, S. 85. 

 Auch der Warenverkehr erfuhr einen funda-

mentalen Beschleunigungsschub, wobei sich dies wiederum im architektonischen 

Stadtbild einprägte. Das späte neunzehnte Jahrhundert markierte bekanntlich den 

Anfang der großen Warenhäuser wie beispielsweise ‚Wertheim‘ oder das ‚Kaufhaus 

des Westens‘, die nicht nur eine kontinuierliche Verfügbarkeit und Käuflichkeit von 



 

45 

 

Waren garantierten, sondern zugleich mit einem neuen architektonischen Gebäude-

typ aufwarteten.155

 Während diese Erscheinungsformen der Modernität zweifelsohne zum glanz-

vollen Bild einer sich zur Metropole aufschwingenden Stadt beitrugen, arbeiteten 

damit einhergehende Pauperisierungsprozesse dramatisch in die entgegengesetzte 

Richtung. Ein drastisches Beispiel hiervon boten die Verelendungsviertel in Norden 

und Osten des Stadtgebietes.

  

156 Diese radikale Transformation einer ehedem mittel-

großen Stadt zu einem wahren Moloch veränderte selbstredend auch die Erfassung 

der Stadt als visuell erfahrbaren Wahrnehmungsraum. Martina Padberg weist in ei-

nem Aufsatz zum Zusammenhang von Industrialisierung, Urbanisierung und künstle-

rischer Stadtwahrnehmung darauf hin, dass angesichts der neuen urbanen Topogra-

fien überkommene Bildstrategien der Stadtdarstellung nicht mehr adäquat erschie-

nen. So wurde der Ruf nach neuen ästhetischen Programmen laut, die imstande wä-

ren, eine „Demontage der Sinne“ zu visualisieren, wie sie durch die „unerschöpfliche 

Zirkulation von Verkehr und Gütern, eine permanente, sich durch die elektrische 

Beleuchtung selbst in der Nacht fortsetzende Ruhelosigkeit, das virtuell grenzenlose 

Netz sozialer und kommunikativer Kontakte, den nachhaltigen Verlust von stabilen 

Perspektiven und Sichtachsen, die Aufhebung von Hierarchien“ 157

 Tatsächlich sprechen Berichte von Nahestehenden dafür, dass Simmels Per-

sönlichkeitsstruktur eher zur Nervosität bis hin zur Hypersensibilität tendierte. Seine 

innere Unruhe versuchte der Philosoph, wie Max Dessoir 1946 bekundete, wohl auch 

durch einen streng disziplinierten Alltag zu bändigen.

  hervorgerufen 

wurde. 

158 War also Simmels nachdrück-

liches Interesse am Phänomen der Nervosität des modernen Großstadtmenschen 

lediglich einer persönlichen Disposition geschuldet?159

                                                           

155 Vgl. hierzu: Stürzebecher, Peter: Das Berliner Warenhaus. Bautypus, Element der Stadtorganisa-
tion, Raumsphäre der Warenwelt, Berlin 1979, S. 13.  
156 Vgl. Hierzu: Müller, Lothar: The Beauty of the Metropolis: Toward an Aesthetic Urbanism in 
Turn-of-the-Century Berlin, in: Haxthausen, Charles W. Und Heidrun Suhr: Berlin: culture and me-
tropolis, Minneapolis 1990, S. 38. 
157 Padberg, Martina: Moderne Zeiten. Urbanisierung und Industrialisierung als Signum der Epoche, 

in: Vom Biedermeier zum Impressionismus [Geschichte der Bildenden Kunst in Deutschland, Bd. 7], 

hrsg. von Hubertus Kohle, München u.a. 2008, S. 384/385. 
158 Vgl. hierzu: Dessoir, Max: Erinnerungen an Simmel, in: Buch des Dankes an Georg Simmel. Brie-

fe, Erinnerungen, Bibliographie, hrsg. von Kurt Gassen und Michael Landmann, Berlin 1958, S. 207. 

[Ersterscheinung in: Buch der Erinnerung, Stuttgart 1946, S. 164 / 181 / 247]  
159 Tatsächlich berichten Zeitgenossen von Simmel immer wieder von dessen nervösen Charakter. 

Wie Frisby berichtet, deutete Ernst Troeltsch einst an, dass Simmel selbst an der von ihm beschrie-

benen modernen Neurasthenie litt. Auch S. Altmann berichtete in einer Rezension zur Philosophie 
des Geldes, Simmel sei „[N]ervös bis in die Fingerspitzen, von der beinahe erschreckenden Sensibi-

lität des Neurasthenikers“. Vgl. hierzu: Frisby 1989, S. 82. Sicherlich kann es hier nicht darum 

gehen, biographistische Ineinanderblendungen von Lebenswerk und psychischer Verfassung 

zu betreiben. Aber doch kann hier die Vermutung ausgesprochen werden, dass Simmel zu-

mindest in der allgemeinen Wahrnehmung seiner Zeit als eher nervöse Person empfunden 

wurde. 

 Dieser Verdacht wird schnell 

wiederlegt, wenn man der argumentativen Linie des Historikers Joachim Radkau 



 

46 

 

folgt, der in einer groß angelegten Studie mit dem Titel Das Zeitalter der Nervosität 

die These vertritt, dass der Zustand innerer Unruhe zwar keine Erfindung des neun-

zehnten Jahrhunderts war, dass aber dennoch mit der fortschreitenden Industrialisie-

rung und Urbanisierung ab circa 1880 die ‚Neurasthenie‘ verstärkt in den Mittelpunkt 

des wissenschaftlichen Interesses rückte und so ein regelrechtes Modethema wur-

de.160 Dabei war die Nervosität dieser Zeit, wie Radkau hervorhebt „doppelgesichtig“, 

da sie sich zwar einerseits durch tatsächliche körperliche Leidenserfahrungen wie 

Unruhe, Herzbeschwerden oder Schlafmangel zeigte, andererseits jedoch erst durch 

verbindliche Interpretationen von ärztlicher Seite ihre konkrete Gestalt als pathologi-

sches Phänomen erfuhr.161

 Die Frage nach den Auswirkungen der jeweiligen Beschaffenheit einer Gesell-

schaft auf den Menschen und dessen psychischen Apparat zieht sich in der Tat wie 

ein Leitthema durch Simmels wissenschaftliches Werk und erfährt bereits eine frühe 

und besonders prägnante Ausgestaltung in dem bereits knapp zitierten Aufsatz Über 

Kunstausstellung. Darin lenkt Simmel den Blick auch auf die spezifischen Formen der 

Kunstrezeption in zeitgenössischen Kulturveranstaltungen, wobei er die Wahrneh-

mung als nervös-oberflächliche Blasiertheit beschreibt und als Folgeeffekt einer mo-

dernen Kulturindustrie deutet.

 

162

 Simmel sieht die Hauptmotivation für den Ausstellungsbesuch in der zeitge-

nössischen Gesellschaft weder in der Freude am künstlerischen Genuss noch im Stre-

ben nach geistig-künstlerischer Erbauung. Eher wird das moderne Bedürfnis nach 

Zerstreuung von einer arbeitsteiligen, entfremdenden und hochspezialisierten Ar-

beitswelt als eigentlicher Grund für die Teilnahme an Kulturveranstaltungen angese-

hen.

  

163

[D]enn aus jenem Verhalten quellen zwei der größten Übel des modernen Kunstemp-

findens: die Blasiertheit und die Oberflächlichkeit. Es ist leicht, ruhig und kühl den 

Dingen gegenüberzustehen, wenn das Gehirn so abgestumpft ist, daß es überhaupt 

 Simmel beschreibt das Ausstellungsereignis als desorientierende und reiz-

überflutende Erfahrung, in der dem Besucher aufgezwungen wird, eine unfassbare 

Überfülle von Kunstwerken so schnell zu erfassen, dass in der Folge der schnellen 

Wechsel unterschiedlichster künstlerischer Entwürfe eine Abstumpfung der Empfin-

dung zu erwarten ist. An der zunehmenden Unfähigkeit, kritisch zwischen einzelnen 

Werken unterscheiden zu können, macht Simmel nun seine Phänomenologie des 

blasierten Blicks des modernen Großstadtmenschen fest:  

 

                                                           

160 Vgl. hierzu: Radkau, Joachim: Das Zeitalter der Nervosität. Deutschland zwischen Bismarck und 
Hitler, Darmstadt 1998, S. 9.  
161 Vgl. hierzu: Ebd., S. 13. 
162 Es sei hier angemerkt, dass in Simmels spezifischer Frage nach dem Zusammenhang großstädti-

schen Lebens und dem körperlich-psychischen Erleben der Individuen ein enges Erkenntnisinteres-

se zu Benjamin herrscht. Phillipe Simay definiert Benjamins Interesse für die Stadt so: „Elle [die 

Benjaminische ‘Stadt-Lektüre’, D.B.] s’intéresse moins aux développements technologique, éco-

nomiques et démographiques, corrélatifs à l’émergence de la métropole qu’à la manière dont les 

mutations de l’environnement urbain affectent la perception et l’expérience du citadin et, ce fai-

sant, modifient le sensorium humain. » Vgl. hierzu : Simay 2005, S. 9. 
163 Vgl. hierzu: Simmel 2004, S. 243. 



 

47 

 

keiner Wärme und keiner Begeisterung mehr bedarf; […] Eben diese Blasiertheit ist 

wieder Ursache wie Folge jenes Bedürfnisses nach mannichfaltigsten und entgegen-

gesetztesten Eindrücken;
164

Dass diese Beobachtung als treffende Bestandsaufnahme der Situation dieser Jahre 

aufgefasst werden kann, illustriert ein überliefertes Bonmot des Museumsdirektors 

Alfred Lichtwark, der seinem Überdruss nach dem Besuch des Berliner Salons vom 

Jahr 1892 mit folgenden Worten Ausdruck verlieh: „Aber trotzdem hat mir die Aus-

stellung gefallen. Sie hat etwas Beruhigendes, denn man sagt sich bei gutem Gewis-

sen, 90 Prozent gehen einen nichts an.“

  

 

165

[…] und wie er [der moderne Mensch, D.B.] schließlich das Gewaltigste und Erschüt-

terndste braucht, um überhaupt noch bewegt zu werden: so führt auch im Körperli-

chen die Ueberreizung der Nerven einerseits zur Hyperästhesie, der krankhaft ge-

steigerten Einwirkung jedes Eindrucks, andererseits zur Anästhesie, der ebenso 

krankhaft herabgeminderten Empfänglichkeit.

 Obgleich Lichtwark sicherlich nicht als 

blasierter Zeitgenosse beschrieben werden kann, so demonstriert diese Bemerkung 

dennoch die kulturelle und rhetorische Konjunktur der Figur des teilnahmslos Blasier-

ten. Simmel jedoch sah in der Reizüberflutung durch die großen Kunstausstellungen 

eine Quelle psychosomatischer Störungen. Daher erhebt er die These, dass die 

Wahrnehmung rapide wechselnder Reize in Form von dicht gehängten Gemälden 

nicht nur zu einem Verlust von Differenzierungsfähigkeit führt, sondern zugleich in 

einer Abstumpfung der Empfindungskapazität mündet:  

 

166

Mit psychopathologischen Schlagworten seiner Zeit lenkt Simmel den Blick geschickt 

von der Makroebene soziologischer Systeme hin zur Mikroskopie des menschlichen 

Körpers, seiner Nervenbahnen und Wahrnehmungsfähigkeit. Gewiss betrat Simmel 

mit dieser Feststellung keinen unberührten Boden, da gerade im 19. Jahrhundert der 

Nervendiskurs nicht mehr wie noch im 18. Jahrhundert vornehmlich von der leibsee-

lischen Einheit des Menschen her argumentierte, sondern von einer kulturellen 

Furcht über die mögliche Zerrüttung des Nervensystems geprägt wurde.

 

 

167 Wohinge-

gen jedoch vor allem um die Jahrhundertmitte herum das Nervensystem „wie ein 

labiles Staatswesen“ erschien, „an dessen Peripethie lauter autonome oder halbau-

tonome Regionen Unruhe stifteten“168

                                                           

164
 Ebd., S. 245. 

165 Lichtwark, Alfred: Briefe an die Kommission für die Verwaltung der Kunsthalle, Bd. 1, 1891-1892, 

Hamburg 1986, S. 97. 
166

 Simmel 2004, S. 246. 
167 Vgl. hierzu: Radkau 1998, S. 30. 
168 Ebd., S. 30. 

, da verknüpft Simmel seine physiologische 

Argumentation dezidiert mit einer Kulturkritik. Nicht die frappante Entdeckung eines 

unbekannten und eigentätig herrschenden Terrains im menschlichen Körper stiftet 

also Grund zur Sorge, sondern die Auswirkungen des modernen Lebensraumes, der 



 

48 

 

ein ehedem funktionierendes System zunehmend aus dem Gleichgewicht zu bringen 

droht.  

 Für Simmel schien es elementar, die physiologischen Fragen seiner Zeit ver-

siert mit der philosophischen Tradition zu verknüpfen. Die Gefahr einer konstanten 

Überforderung des Wahrnehmungssystems wird von Simmel gerade daran dingfest 

gemacht, dass die gesammelten Eindrücke nicht restlos wieder verschwinden, son-

dern sich als Engramme ins Gehirn einprägen:  

 

Unsere Seele ist doch keine Schiefertafel, von der man das soeben darauf Geschrie-

bene völlig auslöschen kann, daß es, ohne Spuren zu hinterlassen, einem völlig Neu-

en Platz mache. Wo nur irgendeine Spur von Vertiefung und Beeindruckung einem 

Kunstwerke gegenüber stattgefunden hat, da muß sie doch lange genug nachklingen, 

um den nächsten Eindruck kein ganz freies Feld finden zu lassen, da muß wenigstens 

im Unbewußten noch hinreichend viel von dem Alten übrig sein, daß das Neue nicht 

so viel von der Seele für sich gewinnen kann, wie es vielleicht beanspruchen darf;
169

Mit diesem Vergleich schreibt sich Simmel freilich in den antiken Gedächtnisdiskurs 

ein, dessen wesentliche Textquelle Platons Dialogschrift Theatet war, in der Sokrates 

seinem Schüler die qualitative Beschaffenheit eines guten Gedächtnisses nahebringt. 

Dieses sei mit einer Wachstafel zu vergleichen, in die Schriftzeichen eingraviert wer-

den. Dabei dürfe diese weder zu weich sein, so dass sich keine Spuren erhalten wür-

den, noch zu hart, da sonst Gravuren überhaupt nicht möglich wären.

 

 

170

 Für die weitere Fragestellung ist es besonders wichtig zu erkennen, dass 

Simmel die Kultur der Moderne bereits im Jahr 1890 weder lediglich als beklagens-

werten Verlust traditioneller Werte und Lebensformen noch als nur neuartige gesell-

schaftliche Ordnung verstand, mit der die Subjekte konfrontiert werden. Gegen eine 

derart Subjekt und Gesellschaft kontrastierende Modernevorstellung setzte Simmel 

in seinen Reflexionen ein weit radikaleres Modernekonzept, in dem ‚die Moderne‘ 

nicht mehr vor den leiblichen und psychischen Grenzen des individuellen Körpers halt 

macht. Ganz im Gegenteil: Wie Simmels Argumentation in ‚Über Kunstausstellungen‘ 

zeigt, versteht er die Moderne als einen umfassenden Erfahrungsmodus der Welt, 

der sich in fühlbarer Weise in die psychisch-physische Verfasstheit der Subjekte ein-

 Der Topos 

des blasierten Blicks des Großstadtbewohners wird von Simmel also weder als nur 

milieutypische Eigenheit beschrieben noch in einem moralisierend-kulturkritischen 

Sinne als mangelnde Sensibilität für die Umwelt und ihre gesellschaftlichen Probleme 

gedeutet. Eher wird er als physische Reaktionsweise auf die Lebensumstände und als 

eine in der Physis des Menschen ablesbare Folgeerscheinung einer kontinuierlichen 

Konfrontation mit der modernen Lebenswelt gedeutet. 

                                                           

169 Simmel 2004, S. 246. 
170 Vgl. hierzu: Platon: Theatet, in: Sämtliche Dialoge, hrsg. und übersetzt von Otto Apelt, Hamburg 

1988, S. 110 – 113. 



 

49 

 

schreibt.171 Diese Erkenntnis wird Simmel später auf seine Interpretation der Werke 

Rodins übertragen. Doch erst mit seiner Analyse der modernen Geldwirtschaft, die 

sich als beschleunigte Zirkulation von Waren- und Begehrensströmen zu erkennen 

gibt, erarbeitete sich Simmel ein griffiges Theoriekonzept, um dynamisch-bewegte 

Figurendarstellungen als Inkorporationen der Moderne zu beschreiben.172

5.4. BEGEHRENSSTRÖME, WARENZIRKULATIONEN UND DIE ‚STEIGERUNG DES NERVENLE-

BENS‘: DIE PHILOSOPHIE DES GELDES (1900) UND WEITERE SCHRIFTEN 

 

 

 

 

Weshalb beschäftigte sich ein klassisch ausgebildeter Philosoph, dessen Dissertati-

ons- wie auch Habilitationsschrift Abhandlungen zu Kant waren173

                                                           

171 Am Rande sei hier eine methodische Selbstverortung Simmels erwähnt, die implizit in dieser 

Konzeption der Moderne zu stecken scheint und die der Philosoph insbesondere im Begriff der 

sozialen „Wechselwirkung“ methodologisch zu fassen versuchte: Wenn das Subjekt nämlich durch 

die Einwirkungen der Moderne in seiner phänotypischen Erscheinung grundlegende Veränderun-

gen durchläuft, so zeigt sich in dieser Erkenntnis zugleich Simmels Abschied von der Vorstellung, 

man könne von einer unbeteiligten, außenstehenden und a-historischen Beobachterposition aus 

die Gesellschaft objektiv beschreiben. Mit dem Begriff der sozialen „Wechselwirkung“ schließlich 

suchte Simmel im Bild der unendlich zahlreichen und fein gesponnenen Fäden zwischen den ein-

zelnen Individuen einer Gesellschaft die in beide Richtungen laufenden Kraftbahnen konzeptuell zu 

fassen, die Gesellschaft konstituieren und dadurch das naive Konzept einer einseitigen ‚Einfluß-

nahme‘ von einem aktiven Subjekt auf ein nur passiv zu verstehendes Objekt zu Grabe zu tragen. 

Vgl. hierzu Simmels Selbstdarstellung in: Gassen / Landmann 1958, S. 9. Dieses methodologische 

Bekenntnis hebt auch Frisby hervor: „In contrast to Durkheim, who viewed society as a ‘system of 

active forces’ operating upon individuals, Simmel here sees society as constituted by interactional 

‘forces’ between individuals. This enables him to reflect upon our experience of society in every 

single social interaction in which we engage.” Siehe: Frisby, David: Simmel and Since. Essays on 

Georg Simmel’s Social Theory, London / New York 1992, S. 14. 
172 Eben dieser Zusammenhang zwischen Simmels Modernekonzeption und seinen impliziten The-

sen in den Rodin-Aufsätzen scheint mir bislang in der Forschung noch nicht ausreichend ausgear-

beitet worden zu sein, wenngleich auch David Frisby in Fragmente der Moderne bereits wichtige 

Lektürerichtungen und Stichworte gegeben hat. Gesonderte Studien zu Simmels Kunstphilosophie, 

wie beispielsweise die Untersuchung von Ute Faath, bleiben zu sehr in Simmels eigener, oftmals 

seine Intentionen eher verschleiernder als klärender Diktion verhaftet. Als Beispiel sei hier Ute 

Faaths kategorische Feststellung über die argumentative Stoßrichtung von Simmel Rodin-Aufsatz 

angeführt: „Klarer als in den folgenden Schiften bis 1916 formuliert Simmel mit Bezug auf das 

Werk Rodins hier seinen Anspruch an die Kunst der Moderne, den klassizistischen Stil zu überwin-

den, und versucht, Kriterien dieses neuen Stils zu finden.“ Sicherlich ist diese Feststellung nicht 

unrichtig, aber sie lässt in dieser Zuspitzung des Aufsatzes zu einer ästhetischen Programmschrift 

zahlreiche weiter ausgreifende Überlegungen Simmels außer Acht. Vgl. hierzu: Faath 1998, S. 18. 
173 Die Dissertation war eine preisgekrönte Abhandlung mit dem Titel „Das Wesen der Materie 

nach Kants physischer Monadologie“, nachdem Simmels Dissertation über „Psychologisch-

ethnographische Studien über die Anfänge der Musik“ unter anderem von Hermann von Helm-

holtz abgelehnt wurde. Das Promotionsverfahren war 1881 abgeschlossen. Die Habilitationsschrift 

behandelte die Themen Zeit und Raum bei Kant. Das Habilitationsverfahren war 1885 beendet. 

Vgl. hierzu: Lichtblau 1991, S. 178/179. 

, derart intensiv 

und extensiv mit der zeitgenössischen Geldtheorie? Diese Frage stellt sich bei einer 

Auseinandersetzung mit Simmels Philosophie; die Eigenartigkeit dieses Themenbe-

reichs führt dabei gleichsam in das Zentrum der Simmelschen Modernekonzeption. 



 

50 

 

Eine besonders intensive Reflexion erfuhr diese Problematik in einem Textkorpus, an 

dessen Anfang die Abhandlung Die Psychologie des Geldes aus dem Jahr 1889 steht. 

Dieser Text ging aus einem Vortrag in einem wirtschaftswissenschaftlichen Seminar 

hervor, um den der Ökonom Gustav Schmoller seinen zeitweiligen Protegé Simmel 

bat.174

 In dem monumentalen Werk Die Philosophie des Geldes trat Simmel mit dem 

selbstbewussten Anspruch auf, in der ersten, „analytisch“ genannten Hälfte der Un-

tersuchung einen Lösungsvorschlag für die zeitgenössische Entzweiung der ökonomi-

schen Forschung über das Wertproblem des Geldes zu finden.

 Schließlich flossen die hier aufgestellten Thesen, die sich kritisch mit der öko-

nomischen Debatte um die Funktion des Geldes als Wertgegenstand oder als symbo-

lisches Zeichen auseinandersetzten, in das monumentale Werk Die Philosophie des 

Geldes von 1900 ein. Darin unternahm Simmel den Versuch, die Auswirkungen der 

Geldwirtschaft ausgehend von einer werttheoretischen Untersuchung des Geldes auf 

den modernen Lebensstil zu untersuchen. Sie kulminierten schließlich in kondensier-

ter Form in einem Vortrag des Jahres 1903 mit dem Titel Die Großstädte und das 

Geistesleben, in dessen Zentrum nun die Frage nach der psychisch-sozialen Verfas-

sung des modernen Großstädters stand. Es lässt sich also mit Blick auf diese drei in-

haltlich und methodisch verknüpften Schriften nachzeichnen, wie sich Simmels For-

schungsinteresse von einer anfänglichen Konzentration auf die Geldtheorie hin zu 

einer Analyse des modernen Lebensstils und seiner Auswirkungen auf das Subjekt 

der Moderne verlagerte.  

175 Dass dies mitnich-

ten eine leichte Aufgabe war, dokumentieren briefliche Äußerungen Simmels über 

die zäh voranschreitende Arbeit an diesem Buch, das ihn intellektuell merkbar in An-

spruch nahm. In einem Brief an Heinrich Rickert vom 10. Mai 1898 gesteht Simmel, 

dass „ich in meiner Arbeit auf einen toten Punkt – in der Werth-Theorie! – angelangt 

bin und weder vorwärts noch rückwärts kann.“176 Warum also investierte Simmel so 

viel Zeit und Kraft in die Auseinandersetzung mit dem ökonomischen Problem der 

Werttheorie? Ein ganz pragmatischer, wenn auch nicht hinreichender Grund hierfür 

darf wohl in der tagespolitischen Aktualität dieser Fragestellung gesehen werden, die 

weit über die Grenzen der ökonomischen Theoriebildung hinaus geführt wurde.177

                                                           

174 Vgl. hierzu: Editorischer Bericht GSG 2, in: Simmel, Georg: Aufsätze 1887 bis 1890 – Über sociale 

Differenzierung – Die Probleme der Geschichtsphilosophie (1892), hrsg. von Heinz-Jürgen Dahme 

[GSG 2], Frankfurt am Main 1989, S. 427. Vgl. auch die bibliographische Angabe: Simmel, Georg: 

Die Psychologie des Geldes, in: Ders.: Aufsätze 1887 bis 1890 – Über sociale Differenzierung – Die 

Probleme der Geschichtsphilosophie (1892), hrsg. von Heinz-Jürgen Dahme [GSG 2], Frankfurt am 

Main 1989, S. 49 – 65. 
175 So kündigt Simmel bereits in der ‚Vorrede‘ an: „Diese Verzweigung des Geldprinzips mit den 

Entwicklungen und Wertungen des Innenlebens steht also ebensoweit hinter der ökonomischen 

Wissenschaft vom Gelde, wie das Problemgebiet des ersten Teiles vor ihr gestanden hatte.“ Siehe: 

Simmel 1989, S. 10/11. 
176 Simmel, Georg: Brief an Heinrich Rickert vom 10. Mai 1898, in: Ders: Briefe 1880 – 1911, bear-

beitet und hrsg. von Klaus Christian Köhnke [GSG 22], Frankfurt am Main 2005,S. 292. 

 

177 Ausschlaggebend hierfür war sicherlich die Währungsumstellung bei der Gründung des Deut-

schen Reiches, wobei es nicht nur zu einer Vereinheitlichung zur Mark und zur Stückelung zu Pfen-

nigen kam, sondern zugleich vom Duodezimal- auf das Dezimalsystem umgestellt wurde. Dass 



 

51 

 

Demgegenüber findet sich eine signifikante Antwort schon in der Einleitung zur Un-

tersuchung, worin Simmel lakonisch konstatiert, dass „[k]eine Zeile dieser Untersu-

chungen […] nationalökonomisch gemeint“ sei. Auch Schmoller urteilte in einer Re-

zension zu dieser Studie, die im Jahr 1901 im Jahrbuch für Gesetzgebung, Verwaltung 

und Volkswirtschaft abgedruckt wurde, dass Simmels Untersuchung eher in eine all-

gemein kulturtheoretische Richtung tendiere. Er bringt diese Intention des Buches in 

einer Passage, die wegen ihrer bündigen Aussagekraft etwas länger zitiert werden 

soll, auf den Punkt:  

 

Simmel will nicht etwa eine neue Geldlehre nationalökonomisch vortragen; er 

nimmt, was wir historisch und volkswirtschaftlich über das Geld wissen, gleichsam als 

Rohstoff, um es sociologisch und philosophisch zu verwerten, um psychologische, ge-

sellschafts-wissenschaftliche, kulturelle Schlüsse darauf zu ziehen. […] Der eigentliche 

Zweck des Buches aber ist – könnte man sagen -, festzustellen, was die Geldwirt-

schaft, besonders die moderne des 19. Jahrhunderts, aus den Menschen und der Ge-

sellschaft, aus ihren Beziehungen und Einrichtungen gemacht habe. Das Geld er-

scheint gleichsam als der Mittelpunkt, der Schlüssel, die Quintessenz modernen 

Wirtschaftslebens und –strebens. […] Nicht volkswirtschaftliche, sondern psychologi-

sche Wahrheiten auf kulturgeschichtlichem Hintergrunde werden gesucht.
178

Simmel war es also darum zu tun, über eine Analyse der Rolle des Geldes für die mo-

derne Gesellschaft eine Art Phänomenologie des modernen Lebensstils seiner Zeit zu 

entwerfen. Zwar würde es in dieser Untersuchung zu weit führen, wollte man die 

Feinheiten der ökonomischen Reflexionen Simmels diskutieren, insbesondere, da 

seine Überlegungen zwischen Die Psychologie des Geldes und Die Philosophie des 

Geldes einige bedeutsame Modifikationen erfuhren.

 

 

179

 Ausschlaggebend für Simmels Werttheorie sind zwei eng miteinander ver-

bundene Entscheidungen: Einerseits setzt Simmel in seiner Analyse der Geldströme 

bei der Kategorie des Begehrens eines Gutes an

 Ungeachtet dessen sollen die 

zentralen Thesen Simmels dennoch synthetisch zusammengefasst werden.  

180, andererseits sieht er die Geld-

wirtschaft als historische Weiterentwicklung des Tauschwesens.181

                                                                                                                                                         

diese Reform ein jahrzehntelanges Projekt war, zeigt insbesondere auch die Tatsache, dass noch 

im Jahr 1908 norddeutsche Taler ein gültige Währung waren. Vgl. hierzu: Rammstedt, Otthein: 

Vorwort, in: Georg Simmels Philosophie des Geldes. Aufsätze und Materialien, hrsg. von Otthein 

Rammstedt unter Mitwirkung von Christian Papilloud, Natàlia Cantó i Milà und Cécile Rol, Frank-

furt am Main 2003, S. 13. 
178 Schmoller, Gustav: [Rezension] Simmels Philosophie des Geldes, in: Georg Simmels ‚Philosophie 

des Geldes‘. Aufsätze und Materialen, hrsg. von Otthein Rammstedt unter Mitwirkung von Chris-

tian Papilloud, Natàlia Cantó I Milà und Cécile Rol, Frankfurt am Main 2003, S. 282. 
179 Für diese Fragen gibt es eine ausführliche Forschungsliteratur. Ein konzise verfasster Beitrag zu 

diesem Thema stammt zum Beispiel von Natàlia Cantó i Milà: Von der ‚Psychologie‘ zur ‚Philoso-
phie‘ des Geldes, in: Georg Simmels Philosophie des Geldes. Aufsätze und Materialien, hrsg. von 

Otthein Rammstedt unter Mitwirkung von Christian Papilloud, Natàlia Cantó i Milà und Cécile Rol, 

Frankfurt am Main 2003, S. 191 – 214. 
180 Vgl. hierzu: Simmel 1989, S. 55ff. 
181 Vgl. hierzu: Ebd., S. 93ff. 

 Zunächst differen-

ziert Simmel zwischen dem Inhalt des Genießens – mithin dem begehrten Objekt - 



 

52 

 

und dem Genießen-Wollenden als Subjekt. Dieses Bestreben, die enge Verflochten-

heit der Beziehungen des Geldwesens zunächst kategorial zu scheiden, um so eine 

operative Basis zu erhalten, hebt auch Otthein Rammstedt hervor: „Der Wert hafte 

zwar an den Dingen, sei aber nicht Teil der Dinge, der Wert sei wie auch die Wirklich-

keit als je eigene Kategorie zu nehmen.“182 Da nun verschiedene Menschen unter-

schiedliche Dinge besitzen und begehren, müssen sich die Dinge im Tauschakt gegen-

seitig aneinander messen. Wenn Simmel dabei den Tausch nicht nur als Vorgang des 

Gebens und Nehmens versteht, sondern diesen als durch ein „Drittes [gekennzeich-

net sieht], das entsteht, indem jeder von beiden Prozessen in absolutem Zugleich 

Ursache und Wirkung des anderen ist“183

Von dieser soziologischen Bedeutung des Wechselwirkungsbegriffs aus aber wuchs 

er mir allmählich zu einem schlechthin umfassenden metaphysischen Prinzip auf. Die 

zeitgeschichtliche Auflösung alles Substantiellen, Absoluten, Ewigen in den Fluß der 

Dinge, in die historische Wandelbarkeit, in die nur psychologische Wirklichkeit 

scheint mir nur dann vor einem haltlosen Subjektivismus und Skeptizismus gesichert, 

wenn man an die Stelle jener substantiell festen Werte die lebendige Wechselwirk-

samkeit von Elementen setzt, welche letzteren wieder der gleichen Auflösung ins 

Unendliche unterliegen. Die Zentralbegriffe der Wahrheit, des Wertes, der Objektivi-

tät etc. ergaben sich mir als Wechselwirksamkeiten, als Inhalte eines Relativismus, 

der jetzt nicht mehr die skeptische Lockerung aller Festigkeiten, sondern gerade die 

Sicherung gegen diese vermittels eines neuen Festigkeitsbegriffes bedeutete.

, so führt er bereits hier unter der Hand 

seinen fundamentalen Methodenbegriff der ‚Wechselwirkung‘ zwischen Individuen 

ein, den er selbst als ein nachgerade metaphysisches Prinzip der Vergesellschaftung 

verstand. Die Bedeutung dieses Konzepts und seine Genese erläutert er in einer 

Selbstdarstellung etwas genauer:  

 

184

Aus eben dieser Bemühung, das Begehren von Objekten als stets nur relativ und da-

durch auch historisch veränderbar zu begreifen, gelangt Simmel nun zur fundamenta-

len Bedeutung des Geldes in der modernen Gesellschaft. Dessen zentrale Funktion 

sei es nämlich, den im Tausch ausgebildeten, immer nur relativ sich konstituierenden 

Wert von Objekten symbolisch zu bezeichnen.

 

 

185 Damit konnte Simmel in der hitzig 

geführten ökonomischen Forschungsdiskussion eine durchaus eigenständige Position 

ausbilden. Weder folgte er der Extremposition, dass Geld selbst eine Ware sei, noch 

schloss er sich unhinterfragt denjenigen Theoretikern an, die der Annahme anhingen, 

dass Geld lediglich ein Symbolwert ohne eigenen Materialwert sei.186 Denn für Sim-

mel lag die tatsächliche Bedeutung des Geldes in dessen Fähigkeit, „die wirtschaftli-

che Relativität der Objekte in sich darzustellen“187

                                                           

182 Rammstedt 2003, S. 31. 
183 Simmel 1989, S. 74. 
184 Simmel 1958, S. 9. 
185 Vgl. hierzu: Simmel 1989, S. 93/121. 
186 Vgl. hierzu: Von Paschen / Schmidt, S. 59. 
187 Simmel 1989, S. 133. 

, und zwar sowohl in der histori-

schen Kontingenz als auch in der Prozessualität. Indem Simmel zudem behauptete,  



 

53 

 

dass „die Funktionen, in die das Geld sich auflöst, selbst wertvolle sind, wodurch ihm 

ein Wert zuwächst […]“188, konterte er gegen die eher naive Behauptung, dass der 

historische Übergang vom Geld als einer wertvollen Ware zu einem bloßen Zeichen 

als Wertlos-Werden des Geldes verstanden werden müsse. Paschen von Flotow sieht 

in Simmels Rede von der „Doppelrolle des Geldes“ eine Schlüsselkategorie für dessen 

Geldtheorie. Geld sei für Simmel einerseits Ausdruck einer relationalen Beziehung, 

also ein Zeichen des relativen Tauschwertes beziehungsweise des relativen Preises 

der Güter. Andererseits habe das Geld selbst Relation, insofern es in der Folge „das 

‚Geltende‘ schlechthin“ 189

 Im zweiten, „synthetisch“ genannten Teil der Studie setzt Simmels Analyse 

bei dieser spezifischen Funktion des Geldes in der modernen Gesellschaft an, ehe-

dem qualitativ voneinander unterschiedene Objekte in quantitativer Hinsicht ver-

gleichbar zu machen und dadurch ihre einstige Unvergleichbarkeit zu nivellieren. Im 

weiteren Verlauf analysiert Simmel den Stil des urbanen Lebens seiner Zeit als unmit-

telbare Folge einer forcierten Modernisierung der Lebenswelt. In den Praktiken und 

Bedeutungsdimensionen der reifen Geldwirtschaft seiner Zeit zeigt sich die Moderne 

in ihrer gleichsam anatomisch bloßgelegten, unmittelbar lesbaren Strukturbeschaf-

fenheit.

 sei, also nicht nur ein Zeichen des Tausches, sondern ein 

eigener Wert, an dem andere Werte gemessen werden. 

190 Die Stileigenheiten, die Simmel als sozial determinierte Verhaltensformen 

der Individuen in der modernen Geldwirtschaft analysiert, sind dabei sowohl räumli-

cher als auch zeitlicher Natur. Erstens eigne dem modernen Individuum eine psychi-

sche, sich wiederum räumliche ausdrückende Distanz zu den Mitmenschen und zu 

den Sachverhalten des Lebens. Diese Fähigkeit entstehe gerade bei Individuen, die in 

einer von der Geldwirtschaft geprägten Gesellschaft leben, da sie gezwungen seien, 

ihre Bedürfnisse zeitlich hinauszuschieben.191 Zweitens weisen die Subjekte der 

Großstadt einen deutlich beschleunigten Lebensrhythmus192 und ein erhöhtes Tempo 

in ihren alltäglichen Verrichtungen auf, wobei auch dieses Phänomen aus den erhöh-

ten Zirkulationsgeschwindigkeiten von Geldeinheiten und Waren erklärt wird.193

Für den absoluten Bewegungscharakter der Welt gibt es nun sicher kein deutlicheres 

Symbol als das Geld. Die Bedeutung des Geldes liegt darin, daß es fortgegeben wird; 

sobald es ruht, ist es nicht mehr Geld seinem spezifischen Wert und Bedeutung nach. 

Die Wirkung, die es unter Umständen im ruhenden Zustand ausübt, besteht in einer 

Antizipation seiner Weiterbewegung. Es ist nichts als der Träger einer Bewegung, in 

dem eben alles, was nicht Bewegung ist, völlig ausgelöscht ist, es ist sozusagen actus 

 Zu-

dem erhebt Simmel die ‚Bewegtheit‘ der modernen Welt, die sich in den Geldströ-

men manifestiere, zu einem Faktor, der Gesellschaft überhaupt erst konstituiert:  

 

                                                           

188 Ebd., S. 248. 
189 Von Paschen / Schmidt 2003, S. 59 / 60. 
190 Vgl. hierzu: Rammstedt 2003, S. 37. 
191 Vgl. hierzu: Simmel 1989, S. 659ff. 
192 Vgl. hierzu: Ebd., S. 676ff. 
193 Vgl. hierzu: Simmel 1989, S. 696ff. 



 

54 

 

purus; es lebt in kontinuierlicher Selbstentäußerung aus jedem gegebenen Punkt he-

raus und bildet so den Gegenpol und die direkte Verneinung jedes Fürsichseins.
194

Das Geld und die moderne Geldwirtschaft in ihrer historisch weitest entwickelten 

Stufe wurden also für Simmel zu den wichtigsten Gradmessern des modernen Le-

bens. Die Moderne zeigt sich für Simmel in einer zunehmenden Bewegtheit des Le-

bens, die in allen gesellschaftlichen Bereichen und eben auch im Leben der einzelnen 

Individuen spürbar wird. Im Geld fand Simmel mithin ein Phänomen, das ihm als eine 

sich selbst beschleunigende, alle Facetten des Lebens ergreifende Krafteinwirkung 

erschien. Die dafür notwendige Energie jedoch schöpft es insbesondere aus dem 

subjektiven Begehren jedes einzelnen Individuums nach bestimmten Objekten. So 

entdeckte Simmel in den Geldströmen und schließlich – in einer Metaebene - in der 

Metapher der ‚Bewegtheit‘ eine fundamentale Denkfigur für seine Kulturtheorie.

 

 

195

 Welche Rolle aber spielte diese Denkfigur der Bewegtheit in Simmels Refle-

xionen in epistemologischer Perspektive? Wie angedeutet wurde, greift Simmel in 

seinen Beschreibungen des modernen Lebensstiles immer wieder auf Metaphern des 

Fließens und des Erstarrens zurück.

  

196 In theoretisch ausgearbeiteter Form findet sich 

dieses Konzept als Kulturmodell des Fließens und Erstarrens in dem Aufsatz Der Be-

griff und die Tragödie der Kultur. Dort vergleicht Simmel den Kulturprozess mit einem 

Fluss, an dessen Ufern sich Sedimentierungen - die ‚Objektivationen‘ des Lebens - 

ablagern. Mit Blick auf Simmels spätere Kulturtheorie deutet Aleida Assmann Sim-

mels Metaphorik zur Beschreibung von Kulturprozessen als eine Inanspruchnahme 

‚absoluter Metaphern‘ im Sinne Hans Blumenbergs. Diese können nicht mehr als 

bildhaft-rhetorische Einkleidungen von abstrakten Gedankenkonstrukten angesehen 

werden, sondern seien selbst schon der Klartext. Das heißt, Simmels Metaphern des 

Fließens und des Erstarrens „wären vielmehr zu bestimmen als Grenzwerte jenes 

Spannungsfeldes, in dem sich Kultur grundsätzlich konstituiert und kulturelles Leben 

immer schon bewegt“.197 Die Umkehrung des traditionellen Verhältnisses von Meta-

pher und Klartext in der ‚absoluten Metapher‘ finde ihre Begründung – so Hans Blu-

menberg - darin, dass manche Metaphern selbst wissensgenerierend seien, ohne sich 

auf eine ‚dahinter‘ zu findende Vorstellung zu beziehen.198

                                                           

194 Simmel 1989, S. 714. 
195 Vgl. hierzu: Frisby 1989, S. 90. 
196 Vgl. hierzu: Der Begriff und die Tragödie der Kultur, in: Ders. Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 

1918, Bd. 1., hrsg. von Rüdiger Kramme und Angela Rammstedt [GSG 12], Frankfurt am Main 2001, 

S. 200. 
197 Assmann 1991, S. 181. 

 Sie seien nötig für eine 

198 Vgl. hierzu: Blumenberg, Hans: Geld oder Leben. Eine metaphorologische Studie zur Konsistenz 
der Philosophie Georg Simmels, in: Ästhetik und Soziologie um die Jahrhundertwende: Georg Sim-

mel [Studien zur Literatur und Philosophie des neunzehnten Jahrhunderts, Bd. 27], hrsg. von Han-

nes Böhringer und Karlfried Gründer, Frankfurt am Main 1976, S. 122. An dieser Stelle sei noch ein 

in der Argumentation vorausgreifender Hinweis beigefügt: In dem Unterkapitel zu den Medien- 

und Zeichendiskursen in der zweiten Rodin-Interpretation wird sich zeigen, dass Simmel Reflexio-

nen zur Kunst in seiner Beschäftigung mit den Werken des französischen Bildhauers gerade an 

diese Problematik gelangt: Denn durch den gesamten Aufsatz zieht sich die weitgehend unent-



 

55 

 

Urbarmachung von Wissensbereichen, die sich noch nicht in abstrakter Terminologie 

und in ausgearbeiteten Metakonzepten fassen lassen können. Tatsächlich kann man 

feststellen, dass Simmel mit der Metapher der Bewegtheit, für die Heraklits Philoso-

phie der ideale Referenzpunkt ist, eine Denkfigur gefunden hatte, die es ihm erlaub-

te, Kulturprozesse im Denken überhaupt erst begrifflich fassbar und dadurch begreif-

lich zu machen. 

 Die im ‚synthetischen‘ Teil seiner Studie entwickelten Thesen wurden von 

Simmel schließlich in dem ursprünglich als Vortrag konzipierten und im Jahr 1903 im 

Jahrbuch der Gehe-Stiftung Dresden veröffentlichten Aufsatz mit dem Titel Die Großs-

tädte und das Geistesleben in verdichteter Form präsentiert.199 Dieser Aufsatz kann 

daher als eine Art Thesenschrift der wissenschaftlichen Ergebnisse aus Die Philoso-

phie des Geldes verstanden werden, wobei der Akzent weniger auf der Geldtheorie 

als vielmehr auf einer Phänomenologie des urbanen Großstadtmenschen liegt. Sim-

mel beschreibt die Wirkung des Geldes als eine umfassende Rationalisierung der 

Lebenswelt, die nicht nur eine deutliche Zunahme von berechnenden Verhaltenswei-

sen im sozialen Leben notwendig mache, sondern zugleich berechnende Charaktere 

produziere.200 Die „Steigerung des Nervenlebens“ in der Großstadt wird mithin als 

Hauptquelle für die berechnende Verstandesmäßigkeit gesehen, die laut Simmel 

besonders häufig bei Bewohnern von großen Städten beobachtet werden kann. 

Simmel sieht darin ein psychisches ‚Schutzorgan‘ des Menschen, das eben jener Bla-

siertheit vorbeugen soll, die Simmel in dem Aufsatz Über Kunstausstellungen noch als 

Resultat der konstanten Reizüberforderung gesehen hat.201

                                                                                                                                                         

schiedene Frage, ob in Rodins Figuren die Bewegtheit als Abbild des modernen Lebens zu fassen 

und somit im Sinne einer Mimesis-Theorie zu begreifen sei, oder aber ob diese Bewegtheit – zei-

chentheoretisch gesprochen – selbst der Signifikant einer Kunst geworden ist, die auf keinen eige-

nes Signifikat mehr verweist.  
199 Vgl. hierzu: Editorischer Bericht GSG 7, S. 351 – 369, S. 367. 
200 Vgl. hierzu: Simmel 1995c, S. 118/119. 
201 Vgl. hierzu: Ebd., S. 117. 

  

 In diesem Kapitel wurde also gezeigt, wie sich Simmel in den 1890er Jahren in 

sensibler Reaktion auf die veränderten gesellschaftlichen Bedingungen seiner Zeit 

allmählich ein Konzept des modernen Individuums erarbeitete. Das folgende Kapitel, 

in dessen Zentrum die Aufsätze zu Rodin stehen, soll nachvollziehbar machen, wie 

dieses kulturtheoretische und soziologische Konzept der Bewegtheit der Moderne, 

das im Böcklin-Aufsatz noch nicht präsent war, im Zeitraum von 1902 bis 1909 all-

mählich in das Feld der Ästhetik und der Kunsttheorie wanderte. Auguste Rodin wur-

de für Simmel zum Bildhauer des modernen Menschen, da ihm seine künstlerische 

Vision des Subjekts in der Moderne als bildhaft-evidentes Äquivalent seiner eigenen 

soziologisch-philosophischen Theorie erschien. In der Rodin-Interpretation von 1909 

wird Simmel in den Skulpturen und Plastiken des Bildhauers eine Darstellungsform 

des modernen Subjekts entdecken, in dem die vermeintlichen ‚Schutzreaktionen‘ des 

tatsächlichen Lebens in der Sphäre der Kunst aufgehoben sind und der Mensch 

gleichsam ungesichert in die Bewegungsströme der Modernität einfließt. 



 

56 

 

6. DIE ERFINDUNG DES KÜNSTLERS DES MODERNEN MENSCHEN IM ZEICHEN 

DER BEWEGTHEIT: SIMMELS RODIN-INTERPRETATIONEN 
 

So wie Baudelaire in seiner berühmten Schrift über den französischen Maler Cons-

tantin Guys eine neue Ästhetik der Flüchtigkeit in die Kunsttheorie einführte, so war 

es Simmels Ambition, Rodin seinem Publikum in seinen zwei Werks-Interpretationen 

von 1902 und 1909/11 als Verkörperung und Inbegriff des modernen Künstlers nahe-

zubringen. Im folgenden Kapitel wird zunächst nach dem ‚Lebendigkeits‘-Topos ge-

fragt, der die Rodin-Rezeption in Frankreich und Deutschland in weiten Teilen be-

stimmte und auf den Simmels Interpretationen aufsatteln konnte. Sodann soll ge-

zeigt werden, wie Simmel in einem Nachruf auf den Künstler über eine Schilderung 

ihrer Begegnungen die grundlegende Stoßrichtung seiner kunstphilosophischen 

Interpretation – die intellektuelle Durchdringung der Künstlers und seines enigmati-

schen Werks - dupliziert und dadurch inszenatorisch präsentiert. Schließlich sollen 

die zwei Aufsätze unter verschiedenen Aspekten in einer Folge von close reading-

Lektüren und kontextualisierenden Passagen näher untersucht werden, wobei Fra-

gen der Rezeption des ersten Simmel-Aufsatzes, der Konstruktion eines modernen 

Subjektbegriffs im Kontext philosophischer und psychologischer Überlegungen und 

Reflexionen zur Medialität der Skulpturen und Plastiken Rodins behandelt werden 

sollen. 

 

 

6.1. „LEBENDIGKEIT“ IN RODINS WERKEN ALS CHIFFRE DER MODERNITÄT 

 

Auguste Rodins wurde spätestens in den 1870er Jahren durch einen medienwirksa-

men Paukenschlag einer breiten Öffentlichkeit bekannt. In einer von der Malerei des 

internationalen Naturalismus und Impressionismus dominierten Epoche löste die 

öffentliche Präsentation seiner Bronzeplastik mit dem abstrakt-geheimnisvollen Titel 

Das eherne Zeitalter (L’Âge d’airain) in Belgien einen regelrechten Kunstskandal 

aus.202 Rodins lebensgroßer Akt eines jungen Mannes, der mit geschlossenen Augen, 

angehobenem Kopf und leicht geöffneten Mund die Rechte an das Haupt führt, wäh-

rend sich seine Linke mit angewinkelten Armen und einer sich schließenden Hand auf 

einen Speer zu stützen scheint, wurde vorgeworfen, ein Abguss vom lebenden Mo-

dell zu sein. Kritiker wie Ausstellungsbesucher sahen sich in ihren Sehgewohnheiten 

irritiert, wenn nicht gar betrogen. Bei der ersten öffentlichen Präsentation der Plastik 

in Brüssel bekundete ein Kritiker seine zwiespältigen Gefühle gegenüber einem Werk, 

das durch seine lebendige Wirkung zwar einerseits den Betrachter in den Bann zog, 

andererseits jedoch als Täuschungsversuch erschien. Dieser Kritiker äußerte die Ver-

mutung, dass Rodin diese Figur nicht eigenhändig erschaffen habe.203

                                                           

202 Vgl. hierzu: Getsy 2003, S.297. 
203 Vgl. hierzu: Ebd., S. 298. 

 Obgleich die 



 

57 

 

Gestalt eine kräftig-muskulöse Körperstruktur aufweist und auf den ersten Blick im 

Kontrapost zu stehen scheint, lässt ihre Ponderation kaum den Eindruck einer stabi-

len Haltung zu. Dadurch setzte sich Rodin über die konventionalisierten Bildschemata 

der klassizistischen und historistischen Bildhauerei hinweg. Die Figur scheint ihren 

Körper eher in einem labilen Gleichgewicht zwischen dem linken und dem rechten 

Fuß zu halten. So bildet sich ein ambivalenter Eindruck, der durch die nicht vollstän-

dig ausgebildete Gegenläufigkeit von Hüft- und Schulterachse noch verstärkt wird. 

Diese Wirkung wird außerdem durch die frappierende Sinnlichkeit der Oberflächen-

gestaltung der Bronzeplastik verstärkt, die schnell das Schlagwort von der ‚Lebendig-

keit‘ der Figur aufkommen ließ. David J. Getsy beschreibt den spezifischen Effekt des 

Kunstwerks als Resultat einer künstlerischen Verschiebung der bildhauerischen Ge-

staltungsaufgabe von einer Betonung der körperlichen Masse und des Volumens hin 

zu einer intensiven Erkundung der Körperoberflächen im Sinne einer artifiziell er-

schaffenen Epidermis.204

 Dieser Topos der ‚Lebendigkeit‘ lässt sich auch in der deutschsprachigen Re-

zeption des Künstlers feststellen. Der Kunstkritiker Hermann Helferich alias Emil Heil-

butt beispielsweise, der Rodin in Begleitung Hugo von Hofmannsthals im Jahr 1900 in 

dessen Atelier besuchte

 

205, sprach in einem 1893 in der Zeitschrift Freie Bühne veröf-

fentlichten Artikel über Rodin als Repräsentanten einer modernen, ‚lebendigen‘ Rich-

tung der Kunst, zu der auch Whistler zu zählen sei: „Whistler, der den Traum malt, 

und der Bildner Rodin, der das Leben giebt. Das Leben in der Plastik zu geben, ist 

etwas ebenso Neues, nicht Dagewesenes, wie jener Traum voll Mysterium, Zartheit 

der Farbe, Reinheit und Idealität des Geschmacks in der Malerei Whistlers.“206 Die 

wachsende Bedeutung Rodins in Deutschland lässt sich jedoch nicht nur durch Aus-

sagen von Kritikern belegen, sondern zeichnet sich auch im Ausstellungs- und Mu-

seumbereich ab.207 Hugo von Tschudi setzte sich bereits bei seinem Amtsantritt im 

Jahr 1896 dafür ein, dass unter den Ankäufen von Werken französischer Künstler 

auch Rodins Name zu finden sei.208 Schließlich trugen auch Stifter und Mäzene dazu 

bei, den Namen Rodin im Berlin der vorletzten Jahrhundertwende bekannt zu ma-

chen. Der Berliner Bankier Koenigs vermachte der Nationalgalerie neben Klingers 

Amphitrite und zahlreichen Gemälden zum Beispiel von Leibl, Daubigny oder Segan-

tini auch Rodins Marmorgruppe Der Mensch und sein Gedanke.209

                                                           

204 Vgl. hierzu: Ebd., S. 299. 
205 Vgl. hierzu: Renner, Ursula: „Die Zauberschrift der Bilder“. Bildende Kunst in Hofmannsthals 
Texten, Freiburg im Breisgau 1999, S. 345. 
206 Helferich, Hermann: Ueber die Salons. Ein Brief. In: Freie Bühne 4, 1893, S. 682. 
207 Claude Keisch hat in einem Artikel für die Zeitschrift Forschungen und Berichte die Rodin-

Rezeption in Deutschland intensiv untersucht. Keisch hebt als wichtige Protagonisten in der Förde-

rung der Bekanntheit des französischen Bildhauers neben Felix Koenigs insbesondere den Verleger 

Georg Hirzel hervor. Vgl. hierzu: Keisch, Claude: Rodin im Wilhelminischen Deutschland. Seine 
Anhänger und Gegner in Leipzig und Berlin, in: Forschungen und Berichte. Staatliche Museen zu 

Berlin, 29/30, 1990, S. 251 – 301. 
208 Vgl. hierzu: Teeuwisse 1986, S. 201. 
209 Vgl. hierzu: Ebd., S. 215 / 216. 

 1903 konnte von 



 

58 

 

Tschudi schließlich Das eherne Zeitalter erwerben, 1905 sogar den Denker.210 Wie 

diese eindeutige Ankaufspolitik demonstriert, wurde Rodin als Inbegriff einer moder-

nen Kunstrichtung betrachtet, wobei die kunsttheoretischen Unterschiede zwischen 

Rodins symbolistischen Bildwelten und dem impressionistischen Zugriff auf das mo-

derne Leben, wie es vorbildlich durch Manet repräsentiert wurde, wohl weniger ins 

Gewicht fielen als die Übereinstimmungen in einem stilistischen Idiom, das den ma-

teriellen Aspekt des Kunstwerks – die Sichtbarkeit des Pinselduktus in der Malerei 

und die Bearbeitungsspuren im Stein in der Skulptur und Plastik – hervorhebt. Erwar-

tungsgemäß stand Kaiser Wilhelm II. Rodin eher ablehnend bis belächelnd gegenü-

ber. Claude Keisch berichtet von einem Gespräch zwischen dem Kaiser und dem Be-

gas-Schüler August Kraus, das 1903 stattgefunden haben soll: Während dieser Unter-

redung soll sich Wilhelm II. über Rodins Balzac-Standbild sowie dessen Zeichnungen 

mokiert haben.211

6.2. DER PHILOSOPH UND SEIN KÜNSTLER: CHRONOLOGIE UND NACHTRÄGLICHE INSZE-

NIERUNG EINER KUNSTPHILOSOPHISCHEN ANNÄHERUNG 

 

 

 

 

Es lässt sich heute kaum mit restloser Sicherheit feststellen, in welchem Jahr Simmel 

zum ersten Mal Werke von Rodin sah. Sicherlich besteht die Möglichkeit, dass Sim-

mel Rodins Werke bereits durch Abbildungen in Zeitschriften recht früh kannte. Mit 

gutem Recht darf auch vermutet werden, dass ihm die Werke des französischen Bild-

hauers nicht erst auf der Pariser Weltausstellung des Jahres 1900 begegnet sind212, 

sondern dass er sie bereits aus den Ankäufen der Berliner Nationalgalerie unter der 

Leitung Hugo von Tschudis kannte. Im Jahr 1900 zeigte die Berliner Secession Werke 

von Rodin in ihrem Pavillon in der Kantstraße.213 Da Simmel mit Sezessionskünstlern 

wie Rainer Lepsius und dessen Gattin Sabine214 eng befreundet war und mit ihnen in 

seinem Salon verkehrte, scheint hier die Wahrscheinlichkeit sehr groß, dass er Rodins 

Kunst bei einem Ausstellungsbesuch sah. Sicher überliefert ist dagegen, dass Simmel 

zur großen Rodin-Ausstellung im Sommer 1902 nach Prag reiste.215

                                                           

210 Vgl. hierzu: Ebd., S. 216. 
211 Vgl. hierzu: Keisch 1990, S. 286. 
212

 Vgl. hierzu: Schmoll gen. Eisenwerth 1976, S. 19. 
213 Vgl. hierzu: Teeuwisse 1986, S. 249. 
214 Sabine Lepsius berichtet in Kurt Gassens und Michael Landmanns Buch des Dankes an Georg 
Simmel, dass sie den Philosophen bereits seit ihrem 12. Lebensjahr kannte. Vgl. hierzu: Lepsius, 

Sabine: Erinnerungen an Simmel, in: Buch des Dankes an Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, 

Bibliographie, hrsg. von Kurt Gassen und Michael Landmann, Berlin 1958, S. 198 – 200. 
215 Davon berichtet die Simmel-Schülerin Margaret Susman, die den Philosophen auf dieser Reise 

begleitete. Aus einer Briefstelle Susmans an ihren Freund Erwin Kirchner wird deutlich, dass Rodins 

Werke wohl als künstlerisch ausgesprochen anregend empfunden wurden: „Die Rodins waren 

teilweise überwältigend – ich wollte Dir davon erzählen, aber das wäre nichts“. Vgl. hierzu: Editori-
scher Bericht, in: Georg Simmel. Aufsätze und Abhandlungen 1901 – 1908, Bd. 1, hrsg. von Rüdiger 

Kramme, Angela Rammstedt und Otthein Rammstedt GSG 7, Frankfurt am Main 1995, S. 358. 

 Im selben Jahr, 

nämlich am 29. September 1902, veröffentlichte er dann in der Feuilleton-Beilage 



 

59 

 

Der Zeitgeist des Berliner Tageblatts den Artikel Rodins Plastik und die Geistesrich-

tung der Gegenwart, der somit als erstes schriftliches Zeugnis für Simmels Auseinan-

dersetzung mit dem Werk des Bildhauers gelten kann. Die Anregung, diesen Artikel 

zu schreiben, stammte aber nicht nur von dem Ausstellungsbesuch, sondern resul-

tierte auch aus dem Ansehen, das Rodin im unmittelbaren Umfeld Simmels zu dieser 

Zeit genoss. So wurde über diesen Künstler im Berliner Kulturleben-Club debattiert, 

in dessen Komitee Simmel aktiv mitwirkte.216

 Wie aus der Korrespondenz Simmels mit Rodin und aus seinem Nachruf auf 

den Künstler aus dem Jahr 1917 zu erfahren ist, sandte der Philosoph ein Exemplar 

seines Aufsatzes an den Bildhauer, der sich den Text übersetzen lies, um sich an-

schließend in einem nicht mehr erhaltenen Brief dafür zu bedanken und Simmel in 

sein Atelier nach Meudon einzuladen.

  

217 Von diesem Besuch berichtete Simmel aus-

führlich in dem ‚Erinnerung an Rodin‘ betitelten und in der Vossischen Zeitung veröf-

fentlichten Nachruf.218 Die Erzählung dieser Begegnung entwickelt sich von einer 

leichtfüßig erzählten Anekdote, die das erste, eher ernüchternde Treffen zwischen 

Simmel und Rodin schildert, zu einer in der Gattung des Nachrufs realisierten Selbst-

inszenierung des Philosophen als exzeptionellem Hermeneuten der Rodinschen 

Kunst. Simmel berichtet über seine anfängliche Enttäuschung über Rodin, dem er in 

seinem Stadtatelier in Anwesenheit zahlreicher Besucher begegnete: Der Bildhauer 

sei ein „kleiner, breitschultriger Mann von riesiger Körperkraft“, der „den Fremden-

führer an seinen eigenen Werken machte“219. Erst nachdem Simmel dem Künstler 

seine tiefe Vertrautheit mit dessen Kunstwerken offenbarte, indem er „anfing, zu 

sagen, wie ich meinerseits die Dinge deutete“, folgte eine Einladung in die intimere 

Atmosphäre des Ateliers von Meudon. Doch auch hier begegnete Simmel in Rodin 

eine Person, die sich „mit Vorliebe in allgemeinen Redensarten von ziemlich abge-

brauchtem Pathos“ 220 ergehe. Doch Simmels hartnäckige philosophische Nachfragen 

erwiesen sich schließlich als erfolgreich, denn die „individuelle, konventionsfreie 

deutsche Aeußerungsart schien ihm sympathisch zu sein.“221

                                                           

216 Vgl. hierzu: Editorischer Bericht GSG 7, Frankfurt am Main 1995, S. 358. 
217 Eine Variation dieses historischen Ablaufes des Kontaktes zwischen Simmel und Rodin erzählt 

Simmels Sohn Hans. Nach dessen Bericht habe sich der französische Künstler, während Simmel 

sich in Paris aufhielt, eine Inhaltsangabe des Aufsatzes anfertigen lassen und Simmel sodann einge-

laden. Vgl. hierzu: Simmel, Hans: Auszüge aus den Lebenserinnerungen, in: Ästhetik und Soziologie 

um die Jahrhundertwende: Georg Simmel, hrsg. von Hannes Böhringer und Karlfried Gründer, 

Frankfurt am Main 1946, S. 262. 
218 Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Erinnerung an Rodin, in: Ders.: Aufsätze und Abhand- 

lungen 1909 – 

1918, Bd. 2, hrsg. von Klaus Latzel [GSG 13], Frankfurt am Main 2000, S. 307 –312. [Original: Voss- 

ische Zeitung, Nr. 606, 27. November 1917, Abendausgabe]. Vgl. zudem hinsichtlich der Veröffent- 

lichung: Editorischer Bericht GSG 13, in: Simmel, Georg: Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 1918, 

Bd. 2, hrsg. von Klaus Latzel [GSG 13], Frankfurt am Main 2000, S. 414. 
219 Simmel 2000, S. 307. 
220 Ebd., S. 307. 
221 Ebd., S. 308. 

 So sei es doch noch zu 

einer Unterredung gekommen, in der Rodin über Kunst in einer Weise philosophiert 



 

60 

 

habe, die „in der Richtung auf das Hauptsächlichste und Substanzielle, unter völliger 

Gleichgültigkeit gegen alles bloß Technische und Effektvolle, mit einer unglaublichen 

Sensibilität für die feinsten Nuancen der Erscheinungen“222

 In der Zeit von 1905 bis 1908 folgten weitere freundschaftliche Besuche in 

Meudon.

 gegangen sei.  

 In dieses dramatische Handlungsgeschehen, das oberflächliche Gesellschafts-

rituale und marktschreierische Effekthascherei gegen philosophischen Tiefgang und 

Authentizität ausspielt und dabei nationalen Klischeebildungen kaum ausweicht, 

bettet Simmel seine eigene Inszenierung als tiefgründiger Exeget des Rodinschen 

Werkes, dem es gelungen sei, durch die Schichten gesellschaftlicher Maskeraden auf 

den philosophischen Grund der Kunst der Moderne zu dringen. Doch verbirgt sich 

hinter Simmels Erzählung von dem unerwarteten Wandel seines Rodin-Bildes auch 

die Strategie, möglichen Vorurteilen gegenüber Rodin als oberflächlichem und gesell-

schaftskonformem Künstler zu begegnen. Denn Simmels Schilderung legt dem Leser 

in geschickt erzählter Weise nahe, dass es einer gewissen philosophischen Hartnä-

ckigkeit bedürfe, um zum eigentlichen Wesenskern der Kunst Rodins vorzudringen. 

Simmels Nachruf auf Rodin dient also in doppelter Hinsicht als gezielte Werbemaß-

nahme: Rodin wird hier als tiefgründiger Künstler vorgeführt und Simmel als derjeni-

ge Philosoph, der diese Bedeutungsschicht erst zu Tage förderte. 

223

Cher maître, Je vous prie de bien vouloir agréer la dédication du petit livre que je 

vous envoie aujourd’hui. Elle n’exprime pas seulement ma vénération pour le plus 

grand artiste de notre temps, mais elle témoignera encore des souvenirs que m’ont 

laissés les heures que je pus passer chez vous ; elles m’ont convaincu que c’est bien 

l’homme même qui est le chef-d’œuvre de l’artiste.

 Am 30. November 1906 schickte Simmel ein Exemplar seines Buches 

Kant und Goethe an Rodin und fügte folgende Sätze hinzu:  

 

224

Schließlich hielt Simmel im Winter des Jahres 1908/09 im ‚Verein für Kunst‘ in Berlin 

einen Vortrag über Rodin. Am 16. Februar 1909 sprach er erneut unter dem Titel 

Bewegung in der Plastik über Rodins Kunst, diesmal vor einem ausgewählten Mitglie-

der- und Gästekreis der im November des Vorjahres ins Leben gerufenen ‚Vereini-

gung für ästhetische Forschung‘. Der Gründungsvorstand dieser Gesellschaft, die sich 

laut Selbstbeschreibung der Aufgabe widmete, „durch Vorträge und mündlichen Ge-

dankenaustausch zwischen Vertretern philosophischer, historischer, ethnologischer 

und naturwissenschaftlicher Kunstforschung sowie theoretisch interessierten Künst-

lern die Anschauungen über Wesen und Aufgaben der Kunst und der einzelnen Küns-

te zu vereinheitlichen und zu vertiefen“, gehörten prominente Berliner Hochschulleh-

 

  

                                                           

222 Simmel 2000, S. 308. 
223 Vgl. hierzu: Editorischer Bericht, in: Georg Simmel. Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 1918, Bd. 

1 [Georg-Simmel-Gesamtausgabe, hrsg. von Otthein Rammstedt, Bd. 12], hrsg. von Rüdiger Kram-

me und Angela Rammstedt, Frankfurt am Main 2001, S. 497. 
224 Vgl. hierzu: Simmel, Georg: Brief an Auguste Rodin vom 30. November 1906, in: Briefe 1880 – 

1911, bearbeitet und hrsg. von Klaus Christian Köhnke [GSG 22], Frankfurt am Main 2005, S. 

558/559. Die Information über das Buch stammt aus dem Textkommentar ebd., S. 559. 



 

61 

 

rer wie Max Dessoir und Heinrich Wölfflin an. Aus diesen Vorträgen ging der Essay 

Die Kunst Rodins und das Bewegungsmotiv in der Plastik hervor, der in der Zeitschrift 

Nord und Süd im Jahr 1909 publiziert wurde. 1911 schließlich veröffentlichte Simmel 

den gleichen Artikel mit einer einleitenden Erörterung zur Bildhauerei Constantin 

Meuniers und einigen zusätzlichen – und in theoretischer Hinsicht fundamental wich-

tigen - Absätzen in dem Sammelband Philosophische Kultur unter dem schlichten 

Titel Rodin.225

6.3. RODINS ‚BESEELUNG‘ DER BILDHAUERKUNST: SIMMELS AUFSATZ RODINS PLASTIK 

UND DIE GEISTESRICHTUNG DER GEGENWART (1902) UND SEINE REZEPTION DURCH JU-

LIUS MEIER-GRAEFE 

  

 

 

 

Beide Aufsätze zu Rodin aus den Jahren 1902 und 1909 bilden aus textgeschichtlicher 

Perspektive wichtige Dokumente, um die Genese und die intellektuelle Weiterent-

wicklung der Kunstphilosophie Simmels in diesen Jahren nachvollziehen zu können. 

Vergleicht man beide Texte miteinander, so wird durch die teilweise zitathaften 

Übernahmen deutlich, dass Simmel zwar das Grundgerüst seiner Rodin-

Interpretation beibehielt, aber dass er es in entscheidender Weise um den Problem-

komplex der Bewegtheit in der modernen Kunst erweiterte.  

 Wie bereits in dem Text zu Arnold Böcklins Landschaftsgemälden und im 

Gegensatz zu der Rodin-Monographie Rainer Maria Rilkes verzichtet Simmel auch in 

diesen Texten auf die Interpretation von singulären Werken des französischen Künst-

lers. Darüber hinaus blendet Simmel auch noch den gesamten Aspekt der komplexen 

Ikonographie Rodins aus, der letztendlich unentbehrlich für eine Interpretation der 

symbolistischen Motivik wäre.226

                                                           

225 Vgl. für diese Hintergrundinformationen: Editorischer Bericht GSG 12, S. 497 – 499. 
226 Alex Potts bezieht Simmels bewusste Vernachlässigung individueller Werke auf dessen philoso-

phiegeschichtlichen Hintergrund: „But Simmel’s engagement with the sculptural aspect of Rodin’s 

work still occurs at quite an abstract level, based on the Hegelian idea that art plays out the under-

lying dialectic in a culture between inner subjective spirit and outer objective substance and bodily 

existence.” Vgl. Hierzu: Potts 2000, S. 74. Demgegenüber wäre die Vermutung auszusprechen, dass 

Simmels Verzicht auf die Interpretation individueller Werke Rodins womöglich auch als konse-

quente Fortsetzung der Rodinschen Entsemantisierung seiner Werke, die der französische Künstler 

durch seine Technik der Fragmentierung und Montage vor allem im Spätwerk inszenierte, in der 

Textebene zu verstehen sei. Vgl. hierzu: Schmoll, gen. Eisenwerth, Joseph Adolph: Rodin zwischen 
Tradition und Innovation. Fragment, Torso, Deformation, Montage im Dienst der Expression, in: 

Kat.Ausst. Vor 100 Jahren. Rodin in Deutschlang [Bucerius Kunst Forum, 18. Februar bis 25. Mai 

2006, Skulpturensammlung, Staatliche Kunstsammlung Dresden, 10. Juni bis 13. August 2006], 

hrsg. von Michael Kuhlemann und Hélène Pinet, München 2006, S. 20ff. 

 Diese auffällige Herangehensweise darf sicherlich 

als bewusst gewählte Methode verstanden werden: Rodin soll gerade nicht primär 

als Künstler der symbolistischen Richtung vorgestellt werden, dessen Imaginations-

kraft sich auf psychologisch aufgeladene und von der gesellschaftlichen Wirklichkeit 

abgekapselte Bildwelten richtet. Entgegen einer solchen Deutungsebene präsentiert 

Simmel Rodin als einen revolutionären Künstler, dem durch die Visualisierung einer 



 

62 

 

lebendigen Bewegtheit des Subjekts eine Abwendung aus akademisch-idealistischer 

Erstarrung gelungen ist und dessen Werke dadurch ihren historischen Platz mitten im 

modernen Leben finden.  

 Sicherlich hat Simmels erster Aufsatz zu Rodin mit dem Titel Rodins Plastik 

und die Geistesrichtung der Gegenwart einen festen Stellenwert in der Rezeptionsge-

schichte dieses Künstlers.227 Dennoch erweist er sich im Vergleich zu dem sieben 

Jahre späteren Aufsatz als eher konventionell. Simmel knüpft hier an den Topos der 

‚Lebendigkeit‘ der Rodinschen Werke an und stilisiert den französischen Künstler zum 

heroischen Überwinder zweier Kunsttraditionen, die in künstlerische Erstarrung gera-

ten seien. Dabei prangert er den „Naturalismus“ im Sinne einer bloß kopierenden 

Verdoppelung der Wirklichkeitseindrücke und den „Konventionalismus“ als vollstän-

dige Auslieferung der Kunst an historisch verbürgte Stile an: Diese seien lediglich die 

„künstlerischen Reflexe der beiden Vergewaltigungen des neunzehnten Jahrhun-

derts: Natur und Geschichte“.228 Wenn Simmel Rodins Kunst mit dem Naturalismus 

kontrastiert, so muss dies freilich im Sinne einer kunsttheoretischen Extremvariante 

dieses Stilbegriffes verstanden werden, und weniger als das übergreifende Konzept 

der secessionistischen Kunstrichtung, unter der auch Liebermanns impressionistische 

Gestik des Pinselduktus und Rodins Figurenauffassung fallen.229 Abgesehen von Sim-

mels eigenwilliger Semantik der Begriffe „Naturalismus“ und „Konventionalismus“ ist 

hier die Trias „Natur“ – „Geschichte“ – „Leben“ signifikant, da gerade der letzte Be-

griff in der lebensphilosophischen Strömung eine regelrechte Losung gegen die vor-

herrschende Diskursmacht der Natur- und der Geschichtswissenschaft bildete.230 

Henri Bergson, den Simmel erst relativ spät für sich entdeckte231

                                                           

227 Vgl. hierzu: Schmoll-Eisenwerth 1977, S. 20. 
228 Simmel 1995, S. 95. 
229 Vgl. hierzu: Paret 1981, S. 2. Tatsächlich ist der Naturalismus-Begriff ein Schillernder, der auch in 

Simmels Auseinandersetzung vielfache Schattierungen und Bewertungen erfahren hat. Zudem 

überdachte Simmel den im Rodin-Aufsatz noch eher abwertend gemeinten Naturalismus-Begriff in 

dem postum veröffentlichten Aufsatz Zum Problem des Naturalismus radikal neu und definierte 

naturalistische Kunst nicht als den Versuch, die ‚Wirklichkeit‘  dokumentarisch abzubilden, sondern 

gerade als Visualisierung des „psychologische[n] Lebens des Künstlers“. Als Gegenbegriff schlägt 

Simmel konsequenterweise auch nicht den Kunstbegriff des l’art pour l’art vor, sondern eine 

‚Ideenkunst‘, in der „das Kunstwerk sich seiner Form und Bedeutung nach von seinen Zeugungs-

kräften gelöst hat“. Vgl. hierzu: Simmel 2004, S. 225.  
230 Eine konzise, wenngleich auch nicht mehr ganz aktuelle Einführung in die Lebensphilosophie 

stammt von Karl Albert. Vgl. hierzu: Albert, Karl: Lebensphilosophie. Von den Anfängen bei Nietz-
sche bis zu ihrer Kritik bei Lukács, Freiburg/München 1995 
231 Michael Landmann weist darauf hin, dass sich Simmel ab ca. 1908 eingehender mit Bergsons 

Schriften befasste. Im Jahr 1914 schließlich schlägt sich diese Beschäftigung in einem Aufsatz zu 

dem französischen Philosophen nieder, aus dem Simmels Bewunderung und intellektuelle Über-

einstimmung mit dem lebensphilosophischen Zeitkonzept deutlich herausklingt. Vgl. hierzu: Land-

mann 1946, S. 4.  

, entwickelte bereits 

1888 in seinem Essai sur les données immédiates de la conscience mit dem Begriff der 

durée concrête eine Zeittheorie, die der naturwissenschaftlichen Verräumlichung der 

Zeit und ihrer Parzellierung in einzelne Abschnitte das Konzept eines kontinuierlichen 

Fließens der Zeit entgegensetzte. Bergson bezweifelte die Unantastbarkeit der gängi-



 

63 

 

gen, rigorosen Scheidung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft und brand-

markte sie als holzschnittartige Vergröberung der vielschichtigen Zeiterfahrungen des 

Menschen.232 Ebenso musste sich im Umfeld lebensphilosophischer Denker die posi-

tivistische Geschichtswissenschaft, die sich im Laufe des neunzehnten Jahrhundert zu 

einem gigantischen Wissensarchiv entwickelte, einer umfassenden Grundsatzkritik 

stellen. Friedrich Nietzsches zweite Schrift der Unzeitgemäßen Betrachtungen aus 

dem Jahr 1874 mit dem Titel Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben 

bot hierfür die polemisch formulierte Steilvorlage. Das Geschichtswissen des Histo-

rismus, das zunehmend um seiner selbst Willen angehäuft wurde, wird von Nietzsche 

als lähmender Ballast, sogar als totes Material einer Gesellschaft beschrieben. Nietz-

sche trat hier für einen Geschichtsbegriff ein, der sich stets aus den Bedürfnissen der 

lebendigen Gegenwart und der darin lebenden Menschen rechtfertigen müsse.233

 In dem frühen Rodin-Aufsatz wird die Modernität des Künstlers an einen 

emphatischen Begriff von Individualität und Subjektivität gebunden. Simmel konsta-

tiert gleich zu Beginn der Interpretation in eher allgemeiner Weise, dass „die tiefsten 

inneren Schwierigkeiten des neunzehnten Jahrhunderts in dem Konflikt zwischen der 

Individualität und der Gesetzmäßigkeit [beruhen]“.

  

234 Rodin sei es nun gelungen, „die 

restlose Beseelung des Steines und der Bronze“ wiederzugewinnen, da hier „ein In-

nenleben des Steines an seiner Oberfläche zu vibrieren“ 235 beginne. Simmel entwi-

ckelt hierbei en passant eine Funktionsbestimmung der modernen Kunst: Diese müs-

se mithin eine Synthese zwischen subjektivem Innenleben und den objekthaften Din-

gen leisten.236

Ich weiß, daß ich ohne geistigen Erben sterben werde (und es ist gut so). Meine Hin-

terlassenschaft ist wie eine in barem Gelde, die an viele Erben verteilt wird und jeder 

 

 Der späte Simmel scheint in zunehmendem Maße geahnt zu haben, dass 

seine geistige Hinterlassenschaft keine unmittelbare Nachfolge zeitigen oder gar eine 

eigene Denkschule begründen würde. So berichtet Margarete Susman davon, dass 

dieser seinem nachgelassenen Tagebuch folgendes Motto vorangesetzt hat: 

 

                                                           

232 Vgl. hierzu die konzise Darlegung Bergsons: „Il y aurait donc lieu de se demander si le temps, 

conçu sous la forme d’un milieu homogène, ne serait pas un concept bâtard, dû à l’intrusion de 

l’idée d’espace dans le domaine de la conscience pur. De toute manière, on ne saurait admettre 

définitivement deux formes de l’homogène, temps et espace, sans rechercher d’abord si l’une 

d’elles ne serait pas réductible à l’autre. Or l’extériorité est le caractère propre des choses qui 

occupent de l’espace, tandis que les faits de conscience ne sont point essentiellement extérieurs 

les uns aux autres, et ne le deviennent que par un déroulement dans le temps, considéré comme 

un milieu homogène. » Siehe : Bergson, Henri : Essai sur les données immédiates de la conscience 
[2ième édition], Paris 1912 [Orig. : Paris 1888], S. 75. 
233 Vgl. hierzu besonders prägnant formuliert: Nietzsche, Friedrich: Unzeitgemässe Betrachtungen. 
Zweites Stück: Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben (1872/73), in: Ders.: Gesam-

melte Werke [Bd. 6], Musarionausgabe, München 1922, S. 234/235. 
234 Simmel 1995, S. 93. 
235 Ebd., S. 97. 
236 Vgl. hierzu: Potts 2000, S. 74/75. 



 

64 

 

setzt seinen Teil in irgendeinen Erwerb um, dem die Provenienz aus jener Hinterlas-

senschaft nicht anzusehen ist.
237

Ein Blick auf Julius Meier-Graefes Simmel-Rezeption beweist, dass Simmel Recht be-

hielt. Denn tatsächlich tritt hier eine Doppelbewegung von zitathafter Aneignung der 

Gedanken Simmels und ihrem gleichzeitigem Aberkennen der Autorschaft hervor. 

Dies zeigt sich besonders eindrücklich im Kapitel über Rodin in der Entwicklungsge-

schichte der modernen Kunst. Bei textkritischer Lektüre erscheint dieses, wie J.A. 

Schmoll gen. Eisenwerth feststellte, als „‘demontierter‘, zerpflückter Wiederabdruck 

von Simmels Essay, durchsetzt von rhetorischen und aggressiver klingenden Fragen, 

als sie es ihrem Gehalte nach sind“.

 

 

238

Meier-Graefe war für die Zeit nach der Jahrhundertwende der Motor für die Durchset-

zung dieser neuen Bildauffassung. An Corot faszinierten ihn „die vibrierenden Flächen“, 

angesichts derer die auf Gedachtes ausgerichtete Linie „fiktiv“ sei. […] Die Bildsprache, 

darauf insistiert Meier-Graefe immer wieder, ist eine Welt diesseits begrifflicher Reprä-

sentation, autonom und gerade deshalb ein nirgendwo sonst erfahrbarer Zugang zur 

Wirklichkeit.“ 

 Das primäre Anliegen von Meier-Graefes Ent-

wicklungsgeschichte der modernen Kunst war es bekanntlich, diejenigen Künstler in 

den Mittelpunkt kunstkritischer und kunsthistorischer Debatten zu überführen, die 

den ‚malerischen‘ Aspekt der Kunst betonten. Im Mittelpunkt stand dabei, wie Sabine 

Schneider hervorhebt, die Errettung künstlerischen Ausdrucks vor einer naiven Logik 

des Abbildhaften:  

 

239

 Vergleicht man nun Meier-Graefes Rodin-Kapitel mit Simmels Aufsatz, so 

lässt sich eine mehr oder minder verborgene Filiation des kunstkritischen Lobpreises 

der Werke Rodins durch Meier-Graefe zu dem kunstphilosophischen Originaltext 

nachweisen. Zwar bezieht sich Meier-Graefe in einem kurzen Absatz zur Non-Finito-

Technik Rodins auf den einschlägigen Essay des „begeisterte[n] deutsche[n] Philoso-

phen“.

  

 
Rodins Kunst nahm in Meier-Graefes Künstlerpanorama eine besonders hohen Rang 

ein, da er als Bildhauer zu den wenigen Protagonisten der ‚malerischen‘ Richtung in 

der Skulptur und Plastik zu zählen war.  

240 Doch tut er dies nur, um sogleich die Erkenntnisleistung Simmels wieder 

herunterzuspielen: „Bei Michelangelo wirke es [das bildhauerische Stilmittel des Non-

Finito, D.B.] tragisch, das ‚lastende Schicksal verstärkend‘, bei Rodin dagegen ‚un-

leugbar raffiniert‘. Der Philosoph ahnte nicht, welche Rolle er damit seinem Abgott 

zuschrieb.“241

                                                           

237  Zitiert nach: Susman, Margarete: Erinnerungen an Simmel, in: Buch des Dankes an Georg Sim-

mel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie, Berlin 1958, S. 278. 
238 Schmoll 1976, S. 20. 
239 Schneider 2006, S. 134. 
240 Meier-Graefe 1915, S. 460. 
241 Meier-Graefe 1915, S. 460/461. 

 Dieses lapidar vorgetragene Urteil über die vermeintliche Arglosigkeit 

Simmels im kunstkritischen Urteil erscheint an dieser Stelle ausgesprochen verräte-



 

65 

 

risch, da die Argumentationsstruktur des Kapitels bis zu dieser Passage in weiten 

Teilen aus Simmels Aufsatz übernommen wurde. Meier-Graefe beschreibt beispiels-

weise das Erscheinen Rodins in der Kunstwelt als den „dramatischsten Abschnitt in 

der Geschichte der Plastik seit Michelangelo“ und konstatiert darüber hinaus, dass 

„die Skulptur […] seit Michelangelo geschlafen […] habe.“242 Es fällt nicht schwer, 

hinter diesen Aussagen Simmels geistige Patenschaft zu erkennen, der in Rodin die 

unmittelbare Nachfolge zu Michelangelo zu erkennen glaubte. Denn Simmel beginnt 

seinen Aufsatz mit der in kunsthistorischer Hinsicht recht kühnen Feststellung: „Die 

Geschichte der Plastik schließt mit Michelangelo.“243

 Abgesehen von dem von Meier-Graefe wiederholt aufgegriffenen ‚Lebendig-

keits‘-Topos, der jedoch in der Rodin-Rezeption bereits vor Simmel ausgeprägt war, 

schreibt sich der Kunstkritiker in einer weiteren Passage unmissverständlich in die 

Simmelsche Denktradition ein und bedient sich daraus wie aus einem intellektuellen 

Steinbruch. Ähnlich wie Simmel scheint es auch für Meier-Graefe eine Notwendig-

keit, Rodins Kunst als Kulminationspunkt und Krönung einer langen Evolutionsge-

schichte der Bildhauerei zu präsentieren. Dessen künstlerische Entwicklung wird als 

quasi-phylogenetischer Durchlauf durch die Geschichte der Kunstepochen beschrie-

ben. Simmel sah in Rodin einen Künstler, der „durch viele historische Stile hindurch-

gegangen [sei], ja fast hat man den Eindruck, als ob er gleichzeitig wie Donatello und 

Verrocchio, wie Michelangelo und Bernini arbeiten könnte.“

 

244

Wir haben einen frühgriechischen Rodin aus dem Jahrhundert des Phidias, einen 

ägyptischen, dessen Gesichter den Grabmasken gleichen, die man am Nil fand und 

die wie Menschen von heute aussehen; einen frühchristlichen, der in den achtziger 

Jahren den Johanneskopf tuschte, mit Augen wie Löchern, schwarzen Fresken-Augen 

der Katakomben. […] Im „Baiser“ wollte er Michelangelo vereinfachen; […] Er erfand 

den Torso einer Frau mit gespreizten Beinen, nur den Bauch mit den Schenkeln, Visi-

on eines modernen Quercia. […]

 Dieses Modell künst-

lerischer Entwicklung lässt an Ernst Haeckels Denkmodell der Ontogenese als Spiegel 

der Phylogenese denken. Meier-Graefe baut es insofern weiter aus, als dass er Ro-

dins Entwicklung als Bildhauer im Spiegel der gesamten Kunstgeschichte präsentiert. 

Anders als bei Simmel wird Rodins Kunst nicht nur als künstlerische Einverleibung der 

gesamten europäischen Tradition präsentiert, sondern sie wird – sicher auch im Sin-

ne einer rhetorischen Hyperbel – als entwicklungsgeschichtliche Durchwanderung 

aller Weltkulturen und –epochen beschrieben: 

 

245

Diese kreativen Aneignungen unterstützen die zu Beginn der Untersuchung geäußer-

te These, dass Simmels Schriften strategisch verfasst und veröffentlicht wurden so-

wie die Vermutung, dass Simmels Kulturarbeit trotz (oder gerade wegen) ihrer Zu-

 

 

                                                           

242 Ebd., S. 449. 
243 Simmel 1995, S. 92. 
244 Simmel 1995, S. 93. 
245 Meier-Graefe 1915, S. 450/451. 



 

66 

 

rückhaltung besonders effektiv war. Wenngleich nämlich die unmittelbare Wirkung 

des in einer Zeitungsbeilage veröffentlichten Aufsatzes zu Rodin im Vergleich zu den 

Publikationen Rilkes oder eben denjenigen Meier-Graefes eher gering einzuschätzen 

ist, so kann ein deutlich spürbarer Rezeptionseffekt an der fruchtbaren Aneignung 

Meier-Graefes nachvollzogen werden. Es wäre sicherlich nicht falsch zu urteilen, dass 

Simmels kunstphilosophische Auseinandersetzung mit Rodin einen elitären Zug bein-

haltet, da sie die Rodins Bildwerke kurzerhand in einen komplexen philosophisch-

soziologischen Diskurs einspeist. Doch eine solch anspruchsvolle Lektüre verfehlte 

keineswegs ihre Wirkung auf die eifrigen Verfechter der modernen Kunst wie bei-

spielsweise Meier-Graefe. Dieser sah in dem akademischen Kunstphilosophen eine 

intellektuelle Autorität ersten Grades und von daher einen nutzbringenden Ge-

währsmann für seine eigene Vision der Kunstgeschichte als Befreiung der Kunst zu 

sich selbst. Mit Simmels subtil konstruiertem Theoriegebäude im Rücken konnte 

Meier-Graefe sein eigenes Projekt legitimieren und gegen vorschnelle Angriffe von 

Seiten einer eher konservativ gestimmten Kunstrichtung absichern. Zugleich jedoch 

zeigt Meier-Graefes Umgang mit Simmels Theorien, dass er sehr wohl darum be-

strebt war, seine Rodin-Ausführungen mit dem Pathos der Originalität zu präsentie-

ren. 

 

 

6.4. RODINS BEWEGUNGSFIGUREN: SIMMEL ÜBER DIE GRENZAUFLÖSUNG DES SUBJEKTS 

UND DAS SUBJEKTIVE SEHEN IN DER MODERNE IN DIE KUNST RODINS UND DAS BEWE-

GUNGSMOTIV IN DER PLASTIK (1909/11) 

 

Vergleicht man diesen ersten Aufsatz mit Simmels zweitem Text zu Rodin von 1909, 

der in erweiterter Form unter dem schlichten Titel Rodin (mit einer Vorbemerkung 

über Meunier) im Jahr 1911 nochmals publiziert wurde, so lässt sich feststellen, dass 

das Thema der ‘Bewegtheit’ der modernen Kunst die Reflexion über die metaphori-

sche ‚Beseelung‘ des Steins weitgehend abgelöst hat. Zugleich setzt ein deutlicher 

Perspektivwechsel ein, wobei Rodins Kunst nun nicht mehr in erster Linie in das 

Spannungsverhältnis von Individualität und allgemeiner Gesetzmäßigkeit gestellt 

wird. Auch in dieser Schrift hält Simmel an der Vorstellung des französischen Bild-

hauers als singulärer Künstlerpersönlichkeit und als legitimem Nachfolger Michelan-

gelos fest.246

 Simmel setzt ähnlich wie im ersten Aufsatz, jedoch mit neuer Akzentuierung 

auf die Bewegtheit mit einem konzisen historischen Abriss zu einer Entwicklungsge-

schichte der Bildhauerei ein: Im zeitlichen Bogen von der Antike zur Gegenwart sei es 

zu einer tiefgreifenden Transformation der bildhauerischen Figurenauffassung ge-

kommen, die sich von statuarischer Geschlossenheit des bildhauerischen Körpers in 

 Doch konzentriert er sich hier viel stärker auf die Frage der Visualisie-

rung eines modernen Subjektkonzepts in Rodins Figuren.  

                                                           

246 Vgl. hierzu: Simmel 2001, S. 30. 



 

67 

 

der Antike zu einer bewegt-dynamischen Offenheit in der Gegenwart entfaltet habe. 

Damit positioniert sich Simmel in komplexer Weise zur zeitgenössischen Stilanalyse in 

der Kunstgeschichte, beispielsweise zu Heinrich Wölfflins bereits 1888 erschienener 

Habilitationsschrift Renaissance und Barock. In dieser entwarf der Kunsthistoriker ein 

polares Stilmodell des ‚Sehens‘, das in vergleichbarer Weise zwischen den Modi des 

Statischen und des Bewegten argumentierte, jedoch nicht die eindeutige Ausrichtung 

des Simmelschen Moderne-Modells aufweist. Wölfflin sieht in der Dialektik der Seh-

weisen eine historische Pendelbewegung, die keineswegs in einer radikalen Gegen-

wartsvision der vollkommenen Auflösung enden musste. 247  Die jeweilige Körperauf-

fassung einer Epoche wird von Simmel in eine dichotomische Typologie gespannt, die 

letztlich auf eine weitreichende Kulturdiagnostik der Moderne hinausläuft. Beruhi-

gung oder Bewegtheit der Figur stellen hier die polaren kunsthistorischen Stiloptio-

nen dar, an die ein dialektisches Spannungsverhältnis zwischen Leib und Seele, zwi-

schen Substanzhaftigkeit und Entsubstanzialisierung der anatomischen Struktur so-

wie zwischen Konturierung und Auflösung der Körpergrenzen gekoppelt wird.248

Die griechische Plastik, in ihren echten und klassischen Gestaltungen, ist dadurch be-

stimmt, daß die ganze Idealbildung des griechischen Geistes auf ein festes, geschlos-

senes, substantielles Sein ging, und daß sie dieses Sein als ein geformtes erfaßte, aufs 

entschiedenste betonend, daß die Form jenseits von Zeit und Bewegtheit stünde. Die 

Unruhe des Werdens, die Unbestimmtheit des Gleitens von Form zu Form, die Bewe-

gung als das fortwährende Zerbrechen der festgefügten, in sich befriedigten Gestal-

tung, das war dem Griechen das Böse und Häßliche, vielleicht gerade, weil die Wirk-

lichkeit des griechischen Lebens unruhig, zerrissen, unsicher genug war.

 Wie 

Simmels Analyse der griechischen Plastik verdeutlicht, interpretiert er die jeweilige 

phänotypische Auffassungsweise des Körpers als bildhafte Ausdrucksform elementa-

rer anthropologischer Konzepte, die er wiederum als unmittelbare Reaktionen auf 

die Zeitumstände versteht: 

 

249

Auch der weitere Gang der Argumentation lässt erkennen, dass es Simmel insbeson-

dere darauf ankam, in groß angelegten Zügen eine Geschichte der Plastik in der ge-

schilderten Polarität von Substanzhaftigkeit und Substanzauflösung zu zeichnen. Die 

christliche Kunst der gotischen Kathedralplastik wird in ihrer überlängenden Körper-

darstellung als Versuch einer Negierung und Transzendierung des Körpers sowie als 

bildgewordenes Hinausdrängen der asketischen Seele aus dem weltlichen Leib be-

schrieben.

 

 

250 Ghibertis und Donatellos Werke dagegen werden als endlich erreichte 

Synthese aus körperlicher Materialität und geistig-seelischer Bewegtheit beschrie-

ben.251

                                                           

247 Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock, München 

1888 
248 Vgl. hierzu: Simmel 2001, S. 28. 
249 Simmel 2001, S. 28. 
250 Vgl. hierzu: Simmel 2001, S. 29. 
251 Vgl. ebd. 

 Ihren künstlerischen Höhepunkt habe dieses Projekt der Renaissancekunst 



 

68 

 

jedoch erst mit Michelangelo erreicht, dessen Skulpturen für Simmel ein kongeniales 

Ineinandergreifen von plastisch-körperlicher Form und dramatischer Bewegtheit 

darstellen. Allerdings beschreibt Simmel diese doppelte Existenzform zwischen Sein 

und Werden als tragisches Moment der Kunst Michelangelos: „Künstlerisch ist der 

Konflikt gelöst, das antike Ideal und das der Bewegtheit haben ihr Gleichgewicht ge-

funden – freilich wird es dadurch menschlich und metaphysisch um so fühlbarer.“252 

Der Topos des Künstlergenies Michelangelo, dessen Werk zwischen heroischer Vol-

lendung und letztendlicher Unzulänglichkeit für die gewaltigen Aufgaben oszilliert, 

gehörte um die Jahrhundertwende zum festen Repertoire der literarisch verbürgten 

Künstlerstereotypen.253 Im Jahr 1910 widmete Simmel Michelangelo einen für den 

heutigen Leser nicht unproblematischen Artikel, der in der Zeitschrift Logos veröf-

fentlicht wurde. Dessen Kunst wird darin unter weitestgehender Ausblendung histo-

rischer Zeitumstände oder bildkünstlerischer Inszenierungsstrategien als unmittelba-

rer Ausdruck der kulturpsychologischen Verfasstheit ihres Schöpfers gedeutet. Die 

Tragik der Kunst Michelangelos resultiere aus dem hypostasierten „Renaissancecha-

rakter“ des Künstlers, mithin aus einer inneren Spannung von „titanischer Vollkom-

menheit“ und „furchtbare[r] Unerlöstheit“.254 Ganz richtig weist Patricia C. Berman 

darauf hin, dass in diesen Beschreibungskategorien Nietzsches Konzept des Über-

menschen anklingt.255

 Blickt man auf die bis hierhin von Simmel gelegte Interpretationsfährte der 

Geschichte der Bildhauerei, so erscheint Simmels Kunstphilosophie in einem eher 

konservativen und konventionellen Licht. Im Stile akademischer Kathederphilosophie 

trägt Simmel mit den Begriffen des ‚Seins‘ und des ‚Werdens‘ metaphysische Grund-

prinzipien vor und überblendet sie in die Stilproblematik der Bildkünste. Zudem 

speist sich Simmels Geschichte der Kunst gleichermaßen aus romantischer Genie-

ästhetik und lebensphilosophischem Pathos.

 

256

                                                           

252 Ebd., S. 30. 
253 Schon in Julius Meier-Graefes Entwicklungsgeschichte der modernen Kunst wird Michelangelo 

als Vorläuferfigur und Prototyp des modernen Künstlers beschrieben, der stets als Außenseiter der 

Gesellschaft und sogar als Krimineller erscheint. Michael F. Zimmermann betont, dass zwar auch 

Meier-Graefes Künstlerkonzept an Nietzsches Philosophie angelehnt war. Jedoch erwartete er 

anders als Nietzsche vom Individuum nicht im darwinistischen Sinne das gänzlich Neue im Sinne 

einer Umwertung aller Werte. Eher seien Meier-Graefes Zukunftsvisionen sozialistisch geprägt. 

Vgl. hierzu: Zimmermann, Michael F.: Die Utopie einer wissenschaftlichen, sozialen Kunst. Zur 
Theorie des Neo-Impressionismus und ihrer Aufnahme in Deutschland, in: Curt Hermann. 1854 – 

1929. Ein Maler der Moderne in Berlin, hrsg. von Rolf Bothe, Berlin 1989, S. 275. 
254 Simmel 2001a, S. 125. 
255 Vgl. hierzu: Berman 1996, S. 96. 
256 Mit Blick auf den Michelangelo-Aufsatz charakterisiert Berman Simmels rhetorischen Duktus so: 

„In language echoing Nietzsche’s, and reaching back tot he romantic rhetoric oft he early nine-

teenth century, Georg Simmel viewed Michelangelo as a protomodern artist whose potential was 

unfulfilled in his own lifetime“. Siehe: Berman 1996, S. 96. 

 Die mit lockerer Hand skizzierte und 

auffallend generische Behandlung so kontrastreicher und in sich abgestufter Kunst-

perioden wie der griechischen Antike, des christlichen Mittelalters und der italieni-

schen Renaissance mag auf den ersten Blick irritieren, steht sie doch in harschem 



 

69 

 

Gegensatz zu der ansonsten von Simmel praktizierten Analyse, die durch differenzier-

teste Beobachtungen glänzt. So drängt sich die Frage auf, ob die Kunst Rodins mit 

einer so gearteten Konzeption der Kunstphilosophie in ihrer Modernität überhaupt 

adäquat erfasst werden konnte.  

 Tatsächlich beweist die weitere Argumentation des Aufsatzes, dass Simmels 

Rodin-Interpretation zwar auf dem bislang entfalteten kunsthistorischen Schema von 

Formbeharrung und Substanzauflösung aufsattelt, dabei jedoch den metaphysisch-

lebensphilosophischen Überbau des einleitenden historischen Abrisses weitgehend 

hinter sich lässt und sich zu einer emphatischen, wenngleich auch keineswegs offen-

sichtlichen Kulturanalyse der modernen Lebenswelt aufschwingt. Auch hier kommt 

also Simmels Fähigkeit zu ‚diskursiver Mimikry‘ zum Vorschein: Die einleitende Hin-

führung zum Thema erweist sich als strategischer Umgang mit einem bildungsbürger-

lichen Publikum, dem Simmel mit überkommenen Konzepten den Weg in seine eher 

progressive Rodin-Interpretation ebnen möchte. Darüber hinaus deutet Simmels 

Einstieg über traditionelle Philosopheme darauf hin, dass er seine neuartige Deutung 

in einen etablierten und geradezu kanonischen Diskurs einbetten wollte. 

 Rodins Kunst bildet, so Simmel, eine Extremvariante der bildhauerischen 

Umsetzung des menschlichen Körpers, da in dieser die Bewegtheit „ganz neue Herr-

schaftsgebiete und Ausdrucksmittel“ erlangt hat. So wurde „[d]ie Voraussetzung oder 

der Grundton der erreichten Harmonie, der doch noch bei Michelangelo der ‚reine 

Körper‘, die abstrakt-plastische Struktur war, […] bei Rodin die Bewegung“.257

Er hat durch eine neue Biegsamkeit der Gelenke, ein neues Eigenleben und Vibrieren 

der Oberfläche, durch ein neues Fühlbarmachen der Berührungsstellen zweier Kör-

per oder eines Körpers in sich, durch eine neue Ausnutzung des Lichts, durch eine 

neue Art, wie die Flächen aneinanderstoßen, sich bekämpfen oder zusammenfließen 

– dadurch hat er ein neues Maß von Bewegung in die Figur gebracht, die vollständi-

ger, als es bisher möglich war, die innere Lebendigkeit des ganzen Menschen, mit al-

lem Fühlen, Denken, Erleben anschaulich macht.

 Den 

Anfang der eigentlichen Interpretation von Rodins Kunst bildet eine Passage, in der 

die dynamische Figurenauffassung des Künstlers mit subtiler Beobachtungsgabe be-

schrieben wird, wobei Simmels rhetorische Bemühungen besonders auf der sprachli-

chen Evokation der unruhig-belebt erscheinenden Oberflächenstrukturen der Plasti-

ken und Skulpturen liegen:  

 

258

In der erweiterten Fassung des Aufsatzes aus dem Jahr 1911 gleitet Simmels Inter-

pretation sodann nahezu unmerklich von einer weitgehend kunstimmanenten Dis-

kussion, die unter anderem mit intermedialen Vergleichen zwischen Rodin und Ste-

fan George aufwartet

 

 

259

                                                           

257 Simmel 2001, S. 30/31. 
258 Simmel 2001, S. 31. 

, zu einer Phänomenologie des modernen Subjekts über. 

259 An dieser Stelle sei die Vermutung geäußert, dass sich Simmels Überlegungen zum Verhältnis 

von bildender Kunst und Literatur auf einen Medienbegriff stützen, den Aage A. Hansen-Löve als 



 

70 

 

Dabei zeigt sich wiederum Simmels Fähigkeit zu einer umspielenden Diktion, die den 

eigentlichen Gegenstand der Überlegungen geschickt ausblendet: 

 

Dieser aber [der „wogenden Dynamik des Lebens“, D.B.] sind die Rodinschen Wesen 

von innen her ausgeliefert, sie sind bis zu ihrem tiefsten Kern vergewaltigt durch et-

was, was man freilich so wenig als ein Äußeres bezeichnen kann, wie der Wind etwas 

Äußeres ist gegenüber dem Luftatom, das in ihm fortgerissen wird – da bewegte 

Luftatome eben ein „Wind“ sind.
260

Simmels allusive Rhetorik entfaltet trotz oder gerade wegen ihrer nebulösen Formu-

lierungsweise eine außerordentlich suggestive Wirkung: Seine Darlegung ver-

schweigt, um welche spezifische Krafteinwirkung es sich handelt. Die rhetorische 

Leerstelle dieser Passage, die gleichsam den weißen Fleck in der Interpretation des 

‚Bewegungsmotivs‘ bildet und die hier mit den unbestimmten Umschreibungen „et-

was“ und „ein Äußeres“ gefüllt werden, verweist bei genauerer Betrachtung auf die 

Moderne selbst: Denn Simmel sah in der Moderne, wie das Kapitel zur Kultur- und 

Gesellschaftstheorie Simmels deutlich gemacht hat, eine universelle Verfasstheit der 

gegenwärtigen Gesellschaft, welche die körperlich-seelische Disposition der Indivi-

duen formt und nachhaltig verändert, wenn diese nicht Strategien der Widerständig-

keit entwickeln. In Die Großstädte und das Geistesleben sprach Simmel mit Blick auf 

das urbane Leben davon, dass die „Produkte des spezifisch modernen Lebens nach 

ihrer Innerlichkeit“

  

 

261 zu befragen sind. Noch im selben Satz werden die Formen des 

modernen Lebens als „äußere Mächte“ bezeichnet, auf die der einzelne mit einer 

„Anpassung der Persönlichkeit“262 reagiert, nämlich der „Verstandesmäßigkeit, so als 

ein Präservativ des subjektiven Lebens gegen die Vergewaltigungen der Großstadt 

erkannt“263

                                                                                                                                                         

„symbolistisch“ bezeichnet hat und als historische Vorstufe zu einem „avantgardistischen“ Me-

dienbegriff deutete. Hansen-Löve erkennt mit Bezug zur russischen Moderne in einem „symbolisti-

schen“ Medienbegriff die Vorstellung, dass unterschiedliche Medien ineinander übersetzt werden 

könnten und dass die Möglichkeit bestünde, dass Mediengrenzen zugunsten übergreifender Ord-

nungen aufgehoben und transzendiert werden könnten. Wenn Simmel davon spricht, dass die 

Bewegtheit der Rodinschen Figuren ihre Parallelerscheinung in Georges rhythmisch-musikalischer 

Poesie finde, und dass sich darüber hinaus das Prinzip der Bewegtheit in beiden Medien gleicher-

maßen durchsetze, so scheint Simmels Denken in einem „symbolistischen“ Medienbegriff verortet 

werden zu müssen. Vgl. hierzu: Hansen-Löve, Aage A.: Intermedialität und Intertextualität. Proble-
me der Korrelation von Wort- und Bildkunst – Am Beispiel der russischen Moderne., in: Dialog der 

Texte. Hamburger Kolloquium zur Intertextualität, hrsg. von W. Schmidt und W.-D. Stempel (Wie-

ner Slawistischer Almanach, Sonderband 11), Wien 1983, S. 292/293. 
260 Simmel, Georg: Rodin (mit einer Vorbemerkung über Meunier), in: Ders.: Hauptprobleme der 

Philosophie – Philosophische Kultur, hrsg. von Rüdiger Kramme und Otthein Rammstedt [GSG 14], 

Frankfurt am Main 1996, S. 330 – 348 [Erstveröffentlichung in: Leipzig 1911], S. 334. 
261 Simmel 1995c, S. 116. 
262 Ebd., S. 116. 
263 Ebd., S. 118. 

. Zwar ist es in methodischer Hinsicht stets zu hinterfragen, ob ähnliche 

Wortverwendungen schon als Beweis einer Vergleichbarkeit der Aussagen dienen 

können, jedoch scheint hier recht deutlich eine Parallelkonzeption der historischen 



 

71 

 

Epocheninterpretation vorzuliegen, die über eine bloß zufällige Übereinstimmung 

hinausgeht. Die Moderne äußert sich in Simmels Vorstellung bekanntlich unter ande-

rem in den „raschen und ununterbrochenen Wechseln äußerer und innerer Eindrü-

cke“, die „mit jedem Gang über die Straße, mit dem Tempo und den Mannigfaltigkei-

ten des wirtschaftlichen, beruflichen, gesellschaftlichen Lebens“ 264 zu Tragen kom-

men. Simmel deutet Rodins Kunst somit als Ausdruck einer im Grunde nur in der 

Kunst realisierbaren Existenzform, in der die Moderne ohne Ausbildung von „Schutz-

organen“ von Subjekten erlebt und zugleich auch verkörpert wird. Rodins Werke 

veranschaulichen mithin in Simmels Lektüre den Exzess der Moderne im menschli-

chen Körper und eine vollständige Auslieferung an eine sich selbst beschleunigende 

Krafteinwirkung, die die Subjekte nicht nur in Bewegung versetzt, sondern zugleich 

an ihrer gänzlichen Auflösung hin zu ‚Bewegungsfiguren‘ arbeitet: Rodins Kunst wird 

so von Simmel zur künstlerischen Einlösung einer Vision der Moderne stilisiert, wie er 

sie in seinen philosophisch-soziologischen Werken analysierte.265

 In Die Philosophie des Geldes erarbeitete sich Simmel, wie gezeigt wurde, ein 

Konzept des menschlichen Begehrens, der Warenströme und des Geldes, welches 

das Relativ-Werden der Dinge in der modernen Geldwirtschaft und ihren Verlust an 

Einzigartigkeit zum Ausdruck bringt. Dahinter stand freilich auch ein Abschied von 

einer ontologischen Seinsvorstellung der Dinge, die an einem substanzartigen ‚We-

sen‘ festhält. Das Geld schien Simmel dabei als idealtypisches Symbol dieser umfas-

senden Relativierungstendenz in der Moderne. Simmels Insistenz auf der Substanzlo-

sigkeit der Skulpturen und Plastiken Rodins korreliert in auffälliger Weise mit seinem 

Geldkonzept: Rodins Werke seien der Inbegriff einer „neuen Monumentalität – der 

des Werdens, der Bewegtheit, während sie bisher an das Sein, an die Substantialität 

des klassischen Ideals gebunden schien“.

  

266

 So wie sich Simmel selbst mit seinen Überlegungen auf der Höhe seiner Zeit 

sah, so beschreibt er auch Rodins Figuren als Ausdruck einer zeitgemäßen Bildspra-

che. Während Kunstkritiker wie Meier-Graefe durch aggressive Formulierungen und 

zahlreiche Publikationen mit oftmals großer Mühe gegen die Widerstände der offi-

ziellen Kunstpolitik arbeiteten, hielt sich Simmel bewusst aus dieser Diskursebene 

 Bewegtheit wird hier also nicht nur als 

Metapher für eine erhöhte Geschwindigkeit des Lebens verwendet, sondern zugleich 

als Chiffre für das philosophische Dispositiv der Moderne, das hinter den Oberflächen 

der Dinge keinen Wesenskern mehr zu entdecken hoffte. 

                                                           

264 Simmel 1995c, S. 117. 
265 An dieser Stelle scheint es mir angebracht, die Forschungsmeinung von Klaus Lichtblau zum 

Rodin-Aufsatz von 1908/09 um einen Aspekt zu ergänzen. Lichtblau sieht in Simmels Insistenz auf 

der ‚Bewegtheit‘ der Plastiken und Skulpturen Rodins einerseits den Versuch, eine Theorie der 

modernen Seele zu entfalten, die zwischen eindeutigen Entscheidungen gleite und nie zur Ruhe 

komme. Andererseits erkennt Lichtblau darin ganz richtig das Spiegelbild einer „durch die Geld-

wirtschaft geprägte[n] Epoche“. Dabei lässt Lichtblau jedoch außer Acht, dass Simmel intensiv an 

einem Subjektkonzept arbeitet, dass die Vorstellung einer geschlossenen, substanzartigen Persön-

lichkeit mit einem festen Identitätskern durch ein offenes Konzept des Subjekts ersetzen könnte. 

Vgl. hierzu: Lichtblau 1991, S. 137. 
266 Simmel 1996a, S. 339. 



 

72 

 

heraus. In seiner Interpretation wird die Frage nach ‚guter‘ oder ‚schlechter‘ Kunst 

gar nicht erst gestellt – und doch heißt dies keineswegs, dass Simmels Kunstphiloso-

phie in ihrem analytischen Impetus frei von ästhetischer Parteinahme sei. Tatsächlich 

leistete Simmel mit seinem Aufsatz eine regelrechte Umcodierung des zeitgenössi-

schen Kunstdiskurses. In einer Debatte, die vornehmlich in Kategorien des künstleri-

schen Geschmacks und der ästhetischen Präferenz für bestimmte Stilidiome argu-

mentierte, führte Simmel auf der Ebene kunstphilosophischer und –soziologischer 

Theoriebildung ein neuartiges Bewertungskriterium ein. Rodins Kunst ist in Simmels 

Lesart insofern in emphatischer Weise modern, da sie in bildhaft-evidenter Form ihre 

Zeit zu visualisieren imstande ist. Weltanschauliche, bildhaft vermittelte Zeitgenos-

senschaft wird hier gegen künstlerische Qualität ausgespielt. Der Bewertungsmaßs-

tab für Kunst ist hier letztlich nicht mehr die traditionelle Ästhetik, gleich welcher 

philosophischen Prägung oder Herkunft, sondern eine wissenschaftlich argumentie-

rende und kulturtheoretisch informierte Soziologie. Freilich wäre es vermessen, 

Simmels Strategie als historisches Novum darzustellen, da die Hegemonie des Schön-

heitsbegriffs bereits durch Friedrich Schlegels Leitbegriff des Interessanten oder Bau-

delaires Reflexionen zum ‚Nicht-mehr-Schönen‘ hinterfragt wurden.267

Man könnte hierzu in gewissen modernen Vorstellungen über Substanz und Energie 

eine Analogie sehen. Was sich an der einzelnen Erscheinung als starr und stabil dar-

bot, wird in Oszillationen, in immer restlosere Bewegtheiten aufgelöst: aber diese 

Bewegtheit des Einzelwesens selbst ist nur eine Formung oder ein Durchgangspunkt 

des einheitlichen kosmischen Energiequantums.

 Dennoch kann 

festgestellt werden, dass Simmels Argumentation einen scharfsinnig konzipierten 

Versuch der künstlerischen Legitimierung des ‚malerischen‘, modernen Stils durch die 

Einführung eines philosophisch verbürgten Konzeptes einer eminent ‚zeitgemäßen‘ 

Kunst darstellt.   

 Die unmittelbar darauf folgende Passage zeigt nachdrücklich, dass Simmels 

Argumentationsstrategie tatsächlich darauf abzielt, Rodins Zeitgemäßheit hervorzu-

kehren. Denn hier wird dessen epistemologische Anschlussfähigkeit an die naturwis-

senschaftlichen Erkenntnisse seiner Zeit wenn nicht proklamiert, so doch immerhin 

evoziert:  

 

268

Freilich lässt der Philosoph seine Leser bewusst darüber im Unklaren, auf welche 

Theorien in einzelnen er sich bezieht. Ungeachtet dessen beweist gerade Simmels 

vage Formulierung, dass es ihm vor allem auf die wirkungsvolle Suggestionskraft sei-

ner Rede ankam. Tatsächlich könnte sich Simmel auf eine Vielzahl von Modellen und 

Konzepten der Wissenschaften bezogen haben, die in diesen Jahren an einer umfas-

senden Neuordnung des anthropologischen Wissens arbeiteten und in deren Folge 

  

 

                                                           

267 Vgl. hierzu: Meyer, Ingo: „Jenseits der Schönheit“. Simmels Ästhetik – originärer Eklektizismus? 
(Nachwort), in: Simmel, Georg: Jenseits der Schönheit. Schriften zur Ästhetik und Kunstphiloso-

phie, hrsg. von Ingo Meyer, Frankfurt am Main 2008, S. 423. 
268 Simmel 1996a, S. 344 – 345. 



 

73 

 

der abendländische Subjektbegriff eine tiefgreifende Umformung hin zu einer De-

zentralisierung, Entgrenzung und Entsubjektivierung erfahren hatte.269 Max Planck 

formulierte seine erste Theorie der Quantenmechanik bereits 1900; auch die allge-

meine Relativitätstheorie von Albert Einstein wurde bereits unter dem Protektorat 

Plancks im Jahr 1905 veröffentlicht.270 Schon im Jahr 1885 argumentierte der Physi-

ker-Philosoph Ernst Mach, den Simmel kannte271

Als  r e l a t i v  beständig zeigt sich ferner der an einen besonderen Körper (den Leib) 

gebundene Complex von Erinnerungen, Stimmungen, Gefühlen, welcher als  I c h  be-

zeichnet wird. Ich kann mit diesem oder jenem Ding beschäftigt, ruhig und heiter 

oder aufgebracht und verstimmt sein. Doch bleibt (pathologische Fälle abgerechnet) 

genug Beständiges übrig, um das Ich als dasselbe anzuerkennen. Allerdings ist auch 

das Ich nur von  r e l a t i v e r  Beständigkeit. Die scheinbare Beständigkeit des Ich 

besteht vorzüglich nur in der  C o n t i n u i t ä t, in der langsamen Änderung.

, in seiner berühmten Antimetaphy-

sischen Vorrede seines Werks Beiträge zu einer Analyse der Empfindungen, dass die 

Vorstellung des menschlichen Subjekts als einer geschlossenen Ganzheit den moder-

nen psychophysischen Erkenntnissen nicht mehr Stand halten könne. Wenngleich 

auch Machs berühmtes Diktum „Das Ich ist unrettbar“ gerade von Künstlern eher 

schlagwortartig als konzeptuell aufgegriffen wurde, so bildet seine Theorie dennoch 

in ihrer radikalen Formulierung ein prägnantes Beispiel für die Verabschiedung eines 

humanistisch geprägten Menschenbildes:  

 

272

Durch die Einführung der Kategorie der Zeitlichkeit in den Subjektbegriff erarbeitete 

sich Mach ein Konzept des menschlichen Ichs, das dieses nur noch als Bündelung von 

Empfindungskomplexen – von Mach ‚Elemente‘ genannt – versteht. Mach begreift 

die Vorstellung der Identitäts-Persistenz als subjektive und nur pragmatisch zu recht-

fertigende Illusion.

 

 

273

                                                           

269 Walburga Hülk-Althoff und Marijana Estrić heben mit Blick auf das Verhältnis von Wissenschaf-

ten und Künsten um 1900 hervor, dass die ästhetischen Modelle der Zeit um die vorletzte Jahr-

hundertwende bereits früh die unhintergehbare Verbindung von Materie, Bewegung und physika-

lischer Zeit antizipierten und experimentell ausloteten, die wiederum kurze Zeit später auch in den 

Theorien der Quantenmechanik naturwissenschaftlich erforscht wurden. In dieser Perspektive 

würde Simmels Rodin-Interpretation eine frühe Reflexion auf die Neuordnungen des Wissens um 

1900 bilden. Vgl. hierzu: Estríc, Marijana und Walburga Hülk: Vom Erscheinen und Verschwinden 
der Gegenstände. Futuristische Visionen, in: Das Ephemere. Mediale Innovationen, hrsg. von Ralf 

Schnell und Georg Stanizek, Bielefeld 2005, S. 46.  
270 Vgl. hierzu: Segrè, Emilio: Die großen Physiker und ihre Entdeckungen. Von Röntgen bis Wein-
berg, aus dem Amerikanischen von Siglinde Summerer und Gerda Kurz, München / Zürich, S. 83ff. 

und S. 91ff. 
271 Simmel erwähnt in einem Brief an Georg Jellinek vom 27. Dezember 1895 Ernst Mach im Zu-

sammenhang mit dem Vorhaben, sich in Wien um eine Stelle zu bewerben: „Zu Mach, der ja wohl 

den Ausschlag geben dürfte, hätte ich vielleicht einen Weg, u. zwar über Jodl.“ Vgl. hierzu: Simmel, 

Georg: Brief an Georg Jellinek vom 27. Dezember 1895, in: Ders., Briefe 1880 – 1911, bearbeitet 

und hrsg. von Klaus Christian Köhnke [GSG 22], Frankfurt am Main 2005, S. 166. 
272 Mach, Ernst : Beiträge zu einer Analyse der Empfindungen, Jena 1886, S. 3. 
273 Vgl. hierzu: Ebd., S. 5. 

 So lieferte er mit seiner Studie gleichsam die nachgereichte, 

naturwissenschaftlich konzipierte Theorie zum Impressionismus. Der Kulturhistoriker 



 

74 

 

Christoph Asendorf verweist in seiner material- und kenntnisreichen Studie Ströme 

und Strahlen. Das langsame Verschwinden der Materie um 1900 auf die herausra-

gende Bedeutung von Machs Überlegungen für eine Ästhetik einer entmaterialisier-

ten Welt hin, wenngleich auch dessen Schrift keine direkten Bezüge zum Feld der 

Künste herstellt.274 Ernst Mach wollte mit seiner Subjekttheorie hinter die epistemo-

logische Spaltung zwischen subjektiver Innenwelt und objektiver Außenwelt gelan-

gen. Sie erweist sich in dieser Perspektive, wie Manfred Sommer es pointiert formu-

liert, als Ausdruck eines „Unbehagen[s] in der cartesianischen Welt“.275

 Simmels Argumentation gleitet, wie bereits gezeigt wurde, schon in der Fas-

sung des Aufsatzes von 1909 unmerklich von einer kunstwissenschaftlichen Analyse 

zu einer Theorie des modernen Subjekts im Zeichen des „modernen Heraklitismus“ 

über, wenngleich auch Simmel diesen spezifischen Begriff hier noch nicht verwende-

te. Dabei gipfelt seine Reflexion in einer komplexen und beziehungsreichen Passage, 

die eine der seltenen Definitionen des Phänomens ‚Moderne‘ in Simmels Werk be-

reitstellt.

 Dennoch 

muss hier konstatiert werden, dass sich Simmel im Rodin-Aufsatz von 1911 einer 

konkreten Bezugnahme auf Mach oder anderer Naturwissenschaftler seiner Zeit 

mehr oder minder bewusst entzieht. Auch mit dieser Unbestimmheitsstelle zeigt sich 

Simmel wieder als ein Kunstphilosoph, der geschickt mit dem zeitgenössischen Wis-

sensbeständen seines Umfeldes umzugehen wusste. Er überließ es kurzerhand sei-

nem Leserpublikum und dessen naturwissenschaftlicher Vorbildung, Rodins künstle-

rische Figurenauffassung mit naturwissenschaftlichen Energie- und Substanzvorstel-

lungen lose in Zusammenhang zu bringen. Indem Simmel einen gemeinsamen Erfah-

rungshorizont impliziert, setzt seine Argumentation die Rezipienten ungefragt auf 

gleiche Ebene mit dem Autor selbst. 

276

Die antike Plastik suchte sozusagen die Logik des Körpers, Rodin sucht seine Psycho-

logie. Denn das Wesen der Moderne überhaupt ist Psychologismus, das Erleben und 

Deuten der Welt gemäß den Reaktionen unsres Inneren und eigentlich als einer In-

nenwelt, die Auflösung der festen Inhalte in das flüssige Element der Seele, aus der 

alle Substanz herausgeläutert ist, und deren Formen nur Formen von Bewegungen 

sind.

 Simmel deutet Rodins nuancenreiche und die innere Bewegtheit des 

Menschen visualisierende Figurenauffassung in Abgrenzung zur Tradition der Bild-

hauerei als spezifisch moderne, weil psychologisierende Intention:  

 

277

Wie dieses Zitat verdeutlicht, geht Simmels Modernedefinition weit über eine bloß 

historische Epochenklassifizierung hinaus. Simmel bleibt nicht dabei stehen, in der 

 

 

                                                           

274 Vgl. hierzu: Asendorf, Christoph: Ströme und Strahlen. Das langsame Verschwinden der Materie, 
hrsg. vom Werkbund-Archiv, Band 18], Gießen 1989, S. 11/12. 
275 Vgl. hierzu: Sommer, Manfred: Evidenz im Augenblick. Eine Phänomenologie der reinen Empfin-
dung, Frankfurt am Main 1996, S. 15/33. 
276

 Vgl. hierzu: Frisby 1989, S. 68. 
277 Simmel 2001, S. 34/35. 



 

75 

 

Moderne lediglich die Neuartigkeit politischer Systeme, gesellschaftlicher Figuratio-

nen und kulturell-ritueller Lebensformen zu entdecken, sondern er spricht sich für 

einen Modernebegriff aus, der diese als einen besonderen, historisch neuartigen 

Modus des Erlebens kennzeichnet. In diesem ist die gängige Grenzziehung von sub-

jektiver Innen- und objektiver Außenwelt zugunsten einer radikal subjektiven Welt-

aneignung verschoben. Dabei ist David Frisby zuzustimmen, der Simmels Moderne-

begriff nicht nur als nachdrückliche Betonung der Subjektivität des Erlebens versteht, 

sondern als eine Einverleibung und Verkörperung der flüchtigen, fragmentarischen 

Außenwelt der Moderne durch die Innenwelt.278

 Dies ist, wie zu zeigen sein wird, keineswegs der Fall; jedoch zeichnet sich an 

dieser Stelle in der Tat ein unterschwelliger Konflikt ab, der nur dann verständlich 

wird, wenn man Simmels Überlegungen auf das Wahrnehmungskonzept befragt, das 

hinter seiner Theoriebildung steht. Will man die Wahrnehmungstheorie des neun-

zehnten Jahrhunderts, die eindringlich in der Sinnesphysiologie, der Psychophysik 

und schließlich der Wahrnehmungspsychologie reflektiert wurde, in großen Zügen 

erfassen, so ist festzustellen, dass ein neuartiger Zugang zum Phänomen des Sehens 

durch die Physiologisierung des Wahrnehmungsvorganges erreicht wurde. Der 

Kunsthistoriker Jonathan Crary sieht in Goethes Farbenlehre den Beginn eines neuar-

tigen Paradigmas in der Geschichte der Wahrnehmungstheorie. Dieses verstand sich 

als Gegenkonzept zu Newtons Farbtheorie und zeitigte eine kritische Fortführung in 

der Sinnesphysiologie von Johannes Müller bis Hermann von Helmholtz.

 Auf den ersten Blick scheint diese 

Modernedefinition zu den vorangegangenen Evokationen eines vollständig in Beweg-

theit aufgelösten Subjekts in einem problematischen Spannungsverhältnis zu stehen, 

da hier unter der Hand wieder ein Subjektbegriff aufzutauchen scheint, der zwar die 

Grenzüberschreitungen zwischen Innen und Außen in den Blick nimmt, dessen un-

geachtet jedoch an der Vorstellung einer Innenwelt festhält. Macht Simmels Unter-

suchung also von den sich darin ankündigenden epistemologischen Konsequenzen 

halt?  

279

Aus unsrer bisherigen Betrachtung ergiebt sich, daß Helle, Finsterniß und Farbe, im 

engsten Sinne genommen, Zustände, Modifikationen des Auges sind, welche unmit-

telbar bloß empfunden werden. Eine gründliche Betrachtung der Farbe muß von die-

 Arthur 

Schopenhauers Schrift Über das Sehen und die Farben aus dem Jahr 1815, die wiede-

rum als kritische Antwort und als Versuch einer Vollendung von Goethes Farbenlehre 

zu verstehen ist, liefert von dem entstehenden Konflikt der Erkenntnistheorie ein 

eindrückliches Zeugnis. In diesem Traktat sprach sich Schopenhauer dafür aus, die 

Farben nicht mehr als Qualität der Gegenstände, sondern als rein physiologisches 

Phänomen zu verstehen:  

 

                                                           

278 Vgl. hierzu: Frisby 1989, S. 69. 
279 Vgl. hierzu das Kapitel über das subjektive Sehen in: Crary, Jonathan: Techniques of the Obser-
ver. On vision and modernity in the nineteenth century, Cambridge / Massachusetts 1990 



 

76 

 

sem Begriff derselben ausgehn und demnach damit anfangen, sie als physiologische 

Erscheinung zu untersuchen.
280

Die sich hier ankündigende Neuordnung des Wahrnehmungsvorgangs führte zu einer 

radikalen Subjektivierung des Sehens. Simmel selbst war freilich schon dadurch mit 

der Wahrnehmungspsychologie des neunzehnten Jahrhunderts aus nächster Nähe 

vertraut, da sein Doktorvater für die erste, abgelehnte Promotionsschrift Hermann 

von Helmholtz war.

  

 

281

 Jutta Müller-Tamm analysierte in ihrer Studie Abstraktion als Einfühlung im 

Anschluss an die Forschungen Crarys die Entstehung und Entfaltung des Denkmodells 

der Projektion seit der frühen Sinnesphysiologie bis in die Poetologien und die Ästhe-

tik des literarischen Expressionismus. Diese Denkfigur erlaubte in metaphorologi-

scher Ebene die entstandene Kluft zwischen subjektivem Sehen und objektiver Au-

ßenwelt zu überbrücken. Die Verknüpfung zwischen dem Inneren des Subjekts und 

dem Außen der Welt wurde durch das Vermögen des Menschen, sein Inneres in die 

Außenwelt zu projizieren, verbürgt. Im Sinne einer nachträglichen wissenschaftlichen 

Verifikation der Kantischen Thesen analysierten Psychophysiker und Wahrneh-

mungspsychologen des neunzehnten Jahrhunderts die spezifischen Konstruktions-

leistungen des Subjekts in der Erschaffung der Vorstellung einer Außenwelt und ge-

langten so zu einer radikalisierten Vorstellung über das Verhältnis von Subjekt und 

Umwelt: „Aus der Subjektivität der Sinnesempfindungen wird dergestalt die Welthal-

tigkeit des Leibes wie die Leibhaftigkeit der Welt abgeleitet“.

  

282 In ihrer Studie be-

zieht sich Müller-Tamm unter anderem auch auf Simmel, den sie in diesen Projekti-

onsdiskurs verortet. Dabei nimmt sie insbesondere dessen Geschichtstheorie, wie sie 

beispielsweise in der Rede Das Problem der historischen Zeit zum Ausdruck kommt, 

zum Ausgangspunkt ihrer Analyse. Wenn Simmel davon spricht, dass jegliche Ge-

schichtswissenschaft immer auch eine spezifische Formung durch den Interpreten 

durchläuft und dadurch im nachdrücklichen Sinne als Konstruktion seiner Individuali-

tät verstanden werden muss, so ist Müller-Tamms Analyse zweifelsohne zuzustim-

men. Sie konstatiert, dass „[d]ie Kategorie der Projektion, die Simmel in diesem Zu-

sammenhang einführt, […] dabei entschieden auf die Mittelbarkeit des historischen 

Verstehens und die Differenzqualität zwischen konkreter Lebenserfahrung und wis-

senschaftlichem Erkenntnisprozeß [zielt].“283

                                                           

280 Schopenhauer, Arthur: Ueber das Sehen und die Farben [2. erweiterte Auflage], Leipzig 1854, S. 

21. 
281 Vgl. hierzu: Landmann 1958, S. 16/17 
282 Müller-Tamm, Jutta: Abstraktion als Einfühlung. Zur Denkfigur der Projektion in Psychophysiolo-
gie, Kulturtheorie, Ästhetik  und Literatur der frühen Moderne [Rombach Wissenschaften, Reihe 

Litterae, hrsg. von Gerhard Neumann und Günter Schnitzler, Band 124], Freiburg im Breisgau 2005, 

S. 7. 
283 Ebd., S. 255. 

 Tatsächlich erarbeitete sich Simmel mit 

dem Begriff des „Verstehens“ historischer Begebenheiten ein hermeneutisches Ge-

schichtskonzept, dass die Rolle des interpretierenden Subjekts in der Konstruktion 



 

77 

 

geschichtlicher Zusammenhänge als fundamental hervorhebt, wie das folgende Zitat 

aus dem im März 1916 in der Berliner Abteilung der Kantgesellschaft gehaltenen 

Vortrag Das Problem der historischen Zeit deutlich macht: 

 

Zweifellos ist das Verstehen die conditio sine qua non für die Anerkennung eines In-

halts als eines historischen. Wenn z.B. die berichtete Handlungsweise eines Men-

schen uns mit Rücksicht auf seinen sonst bekannten Charakter total „unverständlich“ 

ist, obgleich sie an sich möglich wäre, so weigern wir uns, sie als historische Tatsache 

anzunehmen.
284

 Jedoch kann festgestellt werden, dass beide Wirklichkeitsmodelle – die Welt 

als Konstruktionsleistung des Subjekts und das Subjekt als Produkt und schließlich als 

Effekt seiner Umwelt – auf eine diskursive Ordnung hinauslaufen, in der die Grenz-

ziehungen zwischen Ich und Welt zunächst und beginnend mit Kant zunehmend in 

eine epistemologische Krise geraten sind, wodurch sodann unterschiedliche Modelle 

der Kommunikation und Überschreitung zwischen den einzelnen Sphären erprobt 

wurden. Stets ging es hierbei um die Erkenntnis, dass das cartesianische Wirklich-

 

 

Das im Rodin-Aufsatz vorgeschlagene Wahrnehmungsmodell der Moderne vereint 

nun geschickt Simmels Modernetheorie mit den Neuordnungen des Wissens vom 

Sehen, wie sie im neunzehnten Jahrhundert entstanden sind. Tatsächlich lässt Sim-

mels Rede vom „Erleben und Deuten der Welt gemäß den Reaktionen unsres Inneren 

und eigentlich als einer Innenwelt“  darauf schließen, dass er die Wahrnehmung radi-

kal von der unhintergehbaren Subjektivität und Körperlichkeit der Individuen aus 

dachte. Wenn Simmel in diesem Zusammenhang das Sehen als bewegt charakteri-

siert, so bezieht er sich auf ein Konzept des Wahrnehmungsvorganges, der die Per-

zeption nicht mehr als von den körperlichen Bedingtheiten der Subjekte getrennt 

denkt und zugleich Wahrnehmung als temporal vonstatten gehenden Ablauf deutet. 

Simmels Definition der Moderne als ein ‚heraklitisches‘ Sehen kann als treffende 

Charakteristik dieser erkenntnistheoretischen Problematik verstanden werden.  

 Jedoch enden Simmels Überlegungen nicht bei dem anthropologischen Mo-

dell der Projektion. Wie die Analyse zum Rodin-Aufsatz gezeigt hat, findet sich bei 

Simmel nicht nur das Konzept, dass die eigene Subjektivität auf die Welt übertragen 

wird, sondern es zeichnet sich zugleich eine gegenläufige Vorstellung ab, in dem das 

einzelne Subjekt in seiner Formung durch die moderne Außenwelt betrachtet wird. 

Die im Ursprung kantische Idee der Wirklichkeitserkenntnis als einer kategorien- und 

begriffsgeleiteten Konstruktionsleistung bildet ein wichtiges Residuum in Simmels 

Denken, doch zeigen seine Schriften zur Urbanität, dass sich zum Projektionskonzept 

auch ein Kontradiskurs gebildet hat, der die prekäre Stellung des Individuums zwi-

schen seinem Anspruch auf Souveränität und Autonomie und den Einwirkungen des 

modernen Umfeldes in den Vordergrund rückte.  

                                                           

284 Simmel, Georg: Das Problem der historischen Zeit, in: Ders.: Goethe – Deutschlands innere 

Wandlung – Das Problem der historischen Zeit - Rembrandt, hrsg. von Ute Kösser, Hans-Martin 

Kruckis und Otthein Rammstedt [GSG 15], Frankfurt am Main 2003, S. 289/290. 



 

78 

 

keitsmodell, in dem das Subjekt als abgeschlossene, der Umwelt selbstmächtig gege-

nübertretende Einheit verstanden wurde, an Erklärungskraft verloren hat. Ich und 

Welt wurden so nicht mehr in ein dualistisches und polares Schema gezwängt, son-

dern auf ihre gegenseitige Bedingtheiten hin befragt.  

 Wie in der bisherigen Analyse deutlich wurde, bildet die Moderne als eine 

zunehmende Bewegtheit des Lebensstils und der gesellschaftlichen Beziehungen 

sowie eines Relativ-Werdens der Dinge Simmels eigentliches Suchprogramm in seiner 

Beschäftigung mit Rodin. Doch dessen Werke werden bei Simmel nicht nur zum In-

begriff einer modernen Kunstrichtung, sondern zugleich zu einem genuinen Erkenn-

tnismedium für die Frage, wie Kunstwerke diese Bewegtheit überhaupt sichtbar ma-

chen. Der Frage nach der Medialität der Kunst Rodins in der Simmelschen Perspekti-

ve soll im nächsten Absatz nachgegangen werden. 

 

 

6.5. DIE KUNST RODINS ALS ‚BEWEGTER SPIEGEL‘ DER MODERNE? ÜBERLEGUNGEN ZU 

SIMMELS REFLEXIONEN ZUR MEDIALITÄT DER WERKE RODINS  

 

Deutlicher als im ersten Aufsatz lässt der zweite Text erkennen, dass Simmel in Rodin 

einen Künstler entdeckte, der eine intellektuelle Herausforderung für seine eigenen 

kunstphilosophischen Ansichten bildete. Der gesamte Aufsatz scheint dabei von einer 

tiefgreifenden Verunsicherung über die mediale Beschaffenheit der Kunst Rodins 

geprägt zu sein. In einer abschließenden Passage versucht Simmel mit Blick auf das 

Phänomen der Bewegtheit der Kunst und des modernen Lebens das Verhältnis von 

Wirklichkeit und ihrer Überführung in die mediale Ebene der Kunst zu definieren. 

Seine Ausführungen gipfeln dabei in einer ambivalenten Charakterisierung der Ro-

dinschen Kunst: 

 

Diese Bewegtheitstendenz ist die tiefgründigste Beziehung der modernen Kunst 

überhaupt zum Realismus: die gestiegene Bewegtheit des wirklichen Lebens offen-

bart sich nicht nur in der gleichen der Kunst, sondern beides: der Stil des Lebens und 

der seiner Kunst, quellen beide aus der gleichen tiefen Wurzel. Die Kunst spiegelt 

nicht nur eine bewegtere Welt, sondern ihr Spiegel selbst ist beweglicher gewor-

den.
285

Die Verwendung der einschlägigen Bild- und Medienmetaphorik des Spiegels lässt 

sich wiederum als bewusst eingesetzte Textstrategie Simmels lesen, um seinen pro-

tegierten Künstler in einen philosophisch anspruchsvollen Diskurs einzuschreiben, 

der die europäische Bildgeschichte tief geprägt und im späten neunzehnten und frü-

hen zwanzigsten Jahrhundert enorm an Aktualität gewonnen hat. Tatsächlich sind 

mit der Spiegelmetapher, wie Gerhard Wolf in seiner Studie Schleier und Spiegel. 

Traditionen des Christusbildes und die Bildkonzepte der Renaissance zeigen konnte, 

  

 

                                                           

285 Simmel 2001, S. 35. 



 

79 

 

seit der Antike unterschiedliche und teilweise divergierende Medienkonzepte thema-

tisiert worden. Bei Alberti beispielsweise findet sich eine Variation des Narzißmythos, 

in der das Malen als ‚Umarmen der Quelle‘ verstanden wird und die Bildkunst somit 

als narzisstische Spiegelung des Künstlers gedeutet wird. Dieser solle fähig sein, sich 

rechtzeitig von dem angefertigten Bild zu lösen.286

 Demgegenüber diente die Spiegelmetapher gerade im neunzehnten Jahr-

hundert dazu, in kunsttheoretischer Hinsicht die Problematik zu verhandeln, welchen 

Eigenanteil das Medium in der Produktion eines Wirklichkeitseffektes in der Kunst 

hat. Der Spiegel war hier oftmals die vornehmliche Metapher, um die vollständige 

Zurücknahme der Medialität hinter die Illusionskraft der Kunst auszudrücken und das 

Kunstwerk als transparente Fläche zu verstehen, in dem sich die Wirklichkeit gleich-

sam ungetrübt spiegelt. Simmel durchmisst in diesem kurzen Absatz die diametralen 

Pole der ästhetischen Debatte seiner Zeit, indem er Rodins Kunst in unmittelbarer 

Nähe und zugleich weiter Distanz zum Realismus positioniert. Seit Stendhals Le Rou-

ge et le Noir von 1830 bildete der Spiegel eine fundamentale Metapher für das Kon-

zept des realistischen Romans, der die Wirklichkeit im Sinne einer reflektierenden 

Fläche wiedergeben wollte.

    

287 Hegel, dessen Kunstphilosophie für die Ausbildung 

einer realistischen Poetologie einen wichtigen Eckpfeiler darstellte, entwarf in seiner 

Phänomenologie des Geistes eine Hierarchie der sogenannten „Kunstformen“, in 

denen sich die Künste in zunehmendem Maße der Materialität ihrer Medien entledi-

gen und somit die romantische Poesie in der Transzendierung des Mediums den Gip-

felpunkt einer progressiven Dematerialisation der Künste darstellt.288

                                                           

286 Vgl. hierzu: Wolf, Gerhard : Schleier und Spiegel. Traditionen des Christusbildes und die Bildkon-
zepte der Renaissance, München 2002, S. 262. 
287 Im Roman heißt es dazu : « Un roman est un miroir qui se promène sur une grande route. Tan-

tôt il reflète à vos yeux l’azur des cieux, tantôt la fange des bourbiers de la route. Et l’homme qui 

porte le miroir dans sa hotte sera par vous accusé‚ d’être immoral ! Son miroir montre la fange, et 

vous accusez le miroir ! Accusez bien plutôt le grand chemin où est le bourbier, et plus encore 

l’inspecteur des routes qui laisse l’eau croupir et le bourbier se former. » Vgl. hierzu : Stendhal : Le 
Rouge et le Noir, Paris 1927, S. 233. Für den Hinweis auf Stendhal danke ich Frau Professor Wal-

burga Hülk-Althoff. 
288 So entwirft Hegel in der Phänomenologie des Geistes ein Konzept des antiken Theaters, in dem 

der Schauspieler, also gleichsam das Medium der Theaterinszenierung, so weit mit seiner Rolle 

verschmilzt, dass für den Zuschauer die Illusion vollkommener Immanenz in das Spiel erzeugt wird: 

„Dadurch daß das einzelne Bewußtsein in der Gewißheit seiner selbst es ist, das als diese absolute 

Macht sich darstellt, das diese die Form eines Vorgestellten, von dem Bewußtsein überhaupt Ge-
trennten und ihm Fremden verloren, wie die Bildsäule, auch die lebendige schöne Körperlichkeit 

oder der Inhalt des Epos und die Mächte und Personen der Tragödie waren; - auch ist die Einheit 

nicht die bewußtlose des Kultus und der Mysterien; - sondern das eigentliche selbst des Schauspie-

lers fällt mit seiner Person zusammen, so wie der Zuschauer in dem, was ihm vorgestellt wird, 

vollkommen zu Hause ist und sich selbst spielen sieht.“ Dies wäre also die Ausformulierung eines 

medientranszendierenden Kunstverständnisses. Vgl. hierzu: Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phä-
nomenologie des Geistes [Sämtliche Werke. Jubiläumsausgabe in zwanzig Bänden, Bd. 2], Stuttgart 

1927, S. 569. 

 Gerhard Plum-

pe weist darauf hin, dass Hegels Konzept des „sinnlichen Scheinen der Idee“ semio-

tisch ausgedrückt mit einem zweistelligen Zeichenbegriff arbeitet, in dem ein geisti-

ges Signifikat einem sinnlich-materiellen Signifikanten übergeordnet ist und sich im 



 

80 

 

idealen Fall in der klassischen Kunst Griechenlands dem Signifikanten ganz angleicht. 

Die realistische Literatur sah somit das Medium ihrer Kommunikation, nämlich die 

Sprache, lediglich als ein äußerliches Hilfsmittel im Sinne eines ‚Vehikels‘, um die 

Imagination des Bewusstseins zu kommunizieren: „Die Sprache schien sich solchen 

Identifikationseffekten nicht zu widersetzen: man blickte gewissermaßen durch sie 

hindurch, ohne an der Materialität ihrer Signifikanz die Kraft eines Widerstandes zu 

empfinden.“289

 Simmel deutet Rodins Werke als eine zumindest im Ansatz realistische Kunst, 

die befähigt ist, das moderne Leben unmittelbar zu reflektieren. Doch darüber hinaus 

zeichne sich bei Rodin eine Transformation des Kunstkonzepts ab, bei der der „Spie-

gel selbst“, folglich also das künstlerische Medium der Bildhauerei, in Bewegung ge-

raten ist und somit zu einer opaken Fläche wird. Simmel schildert hierbei das Hinü-

bergleiten des Betrachterblicks von der Ebene der künstlerischen Illusion, die im 

Kunstwerk die Darstellung einer menschlichen Figur erblickt, hin zum materiellen 

Vorhandensein des medialen Trägers, also des Steins und der Bronze. Waren diese 

eben noch als mediale Spiegel bloße Vehikel der Sichtbarkeit, so lösen sie sich von 

dieser nur dienenden Aufgabe und werden in ihrer materiellen Qualität, ihrem tat-

sächlichen Vorhandensein wahrgenommen. Dabei erkundet der Blick die Bewegtheit 

der Oberflächengestaltung, die nun in ihrem Wirklichkeitscharakter wahrgenommen 

wird. Die Kunstrezeption wird somit gegenüber der Suggestionskraft des Kunstwerks 

souverän und erblickt im Kunstwerk ein Objekt, das selbst in den Prozess der Moder-

nisierung einbegriffen ist. Den Grund für diese Bewegtheit der Medien verortet der 

Philosoph darin, dass der „Stil des Lebens und der seiner Kunst“ nicht als voneinan-

der getrennte Sphären begriffen werden können. Die Kunst steht in diesem Modell 

nicht mehr in einem Bereich des ‚Außerhalb‘, in dem sie als visuelles Registrierungs-

system lediglich Abbilder der Welt schafft, sondern sie ist im emphatischen Sinn ein 

Teil der gesellschaftlichen Wirklichkeit. So wie Simmel mit Blick auf das Subjekt der 

Moderne in der Nervosität, der Blasiertheit und der Verstandesmäßigkeit die körper-

lich sichtbaren und somit für den soziologisch interessierten Historiker lesbaren Zei-

chen einer tatsächlichen Einverleibung der Moderne durch die Individuen erkennt, so 

sieht er im bewegten Charakter der materiellen Gestaltung der Werke Rodins das an 

die Oberfläche des Artefakts getretene Symptom einer in Bewegung geratenen Welt. 

Die Vorstellung der bildhaften Repräsentation der Bewegtheit der Moderne im Sinne 

einer Abbildungungslogik wird also hier durch das Konzept der materialen Einschrei-

bung von Bewegtheit im Medium der Kunst ersetzt. Simmel diagnostiziert mithin den 

problematischen Status des Bildes und des Mediums in der Moderne. Während es 

einerseits den Anschein erweckt, die Wirklichkeit widerzuspiegeln und somit als Ga-

rant einer objektiven Erkenntnis fungiert, so spricht er sich andererseits für ein Me-

 

                                                           

289 Plumpe, Gerhard: Tote Blicke. Fotografie als Präsenzmedium, in: Medien der Präsenz: Museum, 

Bildung und Wissenschaft im 19. Jahrhundert [Mediologie. Band 3. Eine Schriftenreihe des kultur-

wissenschaftlichen Forschungskollegs „Medien und kulturelle Kommunikation“], hrsg. von Jürgen 

Fohrmann, Andrea Schütte und Wilhelm Voßkamp, Köln 2001, S. 81f. 



 

81 

 

dienverständnis aus, dass den medialen Eigenanteil radikal in die Analyse mit einbe-

zieht.  

 Die Frage, die Simmel anklingen lässt, betrifft die Problematik, ob und wie die 

Bewegtheit, die er als sichtbare Quintessenz der Moderne gedeutet hat, in den Be-

reich der Kunst überführt werden kann. Kann die Kunst die Moderne aus einer teil-

nahmslosen Beobachterperspektive dokumentieren oder ist das Medium der Bild-

hauerei selbst ein Teil des Moderneprozesses? Zugespitzt formuliert, verhandelt 

Simmel hier die Problematik, ob Medien ihre eigene Historizität sichtbar machen. 

Simmels gleichermaßen subtile wie unentschiedene Feststellung, dass mit Rodin die 

Kunst als Spiegel der bewegten Wirklichkeit selbst in Bewegung geraten sei, kann 

durchaus als gleichsam nachträgliche Verbalisierung der medialen Problematik ange-

sehen werden, mit der sich Simmel in seiner Rodin-Beschäftigung konfrontiert sah. 

Doch damit nicht genug: In Simmels Überlegungen zeichnet sich zudem eine tiefe 

Verunsicherung über den Status des Künstlers in der Kunstproduktion ab. In der Be-

hauptung, dass die Kunst die Wirklichkeit widerspiegelt, klingt noch die Utopie eines 

sich positivistisch verstehenden Naturalismuskonzepts nach, in der es dem Künstler 

angetragen wird, die Wirklichkeit im Kunstwerk unmittelbar nachzuschaffen. Der 

Zusatz, dass in der Gegenwart der Spiegel selbst ein Beweglicher geworden sei, kann 

dabei aber nicht als Gegenthese aus dem Fundus der expressionistischen Ästhetik 

gedeutet werden, in der der künstlerische Schaffensvorgang als zutiefst subjektge-

prägt verstanden wird. Eher kündigt sich im Konzept des bewegt gewordenen Spie-

gels eine Mediologie an, welche die gesellschaftliche Bedingtheit des Kunstschaffens 

in den Vordergrund der Analyse rückt. Der Künstler mag zwar im Kunstwerk den Ver-

such unternehmen, die Wirklichkeit objektiv abzubilden, doch täuscht diese Unter-

nehmung nicht über die Historizität und Eigengesetzlichkeit der Medien hinweg. Wal-

ter Benjamin brachte diesen Gedankengang knapp zwanzig Jahre später in seinem 

berühmten Aufsatz Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit 

mit kaum zu übertreffender Prägnanz auf den Punkt, wenn er in der Fußnote Num-

mer 26 André Breton zitiert und dessen Überlegung weiterführt: 

 

„Das Kunstwerk“, sagt André Breton, „hat Wert nur insofern als es von Reflexen der 

Zukunft durchzittert wird“. In der Tat steht jede ausgebildete Kunstform im Schnitt-

punkt dreier Entwicklungslinien. Es arbeitet nämlich einmal die Technik auf eine be-

stimmte Kunstform hin. […] Es arbeiten zweitens die überkommenen Kunstformen in 

gewissen Stadien ihrer Entwicklung angestrengt auf Effekte hin, welche später 

zwanglos von der neuen Kunstform erzielt werden. […] Es arbeiten drittens oft un-

scheinbare, gesellschaftliche Veränderungen auf eine Veränderung der Rezeption 

hin, die erst der neuen Kunstform zugute kommt.
290

                                                           

290
 Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, in: Ders.: 

Medienästhetische Schriften, hrsg. und mit einem Nachwort versehen von Detlev Schöttker, Frank-

furt am Main 2002, S. 376. 

 

 



 

82 

 

Simmel scheint im Rodin-Aufsatz bereits eine Medienästhetik erahnt zu haben, wel-

che die Kunstproduktion und ihre Veränderungen radikal vom souveränen Künstler-

subjekt löst und die Erscheinungsform des Kunstwerks (oder in benjaminischer Ter-

minologie: der Kunstform) als Effekt gesellschaftlicher Prozesse begreift. Sicherlich 

führt ein Weg von Rodins Skulpturen und Plastiken, die sich kontinuierlich an Bewe-

gungseffekten abarbeiten - ohne diese freilich in ihrem Medium vollends realisieren 

zu können - zum bewegten Bild des frühen Filmes. Aber in Simmels Perspektive ist es 

nur noch zu einem Teil die Genialität des Künstlers Rodin, der die Bewegtheit bereits 

im traditionellen Medium der Bildhauerei zu realisieren versucht hat. Zum anderen 

Teil handelt es sich im Falle des in Bewegung geratenen Bildes und der Wahrneh-

mung um einen von Menschen fabrizierten und durch Menschen vollzogenen, ge-

samtgesellschaftlichen Prozess lebensweltlicher Beschleunigung, der alle Facetten 

und Bereiche einer Gesellschaft durchdringt und der im frühen Film seine technische 

Erfüllung gefunden hat. Wenn Simmel, wie im folgenden Abschnitt noch zu zeigen 

sein wird, immer wieder auf die bewegte Epidermis der Rodinschen Figuren zu spre-

chen kommt, so zeigt sich darin sein Versuch, den Konflikt zwischen dem traditionel-

len Konzept des Künstlers als souveränen Abbilder der Wirklichkeit und der moder-

nen Medientheorie, die künstlerische Medien als Effekte gesellschaftlicher Entwick-

lungen begreift, zu vereinen.  

 Simmels Konzentration auf die materiell-haptischen Aspekte der Rodinschen 

Figuren und die darin aufscheinende Semantik einer Verlebendigung der Werke kön-

nen als Konsequenzen seiner Überlegungen zur Bewegtheit der Moderne gelesen 

werden. Hier offenbart sich seine Bestrebung, Rodins Modernität durch eine spezi-

fisch beschaffene Faktur der Bildwerke zu begründen, ähnlich wie er den modernen 

Lebensstil nach seinen tatsächlichen psychisch-leiblichen Ausprägungen in den Indi-

viduen befragte. Im Verlauf des Textes bezieht sich Simmel wiederholt auf die mate-

riale Erscheinungsweise der Skulpturen und Plastiken, in deren unruhigen Texturen 

sich die moderne Nervosität und die Grenzauflösung des Subjekts ersehen lassen. 

Seine kunstphilosophische Suchrichtung bezieht sich mithin auf eine Ebene künstleri-

schen Schaffens, die jenseits motivisch-ikonographischer Bezüge in ihrer dynami-

schen Qualität visuell unmittelbar zu erkunden ist. Simmels Analysemethode beweist 

in ihrer Konzentration auf Oberflächenstrukturen und die sich darin abzeichnenden 

Bedeutungsebenen einen Impetus, der später im Strukturalismus zum genuinen Er-

kenntnisinstrument wurde. Dieser emphatische ‚Oberflächendiskurs‘, der den Blick 

bewusst über die materiale Faktur des Kunstwerks gleiten lässt, zeichnet sich deutlich 

in einigen Passagen ab, in denen Simmel ausführlicher die Machart und die Oberflä-

chenfaktur der Rodinschen Bildwerke als Visualisierung moderner Bewegtheit analy-

siert und sich auf „ein neues Eigenleben und Vibrieren der Oberfläche“ in Rodins 

Werken bezieht: „Ebenso ist das Sichherausheben der Figur aus dem Stein, den Rodin 

oft noch Teile von ihr umfangen läßt, die unmittelbare Versinnlichung des Werdens, 

in dem jetzt der Sinn ihrer Darstellung liegt.“291

                                                           

291 Simmel 2001, S. 31. 

 Simmels Wortwahl ist hier signifikant: 



 

83 

 

Es geht ihm nicht darum, wie zeitlich-prozessuale Strukturen in Form einer künstleri-

schen Darstellungsstrategie repräsentiert werden können. Auch steht hier nicht vor-

dergründig die Frage im Mittelpunkt, welche Kunstgriffe einem Künstler zur Verfü-

gung stehen, um den Eindruck bewegter Figuren hervorzurufen. Gegenüber solchen 

Konzepten des Kunstwerks sucht Simmel den „Sinn ihrer Darstellung“ in der „unmit-

telbare[n] Versinnlichung“. Obgleich Rodins Werke also zweifelsohne figurativ sind 

und somit als Repräsentationen der Wirklichkeit gelesen werden können, bewegen 

sie sich in kunsttheoretischer Hinsicht bereits auf ein neues Paradigma zu, in dem die 

Bedeutungsgenerierung in der materiellen Präsenz des Kunstwerks – jenseits einer 

vermeintlichen Tiefenhermeneutik - gesucht wird.  

 Simmels Definition der Kunst Rodins als ‚bewegter Spiegel‘ verortet diese in 

einem spannungsgeladenen Zwischenraum: Zeichentheoretisch gesprochen, taucht 

in Rodins Kunst die Bewegtheit der Moderne einerseits als Signifikat auf, den die 

Kunst in ihrem jeweiligen Medium und im Falle der Bildhauerei durch eine spezifische 

Figurenauffassung abbildet. Aber darüber hinaus kündigt sich in Simmels Lektüre der 

Abschied von einer Vorstellung der Kunst ab, die das Kunstwerk vorschnell als bloßen 

Bildreflex gesellschaftlicher Zustände begreift. Simmels einfühlsamer Blick auf Rodins 

Werke bringt zugleich zu Tage, dass die Bewegtheit in diesen Skulpturen und Plasti-

ken selbst zum sichtbaren Signifikanten des Kunstwerks geworden ist. In ihrer tat-

sächlichen Erscheinungsweise schreibt sich die Bewegtheit der Moderne in die me-

diale Beschaffenheit und ihre Struktur ein.  

 Mit ähnlicher Stoßrichtung auf eine Semantik der Oberflächen wartet Rainer 

Maria Rilke in seiner Monographie zu Auguste Rodin aus dem Jahr 1903 auf.292 Diese 

Schrift wurde von Richard Muther in Auftrag gegeben.293

                                                           

292 Bemerkenswerterweise hält sich der Briefkontakt zwischen den beiden Hauptprotagonisten der 

deutschsprachigen Simmelrezeption sehr in Grenzen. In der Zeitspanne von 1895 – 1911 doku-

mentieren einige wenige Briefe, die meist um Belangloses kreisen, den Kontakt des Philosophen 

mit dem Schriftsteller. Vgl. hierzu: Briefwechsel Rilke – Simmel, in: Simmel, Georg, Briefe 1880 – 

1911, bearbeitet und hrsg. von Klaus Christian Köhnke [GSG 22], Frankfurt am Main 2005, S. 279f., 

321 – 324, 642f., 646ff. 
293 Vgl. hierzu: Potts 2000, S. 77. 

 Darin betonte Rilke die Be-

deutsamkeit der unruhig und lebendig gestalteten Oberflächen der Rodinschen 

Skulpturen und Plastiken, wobei er vor allem die medialen Überschreitungsphäno-

mene im Sinn hatte, die durch das raumdurchdringende Hinübergreifen der Werke in 

ihre unmittelbare Umgebung geschehen. Die sich zu ihrem Umraum öffnenden und 

zerklüftet strukturierten Oberflächen scheinen nicht nur mit dem Umraum zu ver-

schmelzen, sie verwischen zugleich die membranartigen Grenzen, die durch die bild-

hauerisch formulierte Epidermis oder den Bekleidungsstoff vorgegeben werden. 

Doch knüpft Rilke, deutlicher noch als Simmel, für die Beschreibung der Medialität 

der Rodinschen Werke an den Texturbegriff an, indem er Rodins Modernität in einer 

oszillierenden Doppelbewegung aus Ent- und Verschleierung entdeckt. Denn Rodin 

habe einerseits die zahllosen Lagen von Stoffschichten, die die Werke der Bildhauerei 

seit der Antike bedeckt hätten, mutig hinfort gezogen, habe aber andererseits darun-



 

84 

 

ter nur einen neuen Schleier, nämlich den der menschlichen Haut entdeckt, dessen 

greifbare Textur er in hingebungsvollem Studium in allen Lichteinfällen studiert ha-

be.294 Rodins bildhauerische Strategien haben also, wie Simmels und Rilkes Überle-

gungen zeigen, eine intensive Medienreflexion zu Tage befördert, in der das dialekti-

sche Verhältnis von Wirklichkeitsabbildung und Wirklichkeitsproduktion von Kunst 

gerade deshalb so deutlich hervortrat, da sich Rodin in kunst- und medienhistorischer 

Perspektive an einem Schwellenpunkt zwischen dem mimetischen Spiegelkonzept 

und dem opaken Schleierprinzip befindet.295

This condition might be called a belief in the manifest intelligibility of surfaces, and 

that entails relinquishing certain notions of cause as it relates to meaning, or accept-

ing the possibility of meaning without proof or verification of cause. It would mean 

accepting effects themselves as self-explanatory – as significant even in the absence 

of what one might think of as the logical background from which they emerge.

 

 In einer eindringlichen Untersuchung der Zeitstrukturen in der modernen 

Plastik hat Rosalind Krauss diesen Oberflächendiskurs in Rodins Werk intensiv theo-

retisiert, ohne jedoch dezidiert auf Simmels Überlegungen hinzuweisen. Mit Blick auf 

Rodins im Jahr 1880 entstandene Bronzeplastik Adam, die heute im Philadelphia 

Museum of Art aufbewahrt wird, weist sie auf die kaum nachzuvollziehende anato-

mische Struktur der Figur hin und beschreibt zugleich, wie Bedeutung in Rodins Figu-

ren in der Unmittelbarkeit des Materials produziert wird. 

 

296

                                                           

294 Vgl. hierzu: Rilke, Rainer Maria: Auguste Rodin, Leipzig 1924 [Originalausgabe: Berlin 1903], S. 

13. 
295

 Vgl. mit Blick auf die Geschichte des Schleierkonzeptes in der Mediendebatte: „In seiner Mate-

rialität widersetzt sich der Schleier nicht nur planen Enthüllungsversuchen aufklärerischen Zu-

schnitts, sondern auch postmodernen Virtualisierungs- und Invisibilisierungtendenzen.“ Siehe 

hierzu: Endres, Johannes, Barbara Wittmann und Gerhard Wolf: Einleitung, in: Dies. [Hrsg.] Ikono-

logie des Zwischenraums, der Schleier als Medium und Metapher, München 2005, S. XI. 
296 Krauss, Rosalind: Passages in Modern Sculpture, London 1977, S. 26. 

 

 

Somit steht Krauss‘ Interpretation in einer kunstphilosophischen Tradition der Rodin-

Rezeption, die in Simmels und Rilkes Lektüren der Kunst des französischen Meisters 

ihre herausragenden Vertreter findet und in dem Konzept des Mediums als einer 

Textur ihr wichtigstes Erkenntnismodell besitzt.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

85 

 

7. DIE ARBEIT AN DER GENEALOGIE DES ‚MODERNEN HERAKLITISMUS‘: SIM-

MELS REMBRANDT – EIN KUNSTPHILOSOPHISCHER VERSUCH (1916) 
 

Dieses Kapitel zeigt abschließend am Beispiel der 1916 von Simmel veröffentlichten 

Publikation  Rembrandt – Ein kunstphilosophischer Versuch, wie der späte, mittler-

weile in Straßburg lehrende Philosoph an einer Verfeinerung und Vollendung seines 

kunstphilosophisch-kunsthistorischen Projekts arbeitete. Fernab vom pulsierenden 

Großstadtleben Berlins erschuf Simmel eine Genealogie der ‚malerischen‘ Kunstrich-

tung im Zeichen ‚heraklitischer‘ Bewegtheit. Simmels Schrift bildet trotz ihres eher 

späten Publikationsjahres den engagierten Versuch, eine anspruchsvolle Metatheorie 

für einen Künstler zu entwerfen, der für die Berliner Secessionskünstler als wichtiger 

Vorreiter des ‚malerischen‘ Stils jenseits akademischer Detailgenauigkeit galt.  

 

 

7.1. REMBRANDTS MODERNITÄT IM KUNSTDISKURS UM 1900 

 

Simmels intensive Beschäftigung mit der Kunst Rembrandts löste sein vorrangiges 

Interesse für zeitgenössische Kunst, insbesondere derjenigen Rodins ab etwa 1914 

ab. In dieser Hinwendung zur Malerei und Graphik Rembrandts treffen zwei unter-

schiedliche Intentionen und Dimensionen der Simmelschen Kunstphilosophie zu-

sammen, die bereits in den Rodin-Aufsätzen hervorgetreten sind: Einerseits das Be-

dürfnis des Philosophen, seine Theorie einer Kunst in Bewegung weiter zu entfalten 

und zu verfeinern, andererseits aber auch sein Anspruch darauf, weiterhin als eine 

wichtige Stimme im Kunstdiskurs seiner Zeit zu gelten. Will man also die Intention 

von Simmels Rembrandt-Monographie begreifen, so muss die Schrift nicht nur nach 

ihrem theoretischen Aufbau und ihren kunstphilosophischen Thesen befragt werden, 

sondern zugleich in den Kontext der kulturpolitischen Bemühungen Simmels gestellt 

werden.297

 Das Jahr 1914 eröffnete für Simmel nicht nur die lang ersehnte berufliche 

Erfüllung, da er endlich eine Berufung auf einen philosophischen Lehrstuhl erhalten 

hatte, sondern auch den schmerzhaften Abschied von Berlin.

  

298

                                                           

297 So geschehen in einem Aufsatz zum Rembrandt-Bild bei Simmel von Elenor Jain. Vgl. hierzu die 

bibliographische Angabe: Jain, Elenor: Das Rembrandt-Bild bei Georg Simmel, in: Zeitschrift für 

Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Bd. XXXIII/2, 1988, S. 259 – 269. 
298 Vgl. hierzu: Jung 1990, S. 16/17. Am 28. Januar 1914 berichtete Simmel in einem Brief an Rickert 

über die gemischten Gefühle hinsichtlich seiner Übersiedlung nach Straßburg: „Gestern ist nun die 

letzte Besiegelung der Straßburger Angelegenheit erfolgt und ich nehme sie keineswegs mit dem 

Bewusstsein hin, das unbedingt Richtige getan zu haben“. Siehe: Simmel, Georg: Brief an Heinrich 

Rickert vom 28. Januar 1914, in: Ders.: Briefe 1912 – 1918 – Jugendbriefe, bearbeitet und hrsg. von 

Otthein und Angela Rammstedt [GSG 23], Frankfurt am Main 2008, S. 284. 

 Blickt man auf Sim-

mels wissenschaftliche Arbeit dieser Zeit, so gewinnt man in der Tat den Eindruck, 

dass sich die räumliche und intellektuelle Isolation zumindest in mittelbarer Weise in 

seinem Werk niedergeschlagen hat. Denn während Simmel noch in den 1910er Jah-



 

86 

 

ren aktiv das Kulturleben seiner Heimatstadt mitgestaltete und mit Rodin einen Ge-

genwartskünstler gefunden hatte, an dem er seine Theorie der Moderne veranschau-

lichen konnte, so machte er sich in den letzten Jahren seines Lebens daran, sein eige-

nes Werk in zunehmendem Maße in lebensphilosophische Konzepte zu integrieren 

und schließlich abzuschließen. Bereits im Jahr 1914 erprobte Simmel in zwei Aufsät-

zen erste Überlegungen zu Rembrandts Kunst, deren Ergebnisse in die Monographie 

einflossen. 299

 Die Rembrandt-Verehrung begann in Frankreich bereits im Zusammenhang 

mit der Revolution von 1830.

  Auch das Rembrandt-Buch erweist sich als charakteristisch für die 

diskursive Struktur der Kunstphilosophie Simmels: Während es einerseits den Ein-

druck erweckt, eine in sich geschlossene Kunstphilosophie mit Exkursen in die Religi-

onssoziologie zu sein, so erweist es sich andererseits als intensiv geführter Dialog mit 

der Kultur und Philosophie seiner Zeit.  

300 Im Geist romantischer Bewunderung für ein maleri-

sches Idiom begeisterte man sich für den holländischen Künstler, der mit bewegtem 

Duktus virtuos Licht- und Schattenübergänge darzustellen wusste und mit seinen 

unprätentiösen Sujets kühn gegen jegliche Dekorum-Regel verstieß.301 In Notre Dame 

de Paris verglich Victor Hugo den Maler mit einem anderen herausragenden Vertre-

ter eines antiklassischen Kunst- und Literaturbegriffs, nämlich mit William Shakes-

peare.302 Unter dem Pseudonym W. Bürger propagierte der Kunstkritiker Théophile 

Thoré bereits 1849 in seinem Werk Les Musées de la Hollande die künstlerische Vor-

rangstellung Rembrandts vor Raffael.303 Insbesondere im Zuge der Kunstdebatten um 

eine ‚malerische‘ Kunst wurde Rembrandt in Deutschland in zunehmendem Maße als 

künstlerisches Vorbild erachtet. Johannes Stückelberger hat die Rembrandt-

Rezeption in Deutschland im Umkreis der sezessionistischen Künstler wie Max Lie-

bermann, Max Slevogt oder Lovis Corinth in seiner materialreichen Dissertation 

Rembrandt und die Moderne sowohl textgeschichtlich aufgearbeitet als auch in zahl-

reichen Bildinterpretationen die stilistischen Aneignungen und interpikturalen Über-

nahmen verfolgt. So können beispielsweise einige der Selbstbildnisse Corinths mit 

seiner Gattin in eine kunsthistorische Traditionslinie zu Rembrandts berühmten 

Selbstporträts mit Saskia gestellt werden.304

                                                           

299 Dabei handelt es sich um folgende Texte: Simmel, Georg: Rembrandts religiöse Kunst, in: Ders.: 

Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 1918, Bd. 2, hrsg. von Klaus Latzel [GSG 13], Frankfurt am Main 

2000, S. 16 – 52. Simmel, Georg: Studien zur Philosophie der Kunst, besonders der Remb-
randtschen, in: Ders.: Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 1918, Bd. 2, hrsg. von Klaus Latzel [GSG 

13], Frankfurt am Main 2000, S. 134 – 164. 
300 Vgl. hierzu: Stückelberger, Johannes: Rembrandt und die Moderne: der Dialog mit Rembrandt in 
der deutschen Kunst um 1900, München (Fink) 1996, S 21. 
301 Vgl. hierzu: Ullrich, Wolfgang: Die Geschichte der Unschärfe, Berlin 2002, S. 38. 
302 Vgl. hierzu: Stückelberger 1999, S. 21. 
303 Vgl. hierzu: Stückelberger 1999, S. 22. 
304 Stückelberger stellt beispielweise interpikturale Bezüge zwischen Rembrandts 1636 entstande-

nem Selbstbildnis mit seiner Frau Saskia in Dresden und Corinths 1902 gefertigten Selbstporträt 
mit seiner Frau und Sektglas (Privatbesitz) von 1902 her. Vgl. hierzu : Stückelberger 1996, S. 152 / 

153.  

 Auch in Julius Meier-Graefes Konstrukti-

on von Künstlergenealogien zeigt sich das Bedürfnis, Rembrandts Modernität heraus-



 

87 

 

zukehren und ihn zugleich als einen lange Zeit unzureichend verstandenen Künstler 

zu präsentieren:  

 

Raffael erscheint in ganz anderm Licht, wenn uns bewußt wird, was Delacroix aus 

ihm machte […] In dem Verhalten Poussins zu Tizian, Watteaus zu den Holländern, 

Manets zu Goya liegt stets ein Kriterium für beide Teile, das keineswegs immer für 

das Vorbild spricht […] Die ungeheuerliche Lüge der Reynolds und Genossen war die 

Vertändelung gewisser Äußerlichkeiten Rembrandts und anderer Großer […]
305

Dass sich Simmel zum Ende seines Lebens hin in einer politisch brisanten Zeit dem 

Künstler Rembrandt zugewandt hatte, findet seine Begründung sicherlich nicht nur in 

einer persönlichen ästhetischen Vorliebe. Mehrere Autoren wie zum Beispiel Katari-

na Horničková, Beat Wyss, Barbara Aulinger und Jacques Le Rider haben Simmels 
subkutane Verflechtungen mit den nationalistischen Bestrebungen im wilhelmini-

schen Deutschland untersucht.

 

 

306 Tatsächlich stand die Rembrandt-Begeisterung in 

den Jahrzehnten um die vorletzte Jahrhundertwende im Zeichen gesellschaftlicher 

Reformbestrebungen und der Suche nach einem genuin ‚germanischen‘ Stil. Bestes 

Anschauungsbeispiel für die Inanspruchnahme des holländischen Künstlers für solche 

Zwecke bildet sicherlich Julius Langbehns Buch Rembrandt als Erzieher, in dessen 

Untertitel sich der Autor dezidiert als ‚Deutscher‘ vorstellt.307 Simmel kannte dieses 

Pamphlet gegen Sozialismus und Demokratie, das sich auch antisemitischer Vorbe-

halte nicht enthält.308 Im Jahr 1890 rezensierte der Berliner Philosoph in der Voss-

ischen Zeitung Langbehns Schrift mit deutlich ablehnenden Worten. Er kritisierte 

dessen Beschwörungen eines „Individualismus“, der sich insbesondere im als „ger-

manisch“ deklarierten Wesen Rembrandts äußere. Dennoch – und dies erscheint 

dem heutigen Leser eher befremdlich – zeigt sich Simmel angetan von dem rhetori-

schen Geschick Langbehns und seiner Formulierungskunst. Dies verwundert umso 

mehr, als Simmel deutlichere Einsprüche gegenüber Langbehns Anpreisung einer 

national geprägten und urtümlichen Naturverbundenheit gehabt haben müsste – war 

er doch in einem jüdischen und urban geprägten Kulturumfeld aufgewachsen.309

                                                           

305 Zitiert nach: Moffett 1973, S. 48. 
306 Vgl. hierzu: Horničková, Kateřina: The Rembrandt battle: the search for national art in Weimar 
Germany, in: Uměni, 42/5, 2004, S. 424 – 237.  Aulinger 1999, S. . Wyss 1885, S. XI – XII., Aulinger 

1999, S. 167ff. 
307 Vgl. hierzu die bibliographische Angabe: Langbehn, Julius: Rembrandt als Erzieher. Von einem 
Deutschen [67. – 71. Auflage], Leipzig 1922 
308 Vgl. hierzu: Langbehn 1922, S. 361. 
309 Vgl. hierzu: Wyss 1985, S. XII. 

 

Obschon ein direkter Vergleich zwischen Langbehns und Simmels Rembrandt-

Rezeption kaum angebracht erscheint, da die Zielrichtung der Argumentationen und 

die Reflexionshöhe deutlich unterschieden sind, so ist hier Jacques le Rider zuzus-

timmen, der auf einige in Simmels Buch fortlebende Denkfiguren des ‚Rembrandt-



 

88 

 

Deutschen‘ aufmerksam macht, und in Simmels Wiederaufnahme der Polarität von 

nordalpiner und südalpiner Schule einen „discours oscillateur“ 310

7.2.DIE TRADITION DES GEGENWÄRTIGEN UND DIE VOLLENDUNG EINER KUNSTPHILOSO-

PHIE: DER ‚HERAKLITISCHE KOSMOS‘ 

 erkennt.  

 

 

 

Wie bereits in der Einleitung zu dieser Untersuchung angeklungen war, bildeten die 

Künstler Michelangelo, Rembrandt und Rodin drei fundamentale Eckpfeiler für Sim-

mels Vision einer Geschichte der Kunst in Bewegung. In immer wieder neuen Ansät-

zen zieht Simmel in dem eingangs der Untersuchung vorgestellten Kapitel Vergleiche 

zwischen den „Weltbildern“, die sich in den Werken dieser drei Hauptkünstler der 

Geschichte eines malerisch-bewegten Idioms ausdrücken. Ihre Kunstbegriffe oszillie-

ren, wie Simmels abwägende und vergleichende Reflexionen verdeutlichen, zwischen 

Individualität und Allgemeinheit, zwischen tragischer Unerlöstheit und Befreiung, 

zwischen Zeitverhaftung und Zeitlosigkeit:  

 

Während aber die Klassik, in ihrer Erfüllung durch Michelangelo, die ewige Unerlös-

theit dieses Menschenschicksals gerade durch die Zeitlosigkeit der Formgebung ein-

dringlich machte, Rembrandt dagegen seine Gestalten von dieser überindividuellen 

Weite ausschloß und sie in ihr personales Schicksal einschloß – hat er sie durch den 

einreihig festen Ablauf ihrer individuellen Zeitlichkeit von dem kosmischen Schicksal 

abgesperrt, in dem die Rodinschen Gestalten stehen und sich freilich auflösen.
311

 Eine mögliche Annäherung auf diese Fragestellung, die jedoch keineswegs 

den Anspruch erheben kann, eine abschließende Entscheidung zu fällen, bietet Mi-

chel Foucaults Schrift Nietzsche, die Genealogie, die Historie von 1971. Dieser stellt 

 

 

Weshalb bemühte sich Simmel so eindringlich darum, Verbindungslinien zwischen 

diesen geographisch und historisch so getrennten Künstlerfiguren zu finden und war-

um war Simmel derart darauf erpicht, in bisweilen waghalsigen Konstruktionen eine 

Geschichte der Kunst im Zeichen der Bewegtheit zu entwerfen? Die Untersuchung 

hat an einigen Stellen gezeigt, dass Simmel, ähnlich wie Julius Meier-Graefe, viel dar-

an lag, seine ästhetischen Präferenzen für eine moderne, ‚malerische‘ Kunst histo-

risch zu legitimieren. Es ging dem späten Simmel folglich darum, seine eigene Vision 

der Geschichte durch eine genealogische Reihenbildung zu verbürgen. So bleibt die 

Frage, ob Simmel hier eine Geschichte der Kunst in Bewegung entdeckte, die bislang 

in den Schichten der Historie verborgen war, oder aber ob er die Vorgeschichte der 

Rodinschen Figurenauffassung im emphatischen Sinne erfand, um dadurch auch sein 

eigenes Lebenswerk mit einigen kunsthistorischen ‚Urvätern‘ der Moderne zu legiti-

mieren. 

                                                           

310 Le Rider, Jaques: Les Couleurs et les Mots [Editions publiée avec le concours de l’université Paris 

VIII], Paris 1999, S. 219. 
311 Simmel 2003, S. 448. 



 

89 

 

darin ein Geschichtskonzept vor, das den eigennützigen und machtstützenden Cha-

rakter der Historiographie im Anschluss an Nietzsche hervorhebt. Foucault versucht 

hier den Grund zu bestimmen, warum Nietzsche in seiner Schrift Zur Genealogie der 

Moral das Projekt einer Suche nach einem ‚Ursprung‘ ablehnte. Dabei kommt er zu 

folgender Erklärung:  

 

Weil es bei solch einer Suche vor allem darum geht, das Wesen der Sache zu erfas-

sen, ihre reinste Möglichkeit, ihre in sich gekehrte Identität, ihre unveränderliche, al-

lem Äußerlichen, Zufälligen, Späten vorausgehende Form. Wer solch einen Ursprung 

sucht, der will finden, „was bereits war“, das „Eigentliche“ eines mit sich selbst über-

einstimmenden Bildes;
312

Simmel, à cet endroit du livre, se contente de souligner que Rembrandt est un mo-

ment intermédiaire de l’histoire de l’art et de la modernité, entre Michel-Ange et 

Rodin. L’héraclitisme comme marque distinctive du moderne domine l’œuvre de 

Rembrandt, mail il ne manifeste pas encore de façon aussi radicale que chez Rodin. 

Rembrandt est donc une « étape », sur la route du moderne. 

 

 

Wenn nun Simmel in seinen kunstphilosophischen Studien in die Vergangenheit 

blickt, um dort den ‚Ursprung‘ einer Kunst in Bewegung zu suchen, so darf man darü-

ber gewiss sein, dass er kaum der Illusion anhing, zu einer zeitlich fest umgrenzbaren 

und singulären Quelle zu geraten, hieße diese nun Michelangelo oder Rembrandt. 

Simmels Suche nach der Herkunft des ‚modernen Heraklitismus‘ war stets auf das 

Engste mit den drängenden Fragen seiner eigenen Zeit verknüpft, wobei es wohl 

auch Simmel bewusst gewesen sein dürfte, dass die Moderne, wie Rodin sie visuali-

sierte, zu neuartig war, um mit kunsthistorischen Vergleichen erklärt werden zu kön-

nen. Auf diese Paradoxie in Simmels Projekt verweist auch Jacques Le Rider:  

 

313

                                                           

312 Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Ders.: Schriften in vier Bänden. Dits 

et Ecrits. Bd. II, hrsg. von Daniel Defert und François Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange, 

aus dem Französischen von Reiner Ansén, Michael Bischoff, Hans-Dieter Gondek, Hermann Kocyba 

und Jürgen Schröder, Frankfurt am Main 2002, S. 168.  
313 Le Rider 1999, S. 224. 

 

 

Hier gelangte Simmels Argumentation in eine Aporie, die wiederum das eigentliche 

Anliegen seiner Kunstphilosophie freilegt. Simmel blickte nicht deshalb so beharrlich 

auf die Geschichte der Kunst, um eine positivistische Rekonstruktionen einer Kunst in 

Bewegung zu leisten. Sein ‚heraklitischer Kosmos‘ diente ihm in erster Linie dazu, 

eine künstlerische Vision der Moderne durch genealogische Filiationen zu legitimie-

ren. Seine kunstphilosophischen Studien lösen somit bewusst oder unbewusst Nietz-

sches Forderung nach einem Geschichtsbegriff ein, der sich stets aus den Bedürfnis-

sen seiner Zeit rechtfertigen muss. Auch in Simmels späten Exkursionen in die Ge-

schichte der bewegten Kunststile blieb der Philosoph stets seiner eigenen Zeit - und 

somit der Moderne – verpflichtet. 



 

90 

 

8. ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK AUF OFFENE FORSCHUNGSFRAGEN 
 

Simmels Schriften zur Kunst, so die zentrale These dieser Untersuchung, erweisen 

sich bei genauer Betrachtung als hellsichtige, modernekritische Gesellschaftsanaly-

sen, die sich selbst einem gesellschaftlichen Auftrag verschrieben haben. Dabei war 

Simmel in seinen Schriften darum bemüht, vor allem zwei Intentionen miteinander 

zu verknüpfen:  

 a) Die Arbeit an der Theorie des ‚modernen Heraklitimus‘ in der Kunst: Simmel 

arbeitete über einen Zeitraum, der den größten Teil seiner akademischen Tätigkeit 

überdauerte, an einer kunstsoziologischen und wahrnehmungspsychologischen 

Theorie, die es ihm ermöglichen sollte, seine eigenen philosophischen und soziologi-

schen Überlegungen zur Moderne in die Gattung der Kunstphilosophie zu implemen-

tieren und in eindringlichen Künstlerinterpretationen zu exemplifizieren. Mit der 

These, dass in der Moderne die Kunst in Bewegung geraten sei, gelang es Simmel, 

unter der Hand seine kritischen Thesen zur Moderne und zur Auflösung des traditio-

nellen Subjektbegriffs des Abendlandes am Beispiel der Kunst zu veranschaulichen. 

Die Kunst eines Rodin und eines Rembrandt waren für Simmel in der ‚offiziellen‘ Dis-

kursebene Höhepunkte eines künstlerischen Paradigmas, das dem in den Bildkünsten 

stets präsenten Problem der Zeitdarstellung nicht durch Flucht in eine stillgestellte 

Ästhetik der Instantaneität entflieht, sondern das kontinuierliche Werden und Flie-

ßen der Dinge im Sinne der philosophischen Grundüberzeugung des Vorsokratikers 

Heraklit darstellt. Dahinter verbarg Simmel jedoch die Überlegung, dass der dyna-

misch-transitorische Werkcharakter beispielsweise der Skulpturen und Plastiken Ro-

dins als visuelles Äquivalent zur psychologisch-soziologischen Verfasstheit des mo-

dernen Menschen zu verstehen sei, wie er sie bereits in seinem Hauptwerk Die Philo-

sophie des Geldes (1900) und in weiteren Schriften intensiv und extensiv entfaltete. 

Das moderne Subjekt, so Simmels Vermutung, sei dabei selbst Teil dieses gesell-

schaftlichen Prozesses und somit ein Produkt des modernen Lebensstils. Die Theorie 

des ‚heraklitischen‘ Bildes, wie sie Simmel an den Werken Rodins und Rembrandts 

entfaltete, schien dem Philosophen zudem geeignet, um über das Verhältnis von 

künstlerischer Repräsentation und Medialität nachzudenken. Dabei entdeckte er in 

Rodins janusköpfiger Ästhetik, die zwischen traditioneller Mimesis und autonomer 

Wirklichkeitsproduktion in der Kunst changiert, das Paradigma eines neuartigen Me-

dienkonzepts, das Medien nicht mehr als bloße Vehikel der Visualität begreift, son-

dern die unhintergehbare Historizität der Medien als sichtbare Ebene des Kunstwerks 

freizulegen bestrebt ist. 

 b) Die Nobilitierung einzelner, im Kunstdiskurs zentral erscheinender Künstler 

durch eine philosophisch anspruchsvolle Kunstphilosophie: Simmel konnte sich durch 

die Wahl der untersuchten Künstler und durch deren intellektuelle Nobilitierung aktiv 

in einen Kunstdiskurs einbringen, den Meier-Graefe pathetisch als „Kampf um die 

Malerei“ betitelte - und zwar, ohne eindeutig Stellung zu seinen kunstpolitischen 

Intentionen beziehen zu müssen. Simmels Texte erweisen sich bei genauerem Stu-

dium der Publikations- und Textstrategien als engagierte Etablierungsversuche von 



 

91 

 

einzelnen Künstlerpersönlichkeiten, die im kunstpolitisch geprägten Kunstdiskurs als 

ausschlaggebend für die Festigung einer ‚malerischen‘ Kunstrichtung angesehen 

werden konnten. Die Werke von Künstlerfiguren wie Rodin oder Rembrandt wurden 

so in mitunter anspruchsvolle Theoriekonstrukte gekleidet, die deren künstlerisches 

Schaffen mit philosophischen, bildtheoretischen, medienästhetischen, soziologischen 

und psychologischen Debatten der Zeit um 1900 verknüpften.  

 Die vorliegende Untersuchung sah es als ihre Aufgabe an, in eher ausschnitt-

hafter Weise und mit exemplarischen Belegen ein bislang wenig bearbeitetes For-

schungsfeld zu betreten und so einen kleinen Beitrag zur Geschichte der Kunstdiskur-

se in Deutschland zur Zeit der letzten Jahrhundertwende zu liefern. Sie hat dies über 

eine vorwiegend philologische Methode und mit einem diskursanalytischen Rah-

menmodell versucht. Eine umfassende wissenschaftliche Bearbeitung des Themas 

‚Georg Simmel und die Kunst‘, die sich zugleich auf die Denkfigur des ‚heraklitischen‘ 

Bildes konzentrieren würde, müsste folgende Aspekte konstitutiv in die Untersu-

chung miteinbeziehen:  

 a) Eine Ausweitung des Fokus auf Simmels Gesamtwerk: Eine umfassende 

Untersuchung müsste neben den hier untersuchten, zweifelsfrei zentralen Texten 

stärker Simmels Kulturbegriff beachten und seine literaturwissenschaftlichen Schrif-

ten zu Goethe und Stefan George in die Betrachtung mit einbeziehen. Simmel selbst 

machte in zahlreichen kunstphilosophischen Schriften Querverweise auf poetologi-

sche Probleme, so dass hier eine interessante Intermedialitätstheorie vermutet wer-

den darf. Auch hat diese Untersuchung bewusst in weiten Teilen Simmels Texte zur 

Ästhetik der Lebenswelt und zum sogenannten ‚individuellen Gesetz‘ ausgespart, da 

dies eigene Problemkomplexe in Simmels vielschichtigem Werk sind.   

 b) Eine historische Erforschung von Simmels Beziehungen zur Kunstwelt: In 

dieser Magisterarbeit wurden einige Hinweise auf Simmels Kontakte zu Künstlern 

und Literaten präsentiert, jedoch müsste Simmels Leben und Wirken quellenge-

schichtlich noch stärker in seiner Einbindung zum zeitgenössischen Kunstgeschehen 

untersucht werden. In Simmels Salon verkehrten zahlreiche Figuren des kulturellen 

und künstlerischen Lebens in Berlin zur Zeit der vorletzten Jahrhundertwende. Zwar 

beanspruchte Simmel sicher nicht den gesellschaftlichen Status als kulturelle ‚Dreh-

scheibe‘ in dem Maße, wie dies Julius Meier-Graefe oder Harry Graf Kessler zuge-

sprochen werden kann. Doch zweifelsohne zeigen Simmels Freundschaften mit Au-

guste Rodin, Stefan George und seine zahlreichen Briefkontakte mit Kulturschaffen-

den und Gelehrten seiner Zeit, dass er in vielfacher Weise als Philosoph insbesondere 

in kunstphilosophischen Fragen geschätzt wurde. 

 c) Eine diskursanalytische Untersuchung des epistemologischen Status der 

Denkfigur des ‚modernen Heraklitismus‘: Ebenso musste diese Untersuchung auf-

grund ihres beschränkten Umfangs eine umfassende Analyse der Denkfigur des ‚mo-

dernen Heraklitismus‘ außen vor lassen. Wenn Simmel von der Nicht-Sistierbarkeit 

der Bilder und ihren konstanten Fliehbewegungen spricht, so zeichnet sich hier etwas 

von der tiefgreifenden Verunsicherung über die Frage der Zeichenproduktion und -

deutung ab, in der ein vormals klar strukturiertes System von Signifikanten in Bewe-



 

92 

 

gung und das System der Repräsentationen als lesbares Tableau ins Wanken geraten 

sind. Simmels Arbeit an einer Philosophie der Kunst der Moderne in Bewegung müss-

te somit konstitutiv im Zusammenhang mit philosophischen, sprachtheoretischen 

und wahrnehmungspsychologischen Erkenntnissen seiner Zeit untersucht werden, in 

der sich zu Simmels Zeit ebenfalls die Überzeugung ausgebildet hat, dass in der Mo-

derne nicht nur die Repräsentationsformen des menschlichen Körpers und seine 

Sprache in Bewegung geraten sind, sondern zugleich auch „die innere Lebendigkeit 

des ganzen Menschen, mit allem Fühlen, Denken, Erleben“.314

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           

314 Simmel 2001, S. 31. 



 

93 

 

LITERATURVERZEICHNIS 
 
 
 
Simmels Wissenschaftliche Publikationen und weitere Schriften (Mit Kurztiteln, Geordnet 
nach Erscheinungsjahr in der Georg Simmel Gesamtausgabe) 
 
 
Die bibliographischen Angaben zu Georg Simmels Schriften beziehen sich, wenn nicht anders angege-

ben, auf den Abdruck in der auf 24 Bände angelegten Georg Simmel-Gesamtausgabe (GSG), herausge-

geben von Ottheim Rammstedt, Frankfurt am Main 1989ff. Die Angaben in eckigen Klammern beziehen 

sich auf die jeweilige Erst- beziehungsweise Originalausgabe. 

 

Simmel 1958: Anfang einer unvollendeten Selbstdarstellung, in: Buch des Dankes. Briefe, Erinnerungen, 

Bibliographie, hrsg. von Kurt Gassen und Michael Landmann, Berlin 1958, S. 9-10. 

 

Simmel 1989: Die Philosophie des Geldes, hrsg. von David P. Frisby und Klaus Christian Köhnke [GSG 

6],Frankfurt am Main 1989 [Erstveröffentlichung: Leipzig 1907] 

 

Simmel 1989a: Die Psychologie des Geldes, in: Ders.: Aufsätze 1887 bis 1890 – Über sociale Differenzi 

rung – Die Probleme der Geschichtsphilosophie (1892), hrsg. von Heinz-Jürgen Dahme [GSG 2], Frankfurt 

am Main 1989, S. 49 – 65. [Erstveröffentlichung in: Jahrbuch für Gesetzgebung, Verwaltung und Volks- 

wirtschaft im Deutschen Reich, hrsg. von Gustav Schmoller, 13/3, S. 1251 – 1264] 

 

Simmel 1992: Böcklins Landschaften, in: Ders.: Aufsätze und Abhandlungen. 1894 – 1900, hrsg. von 

Heinz-Jürgen Dahme und David P.Frisby [GSG 5],  Frankfurt am Main 1992, S. 96 – 104. [Erstveröffentli- 

chung in: Die Zukunft, Bd. 12, Nr. 47, 1895,S. 272 –277] 

 

Simmel 1992a: Exkurs über die Soziologie der Sinne, in: Simmel, Georg: Soziologie. Untersuchungen über 

die Formen der Vergesellschaftung, hrsg. von Otthein Rammstedt [GSG 11], Frankfurt am Main 1992, S. 

722 – 742. [Erstveröffentlichung: Leipzig 1908] 

 

Simmel 1995: Rodins Plastik und die Geistesrichtung der Gegenwart, in: Ders.: und Abhandlungen 1901 

- 1908, Bd. 1, hrsg. von Rüdiger Kramme, Angela Rammstedt und Otthein Rammstedt [GSG 7], Frankfurt 

am Main 1995, S. 92 – 100. [Erstveröffentlichung in: Der Zeitgeist, Beiblatt zum Berliner Tageblatt, 1902] 

 

Simmel 1995a: Philosophie der Mode, in: Ders.: Philosophie der Mode (1905) – Die Religion (1906/12) – 

Kant und Goethe (1906/1916) – Schopenhauer und Nietzsche (1907), hrsg. von Michael Behr, Volkhard 

Krech und Gert Schmidt [GSG 10], Frankfurt am Main 1995, S. 7 – 37. [Erstveröffentlichung in: Reihe 

‚Moderne Zeitfragen‘, hrsg. von Hans Landsberg, Nr. 11, Berlin o.J. (1904), 41 Seiten] 

 

Simmel 1995b: Kant und die moderne Ästhetik, in: Ders.: Aufsätze und Abhandlungen 1901 – 1908, Bd. I, 

hrsg. von Rüdiger Kramme, Angela Rammstedt und Otthein Rammstedt [GSG 7], Frankfurt am Main 

1995, S. 255 – 272. [Erstveröffentlichung in: Der Zeitgeist, Beiblatt zum Berliner Tageblatt, 12. Oktober 

1903 und 19. Oktober 1903, Berlin] 

 

Simmel 1995c: Die Großstädte und das Geistesleben, in: Ders.: Aufsätze und Abhandlungen 1901 – 1908, 

Bd. I, hrsg. von Rüdiger Kramme, Angela Rammstedt und Otthein Rammstedt [GSG 7], Frankfurt am 

Main 1995, S. 116 – 131. [Erstveröffentlichung in: Die Großstadt, Vorträge und Aufsätze zur Städte-

Ausstellung. Jahrbuch der Gehe-Stiftung zu Dresden, hrsg. von T. Petermann, Bd. IX, 1903, S. 185 – 206] 

 

Simmel 1996: Hauptprobleme der Philosophie, in: Ders.: Hauptprobleme der Philosophie – Philosophi-

sche Kultur, hrsg. von Rüdiger Kramme und Otthein Rammstedt [GSG 14], Frankfurt am Main 1996, S. 7 

– 157. [Erstveröffentlichung: Leipzig 1910] 

 

Simmel 1996a: Rodin (mit einer Vorbemerkung über Meunier), in: Ders.: Hauptprobleme der Philosophie 

– Philosophische Kultur, hrsg. von Rüdiger Kramme und Otthein Rammstedt [GSG 14], Frankfurt am 

Main 1996, S. 330 – 348. [Erstveröffentlichung in: Leipzig 1911] 



 

94 

 

Simmel 1997: Die Probleme der Geschichtsphilosophie [Zweite Fassung], in: Ders.: Kant – Die Probleme 

der Geschichtsphilosophie (Zweite Fassung 1905/07),hrsg. von Guy Oakes und Kurt Röttgers [GSG 9], 

Frankfurt am Main 1997, S. 227-419. [Erstveröffentlichung: Leipzig 1905] 

 

Simmel 1999: Der Krieg und die geistigen Entscheidungen. Reden und Aufsätze, in: Ders.: Der Krieg und 

die geistigen Entscheidungen – Grundfragen der Soziologie – Vom Wesen des historischen Verstehens – 

Der Konflikt der modernen Kultur – Lebensanschauung, hrsg. von Gregor Fitzi und Otthein Rammstedt 

[GSG 16], Frankfurt am Main 1999, S. 1 – 58. [Erstveröffentlichung: Leipzig 1917] 

 

Simmel 2000: Erinnerung an Rodin, in: Ders.: Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 1918, Bd. 2, hrsg. von 

Klaus Latzel [GSG 13], Frankfurt am Main 2000, S. 307 –312. [Erstveröffentlichung in: Vossische Zeitung, 

Nr. 606,27. November 1917,Abendausgabe] 

 

Simmel 2000a: Henri Bergson, in: Ders.: Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 1918, Bd. 2, hrsg. von Klaus 

Latzel [GSG 13], Frankfurt am Main 2000, S. 53 – 69. [Erstveröffentlichung in: Die Güldenkammer, hrsg. 

von S.D. Gallwitz, Dr. G.F. Hartlaub und Dr. Hermann Smidt, 4/9, 1914, S. 511 – 525.] 

 

Simmel 2000b: Simmel, Georg: Rembrandts religiöse Kunst, in: Ders.: Aufsätze und Abhandlungen 1909 

– 1918, Bd. 2, hrsg. von Klaus Latzel [GSG 13], Frankfurt am Main 2000, S. 16 – 52. [Erstveröffentlichung 

in: LOGOS, 1915] 

 

Simmel 2000c: Studien zur Philosophie der Kunst, besonders der Rembrandtschen, in: Ders.: Aufsätze 

und Abhandlungen 1909 – 1918, Bd. 2, hrsg. von Klaus Latzel [GSG 13], Frankfurt am Main 2000, S. 134 – 

164. [Erstveröffentlichung in: LOGOS, 1915] 

 

Simmel 2001: Die Kunst Rodins und das Bewegungsmotiv in der Plastik, in: Ders.: Aufsätze und Abhan 

lungen 1909 – 1918, Bd. 1, hrsg. von Rüdiger Kramme und Angela Rammstedt [GSG 12], Frankfurt am 

Main 2001, S. 28 – 36.[Erstveröffentlichung in: Nord und Süd. Eine deutsche Monatsschrift, 129. Band, 

Jg. 33, 386, 1909, S. 189 – 196] 

 

Simmel 2001a: Michelangelo. Ein Kapitel zur Metaphysik der Kultur, in: Ders. Aufsätze und Abhandlun-

gen 1909 – 1918,  Bd. 1., hrsg. von Rüdiger Kramme und Angela Rammstedt [GSG 12], Frankfurt am 

Main 2001, S. 111 – 136. [Erstveröffentlichung in: LOGOS, Herbst 1910] 

 

Simmel 2001b: Der Begriff und die Tragödie der Kultur, in: Ders. Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 

1918, Bd. 1., hrsg. von Rüdiger Kramme und Angela Rammstedt [GSG 12], Frankfurt am Main 2001, S. 

194 – 223. [Erstveröffentlichung in: LOGOS. Internationale Zeitschrift für Philosophie der Kultur, hrsg. 

von Georg Mehlis, 11/1, S. 1 – 25, Tübingen] 

 

Simmel 2003: Rembrandt, in: Ders.: Goethe – Deutschlands innere Wandlung – Das Problem der histor 

schen Zeit - Rembrandt, hrsg. von Uta Kösser, Hans-Martin Kruckis und Otthein Rammstedt  [GSG 15], 

Frankfurt am Main 2003, S. 305 – 515. [Erstveröffentlichung: Leipzig 1916] 

 

Simmel 2003a: Das Problem der historischen Zeit, in: Ders.: Goethe – Deutschlands innere Wandlung – 

Das Problem der historischen Zeit - Rembrandt, hrsg. von Ute Kösser, Hans-Martin Kruckis und Otthein 

Rammstedt [GSG 15], Frankfurt am Main 2003, S. 287 – 310. [Vortrag, gehalten am 3. März 1916 in der 

Berliner Abteilung der Kantgesellschaft] 

 

Simmel 2004: Über Kunstausstellungen, in: Ders.: Miszellen, Glossen, Stellungnahmen, Umfrageantwor-

ten, Leserbriefe,  Diskussionsbeiträge  1889 – 1918; Anonyme und pseudonyme Veröffentlichungen 

1888 – 1920, bearbeitet und  hrsg. von Klaus Christian Köhnke und Mitarbeitern [GSG 17], Frankfurt am 

Main 2004, S. 242 – 250. [Erstveröffentlichung in: Unsere Zeit, hrsg. von Friedrich Bienemann, 1890] 

 

Simmel 2004a: Zum Problem des Naturalismus, in: Ders.: Postume Veröffentlichungen – Ungedrucktes – 

Schulpädagogik, hrsg. von Torge Karlsruhen und Otthein Rammstedt [GSG 20], Frankfurt am Main 2004, 

S. 220 – 248. [postum veröffentlicht] 

 

Simmel 2005: Brief an Ricarda Huch vom 1. März 1903, in: Georg Simmel: Briefe 1880 – 1911, bearbeitet 

und hrsg. von Klaus Christian Köhnke [GSG 22], Frankfurt am Main 2005, S. 452. 

 



 

95 

 

Simmel 2005a: Brief an Heinrich Rickert vom 10. Mai 1898, in: Ders: Briefe 1880 – 1911, bearbeitet und 

hrsg. von Klaus Christian Köhnke [GSG 22], Frankfurt am Main 2005,S. 291/292. 

 

Simmel 2005b: Brief an Georg Jellinek vom 27. Dezember 1895, in: Ders., Briefe 1880 – 1911, bearbeitet 

und hrsg. von Klaus Christian Köhnke [GSG 22], Frankfurt am Main 2005, S. 165/166. 

 

Simmel 2005c: Brief an Auguste Rodin vom 30. November 1906, in: Briefe 1880 – 1911, bearbeitet und 

hrsg. von Klaus Christian Köhnke [GSG 22], Frankfurt am Main 2005, S. 558/559. 

 

Simmel 2008: Brief an Heinrich Rickert vom 16. Januar 1915, in: Simmel, Georg: Briefe 1912 – 1918, 

bearbeitet und hrsg. von Otthein und Angela Rammstedt [GSG 23], Frankfurt am Main 2008, S. 481 – 

482. 

 

Simmel 2008a: Brief an Heinrich Rickert vom 28. Januar 1914, in: Ders.: Briefe 1912 – 1918 – Jugend-

briefe, bearbeitet und hrsg. von Otthein und Angela Rammstedt [GSG 23], Frankfurt am Main 2008, S. 

284 – 285. 

 

Simmel 2008b: Brief an Hermann Graf Keyserling vom 6. September 1918, in: Ders.: Briefe 1912 – 1918 

– Jugendbriefe, hrsg. von Otthein und Angela Rammstedt [GSG 23], Frankfurt am Main 2008, S. 1010-

1011. 

 

 

 

 

Editorische Berichte der Georg Simmel Gesamtausgabe 
 
 
Editorischer Bericht GSG 2, in: Simmel, Georg: Aufsätze 1887 bis 1890 – Über sociale Differenzierung – 

Die Probleme der Geschichtsphilosophie (1892), hrsg. von Heinz-Jürgen Dahme [GSG 2], Frankfurt am 

Main 1989, S. 425 – 427. 

 
Editorischer Bericht GSG 5, in: Simmel, Georg: Aufsätze und Abhandlungen. 1894 bis 1900, hrsg. von 

Heinz-Jürgen Dahme und David Frisby [GSG 5], Frankfurt am Main 1992, S. 585-595. 

 
Editorischer Bericht GSG 7, in: Simmel, Georg: Aufsätze und Abhandlungen 1901 – 1908, Bd. 1, hrsg. von 

Rüdiger Kramme, Angela Rammstedt und Otthein Rammstedt [GSG 7], Frankfurt am Main 1995, S. 351 – 

369. 

 

Editorischer Bericht  GSG 12, in: Simmel, Georg: Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 1918, Bd. 1, hrsg. 

von Rüdiger Kramme und Angela Rammstedt [GSG 12], Frankfurt am Main 2001, S. 492 – 538. 

 

Editorischer Bericht GSG 13, in: Simmel, Georg: Aufsätze und Abhandlungen 1909 – 1918, Bd. 2, hrsg. 

von Klaus Latzel [GSG 13], Frankfurt am Main 2000, S. 395 – 414. 

 
Editorischer Bericht GSG 15, in: Simmel, Georg: Goethe – Deutschlands innere Wandlung – Das Problem 

der historischen Zeit – Rembrandt, hrsg. von Uta Kösser, Hans-Martin Kruckis und Otthein Rammstedt 

[GSG 15], Frankfurt am Main 2003, S. 517 – 529. 

 

Editorischer Bericht GSG 17, in: Simmel, Georg. Miszellen, Glossen, Stellungnahmen, Umfrageantwor-

ten, Leserbriefe, Diskussionsbeiträge 1889 – 1918. Anonyme und pseudonyme Veröffentlichungen 1888 

– 1920, bearbeitet und herausgegeben von Klaus Christian Köhnke unter Mitarbeit von Cornelia Jaeni-

chen und Erwin Schullerus [GSG 17], Frankfurt am Main 2004, S. 446 – 513. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

96 

 

Weitere Quellen und Forschungsliteratur in alphabetischer Reihenfolge 
 

Adorno, Theodor W.: Henkel, Krug und frühe Erfahrung, in: Adorno, Theodor W.: Gesammelte Schriften, 

Band 11: Noten zur Literatur, hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt am Main 1974, S. 556 – 566. [Orig. in: 

Ernst Bloch zu Ehren. Beiträge zu seinem Werk, hrsg. von Siegfried Unseld, Frankfurt am Main 1965, S. 9-

20] 

 

Albert, Karl: Lebensphilosophie. Von den Anfängen bei Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei Lukács, Frei-

burg/München 1995 

 

Asendorf, Christoph: Ströme und Strahlen. Das langsame Verschwinden der Materie, hrsg. vom Werk-

bund-Archiv, Band  18], Gießen 1989 

 

Assmann, Aleida: Fest und flüssig: Anmerkungen zu einer Denkfigur, in: Dies. und Dietrich Harth (Hrsg.): 

Kultur als Lebenswelt und Monument, Frankfurt am Main 1991, S. 181 – 210. 

 
Aulinger, Barbara: Die Gesellschaft als Kunstwerk. Fiktion und Methode bei Georg Simmel [Studien zur 

Moderne 7], Wien  1999 

 

Austin, John. L.: How to do things with word. The William James Lectures delivered at Havard University 
in 1955s, Oxford 1963 [Originalausgabe London 1962] 

 

Barkin, Kenneth D.: The Crisis of Modernity, 1887 – 1902, in: Forster-Hahn, Françoise: Imagining Modern 

German Culture. 1889 – 1910, Washington 1996, S. 19 – 35. 

 

Baudelaire, Charles: Der Künstler und das moderne Leben. Essays, „Salons“, Intime Tagebücher, hrsg. 

von Henry Schumann, Leipzig 1994 

 

Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, in: Ders.: Medien-

ästhetische Schriften, hrsg. und mit einem Nachwort versehen von Detlev Schöttker, Frankfurt am Main 

2002, S. 351 – 383. 

 

Bergson, Henri: Essai sur les données immédiates de la conscience [2
ième

 édition], Paris 1912 [Orig. : Paris 

1888] 

 

 

Berman, Patricia G.: The Invention of History: Julius Meier-Graefe, German Modernism and the Geneal-
ogy of Genius, in:  Forster-Hahn, Françoise: Imagining Modern German Culture. 1889 – 1910, Washing-

ton 1996, S. 91 – 105. 

 

Blumenberg, Hans: Geld oder Leben. Eine metaphorologische Studie zur Konsistenz der Philosophie 
Georg Simmels, in:  Ästhetik und Soziologie um die Jahrhundertwende: Georg Simmel [Studien zur Litera-

tur und Philosophie des neunzehnten Jahrhunderts, Bd. 27], hrsg. von Hannes Böhringer und Karlfried 

Gründer, Frankfurt am Main 1976, S. 121 – 134. 

 

 Boehm, Gottfried: Die Wiederkehr der Bilder, in: Was ist ein Bild?, hrsg. von Gottfried Boehm [in: Bild 

und Text, hrsg. von Gottfried Boehm und Karlheinz Stierle], München 1994, S. 11 – 38. 

 

 Böhringer, Hannes und Karlfried Gründer: Ästhetik und Soziologie um die Jahrhundertwende: Georg 
Simmel, Frankfurt am Main 1976 

 

Böhringer, Hannes: Die « Philosophie des Geldes » als ästhetische Theorie. Stichworte zur Aktualität 
Georg Simmels für die moderne bildende Kunst, in: Georg Simmel und die Moderne. Neue Interpretatio-

nen und Materialien, hrsg. von Heinz-Jürgen Dahme und Otthein Rammstedt, Frankfurt am Main 1984, 

S. 178 – 183. 

 

Brassat, Wolfgang und Hubertus Kohle: Methoden-Reader Kunstgeschichte. Texte zur Methodik und 
Geschichte der Kunstwissenschaft, Köln 2003 

 

Bredekamp, Horst: [Artikel] Bildwissenschaft, in: Metzler Lexikon Kunstwissenschaft. Ideen, Methoden, 

Begriffe, hrsg. von Ulrich Pfisterer, Stuttgart 2003, S. 56 – 58. 



 

97 

 

 

Bredekamp, Horst: Drehmomente – Merkmale und Ansprüche des Iconic Turn, in: Iconic Turn. Die neue 

Macht der Bilder, hrsg. von Christa Maar, Köln 2004, S. 14 – 26. 

 

Cantó i Milà, Natàlia: Von der ‚Psychologie‘ zur ‚Philosophie‘ des Geldes, in: Georg Simmels Philosophie 

des Geldes. Aufsätze und Materialien, hrsg. von Otthein Rammstedt unter Mitwirkung von Christian 

Papilloud, Natàlia Cantó i Milà und Cécile Rol, Frankfurt am Main 2003, S. 191 – 214. 

 

Crary, Jonathan: Techniques of the Observer. On vision and modernity in the nineteenth century, Cam-

bridge / Massachusetts 1990 

 

Dahme, Heinz-Jürgen und Otthein Rammstedt (Hrsg.), Georg Simmel und die Moderne. Neue Interpre-
tationen und Materialen, Frankfurt am Main 1984 

 

Dessoir, Max: Erinnerungen an Simmel, in: Buch des Dankes an Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, 

Bibliographie, hrsg. von Kurt Gassen und Michael Landmann, Berlin 1958, S. 207/208. [Ersterscheinung 

in: Buch der Erinnerung, Stuttgart 1946, S. 164 / 181 / 247] 

 

Didi-Huberman, Georges: L’image survivante. Histoire de l’art et temps des fantômes selon Aby War-
burg, Paris 2002 

 

Dörr, Felicitas: Die Kunst als Gegenstand der Kulturanalyse im Werk Georg Simmels, Berlin 1993 

Dupuis-Labbé, Dominique: Les Demoiselles d’Avignon. La Révolution Picasso. Paris 2007 

 

Endres, Johannes, Barbara Wittmann und Gerhard Wolf: Einleitung, in: Dies. [Hrsg.]: Ikonologie des 

Zwischenraums, der Schleier als Medium und Metapher, München 2005 

 

Estríc, Marijana und Walburga Hülk: Vom Erscheinen und Verschwinden der Gegenstände. Futuristische 
Visionen, in: Das Ephemere. Mediale Innovationen, hrsg. von Ralf Schnell und Georg Stanizek, Bielefeld 

2005, S. 43-61.  

 

Faath, Ute: Mehr-als-Kunst. Zur Kunstphilosophie Georg Simmels [Epistemata: Reihe Literaturwissen-

schaft, Bd. 238], Würzburg 1998 [zugl. Univ.Diss., Karlsruhe 1997] 

 

Fischer-Lichte, Erika: Ästhetik des Performativen, Frankfurt am Main 2004 

 

Flotow, Paschen von und Johanes Schmidt: Die ‚Doppelrolle des Geldes‘ bei Simmel und ihre Bedeutung 
für Ökonomie und  Soziologie, in: Georg Simmels ‚Philosophie des Geldes‘. Aufsätze und Materialen, 

hrsg. von Otthein Rammstedt unter Mitwirkung von Christian Papilloud, Natàlia Cantó I Milà und Cécile 

Rol, Frankfurt am Main 2003, S. 58 –  87. 

 

Frisby, David: Fragmente der Moderne. Georg Simmel – Siegfried Kracauer – Walter Benjamin,  aus dem 

Englischen von Adriane Rinsche, Rheda-Wiedenbrück 1989 [Originalausgabe: Oxford 1986] 

 

Frisby, David: Georg Simmels Theorie der Moderne, in: Dahme, Heinz-Jürgen und Otthein Rammstedt 

(Hrsg.), Georg Simmel und die Moderne. Neue Interpretationen und Materialen, Frankfurt am Main 

1984, S. 9-79. 

 

Frisby, David: Simmel and Since. Essays on Georg Simmel’s Social Theory, London / New York 1992 

 

Frisby, David: Sociological Impressionism. A Reassessment of Georg Simmel’s Social Theory, London 

1992 [2. Ausgabe; Originalausgabe: 1981] 

 

Forster-Hahn, Francoise: Adolph Menzel: Lesarten zwischen Nationalismus und Modernität, in: Kat. 

Adolph Menzel 1815-1905. Das Labyrinth der Wirklichkeit, hrsg. von Claude Keisch und Marie Ursula 

Riemann-Reyher [Nationalgalerie und Kupferstichkabinett, Staatliche Museen zu Berlin –Preußischer 

Kulturbesitz], Köln 1996, S. 521-532. 

 

Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, aus dem Französischen übersetzt von Ulrich Köppen, Frank-

furt am Main 1973  [Originalausgabe: Paris 1969] 



 

98 

 

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frankfurt am 

Main 1971, aus dem Französischen übersetzt von Ulrich Köppen, Frankfurt am Main 1971 [Originalaus-

gabe: Paris 1966] 

 

Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Ders.: Schriften in vier Bänden. Dits et 

Ecrits. Bd. II, hrsg. von Daniel Defert und François Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange, aus dem 

Französischen von Reiner Ansén, Michael Bischoff, Hans-Dieter Gondek, Hermann Kocyba und Jürgen 

Schröder, Frankfurt am Main 2002, S. 116-191.  

 

Freud, Sigmund: Die „kulturelle“ Sexualmoral und die moderne Nervosität, in: Ders.: Gesammelte Wer-

ke. Bd. 7. Werke aus den Jahren 1906-1909. Frankfurt am Main 1999, S. 143-167. [Erstveröffentlichung 

in: Sexualprobleme. Der Zeitschrift „Mutterschutz“ neue Folge, hrsg. von Max Marcuse. 1908, S.107-

129.] 

 

Gassen, Kurt und Michael Landmann: Buch des Dankes an Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen,  Bibliog-
raphie. Zu seinem  100. Geburtstag am 1. März 1958, Berlin 1958 

 

Getsy, David J.: Encountering the Male Nude at the Origins of Modern Sculpture. Rodin, Leighton, Hilde-
brandt, andt the Negotiation of Physicality and Temporality, in: The enduring instant: time and the 

spectator in the visual arts,  hrsg. von Antoinette Rösler-Friedenthal, Berlin 2003, S. 296 – 313. 

 

Gönner, Gerhard: Artikel ‚Heraklit‘, in: Metzler Philosophen Lexikon. Von den Vorsokratikern zu den 

Neuen Philosophen [Dritte, aktualisierte und erweiterte Auflage], hrsg. von Bernd Lutz, Stuttgart / Wei-

mar 2003, S. 301- 303. 

 

Habermas, Jürgen: Georg Simmel über Philosophie und Kultur. Nachwort zu einer Sammlung von Essays, 

in: Ders., Texte und Kontexte, Frankfurt am Main 1991, S. 157 – 169. 

 

Hansen-Löve, Aage A.: Intermedialität und Intertextualität. Probleme der Korrelation von Wort- und 
Bildkunst – Am Beispiel der russischen Moderne., in: Dialog der Texte. Hamburger Kolloquium zur Inter-

textualität, ed. W. Schmidt und W.-D. Stempel (Wiener Slawistischer Almanach, Sonderband 11), Wien 

1983, S. 291-360. 

 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes [Sämtliche Werke. Jubiläumsausgabe in 

zwanzig Bänden, Bd. 2], Stuttgart 1927 

 

Helferich, Hermann: Ueber die Salons. Ein Brief. In: Freie Bühne 4, 1893, S. 681 – 684. 

 

Hempfer, Klaus W. und Antia Traninger [Hrsg.]: Macht Wissen Wahrheit [Rombach Wissenschaften, 

Reihe Litterae, hrsg. von Gerhard Neumann und Günter Schnitzler, Bd. 133], Freiburg i. Breisgau / Berlin 

2005 

 

Hoppe-Sailer, Richard: Simmels Begriff der Landschaft als ‚Bildbegriff‘, in: Vermessen: Landschaft und 

Ungegenständlichkeit, hrsg. von Werner Busch, Zürich 2007, S. 131 – 142. 

 

Horničková, Kateřina: The Rembrandt battle: the search for national art in Weimar Germany, in: Uměni, 
42/5, 2004, S. 424 – 237.  

 

Hübner-Funk, Sibylle: Ästhetizismus und Soziologie bei Georg Simmel, in: Ästhetik und Soziologie um die 

Jahrhundertwende: Georg Simmel, hrsg. von Hannes Böhringer und Karlfried Gründer, Frankfurt am 

Main 1976, S. 44 - 58. 

 

Jain, Elenor: Das Rembrandt-Bild bei Georg Simmel, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwis-

senschaft, Bd. XXXIII, 1988, S. 259 – 269.  

 

Jung, Werner: Georg Simmel zur Einführung, Hamburg 1990  

 

Kat. Ausst. Ausstellung der Neuen Erwerbungen [National-Galerie, Berlin], Berlin 1896 

 

Kat.Ausst.: Katalog der zweiten Kunstausstellung der Berliner Secession, Berlin 1900 

 



 

99 

 

Kat.Ausst.: Zeit – die vierte Dimension in der Kunst [Société des Expositions du Palais des Beaux-Arts de 

Bruxelles], hrsg. von Michel Baudson, Weinheim 1985 

 

Keisch, Claude: Rodin im Wilhelminischen Deutschland. Seine Anhänger und Gegner in Leipzig und Berlin, 

in: Forschungen und Berichte. Staatliche Museen zu Berlin, 29/30, 1990, S. 251 – 301. 

 

Kösser, Uta: Ästhetik und Moderne. Konzepte und Kategorien im Wandel, Erlangen 2006 

 

Kohle, Hubertus: Adolph Menzels Friedrich-Bilder. Theorie und Praxis der Geschichtsmalerei im Berlin der 
1850er Jahre, München 2001 

 

Kohle, Hubertus: Das Industriebild als modernes Historienbild – Monumentalisierung und Historisierung, 

in: Kat.Ausst. Die zweite Schöpfung – Bilder der industriellen Welt [Berlin, Deutsches Historisches Mu-

seum], Wolfratshausen 2002, S. 80 – 85. 

 

Kohle, Hubertus: Vom Biedermeier zum Impressionismus, in: Vom Biedermeier zum Impressionismus 

[Geschichte der bildenden Kunst in Deutschland, Bd. 7], hrsg. von Hubertus Kohle, München / Berlin / 

London / New York 2008, S. 9 – 33. 

 

Koselleck, Reinhart: Artikel „Geschichte“, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur 

politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Hg. von Otto Brunner, Werner Conze und Reinhart Koselleck, 

Bd. 2, Stuttgart 1975, S. 467 – 717. 

 

Kunz, Ulrike: "Der Zeit ihre Kunst, der Kunst  ihre Freiheit." Verkannte Formen ästhetizistischer Wirklich-
keitsverarbeitung in der europäischen Décadenzliteratur um die Jahrhundertwende, Saarbrücken 1996 

Krauss, Rosalind: Passages in Modern Sculpture, London 1977 

 

Landmann, Michael: Bausteine zur Biographie, in: Buch des Dankes an Georg Simmel. Briefe, Erinnerun-

gen, Bibliographie,  hrsg. von Kurt Gassen und Michael Landmann, Berlin 1958, S. 11 – 22. 

 

Landmann, Michael: Georg Simmel: Konturen seines Denkens, in: Ästhetik und Soziologie um die Jahr-

hundertwende: Georg Simmel, hrsg. von Hannes Böhringer und Karlfried Gründer, Frankfurt am Main 

1976, S. 2 – 11. 

 

Landmann, Michael: Georg Simmel und Stefan George, in: Georg Simmel und die Moderne. Neue Inter-

pretationen und Materialien, hrsg. von Heinz-Jürgen Dahme und Otthein Rammstedt, Frankfurt am 

Main 1984, S. 147 – 173. 

 

Langbehn, Julius: Rembrandt als Erzieher. Von einem Deutschen [67. – 71. Auflage], Leipzig 1922 

 

Lepsius, Sabine: Erinnerungen an Simmel, in: Buch des Dankes an Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, 

Bibliographie, hrsg. von Kurt Gassen und Michael Landmann, Berlin 1958, S. 198 – 200. 

 

Le Rider, Jaques: Les Couleurs et les Mots [Editions publiée avec le concours de l’université Paris VIII], 
Paris 1999 

 

Levine, Donald N., Ellwood B. Carter und Eleanor Miller Gorman: Simmel’s Influence on American So-
ciology, in: Ästhetik und Soziologie um die Jahrhundertwende: Georg Simmel, hrsg. von Hannes Böhrin-

ger und Karlfried Gründer, Frankfurt am Main 1976, S. 175 – 228. 

 

Lichtblau, Klaus: Georg Simmel [Reihe Campus Einführungen, Band 1091], Frankfurt am Main/ New York 

1991 

 

Lichtblau, Klaus: „Innerweltliche Erlösung vom Rationalen“ oder „Reich diabolischer Herrlichkeit“? Zum 
Verhältnis von Kunst und Religion bei Georg Simmel und Max Weber, in: Kunst und Religion. Studien zur 

Kultursoziologie und Kulturgeschichte, hrsg. von Richard Faber und Volker Krech, Würzburg 1999, S. 60. 

 

Lichtwark, Alfred: Briefe an die Kommission für die Verwaltung der Kunsthalle, Bd. 1, 1891-1892, Ham-

burg 1986 



 

100 

 

Lukács, Georg: Erinnerungen an Simmel, in: Buch des Dankes an Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, 

Bibliographie, hrsg. von Kurt Gassen und Michael Landmann, Berlin 1958 [Erstveröffentlichung in: Pester 

Lloyd, 2. Oktober 1918], S.  171 – 176. 

 

Lyotard, Jean-François: La condition postmoderne. Rapport sur le savoir, Paris 2005 [Originalausgabe : 

Paris 1979] 

 

Mach, Ernst : Beiträge zu einer Analyse der Empfindungen, Jena 1886 

 

Majetschak, Stefan: Vorwort, in: Bild-Zeichen. Perspektiven einer Wissenschaft vom Bild, hrsg. von 

Stefan Majetschak, München 2005, S. 7 – 9. 

 

Meier-Graefe, Julius: Entwicklungsgeschichte der modernen Kunst [zweite umgearbeitete und ergänzte 

Auflage mit 643 Abbildungen in drei Bänden], Bd. 3, München 1915. 

 

Meyer, Ingo: „Jenseits der Schönheit“. Simmels Ästhetik – originärer Eklektizismus? (Nachwort), in: 

Simmel, Georg: Jenseits der Schönheit. Schriften zur Ästhetik und Kunstphilosophie, hrsg. von Ingo 

Meyer, Frankfurt am Main 2008, S. 399 – 434.  

 

Muther, Richard: Geschichte der Malerei im 19. Jahrhundert [3. Bde.], München 1893/1894 

 

Moffett, Kenworth : Meier-Graefe as art critic, München 1973 

 

Müller, Lothar: The Beauty of the Metropolis: Toward an Aesthetic Urbanism in Turn-of-the-Century 
Berlin, in: Haxthausen, Charles W. Und Heidrun Suhr: Berlin: culture and metropolis, Minneapolis 1990, 

S. 37 – 57. 

 

Müller-Tamm, Jutta: Abstraktion als Einfühlung. Zur Denkfigur der Projektion in Psychophysiologie, 
Kulturtheorie, Ästhetik und Literatur der frühen Moderne [Rombach Wissenschaften, Reihe Litterae, 

hrsg. von Gerhard Neumann und Günter Schnitzler, Band 124], Freiburg im Breisgau 2005 

 

Nietzsche, Friedrich: Unzeitgemässe Betrachtungen. Zweites Stück: Vom Nutzen und Nachtheil der His-
torie für das Leben  (1872/73), in: Ders.: Gesammelte Werke [Bd. 6], Musarionausgabe, München 1922, 

S. 227 – 326. 

 

Padberg, Martina: Moderne Zeiten. Urbanisierung und Industrialisierung als Signum der Epoche, in: Vom 

Biedermeier zum Impressionismus [Geschichte der Bildenden Kunst in Deutschland, Bd. 7], hrsg. von 

Hubertus Kohle, München u.a. 2008 

 

Paret, Peter: Historischer Überblick, in: Kat.Ausst. Berliner Sezession, hrsg. vom Neuen Berliner Kunst-

verein, Berlin 1981, S. 1 – 10. 

 

Platon: Kratylos, in: Ders.: Phaidon – Das Gastmahl – Kratylos [Werke in acht Bänden, Griechisch und 

Deutsch, Bd. 3.], bearbeitet von Dietrich Kurz, übersetzt von Friedrich Schleiermacher, Darmstadt 1974, 

S. 395 – 575. 

 

Platon: Theatet, in: Sämtliche Dialoge, hrsg. und übersetzt von Otto Apelt, Hamburg 1988, 29 – 195. 

 

Plumpe, Gerhard: Tote Blicke. Fotografie als Präsenzmedium, in: Medien der Präsenz: Museum,  Bildung 

und Wissenschaft im 19. Jahrhundert [Mediologie. Band 3. Eine Schriftenreihe des kulturwissenschaftli-

chen Forschungskollegs „Medien und kulturelle Kommunikation“], hrsg. von Jürgen Fohrmann, Andrea 

Schütte und Wilhelm Voßkamp, Köln 2001, S. 70 – 86. 

 

Potts, Alex: The sculptural imagination: figurative, modernist, minimalist, New Haven u.a. 2000 

 

Radkau, Joachim: Das Zeitalter der Nervosität. Deutschland zwischen Bismarck und Hitler, Darmstadt 

1998 

 

Rammstedt, Otthein: On Simmel’s Aesthetics: Argumentation in the Journal Jugend. 1897 – 1906, in: 

Theory, Culture &  Society. Exploration in Critical Social Science, 8/3, 1991, S. 125 – 144. 



 

101 

 

Rammstedt, Otthein: Vorwort, in: Georg Simmels Philosophie des Geldes. Aufsätze und Materialien, 

hrsg. von Otthein  Rammstedt unter Mitwirkung von Christian Papilloud, Natàlia Cantó i Milà und Cécile 

Rol, Frankfurt am Main 2003, S. 7 – 24. 

 

Rammstedt, Otthein: Wert, Geld und Individualität, in: Georg Simmels ‚Philosophie des Geldes‘. Aufsät-

ze und Materialen, hrsg. von Otthein Rammstedt unter Mitwirkung von Christian Papilloud, Natàlia 

Cantó I Milà und Cécile Rol,  Frankfurt am Main 2003, S. 27 – 41. 

 

Renner, Ursula: „Die Zauberschrift der Bilder“. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten, Freiburg im 

Breisgau 1999 

 

Rilke, Rainer Maria: Auguste Rodin, Leipzig 1924 [Originalausgabe: Berlin 1903] 

 

Schopenhauer, Arthur: Ueber das Sehen und die Farben [2. erweiterte Auflage], Leipzig 1854 

 

Schmoller, Gustav: [Rezension] Simmels Philosophie des Geldes, in: Georg Simmels ‚Philosophie des 

Geldes‘. Aufsätze und Materialen, hrsg. von Otthein Rammstedt unter Mitwirkung von Christian Papil-

loud, Natàlia Cantó I Milà und Cécile Rol, Frankfurt am Main 2003, S. 282. 

 

Schmoll, gen. Eisenwerth, Joseph Adolph: Rodin zwischen Tradition und Innovation. Fragment, Torso, 
Deformation, Montage im Dienst der Expression, in: Kat.Ausst. Vor 100 Jahren. Rodin in Deutschlang 

[Bucerius Kunst Forum, 18. Februar bis 25. Mai 2006, Skulpturensammlung, Staatliche Kunstsammlung 

Dresden, 10. Juni bis 13. August 2006], hrsg. von Michael Kuhlemann und Hélène Pinet, München 2006, 

S. 12 – 23. 

 

Schmoll, gen. Eisenwerth, Joseph Adolph: Simmel und Rodin, in: Ästhetik und Soziologie um die Jahr-

hundertwende: Georg Simmel, hrsg. von Hannes Böhringer und Karlfried Gründer, Frankfurt am Main 

1976, S. 18 – 38.  

 

Schneider, Sabine M.: Verheißung der Bilder. Das andere Medium in der Literatur um 1900 [Studien zur 

deutschen Literatur, Bd. 180, hrsg. von Wilfried Barner, Georg Braungart und Conrad Wiedemann], 

Tübingen 2006 

 

Segrè, Emilio: Die großen Physiker und ihre Entdeckungen. Von Röntgen bis Weinberg, aus dem Ameri-

kanischen von Siglinde Summerer und Gerda Kurz, München / Zürich 

 

Simay, Philippe: Walter Benjamin, d’une ville à l’autre, in: Capitales de la modernité. Walter Benjamin et 

la ville, hrsg. von Phillipe Simay, Paris u.a. 2005, S. 7 – 18 

 

Simmel, Hans: Auszüge aus den Lebenserinnerungen, in: Ästhetik und Soziologie um die Jahrhundert-

wende: Georg  Simmel, hrsg. von Hannes Böhringer und Karlfried Gründer, Frankfurt am Main 1946, S. 

247 – 271. 

 

Simonis, Annette: Literarischer Ästhetizismus. Theorie der arabesken und hermetischen Kommunikation 
der Moderne [Reihe ‚Communicatio‘, Studien zur europäischen Literatur- und Kulturgeschichte, hrsg. 

von Fritz Nies und  Willhelm Voßkamp, unter Mitwirkung von Yves Chevrel und Reinhart Koselleck, Bd. 

23], Tübingen 2000 

 

Simonis, Linda: Reflexion der Moderne im Zeichen von Kunst. Max Weber und Georg Simmel zwischen 
Entzauberung und  Ästhetisierung, in: Konzepte der Moderne. DFG-Symposion 1997, hrsg. von Gerhart 

v. Graevenitz, Stuttgart 1998, S. 612 – 632.  

  

Sommer, Manfred: Evidenz im Augenblick. Eine Phänomenologie der reinen Empfindung, Frankfurt am 

Main 1996 

 

Stendhal: Le Rouge et le Noir, Paris 1927 

 

Stückelberger, Johannes: Rembrandt und die Moderne: der Dialog mit Rembrandt in der deutschen 
Kunst um 1900, München (Fink) 1996 

 



 

102 

 

Stürzebecher, Peter: Das Berliner Warenhaus. Bautypus, Element der Stadtorganisation, Raumsphäre 
der Warenwelt, Berlin 1979 

 

Susman, Margarete: Erinnerungen an Simmel, in: Buch des Dankes an Georg Simmel. Briefe, Erinnerun-

gen, Bibliographie,  Berlin 1958, S. 278 – 291. 

 

Teeuwisse, Nicolaas: Vom Salon zur Secession. Berliner Kunstleben zwischen Tradition und Aufbruch zur 
Moderne 1871 – 1900,  Berlin 1986 

 

Ullrich, Wolfgang: Die Geschichte der Unschärfe, Berlin 2002 

 

Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock, München 1888 

 

Wolf, Gerhard: Schleier und Spiegel. Traditionen des Christusbildes und die Bildkonzepte der Renaissan-
ce, München 2002 

 

Wolf, Norbert: „Welche Masse von Plastik, die sich abmüht, irgend etwas Neues zu geben“. Die Plastik 
zwischen  Denkmalkultus und autonomer Form, in: Vom Biedermeier zum Impressionismus [Geschichte 

der bildenden Kunst in Deutschland, Bd. 7], hrsg. von Hubertus Kohle, München u.a. 2008, S. 242 – 250. 

 

Wyss, Beat: Simmels Rembrandt, in: Simmel, Georg: Rembrandt. Ein kunstphilosophischer Versuch, 

München 1985. 

 

Zimmermann, Michael F.: A Tormented Friendship: French Impressionism in Germany, in: The Two Art 

Histories. The Museum and the University, hrsg. von Charles W. Haxthausen, Dalton / Mass. 1999, S. 162 

– 182. 

 

Zimmermann, Michael F.: Die Utopie einer wissenschaftlichen, sozialen Kunst. Zur Theorie des Neo-
Impressionismus und ihrer Aufnahme in Deutschland, in: Curt Hermann. 1854 – 1929. Ein Maler der 

Moderne in Berlin, hrsg. von Rolf Bothe, Berlin 1989, S. 264 – 283. 

 

Zimmermann, Michael F.: Lovis Corinth, München 2008 

 

Zimmermann, Michael F.: Naturalismus unter dem Eiffelturm: Die Kunst der Weltausstellung von 1889, 

in: Gersmann, Gudrun und Hubertus Kohle (Hrsg.): Frankreich 1871 – 1914: die Dritte Republik und die 

Französische Revolution, Stuttgart 2002, S. 148 – 175. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 


	1. Einführung: Georg Simmels Kunstphilosophie und die Moderne – Anachronismus oder hellsichtige Zeitdiagnostik?
	2. Historisierung und Aktualisierung
	2.1. Zur Rezeptionsgeschichte der Philosophie Simmels
	2.2. Zum Forschungsstand und zur Aktualität Simmels im Kontext der Bildwissenschaften

	3. Thesen und Vorgehensweise der Untersuchung
	3.1. ‚Moderner Heraklitismus‘: Heuristische Denkfigur und kunstphilosophischer Operationsbegriff
	3.2. Kunstphilosophie als Form der Kulturarbeit
	3.3. Zur Methodik und zu den einzelnen Kapiteln

	4. Distanz und Engagement
	4.1. Das ‚Malerische‘ als Signum der Modernität: Die kunstpolitische Zuspitzung des Kunstdiskurses in Berlin um 1900
	4.2. Im Verborgenen: Simmels Praktiken der Kulturarbeit und seine Textstrategien

	5. Auf dem Weg zu einer Gesellschaftstheorie des modernen Menschen und der Bewegtheit der Moderne
	5.1. Die Moderne im Blick: Simmels Befragungen der Gegenwart im Kontext der Modernediskurse des neunzehnten Jahrhunderts
	5.2. Zerstreuungskultur und die Entrückung aus der Moderne: Simmel als Kulturkritiker im Aufsatz Über Kunstausstellungen (1890) und als Kunstphilosoph in der Studie Böcklins Landschaften (1895)
	5.3. Nervosität und blasierte Blicke: Berlin um 1900 und Simmels Theorie engrammatischer Wahrnehmung
	5.4. Begehrensströme, Warenzirkulationen und die ‚Steigerung des Nervenlebens‘: Die Philosophie des Geldes (1900) und weitere Schriften

	6. Die Erfindung des Künstlers des modernen Menschen im Zeichen der Bewegtheit: Simmels Rodin-Interpretationen
	6.1. „Lebendigkeit“ in Rodins Werken als Chiffre der Modernität
	6.2. Der Philosoph und sein Künstler: Chronologie und nachträgliche Inszenierung einer kunstphilosophischen Annäherung
	6.3. Rodins ‚Beseelung‘ der Bildhauerkunst: Simmels Aufsatz Rodins Plastik und die Geistesrichtung der Gegenwart (1902) und seine Rezeption durch Julius Meier-Graefe
	6.4. Rodins Bewegungsfiguren: Simmel über die Grenzauflösung des Subjekts und das subjektive Sehen in der Moderne in Die Kunst Rodins und das Bewegungsmotiv in der Plastik (1909/11)
	6.5. Die Kunst Rodins als ‚bewegter Spiegel‘ der Moderne? Überlegungen zu Simmels Reflexionen zur Medialität der Werke Rodins

	7. Die Arbeit an der Genealogie des ‚modernen Heraklitismus‘: Simmels Rembrandt – ein kunstphilosophischer Versuch (1916)
	7.1. Rembrandts Modernität im Kunstdiskurs um 1900
	7.2.Die Tradition des Gegenwärtigen und die Vollendung einer Kunstphilosophie: Der ‚heraklitische Kosmos‘

	8. Zusammenfassung und Ausblick auf offene Forschungsfragen
	Literaturverzeichnis

