LMU

LUDWIG-
MAXIMILIANS-
UNIVERSITAT
MUNCHEN

Meier, Maximilian:

Studienabschlussarbeiten
Sozialwissenschaftliche Fakultat

Linker Populismus — Zwischen Agonismus und
Antagonismus

Bachelorarbeit, Sommersemester 2022

Sozialwissenschaftliche Fakult&t

Ludwig-Maximilians-Universitat Munchen

https://doi.org/10.5282/ubm/epub.93592



LUDWIG- AR
MAXIMILIANS- IV

5 GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT ?Vﬂ)?
UNIVERSITAT - A
MONCHEN FUR POLITIKWISSENSCHAFT : f

Miinchener Beitrage
zur Politikwissenschaft

herausgegeben vom
Geschwister-Scholl-Institut
far Politikwissenschaft

2022
Maximilian Meier

Linker Populismus — Zwischen
Agonismus und Antagonismus

Bachelorarbeit bei
PD Dr. Christian Schwaabe
2022



Inhaltsverzeichnis

EINICITUNE ..couuureriiiiiirnniicnisnnnniecssssnnsiscsssssnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 1
1 Chantal Mouffe.......ceeiiniiiiiiisnniininiicsinnicssnncnssssnesssnsncsssssnessssssssssssesssssens 3
1.1 Postmoderne und PoststrukturaliSmus ............cccceeeieriereniienienieeneeeeeeee e 3
1.2 Eine Dekonstruktion des Marxismus und poststrukturelle Diskurstheorie................ 4
1.3 Eine postmarxistische Gesellschaftstheorie und das Politische............ccccecvvvenneennnee. 7
2 Plurale Demokratie und die Zahmung des Politischen .........ccceevereccrcnnnns 8
2.1 Carl Schmitt und das Verhéltnis von Demokratie und liberalem Pluralismus........... 9
2.2 Mouffe und ihr agonistischer Pluralismus ............ccccoooiiiiiniiiiiiniiiicceceee, 12
3 Populismus und die Wiederbelebung des Politischen............c..ccceeuuueee.. 16
3.1 Ernesto Laclau und die populistische LOgiK .........ccooieiiiiiiiniiiiiiiiieeieeeee 17
3.2 Mouffe und ihr linker POPUliSmus ...........coooviiiiiiiiiiieeieceeeee e 22
4 Agonistischer Pluralismus versus linken Populismus?..........c.ccccceeuueeeee. 27
4.1 Mouffes Politikverstandnis und der Vorwurf der Fundamentalontologie................ 27
4.2 Mouffes radikaldemokratisches Projekt und der Vorwurf der Ultra-Politik............ 29
4.3 Demokratische und populare Kampfe.........ccoeoiiiiiiiiiiiiiee e, 34
4.4  Linker Populismus und agonistischer PluraliSmus..........ccccceevviieniiieeniieiniieenieeene 36
4.5 Praktische KONSEqUENZEN.........cc.oeeiiiiiiiiiiiie ettt 39
SchlusSDetraChtung .........eiiciiicneiiciiicnnniicnsscsnnnicssssssnnecssssssnncssssssssscsssssssssssssssses 41

| D 17<) 07 111 ) o 43



Einleitung

Seit einigen Jahren erlebt die Parole ,,Wir sind das Volk!* eine bedeutsame Renaissance auf
Deutschlands Marktpldtzen. War sie einst die Losung der friedlichen Revolution gegen die
DDR-Diktatur, so steht sie seit spatestens 2015 in fester Assoziation mit ,,rechtspopulistischen*
Bewegungen. ,,Populistisch®, weil diese Bewegungen fiir sich beanspruchen, die Gesamtheit
des Volkes zu verkorpern (Laclau 2022). ,,Rechts®, weil sie ihre Konstruktion des Volkes auf

ein antiegalitires, vOlkisch-rassistisches Fundament stiitzen.

Fiir Chantal Mouffe (2020a) ist die Erscheinung derartiger Bewegungen Ausdruck einer post-
demokratischen und postpolitischen Entwicklung, verursacht durch die Marginalisierung de-
mokratischer Ideale wie Volkssouverénitit und Gleichheit im Zuge einer Hegemonie neolibe-
raler Wertvorstellungen, Praktiken und Institutionen. Im Gegensatz zur politischen Linken sind
die rechtsextremen Krifte freilich nicht an der Wiederherstellung dieser Ideale interessiert, al-
lerdings wissen sie die Krise der neoliberalen Hegemonie fiir ihre volkisch-nationalistischen
Absichten zu nutzen. Den sozialdemokratischen Parteien wirft Mouffe vor, nicht nur blind fiir
ebene jene Krise zu sein, sondern im Kontext von ,,New Labour* Teil des Problems geworden
zu sein (ebd.). In threm Essay Fiir einen linken Populismus (2020a) fordert Mouffe die sozial-
demokratischen Krifte daher auf, sich von ihren neoliberalen Irrwegen zu befreien und die
Krise der neoliberalen Hegemonie fiir eine linkspopulistische Intervention zur Radikalisierung

der Demokratie zu nutzen.

Dabei gilt es, Populismus keinesfalls im Widerspruch zu Demokratie zu begreifen. Ernesto
Laclau (2022) zufolge ist Populismus keine demokratiegefdhrdende Pathologie der Massen,
sondern erst eine Moglichkeitsbedingung von Demokratie. Die affektive Konstruktion eines
Volkes durch die antagonistische Zweiteilung des diskursiven Raums sei nicht nur populistisch,
sondern zugleich einer politischen Logik inhdrent (ebd.: 190). Es ist das Verhéltnis von Popu-
lismus und Pluralismus, bzw. letztendlich von Demokratie und Liberalismus, das auf dem Spiel
steht. Im Gegensatz zum Antiliberalismus eines Carl Schmitt schlieBen sich fiir Chantal Mouffe
(2018) beide Denkschulen nicht aus, ihr Verhéltnis ist jedoch von einem Paradoxon gepragt.
Mouffes ,,agonistischer Pluralismus‘ (ebd.) bringt das Paradoxon, zwischen der exklusiven und
totalisierenden Logik des demokratischen Populismus einerseits sowie der inklusiven Logik
des liberalen Menschenrechtsdiskurses andererseits, auf den Begriff. Er umfasst damit eine per-
manente, hegemoniale Aushandlung zwischen sich einander affizierenden Vorstellungen der

demokratischen und liberalen Tradition. Mouffes moderne liberale Demokratie ist

1



gekennzeichnet von einem hegemonialen Konsens liber ihr ethisches Fundament und gleichzei-
tig von einem agonistischen Dissens iiber die Interpretation jenes Fundaments (Mouffe 2018:
104-105). Dadurch gelingt es ihr, den radikalen Antagonismus eines Carl Schmitts zu domes-

tizieren und Demokratie und Pluralismus zusammenzudenken.

Eine Frage, die sich dabei aufdringen muss, lautet: Wie viel Dissens um die Deutung von Frei-
heit und Gleichheit hélt eine politische Gesellschaft aus, ehe einer der beiden Werte derart ra-
dikalisiert wird und den Konsens als Gesamtheit infrage stellt? Mit ihrer Forderung nach einer
populistischen Intervention zur Wiederbelebung jenes politischen Dissenses durch die Kon-
struktion kollektiver Identitdten entlang einer Frontlinie zwischen einer progressiv-egalitiren
Biirgeridentitdt und einer neoliberalen Oligarchie bleibt Mouffe eine theoretisch ausformulierte
Antwort auf die Frage schuldig, ob dieser Konflikt tatsdchlich zwischen Gegnerlnnen oder
FeindInnen' ausgetragen werden sollte. Steht die populistische Logik mit ihrer Intensivierung
des Antagonismus dem liberalisierten, agonistischen Pluralismus und dessen Einhegung des
Antagonismus nicht entgegen? Schlie3t ein popularer Kampf zwischen zwei dichotomen La-
gern nicht die Moglichkeiten einer Verstindigung tiber einen liberaldemokratischen Konsens
aus? Werden die links-progressiven, egalitdren Ziele damit wirklich erreicht — oder droht letzt-

endlich doch Schmitt mit seiner antiliberalen Kampfrhetorik recht zu behalten?

Genau diesen Fragen wird sich die nachfolgende Arbeit widmen. Konkret soll den Fragen nach-
gegangen werden, inwieweit Mouffes linker Populismus mit seiner populistischen Logik und
ihre demokratietheoretische Vorstellung eines agonistischen Pluralismus sich miteinander ver-
einbaren lassen und welche praktischen Konsequenzen sich hieraus ergeben. Die schriftliche
Darlegung gliedert sich hierfiir in vier zentrale Teile. Ausgehend von einer politiktheoretischen
Einordnung Mouffes, sollen ihre Diskurs- und Hegemonietheorie umrissen und vorgestellt wer-
den. Darauf aufbauend soll mit Bezug auf Carl Schmitt ihre Demokratietheorie, vor allem der
Kernbegriff des ,,agonistischen Pluralismus®, einer ndheren, rekonstruierenden Betrachtung un-
terzogen werden. Im Anschluss soll die von Ernesto Laclau beschriebene populistische Logik
eingefiihrt und mit Blick auf Mouffes linken Populismus theoretisch vergegenwirtigt werden.
Im letzten Teil soll sich nach einer Befassung mit relevanten Kritikpunkten von Oliver Fliigel-
Martinsen und Christian Volk dann der konkreten Diskussion, inwiefern ein linker Populismus

zusammen mit dem agonistischen Pluralismus denkbar ist, zugewendet werden. Abgeschlossen

! Geschlechtergerechte Sprache ist auch im wissenschaftlichen Diskurs wichtig, deswegen soll mit der Verwen-
dung des ,,I“-Binnenmajuskels bei direkten Geschlechtsbezeichnungen nachfolgend kenntlich gemacht werden,
dass stets alle Geschlechter mitsignifiziert werden sollen.



soll die Arbeit mit einer kurzen Zusammenfassung der gewonnenen Erkenntnisse, einem Uber-

blick tiber offene Fragen und einer knappen Beurteilung der wichtigsten Einsichten werden.

1 Chantal Mouffe

Chantal Mouffe zéhlt zu den namhaftesten VertreterInnen kritischer politischer Theorie der Ge-
genwart. Das Besondere an Mouffe ist dabei, dass sich ihre Resonanz nicht auf rein akademi-
sche politiktheoretische Diskussionen beschriankt, sondern auch jenseits von Universititen bei
politischen PraktikerInnen Anklang findet (Fliigel-Martinsen/Marchart 2014). Nicht zuletzt ihr
Pladoyer fiir eine linkspopulistische Intervention zeigt, dass es Mouffe nicht nur um das blof3e
Theoretisieren von Wissen geht, sondern auch darum, dieses Wissen in den Dienst praktisch-
normativer Zwecke zu stellen. Hierin offenbart sich ihre Bedeutung fiir eine progressive, post-

moderne Linke.

1.1 Postmoderne und Poststrukturalismus

Wissenschaftstheoretisch bewegt sich Mouffe im Kontext postmoderner Ansdtze. Postmoderne
Perspektiven 16sen sich von den groBBen Metaerzdhlungen der Moderne (Lyotard 1992). An die
Stelle letztbegriindbarer Wahrheiten des Universalismus und Rationalismus der Aufkldrung tritt
eine unauflosliche, ,,radikale Pluralitit® (Prechtl/Burkard 2008: 473) von Geisteshaltungen. Fiir
Mouffe bedeutet dies eine postfundamentalistische Uberwindung des Marxismus mit seinem
teleologischen Historismus und essentialistischen Totalititsbegriff. Ihr intellektuelles Vorha-
ben bewegt sich folglich auf einem antiessentialistischen, ,,post-marxistischen Terrain®
(Laclau/Mouffe 2020: 34). Wihrend sie zusammen mit Ernesto Laclau das epistemologische
Erbe der Aufkliarung verabschiedet, halten beide am politischen Verméchtnis der Moderne, der
liberalen Demokratie, fest (Hintz/Vorwallner 2020: 12). Eine postmoderne Neufassung dieses
Vermichtnisses in Form radikaler Demokratie gestaltet sich als ihr zentrales theoretisches An-

liegen.

In enger Verbundenheit zum Postmodernismus bewegen sich Mouffe und Laclau vor allem auf
dem Gebiet des Poststrukturalismus. Dieser beschreibt eine bestimmte Denkrichtung, die sich
in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts vor allem aus dem linguistischen Strukturalismus
Ferdinand de Saussures entwickelte (Miinker/Roesler 2012). Der Strukturalismus riickt die Be-
ziehungen zwischen einzelnen semiotischen Elementen eines geschlossenen sprachlichen
Struktursystems in den Mittelpunkt. Sprache wird zu einem sozialen Konstrukt, die Verbindung

zwischen Signifikat und Signifikanten somit willkiirlich (Miinker/Roesler 2012: 1-7). Sinn und

3



Bedeutung entstehen jenseits des bewussten Subjekts sprachimmanent durch ein Netz aus sich
in ihrer semiotischen Differenz negativ bestimmenden Signifikanten (ebd.). Im Zuge des lingu-
istic turn gerit Sprache als Grundlage menschlichen Denkens in das Zentrum philosophischer
Betrachtungen (Prechtl/Burkard 2008: 342). Dadurch tibertrdgt sich der linguistische Struktu-
ralismus methodisch auf zahlreiche Gebiete der Geistes- und Sozialwissenschaften. Der Post-
strukturalismus hingegen kennzeichnet nun die Uberwindung des Strukturalismus. Er {iber-
nimmt die grundlegende Annahme, dass Sinn nicht ein Produkt eines bewussten Subjekts, son-
dern Ergebnis sprachlicher Struktur ist (Miinker/Roesler 2012: 28-36). Gleichzeitig verwirft er
die metaphysische Vorstellung eines transhistorischen, geschlossenen und sprachlich fixierten
Struktursystems als totalitdr und theoretisiert dieses stattdessen als kontingent, radikal offen
und letztlich unmoglich zu determinieren (ebd.; Prechtl/Burkard 2008: 473). Fiir Mouffe und
Laclau (2020) spielen die Offenheit der Strukturen und der kontingente Versuch der SchlieBung
jener Strukturoffenheit die entscheide Rolle, da sie die Wirkungslogik diskursiver Macht aus-
driicken. Der omnipriasenten Macht gelingt es zwar nie, die konstitutive Offenheit der Bedeu-
tungsstrukturen vollig zu schlieBen, es gelingt ihr aber sehr wohl, jene Sinnstrukturen zu stabi-
lisieren (ebd.). Diesen Zustand nennen sie unter Riickgriff auf Antonio Gramsci Hegemonie.
Das Verstandnis der hegemonialen Logik wird zur Voraussetzung, um das genuin Politische zu

erfassen.

1.2 Eine Dekonstruktion des Marxismus und poststrukturelle Diskurstheorie

Im Anschluss an die theoretische Verortung Mouffes im postmodernen und poststrukturalisti-
schen Feld soll sich nun ihrer mit Ernesto Laclau gemeinsamen Diskurs- und Sozialtheorie ge-
widmet werden. Neben dem semiologisch-linguistischen Strukturalismus eines Saussure und
dem Hegemoniebegriff eines Gramsci nehmen Mouffe und Laclau intellektuelle Anleihen bei
den psychoanalytischen Ansédtzen Freuds und Lacans sowie bei Derridas Methodik der Dekon-

struktion (Nonhoff 2007: 7).

Ausgangspunkt ihrer Theorie des Sozialen und damit untrennbar verbunden des Politischen ist
zunichst die Dekonstruktion der marxistischen Metaphysik. Hierfiir beschaftigen sich Mouffe
und Laclau (2020) in ihrem Hauptwerk Hegemonie und radikale Demokratie vor allem mit
DenkerInnen der Zweiten Internationalen wie Karl Kautsky, Rosa Luxemburg, Eduard Bern-
stein und Georges Sorel. Kerngegenstand ihrer Kritik ist der orthodoxe Marxismus und dessen
hegelianischer Geschichtsdeterminismus sowie dessen rationalistischer Okonomismus. Dem

orthodoxen Marxismus zufolge, wie vor allem von Kautsky vertreten, ldsst sich die Totalitdt

4



des historischen Verlaufs aus der rationalen Entwicklung der 6konomischen Produktionsver-
hiltnisse erschlieBen (Laclau/Mouffe 2020: 50-62). Fiir das Soziale bedeutet dies, dass sich
gesellschaftliche Klassen wie das Proletariat und die Bourgeoisie mit distinkten materiellen
Interessen durch ihre historisch notwendige Stellung innerhalb der kapitalistischen Produkti-
onsverhiltnisse objektiv konstituieren (ebd.). Wenngleich es mit Luxemburgs ,,Spontaneismus*
(ebd.: 41), Sorels ,,Logik der Kontingenz* (ebd.: 71) und Gramscis Konzeption kultureller ,,He-
gemonie® (ebd.: 99—100) durchaus Bestrebungen gab, sich vom Historismus und Okonomismus
des Marxismus zu befreien, so bleiben alle Weiterentwicklungen letztlich immer dem essenti-
alistischen Klassenreduktionismus verhaftet (ebd.: 109-123). Es sind vor allem der dogmati-
sche Essentialismus, Rationalismus und Universalismus, die Mouffe und Laclau entsprechend

einem postmodernen Verstindnis zuriickweisen.

Fiir Mouffe und Laclau gibt es aus poststruktureller Perspektive keine objektiv erfassbare und
sinnhaft fixierte Struktur der Gesellschaft. Thnen zufolge wird soziale Wirklichkeit stattdessen
diskursiv konstruiert (Nonhoff 2007: 9). Das ,,Feld der Diskursivitdt (Laclau/Mouffe 2020:
146)? ist dabei immerzu offen und iiberdeterminiert. Jede Sinnstrukturierung ist grundsitzlich
moglich — aber sie ist eben nicht notwendig, sondern schlichtweg kontingent (ebd.: 145-149).
Die Loslosung vom 6konomischen Determinismus des Marxismus und die ontologische Zu-
wendung zur Kontingenz eines jeden Diskurses ist die Kernvoraussetzung fiir Mouffe und

Laclaus Diskurstheorie.

Ein Diskurs bezeichnet, ihrer Theorie entsprechend, eine ,,aus der artikulatorischen Praxis her-
vorgehende strukturierte Totalitdt™ (Laclau/Mouffe 2020: 139). Eine Artikulation wiederum
versteht sich als Praxis der Relationierung einzelner {iberdeterminierter und daher flottierender
Elemente, die sich erst in Beziehung und Differenz zueinander als sinnhafte Einheiten, bzw.
Momente, identifizieren (ebd.). Ein Diskurs umfasst somit eine Reihe von differentiell artiku-
lierten Momenten, die ihre Bedeutung in zentralen diskursiven Knotenpunkten partiell fixieren
(ebd.: 148). Derartige Knotenpunkte sind wiederum die eigentliche Grundvoraussetzung aller
sinnhafter Differenzsysteme (Nonhoff 2007: 9). Im Zuge der kontingenten Sinnfixierung beru-
hen alle Diskurse jedoch auf einem radikalen Ausschluss alternativer Bedeutungsanordnungen
(Laclau/Mouffe 2020: 145—-149). Durch eben diesen Ausschluss reduziert ein Diskurs flottie-
rende Elemente mit Bedeutungsiiberschiissen zu artikulierten Momenten mit einer festgesetzten

Bedeutung (Jergensen/Phillips 2004: 28). Jede Grenzziehung zwischen der differentiellen

2 Hervorhebung wie im Original.



Objektivitdt des Diskurses und der Negativitdt des Ausgeschlossenen ist allerdings antagonis-
tisch (Laclau 2007: 67). Der ,,Antagonismus [...] konstituiert die Grenzen jeder Objektivitit,
die sich als partielle und prekire Objektivierung enthiillt (Laclau/Mouffe 2020: 161). Der
Antagonismus untergrabt damit jede objektive Sinnfestsetzung. Verantwortlich hierfiir ist die
der Differenz entgegengesetzte Logik der Aquivalenz. Alle sinnhaften Elemente verhalten sich
in Bezug auf diese beiden Logiken ambivalent und sind in ihrer Identitét konstitutiv gespalten
(Laclau 2007: 67). Einerseits stehen sie im Diskurs als artikulierte Momente in einer sinnhaften
Differenzbeziehung zueinander, andererseits befinden sie sich als Gesamtheit eines Diskurses
in einem Sinn unterminierenden Aquivalenzverhiltnis zu allem jenseits des antagonistischen
Ausschlusses (Laclau/Moufte 2020: 163—164; Laclau 2007: 67). Die Logik der Differenz und
Aquivalenz stehen somit in einem unaufldslichen Spannungsverhiltnis und verunméglichen
jede SchlieBung des Diskurses. Ein Diskurs kann sich folglich niemals als vollstindige Totalitét
konstituieren. Um diese Unvollstindigkeit dennoch zu reprédsentieren und Bedeutungssysteme
iiberhaupt zu ermoglichen, bedarf es leerer Signifikanten (ebd.: 65—77). Leere Signifikanten
konnen Laclau zufolge als ,,Signifikant[en] ohne Signifikat™ (ebd.: 65) verstanden werden, da
sie eine Totalitét zu signifizieren ersuchen, die wiederum konstitutiv unmdglich zu signifizieren
ist. Nur durch die Bildung von Aquivalenzketten und die Entleerung bzw. Disartikulation aller
Differenzen ,,kann [ein] System sich selbst als Totalitdt bezeichnen* (ebd.: 69). Durch diesen
unmoglichen Akt der Selbstbezeichnung, bei dem ein partikulares Element einer Aquivalenz-
kette seine partikulare Bedeutung nahezu entleert und den Diskurs als Totalitdt zu signifizieren

beansprucht, wird Signifikation liberhaupt moglich (ebd.: 70-77).

Dieser Kampf um Bedeutungsfestsetzung und die Bereitstellung leerer Signifikanten ist nach
Mouffe und Laclau ein Kampf um Hegemonie. Den Begriff der Hegemonie entlehnen sie An-
tonio Gramscis Theorie kultureller Hegemonie und befreien ihn von seinem essentialistischen
Erbe. In Hegemonie und radikale Demokratie definieren Mouffe und Laclau hegemoniale Prak-
tiken als Praktiken, die in einem von Antagonismen durchzogenen Raum um die Etablierung
zentraler diskursiver Knotenpunkte konkurrieren (Laclau/Mouffe 2020: 147-148). In seinen
spateren Arbeiten ergénzt Laclau (2007, 2022) unter Bezugnahme von psychoanalytischen Er-
kenntnissen Lacans, dass hegemoniale Praktiken vor allem auf die symbolisch-affektive Repri-
sentation der unerreichbaren Universalitit dieser Knotenpunkte in Form von leeren Signifikan-

ten abzielen.

3 Hervorhebung wie im Original.



1.3  Eine postmarxistische Gesellschaftstheorie und das Politische

Seine volle Bedeutung entfaltet Gramscis Hegemoniebegriff allerdings erst im Bereich des So-
zialen. Wie eingangs erwidhnt, betrachten Mouffe und Laclau gesellschaftliche Strukturen und
die ihr unterworfenen Subjekte als diskursiv konstruiert. Die Gesellschaft als Gesamtheit aller
Subjekte kann als ein iiberdeterminierter, heterogener Raum betrachtet werden, in welchem
kollektive Identitiiten stets den Logiken der Differenz und Aquivalenz ausgeliefert sind. Kol-
lektive Identitdten nehmen hierbei die zentrale Rolle ein. Sie entstehen dadurch, dass Subjekte
auf affektiver Ebene im Sinne Freuds libidindse Bindungen untereinander bilden, und sind die
eigentliche Grundvoraussetzung aller menschlichen Gesellschaftlichkeit (Mouffe 2020b: 36).
Eine kollektive Identitét, das ,,Wir, kann sich diskurstheoretisch allerdings nur ex negativo
durch eine differentielle Abgrenzung zu einem ,,Sie* sinnhaft konstituieren (ebd.: 23). Jedes
kollektive ,,Wir* ist notwendigerweise auf das von der eigenen Identitét ausgeschlossene An-
dere, das ,,Sie“, angewiesen, da sonst jede differentielle Sinngenerierung unmdoglich wére
(ebd.). Eine Wir-Sie-Beziehung muss Mouffe zufolge nicht zwangsldufig antagonistisch im
Sinne der von Carl Schmitt beschriebenen Freund-Feind-Unterscheidung? sein, gleichwohl ver-
fligt sie jederzeit liber das Potential dazu (ebd.: 24). Alle sozialen Identititen sind im Zuge ihrer
Uberdeterminierung und dem Wechselspiel der Logik der Aquivalenz und Differenz immer nur
prekar und teilweise fixiert (Reckwitz 2004: 43). Eine Gesellschaft kann sich — wie jeder Dis-
kurs — niemals vollstidndig konstituieren (Laclau/Mouffe 2020: 163). Dennoch gibt es Versuche,
diese Unvollstindigkeit zu iiberwinden. Sie sind Gegenstand hegemonialer Auseinandersetzun-
gen. Entsprechend dem bereits genannten Konzept leerer Signifikanten reklamieren dabei par-
tielle Gruppensubjekte mit bestimmten kollektiven Identitdten die unerreichbare Totalitdt der
Gesellschaft zu reprisentieren (Reckwitz 2004: 44). Gelingt es ithnen im Sinne Gramscis, diese
vermeintliche soziale Einheit konsensual zu stabilisieren, kann von Hegemonie gesprochen
werden (ebd.). Jede Hegemonie basiert damit allerdings auf einem Ausschluss alternativer ge-
sellschaftlicher Einheits- und Ordnungsvorstellungen (Mouffe 2020b: 27). Welche Einheitsvor-
stellungen, bzw. welche leeren Signifikanten, sich durchsetzen und hegemonisiert werden, ist
letztlich eine Frage der aus der Unebenheit des sozialen Raums resultierenden gesellschaftli-
chen Machtverhéltnisse (ebd.; Laclau 2007: 73, 77-78). ,,Macht ist fiir das Gesellschaftliche
konstitutiv, weil das Gesellschaftliche ohne die ihm seine Form gebenden Machtverhéltnisse
nicht sein konnte* (Mouffe 2020b: 27). Der von Antagonismen durchzogene Wettstreit um ge-

sellschaftliche Vorherrschaft zwischen einer hegemonialen, scheinbar ,natiirlichen®,

4Vgl. Schmitt 1991: 26.



»gottgewollten* oder ,,rationalen* sozialen Einheit und kontrahegemonialen Projekten, die die
Allgemeingiiltigkeit dieser nur kontingenten Einheit als Partikularitit zu entlarven und zu dis-
artikulieren versuchen, ist der Lokus des Politischen (ebd.). Das Gesellschaftliche ist demzu-

folge immer ein kontingentes Produkt des Politischen.

An diesem Punkt wird Mouffes Differenzierung zwischen Politik und Politischem bedeutsam.
Mit Rekurs auf Heideggers ontisch-ontologische Differenz verortet Mouffe ,,Politik* auf der
ontischen und das ,,Politische‘ auf der ontologischen Ebene (Mouffe 2020b: 15-16). Wahrend
das Politische den jeder Gesellschaft inhdrenten Antagonismus bezeichnet, umfasst Politik ,,die
Gesamtheit der Verfahrensweisen und Institutionen® (ebd.: 16), die eine gesellschaftliche Ord-
nung stabilisieren und das antagonistische Wesen menschlichen Zusammenlebens organisieren
(ebd.; Mouftfe 2018: 102—103). Die Politik wird dabei mafgeblich vom ihr zugrunde liegenden
Politischen beeinflusst und es ist ihre Herausforderung die antagonistische Dimension des Po-
litischen zu ,sublimier[en]* (Mouffe 2020b: 31)°. Das ,,Primat des Politischen** (Fliigel-Mar-
tinsen/Marchart 2014: 198) iiber die Politik und die Frage der Zivilisierung des ihm immanen-
ten Antagonismus durch eine addquate Institutionalisierung des politischen Konflikts und durch
Bereitstellung entsprechender Subjektpositionen geraten in der Folge zur wichtigsten Frage-

stellung von Mouffes Demokratietheorie.

2 Plurale Demokratie und die Zihmung des Politischen

Im Anschluss an die vorangegangene Aufarbeitung von Mouffes und Laclaus Gesellschaftsthe-
orie und die Herleitung des Begriffs des Politischen kann sich nun mit den daraus folgenden
Implikationen fiir die plurale Demokratie befasst werden. Das Pradikat ,,plural* ist hierbei von
entscheidender Bedeutung. Mit dem Ende des Ancien Régime und der Losldsung von letzten
Gewissheiten wurde Macht zu einer fiir die moderne liberale Demokratie wesensgebenden
Leerstelle, um die sich ein pluraler Wettbewerb der symbolischen Repréisentation entwickelte
und institutionalisierte (Lefort 1988: 16-20). Wihrend die Exklusions- und Aquivalenzlogik
des Antagonismus dazu tendieren, symbolische Differenzen in der Gesellschaft zu beseitigen,
ist die Anerkennung von legitimen Differenzen die Kernerrungenschaft moderner, /iberalisier-
ter Demokratien (Mouffe 2018: 34). Demokratie und liberaler Pluralismus teilen Mouffe zu-
folge jedoch keinen notwendigen Zusammenhang, sondern entspringen im Gegenteil mitunter

zwei entgegengesetzten Logiken, die sich nur in einem grundsétzlichen Spannungsverhiltnis

3 Einflihrung des Begriffs im Original durch Guillemets, bzw. Spitzzeichen, hier kontextuell wiedergegeben
durch eine Kursivstellung.
¢ Vgl. hierfiir v. a. Mouffe 2018, 2016.



miteinander vereinbaren lassen (ebd.: 20-22). Diese Behauptung erfordert aber zuallererst eine

theoretische Beschiftigung mit Carl Schmitt.

2.1 Carl Schmitt und das Verhiltnis von Demokratie und liberalem Pluralismus

Carl Schmitt ist sicherlich eine umstrittene Quelle fiir theoretische Anleihen. Er gilt als ,,Toten-
griber von Weimar® (Ottmann 1990: 61) und vertritt einen entschiedenen Antiliberalismus.
Schmitts Feindseligkeit gegeniiber der Weimarer Republik und sein intellektuelles Agieren zu-
gunsten der Nationalsozialisten fithren vor dem Hintergrund der NS-Diktatur nicht zu Unrecht
zu einer liberalen Grundskepsis bei seiner Rezeption. Nichtsdestotrotz finden sich bei Schmitt
zentrale Einsichten iiber theoretische Unzulidnglichkeiten des politischen Liberalismus. Fiir
Mouffe leistet Schmitt einen wichtigen Beitrag, einerseits zum Verstidndnis des antagonisti-
schen Wesens des Politischen und andererseits zur Anerkennung der Widerspriichlichkeiten
zwischen Demokratie und Liberalismus (Oppelt 2014: 267). Insbesondere Schmitts Diskussion
iiber die (Un-)Vereinbarkeit von Demokratie und Liberalismus ist fiir Mouffe von grofer theo-

retischer Bedeutung.’

Ausgangspunkt fiir die Befassung mit Schmitt stellt sein Versténdnis des Politischen dar. Libe-
ralen wirft er vor, im Zuge ihres methodologischen Individualismus unfdhig zu sein, das genuin
Politische zu begreifen.

,In einer liberaus systematischen Weise umgeht oder ignoriert das liberale Denken den Staat und

die Politik und bewegt sich statt dessen in einer typischen, immer wiederkehrenden Polaritit von

zwel heterogenen Sphiren, ndmlich von Ethik und Wirtschaft, Geist und Geschéft, Bildung und

Besitz. Das kritische Mif3trauen gegen Staat und Politik erklért sich leicht aus den Prinzipien eines

Systems, fiir welches der Einzelne terminus a quo und terminus ad quem bleiben muB3.” (Schmitt

1991: 69-70)
Die Fixierung auf das Individuum mache sie blind gegeniiber dem konstitutiven Stellenwert
von kollektiven Identitdten fiir das Politische (Mouffe 2020b: 18). Fiir Schmitt liegt die Spezifik
des Politischen in einer immerwéhrenden realen Moglichkeit der ,,Unterscheidung von Freund
und Feind“ (Schmitt 1991: 26)®. Jeder gesellschaftliche Gegensatz verfiigt iiber das Potential,
solange er Menschen in Freund und Feind einzuteilen vermag, sein partikulares Sachgebiet zu
transzendieren und ein politischer Gegensatz zu werden (ebd.: 36-37). Ein politischer Antago-

nismus offenbart ,,den duBersten Intensititsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer

7 Vgl. hierbei fiir die folgenden zwei Unterkapitel meine Auseinandersetzung im Rahmen einer vorangegange-
nen Hausarbeit: Meier, Maximilian 2022: Chantal Mouffe und Carl Schmitt: Schlieflen sich Demokratie und Li-
beralismus gegenseitig aus? (Ludwig-Maximilians-Universitit: Unverdffentlichte Hausarbeit), Miinchen.

8 Hervorhebung wie im Original.



Assoziation oder Dissoziation® (ebd.: 27). An diesem Punkt ist Schmitt mit seiner Betonung
der antagonistischen Relationalitit kollektiver Identitéten fiir Mouffe (2020b: 23) und ihre post-
strukturelle Theorienperspektive sehr anschlussfahig. Gleichzeitig wird er an dieser Stelle je-
doch auch zur Herausforderung, da Schmitt die Konsequenzen seines Denkens klar ausformu-
liert. Denn der Feind ist fiir Schmitt (1991: 27, 29) kein einfacher Diskussionsgegner oder wirt-
schaftlicher Konkurrent, sondern der existenziell Fremde, der durch seine Andersheit die eigene
Existenz negiert und bekdmpft werden muss. Das zieht die allgegenwirtige Moglichkeit des
Kampfes iiber Leben und Tod als letztmdgliche Form des Antagonismus nach sich (ebd.: 33).
Krieg stellt fiir Schmitt ohne Wertungen ,,nur die duflerste Realisierung der Feindschaft“ (ebd.)

dar.

Mit der Unversohnlichkeit politischer Antagonismen geht die Notwendigkeit der Entscheidung
einher — fiir Schmitt eine weitere blinde Stelle des Liberalismus. Als Folge seiner Unféhigkeit,
das Politische zu begreifen, und des Verharrens im Bereich der Okonomie und Ethik, miisse
der Liberalismus das Momentum der Entscheidung verleugnen und sich mit ,,ewiger Diskus-
sion* (Schmitt 1991: 71) begniigen.

,»Sein Wesen ist Verhandeln, abwartende Halbheit, mit der Hoffnung, die definitive Auseinander-

setzung, die blutige Entscheidungsschlacht konnte in eine parlamentarische Debatte verwandelt wer-

den und lieBe sich durch ewige Diskussion ewig suspendieren® (Schmitt 2004: 67)
Der liberale Parlamentarismus mit seinem Glauben an ,,government by discussion (Schmitt
2017: 12), wobei jeder gesellschaftliche Antagonismus kraft verniinftiger Argumente und der
Bereitschaft, sich iiberzeugen zu lassen, in einer metaphysisch rationalen Konsensentscheidung
aufgeldst werden konne, entspricht Schmitt (2017: 9—-11) zufolge langst nicht mehr der empiri-
schen Wirklichkeit seiner Zeit. Stattdessen beobachtet er ein zu einem ,,praktisch-technischen
Mittel” (Schmitt 2017: 13) degeneriertes Parlament, in dem 6ffentliche Fragen zu ,,Beute- und
KompromiBlobjekte[n] von Parteien* (ebd.: 8) verkommen seien und in dem es alleinig um par-
tikulare Eigeninteressen, Regierungsmehrheiten und letztlich Macht ginge (ebd.: 9-11). Damit
sei der liberale Parlamentarismus, neben dem Bolschewismus und Faschismus, nur eine Me-
thode der demokratischen Willens- und Entscheidungsfindung und stehe keinesfalls in einem
notwendigen Zusammenhang mit Demokratie (ebd.: 21-23). Demokratie fulle nach Schmitt auf
einer Reihe von sinnhaften Einheiten, vor allem der ,,Identitdt von Regierenden und Regierten
(ebd.: 35) und der ,,Identitdt von Gesetz und Volkswillen* (ebd.). Die Herrschaft der volonté
générale im Sinne Rousseaus (2010), eines metaphysisch ,,wahren* Volkswillens, ist somit

auch nach Schmitt das zentrale Merkmal von Demokratie (Schmitt 2017: 35). Daraus ergibt

10



sich fiir ihn allerdings das Urproblem jeder Demokratie, ndmlich die Problematik der ,,Identi-
fikation (ebd.) des ,,wahrhaftigen* Gemeinwillens. Entscheidend ist die Erkenntnis, dass der
liberale Parlamentarismus eben nur eine Methode der Willensbildung unter anderen ist und fiir

Schmitt vor allem eine besonders dysfunktionale Methode.

Aus Schmitts Begriff des Politischen, seiner Konzeption identitdrer Demokratie und der Not-
wendigkeit der Dezision ergeben sich mit Blick auf Demokratie und Pluralismus weitreichende
Konsequenzen. Diese konnen durch folgende Zusammenfassung von Schmitts (2017) Argu-
mentation expliziert werden: Demokratie erfordert die Identifikation eines einheitlichen Volks-
willens; dieser Volkswille ist der politische Wille einer politischen Einheit namens Volk; damit
eine politische Einheit aber politisch sein kann, muss sie auf einer Freund-Feind-Unterschei-
dung beruhen, und damit sie einig sein kann, muss sie in Bezug auf diese Unterscheidung /o-
mogen sein.

Jede wirkliche Demokratie beruht darauf, daf nicht nur Gleiches gleich, sondern, mit unvermeid-

licher Konsequenz, das Nicht-gleiche nicht gleich behandelt wird. Zur Demokratie gehort also not-

wendig erstens Homogenitit und zweitens — nétigenfalls — die Ausscheidung oder Vernichtung des

Heterogenen® (Schmitt 2017: 13—14).
Demokratie basiere einerseits auf einer Gleichartigkeit innerhalb des Demos und andererseits
auf einem Ausschluss aller Ungleichartigkeit vom Demos. Fiir Schmitt impliziert Gleichartig-
keit eine essentielle ,,Substanz der Gleichheit (Schmitt 2017: 14)°. Exemplarisch nennt er hier
eine geteilte tugendhafte, religidse oder nationale Substanz einer Gemeinschaft (ebd.). Worin
diese Substanz der Gleichheit auch bestehen mag, wichtig ist fiir Schmitt (Schmitt 2017: 14)
vor allem, dass sie stets die Moglichkeit der Ungleichheit offenbart. Das hat zwei schwerwie-
gende Folgen: Erstens wird die Vorstellung einer ,,Menschheitsdemokratie® (ebd.: 16) auf
Grundlage einer universellen Menschengleichheit zu einer liberalen ,,individualistisch-humani-
tare[n] Moral und Weltanschauung® (ebd.: 18) degradiert. Sie ist fiir Schmitt (ebd.: 16—18) nur eine
liberale Illusion, da sie der konstitutiven Moglichkeit der Ungleichheit entbehrt und folglich nur
eine substanzlose, apolitische Gleichheit darstellt, die der politischen und demokratischen Notwen-
digkeit der Exklusion entgegensteht. Zweitens muss Schmitts identitdre Demokratie vor dem Hin-
tergrund seines Politikverstidndnisses jede Mdglichkeit eines liberalen Pluralismus zwangléufig ne-
gieren. Demokratie erfordert fiir ihn (ebd.: 13—14) Homogenitit und die Beseitigung alles Hetero-
genen innerhalb eines Staates, einer politischen Einheit. Parteienpluralismus und eine Pluralitédt von

innerstaatlichen Gegensétzen sind fiir Schmitt (1991: 32) undenkbar, da sie jede politische Einheit,

% Hervorhebung im Original durch Sperrschrift, hier wiedergegeben durch Kursivstellung.

11



jede Einheit des Volkes unterminieren und letzten Endes immer die Moglichkeit des Biirgerkrieges,
in Tradition reaktiondren Denkens die vollige Unordnung, hervorzurufen vermogen. Fiir Schmitt
existiert lediglich die Moglichkeit eines ,,Pluralismus der Staatenwelt™ (ebd.: 54), in welchem ho-
mogene politische Gemeinschaften das politisch Fremde jenseits ihrer Staatsgrenzen dislozieren.
Gegeben die antagonistische Dimension seines Begriffs des Politischen und sein Beharren auf ei-
nem substantiell homogenen Demos, muss Schmitt zu der Schlussfolgerung kommen, dass Demo-

kratie und liberaler Pluralismus sich letztlich unversohnlich gegeniiberstehen.

2.2 Mouffe und ihr agonistischer Pluralismus

Chantal Mouffe teilt Schmitts Postulat tiber die géinzliche Unvereinbarkeit von Demokratie und
Pluralismus nicht. Dennoch gibt sie Schmitt in einigen Punkten recht. Schmitts ontologischer
Begriff des Politischen, die Konflikthaftigkeit des Sozialen, findet in Mouffes gesellschaftsthe-
oretischen Uberlegungen in Bezug auf die Bedeutung kollektiver Identititen, der Kontingenz
des Politischen und dem fiir das Politische konstitutiven Antagonismus starken Anklang und
Zustimmung (Mouffe 2020b: 22-25). Darauf aufbauend gesteht sie Schmitt auch zu, dass De-
mokratie auf der Identifikation eines Volkes als politische Einheit und daher auf der ,,Notwen-
digkeit irgendeiner Art von ,Homogenitit‘* (Mouffe 2018: 65) beruht. Diese Notwendigkeit
offenbart das fiir die Demokratie konstitutive Moment des Ausschlusses (ebd.: 54—-57). Damit
ein Demos politisch sein kann, muss ihm eine Wir-Sie-Unterscheidung zugrunde liegen, und
damit es einig sein kann, muss es zur Selbstkonstitution das ,,Sie* ausschliefen (ebd.). Der
entscheidende Unterschied zu Schmitt besteht nun allerdings in der Konstitution einer homo-
genen Volksidentitdt. Mouffe zufolge begeht Schmitt an dieser Stelle eine theoretische Inkon-
sistenz — einen ,,Taschenspielertrick[]*“ (Mouffe 2018: 65) — um Demokratie und liberalen Plu-
ralismus als miteinander unvereinbar zu présentieren. Einerseits behauptet er, dass das Politi-
sche in der allgegenwirtigen Moglichkeitsbedingung der Freund-Feind-Gruppierung ldge und
somit kontingent sei.'® Andererseits insistiert er darauf, dass ein Volk als politische Einheit sich
auf einer empirisch-gegebenen, substantiellen Einheit griinde.!! Der inhirente Widerspruch be-
steht nun darin, dass die Identifikation eines Volkes als politische Einheit nicht gleichzeitig auf
einer politisch kontingenten und préaexistent-substantiellen Unterscheidung beruhen kann (ebd.:
64—67). Entweder ist die Einheit eines Volkes eine empirische Positive, dann ist sie jedoch nicht
politisch, oder sie ist eine politisch Etablierte, dann ist sie wiederum nicht empirisch gegeben

(ebd.: 65). Um ein Volk wirklich als politische Einheit zu konstruieren, was fiir Demokratie

10Vgl. Schmitt 1991.
"'Vgl. Schmitt 2017.

12



unerldsslich ist, braucht es fiir Mouffe (ebd.: 65-67) demnach zwar eine gewisse von der Gemein-
schaft geteilte Gleichartigkeit und auch den Ausschluss des je Ungleichartigen. Entsprechend ihrer
poststrukturalistischen Theorie des Sozialen kann sich ein Volk jedoch niemals vollstindig konsti-
tuieren, sondern bleibt immer nur kontingentes Resultat hegemonialer Konfrontationen (ebd.: 66).
Jede hegemoniale Einheit und jede antagonistische Exklusion sind immer nur prekdr und durch
alternative politische Artikulationen anfechtbar (ebd.). Infolgedessen wird eine Pluralitit rivalisie-
render Interpretationen von Volk und Volkswillen zur notwendigen Existenzbedingung von Demo-
kratie (ebd.: 66-67). Die vorangegangene poststrukturalistische Uberwindung von Carl Schmitt
zieht somit mehrere Konsequenzen fiir die Vereinbarkeitsfrage von Liberalismus und Demokratie

nach sich.

Erstens wird auch bei Mouffe (2018: 52-53) dem liberalen Universalismus einer Menschheitsde-
mokratie eine Absage erteilt. Aufgrund der Erforderlichkeit, ein Volk politisch zu konstruieren,
bedarf es neben der Anerkennung kollektiver Identitdten immer der ,,Moglichkeit einer Unterschei-
dung® (ebd.: 52)'? zwischen einem ,,Wir“ und einem ,,Sie*. Das macht den Ausschluss alternativer
Artikulationen bei der Definition eines Volkes unabdingbar (ebd.: 53—56). Da aber jede hegemoni-
ale Konstruktion eines Volkes kontingent ist, kann jeder ihr zugrunde liegende Ausschluss durch
das liberale Beharren auf universellen Menschenrechten immerzu infrage gestellt und neuverhan-
delt werden (ebd.: 56). Der Widerstreit zwischen der demokratischen Hervorbringung einer hege-
monialen Volksidentitét und der liberalen Infragestellung eben jener hegemonialen Identitdt im Na-
men der Menschenrechte fiihrt Mouffe zur Formulierung eines fiir ihre Theorie zentralen Para-

doxons:

,In einer liberalen Demokratie werden der Ausiibung der Volkssouveranitdt immer Grenzen gesetzt.
Diese Grenzen werden gewoOhnlich so prasentiert, als wiirden sie den eigentlichen Rahmen fiir die
Respektierung der Menschenrechte bereitstellen und als wiren sie nicht verhandelbar. In Wirklich-
keit sind sie Ausdruck der vorherrschenden Hegemonie und somit anfechtbar, da sie von der Weise
abhéngen, in der ,Menschenrechte‘ zu jedem bestimmten Zeitpunkt definiert und interpretiert wer-
den. Was in einer liberalen Demokratie nicht angefochten werden kann, ist die Idee, dass es legitim
ist, der Volkssouverinitit im Namen der Freiheit Grenzen zu setzen. Daher ihre paradoxe Natur*

(Mouffe 2018: 22).

Demokratie und ihre grundlegenden Wertvorstellungen wie Volkssouverdnitit und Gleichheit ste-
hen — im Gegensatz zu Habermas’ Konzept der Gleichurspriinglichkeit — in keiner notwendigen
Verbindung mit dem Liberalismus und seinem normativen Fundament individueller Freiheiten und
allgemeiner Menschenrechte (Mouffe 2018: 20, 89). Dass beide Denkschulen sich in Form der mo-

dernen liberalen Demokratie wiederfinden, ist im Wesentlichen ein historisch kontingentes

12 Hervorhebung wie im Original.

13



Ergebnis, da beide Traditionen trotz ihrer Widerspriichlichkeiten nach und nach gemeinsam artiku-
liert wurden (ebd.: 20). Infolgedessen stehen sie aufgrund ihrer Gegensitzlichkeit aber in einem
wesensgebenden Spannungsverhéltnis, welches einem ,,konstanten Prozess der Verhandlung und

Neuaushandlung* (ebd.: 57) unterliegt.

Zweitens folgt aus der poststrukturalistischen Zuwendung zur Kontingenz von Demokratie und Li-
beralismus die Mdglichkeit des Pluralismus. Das Zusammenspiel der demokratischen Logik der
AusschlieBung und der liberalen Logik der Herausforderung jedes Ausschlusses verhindert, dass
ein Volk und ein Gemeinwille sich als allumfassend und einzig legitim konstituieren koénnen
(Mouffe 2018: 56-57). Die konstitutive Unmdglichkeit der SchlieBung des liberaldemokratischen
Diskurses, bzw. nach Lefort (1988: 17) die Unmoglichkeit der Besetzung der fiir moderne Demo-
kratien konstitutiven Leerstelle der Macht, ermdglicht einer Vielzahl von konkurrierenden Einheits-
und Gemeinwohlinterpretationen, die legitime symbolische Reprasentation jener Leerstelle zu be-
anspruchen (Mouffe 2018: 105). Welche Interpretation sich dabei durchsetzt und hegemonial wird,
ist letztlich eine Frage gesellschaftlicher Machtverhiltnisse. Jede hegemoniale Ordnung, die in der
Folge als legitim angesehen wird, geht darauf zuriick, dass sich eine soziale Macht durchsetzen
konnte — gleichermallen geht eine Macht in der hegemonialen Auseinandersetzung wiederum ge-
rade deswegen als triumphal hervor, weil es ihr gelingt, sich als legitim darzustellen (ebd.: 102).
Die Legitimitét einer Volksherrschaft ist demnach ein rein kontingentes Ergebnis sozialer Macht-
beziehungen (ebd.). Hierin findet sich ein gewichtiger Unterschied zu namhaften liberalen Ansétzen
deliberativer Demokratie. Aufgrund ihrer Blindheit fiir gesellschaftliche Machtverhiltnisse im
Zuge ihrer Unfédhigkeit, das genuin Politische zu begreifen, wirft Moufte (2018: 93-96) Vertreten-
den deliberativer Demokratie wie Jiirgen Habermas oder John Rawls vor, Legitimitit auf einem
metaphysischen Restglauben an intersubjektive Rationalitdt oder Moral griinden zu wollen. Der
Versuch, Privates vom Offentlichen und Ethisches vom Moralischen zu trennen und 6ffentlich-
moralische Fragen wie die nach den Prinzipien der liberalen Demokratie in einem abschlieenden
rationalen Konsens endgiiltig aufzulosen, ist fiir Mouffe (Mouffe 2018: 93-96) ein Versuch, dem
der Moderne immanenten Wertepluralismus zu entfliechen und ihn in letzter Konsequenz im Bereich
des Politischen zu beseitigen. Es ist aber gerade die Unmdglichkeit, die unentscheidbare Frage nach
den letzten normativen Prinzipien zu entscheiden, bzw. die unbesetzbare Leerstelle der Macht zu
besetzen, die einen politischen Pluralismus lebensfahig macht und somit zur eigentlichen Existenz-
voraussetzung der modernen pluralen Demokratie wird (ebd.: 66—67). Infolgedessen wird sichtbar,
dass Schmitts Verdikt, Demokratie und Pluralismus seien miteinander grundsétzlich unvereinbar,
nicht in dieser Absolutheit zutrifft. Die kontingente Artikulation von demokratischer Volkssouve-

ranitit und liberalen Menschenrechten, die zweifelsohne in einem unversohnlichen

14



Spannungsverhiltnis miteinander stehen, ermoglichen erst einen politischen Pluralismus unter-

schiedlicher Wertevorstellungen.

Aus der Unmdglichkeit, die Frage nach letzter normativer Wahrheit zu entscheiden, bzw. die Leer-
stelle der Macht ein fiir allemal zu besetzen, folgt noch nicht, dass es Subjekte nicht versuchen
wiirden. Damit ein demokratischer Pluralismus allerdings bestehen kann, bedarf es, wie Lefort (Le-
fort 1988: 17) bereits bemerkte, einer Institutionalisierung der Unentscheidbarkeit und Offenheit
der Machtstelle. Exakt diese Funktion erfiillt Mouffes (2018) Konzept des agonistischen Pluralis-
mus. Thm liegt, wie bereits in 1.3 erwidhnt, die Unterscheidung zwischen Politik und dem Politi-
schem zugrunde. Der Politik obliegt die Aufgabe, das antagonistische Wesen des Politischen ge-
sellschaftlich zu organisieren (ebd.: 102—103). Aus der Perspektive des agonistischen Pluralismus
zielt demokratische Politik — im Gegensatz zu Theorien deliberativer Demokratie — nicht auf die
Eliminierung des politischen Antagonismus ab, sondern auf seine Entschérfung (ebd.: 103). Die
zentrale Herausforderung des agonistischen Pluralismus ist es, in Hinsicht auf Mouffes Gesell-
schaftstheorie, kollektive Identititen nicht entlang einer politischen Feindschaft, sondern entlang
einer legitimen Gegnerschaft, die Mouffe ,,Agonismus* (ebd.: 104)"? nennt, zu konstruieren. Dies
gelingt durch die Koexistenz einer weitgehenden Einigkeit liber das liberaldemokratische Werte-
fundament von Freiheit und Gleichheit einerseits und einer Meinungsverschiedenheit lediglich in
der Interpretation und Auslegung dieser Werte andererseits (ebd.: 103). Feinde werden dadurch

ironischerweise zu

,»,freundschaftliche[n] Feinde[n]‘ [...], die Freunde sind, weil sie einen gemeinsamen symbolischen
Raum teilen, zugleich aber Feinde, weil sie diesen gemeinsamen symbolischen Raum auf unter-

schiedliche Art organisieren wollen* (Mouffe 2018: 30).
Die Konstruktion eines geteilten symbolischen Raumes erfordert, die darin agierenden Subjekte an
die gemeinsamen liberaldemokratischen Werte zu binden. Diese Bindung kann sich Mouffe (2018:
69-84, 96-100) zufolge mit Referenz auf Wittgensteins Rationalismuskritik aber nicht auf Grund-
lage einer verniinftigen Einsicht als Resultat einer intersubjektiven Rationalitit entwickeln, wie de-
liberative Theorien es behaupten. Stattdessen gilt es, der Bedeutung von geteilten demokratischen
,Lebensformen* (ebd.: 77) im Sinne Wittgensteins sowie psychoanalytischen Erkenntnissen von
Freud, Lacan und Zizek mit Blick auf die Wirkung von Emotionen und Affekten Rechnung zu
tragen (ebd.: 98; Mouffe 2020b: 36—41). Sigmund Freud zufolge werden politische Gemeinschaften
durch Identifikation, also der Herausbildung libidinoser Kollektivbindungen, als Konsequenz des
menschlichen Lebenstriebs Eros geeint (ebd.: 36-37). Jacques Lacans Konzept der jouissance er-

ginzt Freud damit, dass diese libidindsen Bindungen auf ein gemeinsames imagindres Ding

13 Hervorhebung wie im Original.

15



bezogen sind und nur das triebhafte Begehren der jouissance, des GenieBens, zusammengehalten
werden (ebd.: 38-39). Das hat zur Folge, dass zur Bindung der Subjekte an die liberale Demokratie
eine Reihe von ,,demokratische[n] Individualitdts- und Subjektivitdtsformen* (Mouffe 2018: 98)
zur Identifikation, wie beispielsweise ,,liberal-konservativ, sozialdemokratisch, neoliberal, radikal-
demokratisch [...]* (ebd.: 105), angeboten werden sollten. Auflerdem sollte im Anschluss an Freud
dem Todestrieb Thanatos, dem notwendigen Gegenpart des Eros, Institutionen zu dessen Entschér-
fung bereitgestellt werden (Mouffe 2020b: 37-38). Die Institutionalisierung und Legitimierung von
politischem Streit, auch von leidenschaftlichem Streit, ist eine unerldssliche Notwendigkeit, um
Schmitts (2004: 67) ,,blutige Entscheidungsschlacht* friedlich zu 16sen und um essentialistisch ge-
fiihrte Antagonismen zu verhindern (Mouffe 2018: 104—105, 2020b: 43). Hierfiir beruft sich Mouffe
(2020b: 31-33) auf Elias Canettis Uberlegungen zum Parlamentarismus als Darbietungsort des zi-
vilisierten Kampfes, der politischem Pluralismus Raum gibt und ihn friedlich durch Abstimmungen

temporar entscheidet (ebd.).

Durch den Einbezug der affektiv-emotionalen Dimension erreicht Mouffe, ihr Modell des agonis-
tischen Pluralismus psychoanalytisch zu untermauern und plausibilisieren. Damit fuflt es einerseits
auf einem affektiven Konsens iiber die Werte der liberalen Demokratie, gleichzeitig aber ebenso
auf einem agonistischen Dissens beziiglich der Betonung und Auslegung jener Werte (Mouffe
2018: 104-105). Es handelt sich hierbei also um einen , konfliktorische[n] Konsens* (ebd.: 105)"
iiber die Wertprinzipien der liberalen Demokratie. Dabei wird erneut die paradoxe Natur der mo-
dernen liberalen Demokratie deutlich. Nur aus diesem Grund koénnen sowohl Schmitts radikaler
politischer Dezisionismus als auch die liberale Beseitigung des Politischen zuriickgewiesen und

Demokratie und Pluralismus zusammengedacht werden.

3 Populismus und die Wiederbelebung des Politischen

Der Begriff ,,Populismus* ist in der deutschen Sprache eindeutig negativ konnotiert. Das wird
nicht zuletzt sichtbar, wenn man einen Blick in ein fachfremdes Online-Worterbuch wie den
Duden wirft. Die Dudenredaktion (o. J.) definiert Populismus als eine ,,von Opportunismus
geprigte, volksnahe, oft demagogische Politik, die das Ziel hat, durch Dramatisierung der po-
litischen Lage die Gunst der Massen (im Hinblick auf Wahlen) zu gewinnen®. Das Pridikat
,demagogisch®, also das Volk verfiihrend, zeigt hierbei sehr eindriicklich die abwertende Wir-
kung des Begriffs: Populismus nutze durch ,,Dramatisierung®, einer Verzerrung der Wirklich-

keit, die unbewusste und irrationale Triebhaftigkeit der Massen aus, um sie illegitimerweise fiir

14 Einfiihrung des Begriffs im Original durch Guillemets, bzw. Spitzzeichen, hier kontextuell wiedergegeben
durch eine Kursivstellung.

16



bestimmte opportunistische Absichten zu manipulieren. Diese pejorative Wirkung der Begriffs-
bestimmung der Dudenredaktion kennzeichnet durchaus die géngige Sprechintention bei der

Verwendung von ,,Populismus‘ im 6ffentlichen Diskurs.

Ernesto Laclau, einer der namhaftesten Populismus-TheoretikerInnen, kann einer solchen wert-
urteilbehafteten Begriffsbestimmung nur widersprechen. Fiir ihn (2022) entspringt Populismus
keiner Psychopathologie menschlicher Gemeinschaften, sondern stellt eine genuin politische
Logik dar. Fiir Mouffes linken Populismus sind Laclaus Erkenntnisse hinsichtlich der populis-
tischen Logik als einer politischen Logik ein zentraler Ankniipfungspunkt, um eine inklusive
und emanzipatorische Biirgeridentitdt zu konstruieren (Mouffe 2020a: 20). Ein nachfolgender

Rekurs auf Ernesto Laclau ist daher unumgéanglich.

3.1 Ernesto Laclau und die populistische Logik

Ernesto Laclaus Populismustheorie stiitzt sich zu einem groen Teil auf seine, mit Chantal
Mouffe gemeinsamen, diskurs- und gesellschaftstheoretischen Uberlegungen, die bereits im
ersten Kapital betrachtet wurden.!> Mouffes Demokratietheorie und ihr Rekurs auf Schmitts
Politikbegriff im darauffolgenden zweiten Kapitel fithren nun geradeweg zum zentralen Ge-
genstand von Laclaus Auseinandersetzung mit dem Populismus, namlich der politischen Kon-
struktion eines Volkes. In Die populistische Vernunft widmet sich Laclau (2022) der Heraus-
bildung kollektiver Identitédten als der eigentlichen Grundlage von Politik. Wie Mouffe bereits
bemerkte, gilt es, hierfiir den methodologischen Individualismus und Rationalismus des Libe-
ralismus beiseitezulegen und sich unter Rezeption psychoanalytischer Betrachtungen starker

der affektiven Dimension des Politischen zuzuwenden (Laclau 2022: 21-24).

Dafiir muss sich allerdings zunichst kritisch mit bestehenden Definitionsversuchen von Popu-
lismus auseinandergesetzt werden. Diese beschiftigten sich Laclau (2022: 27-38) zufolge ent-
weder mit der Identifikation verschiedener historischer populistischer Phanomene und ihrer je-
weiligen gesellschaftlichen Trigerschaft oder mit der Charakterisierung von Populismus als
einer irrationalen Form ,,bloBer Rhetorik* (ebd.: 44) oder ideologischer Leere und Unbestimmt-
heit. Aufgrund ihrer rationalistischen Fixierung und ethischen Voreingenommenheit verkennen
existierende Begriffsbestimmungen, die politische differentia specifica des Populismus analy-

tisch zu fassen (ebd.: 41—44). Populismus ist entgegen der Hegemonie des rationalen Denkens

15 Vgl. hierfiir Laclau/Mouffe 2020.
17



keine Anomalie, sondern verfolgt eine eigene Vernunft und ist ,,ein notwendiger Bestandteil

der Politik im Allgemeinen® (ebd.: 44).

Diese Behauptung bedarf der psychoanalytischen Aufarbeitung. Ausgehend von Gustave Le
Bon wendet sich Laclau der Frage zu, was menschliche Gemeinschaften zusammenhélt. Le Bon
erweist sich fiir Laclau und Mouffes Diskurs- und Sozialtheorie (vgl. Kapitel 1) mitunter sehr
anschlussfdhig. Seine konzeptionelle Trennung von Wort und Bild sowie die Moglichkeit der
Bedeutungsiibertragung gleichen der poststrukturalistischen Unterscheidung zwischen Signifi-
kant und Signifikat sowie dem Postulat der Uberdeterminierung (Laclau 2022: 47-56). Zwar
litten Gustave Le Bons Uberlegungen unter dem metaphysischen Glauben, Wérter und Bilder
verfligten iiber eine ,,wahre* Verbindung und seien nicht im poststrukturalistischen Sinne kon-
tingent, aber seine Erkenntnis, dass der Zusammenhalt der Masse auf der Suggestion von Wor-
tern beruhe, die méchtige Bilder unabhéngig von deren eigentlicher Bedeutung hervorrufen, ist
fiir Laclaus Konzept leerer Signifikanten von zentraler Bedeutung (ebd.). Die populistische Lo-
gik lasst sich hier ansatzweise in der Bewegung von einem Wort mit einer einfachen Bedeutung
zu einem mit einer machtigeren Bedeutung unter der Wirkung von rhetorischen Mitteln be-
schreiben (ebd.). Das Problem ist Laclau (ebd.) zufolge lediglich, dass diese Form der Bedeu-
tungsiibertragung durch den Glauben an ,,wahre®, festgesetzte Bedeutungen als ,,irrational* und
die Masse in der Folge als ,,pathologisch* abgetan wurden. Erst mit dem Triumph einer stiarker
psychologisch orientierten Schule {iber die damals vorherrschende Tendenz, Suggestion und
Massenverhalten physiologisch zu erkldren, wurde die Masse vom Vorwurf der Pathologie re-
habilitiert und ihre Verhaltensstruktur als Grundlage ,,jede[r] Art von sozialpolitischem Leben*
normalisiert (Laclau 2022: 66, 61-67)'¢. Dennoch fanden sich in den frithen Arbeiten zur Mas-
senpsychologie mit Blick auf die Arbitraritit von Signifikant und Signifikat sowie auf die Be-
deutung der Suggestion, des Leidenschaftlichen und der Bindung an eine Fiihrungsperson weg-
weisende Ansitze zur Beschreibung des Sozialen (ebd.: 66). Fiir eine sozialpsychologische
Weiterentwicklung dieser Ansétze rekurriert Laclau (2022: 67—79) auf Gabriel Tarde und Wil-
liam McDougall. Mit der Entstehung des Pressewesens und einer immer breiteren, nicht-phy-
sischen Offentlichkeit bedurfte es Tarde zufolge einer Unterscheidung zwischen loseren Mas-
sen und stirker organisierten Kollektiven (ebd.: 72—73). Letztere teilen im Gegensatz zu Erste-
ren nicht notwendigerweise eine unmittelbare physische Néhe, sondern griinden sich alleinig
auf einem gemeinsamen psychischen Zustand (ebd.: 72—77). Der Zusammenhalt einer Masse

beruht nach McDougall also auf der ,,Entfesslung und Intensivierung von Gefiihlen* (ebd.: 75),

16 Hervorhebung wie im Original.

18



die libidinose Bindungen beziiglich eines geteilten Identifikationsobjektes etablieren (ebd.: 74—
79). An diesem Punkt bringt ein Rekurs auf Sigmund Freud den entscheidenden Durchbruch
fiir Laclaus Populismustheorie (ebd.: 79—88). Freuds Konzept der Libido, also derjenigen
Triebe, die sich als ,,Liebe* charakterisieren lassen, ersetzt die ,,Suggestion* als sozialen Kleb-
stoff (ebd.: 80). Die Herausbildung libidinoser Bindungen als Akt der kollektiven Identifizie-
rung mit einem idealisierten Objekt, einer Fiihrerfigur, stellt Freud zufolge die Grundlage jeg-
licher menschlichen Gemeinschaft dar (ebd.: 82—84). Fiir Freud ist die Masse ,,eine Anzahl von
Individuen, die ein und dasselbe Objekt an die Stelle ihres Ichideals gesetzt und sich infolge-
dessen in ihrem Ich miteinander identifiziert haben* (Freud 1974: 108)'7. In Bezug auf dieses
gemeinsame, libidinds sublimierte Objekt sind alle Elemente einer Gruppe im Sinne Mouffes
und Laclaus Gesellschaftstheorie 4quivalent. Die Konstruktion derartiger Aquivalenzverhilt-
nisse vor dem Hintergrund des differentiellen Raums des Sozialen zur Konstitution eines Vol-

kes gerit zu einem primiren Bestandteil von Laclaus Populismustheorie (Laclau 2022: 89-92).

Aufbauend auf dieser psychoanalytischen Untermauerung kann sich nun der Charakterisierung
von Populismus zugewendet werden. Populismus stiitzt sich nach Laclau (2022: 95-101) auf
drei ontologische Grundannahmen. Erstens, Objektivitit und Wirklichkeit werden innerhalb
eines Diskurses relational produziert. Zweitens, jede objektive Wirklichkeitsordnung ist das
Ergebnis hegemonialer Praktiken und wird durch leere Signifikanten zusammengehalten. Drit-
tens, die Produktion von leeren Signifikanten beruht auf der Rhetorik, insbesondere der fiir sie
konstitutiven Wirkungslogik der Katachrese (Laclau 2022: 99-101). Ausgehend von diesen
drei fundamentalen Annahmen lassen sich die wesentlichen Merkmale der populistischen Lo-
gik beschreiben. Mit David Howarth (2015: 13—15; vgl. auch Griggs/Howarth 2008) konnen
fiinf zentrale Aspekte des Populismus ausgemacht werden.'® Als Erstes kann festgehalten wer-
den, dass die populistische Logik durch die Zusammenfiihrung verschiedener demokratischer
Forderungen auf die Errichtung ,.eines Volkes* bzw. einer kollektiven Identitét abzielt (Laclau
2022: 101-106). Diese demokratischen Forderungen sind in ihrer Identitdt notwendigerweise
gespalten: Einerseits driicken sie auf der ontischen Ebene inhaltlich unerfiillte, partikulare An-
liegen aus; andererseits stehen sie auf einer ontologischen Ebene ,,dem System* in ihrer uner-
fiillten Gesamtheit qua ihres Unerfiilltseins feindselig gegeniiber (ebd.: 115-118). Die Kon-
struktion einer hierfiir verantwortlichen ,,Oligarchie®, die dem ,,Volk* feindlich gegeniibersteht,

ist folglich das zweite Merkmal des Populismus. Diese antagonistische Zweiteilung des

17 Hervorhebung im Original.
18 Nachfolgend wird zwar weiterhin entlang Laclaus Originalwerk argumentiert, dabei wird sich allerdings der
sinnhaften Gruppierung und Strukturierung von Howarth 2015 bzw. Griggs/Howarth 2008 bedient.

19



diskursiven Raums folgt drittens aus der grundlegenden Logik der Aquivalenz. Werden eine
Reihe von demokratischen Forderungen in Bezug auf ihre Unerfiilltheit als dquivalent artiku-
liert, erwachsen sie zu ,,populare[n] Forderungen* (ebd.: 103)'. Sie bilden hinsichtlich ihrer
»aquivalentiellen® Beziehungen die Grundvoraussetzung solidarischer Identifizierung und die
Ermdglichungsbedingung aller kollektiver Subjekte (ebd.). Damit sich aber Aquivalenzketten
stabilisieren und eine Volksidentitdt konstituieren kdnnen, bedarf es viertens der hegemonialen
Hervorbringung leerer Signifikanten (ebd.: 127). Sie vermdgen den Mangel an einer imaginiren
Vollkommenheit der Gemeinschaft, der aus der Popularisierung der unerfiillten demokratischen
Forderungen folgt, symbolisch zu fiillen (ebd.: 115-116). Leere Signifikanten entstehen
dadurch, dass eine der partikularen Forderungen die Verkorperung der Universalitét aller 4qui-
valentiellen Forderungen zu iibernehmen versucht (ebd.: 126—127). Einerseits weitet sich eine
Volksidentitdt in ihrem Allgemeinheitsanspruch mit jedem zusitzlichen Glied innerhalb der
Aquivalenzkette aus, andererseits wird sie hierdurch beziiglich ihrer inhaltlichen Partikularfor-
derungen auch schmiler und vager, und folglich durch leere Signifikanten wie z. B. ,,Gerech-
tigkeit* reprasentierbar (ebd.: 127-128). Hierin zeigt sich auch der Gegensatz zwischen der
populistischen und institutionalistischen Art und Weise der diskursiven Totalisierung. Wahrend
bei der institutionalistischen Totalisierung die einzige Aquivalenz in der legitimen Verschie-
denartigkeit aller Forderungen liegt, wodurch ihre partikularen Inhalte gewahrt bleiben, ful3t
die populistische Totalisierung auf der weitgehenden dquivalentiellen Universalisierung einer
Forderung zur einzig legitimen Forderung nach einer imagindren Fiille (Laclau 2022: 111). Der
entscheidende Punkt der populistischen Logik ist allerdings nicht die alleinige diskursive Er-
zeugung leerer Signifikanten, sondern fiinftens deren ,,radikale[] Besetzung® (ebd.: 133), also
die kraftvolle affektive Bindung von Subjekten an sie (Howarth 2015: 14). Dafiir rezipiert
Laclau (2022: 133—151) Lacan, Zizek und Copjec und postuliert, dass die von ihnen entwickelte
Struktur des objet petit a sich gleichartig zur Struktur seiner Hegemonietheorie verhilt. Das
Streben nach der unmoglichen Fiille des Sozialen gleicht Copjecs Feststellung der psychischen
Sehnsucht nach der urspriinglichen Mutter-Kind-Dyade (ebd.: 145). Wie alle Triebe zur Wie-
dererlangung dieser mythischen Vollkommenheit, so miissen auch alle Versuche, die abwe-
sende Totalitdt der Gesellschaft zu erreichen, notwendigerweise scheitern (ebd.: 145-146). In-
folge dieses Scheiterns kommt es nach Copjec zu einem Bruch des universellen Triebes in par-
tielle Triebe, die sich im Sinne Lacans mit der jouissance der partiellen objets petit a begniigen

(ebd.: 146). Vergleichbar zum Konzept leerer Signifikanten wird Copjec zufolge dabei ein

19 Hervorhebung wie im Original.

20



partielles objet petit a zum verloren gegangenen Ding, dem nach Freud primordialen, hochsten
Begierdeobjekt, sublimiert, wodurch, wie bei einem leeren Signifikanten ein Uberschuss an
Bedeutung, ein Uberschuss an jouissance entsteht (ebd.: 146-149). Ein Partialobjekt kann sich
gesellschaftlich etwa im Namen einer fiilhrenden Personlichkeit, einem formulierten Ziel oder
in Symbolen dulern (ebd.: 150). Wichtig nach Copjec ist allerdings zu verstehen, dass das Par-
tialobjekt das Ding nicht einfach représentiert, sondern dass es selbst zum Ding wird (ebd.:
147). Laclau bringt ihre Vorstellung folgendermaBlen auf den Punkt: ,,[D]as Partialobjekt [ist]
nicht ein Teil eines Ganzen [...], sondern ein Teil, der das Ganze ist“ (ebd.)*’. GleichermaBen
wird eine demokratische Forderung, die eigentlich ebenfalls nur eine partikulare Forderung ist,
zur universellen, popularen Forderung. Der populistischen Logik ist es inhdrent, dass sich ein
Teil des Volkes aufgrund seines ,,defiziente[n] Sein[s]“ (ebd.: 116) im Streben nach der mythi-
schen Vollkommenheit als Gesamtheit der Gemeinschaft, als das ganze Volk sieht (ebd.). Exakt
diese Art der Totalisierung, ein kontingentes objet petit a erhebt sich zum mythischen Ding, ist
mit Laclaus radikaler Besetzung gemeint. Die Logik des objet petit a auf dem Gebiet der Psy-
choanalyse wird zur ontologischen Grundlage der Objektivititsgenerierung (ebd.: 149). Repri-
sentation erfasst keine priexistente Objektivitit, sondern konstituiert selbst Objektivitit (Laclau
2022: 149). Laclaus Hegemonietheorie ist mit Blick auf die hegemoniale Erzeugung leerer Sig-

nifikanten diesbeziiglich kongruent.

Die populistische Logik kann schlielich zusammengefasst werden als eine Logik, die (1) auf
der Konstruktion eines Volkes, der (2) antagonistischen Zweiteilung der Gesellschaft, der (3)
Herausbildung von Aquivalenzketten, der (4) hegemonialen Produktion leerer Signifikanten
und deren (5) radikale affektive Besetzung beruht. In der Konsequenz wird die populistische
Logik zu einer genuin politischen, da sie mit der Herausbildung kollektiver Identitdten die
nInstituierung des Sozialen* (Laclau 2022: 151) erst gestattet. Die populistische Konstitution
kollektiver Identitdten ist vor dem Hintergrund sozialer Heterogenitdt immerzu dynamischer
Gegenstand hegemonialer Auseinandersetzungen (ebd.: 189-191). Das bringt ebenfalls weitre-
chende Folgen fiir die Demokratie mit sich. Verschreibt man sich dem Begriff der ,,identitdren
Demokratie®, der im zweiten Kapitel mit Rekurs auf Schmitt und Mouffe tiefgehend charakte-
risiert wurde, dann wird die populistische Logik zur Etablierung eines Volkes und zur Heraus-
kristallisierung eines Volkswillens, einer universellen Forderung, zur notwendigen Grundvo-
raussetzung von Demokratie (ebd.: 205-206). Die von Lefort (1988) beschriebene Leerstelle
der Macht innerhalb der Demokratie wird bei Laclau (2022: 207) ein ambivalenter Ort zwischen

20 Hervorhebung wie im Original.

21



Leere und Fille: Einerseits ist sie leer, da sich ihre Leere auf die abwesende Vollkommenheit
des Sozialen bezieht, andererseits ist sie wiederum voll, wenn ein leerer Signifikant diese Leere
zu fiillen ersucht. Die populistische Konstruktion eines Volkes und die hegemoniale Verhand-
lung seiner Deutung ermdglicht iiberhaupt erst Demokratie (ebd.: 208). Jede Demokratie ver-
fligt im Zuge vermehrt ignorierter Forderungen iiber populistische Momente, wenngleich nicht

jeder dieser Momente zwangslaufig /iberaldemokratisch ist.

3.2  Mouffe und ihr linker Populismus

Chantal Mouffe findet in Ernesto Laclaus Populismustheorie einen zentralen Ankniipfungs-
punkt fiir ihre Forderung nach einer linkspopulistischen Intervention. In Fiir einen linken Po-
pulismus (2020a) erarbeitet sie ein politisch links gerichtetes, gegenhegemoniales Projekt zur
gegenwirtigen Herrschaft des Neoliberalismus. Im Zuge der Finanzkrise und der auf sie fol-
genden Weltwirtschafts- und Schuldenkrise wurde Mouffe (ebd.: 22-23) zufolge die neolibe-
rale Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung tiefgreifend destabilisiert. In der Folge konnte der
neoliberale Hegemonialkonsens nach und nach infrage gestellt werden und es ergab sich Raum
fiir ein, wie von Laclau beschrieben, populistisches Momentum (ebd.). Die Unfahigkeit der
neoliberalen Hegemonie, auf die zunehmenden Krisen und ihre unerfiillten Forderungen eine
addquate Antwort zu finden, gerét zur maf3geblichen Angriffsfliche fiir Mouftes linkspopulis-
tisches Projekt. Ein derartiges Projekt muss ithrer Ansicht nach Antworten auf zwei grundver-
wandte Problematiken des Neoliberalismus geben, ndmlich dessen postdemokratische und

postpolitische Gesellschaftskonzeption (Mouffe 2020a: 23-35).

Die Behauptung der Postdemokratie ergibt sich aus Mouffes (2018) Demokratietheorie und
ihren Uberlegungen zum demokratischen Paradox (s. Kapitel 2.2): Liberale Demokratie fiihrt
Mouffe auf die kontingente Artikulation der liberalen Denkschule mit ihrem Menschenrechts-
diskurs und der demokratischen Tradition mit ihrem Beharren auf Volkssouveranitét zuriick;
beide Denkrichtungen schlieBen sich nicht aus, stehen aber in einem fruchtbaren Spannungs-
verhdltnis gegenseitiger agonistischer Herausforderung. Dieses liberaldemokratische Span-
nungsverhéltnis wurde Mouffe zufolge allerdings durch die neoliberale Vorherrschaft in der
jiingeren Vergangenheit gestort (ebd.: 26-27). Die egalitdr-demokratische Komponente, aber
auch Elemente des politischen Liberalismus fielen dem neoliberalen Finanzkapitalismus mit
seinen immer weiter voranschreitenden Marktderegulierungen, Privatisierungen und der Oli-

garchisierung der Gesellschaft zum Opfer (ebd.). Es verblieben lediglich einige liberale, um

22



thren demokratischen Kern entleerte Institutionen in demokratischer Scheinfassade — daher

auch der von Colin Crouch libernommene Begriff der Postdemokratie (ebd.).

Direkt damit verbunden ist das Postulat einer Postpolitik. Der Neoliberalismus mit seinem an-
tipluralistischen Rationalismus und seinem Individualismus, der die politische Notwendigkeit
der Konstruktion kollektiver Identititen verkennt, fithrt nach Mouffe (2020b: 64—74) zur klas-
sisch liberalen Leugnung der konflikthaften Dimension des Politischen. Im neoliberalen Den-
ken werden genuin politische Angelegenheiten zur technischen Sachfrage, die von Expertlnnen
geldst werden, wihrend dem Volk nunmehr die Rolle der Absegnung jener konsenshaften Ex-
pertenentscheidungen zukommt (ebd.: 61; Mouffe 2020a: 27). Alle Andersdenkenden werden
als ,,Extremisten® (2020a: 27) gebrandmarkt und vom demokratischen Diskurs ausgeschlossen
(Mouffe 2020b: 72—74). Der politische Wettbewerb, der stetige Dissens um die Bedeutung von
,Freiheit” und ,,Gleichheit®, ist fiir Mouffe (2018) im Sinne ihres agonistischen Pluralismus
allerdings die Ermoglichungsbedingung moderner liberaler Demokratien. Gerade sozialdemo-
kratischen Parteien wirft sie (2020a: 44) vor, sich im Namen der ,,Modernisierung**! den neo-

liberalen Dogmen des ,,Konsenses der Mitte* oder des ,,Dritten Weges“22

ergeben zu haben.
Damit haben sie ihre links-egalitére politische Beheimatung einem postpolitischen ,,Soziallibe-

ralismus‘ (Mouffe 2020a: 44) geopfert.

Die Neoliberalisierung der Sozialdemokratien in gro3en Teilen Westeuropas hat sie blind ge-
geniiber unerfiillten Forderungen nach demokratischer Teilhabe und einer wahrhaften politi-
schen Alternative gemacht. Aus diesem Grund begreifen sie nicht, dass die zahlreichen ,,rechts-
populistischen* Bewegungen in Westeuropa mitunter Ausdruck dieser unbeachteten Forderun-
gen sind (Mouffe 2020a: 32—33). Rechtspopulistische Parteien veranschaulichen sehr eindriick-
lich Laclaus Unterscheidung zwischen der ontologischen und ontischen Komponente des Po-
pulismus; sie nutzen auf der ontologischen Ebene die allgemeine und recht diffuse Opposition
zur Postdemokratie in Form einer popularen Forderung nach mehr demokratischer Partizipation
und artikulieren diese auf der ontisch-inhaltlichen Ebene in einem anti-egalitéren, rechtsextre-
men Vokabular.?* Mouffe ist sich des populistischen Moments als Konsequenz von Postdemo-
kratie und Postpolitik bewusst und mochte den ,,Rechtspopulisten‘ und ihrer volkisch-rassisti-

schen Konzeption eines Volkes ein linkspopulistisches Projekt, das mit einem egalitiren

21 Vgl. Moulffe 2020b: 72-74.
22 Vgl. Giddens 2013.
2 Vgl. Laclau 2022: 115-118.
23



Vokabular verschiedenste Formen von Unterdriickung anprangert und durch eine Radikalisie-

rung der Demokratie iiberwindet, entgegenstellen (ebd.: 33-35).

Mouffes Radikalisierung der Demokratie intendiert keinesfalls, die liberaldemokratischen In-
stitutionen und Normen zu beseitigen. Wie in ihrer Demokratietheorie unterscheidet sie (2020a:
56-57) zwischen dem normativen Fundament der liberalen Demokratie, den Werten ,,Freiheit*
und ,,Gleichheit”, und deren gegenwértiger hegemonialer Deutung. Wiahrend sie die liberalde-
mokratische Legitimationsgrundlage bewahren mochte, zielt ihr linker Populismus auf die Dis-
artikulation der neoliberalen Hegemonie und auf die Konstruktion einer neuen hegemonialen
Anordnung ab, die demokratische Uberzeugungen wie Gleichheit und Volkssouverénitit ins
Zentrum riickt (ebd.: 57). Mouffe bezeichnet ihr gegenhegemoniales Projekt als ,,radikale[n]
Reformismus* (ebd.: 58)**, reformistisch in Bezug auf die Beibehaltung des Wertekonsens und
radikal in der Infragestellung der neoliberalen Hegemonie. Den Vorwurf des ,,Linksextremis-
mus‘ weist sie entschieden zuriick und zeigt, dass dies lediglich ein ,,unaufrichtiger Versuch*
(ebd.: 60) des Neoliberalismus ist, ihre vorgenommene Differenzierung zwischen Wertefunda-
ment und Werteauslegung infrage zu stellen, um den Scheinzusammenhang zwischen Wirt-
schaftsliberalismus und politischem Liberalismus als alternativlos darzustellen. Da der von der
neoliberalen Hegemonie propagierte Wirtschaftsliberalismus in Gestalt des Finanzkapitalismus
zahlreiche Unterdriickungsverhéltnisse mit sich bringt, gilt es insbesondere ihn zu bekdampfen,
allerdings nicht im Namen eines abstrakten Antikapitalismus, sondern im Namen der Demo-
kratie und ihrer Gleichheitsideale (Mouffe 2020a: 62—63). Die Zielsetzung ihrer Radikalisie-
rung der Demokratie fokussiert sich im Gegensatz zu sozialdemokratischen Parteien vor ihrer
Neoliberalisierung aber eben nicht ausschlieflich auf 6konomische Unterdriickungsverhilt-
nisse, sondern gleichermalBlen auf kulturelle und 6kologische Formen der Unterordnung (ebd.:
63—65). Nur durch eine gemeinsame Artikulation werden progressive Mehrheiten denkbar

(ebd.: 63).

Damit es jedoch nicht bei Gedanken bleibt, wendet sich Mouffe (2020a: 20-21) Laclaus Popu-
lismustheorie zu und stellt die darin entfaltete populistische Strategie in den Dienst ihrer poli-
tischen Intervention zur Radikalisierung der Demokratie. Mithilfe der im vorangegangenen Un-
terkapital herausgearbeiteten Systematisierung von Laclaus populistischer Logik soll Mouffes
gegenhegemoniales Projekt nachfolgend niher veranschaulicht werden. Zur Organisierung de-

mokratischer Mehrheiten bedarf es zuallererst der Konstruktion ,,eines Volkes* bzw. einer

24 Einfiihrung des Begriffs im Original durch Guillemets, bzw. Spitzzeichen, hier kontextuell wiedergegeben
durch eine Kursivstellung.

24



Biirgeridentitét (ebd.: 77—79). Mouffe riickt bei diesem Punkt vor allem die sozialen und 6ko-
logischen Fragen und Forderungen in den Vordergrund, die miteinander verbunden werden sol-
len (ebd.: 72—73). Zusammen mit der dkonomischen Unterdriickung der Arbeiterschaft und der
okologischen Entrechtung kiinftiger Generationen beabsichtigt sie (2020a: 72—73), auch andere
Unterdriickungs- und Diskriminierungsformen zu thematisieren, um das linke Wahlerpotential
auch jenseits der iiblichen Wihlerschaft zu erweitern. Mit der Errichtung einer Biirgeridentitdt
geht zweitens notwendigerweise die antagonistische Zweiteilung des diskursiven Raums ein-
her. Mouffe stellt der demokratischen Biirgerschaft die neoliberale ,,Oligarchie (ebd.: 16)*
gegeniiber, die sie verantwortlich fiir die 6konomischen, 6kologischen und anderen Unterdrii-
ckungsverhiltnisse sowie fiir die daraus folgenden unerfiillten Forderungen macht. Die hege-
moniale Auseinandersetzung zwischen Volk und Oligarchie erfordert drittens die Etablierung
eines Volkswillens durch die Bildung von Aquivalenzketten. Hierbei sollen eine Vielzahl de-
mokratischer Kdmpfe und Forderungen nach einem Ende 6konomischer, 6kologischer, sexisti-
scher, rassistischer oder anderer Unterdriickungsformen dquivalentiell verkniipft werden (ebd.:
16-17, 72-79). Wenngleich sich alle diese heterogenen demokratischen Forderungen in ihrem
ontischen Inhalt unterscheiden, so driicken sie allesamt auf der ontologischen Ebene populare
Forderungen nach Gleichheit und demokratischer Teilhabe aus — genau diese Gemeinsamkeiten
sollen in einem Aquivalenznetzwerk zusammen artikuliert werden. Zur Hegemonisierung
braucht es viertens die Produktion von leeren Signifikanten. Mouffe hilt diesbeziiglich fest,
dass im Zuge der Radikalisierung vor allem der demokratischen Elemente der liberalen Demo-
kratie der leere Signifikant ,,Demokratie” (Mouffe 2020a: 17, 53, 64) eine zentrale Stellung
einnehmen und hegemonisiert werden sollte. Er erscheint als besonders geeignet, da demokra-
tische Wertvorstellungen wie Gleichheit und Volkssouveranitit in vielen westlichen Gesell-
schaften historisch immer noch stark verbreitet und eng mit ihm verbunden sind (ebd.: 52). Das
erleichtert fiinftens seine radikale, affektive Besetzung. Hierfiir entscheidend ist, dass eine der
gemeinsam artikulierten demokratischen Forderungen oder eine demokratische Fiihrungsfigur
den popularen Willen nach der imagindren Vollkommenheit des Sozialen inkarniert (ebd.: 83)
bzw. ein Partialobjekt zum Lacan’schen objet petit a sublimiert und im Sinne Freuds von allen
Individuen an den Ort des Ich-Ideals geriickt wird. Nur durch die affektive Identifikation wird
die Konstitution einer Biirgeridentitdt mit einem gemeinsamen Willen moglich (ebd.: 85-91).
Wie auch Laclau weist Mouffe darauf hin, dass eine charismatische Fiithrungspersonlichkeit

nicht zwangsldufig autoritir sein muss, sondern auch als primus inter pares in einer

% Einfiihrung des Begriffs im Original durch Guillemets, bzw. Spitzzeichen, hier kontextuell wiedergegeben
durch eine Kursivstellung.

25



demokratischen Art und Weise verstanden werden kann (ebd.: 84). Wichtig ist lediglich ihre
Rolle, da sie als identitdtsstiftender Bezugspunkt fungiert, zu dem Individuen affektiv-libidi-
ndse Bindungen aufbauen konnen (ebd.). Auch sollte das Nationale aufgrund seiner anhaltend
groflen Bedeutung fiir viele Menschen nicht nur als Handlungsrahmen einer politischen Inter-
vention, sondern auch als libidindse Identifikationsgrundlage beriicksichtigt werden (ebd.: 84—
85). Mouffe zufolge ist es ein bedeutsamer Fehler, dem Rechtspopulismus das Feld des Natio-
nalen zu iiberlassen; stattdessen sollte ein linker Populismus patriotische Identifikationsange-
bote schaffen, die an die inklusiven und egalitiren Traditionen eines Land ankniipfen (ebd.).
An dieser Stelle ist es fiir Mouffe unausweichlich, noch einmal zu betonen, dass ihre Konzep-
tion der Volksidentitdt radikal antiessentialistisch ist und nicht auf einer antipluralen Vorstel-
lung eines empirisch gegebenen, homogenen ,,Volkskorpers* griindet (ebd.: 74). Auch der Vor-
wurf, die totalisierende Logik wiirde bei der Etablierung einer Biirgeridentitit soziale Differen-
zen ausloschen, ist in dieser Form nicht haltbar, nachdem es sich dabei um nichts weiter als das
Zusammenspiel der Logik der Aquivalenz und Differenz und die prekire und temporire Stabi-

lisierung von hegemonialen Aquivalenzketten handelt (ebd.: 75).

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Mouffes linker Populismus als gegenhege-
moniales Projekt zum Neoliberalismus betrachtet werden kann. Ausgehend vom Postulat der
neoliberalen Postdemokratie und Postpolitik verschreibt sich ihr populistisches Projekt der Ra-
dikalisierung der Demokratie und der dahinterstehenden, genuin linken Werte der ,,Gleichheit
und sozialen Gerechtigkeit (Mouffe 2020a: 97). Hierfiir bedarf es mit Bezug auf Laclau der
(1) Konstruktion einer ,,Biirgeridentitdt™ in (2) antagonistischer Abgrenzung zur ,,Oligarchie®,
der (3) Bildung von Aquivalenzketten entlang emanzipatorischer Kimpfe gegen diverse Unter-
driickungsverhéltnisse, der (4) Fixierung dieser Ketten unter dem hegemonialen leeren Signifi-
kanten der ,,Demokratie* und der (5) radikalen affektiven Besetzung dieses Signifikanten durch
demokratische Fiihrungsfiguren und symbolische Popularforderungen. Dabei ist es von ent-
scheidender Wichtigkeit, die Errungenschaften des politischen Liberalismus wie freie und faire
Wahlen, reprisentative Institutionen, Gewaltenteilung und Rechtsstaatlichkeit zu bewahren
(ebd.: 64, 24). Denn die Wurzeln der Probleme der Postpolitik und Postdemokratie liegen nicht
bei den liberalen reprédsentativen Institutionen als solchen, sondern in ihrer fehlenden Repri-
sentativitdt, genauer gesagt, der fehlenden ,,agonistischen Konfrontation* (ebd.: 70) als Folge
der neoliberalen Hegemonie. Das populistische Momentum erdffnet die Moglichkeit, sie ,,re-
prasentativer zu machen* (ebd.). Diese Gelegenheit zur Radikalisierung der Demokratie liegen

zu lassen, halt Mouffe fiir einen grof3en Fehler (ebd.: 99).

26



4 Agonistischer Pluralismus versus linken Populismus?

Im Zuge der Aufarbeitung von Mouffes agonistischem Pluralismus und ihrem linkspopulisti-
schen Projekt diirfte sichtbar geworden sein, dass die konfliktive Dimension des Politischen
der zentrale Ausgangspunkt beider Gedankengénge ist. Wahrend Mouffes agonistischer Plura-
lismus danach strebt, den fiir das Politische konstitutiven Antagonismus abzuschwichen und
zu zéhmen, erfordert ihr linker Populismus die Wiederbelebung und Intensivierung der politi-
schen Konflikthaftigkeit. Damit verlaufen die Ziele beider Konzeptionen in entgegengesetzte
Richtungen. Das muss aber nicht zwangsldufig bedeuten, dass sich beide Ziele grundsétzlich
widersprechen, schlieBlich verfolgen weder Mouffes agonistischer Pluralismus noch ihr
Linkspopulismus die Absicht, den politischen Konflikt auszuldschen oder zu eskalieren. Die
Frage, die sich hierbei vielmehr stellt, lautet, ob beide Ziele sich in der empirischen Wirklich-
keit tatsdchlich gemeinsam realisieren lassen, bzw. mit Blick auf den Titel dieser Arbeit, ob
Mouffes linker Populismus sich mit ihrem agonistischen Pluralismus vereinbaren ldsst. Genau
diese der Arbeit zugrundeliegende Frage soll im Anschluss auf Grundlage der bis dato gewon-

nen Erkenntnisse diskutiert werden.

Hierfiir muss sich aber zunichst eine Ubersicht iiber die bestehende Forschungsdebatte um
Mouffes politisches Denken verschafft werden. Innerhalb des Forschungsdiskurses wird
Mouffe mitunter von vielen Seiten rezipiert und kritisiert. Unter Beriicksichtigung der Frage-
stellung der vorliegenden Arbeit ist dabei aber vor allem die Kritik und Diskussion ihres kon-
fliktiven Politikverstdndnisses sowie ihres radikaldemokratischen Projektes eines linken Popu-
lismus von groBler Relevanz. Auf diese soll in den nachfolgenden zwei Unterkapiteln ndher

eingegangen werden, ehe die eigentliche Frage beantwortet werden kann.

4.1  Mouffes Politikverstindnis und der Vorwurf der Fundamentalontologie

Eine namhafte und unumgéngliche Kritik an ihrem Politikbegriff stammt von Oliver Fliigel-
Martinsen. In seiner Auseinandersetzung mit Oliver Marcharts und Mouffes Rekurs auf Martin
Heidegger unter dem Titel Linksheideggerianismus? (2013) wirft er Mouffe vor, die Konflikt-
haftigkeit des Politischen — entgegen ihrem Fundamentalskeptizismus — fundamentalontolo-
gisch zu essentialisieren. Wie bereits erwihnt, unterscheidet Mouffe (2018: 15-16) im Sinne
Heideggers ontologischer Differenz zwischen dem Politischen, der konfliktiven Dimension al-
ler Gesellschaftlichkeit, und der Politik, der praktischen und institutionellen Organisierung die-
ser Konflikthaftigkeit. Geméal ihrer Gesellschaftstheorie wird jede gesellschaftliche Ordnung
politisch durch das Zusammenspiel von Antagonismus und Hegemonie instituiert und ist

27



letztlich kontingent.?® Dadurch erteilt Mouffe metaphysischen Letztbegriindungen eine Absage
und verortet sich theoretisch im Diskurs eines postfundamentalistischen Skeptizismus. Jede he-
gemoniale Ordnung ist eben nicht Ausdruck einer fundamentalen Notwendigkeit, sondern Kon-
sequenz kontingenter sozialer Machtrelationen, die durch diskursive Objektivierung die Grund-
losigkeit ihres Seins zu verschleiern versuchen. An diesem Punkt wendet Fliigel-Martinsen
(2013: 186) ein, Mouffe wiirde das Politische und seinen Antagonismus emporstilisieren und
essentialisieren. Sie erkldre mit Schmitt den Antagonismus zum fundamentalen Wesen, zur Es-
senz des Politischen und Sozialen (ebd.: 187). Das Politische werde damit zum iiberhistorisch
wahren letzten Grund jeder politisch-institutionellen Ordnung iiberhoht (ebd.: 186). Hiermit
begehe Mouffe ,,eine schwerwiegende methodische Unsauberkeit™ (ebd.: 187), da sie mit ihrem
Rekurs auf Heidegger und Schmitt ihre analytische, postfundamentalistisch-griindeskeptische
und ,,unvermeidlich auch reflexiv selbstskeptische Perspektive® (ebd.: 188) verlasse. Das Poli-
tische werde also, wie bei Marchart, zum Ergebnis einer quasi-metaphysischen Fundamenta-

lontologie.

Fliigel-Martinsens Kritik erscheint auf den ersten Blick stichhaltig und berechtigt, aber dahinter
steckt eine bestimmte, eher eigenwillige Lesart von Mouffes theoretischem Denken. In einem
Interview mit Martin Oppelt (2014: 269) stellt Mouffe ndmlich klar, dass ihre Unterscheidung
zwischen dem Politischen und der Politik nicht mit einer Privilegierung einer der beiden zu-
sammengehodrenden Kategorien einhergehe. Vielmehr stelle sie — wider Fliigel-Martinsens Be-
hauptung — eine analytisch niitzliche Differenzierung dar. In der Folge werde dadurch auch die
Konflikthaftigkeit des Politischen nicht iiberhéht. Unter Bezugnahme auf Henry Statens ,,con-
stitutive outside® (Staten 1986: 16) zeigt Mouffe, dass jeder sozialen Identititsproduktion eine
differentielle Wir-Sie-Unterscheidung inhdrent ist (Oppelt 2014: 270-271). Diese miisse nicht
zwangsldufig antagonistisch im Sinne Schmitts sein, wenngleich die Moglichkeit hierzu immer
existiert (ebd.). Die Konflikthaftigkeit des Politischen bei der Konstitution der Wir-Sie-Unter-
scheidung sei zwar sehr wohl ein ontologisches Postulat, aber es werde nicht fundamentalisiert.
Es handle sich um nicht mehr als eine ,,ontological thesis* (ebd.: 271), wie sie jeder Theorie
letztlich unbeweisbar zugrunde liege. Mouffe bemerkt, dass es ihr niemals darum gehe, ihre
ontologische Annahme als ,,the right one* (ebd.) zu belegen, schlieB3lich wire dies infolge ihres
postfundamentalistischen Blickwinkels fernab jeder Sinnhaftigkeit. Sie bekriftigt lediglich,
dass ihr Theorienansatz mit einem konfliktiven Politikverstdndnis dazu beitragen konne, jene

empirischen Erscheinungen zu erkldren, gegeniiber welche andere Theorien blind verbleiben

26 Vgl. Laclau/Mouffe 2020.
28



missten (ebd.). Mouffe macht im Interview mit Oppelt sehr deutlich, dass ihre analytische Per-
spektive nicht einem griinde- und selbstskeptischen Postfundamentalismus widerspricht. Auch
ihre theoretische Uberwindung von Schmitts essentiellem Antagonismus und ihre Bestrebun-
gen, den Antagonismus in Form eines liberalen, agonistischen Pluralismus einzuhegen, verge-
genwiértigen, dass sie von Schmitt zwar gedankliche Anleihen nimmt, aber keinen in ,,politische
Abgriinde* (Fliigel-Martinsen 2013: 185, Fn. 8) fithrenden, radikalen Linksschmittianismus
vertritt, wie Fliigel-Martinsen es immer wieder betont. Seine Darstellung von Mouffe als Ver-
treterin eines Konfliktfundamentalismus, die — wie er mehrfach hervorhebt — auf historisch be-
lastete Personlichkeiten wie Schmitt und Heidegger rekurriert (vgl. ebd.: 176, Fn. 2; 185, Fn.
8), wird dem analytischen Potential ihres Ansatzes nicht gerecht und wirkt vielmehr als ein
Versuch der Diskreditierung. Letzten Endes muss sich jede Theorie — wie auch Mouffes — auf
gewisse Annahmen stiitzen, die als Ausgangspunkte eines Argumentes, bzw. einer Kette von
Begriindungen, dienen und nicht letztbewiesen werden koénnen. Darin eine Fundamentalonto-
logie zu sehen, ist aus einer radikal skeptizistischen Position sicherlich — wie bei jeder GroB3-
theorie — moglich, aber sie fithrt in der Konsequenz das politikwissenschaftliche, analytische
Theoretisieren ad absurdum. Fliigel-Martinsens Beitrag leistet definitiv einen Beitrag, Mouffes
ontologische Annahmen des Antagonismus und der Hegemonie kritisch zu hinterfragen, der
analytischen Leistungsfihigkeit von Mouffes Theorienansatz tut er aber keinesfalls einen Ab-

bruch.

4.2  Mouffes radikaldemokratisches Projekt und der Vorwurf der Ultra-Politik

Eine weitaus ernstzunehmendere und gewichtigere Kritik findet sich bei Christian Volk. Seine
Kritik richtet sich nicht explizit an Mouffe, sondern an radikaldemokratische Ansétze im All-
gemeinen. Fiir Mouffes linkspopulistisches Projekt der Radikalisierung der Demokratie ist sie
allerdings mehr als relevant. Die radikaldemokratische Analyse postpolitischer Tendenzen und
demokratischer Widerstinde gegen sie teilt Volk (2013), er attestiert radikaldemokratischen
Theorien aber blinde Stellen beziiglich des Eskalierungspotentials politischer Konflikthaf-

tigkeit und beziiglich des Angebots einer alternativen Gesellschaftsordnung.

Hinsichtlich Ersterem beanstandet Volk (Volk 2013: 91), dass radikaldemokratische Ansétze
Phianomene von ,,ultrapolitics™ (Zizek 1998: 992)%” wie Terrorismus, also eine ,militarization
of politics* (ebd.) und Riickkehr zur ,,auBerste[n] Realisierung der Feindschaft* (Schmitt 1991:

33), einzig und allein auf fehlende institutionelle Kanidle, Widerspruch und Gegenwehr zu

27 Hervorhebung wie im Original.

29



formulieren, zuriickfiihren. Diese Erklarung greife angesichts von ultra-politischen Erscheinun-
gen in Demokratien, in welchen partizipative Institutionen bereitstehen, jedoch zu kurz (Volk
2013: 91). Aus diesem Grund ergidnzt Volk zwei weitere entscheidende Argumente. Einerseits
wiirden ,,radikalisierte Ideologien* (ebd.: 92) eine gewichtige Rolle spielen, denn ein politischer
Mangel an Alternativen kdnne eben nicht nur aus postpolitischen Tendenzen entstehen, sondern
ebenfalls aus einer ideologischen Radikalisierung, die keine Alternativen mehr zuldsst. Radi-
kaldemokratische Ansitze konnten dies nicht begreifen, sie beférderten es sogar, da sie das fiir
eine Demokratie unverzichtbare, normative ,,Verstindigungspostulat* (ebd.)*® verabschiedet
hitten. Dahinter verberge sich im Zuge einer eindimensionalen Wir-Sie-Identitdtsbildung eine
zugespitzte Fixierung auf das ,,Gegen-Andere-Handeln* (ebd.) und ein irrationaler und destruk-
tiver Dezisionismus, der sich in relativistischer Manier der pluralen Willensbildung entzoge
(ebd.: 93). Andererseits seien auch Erfahrungen der Enttduschung, die sich aus wahrgenomme-
ner Alternativlosigkeit der Politik, wenn zwar institutionelle Teilhabemdglichkeiten de jure be-
stehen, sie aber de facto fiir einen GroBteil der Bevolkerung nicht wahrnehmbar sind, von Re-
levanz fiir die Entstehung von Ultra-Politik (Volk 2013: 94-95). Radikaldemokratische Ansitze
wiirden dies zwar unter dem Begriff der Postpolitik anprangern und eine Wiederbelebung des
Konflikts einfordern, aber sie blieben ,,auf halbem Wege stehen* (ebd.: 95) und boten keine
elaborierten Alternativen, die Partizipationserfahrungen und demokratischen Konflikt gewéhr-

leisten wiirden.

Das fiihrt auch zu Volks zweitem Kritikpunkt: ,,[P]olitische Freiheit ist im radikaldemokrati-
schen Denken nicht ausreichend genug durchdacht* (Volk 2013: 95). Durch ihre Fixierung auf
das Primat des Politischen hétten radikaldemokratische Ansitze nur Geringschétzung fiir libe-
rale Rechte iibrig, da sie jegliche Verrechtlichung als Ausdruck einer hegemonialen Ordnung,
die sich gegen demokratische Widerstdnde immunisieren versucht, diskreditieren wiirden (ebd.:
96). Dabei iibersdhen sie den ,,Ermoglichungscharakter einer demokratischen Rechtsordnung*
(ebd.), die Menschen jenseits von radikalem Protest in die Lage versetzt, am politischen Streit
teilzuhaben. Der von Mouffe vertretene dezisionistische Parlamentarismus greife hier viel zu
kurz, da er die Integrationsfahigkeit, die zur Abschwéchung des Antagonismus fiihrt, lediglich
auf die blutlose Mehrheitsentscheidung zuriickfiihre und damit die Wichtigkeit parlamentari-
scher Diskussionen, die oppositionelle Alternativen erst sichtbar machen, verkenne (ebd.: 96—
97). Dies gehe vor allem darauf zuriick, dass radikaldemokratische Theorien nur in der fliichti-

gen ,Jetzt-Zeit™ (ebd.: 97) verharren wiirden und fiir normative Beziige auf die Vergangenheit

28 Hervorhebung wie im Original.

30



wie z. B. Erinnerungspolitik nicht viel iibrig hitten. Das sei aber normativ problematisch, weil
politische Freiheitsrechte somit zum Spielball punktueller politischer Stimmungsschwankun-
gen wiirden (ebd.: 97-98). Dagegen setzt Volks (ebd.: 98) ,,Republikanismus des Dissenses*
auf eine Pluralisierung der Zeitlichkeit, wodurch die Spannung zwischen Recht und Politischem
iiberwunden werde. Generell legt er in seinem Gegenprojekt zur radikaldemokratischen Theorie
einen Fokus auf demokratische Verstindigung und eine starkere Institutionalisierung eines in-
tegrativen Dissenses (ebd.: 99—102). Volks Kritik schlieBt ebenfalls damit, die Unzulinglich-
keiten der radikaldemokratischen Ansétze aus einer linksheideggerianischen ,,politische[n] Me-

taphysik® (ebd.: 102), die das Politische essentialisiere, herzuleiten.

Dass die Kritik der Essentialisierung des Politischen und seines Antagonismus zwar berechtigt
ist, aber von einer bestimmten Mouffe-Lesart herriihrt und theoretisch nicht weiterfiihrt, wurde
bereits in der Diskussion von Fliigel-Martinsens Einwénden offensichtlich. Viel wichtiger er-
scheint dagegen Volks Hinweis auf vermeintliche Blindstellen radikaldemokratischer Ansétze
beziiglich der Eskalierungspotentiale des Politischen zum Ultra-Politischen. Zunichst gesteht
Volk zu, dass die fehlende Représentation von politischen Forderungen im Zuge mangelnder
institutioneller Kanile — wie von Mouffe (2020b) behauptet — zu extremen Formen ultra-poli-
tischer Kontestation fithren konne (Volk 2013: 91). Infolgedessen wirft Volk radikaldemokra-
tischen Ansitzen aber vor, ultra-politische Phdnomene in liberalen Demokratien, in denen es
grundsétzlich offene Institutionen gébe, nicht erkldren zu koénnen (ebd.). Dieser Vorwurf wirkt
jedoch — zumindest auf Mouffe bezogen — nicht sonderlich liberzeugend, weil sein eigener
zweiter Erklarungsansatz, der Ultra-Politik als Ergebnis von Enttduschungserfahrungen wegen
mangelnder politischer Alternativen sieht, exakt Mouffes Postulat der Postpolitik und Postde-
mokratie entspricht. Formalrechtlich konnen in liberaldemokratischen Regimen reprisentative
Institutionen namlich zweifelsohne existieren, das heifit aber noch nicht, dass sie de facto auch
reprasentativ sind. Laut Mouffe ist gerade dies in den westeuropédischen, noch formalen Demo-
kratien der Fall, da das populistische Moment im Zuge der postpolitischen Krise der neolibera-
len Hegemonie gerade darauf basiert, dass Institutionen die Pluralitdt demokratischer Forde-
rungen nicht mehr bearbeiten konnen (Mouffe 2020a: 20-21). Mouffes linkspopulistisches Pro-
jekt zielt genau darauf ab, die liberaldemokratischen Institutionen wieder représentativer zu
machen, um die agonistische Auseinandersetzung wiederzubeleben (ebd.: 70) und — um es in
Volks Worten zu sagen — demokratische Enttduschungserfahrungen zu vermeiden. Volk (2013:
95) erkennt das mit Verweis auf Mouffe durchaus an, hélt radikaldemokratischen Projekten

dann aber vor, keine alternative Ordnung zu présentieren, die politische Freiheit und den

31



Erméglichungscharakter von Institutionen berticksichtigt. Die Frage, die sich aus Mouffe’scher
Perspektive hier allerdings stellt: Politische Freiheit und Ermoglichung fiir wen? Volks Beto-
nung liberaldemokratischer Institutionen scheint mitunter immer noch an der liberalen Vorstel-
lung zu kranken, Institutionen als ,,neutrales Terrain“ (Mouffe 2020b: 31) zu betrachten, wéh-
rend Institutionen immer Ausdruck von Hegemonie und sozialen Machtverhiltnissen bleiben.
Volk widerspricht diesem Einwand und entgegnet, dass diese Perspektive immer einem fliich-
tigen und antiliberalen Prasensdenken des Politischen anheimfalle, das ,,Recht, Verfassung und
politische[] Ordnung* (Volk 2013: 97) geringachte. Letztlich ist Volks normative Privilegie-
rung der Vergangenheit mit ihrem positiven Recht — aus radikaldemokratischer Sicht dem Ze-
ment einer hegemonialen Ordnung — auch nur ein liberaler Versuch, dem Politischen und De-

mokratischen im Hier und Jetzt zu entkommen.

Interessant ist weiterhin auch sein erstes Argument, um ultra-politische Erscheinungen inner-
halb von Demokratien zu erklaren. Nicht nur Postpolitik, sondern auch ,,radikalisierte[] Ideo-
logien und Identitdten” (Volk 2013: 92) konnten durch eine SelbstausschlieBung vom demo-
kratischen Diskurs zu einer Wahrnehmung politischer Alternativlosigkeit und letztlich zu Ultra-
Politik fithren. Diese Kausalitdtsumkehr stellt jedoch die Frage nach den Ursachen der Radika-
lisierung. Fiir Volk (Volk 2013: 92-93) finden sie sich in der radikaldemokratischen Absage
zur politischen Verstdndigung und Hochstilisierung eines Dezisionismus. Volks normatives
Verstandigungsgebot erscheint als eine liberale Resthoffnung auf eine Form der deliberativen
und universellen Konsensfindung, aber es ist auch Ausdruck einer begriindeten Skepsis gegen-
iiber radikaldemokratischen Ansétzen und ihrer Fahigkeit, ein MindestmalR eines sozialen Ban-
des zwischen Gruppensubjekten zu gewéhrleisten, um eine radikalisierte Isolierung zu verhin-
dern. Volk stellt nicht zu Unrecht die Konsequenzen einer konfliktiven Wir-Sie-Identifikation
und einer daraus resultierenden dquivalentiellen Homogenitét mit ihrem ,,hohen Konformitéts-
druck® (ebd.: 93) und Totalitidtsanspruch infrage. Sein Vorwurf einer ,,Verstetigung und Ver-
hirtung solcher kollektiver Identititen* (ebd.: 92)* wirkt grundsitzlich aus Mouffe’scher Per-
spektive allerdings nicht sehr plausibel, da Identitdten im Zuge der sich gegenseitig untergra-
benden Logik der Differenz und Aquivalenz stets Spielball der hegemonialen Auseinanderset-
zung bleiben. Flottierende Signifikanten erlauben eine andauernde und sehr umkédmpfte Ver-
schiebung der antagonistischen Frontlinie. Zudem weisen Subjekte meist eine Vielzahl von de-
mokratischen Subjektpositionen auf, wodurch Subjekte, die in einem politischen Raum zum

,» Wir gehoren, in einem anderen auf der entgegengesetzten Seite des ,,Sie* stehen kdnnen. Eine

2 Ohne Original-Hervorhebung aufgrund verinderter Satzstruktur.

32



Gesellschaft ist in der Regel folglich einer Pluralitit von Wir-Sie-Unterscheidungen in ver-
schiedenen autonomen politischen Ridumen ausgesetzt (Laclau/Mouffe 2020: 167). Allerdings
gibt es historisch seltene Momente, populistische Momente, in denen Aquivalenzketten iiber
politische Rdume hinweg ausgedehnt werden und eine gro3e Anzahl an Antagonismen verbin-
den und gemeinsam artikulieren (ebd.: 166). Im Extremfall kommt es, wie auch von Laclaus
Populismustheorie beschrieben, zu einer vollstindigen Zweiteilung der Gesellschaft mit zwei
einander gegeniiberstehenden Aquivalenzketten, die absolut homogen in ihrer Kontrarititsrela-
tion zur jeweils anderen sind und keine Differenz mehr zulassen (ebd.). In diesem Fall stehen
sich nicht mehr zwei Teile einer Gesellschaft gegeniiber, sondern zwei voneinander komplett
separierte Gesellschaften als solche (ebd.). Mouffe und Laclau skizzieren am Beispiel des Mil-
lenarismus, dass in diesem Fall eine Konfrontation ,,heftig, total und wahllos* (ebd.) sein kann.
Das liegt in der Konsequenz daran, dass beide Gesellschaften iiberhaupt keine Aquivalenzbe-
ziehungen mehr teilen, die eine Seite negiert die Existenz der jeweils anderen. In diesem Punkt
erscheint Volks Sorge um die Aufgabe des ,,Verstindigungspostulat[s]* (Volk 2013: 92)* tat-
sdchlich sehr berechtigt. Um es in den Worten von Mouffes eigener Demokratietheorie zu sa-
gen, in jenem extremen Fall teilen beide Seiten keinen ,,gemeinsamen symbolischen Raum*
(Mouffe 2018: 30) und keinen gemeinsamen Konsens iiber grundlegende normative Prinzipien
mehr, auf den man sich verstdndigen konnte. Das Verschwinden jedweder Verstandigung und
die ,,Verinnerlichung des Politischen* (Volk 2013: 93)*! macht eine Transformation von
,Feindschaft zu ,,Gegnerschaft™ im Sinne des agonistischen Pluralismus undenkbar und das
Aufkommen von Ultra-Politik moglich. Aus diesem Grund wirkt auch der Vorwurf, radikalde-
mokratische Projekte wie Mouffes linker Populismus wiirden mit ihrer Abkehr von der Ver-
standigung zur Entstehung von Ultra-Politik beitragen, auf dem ersten Blick gerechtfertigt. Bei
genauerer Betrachtung zeigt sich jedoch, dass die Moglichkeit jener gesellschaftlichen Zwei-
teilung und die Gefahr der Ultra-Politik sich auf das populistische Moment und letztlich auf
unbertiicksichtigte demokratische Forderungen zuriickfiihren lassen. Solange es populistische
Momente gibt, ist auch der Extremfall einer vollstindigen Spaltung der Gesellschaft immer
vorstellbar. Volks ,,Republikanismus des Dissenses® und sein Rekurs auf ein normatives Pos-
tulat der gegenseitigen Verstindigung konnen dies nicht verhindern. Nur politische Kanéle, die
demokratische Forderungen aufnehmen und demokratisch verarbeiten, konnen einen verstin-
digten Konsens bewahren. Genau das entspricht wiederum der Zielsetzung von Mouffes linkem

Populismus. Wer Ultra-Politik vermeiden mochte, muss populistische Momente durch

30 Hervorhebung wie im Original.
31 Hervorhebung wie im Original.

33



demokratische, représentative Institutionen zuriickhalten. Volks Umkehrung der Kausalitit, ra-
dikalisierte Ideologien fiihrten zur einem Selbstausschluss, verkennt also in letzter Konsequenz
erneut das Politische. Jeder Konsens, auf den sich ein Volk verstdndigt, ist politisch und griindet
sich in einem radikalen Ausschluss. Er ist nicht weniger radikal als diejenigen, die ihn heraus-
fordern. Gelingt es dem Konsens nicht, die notwendige Identifikation mit ihm zu sichern, kann
er neu ausgehandelt werden. Die Neuaushandlung folgt dem Zusammenspiel von Aquivalenz
und Differenz. Verstindigung heifit gemeinsame Identifikation und kommt der Logik der Aqui-
valenz gleich. Thr ist aber zur negativen Selbstkonstitution ein Ausschluss inhdrent. Ein univer-
seller Konsens ebenso wie eine universelle Verstindigung bleiben folglich eine liberale

Unmoglichkeit.

Christian Volks Einwinde gegen radikaldemokratische Ansétze, dass sie ultra-politische Phé-
nomene nur unzureichend begreifen und mit ihrer Absage an die normative Forderung nach
gegenseitiger Verstindigung gar zu ihnen beitragen wiirden, erweisen sich mit Blick auf die
Frage, inwieweit Mouffes linkspopulistisches Projekt zur ultra-politischen Infragestellung ihres
agonistischen Pluralismus neigt, als analytisch fruchtbar. Aus radikaldemokratischer Perspek-
tive kranken seine Kritikpunkte zwar letztendlich immer an einer vollstdndigen Anerkennung
der irreduziblen antagonistischen Dimension des Politischen, aber seine Problematisierung ei-
nes GrundmafBles an Verstindigung und sozialem Band zeigt sich vor dem Hintergrund einer

populistischen Zweiteilung der Gesellschaft als bedeutsam und ernstzunehmend.

4.3  Demokratische und populare Kimpfe

Die angesprochene Problematik bedarf allerdings einer angemessenen theoretischen Untermau-
erung. Mouffe und Laclau treffen bereits in Hegemonie und radikale Demokratie
(Laclau/Mouffe 2020) eine duBlerst bedeutende Unterscheidung zwischen demokratischen
Kdmpfen und popularen Kdmpfen.
,,Wir werden folglich dann von demokratischen Kampfen sprechen, wenn diese eine Pluralitét poli-
tischer Rdume implizieren und von popularen Kimpfen, wo bestimmte Diskurse tendenziell die
Spaltung eines einfachen politischen Raumes in zwei entgegengesetzte Felder konstruieren
(Laclau/Mouffe 2020: 175)
Diese Differenzierung beruht auf der Erkenntnis, dass es innerhalb einer Gesellschaft eine Viel-
zahl von politischen Rdumen mit Antagonismen geben kann und dass das Soziale mit einem
politischen Raum nicht identisch ist (Laclau/Mouffe 2020: 169-170). Ein politischer Raum mit

seinem Antagonismus kann sich nur durch seine ,,relative Abgeschlossenheit® (ebd.: 169) als

34



Totalitédt konstruieren, da die ihm zugrundeliegenden Praxen ,,die referentielle und empirische
Realitdt der Agenten [...] nicht erschopfen® (ebd.) konnen. Diese ,relativ autonomisierten
Réume* (ebd.) bilden den Ort demokratischer Kdmpfe. So kann beispielsweise der antisexisti-
sche Kampf gegen Geschlechterdiskriminierung in seiner Partikularitdt als demokratischer
Kampf aufgefasst werden (ebd.). Es handelt sich hierbei also um einen erkennbar eingegrenzten
Antagonismus und folglich eine ,,demokratische[] Subjektposition” (ebd.: 168). Mit Laclaus
(2022) Populismustheorie ldsst sich zudem ergéinzen, dass jene demokratische Subjektposition
auf der Artikulation ontisch-partikularer und in einem politischen Raum isolierter demokrati-
scher Forderungen, wie in diesem Fall Forderungen nach einem Ende sexistischer Unterdrii-
ckung, basiert. Der entscheidende Unterschied zu popularen Kdmpfen besteht nun darin, dass
diese eine Vielzahl von demokratischen Kdmpfen zusammenfithren. Wie Laclau (ebd.: 115—
118) dargelegt hat, sind demokratische Forderungen in sich zwiegespalten zwischen ihrem par-
tikularen Inhalt auf ontischer Ebene, wie der Forderung nach einer Beseitigung von Geschlech-
terungerechtigkeit, und einer allgemeineren Opposition gegeniiber den hierfiir politisch verant-
wortlichen Regierenden. Gelingt es nun, die einzelnen politischen Raume und ihre demokrati-
schen Subjektpositionen miteinander zu verkniipfen, indem demokratische Forderungen mit
Blick auf ihre ontologische Opposition zu den Herrschenden in einer popularen Forderung
dquivalentiell verbunden werden, kann eine ,,populare[] Subjektposition (Laclau 2022: 168)
erwachsen, die jenseits politischer Rdume die Gesellschaft in zwei antagonistische Blocke mit
zwei sich gegeniiberstehenden Aquivalenzketten zu spalten vermag. Bei popularen Kiémpfen
wird die Differenz zwischen politischen Raumen und der Gesellschaft als Gesamtheit mithilfe
von Aquivalenzverkniipfungen {iberwunden (Laclau/Mouffe 2020: 170). Sie sind aber eine his-
torische Seltenheit und implizieren ,,Relationen extremer AuBerlichkeit zwischen den herr-
schenden Gruppen einerseits und dem Rest der Gemeinschaft andererseits (ebd.). Wie Mouffe
und Laclau erneut am Millenarismus zeigen, gibt es in diesem Fall keinerlei gemeinsame Ver-
bindungen — und keinerlei Verstindigung — zwischen den antagonistischen Blocken mehr
(ebd.). Der eine ist die symbolische Negation des anderen. Von der politischen Infragestellung
der Existenzberechtigung des Anderen ist es in der Folge nicht mehr weit zu Schmitts Antago-
nismus (Mouffe 2020b: 24) und einer ,,militarization of politics* (Zizek 1998: 992). Fiir Mouffe
und Laclau sind jene Félle jedoch ,,blof spezifische Konjunkturen* (Laclau/Mouffe 2020: 175).
Ihren Ursprung finden populistische Kédmpfe in einem populistischen Moment, das immer dann
eintritt, wenn eine hegemoniale Ordnung und ihre Institutionen eine grof3e, relevante Anzahl an
demokratischen Forderungen im Zuge gesellschaftlicher Umbriiche nicht mehr zufriedenstel-

lend beantworten kénnen (Mouffe 2020a: 21). Infolgedessen misslingt es ihr, die notwendige

35



Folgebereitschaft im ,,Volk* zu gewéhrleisten, um den hegemonialen Konsens zu verteidigen
(ebd.). Eine Vermehrung demokratischer Subjektpositionen und gesellschaftlicher Antagonis-
men erdffnen schlieBlich die Mdglichkeit, durch dquivalentielle Verkettungen eine neue popu-
lare Subjektposition, einen neuen hegemonialen Konsens und damit ein neues ,,Volk* zu kon-
struieren, welches auf die unerfiillten demokratischen Forderungen eine Antwort zu finden

weil.

4.4  Linker Populismus und agonistischer Pluralismus

Mouffes (2020a) linker Populismus stilisiert sich auf dem ersten Blick als popularer Kampf.
Seine Konstruktion einer neuartigen Biirgeridentitit beabsichtigt auf Grundlage des angenom-
menen populistischen Moments die dquivalentielle Verkniipfung einer Vielfalt demokratischer
Kampfe, Antagonismen und partikularer Forderungen. Antikapitalistische, antisexistische und
antirassistische Forderungen sollen unter anderem in Hinblick auf ihre gemeinsame Opposition
zur neoliberalen Hegemonie in einer gegenhegemonialen, popularen Forderung nach einer Ra-
dikalisierung der Demokratie vereint werden. Die hierfiir zu schaffende populare Subjektposi-
tion spaltet die Gesellschaft im Zuge der Aquivalentiellen Uberwindung einzelner politischer
Réume in zwei antagonistische Blocke: die emanzipatorische ,,Biirgerschaft™ auf der einen
Seite und die neoliberale ,,Oligarchie auf der anderen Seite. Das Potential eines popularen

Kampfes diirfte hiermit offensichtlich sein.

Das hitte aber unweigerlich Konsequenzen fiir die zentrale Frage nach der Vereinbarkeit von
Populismus und agonistischem Pluralismus. Die Tendenz eines popularen und somit konse-
quenterweise auch eines populistischen Kampfes in Richtung einer vollkommenen antagonis-
tischen Zweiteilung der Gesellschaft zwischen ,,Volk* und ,,Oligarchie und der damit einher-
gehenden politischen VerdufBerlichung der ,,Oligarchie stellt die Mdglichkeit einer gemeinsa-
men Verstdndigung um die ethischen Prinzipien der liberalen Demokratie zweifellos infrage.
Wird Mouffes linker Populismus ernstgenommen, ist die extreme und dichotome Spaltung zwi-
schen der unterdriickten ,,Biirgerschaft” und der unterdriickenden neoliberalen ,,Oligarchie*
auch intendiert. In diesem Extremfall kann es keine artikulierten Differenzen und keinen poli-
tischen Pluralismus mehr geben, alle Subjekte in einem Lager stehen in einem Aquivalenzver-
héltnis und konstituieren sich nur durch ihre Ablehnung des anderen Lagers. Die Biirgeridenti-
tdt ist empirisch natiirlich zutiefst plural, aber die Feministin und der Arbeiter verstehen sich
politisch dann in erster Linie als demokratische BlirgerInnen. Dabei diirfte klar geworden sein,

dass die Biirgeridentitdt sich nur durch einen radikalen Ausschluss der Alteritit, also der

36



,,Oligarchie®, bilden kann, mit der sie jedoch qua Uberwindung aller politischer Riume zuguns-
ten des Gesellschaftlichen keine Aquivalenzen, keinen ,,gemeinsamen symbolischen Raum*
(Mouffe 2018: 30) — und auch keinen méBigenden Konsens iiber ,,Freiheit” und ,,Gleichheit* —
teilt. Die Biirgeridentitét beruht alleinig auf der dquivalentiellen Negation der diffusen Identitat
der ,,Oligarchie®. Bleiben die populare Forderung und die darunter liegenden demokratischen
Forderungen dieses neuen popularen Subjekts, dem sich konstituierenden Volk, politisch nicht
reprisentiert und institutionell unbeantwortet, gibt es keinen Grund anzunehmen, dass der Kon-
flikt zwischen beiden Identitdten nicht existenziell werden und in Schmitts ultra-politischen

Antagonismus verfallen konnte.

Das mochte Mouffe betontermallen verhindern. Ihr linker Populismus zielt nicht darauf ab, den
in ithren Augen noch vorhandenen Konsens iiber die demokratischen Werte und den geteilten
diskursiven Raum zu beseitigen. Stattdessen soll die hegemoniale neoliberale Deutung von
,Freiheit™ und ,,Gleichheit* disartikuliert und im Sinne einer gegenhegemonialen, radikalde-
mokratischen Interpretation radikalisiert werden. Mouffes Projekt begreift sich als radikalre-
formistisch. Es mdchte die repriasentativen Institutionen der liberalen Demokratie erhalten und
wieder reprdsentativer machen, um der pluralen agonistischen Konfrontation wieder Raum zu
verschaffen. Gegeben das empirische Postulat, ,,Freiheit” und ,,Gleichheit* seien im politischen
Imagindren weiterhin prisent und liberaldemokratische Institutionen trotz ihrer neoliberalen
Besetzung immer noch ausreichend offen, scheint es so, als wire fiir Mouffe die ,,Oligarchie*
nach wie vor Teil ihres konfliktiven Konsenses iiber die liberale Demokratie. Ein Blick in Das
demokratische Paradox (2018) unterstreicht diese Lesart, da Mouffe ,,neoliberal* wortwortlich
gleich gefolgt von ,,radikaldemokratisch* als eine Deutungsmoglichkeit der ,,verschiedenen [a-
gonistischen] Interpretationen der ethisch-politischen Prinzipien® (ebd.: 105) benennt. In Fiir
einen linken Populismus (2020a) spricht Mouffe mehrmals von ,,agonistische[r] Konfrontation
(ebd.: 70) als ,,Ziel einer linkpopulistischen Strategie (ebd.), aber auf dem Weg zu diesem Ziel
referiert sie fast ausschlieBlich auf die Konstruktion einer politischen ,,Frontlinie**? , deren ni-
here Bestimmung sie meidet. Generell bleibt die ,,Oligarchie* als diffuses und zu bekdmpfendes
Gegenstiick zur Biirgeridentitidt merklich unterbestimmt, nur einmal spricht sie entsprechend
threm Agonismus von der ,,Oligarchie® als ,,gemeinsame[m] Gegner* (ebd.: 35) der Biirger-
schaft. Auf der vorletzten Seite ihres Essays charakterisiert sie thren linken Populismus im Wi-
derspruch dazu allerdings als einen ,,Antagonismus zwischen dem Volk und der Oligarchie*

(ebd.: 98). Das erscheint jedoch inkohérent zur vorangehenden Charakterisierung und dem

32 Vgl. hierfiir Mouffe 2020a: 16, 17, 20, 29, 31, 34, 40, 50, 75, 76, 92, 93, 95.
37



langen Rekurs auf ihr agonistisches Demokratiemodell, denn bei einer feindschaftlichen Aus-
einandersetzung wére ein gemeinsamer diskursiver Raum, Konsens und geteilte Institutionen
zwischen neoliberaler Oligarchie und radikaldemokratischen Volk theoretisch ausgeschlossen.
Die zentrale Frage lautet folglich, ob Mouffes gegenhegemoniales Projekt tatsdchlich auf Geg-
nerschaft oder Feindschaft bzw. auf einer agonistisch geméBigten, sub-populistischen Verkniip-
fung mehrerer — aber nicht aller — demokratischer Kémpfe oder auf einem genuin popularen

und rein-populistischen Kampf beruht und beruhen sollte.

Ausgehend von ihrer empirischen Behauptung der Fortexistenz eines liberaldemokratischen
Wertekonsenses gepaart mit ihrer Einordnung von ,,neoliberal* als demokratische Subjektposi-
tion und der agonistischen Evokation der ,,Gegnerschaft®, kann hinreichend davon ausgegangen
werden, dass Mouffe die neoliberale Hegemonie nur als eine bestimmte diskursive — wenn-
gleich sehr einseitige — Anordnung von ,,Freiheit” und ,,Gleichheit” bestimmt und ihr linker
Populismus folglich eine agonistische Auseinandersetzung zwischen ,,Biirgerschaft™ und ,,Oli-
garchie* umfasst. Thr linker Populismus verbindet eine Reihe emanzipatorisch-demokratischer
Forderungen miteinander und konstruiert auch einen Agonismus zwischen Biirgeridentitit und
oligarchischer Gegenidentitit. Mogen beide Identitidten auch wenig gemeinsam haben, so teilen
sie den Konsens um die liberale Demokratie und verhalten sich dquivalentiell zu denjenigen,
die diesen ablehnen. ,,Biirgerschaft* und ,,Oligarchie* sind weitreichende Gegnerlnnen, werden
aber zu Verblindeten gegen die Feinde der Demokratie, die vom konfliktiven Konsens ausge-
schlossen bleiben miissen. Thr agonistischer Pluralismus offenbart sich hier sehr eindriicklich
ebenfalls als eine rein diskursive Strategie, die durch die Konstruktion eines libergeordneten,
gemeinsamen identititsstiftenden Feindes — den Feinden der liberalen Demokratie — Aquiva-
lenzrelationen hervorbringt, wodurch andere Antagonismen zu Agonismen entscharft werden;
beispielsweise wird der Konflikt zwischen SozialdemokratInnen und Christdemokratlnnen ge-
nau dadurch abgeschwécht, dass beide sich in gemeinsamer Feindschaft zum Faschismus oder
Kommunismus als ,,Demokratlnnen* identifizieren und verstindigen. Dadurch stellt Mouffe
sicher, dass ihr gegenhegemoniales Projekt der Gefahr der Schmitt’schen Ultra-Politik wider-
steht und vereinbar mit ihrem agonistischen Pluralismus bleibt. Von einem rein-popularen und
-populistischen Kampf, der die Gesellschaft unversohnlich in zwei feindliche Blocke separiert
und keine verstindigende Gemeinsamkeit zulédsst, kann hierbei nun nicht mehr gesprochen wer-
den. Stattdessen ergibt sich das Bild eines sub-popularen und -populistischen Kampfes, als eine
Art gemiBigter Kampf, der sich zwar der populistischen und popularen Logik bedient, aber vor

deren letzter Konsequenz und duBlersten Realisierung zuriickschreckt. Trotz des rein-popularen

38



Potentials dieses Kampfes, diskurstheoretisch ist diese Form der sub-popularen Auseinander-

setzung definitiv denkbar.

4.5 Praktische Konsequenzen

Praktisch stoft diese Konzeption womdglich auf Probleme. Inwieweit die neoliberale Subjekt-
position der Oligarchie tatsdchlich noch eine liberaldemokratische Haltung darstellt, mit der ein
gemeinsamer symbolischer Raum vorstellbar ist, darf empirisch zumindest in Zweifel gezogen
werden. Mouffe stellt bei ihr Diagnose der Postdemokratie selbst fest, dass

»|...] die fir die liberale Demokratie konstitutive agonistische Spannung zwischen dem liberalen

und dem demokratischen Prinzip ausgeschaltet wurde. Mit dem Niedergang der demokratischen

Werte Gleichheit und Volkssouverinitit sind die agonistischen Rédume, in denen unterschiedliche

gesellschaftliche Projekte aufeinanderprallen konnten, verschwunden, und die Biirger wurden der

Moglichkeit beraubt, ihre demokratischen Rechte wahrzunehmen. Sicherlich, man spricht noch im-

mer von ,,Demokratie, doch wurde diese auf ihre liberale Komponente reduziert und steht nur noch

fiir die Abhaltung freier Wahlen und die Verteidigung der Menschenrechte* (Mouffe 2020a: 26—

27).
Wenn die neoliberale Hegemonie den liberaldemokratischen Konsens auf seine liberalen Ele-
mente — und diese wiederum auf einen reinen Wirtschaftsliberalismus — reduziert hatte,
wodurch demokratische Prinzipien wie Volkssouveranitit und Gleichheit weitestgehend disar-
tikuliert wurden, ergibt sich die Frage, inwiefern mit einer neoliberalen ,,Oligarchie® noch dqui-
valentielle Gemeinsamkeiten und ein Konsens iliber ,,Freiheit und ,,Gleichheit” bestehen kon-
nen. Allein der Signifikant ,,Oligarchie®, also die Herrschaft der Wenigen, zur Bezeichnung der
Verantwortlichen fiir den postdemokratischen Mangel an Volkssouverénitdt und Gleichheit
macht deren genuin anti-egalitdren und unterdriickerischen Charakter deutlich. Werden nun
eine Vielzahl demokratischer Subjektpositionen qua ihres ,,Unterdriicktseins* und ihrer Ableh-
nung der neoliberalen Hegemonie dquivalentiell miteinander zu einer sub-popularen Subjekt-
position verkniipft, infolge derer sich das ,,unterdriickte Volk* mit den ,,oligarchischen Unter-
driickenden® gegeniibersteht, erscheint der gemeinsame diskursive Raum nicht sehr grof3, um
einen Antagonismus wirksam abzuschwichen. Das Potential zur rein-popularen Subjektposi-
tion ist in diesem Fall nicht nur immer gegeben, es ist mit Blick auf das affektive und existen-
zielle Aufladungspotential des Antagonismus sicherlich nicht zu unterschétzen. Beriicksichtigt
man zudem, dass ein derartiger hegemonialer Kampf dynamisch und interaktiv ist, also zu ei-
nem grof3en Teil auch auf der Reaktion der ,,Oligarchie* basiert, dann leisten neoliberale Ver-
teidigungsstrategien, die Gegnerlnnen der neoliberalen Hegemonie als ,,Extremisten* (Mouffe

2020a: 27) abqualifizieren, gewiss keinen Beitrag zur gegenseitigen MéBigung und
39



Verstandigung. Erstens kann eine derartige Fremdidentifikation im diskursiven Austausch im-
mer auch zur Radikalisierung der Identifizierten beitragen, zweitens und noch bedeutender folgt
aus der Extremisierung und Delegitimierung von Opposition zumindest eine einseitige Aufkiin-
digung des gemeinsamen Konsenses tliber die ,,nicht verhandelbaren moralischen Werte[]* der
liberalen Demokratie. Nicht zuletzt diese Beobachtung, die Mouffe selbst macht, ldsst an der

praktischen Umsetzung eines sub-popularen, agonistischen Linkspopulismus zweifeln.

Wenngleich die empirische Frage nach einem gemeinsamen Konsens von grofler Wichtigkeit
ist und an dieser Stelle nicht eindeutig geklart werden kann, so konnen die praktischen Konse-
quenzen, die sich aus der begriindeten Annahme in einigen westlichen Gesellschaften eines
rein-popularen Kampfes ergeben wiirden, sehr wohl diskutiert werden. Begreift man den Neo-
liberalismus mit seiner konkreten Ausgestaltung der ,,Philosophie des Besitzindividualismus*
(Mouffe 2020a: 22) als normativ unvereinbar mit dem liberaldemokratischen Fundament von
,Freiheit” und ,,Gleichheit®, gerét die neoliberale Oligarchie in einem rein-popularen Kampf
zur verdauBerlichten Feindin des modernen Projekts der liberalen Demokratie. Die Gesellschaft
spaltet sich infolgedessen dichotom zwischen einer unterdriickenden ,,Oligarchie® und einer
unterdriickten ,,Biirgerschaft, der es dann nicht nur obliegt, ,,Gleichheit* und ,,Volkssouvera-
nitdt* wiederherzustellen, sondern den Konsens um die ethischen Prinzipien ,,Freiheit” und
,Qleichheit* als solchen. Auch hier kann man nun argumentieren, dass ein reiner linker Popu-
lismus in Form eines rein-popularen Kampfes nicht notwendigerweise Mouffes demokratie-
theoretischem agonistischem Pluralismus widersprechen muss, sondern seine Lebensgrund-
lage, auf der sich ein pluralistischer Wettstreit um die Deutung von ,,Freiheit” und ,,Gleichheit*

bilden kann, erst wiederbelebt.

Ein rein-popularer Kampf, bei dem sich zwei feindliche Blocke unversohnlich konfrontieren
und keinen gemeinsamen Nenner mehr teilen, birgt folgerichtig immer die Gefahr der Sch-
mitt’schen Ultra-Politik. Einerseits impliziert Mouffes (2020a: 64) stringente Dezision fiir ei-
nen liberalisierten ,,Demokratische[n] Sozialismus* (ebd.) bereits eine bestimmte Selbstméfi-
gung, andererseits bleibt die Gefahr der Ultra-Politik letztlich vielmehr eine Frage der Repri-
sentativitit bestehender Institutionen. Gelingt es der sich als Volk wahrnehmenden ,,Biirger-
schaft® sich innerhalb der liberaldemokratischen Institutionen zu konstituieren, weil diese noch
offen und reprisentativ genug fiir die Austragung des popularen Kampfes geblieben sind, so
mag Ultra-Politik grundsitzlich vermieden werden konnen. Wurden Institutionen jedoch im
Namen einer ,,extremistischen* Gefdhrdung in ihrer Reprisentativitit durch die neoliberale he-

gemoniale Ordnung weitgehend eingeschrinkt und gegeniiber dem popularen Kampf

40



immunisiert, erscheint Ultra-Politik in letzter Konsequenz nicht ausgeschlossen. Insofern
wiirde Mouffes linker Populismus in einer praktischen Welt, in der zwischen Neoliberalismus
und liberaler Demokratie keine veritable normative Verbindung mehr besteht, mit Sicherheit
ein Wagnis darstellen. Dieses Wagnis ist letzten Endes aber in einigen westlichen Landern der
Preis fiir eine Wiederbelebung des liberaldemokratischen Konsenses und damit auch der Preis
fiir einen agonistischen Pluralismus. Auch wenn die Antwort auf die Forschungsfrage nach der
Vereinbarkeit zwischen Linkspopulismus und agonistischem Pluralismus paradox wirken mag,
so kann gesagt werden, dass Mouffes linkspopulistische Strategie gerade mit einer Intensivie-
rung von Konflikt einen agonistischen Pluralismus und einen abgeschwéchten Konflikt erst
ermoglichen kann. Die Ursache liegt hierbei in Mouffes ,,konfliktorische[m] Konsens* (Mouffe
2018: 105), der zur Ermoglichung eines Pluralismus und Agonismus selbst auf einer Eingren-
zung eines ,,extremen Pluralismus® (ebd.: 35) und einem antagonistischen Ausschluss all derer
beruht, die ihn ablehnen. Es bedarf also erst der diskursiven Entscheidungsschlacht um die nicht
letztbegriindbare, normative Grundsatzentscheidung, ehe deren genaue Deutung unentscheid-
bar und immer wieder von Neuem agonistisch ausgehandelt werden kann. In Gesellschaften, in
denen die neoliberale Postdemokratie und Postpolitik die liberaldemokratische Grundsatzent-
scheidung fiir einen politischen Liberalismus und Egalitarismus empirisch beseitigt hat, kann
Mouffes linker Populismus in Form eines rein-popularen Kampfes sich als das geeignete prak-
tische Mittel erweisen, die diskursive Entscheidungsschlacht zur Wiederherstellung der kontin-
genten Verkniipfung beider Denkschulen und somit auch ihres agonistischen Demokratiemo-

dells neu zu fuhren.

Schlussbetrachtung

Die vorangegangene Analyse konnte auf Grundlage von Mouffes poststrukturalistischer Dis-
kurstheorie, ihrer diskursiven Konzeption des agonistischen Pluralismus zur Einhegung von
Antagonismen und ihrer populistischen Diskursstrategie zur Wiederbelebung von Antagonis-
men deutlich machen, dass beide Konzepte trotz ihrer gegenldaufigen Bewegungen in Bezug auf
die antagonistische Dimension des Politischen sich diskurstheoretisch nicht ausschliefen miis-
sen, sondern im Gegenteil sich verbinden lassen. Abstrakt zusammengefasst, beschreibt Popu-
lismus dabei eine bestimmte politische Art der antagonistischen Instituierung kollektiver Iden-
tititen vor allem durch die diskursive Logik der Aquivalenz. Mouffes agonistischer Pluralismus
dagegen umfasst eine bestimmte Form der Artikulation, die durch das Zusammenspiel von
Aquivalenz und Differenz in einem begrenzten diskursiven Raum eine Pluralitit von kol-
lektiven Identitdtspositionen ermoglicht. Mouffe stellt die populistische Strategie durch die

41



dquivalentielle Konstruktion einer emanzipatorischen ,,Biirgerschaft” und einer neoliberalen
,Oligarchie* in den Dienst, die neoliberale hegemoniale Ordnung des geteilten diskursiven
Raums um die Werte ,,Freiheit und ,,Gleichheit™ zu disartikulieren und stattdessen radikalde-
mokratisch in einem gegenhegemonialen Projekt zu radikalisieren. Dieser sub-populare Kampf
findet laut Mouffe dank des geteilten konfliktorischen Konsenses tliber die politisch-ethischen
Prinzipien agonistisch statt. An dieser Stelle miissen allerdings begriindete Zweifel hinsichtlich
Mouffes empirischer Annahme eines geteilten diskursiven Raumes zwischen einem radikali-
sierten neoliberalen Wirtschaftsliberalismus und dem liberaldemokratischen Wertekonsens
stark gemacht werden. Verwirft man diese streitbare Annahme, gerét ihr linker Populismus zu
einem rein-popularen Kampf zwischen Radikaldemokratie und Neoliberalismus. Hierbei geht
es in der Folge nicht mehr um eine bloBe Anordnung eines diskursiven Raums, sondern um die
Rekonstitution dieses Raums als solchen. Dieser populare Kampf ist antagonistisch und birgt
je nach Offenheit der verbliebenen liberaldemokratischen Institutionen die Gefahr der ultra-
politischen Zuspitzung. Das erscheint letzten Endes aber als der Preis einer populistischen Wie-
derherstellung des gemeinsamen diskursiven Raums um die Prinzipien ,,Freiheit” und ,,Gleich-
heit* entsprechend Mouffes demokratietheoretischem agonistischem Pluralismus. In diesem
Fall kann Mouffes linker Populismus zur Radikalisierung der Demokratie als praktische Ver-
wirklichungsgrundlage ihres agonistischen Demokratiemodells gelten. Aus einer radikaldemo-
kratischen Perspektive erscheinen Mouffes linker Populismus und ihr agonistisches Demokra-
tiemodell so nicht nur vereinbar, sondern notwendig miteinander verbunden — wenngleich zu-
gestanden werden muss, dass in dieser verdnderten Ausgangslage des linken Populismus das
Pradikat ,,links* sich nahezu als ,,lJiberaldemokratisch® im Sinne demokratischer Volkssouve-

ranitdt und liberalen universellen Menschenrechten geriert.

Die mit Sicherheit offensichtliche Frage, die an die theoretischen Uberlegungen ankniipft, ist
die Frage nach der praktischen Umsetzbarkeit einer intellektuellen, diskurspolitischen Interven-
tion. Daraus folgen mehrere relevante theoretische Nachfragen an Mouffes linken Populismus.
Wie bereits beleuchtet, 1asst Mouffe die Konstruktion ihrer Gegenidentitét zur ,,Biirgerschaft®,
der ,,Oligarchie®, vergleichsweise vage und unterbestimmt. Dabei wére eine nihere Charakte-
risierung der Oligarchie allein schon wegen der zentralen empirischen Frage nach der Bezie-
hung zwischen neoliberaler Oligarchie und liberaldemokratischem Wertekonsens erkenntnis-
bringend. Auch das interaktive Wesen einer hegemonialen Auseinandersetzung im Diskursi-
ven, der umkdmpften Verschiebung antagonistischer Grenzen und der Identitdtsbildung durch

ein Zusammenspiel von Eigen- und Fremdbestimmung eroffnet Raum fiir eine weitere

42



theoretische Ausarbeitung. Ebenso erscheint eine theoretische Untermauerung der Erklérung
ultra-politischer Phinomene aus einem Mangel institutioneller Reprisentation in Hinblick da-
rauf, dass Institutionen als Ausdruck einer hegemonialen Ordnung immer auf einem Reprisen-
tationsausschluss beruhen, welcher empirisch aber nicht immer zu Ultra-Politik fiihrt, von gro-

Bem Interesse fiir ein agonistisches Demokratiemodell.

AbschlieBend soll noch einmal der dezisionistische Charakter von Mouffes linkem Populismus
hervorgehoben werden. Die populistische Strategie erweist sich als diskursives Mittel zum
Zweck der Verwirklichung einer linken, radikaldemokratischen Interpretation von ,,Freiheit*
und ,,Gleichheit®. Diese normative Zielsetzung beruht letztlich auf einer nicht-letztbegriindba-
ren, kontingenten Dezision. Diese sollte aber im Sinne Webers (1988) Forderung nach Klarheit
explizit gemacht werden. Auch sollten die moglichen und nicht auszuschlieBenden ultra-politi-
schen Nebenfolgen eines rein-popularen Kampfes erwéhnt werden. Sie erscheinen allerdings
aus einem abwégenden Blickwinkel, der den Neoliberalismus in einigen westlichen Léndern
als unversohnlichen Feind von ,,Freiheit” und ,,Gleichheit* betrachtet und der die Krise der
neoliberalen Hegemonie auch nicht einem feindlichen, vilkisch-rassistischen Rechtspopulis-
mus Uberlassen mochte, als rechtfertigbar und hinnehmbar. Dennoch sollte immer wieder in
pragmatischer Voraussicht und politischer Klugheit abgewogen werden, ob eine Artikulation
tatsdchlich zur Realisierung der genannten Ideale beitragt. Hierfiir bedarf es einem notwendigen
politischen Verantwortungsbewusstsein, sich fortlaufend fiir die Konsequenzen des eigenen
Handelns zu rechtfertigen. Dieses sollte bei der Entscheidung fiir das linkspopulistische Wagnis

beriicksichtigt werden.

Literatur

Dudenredaktion o. J.: Populismus, in: Duden, verfiigbar unter https://www.duden.de/node/
113348/revision/529707, zuletzt abgerufen am 20.6.2022.

Fliigel-Martinsen, Oliver 2013: Linksheideggerianismus?, in: Sorensen, Paul (Hrsg.): Politi-
sche Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld: transcript, 175-190.

Fliigel-Martinsen, Oliver/Marchart, Oliver 2014: Editorial der Gastherausgeber: Chantal
Mouftfe in der Diskussion, in: Zeitschrift fiir Politische Theorie 5: 2, 197-202.

Freud, Sigmund 1974 [1921]: Massenpsychologie und die Ich-Analyse, in: ders.: Fragen der
Gesellschaft. Urspriinge der Religion (Studienausgabe, Band IX), Frankfurt a. M.: S. Fi-
scher, 61-134.

Giddens, Anthony 2013 [1998]: The Third Way. The Renewal of Social Democracy, New Y ork:
John Wiley & Sons.

Griggs, Steven/Howarth, David 2008: Populism, Localism and Environmental Politics: The
Logic and Rhetoric of the Stop Stansted Expansion Campaign, in: Planning Theory 7: 2,
123-144.

43



Hintz, Michael/Vorwallner, Gerd 2020: Vorwort der Herausgeber, in: dies. (Hrsg.): Hegemonie
und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen, 11-21.

Howarth, David R. 2015: Introduction: Discourse, Hegemony and Populism: Ernesto Laclau’s
Political Theory, in: ders. (Hrsg.): Ernesto Laclau. Post-Marxism, Populism and Critique,
London: Routledge, 1-20.

Jorgensen, Marianne/ Phillips, Louise 2004: Discourse Analysis as Theory and Method, Lon-
don: SAGE.

Laclau, Ernesto 2007 [1996]: Emanzipation und Differenz, Wien: Turia + Kant.

Laclau, Ernesto 2022 [2005]: Die populistische Vernunft (Passagen Philosophie), Wien: Passa-
gen.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal 2020 [1985]: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur De-
konstruktion des Marxismus (Passagen Philosophie), Wien: Passagen.

Lefort, Claude 1988: Democracy and Political Theory, Cambridge: Polity.

Lyotard, Jean-Frangois 1992 [1979]: The Postmodern Condition. A Report on Knowledge
(Theory and History of Literature), Manchester: Manchester University Press.

Mouffe, Chantal 2016 [2014]: Agonistik. Die Welt politisch denken (edition suhrkamp), Berlin:
Suhrkamp.

Mouffe, Chantal 2018 [2000]: Das demokratische Paradox (Turia Reprint), Wien/Berlin: Turia
+ Kant.

Mouffe, Chantal 2020a [2018]: Fiir einen linken Populismus (edition suhrkamp), Berlin: Suhr-
kamp.

Mouffe, Chantal 2020b [2007]: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Miinker, Stefan/Roesler, Alexander 2012: Poststrukturalismus, Stuttgart: J. B. Metzler.

Nonhoff, Martin 2007: Diskurs, radikale Demokratie, Hegemonie — Einleitung, in: ders. (Hrsg.):
Diskurs —radikale Demokratie — Hegemonie. Zum politischen Denken von Ernesto Laclau
und Chantal Mouffe, Bielefeld: transcript, 7-24.

Oppelt, Martin 2014: ,, Thinking the World Politically*. An Interview with Chantal Mouffe, in:
Zeitschrift fiir Politische Theorie 5: 2, 263-277.

Ottmann, Henning 1990: Carl Schmitt, in: Ballestrem, Karl/Ottmann, Henning (Hrsg.): Politi-
sche Philosophie des 20. Jahrhunderts, Miinchen/Wien: R. Oldenbourg, 61-88.

Prechtl, Peter/Burkard, Franz-Peter 2008: Metzler Lexikon Philosophie, Stuttgart: J. B. Metz-
ler.

Reckwitz, Andreas 2004: Die Politik der Moderne aus kulturtheoretischer Perspektive: Vorpo-
litische Sinnhorizonte des Politischen, symbolische Antagonismen und das Regime der
Gouvernementalitit, in: Schwelling, Birgit (Hrsg.): Politikwissenschaft als Kulturwissen-
schaft. Theorien, Methoden, Problemstellungen, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwisse-
neschaften, 33-56.

Rousseau, Jean-Jacques 2010 [1762]: Du Contrat Social. Vom Gesellschaftsvertrag, Stuttgart:
Reclam.

Schmitt, Carl 1991 [1932]: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und
drei Corollarien, Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2004 [1922]: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverénitét,
Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2017 [1923]: Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus, Ber-
lin: Duncker & Humblot.

Staten, Henry 1986: Wittgenstein and Derrida, Lincoln: University of Nebraska Press.

44



Volk, Christian 2013: Zwischen Entpolitisierung und Radikalisierung — Zur Theorie von De-
mokratie und Politik in Zeiten des Widerstands, in: PVS Politische Vierteljahresschrift 54:
1, 75-110.

Weber, Max 1988 [1922]: Wissenschaft als Beruf, in: ders.: Gesammelte Aufsitze zur Wissen-
schaftslehre, Tiibingen: Mohr, 582—613.

Zizek, Slavoj 1998: A Leftist Plea for ,,Eurocentrism®, in: Critical Inquiry 24: 4, 988—1009.

45



