
Studienabschlussarbeiten
Sozialwissenschaftliche Fakultät

Meier, Maximilian:

Linker Populismus – Zwischen Agonismus und

Antagonismus

Bachelorarbeit, Sommersemester 2022

Sozialwissenschaftliche Fakultät

Ludwig-Maximilians-Universität München

https://doi.org/10.5282/ubm/epub.93592



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Münchener Beiträge  

zur Politikwissenschaft 

 

herausgegeben vom  

Geschwister-Scholl-Institut 

für Politikwissenschaft 

 

 

 

2022 

 

Maximilian Meier 

 

Linker Populismus – Zwischen 

Agonismus und Antagonismus 

 

 

Bachelorarbeit bei  

PD Dr. Christian Schwaabe 

2022  

GESCHWISTER-SCHOLL-INSTITUT  

FÜR POLITIKWISSENSCHAFT 



 

 
 

Inhaltsverzeichnis 

Einleitung ............................................................................................................. 1 

1 Chantal Mouffe ............................................................................................. 3 

1.1 Postmoderne und Poststrukturalismus ....................................................................... 3 

1.2 Eine Dekonstruktion des Marxismus und poststrukturelle Diskurstheorie ................ 4 

1.3 Eine postmarxistische Gesellschaftstheorie und das Politische ................................. 7 

2 Plurale Demokratie und die Zähmung des Politischen ............................ 8 

2.1 Carl Schmitt und das Verhältnis von Demokratie und liberalem Pluralismus ........... 9 

2.2 Mouffe und ihr agonistischer Pluralismus ............................................................... 12 

3 Populismus und die Wiederbelebung des Politischen ............................. 16 

3.1 Ernesto Laclau und die populistische Logik ............................................................ 17 

3.2 Mouffe und ihr linker Populismus ........................................................................... 22 

4 Agonistischer Pluralismus versus linken Populismus? ........................... 27 

4.1 Mouffes Politikverständnis und der Vorwurf der Fundamentalontologie................ 27 

4.2 Mouffes radikaldemokratisches Projekt und der Vorwurf der Ultra-Politik ............ 29 

4.3 Demokratische und populare Kämpfe ...................................................................... 34 

4.4 Linker Populismus und agonistischer Pluralismus ................................................... 36 

4.5 Praktische Konsequenzen ......................................................................................... 39 

Schlussbetrachtung ........................................................................................... 41 

Literatur ............................................................................................................. 43 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 
 

Einleitung 

Seit einigen Jahren erlebt die Parole ÄWir sind das Volk!³ eine bedeutsame Renaissance auf 

Deutschlands Marktplätzen. War sie einst die Losung der friedlichen Revolution gegen die 

DDR-Diktatur, so steht sie seit spätestens 2015 in fester Assoziation mit Ärechtspopulistischen³ 

Bewegungen. ÄPopulistisch³, weil diese Bewegungen für sich beanspruchen, die Gesamtheit 

des Volkes zu verkörpern (Laclau 2022). ÄRechts³, weil sie ihre Konstruktion des Volkes auf 

ein antiegalitäres, völkisch-rassistisches Fundament stützen.  

Für Chantal Mouffe (2020a) ist die Erscheinung derartiger Bewegungen Ausdruck einer post-

demokratischen und postpolitischen Entwicklung, verursacht durch die Marginalisierung de-

mokratischer Ideale wie Volkssouveränität und Gleichheit im Zuge einer Hegemonie neolibe-

raler Wertvorstellungen, Praktiken und Institutionen. Im Gegensatz zur politischen Linken sind 

die rechtsextremen Kräfte freilich nicht an der Wiederherstellung dieser Ideale interessiert, al-

lerdings wissen sie die Krise der neoliberalen Hegemonie für ihre völkisch-nationalistischen 

Absichten zu nutzen. Den sozialdemokratischen Parteien wirft Mouffe vor, nicht nur blind für 

ebene jene Krise zu sein, sondern im Kontext von ÄNew Labour³ Teil des Problems geworden 

zu sein (ebd.). In ihrem Essay Für einen linken Populismus (2020a) fordert Mouffe die sozial-

demokratischen Kräfte daher auf, sich von ihren neoliberalen Irrwegen zu befreien und die 

Krise der neoliberalen Hegemonie für eine linkspopulistische Intervention zur Radikalisierung 

der Demokratie zu nutzen. 

Dabei gilt es, Populismus keinesfalls im Widerspruch zu Demokratie zu begreifen. Ernesto 

Laclau (2022) zufolge ist Populismus keine demokratiegefährdende Pathologie der Massen, 

sondern erst eine Möglichkeitsbedingung von Demokratie. Die affektive Konstruktion eines 

Volkes durch die antagonistische Zweiteilung des diskursiven Raums sei nicht nur populistisch, 

sondern zugleich einer politischen Logik inhärent (ebd.: 190). Es ist das Verhältnis von Popu-

lismus und Pluralismus, bzw. letztendlich von Demokratie und Liberalismus, das auf dem Spiel 

steht. Im Gegensatz zum Antiliberalismus eines Carl Schmitt schließen sich für Chantal Mouffe 

(2018) beide Denkschulen nicht aus, ihr Verhältnis ist jedoch von einem Paradoxon geprägt. 

Mouffes Äagonistischer Pluralismus³ (ebd.) bringt das Paradoxon, zwischen der exklusiven und 

totalisierenden Logik des demokratischen Populismus einerseits sowie der inklusiven Logik 

des liberalen Menschenrechtsdiskurses andererseits, auf den Begriff. Er umfasst damit eine per-

manente, hegemoniale Aushandlung zwischen sich einander affizierenden Vorstellungen der 

demokratischen und liberalen Tradition. Mouffes moderne liberale Demokratie ist 



 

2 
 

gekennzeichnet von einem hegemonialen Konsens über ihr ethisches Fundament und gleichzei-

tig von einem agonistischen Dissens über die Interpretation jenes Fundaments (Mouffe 2018: 

104±105). Dadurch gelingt es ihr, den radikalen Antagonismus eines Carl Schmitts zu domes-

tizieren und Demokratie und Pluralismus zusammenzudenken. 

Eine Frage, die sich dabei aufdrängen muss, lautet: Wie viel Dissens um die Deutung von Frei-

heit und Gleichheit hält eine politische Gesellschaft aus, ehe einer der beiden Werte derart ra-

dikalisiert wird und den Konsens als Gesamtheit infrage stellt? Mit ihrer Forderung nach einer 

populistischen Intervention zur Wiederbelebung jenes politischen Dissenses durch die Kon-

struktion kollektiver Identitäten entlang einer Frontlinie zwischen einer progressiv-egalitären 

Bürgeridentität und einer neoliberalen Oligarchie bleibt Mouffe eine theoretisch ausformulierte 

Antwort auf die Frage schuldig, ob dieser Konflikt tatsächlich zwischen GegnerInnen oder 

FeindInnen1 ausgetragen werden sollte. Steht die populistische Logik mit ihrer Intensivierung 

des Antagonismus dem liberalisierten, agonistischen Pluralismus und dessen Einhegung des 

Antagonismus nicht entgegen? Schließt ein popularer Kampf zwischen zwei dichotomen La-

gern nicht die Möglichkeiten einer Verständigung über einen liberaldemokratischen Konsens 

aus? Werden die links-progressiven, egalitären Ziele damit wirklich erreicht ± oder droht letzt-

endlich doch Schmitt mit seiner antiliberalen Kampfrhetorik recht zu behalten? 

Genau diesen Fragen wird sich die nachfolgende Arbeit widmen. Konkret soll den Fragen nach-

gegangen werden, inwieweit Mouffes linker Populismus mit seiner populistischen Logik und 

ihre demokratietheoretische Vorstellung eines agonistischen Pluralismus sich miteinander ver-

einbaren lassen und welche praktischen Konsequenzen sich hieraus ergeben. Die schriftliche 

Darlegung gliedert sich hierfür in vier zentrale Teile. Ausgehend von einer politiktheoretischen 

Einordnung Mouffes, sollen ihre Diskurs- und Hegemonietheorie umrissen und vorgestellt wer-

den. Darauf aufbauend soll mit Bezug auf Carl Schmitt ihre Demokratietheorie, vor allem der 

Kernbegriff des Äagonistischen Pluralismus³, einer näheren, rekonstruierenden Betrachtung un-

terzogen werden. Im Anschluss soll die von Ernesto Laclau beschriebene populistische Logik 

eingeführt und mit Blick auf Mouffes linken Populismus theoretisch vergegenwärtigt werden. 

Im letzten Teil soll sich nach einer Befassung mit relevanten Kritikpunkten von Oliver Flügel-

Martinsen und Christian Volk dann der konkreten Diskussion, inwiefern ein linker Populismus 

zusammen mit dem agonistischen Pluralismus denkbar ist, zugewendet werden. Abgeschlossen 

 
1 Geschlechtergerechte Sprache ist auch im wissenschaftlichen Diskurs wichtig, deswegen soll mit der Verwen-
dung des ÄI³-Binnenmajuskels bei direkten Geschlechtsbezeichnungen nachfolgend kenntlich gemacht werden, 
dass stets alle Geschlechter mitsignifiziert werden sollen. 



 

3 
 

soll die Arbeit mit einer kurzen Zusammenfassung der gewonnenen Erkenntnisse, einem Über-

blick über offene Fragen und einer knappen Beurteilung der wichtigsten Einsichten werden. 

1 Chantal Mouffe 

Chantal Mouffe zählt zu den namhaftesten VertreterInnen kritischer politischer Theorie der Ge-

genwart. Das Besondere an Mouffe ist dabei, dass sich ihre Resonanz nicht auf rein akademi-

sche politiktheoretische Diskussionen beschränkt, sondern auch jenseits von Universitäten bei 

politischen PraktikerInnen Anklang findet (Flügel-Martinsen/Marchart 2014). Nicht zuletzt ihr 

Plädoyer für eine linkspopulistische Intervention zeigt, dass es Mouffe nicht nur um das bloße 

Theoretisieren von Wissen geht, sondern auch darum, dieses Wissen in den Dienst praktisch-

normativer Zwecke zu stellen. Hierin offenbart sich ihre Bedeutung für eine progressive, post-

moderne Linke. 

1.1 Postmoderne und Poststrukturalismus 

Wissenschaftstheoretisch bewegt sich Mouffe im Kontext postmoderner Ansätze. Postmoderne 

Perspektiven lösen sich von den großen Metaerzählungen der Moderne (Lyotard 1992). An die 

Stelle letztbegründbarer Wahrheiten des Universalismus und Rationalismus der Aufklärung tritt 

eine unauflösliche, Äradikale Pluralität³ (Prechtl/Burkard 2008: 473) von Geisteshaltungen. Für 

Mouffe bedeutet dies eine postfundamentalistische Überwindung des Marxismus mit seinem 

teleologischen Historismus und essentialistischen Totalitätsbegriff. Ihr intellektuelles Vorha-

ben bewegt sich folglich auf einem antiessentialistischen, Äpost-marxistischen Terrain³ 

(Laclau/Mouffe 2020: 34). Während sie zusammen mit Ernesto Laclau das epistemologische 

Erbe der Aufklärung verabschiedet, halten beide am politischen Vermächtnis der Moderne, der 

liberalen Demokratie, fest (Hintz/Vorwallner 2020: 12). Eine postmoderne Neufassung dieses 

Vermächtnisses in Form radikaler Demokratie gestaltet sich als ihr zentrales theoretisches An-

liegen. 

In enger Verbundenheit zum Postmodernismus bewegen sich Mouffe und Laclau vor allem auf 

dem Gebiet des Poststrukturalismus. Dieser beschreibt eine bestimmte Denkrichtung, die sich 

in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts vor allem aus dem linguistischen Strukturalismus 

Ferdinand de Saussures entwickelte (Münker/Roesler 2012). Der Strukturalismus rückt die Be-

ziehungen zwischen einzelnen semiotischen Elementen eines geschlossenen sprachlichen 

Struktursystems in den Mittelpunkt. Sprache wird zu einem sozialen Konstrukt, die Verbindung 

zwischen Signifikat und Signifikanten somit willkürlich (Münker/Roesler 2012: 1±7). Sinn und 



 

4 
 

Bedeutung entstehen jenseits des bewussten Subjekts sprachimmanent durch ein Netz aus sich 

in ihrer semiotischen Differenz negativ bestimmenden Signifikanten (ebd.). Im Zuge des lingu-

istic turn gerät Sprache als Grundlage menschlichen Denkens in das Zentrum philosophischer 

Betrachtungen (Prechtl/Burkard 2008: 342). Dadurch überträgt sich der linguistische Struktu-

ralismus methodisch auf zahlreiche Gebiete der Geistes- und Sozialwissenschaften. Der Post-

strukturalismus hingegen kennzeichnet nun die Überwindung des Strukturalismus. Er über-

nimmt die grundlegende Annahme, dass Sinn nicht ein Produkt eines bewussten Subjekts, son-

dern Ergebnis sprachlicher Struktur ist (Münker/Roesler 2012: 28±36). Gleichzeitig verwirft er 

die metaphysische Vorstellung eines transhistorischen, geschlossenen und sprachlich fixierten 

Struktursystems als totalitär und theoretisiert dieses stattdessen als kontingent, radikal offen 

und letztlich unmöglich zu determinieren (ebd.; Prechtl/Burkard 2008: 473). Für Mouffe und 

Laclau (2020) spielen die Offenheit der Strukturen und der kontingente Versuch der Schließung 

jener Strukturoffenheit die entscheide Rolle, da sie die Wirkungslogik diskursiver Macht aus-

drücken. Der omnipräsenten Macht gelingt es zwar nie, die konstitutive Offenheit der Bedeu-

tungsstrukturen völlig zu schließen, es gelingt ihr aber sehr wohl, jene Sinnstrukturen zu stabi-

lisieren (ebd.). Diesen Zustand nennen sie unter Rückgriff auf Antonio Gramsci Hegemonie. 

Das Verständnis der hegemonialen Logik wird zur Voraussetzung, um das genuin Politische zu 

erfassen. 

1.2 Eine Dekonstruktion des Marxismus und poststrukturelle Diskurstheorie 

Im Anschluss an die theoretische Verortung Mouffes im postmodernen und poststrukturalisti-

schen Feld soll sich nun ihrer mit Ernesto Laclau gemeinsamen Diskurs- und Sozialtheorie ge-

widmet werden. Neben dem semiologisch-linguistischen Strukturalismus eines Saussure und 

dem Hegemoniebegriff eines Gramsci nehmen Mouffe und Laclau intellektuelle Anleihen bei 

den psychoanalytischen Ansätzen Freuds und Lacans sowie bei Derridas Methodik der Dekon-

struktion (Nonhoff 2007: 7).  

Ausgangspunkt ihrer Theorie des Sozialen und damit untrennbar verbunden des Politischen ist 

zunächst die Dekonstruktion der marxistischen Metaphysik. Hierfür beschäftigen sich Mouffe 

und Laclau (2020) in ihrem Hauptwerk Hegemonie und radikale Demokratie vor allem mit 

DenkerInnen der Zweiten Internationalen wie Karl Kautsky, Rosa Luxemburg, Eduard Bern-

stein und Georges Sorel. Kerngegenstand ihrer Kritik ist der orthodoxe Marxismus und dessen 

hegelianischer Geschichtsdeterminismus sowie dessen rationalistischer Ökonomismus. Dem 

orthodoxen Marxismus zufolge, wie vor allem von Kautsky vertreten, lässt sich die Totalität 



 

5 
 

des historischen Verlaufs aus der rationalen Entwicklung der ökonomischen Produktionsver-

hältnisse erschließen (Laclau/Mouffe 2020: 50±62). Für das Soziale bedeutet dies, dass sich 

gesellschaftliche Klassen wie das Proletariat und die Bourgeoisie mit distinkten materiellen 

Interessen durch ihre historisch notwendige Stellung innerhalb der kapitalistischen Produkti-

onsverhältnisse objektiv konstituieren (ebd.). Wenngleich es mit Luxemburgs ÄSpontaneismus³ 

(ebd.: 41), Sorels ÄLogik der Kontingenz³ (ebd.: 71) und Gramscis Konzeption kultureller ÄHe-

gemonie³ (ebd.: 99±100) durchaus Bestrebungen gab, sich vom Historismus und Ökonomismus 

des Marxismus zu befreien, so bleiben alle Weiterentwicklungen letztlich immer dem essenti-

alistischen Klassenreduktionismus verhaftet (ebd.: 109±123). Es sind vor allem der dogmati-

sche Essentialismus, Rationalismus und Universalismus, die Mouffe und Laclau entsprechend 

einem postmodernen Verständnis zurückweisen. 

Für Mouffe und Laclau gibt es aus poststruktureller Perspektive keine objektiv erfassbare und 

sinnhaft fixierte Struktur der Gesellschaft. Ihnen zufolge wird soziale Wirklichkeit stattdessen 

diskursiv konstruiert (Nonhoff 2007: 9). Das ÄFeld der Diskursivität³ (Laclau/Mouffe 2020: 

146)2 ist dabei immerzu offen und überdeterminiert. Jede Sinnstrukturierung ist grundsätzlich 

möglich ± aber sie ist eben nicht notwendig, sondern schlichtweg kontingent (ebd.: 145±149). 

Die Loslösung vom ökonomischen Determinismus des Marxismus und die ontologische Zu-

wendung zur Kontingenz eines jeden Diskurses ist die Kernvoraussetzung für Mouffe und 

Laclaus Diskurstheorie.  

Ein Diskurs bezeichnet, ihrer Theorie entsprechend, eine Äaus der artikulatorischen Praxis her-

vorgehende strukturierte Totalität³ (Laclau/Mouffe 2020: 139). Eine Artikulation wiederum 

versteht sich als Praxis der Relationierung einzelner überdeterminierter und daher flottierender 

Elemente, die sich erst in Beziehung und Differenz zueinander als sinnhafte Einheiten, bzw. 

Momente, identifizieren (ebd.). Ein Diskurs umfasst somit eine Reihe von differentiell artiku-

lierten Momenten, die ihre Bedeutung in zentralen diskursiven Knotenpunkten partiell fixieren 

(ebd.: 148). Derartige Knotenpunkte sind wiederum die eigentliche Grundvoraussetzung aller 

sinnhafter Differenzsysteme (Nonhoff 2007: 9). Im Zuge der kontingenten Sinnfixierung beru-

hen alle Diskurse jedoch auf einem radikalen Ausschluss alternativer Bedeutungsanordnungen 

(Laclau/Mouffe 2020: 145±149). Durch eben diesen Ausschluss reduziert ein Diskurs flottie-

rende Elemente mit Bedeutungsüberschüssen zu artikulierten Momenten mit einer festgesetzten 

Bedeutung (Jørgensen/Phillips 2004: 28). Jede Grenzziehung zwischen der differentiellen 

 
2 Hervorhebung wie im Original. 



 

6 
 

Objektivität des Diskurses und der Negativität des Ausgeschlossenen ist allerdings antagonis-

tisch (Laclau 2007: 67). Der ÄAntagonismus [«] konstituiert die Grenzen jeder Objektivität, 

die sich als partielle und prekäre Objektivierung enth�llt³ (Laclau/Mouffe 2020: 161)3. Der 

Antagonismus untergräbt damit jede objektive Sinnfestsetzung. Verantwortlich hierfür ist die 

der Differenz entgegengesetzte Logik der Äquivalenz. Alle sinnhaften Elemente verhalten sich 

in Bezug auf diese beiden Logiken ambivalent und sind in ihrer Identität konstitutiv gespalten 

(Laclau 2007: 67). Einerseits stehen sie im Diskurs als artikulierte Momente in einer sinnhaften 

Differenzbeziehung zueinander, andererseits befinden sie sich als Gesamtheit eines Diskurses 

in einem Sinn unterminierenden Äquivalenzverhältnis zu allem jenseits des antagonistischen 

Ausschlusses (Laclau/Mouffe 2020: 163±164; Laclau 2007: 67). Die Logik der Differenz und 

Äquivalenz stehen somit in einem unauflöslichen Spannungsverhältnis und verunmöglichen 

jede Schließung des Diskurses. Ein Diskurs kann sich folglich niemals als vollständige Totalität 

konstituieren. Um diese Unvollständigkeit dennoch zu repräsentieren und Bedeutungssysteme 

überhaupt zu ermöglichen, bedarf es leerer Signifikanten (ebd.: 65±77). Leere Signifikanten 

können Laclau zufolge als ÄSignifikant[en] ohne Signifikat³ (ebd.: 65) verstanden werden, da 

sie eine Totalität zu signifizieren ersuchen, die wiederum konstitutiv unmöglich zu signifizieren 

ist. Nur durch die Bildung von Äquivalenzketten und die Entleerung bzw. Disartikulation aller 

Differenzen Äkann [ein] System sich selbst als Totalität bezeichnen³ (ebd.: 69). Durch diesen 

unmöglichen Akt der Selbstbezeichnung, bei dem ein partikulares Element einer Äquivalenz-

kette seine partikulare Bedeutung nahezu entleert und den Diskurs als Totalität zu signifizieren 

beansprucht, wird Signifikation überhaupt möglich (ebd.: 70±77).  

Dieser Kampf um Bedeutungsfestsetzung und die Bereitstellung leerer Signifikanten ist nach 

Mouffe und Laclau ein Kampf um Hegemonie. Den Begriff der Hegemonie entlehnen sie An-

tonio Gramscis Theorie kultureller Hegemonie und befreien ihn von seinem essentialistischen 

Erbe. In Hegemonie und radikale Demokratie definieren Mouffe und Laclau hegemoniale Prak-

tiken als Praktiken, die in einem von Antagonismen durchzogenen Raum um die Etablierung 

zentraler diskursiver Knotenpunkte konkurrieren (Laclau/Mouffe 2020: 147±148). In seinen 

späteren Arbeiten ergänzt Laclau (2007, 2022) unter Bezugnahme von psychoanalytischen Er-

kenntnissen Lacans, dass hegemoniale Praktiken vor allem auf die symbolisch-affektive Reprä-

sentation der unerreichbaren Universalität dieser Knotenpunkte in Form von leeren Signifikan-

ten abzielen. 

 
3 Hervorhebung wie im Original. 



 

7 
 

1.3 Eine postmarxistische Gesellschaftstheorie und das Politische 

Seine volle Bedeutung entfaltet Gramscis Hegemoniebegriff allerdings erst im Bereich des So-

zialen. Wie eingangs erwähnt, betrachten Mouffe und Laclau gesellschaftliche Strukturen und 

die ihr unterworfenen Subjekte als diskursiv konstruiert. Die Gesellschaft als Gesamtheit aller 

Subjekte kann als ein überdeterminierter, heterogener Raum betrachtet werden, in welchem 

kollektive Identitäten stets den Logiken der Differenz und Äquivalenz ausgeliefert sind. Kol-

lektive Identitäten nehmen hierbei die zentrale Rolle ein. Sie entstehen dadurch, dass Subjekte 

auf affektiver Ebene im Sinne Freuds libidinöse Bindungen untereinander bilden, und sind die 

eigentliche Grundvoraussetzung aller menschlichen Gesellschaftlichkeit (Mouffe 2020b: 36). 

Eine kollektive Identität, das ÄWir³, kann sich diskurstheoretisch allerdings nur ex negativo 

durch eine differentielle Abgrenzung zu einem ÄSie³ sinnhaft konstituieren (ebd.: 23). Jedes 

kollektive ÄWir³ ist notwendigerweise auf das von der eigenen Identität ausgeschlossene An-

dere, das ÄSie³, angewiesen, da sonst jede differentielle Sinngenerierung unmöglich wäre 

(ebd.). Eine Wir-Sie-Beziehung muss Mouffe zufolge nicht zwangsläufig antagonistisch im 

Sinne der von Carl Schmitt beschriebenen Freund-Feind-Unterscheidung4 sein, gleichwohl ver-

fügt sie jederzeit über das Potential dazu (ebd.: 24). Alle sozialen Identitäten sind im Zuge ihrer 

Überdeterminierung und dem Wechselspiel der Logik der Äquivalenz und Differenz immer nur 

prekär und teilweise fixiert (Reckwitz 2004: 43). Eine Gesellschaft kann sich ± wie jeder Dis-

kurs ± niemals vollständig konstituieren (Laclau/Mouffe 2020: 163). Dennoch gibt es Versuche, 

diese Unvollständigkeit zu überwinden. Sie sind Gegenstand hegemonialer Auseinandersetzun-

gen. Entsprechend dem bereits genannten Konzept leerer Signifikanten reklamieren dabei par-

tielle Gruppensubjekte mit bestimmten kollektiven Identitäten die unerreichbare Totalität der 

Gesellschaft zu repräsentieren (Reckwitz 2004: 44). Gelingt es ihnen im Sinne Gramscis, diese 

vermeintliche soziale Einheit konsensual zu stabilisieren, kann von Hegemonie gesprochen 

werden (ebd.). Jede Hegemonie basiert damit allerdings auf einem Ausschluss alternativer ge-

sellschaftlicher Einheits- und Ordnungsvorstellungen (Mouffe 2020b: 27). Welche Einheitsvor-

stellungen, bzw. welche leeren Signifikanten, sich durchsetzen und hegemonisiert werden, ist 

letztlich eine Frage der aus der Unebenheit des sozialen Raums resultierenden gesellschaftli-

chen Machtverhältnisse (ebd.; Laclau 2007: 73, 77-78). ÄMacht ist für das Gesellschaftliche 

konstitutiv, weil das Gesellschaftliche ohne die ihm seine Form gebenden Machtverhältnisse 

nicht sein könnte³ (Mouffe 2020b: 27). Der von Antagonismen durchzogene Wettstreit um ge-

sellschaftliche Vorherrschaft zwischen einer hegemonialen, scheinbar Änatürlichen³, 

 
4 Vgl. Schmitt 1991: 26. 



 

8 
 

Ägottgewollten³ oder Ärationalen³ sozialen Einheit und kontrahegemonialen Projekten, die die 

Allgemeingültigkeit dieser nur kontingenten Einheit als Partikularität zu entlarven und zu dis-

artikulieren versuchen, ist der Lokus des Politischen (ebd.). Das Gesellschaftliche ist demzu-

folge immer ein kontingentes Produkt des Politischen. 

An diesem Punkt wird Mouffes Differenzierung zwischen Politik und Politischem bedeutsam. 

Mit Rekurs auf Heideggers ontisch-ontologische Differenz verortet Mouffe ÄPolitik³ auf der 

ontischen und das ÄPolitische³ auf der ontologischen Ebene (Mouffe 2020b: 15±16). Während 

das Politische den jeder Gesellschaft inhärenten Antagonismus bezeichnet, umfasst Politik Ädie 

Gesamtheit der Verfahrensweisen und Institutionen³ (ebd.: 16), die eine gesellschaftliche Ord-

nung stabilisieren und das antagonistische Wesen menschlichen Zusammenlebens organisieren 

(ebd.; Mouffe 2018: 102±103). Die Politik wird dabei maßgeblich vom ihr zugrunde liegenden 

Politischen beeinflusst und es ist ihre Herausforderung die antagonistische Dimension des Po-

litischen zu Äsublimier[en]³ (Mouffe 2020b: 31)5. Das ÄPrimat des Politischen³ (Flügel-Mar-

tinsen/Marchart 2014: 198) über die Politik und die Frage der Zivilisierung des ihm immanen-

ten Antagonismus durch eine adäquate Institutionalisierung des politischen Konflikts und durch 

Bereitstellung entsprechender Subjektpositionen geraten in der Folge zur wichtigsten Frage-

stellung von Mouffes Demokratietheorie.6  

2 Plurale Demokratie und die Zähmung des Politischen 

Im Anschluss an die vorangegangene Aufarbeitung von Mouffes und Laclaus Gesellschaftsthe-

orie und die Herleitung des Begriffs des Politischen kann sich nun mit den daraus folgenden 

Implikationen für die plurale Demokratie befasst werden. Das Prädikat Äplural³ ist hierbei von 

entscheidender Bedeutung. Mit dem Ende des Ancien Régime und der Loslösung von letzten 

Gewissheiten wurde Macht zu einer für die moderne liberale Demokratie wesensgebenden 

Leerstelle, um die sich ein pluraler Wettbewerb der symbolischen Repräsentation entwickelte 

und institutionalisierte (Lefort 1988: 16±20). Während die Exklusions- und Äquivalenzlogik 

des Antagonismus dazu tendieren, symbolische Differenzen in der Gesellschaft zu beseitigen, 

ist die Anerkennung von legitimen Differenzen die Kernerrungenschaft moderner, liberalisier-

ter Demokratien (Mouffe 2018: 34). Demokratie und liberaler Pluralismus teilen Mouffe zu-

folge jedoch keinen notwendigen Zusammenhang, sondern entspringen im Gegenteil mitunter 

zwei entgegengesetzten Logiken, die sich nur in einem grundsätzlichen Spannungsverhältnis 

 
5 Einführung des Begriffs im Original durch Guillemets, bzw. Spitzzeichen, hier kontextuell wiedergegeben 
durch eine Kursivstellung. 
6 Vgl. hierfür v. a. Mouffe 2018, 2016. 



 

9 
 

miteinander vereinbaren lassen (ebd.: 20±22). Diese Behauptung erfordert aber zuallererst eine 

theoretische Beschäftigung mit Carl Schmitt. 

2.1 Carl Schmitt und das Verhältnis von Demokratie und liberalem Pluralismus 

Carl Schmitt ist sicherlich eine umstrittene Quelle für theoretische Anleihen. Er gilt als ÄToten-

gräber von Weimar³ (Ottmann 1990: 61) und vertritt einen entschiedenen Antiliberalismus. 

Schmitts Feindseligkeit gegenüber der Weimarer Republik und sein intellektuelles Agieren zu-

gunsten der Nationalsozialisten führen vor dem Hintergrund der NS-Diktatur nicht zu Unrecht 

zu einer liberalen Grundskepsis bei seiner Rezeption. Nichtsdestotrotz finden sich bei Schmitt 

zentrale Einsichten über theoretische Unzulänglichkeiten des politischen Liberalismus. Für 

Mouffe leistet Schmitt einen wichtigen Beitrag, einerseits zum Verständnis des antagonisti-

schen Wesens des Politischen und andererseits zur Anerkennung der Widersprüchlichkeiten 

zwischen Demokratie und Liberalismus (Oppelt 2014: 267). Insbesondere Schmitts Diskussion 

über die (Un-)Vereinbarkeit von Demokratie und Liberalismus ist für Mouffe von großer theo-

retischer Bedeutung.7 

Ausgangspunkt für die Befassung mit Schmitt stellt sein Verständnis des Politischen dar. Libe-

ralen wirft er vor, im Zuge ihres methodologischen Individualismus unfähig zu sein, das genuin 

Politische zu begreifen. 

ÄIn einer �beraus systematischen Weise umgeht oder ignoriert das liberale Denken den Staat und 

die Politik und bewegt sich statt dessen in einer typischen, immer wiederkehrenden Polarität von 

zwei heterogenen Sphären, nämlich von Ethik und Wirtschaft, Geist und Geschäft, Bildung und 

Besitz. Das kritische Mißtrauen gegen Staat und Politik erklärt sich leicht aus den Prinzipien eines 

Systems, für welches der Einzelne terminus a quo und terminus ad quem bleiben muß.³ (Schmitt 

1991: 69±70) 

Die Fixierung auf das Individuum mache sie blind gegenüber dem konstitutiven Stellenwert 

von kollektiven Identitäten für das Politische (Mouffe 2020b: 18). Für Schmitt liegt die Spezifik 

des Politischen in einer immerwährenden realen Möglichkeit der ÄUnterscheidung von Freund 

und Feind³ (Schmitt 1991: 26)8. Jeder gesellschaftliche Gegensatz verfügt über das Potential, 

solange er Menschen in Freund und Feind einzuteilen vermag, sein partikulares Sachgebiet zu 

transzendieren und ein politischer Gegensatz zu werden (ebd.: 36±37). Ein politischer Antago-

nismus offenbart Äden äu�ersten Intensitätsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer 

 
7 Vgl. hierbei für die folgenden zwei Unterkapitel meine Auseinandersetzung im Rahmen einer vorangegange-
nen Hausarbeit: Meier, Maximilian 2022: Chantal Mouffe und Carl Schmitt: Schließen sich Demokratie und Li-
beralismus gegenseitig aus? (Ludwig-Maximilians-Universität: Unveröffentlichte Hausarbeit), München. 
8 Hervorhebung wie im Original. 



 

10 
 

Assoziation oder Dissoziation³ (ebd.: 27). An diesem Punkt ist Schmitt mit seiner Betonung 

der antagonistischen Relationalität kollektiver Identitäten für Mouffe (2020b: 23) und ihre post-

strukturelle Theorienperspektive sehr anschlussfähig. Gleichzeitig wird er an dieser Stelle je-

doch auch zur Herausforderung, da Schmitt die Konsequenzen seines Denkens klar ausformu-

liert. Denn der Feind ist für Schmitt (1991: 27, 29) kein einfacher Diskussionsgegner oder wirt-

schaftlicher Konkurrent, sondern der existenziell Fremde, der durch seine Andersheit die eigene 

Existenz negiert und bekämpft werden muss. Das zieht die allgegenwärtige Möglichkeit des 

Kampfes über Leben und Tod als letztmögliche Form des Antagonismus nach sich (ebd.: 33). 

Krieg stellt für Schmitt ohne Wertungen Änur die äußerste Realisierung der Feindschaft³ (ebd.) 

dar.  

Mit der Unversöhnlichkeit politischer Antagonismen geht die Notwendigkeit der Entscheidung 

einher ± für Schmitt eine weitere blinde Stelle des Liberalismus. Als Folge seiner Unfähigkeit, 

das Politische zu begreifen, und des Verharrens im Bereich der Ökonomie und Ethik, müsse 

der Liberalismus das Momentum der Entscheidung verleugnen und sich mit Äewiger Diskus-

sion³ (Schmitt 1991: 71) begnügen. 

ÄSein Wesen ist Verhandeln, abwartende Halbheit, mit der Hoffnung, die definitive Auseinander-

setzung, die blutige Entscheidungsschlacht könnte in eine parlamentarische Debatte verwandelt wer-

den und lie�e sich durch ewige Diskussion ewig suspendieren³ (Schmitt 2004: 67) 

Der liberale Parlamentarismus mit seinem Glauben an Ägovernment by discussion³ (Schmitt 

2017: 12), wobei jeder gesellschaftliche Antagonismus kraft vernünftiger Argumente und der 

Bereitschaft, sich überzeugen zu lassen, in einer metaphysisch rationalen Konsensentscheidung 

aufgelöst werden könne, entspricht Schmitt (2017: 9±11) zufolge längst nicht mehr der empiri-

schen Wirklichkeit seiner Zeit. Stattdessen beobachtet er ein zu einem Äpraktisch-technischen 

Mittel³ (Schmitt 2017: 13) degeneriertes Parlament, in dem öffentliche Fragen zu ÄBeute- und 

Kompromißobjekte[n] von Parteien³ (ebd.: 8) verkommen seien und in dem es alleinig um par-

tikulare Eigeninteressen, Regierungsmehrheiten und letztlich Macht ginge (ebd.: 9±11). Damit 

sei der liberale Parlamentarismus, neben dem Bolschewismus und Faschismus, nur eine Me-

thode der demokratischen Willens- und Entscheidungsfindung und stehe keinesfalls in einem 

notwendigen Zusammenhang mit Demokratie (ebd.: 21±23). Demokratie fuße nach Schmitt auf 

einer Reihe von sinnhaften Einheiten, vor allem der ÄIdentität von Regierenden und Regierten³ 

(ebd.: 35) und der ÄIdentität von Gesetz und Volkswillen³ (ebd.). Die Herrschaft der volonté 

générale im Sinne Rousseaus (2010), eines metaphysisch Äwahren³ Volkswillens, ist somit 

auch nach Schmitt das zentrale Merkmal von Demokratie (Schmitt 2017: 35). Daraus ergibt 



 

11 
 

sich für ihn allerdings das Urproblem jeder Demokratie, nämlich die Problematik der ÄIdenti-

fikation³ (ebd.) des Äwahrhaftigen³ Gemeinwillens. Entscheidend ist die Erkenntnis, dass der 

liberale Parlamentarismus eben nur eine Methode der Willensbildung unter anderen ist und für 

Schmitt vor allem eine besonders dysfunktionale Methode. 

Aus Schmitts Begriff des Politischen, seiner Konzeption identitärer Demokratie und der Not-

wendigkeit der Dezision ergeben sich mit Blick auf Demokratie und Pluralismus weitreichende 

Konsequenzen. Diese können durch folgende Zusammenfassung von Schmitts (2017) Argu-

mentation expliziert werden: Demokratie erfordert die Identifikation eines einheitlichen Volks-

willens; dieser Volkswille ist der politische Wille einer politischen Einheit namens Volk; damit 

eine politische Einheit aber politisch sein kann, muss sie auf einer Freund-Feind-Unterschei-

dung beruhen, und damit sie einig sein kann, muss sie in Bezug auf diese Unterscheidung ho-

mogen sein. 

ÄJede wirkliche Demokratie beruht darauf, daß nicht nur Gleiches gleich, sondern, mit unvermeid-

licher Konsequenz, das Nicht-gleiche nicht gleich behandelt wird. Zur Demokratie gehört also not-

wendig erstens Homogenität und zweitens ± nötigenfalls ± die Ausscheidung oder Vernichtung des 

Heterogenen³ (Schmitt 2017: 13±14). 

Demokratie basiere einerseits auf einer Gleichartigkeit innerhalb des Demos und andererseits 

auf einem Ausschluss aller Ungleichartigkeit vom Demos. Für Schmitt impliziert Gleichartig-

keit eine essentielle ÄSubstanz der Gleichheit³ (Schmitt 2017: 14)9. Exemplarisch nennt er hier 

eine geteilte tugendhafte, religiöse oder nationale Substanz einer Gemeinschaft (ebd.). Worin 

diese Substanz der Gleichheit auch bestehen mag, wichtig ist für Schmitt (Schmitt 2017: 14) 

vor allem, dass sie stets die Möglichkeit der Ungleichheit offenbart. Das hat zwei schwerwie-

gende Folgen: Erstens wird die Vorstellung einer ÄMenschheitsdemokratie³ (ebd.: 16) auf 

Grundlage einer universellen Menschengleichheit zu einer liberalen Äindividualistisch-humani-

täre[n] Moral und Weltanschauung³ (ebd.: 18) degradiert. Sie ist für Schmitt (ebd.: 16±18) nur eine 

liberale Illusion, da sie der konstitutiven Möglichkeit der Ungleichheit entbehrt und folglich nur 

eine substanzlose, apolitische Gleichheit darstellt, die der politischen und demokratischen Notwen-

digkeit der Exklusion entgegensteht. Zweitens muss Schmitts identitäre Demokratie vor dem Hin-

tergrund seines Politikverständnisses jede Möglichkeit eines liberalen Pluralismus zwangläufig ne-

gieren. Demokratie erfordert für ihn (ebd.: 13±14) Homogenität und die Beseitigung alles Hetero-

genen innerhalb eines Staates, einer politischen Einheit. Parteienpluralismus und eine Pluralität von 

innerstaatlichen Gegensätzen sind für Schmitt (1991: 32) undenkbar, da sie jede politische Einheit, 

 
9 Hervorhebung im Original durch Sperrschrift, hier wiedergegeben durch Kursivstellung. 



 

12 
 

jede Einheit des Volkes unterminieren und letzten Endes immer die Möglichkeit des Bürgerkrieges, 

in Tradition reaktionären Denkens die völlige Unordnung, hervorzurufen vermögen. Für Schmitt 

existiert lediglich die Möglichkeit eines ÄPluralismus der Staatenwelt³ (ebd.: 54), in welchem ho-

mogene politische Gemeinschaften das politisch Fremde jenseits ihrer Staatsgrenzen dislozieren. 

Gegeben die antagonistische Dimension seines Begriffs des Politischen und sein Beharren auf ei-

nem substantiell homogenen Demos, muss Schmitt zu der Schlussfolgerung kommen, dass Demo-

kratie und liberaler Pluralismus sich letztlich unversöhnlich gegenüberstehen. 

2.2 Mouffe und ihr agonistischer Pluralismus 

Chantal Mouffe teilt Schmitts Postulat über die gänzliche Unvereinbarkeit von Demokratie und 

Pluralismus nicht. Dennoch gibt sie Schmitt in einigen Punkten recht. Schmitts ontologischer 

Begriff des Politischen, die Konflikthaftigkeit des Sozialen, findet in Mouffes gesellschaftsthe-

oretischen Überlegungen in Bezug auf die Bedeutung kollektiver Identitäten, der Kontingenz 

des Politischen und dem für das Politische konstitutiven Antagonismus starken Anklang und 

Zustimmung (Mouffe 2020b: 22±25). Darauf aufbauend gesteht sie Schmitt auch zu, dass De-

mokratie auf der Identifikation eines Volkes als politische Einheit und daher auf der ÄNotwen-

digkeit irgendeiner Art von ÃHomogenitätµ³ (Mouffe 2018: 65) beruht. Diese Notwendigkeit 

offenbart das für die Demokratie konstitutive Moment des Ausschlusses (ebd.: 54±57). Damit 

ein Demos politisch sein kann, muss ihm eine Wir-Sie-Unterscheidung zugrunde liegen, und 

damit es einig sein kann, muss es zur Selbstkonstitution das ÄSie³ ausschlie�en (ebd.). Der 

entscheidende Unterschied zu Schmitt besteht nun allerdings in der Konstitution einer homo-

genen Volksidentität. Mouffe zufolge begeht Schmitt an dieser Stelle eine theoretische Inkon-

sistenz ± einen ÄTaschenspielertrick[]³ (Mouffe 2018: 65) ± um Demokratie und liberalen Plu-

ralismus als miteinander unvereinbar zu präsentieren. Einerseits behauptet er, dass das Politi-

sche in der allgegenwärtigen Möglichkeitsbedingung der Freund-Feind-Gruppierung läge und 

somit kontingent sei.10 Andererseits insistiert er darauf, dass ein Volk als politische Einheit sich 

auf einer empirisch-gegebenen, substantiellen Einheit gründe.11 Der inhärente Widerspruch be-

steht nun darin, dass die Identifikation eines Volkes als politische Einheit nicht gleichzeitig auf 

einer politisch kontingenten und präexistent-substantiellen Unterscheidung beruhen kann (ebd.: 

64±67). Entweder ist die Einheit eines Volkes eine empirische Positive, dann ist sie jedoch nicht 

politisch, oder sie ist eine politisch Etablierte, dann ist sie wiederum nicht empirisch gegeben 

(ebd.: 65). Um ein Volk wirklich als politische Einheit zu konstruieren, was für Demokratie 

 
10 Vgl. Schmitt 1991. 
11 Vgl. Schmitt 2017. 



 

13 
 

unerlässlich ist, braucht es für Mouffe (ebd.: 65±67) demnach zwar eine gewisse von der Gemein-

schaft geteilte Gleichartigkeit und auch den Ausschluss des je Ungleichartigen. Entsprechend ihrer 

poststrukturalistischen Theorie des Sozialen kann sich ein Volk jedoch niemals vollständig konsti-

tuieren, sondern bleibt immer nur kontingentes Resultat hegemonialer Konfrontationen (ebd.: 66). 

Jede hegemoniale Einheit und jede antagonistische Exklusion sind immer nur prekär und durch 

alternative politische Artikulationen anfechtbar (ebd.). Infolgedessen wird eine Pluralität rivalisie-

render Interpretationen von Volk und Volkswillen zur notwendigen Existenzbedingung von Demo-

kratie (ebd.: 66±67). Die vorangegangene poststrukturalistische Überwindung von Carl Schmitt 

zieht somit mehrere Konsequenzen für die Vereinbarkeitsfrage von Liberalismus und Demokratie 

nach sich.  

Erstens wird auch bei Mouffe (2018: 52±53) dem liberalen Universalismus einer Menschheitsde-

mokratie eine Absage erteilt. Aufgrund der Erforderlichkeit, ein Volk politisch zu konstruieren, 

bedarf es neben der Anerkennung kollektiver Identitäten immer der ÄMöglichkeit einer Unterschei-

dung³ (ebd.: 52)12 zwischen einem ÄWir³ und einem ÄSie³. Das macht den Ausschluss alternativer 

Artikulationen bei der Definition eines Volkes unabdingbar (ebd.: 53±56). Da aber jede hegemoni-

ale Konstruktion eines Volkes kontingent ist, kann jeder ihr zugrunde liegende Ausschluss durch 

das liberale Beharren auf universellen Menschenrechten immerzu infrage gestellt und neuverhan-

delt werden (ebd.: 56). Der Widerstreit zwischen der demokratischen Hervorbringung einer hege-

monialen Volksidentität und der liberalen Infragestellung eben jener hegemonialen Identität im Na-

men der Menschenrechte führt Mouffe zur Formulierung eines für ihre Theorie zentralen Para-

doxons: 

ÄIn einer liberalen Demokratie werden der Ausübung der Volkssouveränität immer Grenzen gesetzt. 

Diese Grenzen werden gewöhnlich so präsentiert, als würden sie den eigentlichen Rahmen für die 

Respektierung der Menschenrechte bereitstellen und als wären sie nicht verhandelbar. In Wirklich-

keit sind sie Ausdruck der vorherrschenden Hegemonie und somit anfechtbar, da sie von der Weise 

abhängen, in der ÃMenschenrechteµ zu jedem bestimmten Zeitpunkt definiert und interpretiert wer-

den. Was in einer liberalen Demokratie nicht angefochten werden kann, ist die Idee, dass es legitim 

ist, der Volkssouveränität im Namen der Freiheit Grenzen zu setzen. Daher ihre paradoxe Natur³ 

(Mouffe 2018: 22). 

Demokratie und ihre grundlegenden Wertvorstellungen wie Volkssouveränität und Gleichheit ste-

hen ± im Gegensatz zu Habermasތ Konzept der Gleichursprünglichkeit ± in keiner notwendigen 

Verbindung mit dem Liberalismus und seinem normativen Fundament individueller Freiheiten und 

allgemeiner Menschenrechte (Mouffe 2018: 20, 89). Dass beide Denkschulen sich in Form der mo-

dernen liberalen Demokratie wiederfinden, ist im Wesentlichen ein historisch kontingentes 

 
12 Hervorhebung wie im Original. 



 

14 
 

Ergebnis, da beide Traditionen trotz ihrer Widersprüchlichkeiten nach und nach gemeinsam artiku-

liert wurden (ebd.: 20). Infolgedessen stehen sie aufgrund ihrer Gegensätzlichkeit aber in einem 

wesensgebenden Spannungsverhältnis, welches einem Äkonstanten Prozess der Verhandlung und 

Neuaushandlung³ (ebd.: 57) unterliegt. 

Zweitens folgt aus der poststrukturalistischen Zuwendung zur Kontingenz von Demokratie und Li-

beralismus die Möglichkeit des Pluralismus. Das Zusammenspiel der demokratischen Logik der 

Ausschließung und der liberalen Logik der Herausforderung jedes Ausschlusses verhindert, dass 

ein Volk und ein Gemeinwille sich als allumfassend und einzig legitim konstituieren können 

(Mouffe 2018: 56±57). Die konstitutive Unmöglichkeit der Schließung des liberaldemokratischen 

Diskurses, bzw. nach Lefort (1988: 17) die Unmöglichkeit der Besetzung der für moderne Demo-

kratien konstitutiven Leerstelle der Macht, ermöglicht einer Vielzahl von konkurrierenden Einheits- 

und Gemeinwohlinterpretationen, die legitime symbolische Repräsentation jener Leerstelle zu be-

anspruchen (Mouffe 2018: 105). Welche Interpretation sich dabei durchsetzt und hegemonial wird, 

ist letztlich eine Frage gesellschaftlicher Machtverhältnisse. Jede hegemoniale Ordnung, die in der 

Folge als legitim angesehen wird, geht darauf zurück, dass sich eine soziale Macht durchsetzen 

konnte ± gleichermaßen geht eine Macht in der hegemonialen Auseinandersetzung wiederum ge-

rade deswegen als triumphal hervor, weil es ihr gelingt, sich als legitim darzustellen (ebd.: 102). 

Die Legitimität einer Volksherrschaft ist demnach ein rein kontingentes Ergebnis sozialer Macht-

beziehungen (ebd.). Hierin findet sich ein gewichtiger Unterschied zu namhaften liberalen Ansätzen 

deliberativer Demokratie. Aufgrund ihrer Blindheit für gesellschaftliche Machtverhältnisse im 

Zuge ihrer Unfähigkeit, das genuin Politische zu begreifen, wirft Mouffe (2018: 93±96) Vertreten-

den deliberativer Demokratie wie Jürgen Habermas oder John Rawls vor, Legitimität auf einem 

metaphysischen Restglauben an intersubjektive Rationalität oder Moral gründen zu wollen. Der 

Versuch, Privates vom Öffentlichen und Ethisches vom Moralischen zu trennen und öffentlich-

moralische Fragen wie die nach den Prinzipien der liberalen Demokratie in einem abschließenden 

rationalen Konsens endgültig aufzulösen, ist für Mouffe (Mouffe 2018: 93±96) ein Versuch, dem 

der Moderne immanenten Wertepluralismus zu entfliehen und ihn in letzter Konsequenz im Bereich 

des Politischen zu beseitigen. Es ist aber gerade die Unmöglichkeit, die unentscheidbare Frage nach 

den letzten normativen Prinzipien zu entscheiden, bzw. die unbesetzbare Leerstelle der Macht zu 

besetzen, die einen politischen Pluralismus lebensfähig macht und somit zur eigentlichen Existenz-

voraussetzung der modernen pluralen Demokratie wird (ebd.: 66±67). Infolgedessen wird sichtbar, 

dass Schmitts Verdikt, Demokratie und Pluralismus seien miteinander grundsätzlich unvereinbar, 

nicht in dieser Absolutheit zutrifft. Die kontingente Artikulation von demokratischer Volkssouve-

ränität und liberalen Menschenrechten, die zweifelsohne in einem unversöhnlichen 



 

15 
 

Spannungsverhältnis miteinander stehen, ermöglichen erst einen politischen Pluralismus unter-

schiedlicher Wertevorstellungen. 

Aus der Unmöglichkeit, die Frage nach letzter normativer Wahrheit zu entscheiden, bzw. die Leer-

stelle der Macht ein für allemal zu besetzen, folgt noch nicht, dass es Subjekte nicht versuchen 

würden. Damit ein demokratischer Pluralismus allerdings bestehen kann, bedarf es, wie Lefort (Le-

fort 1988: 17) bereits bemerkte, einer Institutionalisierung der Unentscheidbarkeit und Offenheit 

der Machtstelle. Exakt diese Funktion erfüllt Mouffes (2018) Konzept des agonistischen Pluralis-

mus. Ihm liegt, wie bereits in 1.3 erwähnt, die Unterscheidung zwischen Politik und dem Politi-

schem zugrunde. Der Politik obliegt die Aufgabe, das antagonistische Wesen des Politischen ge-

sellschaftlich zu organisieren (ebd.: 102±103). Aus der Perspektive des agonistischen Pluralismus 

zielt demokratische Politik ± im Gegensatz zu Theorien deliberativer Demokratie ± nicht auf die 

Eliminierung des politischen Antagonismus ab, sondern auf seine Entschärfung (ebd.: 103). Die 

zentrale Herausforderung des agonistischen Pluralismus ist es, in Hinsicht auf Mouffes Gesell-

schaftstheorie, kollektive Identitäten nicht entlang einer politischen Feindschaft, sondern entlang 

einer legitimen Gegnerschaft, die Mouffe ÄAgonismus³ (ebd.: 104)13 nennt, zu konstruieren. Dies 

gelingt durch die Koexistenz einer weitgehenden Einigkeit über das liberaldemokratische Werte-

fundament von Freiheit und Gleichheit einerseits und einer Meinungsverschiedenheit lediglich in 

der Interpretation und Auslegung dieser Werte andererseits (ebd.: 103). Feinde werden dadurch 

ironischerweise zu 

ÄÃfreundschaftliche[n] Feinde[n]µ [«], die Freunde sind, weil sie einen gemeinsamen symbolischen 

Raum teilen, zugleich aber Feinde, weil sie diesen gemeinsamen symbolischen Raum auf unter-

schiedliche Art organisieren wollen³ (Mouffe 2018: 30). 

Die Konstruktion eines geteilten symbolischen Raumes erfordert, die darin agierenden Subjekte an 

die gemeinsamen liberaldemokratischen Werte zu binden. Diese Bindung kann sich Mouffe (2018: 

69±84, 96±100) zufolge mit Referenz auf Wittgensteins Rationalismuskritik aber nicht auf Grund-

lage einer vernünftigen Einsicht als Resultat einer intersubjektiven Rationalität entwickeln, wie de-

liberative Theorien es behaupten. Stattdessen gilt es, der Bedeutung von geteilten demokratischen 

ÄLebensformen³ (ebd.: 77) im Sinne Wittgensteins sowie psychoanalytischen Erkenntnissen von 

Freud, Lacan und äiåek mit Blick auf die Wirkung von Emotionen und Affekten Rechnung zu 

tragen (ebd.: 98; Mouffe 2020b: 36±41). Sigmund Freud zufolge werden politische Gemeinschaften 

durch Identifikation, also der Herausbildung libidinöser Kollektivbindungen, als Konsequenz des 

menschlichen Lebenstriebs Eros geeint (ebd.: 36±37). Jacques Lacans Konzept der jouissance er-

gänzt Freud damit, dass diese libidinösen Bindungen auf ein gemeinsames imaginäres Ding 

 
13 Hervorhebung wie im Original. 



 

16 
 

bezogen sind und nur das triebhafte Begehren der jouissance, des Genießens, zusammengehalten 

werden (ebd.: 38±39). Das hat zur Folge, dass zur Bindung der Subjekte an die liberale Demokratie 

eine Reihe von Ädemokratische[n] Individualitäts- und Subjektivitätsformen³ (Mouffe 2018: 98) 

zur Identifikation, wie beispielsweise Äliberal-konservativ, sozialdemokratisch, neoliberal, radikal-

demokratisch [«]³ (ebd.: 105), angeboten werden sollten. Außerdem sollte im Anschluss an Freud 

dem Todestrieb Thanatos, dem notwendigen Gegenpart des Eros, Institutionen zu dessen Entschär-

fung bereitgestellt werden (Mouffe 2020b: 37±38). Die Institutionalisierung und Legitimierung von 

politischem Streit, auch von leidenschaftlichem Streit, ist eine unerlässliche Notwendigkeit, um 

Schmitts (2004: 67) Äblutige Entscheidungsschlacht³ friedlich zu lösen und um essentialistisch ge-

führte Antagonismen zu verhindern (Mouffe 2018: 104±105, 2020b: 43). Hierfür beruft sich Mouffe 

(2020b: 31±33) auf Elias Canettis Überlegungen zum Parlamentarismus als Darbietungsort des zi-

vilisierten Kampfes, der politischem Pluralismus Raum gibt und ihn friedlich durch Abstimmungen 

temporär entscheidet (ebd.). 

Durch den Einbezug der affektiv-emotionalen Dimension erreicht Mouffe, ihr Modell des agonis-

tischen Pluralismus psychoanalytisch zu untermauern und plausibilisieren. Damit fußt es einerseits 

auf einem affektiven Konsens über die Werte der liberalen Demokratie, gleichzeitig aber ebenso 

auf einem agonistischen Dissens bezüglich der Betonung und Auslegung jener Werte (Mouffe 

2018: 104±105). Es handelt sich hierbei also um einen Äkonfliktorische[n] Konsens³ (ebd.: 105)14 

über die Wertprinzipien der liberalen Demokratie. Dabei wird erneut die paradoxe Natur der mo-

dernen liberalen Demokratie deutlich. Nur aus diesem Grund können sowohl Schmitts radikaler 

politischer Dezisionismus als auch die liberale Beseitigung des Politischen zurückgewiesen und 

Demokratie und Pluralismus zusammengedacht werden.  

3 Populismus und die Wiederbelebung des Politischen 

Der Begriff ÄPopulismus³ ist in der deutschen Sprache eindeutig negativ konnotiert. Das wird 

nicht zuletzt sichtbar, wenn man einen Blick in ein fachfremdes Online-Wörterbuch wie den 

Duden wirft. Die Dudenredaktion (o. J.) definiert Populismus als eine Ävon Opportunismus 

geprägte, volksnahe, oft demagogische Politik, die das Ziel hat, durch Dramatisierung der po-

litischen Lage die Gunst der Massen (im Hinblick auf Wahlen) zu gewinnen³. Das Prädikat 

Ädemagogisch³, also das Volk verführend, zeigt hierbei sehr eindrücklich die abwertende Wir-

kung des Begriffs: Populismus nutze durch ÄDramatisierung³, einer Verzerrung der Wirklich-

keit, die unbewusste und irrationale Triebhaftigkeit der Massen aus, um sie illegitimerweise für 

 
14 Einführung des Begriffs im Original durch Guillemets, bzw. Spitzzeichen, hier kontextuell wiedergegeben 
durch eine Kursivstellung. 



 

17 
 

bestimmte opportunistische Absichten zu manipulieren. Diese pejorative Wirkung der Begriffs-

bestimmung der Dudenredaktion kennzeichnet durchaus die gängige Sprechintention bei der 

Verwendung von ÄPopulismus³ im öffentlichen Diskurs. 

Ernesto Laclau, einer der namhaftesten Populismus-TheoretikerInnen, kann einer solchen wert-

urteilbehafteten Begriffsbestimmung nur widersprechen. Für ihn (2022) entspringt Populismus 

keiner Psychopathologie menschlicher Gemeinschaften, sondern stellt eine genuin politische 

Logik dar. Für Mouffes linken Populismus sind Laclaus Erkenntnisse hinsichtlich der populis-

tischen Logik als einer politischen Logik ein zentraler Anknüpfungspunkt, um eine inklusive 

und emanzipatorische Bürgeridentität zu konstruieren (Mouffe 2020a: 20). Ein nachfolgender 

Rekurs auf Ernesto Laclau ist daher unumgänglich. 

3.1 Ernesto Laclau und die populistische Logik 

Ernesto Laclaus Populismustheorie stützt sich zu einem großen Teil auf seine, mit Chantal 

Mouffe gemeinsamen, diskurs- und gesellschaftstheoretischen Überlegungen, die bereits im 

ersten Kapital betrachtet wurden.15 Mouffes Demokratietheorie und ihr Rekurs auf Schmitts 

Politikbegriff im darauffolgenden zweiten Kapitel führen nun geradeweg zum zentralen Ge-

genstand von Laclaus Auseinandersetzung mit dem Populismus, nämlich der politischen Kon-

struktion eines Volkes. In Die populistische Vernunft widmet sich Laclau (2022) der Heraus-

bildung kollektiver Identitäten als der eigentlichen Grundlage von Politik. Wie Mouffe bereits 

bemerkte, gilt es, hierfür den methodologischen Individualismus und Rationalismus des Libe-

ralismus beiseitezulegen und sich unter Rezeption psychoanalytischer Betrachtungen stärker 

der affektiven Dimension des Politischen zuzuwenden (Laclau 2022: 21±24). 

Dafür muss sich allerdings zunächst kritisch mit bestehenden Definitionsversuchen von Popu-

lismus auseinandergesetzt werden. Diese beschäftigten sich Laclau (2022: 27±38) zufolge ent-

weder mit der Identifikation verschiedener historischer populistischer Phänomene und ihrer je-

weiligen gesellschaftlichen Trägerschaft oder mit der Charakterisierung von Populismus als 

einer irrationalen Form Äbloßer Rhetorik³ (ebd.: 44) oder ideologischer Leere und Unbestimmt-

heit. Aufgrund ihrer rationalistischen Fixierung und ethischen Voreingenommenheit verkennen 

existierende Begriffsbestimmungen, die politische differentia specifica des Populismus analy-

tisch zu fassen (ebd.: 41±44). Populismus ist entgegen der Hegemonie des rationalen Denkens 

 
15 Vgl. hierfür Laclau/Mouffe 2020. 



 

18 
 

keine Anomalie, sondern verfolgt eine eigene Vernunft und ist Äein notwendiger Bestandteil 

der Politik im Allgemeinen³ (ebd.: 44). 

Diese Behauptung bedarf der psychoanalytischen Aufarbeitung. Ausgehend von Gustave Le 

Bon wendet sich Laclau der Frage zu, was menschliche Gemeinschaften zusammenhält. Le Bon 

erweist sich für Laclau und Mouffes Diskurs- und Sozialtheorie (vgl. Kapitel 1) mitunter sehr 

anschlussfähig. Seine konzeptionelle Trennung von Wort und Bild sowie die Möglichkeit der 

Bedeutungsübertragung gleichen der poststrukturalistischen Unterscheidung zwischen Signifi-

kant und Signifikat sowie dem Postulat der Überdeterminierung (Laclau 2022: 47±56). Zwar 

litten Gustave Le Bons Überlegungen unter dem metaphysischen Glauben, Wörter und Bilder 

verfügten �ber eine Äwahre³ Verbindung und seien nicht im poststrukturalistischen Sinne kon-

tingent, aber seine Erkenntnis, dass der Zusammenhalt der Masse auf der Suggestion von Wör-

tern beruhe, die mächtige Bilder unabhängig von deren eigentlicher Bedeutung hervorrufen, ist 

für Laclaus Konzept leerer Signifikanten von zentraler Bedeutung (ebd.). Die populistische Lo-

gik lässt sich hier ansatzweise in der Bewegung von einem Wort mit einer einfachen Bedeutung 

zu einem mit einer mächtigeren Bedeutung unter der Wirkung von rhetorischen Mitteln be-

schreiben (ebd.). Das Problem ist Laclau (ebd.) zufolge lediglich, dass diese Form der Bedeu-

tungsübertragung durch den Glauben an Äwahre³, festgesetzte Bedeutungen als Äirrational³ und 

die Masse in der Folge als Äpathologisch³ abgetan wurden. Erst mit dem Triumph einer stärker 

psychologisch orientierten Schule über die damals vorherrschende Tendenz, Suggestion und 

Massenverhalten physiologisch zu erklären, wurde die Masse vom Vorwurf der Pathologie re-

habilitiert und ihre Verhaltensstruktur als Grundlage Äjede[r] Art von sozialpolitischem Leben³ 

normalisiert (Laclau 2022: 66, 61±67)16. Dennoch fanden sich in den frühen Arbeiten zur Mas-

senpsychologie mit Blick auf die Arbitrarität von Signifikant und Signifikat sowie auf die Be-

deutung der Suggestion, des Leidenschaftlichen und der Bindung an eine Führungsperson weg-

weisende Ansätze zur Beschreibung des Sozialen (ebd.: 66). Für eine sozialpsychologische 

Weiterentwicklung dieser Ansätze rekurriert Laclau (2022: 67±79) auf Gabriel Tarde und Wil-

liam McDougall. Mit der Entstehung des Pressewesens und einer immer breiteren, nicht-phy-

sischen Öffentlichkeit bedurfte es Tarde zufolge einer Unterscheidung zwischen loseren Mas-

sen und stärker organisierten Kollektiven (ebd.: 72±73). Letztere teilen im Gegensatz zu Erste-

ren nicht notwendigerweise eine unmittelbare physische Nähe, sondern gründen sich alleinig 

auf einem gemeinsamen psychischen Zustand (ebd.: 72±77). Der Zusammenhalt einer Masse 

beruht nach McDougall also auf der ÄEntfesslung und Intensivierung von Gef�hlen³ (ebd.: 75), 

 
16 Hervorhebung wie im Original. 



 

19 
 

die libidinöse Bindungen bezüglich eines geteilten Identifikationsobjektes etablieren (ebd.: 74±

79). An diesem Punkt bringt ein Rekurs auf Sigmund Freud den entscheidenden Durchbruch 

für Laclaus Populismustheorie (ebd.: 79±88). Freuds Konzept der Libido, also derjenigen 

Triebe, die sich als ÄLiebe³ charakterisieren lassen, ersetzt die ÄSuggestion³ als sozialen Kleb-

stoff (ebd.: 80). Die Herausbildung libidinöser Bindungen als Akt der kollektiven Identifizie-

rung mit einem idealisierten Objekt, einer Führerfigur, stellt Freud zufolge die Grundlage jeg-

licher menschlichen Gemeinschaft dar (ebd.: 82±84). Für Freud ist die Masse Äeine Anzahl von 

Individuen, die ein und dasselbe Objekt an die Stelle ihres Ichideals gesetzt und sich infolge-

dessen in ihrem Ich miteinander identifiziert haben³ (Freud 1974: 108)17. In Bezug auf dieses 

gemeinsame, libidinös sublimierte Objekt sind alle Elemente einer Gruppe im Sinne Mouffes 

und Laclaus Gesellschaftstheorie äquivalent. Die Konstruktion derartiger Äquivalenzverhält-

nisse vor dem Hintergrund des differentiellen Raums des Sozialen zur Konstitution eines Vol-

kes gerät zu einem primären Bestandteil von Laclaus Populismustheorie (Laclau 2022: 89±92). 

Aufbauend auf dieser psychoanalytischen Untermauerung kann sich nun der Charakterisierung 

von Populismus zugewendet werden. Populismus stützt sich nach Laclau (2022: 95±101) auf 

drei ontologische Grundannahmen. Erstens, Objektivität und Wirklichkeit werden innerhalb 

eines Diskurses relational produziert. Zweitens, jede objektive Wirklichkeitsordnung ist das 

Ergebnis hegemonialer Praktiken und wird durch leere Signifikanten zusammengehalten. Drit-

tens, die Produktion von leeren Signifikanten beruht auf der Rhetorik, insbesondere der für sie 

konstitutiven Wirkungslogik der Katachrese (Laclau 2022: 99±101). Ausgehend von diesen 

drei fundamentalen Annahmen lassen sich die wesentlichen Merkmale der populistischen Lo-

gik beschreiben. Mit David Howarth (2015: 13±15; vgl. auch Griggs/Howarth 2008) können 

fünf zentrale Aspekte des Populismus ausgemacht werden.18 Als Erstes kann festgehalten wer-

den, dass die populistische Logik durch die Zusammenführung verschiedener demokratischer 

Forderungen auf die Errichtung Äeines Volkes³ bzw. einer kollektiven Identität abzielt (Laclau 

2022: 101±106). Diese demokratischen Forderungen sind in ihrer Identität notwendigerweise 

gespalten: Einerseits drücken sie auf der ontischen Ebene inhaltlich unerfüllte, partikulare An-

liegen aus; andererseits stehen sie auf einer ontologischen Ebene Ädem System³ in ihrer uner-

füllten Gesamtheit qua ihres Unerfülltseins feindselig gegenüber (ebd.: 115±118). Die Kon-

struktion einer hierf�r verantwortlichen ÄOligarchie³, die dem ÄVolk³ feindlich gegenübersteht, 

ist folglich das zweite Merkmal des Populismus. Diese antagonistische Zweiteilung des 

 
17 Hervorhebung im Original. 
18 Nachfolgend wird zwar weiterhin entlang Laclaus Originalwerk argumentiert, dabei wird sich allerdings der 
sinnhaften Gruppierung und Strukturierung von Howarth 2015 bzw. Griggs/Howarth 2008 bedient. 



 

20 
 

diskursiven Raums folgt drittens aus der grundlegenden Logik der Äquivalenz. Werden eine 

Reihe von demokratischen Forderungen in Bezug auf ihre Unerfülltheit als äquivalent artiku-

liert, erwachsen sie zu Äpopulare[n] Forderungen³ (ebd.: 103)19. Sie bilden hinsichtlich ihrer 

Ääquivalentiellen³ Beziehungen die Grundvoraussetzung solidarischer Identifizierung und die 

Ermöglichungsbedingung aller kollektiver Subjekte (ebd.). Damit sich aber Äquivalenzketten 

stabilisieren und eine Volksidentität konstituieren können, bedarf es viertens der hegemonialen 

Hervorbringung leerer Signifikanten (ebd.: 127). Sie vermögen den Mangel an einer imaginären 

Vollkommenheit der Gemeinschaft, der aus der Popularisierung der unerfüllten demokratischen 

Forderungen folgt, symbolisch zu füllen (ebd.: 115±116). Leere Signifikanten entstehen 

dadurch, dass eine der partikularen Forderungen die Verkörperung der Universalität aller äqui-

valentiellen Forderungen zu übernehmen versucht (ebd.: 126±127). Einerseits weitet sich eine 

Volksidentität in ihrem Allgemeinheitsanspruch mit jedem zusätzlichen Glied innerhalb der 

Äquivalenzkette aus, andererseits wird sie hierdurch bezüglich ihrer inhaltlichen Partikularfor-

derungen auch schmäler und vager, und folglich durch leere Signifikanten wie z. B. ÄGerech-

tigkeit³ repräsentierbar (ebd.: 127±128). Hierin zeigt sich auch der Gegensatz zwischen der 

populistischen und institutionalistischen Art und Weise der diskursiven Totalisierung. Während 

bei der institutionalistischen Totalisierung die einzige Äquivalenz in der legitimen Verschie-

denartigkeit aller Forderungen liegt, wodurch ihre partikularen Inhalte gewahrt bleiben, fußt 

die populistische Totalisierung auf der weitgehenden äquivalentiellen Universalisierung einer 

Forderung zur einzig legitimen Forderung nach einer imaginären Fülle (Laclau 2022: 111). Der 

entscheidende Punkt der populistischen Logik ist allerdings nicht die alleinige diskursive Er-

zeugung leerer Signifikanten, sondern fünftens deren Äradikale[] Besetzung³ (ebd.: 133), also 

die kraftvolle affektive Bindung von Subjekten an sie (Howarth 2015: 14). Dafür rezipiert 

Laclau (2022: 133±151) Lacan, äiåek und Copjec und postuliert, dass die von ihnen entwickelte 

Struktur des objet petit a sich gleichartig zur Struktur seiner Hegemonietheorie verhält. Das 

Streben nach der unmöglichen Fülle des Sozialen gleicht Copjecs Feststellung der psychischen 

Sehnsucht nach der ursprünglichen Mutter-Kind-Dyade (ebd.: 145). Wie alle Triebe zur Wie-

dererlangung dieser mythischen Vollkommenheit, so müssen auch alle Versuche, die abwe-

sende Totalität der Gesellschaft zu erreichen, notwendigerweise scheitern (ebd.: 145±146). In-

folge dieses Scheiterns kommt es nach Copjec zu einem Bruch des universellen Triebes in par-

tielle Triebe, die sich im Sinne Lacans mit der jouissance der partiellen objets petit a begnügen 

(ebd.: 146). Vergleichbar zum Konzept leerer Signifikanten wird Copjec zufolge dabei ein 

 
19 Hervorhebung wie im Original. 



 

21 
 

partielles objet petit a zum verloren gegangenen Ding, dem nach Freud primordialen, höchsten 

Begierdeobjekt, sublimiert, wodurch, wie bei einem leeren Signifikanten ein Überschuss an 

Bedeutung, ein Überschuss an jouissance entsteht (ebd.: 146±149). Ein Partialobjekt kann sich 

gesellschaftlich etwa im Namen einer führenden Persönlichkeit, einem formulierten Ziel oder 

in Symbolen äußern (ebd.: 150). Wichtig nach Copjec ist allerdings zu verstehen, dass das Par-

tialobjekt das Ding nicht einfach repräsentiert, sondern dass es selbst zum Ding wird (ebd.: 

147). Laclau bringt ihre Vorstellung folgendermaßen auf den Punkt: Ä[D]as Partialobjekt [ist] 

nicht ein Teil eines Ganzen [«], sondern ein Teil, der das Ganze ist³ (ebd.)20. Gleichermaßen 

wird eine demokratische Forderung, die eigentlich ebenfalls nur eine partikulare Forderung ist, 

zur universellen, popularen Forderung. Der populistischen Logik ist es inhärent, dass sich ein 

Teil des Volkes aufgrund seines Ädefiziente[n] Sein[s]³ (ebd.: 116) im Streben nach der mythi-

schen Vollkommenheit als Gesamtheit der Gemeinschaft, als das ganze Volk sieht (ebd.). Exakt 

diese Art der Totalisierung, ein kontingentes objet petit a erhebt sich zum mythischen Ding, ist 

mit Laclaus radikaler Besetzung gemeint. Die Logik des objet petit a auf dem Gebiet der Psy-

choanalyse wird zur ontologischen Grundlage der Objektivitätsgenerierung (ebd.: 149). Reprä-

sentation erfasst keine präexistente Objektivität, sondern konstituiert selbst Objektivität (Laclau 

2022: 149). Laclaus Hegemonietheorie ist mit Blick auf die hegemoniale Erzeugung leerer Sig-

nifikanten diesbezüglich kongruent.  

Die populistische Logik kann schließlich zusammengefasst werden als eine Logik, die (1) auf 

der Konstruktion eines Volkes, der (2) antagonistischen Zweiteilung der Gesellschaft, der (3) 

Herausbildung von Äquivalenzketten, der (4) hegemonialen Produktion leerer Signifikanten 

und deren (5) radikale affektive Besetzung beruht. In der Konsequenz wird die populistische 

Logik zu einer genuin politischen, da sie mit der Herausbildung kollektiver Identitäten die 

ÄInstituierung des Sozialen³ (Laclau 2022: 151) erst gestattet. Die populistische Konstitution 

kollektiver Identitäten ist vor dem Hintergrund sozialer Heterogenität immerzu dynamischer 

Gegenstand hegemonialer Auseinandersetzungen (ebd.: 189±191). Das bringt ebenfalls weitre-

chende Folgen für die Demokratie mit sich. Verschreibt man sich dem Begriff der Äidentitären 

Demokratie³, der im zweiten Kapitel mit Rekurs auf Schmitt und Mouffe tiefgehend charakte-

risiert wurde, dann wird die populistische Logik zur Etablierung eines Volkes und zur Heraus-

kristallisierung eines Volkswillens, einer universellen Forderung, zur notwendigen Grundvo-

raussetzung von Demokratie (ebd.: 205±206). Die von Lefort (1988) beschriebene Leerstelle 

der Macht innerhalb der Demokratie wird bei Laclau (2022: 207) ein ambivalenter Ort zwischen 

 
20 Hervorhebung wie im Original. 



 

22 
 

Leere und Fülle: Einerseits ist sie leer, da sich ihre Leere auf die abwesende Vollkommenheit 

des Sozialen bezieht, andererseits ist sie wiederum voll, wenn ein leerer Signifikant diese Leere 

zu füllen ersucht. Die populistische Konstruktion eines Volkes und die hegemoniale Verhand-

lung seiner Deutung ermöglicht überhaupt erst Demokratie (ebd.: 208). Jede Demokratie ver-

fügt im Zuge vermehrt ignorierter Forderungen über populistische Momente, wenngleich nicht 

jeder dieser Momente zwangsläufig liberaldemokratisch ist. 

3.2 Mouffe und ihr linker Populismus 

Chantal Mouffe findet in Ernesto Laclaus Populismustheorie einen zentralen Anknüpfungs-

punkt für ihre Forderung nach einer linkspopulistischen Intervention. In Für einen linken Po-

pulismus (2020a) erarbeitet sie ein politisch links gerichtetes, gegenhegemoniales Projekt zur 

gegenwärtigen Herrschaft des Neoliberalismus. Im Zuge der Finanzkrise und der auf sie fol-

genden Weltwirtschafts- und Schuldenkrise wurde Mouffe (ebd.: 22±23) zufolge die neolibe-

rale Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung tiefgreifend destabilisiert. In der Folge konnte der 

neoliberale Hegemonialkonsens nach und nach infrage gestellt werden und es ergab sich Raum 

für ein, wie von Laclau beschrieben, populistisches Momentum (ebd.). Die Unfähigkeit der 

neoliberalen Hegemonie, auf die zunehmenden Krisen und ihre unerfüllten Forderungen eine 

adäquate Antwort zu finden, gerät zur maßgeblichen Angriffsfläche für Mouffes linkspopulis-

tisches Projekt. Ein derartiges Projekt muss ihrer Ansicht nach Antworten auf zwei grundver-

wandte Problematiken des Neoliberalismus geben, nämlich dessen postdemokratische und 

postpolitische Gesellschaftskonzeption (Mouffe 2020a: 23±35).  

Die Behauptung der Postdemokratie ergibt sich aus Mouffes (2018) Demokratietheorie und 

ihren Überlegungen zum demokratischen Paradox (s. Kapitel 2.2): Liberale Demokratie führt 

Mouffe auf die kontingente Artikulation der liberalen Denkschule mit ihrem Menschenrechts-

diskurs und der demokratischen Tradition mit ihrem Beharren auf Volkssouveränität zurück; 

beide Denkrichtungen schließen sich nicht aus, stehen aber in einem fruchtbaren Spannungs-

verhältnis gegenseitiger agonistischer Herausforderung. Dieses liberaldemokratische Span-

nungsverhältnis wurde Mouffe zufolge allerdings durch die neoliberale Vorherrschaft in der 

jüngeren Vergangenheit gestört (ebd.: 26±27). Die egalitär-demokratische Komponente, aber 

auch Elemente des politischen Liberalismus fielen dem neoliberalen Finanzkapitalismus mit 

seinen immer weiter voranschreitenden Marktderegulierungen, Privatisierungen und der Oli-

garchisierung der Gesellschaft zum Opfer (ebd.). Es verblieben lediglich einige liberale, um 



 

23 
 

ihren demokratischen Kern entleerte Institutionen in demokratischer Scheinfassade ± daher 

auch der von Colin Crouch übernommene Begriff der Postdemokratie (ebd.). 

Direkt damit verbunden ist das Postulat einer Postpolitik. Der Neoliberalismus mit seinem an-

tipluralistischen Rationalismus und seinem Individualismus, der die politische Notwendigkeit 

der Konstruktion kollektiver Identitäten verkennt, führt nach Mouffe (2020b: 64±74) zur klas-

sisch liberalen Leugnung der konflikthaften Dimension des Politischen. Im neoliberalen Den-

ken werden genuin politische Angelegenheiten zur technischen Sachfrage, die von ExpertInnen 

gelöst werden, während dem Volk nunmehr die Rolle der Absegnung jener konsenshaften Ex-

pertenentscheidungen zukommt (ebd.: 61; Mouffe 2020a: 27). Alle Andersdenkenden werden 

als ÄExtremisten³ (2020a: 27) gebrandmarkt und vom demokratischen Diskurs ausgeschlossen 

(Mouffe 2020b: 72±74). Der politische Wettbewerb, der stetige Dissens um die Bedeutung von 

ÄFreiheit³ und ÄGleichheit³, ist für Mouffe (2018) im Sinne ihres agonistischen Pluralismus 

allerdings die Ermöglichungsbedingung moderner liberaler Demokratien. Gerade sozialdemo-

kratischen Parteien wirft sie (2020a: 44) vor, sich im Namen der ÄModernisierung³21 den neo-

liberalen Dogmen des ÄKonsenses der Mitte³ oder des ÄDritten Weges³22 ergeben zu haben. 

Damit haben sie ihre links-egalitäre politische Beheimatung einem postpolitischen ÄSoziallibe-

ralismus³ (Mouffe 2020a: 44) geopfert. 

Die Neoliberalisierung der Sozialdemokratien in großen Teilen Westeuropas hat sie blind ge-

genüber unerfüllten Forderungen nach demokratischer Teilhabe und einer wahrhaften politi-

schen Alternative gemacht. Aus diesem Grund begreifen sie nicht, dass die zahlreichen Ärechts-

populistischen³ Bewegungen in Westeuropa mitunter Ausdruck dieser unbeachteten Forderun-

gen sind (Mouffe 2020a: 32±33). Rechtspopulistische Parteien veranschaulichen sehr eindrück-

lich Laclaus Unterscheidung zwischen der ontologischen und ontischen Komponente des Po-

pulismus; sie nutzen auf der ontologischen Ebene die allgemeine und recht diffuse Opposition 

zur Postdemokratie in Form einer popularen Forderung nach mehr demokratischer Partizipation 

und artikulieren diese auf der ontisch-inhaltlichen Ebene in einem anti-egalitären, rechtsextre-

men Vokabular.23 Mouffe ist sich des populistischen Moments als Konsequenz von Postdemo-

kratie und Postpolitik bewusst und möchte den ÄRechtspopulisten³ und ihrer völkisch-rassisti-

schen Konzeption eines Volkes ein linkspopulistisches Projekt, das mit einem egalitären 

 
21 Vgl. Mouffe 2020b: 72±74. 
22 Vgl. Giddens 2013. 
23 Vgl. Laclau 2022: 115±118. 



 

24 
 

Vokabular verschiedenste Formen von Unterdrückung anprangert und durch eine Radikalisie-

rung der Demokratie überwindet, entgegenstellen (ebd.: 33±35). 

Mouffes Radikalisierung der Demokratie intendiert keinesfalls, die liberaldemokratischen In-

stitutionen und Normen zu beseitigen. Wie in ihrer Demokratietheorie unterscheidet sie (2020a: 

56±57) zwischen dem normativen Fundament der liberalen Demokratie, den Werten ÄFreiheit³ 

und ÄGleichheit³, und deren gegenwärtiger hegemonialer Deutung. Während sie die liberalde-

mokratische Legitimationsgrundlage bewahren möchte, zielt ihr linker Populismus auf die Dis-

artikulation der neoliberalen Hegemonie und auf die Konstruktion einer neuen hegemonialen 

Anordnung ab, die demokratische Überzeugungen wie Gleichheit und Volkssouveränität ins 

Zentrum rückt (ebd.: 57). Mouffe bezeichnet ihr gegenhegemoniales Projekt als Äradikale[n] 

Reformismus³ (ebd.: 58)24, reformistisch in Bezug auf die Beibehaltung des Wertekonsens und 

radikal in der Infragestellung der neoliberalen Hegemonie. Den Vorwurf des ÄLinksextremis-

mus³ weist sie entschieden zurück und zeigt, dass dies lediglich ein Äunaufrichtiger Versuch³ 

(ebd.: 60) des Neoliberalismus ist, ihre vorgenommene Differenzierung zwischen Wertefunda-

ment und Werteauslegung infrage zu stellen, um den Scheinzusammenhang zwischen Wirt-

schaftsliberalismus und politischem Liberalismus als alternativlos darzustellen. Da der von der 

neoliberalen Hegemonie propagierte Wirtschaftsliberalismus in Gestalt des Finanzkapitalismus 

zahlreiche Unterdrückungsverhältnisse mit sich bringt, gilt es insbesondere ihn zu bekämpfen, 

allerdings nicht im Namen eines abstrakten Antikapitalismus, sondern im Namen der Demo-

kratie und ihrer Gleichheitsideale (Mouffe 2020a: 62±63). Die Zielsetzung ihrer Radikalisie-

rung der Demokratie fokussiert sich im Gegensatz zu sozialdemokratischen Parteien vor ihrer 

Neoliberalisierung aber eben nicht ausschließlich auf ökonomische Unterdrückungsverhält-

nisse, sondern gleichermaßen auf kulturelle und ökologische Formen der Unterordnung (ebd.: 

63±65). Nur durch eine gemeinsame Artikulation werden progressive Mehrheiten denkbar 

(ebd.: 63). 

Damit es jedoch nicht bei Gedanken bleibt, wendet sich Mouffe (2020a: 20±21) Laclaus Popu-

lismustheorie zu und stellt die darin entfaltete populistische Strategie in den Dienst ihrer poli-

tischen Intervention zur Radikalisierung der Demokratie. Mithilfe der im vorangegangenen Un-

terkapital herausgearbeiteten Systematisierung von Laclaus populistischer Logik soll Mouffes 

gegenhegemoniales Projekt nachfolgend näher veranschaulicht werden. Zur Organisierung de-

mokratischer Mehrheiten bedarf es zuallererst der Konstruktion Äeines Volkes³ bzw. einer 

 
24 Einführung des Begriffs im Original durch Guillemets, bzw. Spitzzeichen, hier kontextuell wiedergegeben 
durch eine Kursivstellung. 



 

25 
 

Bürgeridentität (ebd.: 77±79). Mouffe rückt bei diesem Punkt vor allem die sozialen und öko-

logischen Fragen und Forderungen in den Vordergrund, die miteinander verbunden werden sol-

len (ebd.: 72±73). Zusammen mit der ökonomischen Unterdrückung der Arbeiterschaft und der 

ökologischen Entrechtung künftiger Generationen beabsichtigt sie (2020a: 72±73), auch andere 

Unterdrückungs- und Diskriminierungsformen zu thematisieren, um das linke Wählerpotential 

auch jenseits der üblichen Wählerschaft zu erweitern. Mit der Errichtung einer Bürgeridentität 

geht zweitens notwendigerweise die antagonistische Zweiteilung des diskursiven Raums ein-

her. Mouffe stellt der demokratischen Bürgerschaft die neoliberale ÄOligarchie³ (ebd.: 16)25 

gegenüber, die sie verantwortlich für die ökonomischen, ökologischen und anderen Unterdrü-

ckungsverhältnisse sowie für die daraus folgenden unerfüllten Forderungen macht. Die hege-

moniale Auseinandersetzung zwischen Volk und Oligarchie erfordert drittens die Etablierung 

eines Volkswillens durch die Bildung von Äquivalenzketten. Hierbei sollen eine Vielzahl de-

mokratischer Kämpfe und Forderungen nach einem Ende ökonomischer, ökologischer, sexisti-

scher, rassistischer oder anderer Unterdrückungsformen äquivalentiell verknüpft werden (ebd.: 

16±17, 72±79). Wenngleich sich alle diese heterogenen demokratischen Forderungen in ihrem 

ontischen Inhalt unterscheiden, so drücken sie allesamt auf der ontologischen Ebene populare 

Forderungen nach Gleichheit und demokratischer Teilhabe aus ± genau diese Gemeinsamkeiten 

sollen in einem Äquivalenznetzwerk zusammen artikuliert werden. Zur Hegemonisierung 

braucht es viertens die Produktion von leeren Signifikanten. Mouffe hält diesbezüglich fest, 

dass im Zuge der Radikalisierung vor allem der demokratischen Elemente der liberalen Demo-

kratie der leere Signifikant ÄDemokratie³ (Mouffe 2020a: 17, 53, 64) eine zentrale Stellung 

einnehmen und hegemonisiert werden sollte. Er erscheint als besonders geeignet, da demokra-

tische Wertvorstellungen wie Gleichheit und Volkssouveränität in vielen westlichen Gesell-

schaften historisch immer noch stark verbreitet und eng mit ihm verbunden sind (ebd.: 52). Das 

erleichtert fünftens seine radikale, affektive Besetzung. Hierfür entscheidend ist, dass eine der 

gemeinsam artikulierten demokratischen Forderungen oder eine demokratische Führungsfigur 

den popularen Willen nach der imaginären Vollkommenheit des Sozialen inkarniert (ebd.: 83) 

bzw. ein Partialobjekt zum Lacan¶schen objet petit a sublimiert und im Sinne Freuds von allen 

Individuen an den Ort des Ich-Ideals gerückt wird. Nur durch die affektive Identifikation wird 

die Konstitution einer Bürgeridentität mit einem gemeinsamen Willen möglich (ebd.: 85±91). 

Wie auch Laclau weist Mouffe darauf hin, dass eine charismatische Führungspersönlichkeit 

nicht zwangsläufig autoritär sein muss, sondern auch als primus inter pares in einer 

 
25 Einführung des Begriffs im Original durch Guillemets, bzw. Spitzzeichen, hier kontextuell wiedergegeben 
durch eine Kursivstellung. 



 

26 
 

demokratischen Art und Weise verstanden werden kann (ebd.: 84). Wichtig ist lediglich ihre 

Rolle, da sie als identitätsstiftender Bezugspunkt fungiert, zu dem Individuen affektiv-libidi-

nöse Bindungen aufbauen können (ebd.). Auch sollte das Nationale aufgrund seiner anhaltend 

großen Bedeutung für viele Menschen nicht nur als Handlungsrahmen einer politischen Inter-

vention, sondern auch als libidinöse Identifikationsgrundlage berücksichtigt werden (ebd.: 84±

85). Mouffe zufolge ist es ein bedeutsamer Fehler, dem Rechtspopulismus das Feld des Natio-

nalen zu überlassen; stattdessen sollte ein linker Populismus patriotische Identifikationsange-

bote schaffen, die an die inklusiven und egalitären Traditionen eines Land anknüpfen (ebd.). 

An dieser Stelle ist es für Mouffe unausweichlich, noch einmal zu betonen, dass ihre Konzep-

tion der Volksidentität radikal antiessentialistisch ist und nicht auf einer antipluralen Vorstel-

lung eines empirisch gegebenen, homogenen ÄVolkskörpers³ gründet (ebd.: 74). Auch der Vor-

wurf, die totalisierende Logik würde bei der Etablierung einer Bürgeridentität soziale Differen-

zen auslöschen, ist in dieser Form nicht haltbar, nachdem es sich dabei um nichts weiter als das 

Zusammenspiel der Logik der Äquivalenz und Differenz und die prekäre und temporäre Stabi-

lisierung von hegemonialen Äquivalenzketten handelt (ebd.: 75). 

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Mouffes linker Populismus als gegenhege-

moniales Projekt zum Neoliberalismus betrachtet werden kann. Ausgehend vom Postulat der 

neoliberalen Postdemokratie und Postpolitik verschreibt sich ihr populistisches Projekt der Ra-

dikalisierung der Demokratie und der dahinterstehenden, genuin linken Werte der ÄGleichheit 

und sozialen Gerechtigkeit³ (Mouffe 2020a: 97). Hierfür bedarf es mit Bezug auf Laclau der 

(1) Konstruktion einer ÄBürgeridentität³ in (2) antagonistischer Abgrenzung zur ÄOligarchie³, 

der (3) Bildung von Äquivalenzketten entlang emanzipatorischer Kämpfe gegen diverse Unter-

drückungsverhältnisse, der (4) Fixierung dieser Ketten unter dem hegemonialen leeren Signifi-

kanten der ÄDemokratie³ und der (5) radikalen affektiven Besetzung dieses Signifikanten durch 

demokratische Führungsfiguren und symbolische Popularforderungen. Dabei ist es von ent-

scheidender Wichtigkeit, die Errungenschaften des politischen Liberalismus wie freie und faire 

Wahlen, repräsentative Institutionen, Gewaltenteilung und Rechtsstaatlichkeit zu bewahren 

(ebd.: 64, 24). Denn die Wurzeln der Probleme der Postpolitik und Postdemokratie liegen nicht 

bei den liberalen repräsentativen Institutionen als solchen, sondern in ihrer fehlenden Reprä-

sentativität, genauer gesagt, der fehlenden Äagonistischen Konfrontation³ (ebd.: 70) als Folge 

der neoliberalen Hegemonie. Das populistische Momentum eröffnet die Möglichkeit, sie Äre-

präsentativer zu machen³ (ebd.). Diese Gelegenheit zur Radikalisierung der Demokratie liegen 

zu lassen, hält Mouffe für einen großen Fehler (ebd.: 99). 



 

27 
 

4 Agonistischer Pluralismus versus linken Populismus? 

Im Zuge der Aufarbeitung von Mouffes agonistischem Pluralismus und ihrem linkspopulisti-

schen Projekt dürfte sichtbar geworden sein, dass die konfliktive Dimension des Politischen 

der zentrale Ausgangspunkt beider Gedankengänge ist. Während Mouffes agonistischer Plura-

lismus danach strebt, den für das Politische konstitutiven Antagonismus abzuschwächen und 

zu zähmen, erfordert ihr linker Populismus die Wiederbelebung und Intensivierung der politi-

schen Konflikthaftigkeit. Damit verlaufen die Ziele beider Konzeptionen in entgegengesetzte 

Richtungen. Das muss aber nicht zwangsläufig bedeuten, dass sich beide Ziele grundsätzlich 

widersprechen, schließlich verfolgen weder Mouffes agonistischer Pluralismus noch ihr 

Linkspopulismus die Absicht, den politischen Konflikt auszulöschen oder zu eskalieren. Die 

Frage, die sich hierbei vielmehr stellt, lautet, ob beide Ziele sich in der empirischen Wirklich-

keit tatsächlich gemeinsam realisieren lassen, bzw. mit Blick auf den Titel dieser Arbeit, ob 

Mouffes linker Populismus sich mit ihrem agonistischen Pluralismus vereinbaren lässt. Genau 

diese der Arbeit zugrundeliegende Frage soll im Anschluss auf Grundlage der bis dato gewon-

nen Erkenntnisse diskutiert werden. 

Hierfür muss sich aber zunächst eine Übersicht über die bestehende Forschungsdebatte um 

Mouffes politisches Denken verschafft werden. Innerhalb des Forschungsdiskurses wird 

Mouffe mitunter von vielen Seiten rezipiert und kritisiert. Unter Berücksichtigung der Frage-

stellung der vorliegenden Arbeit ist dabei aber vor allem die Kritik und Diskussion ihres kon-

fliktiven Politikverständnisses sowie ihres radikaldemokratischen Projektes eines linken Popu-

lismus von großer Relevanz. Auf diese soll in den nachfolgenden zwei Unterkapiteln näher 

eingegangen werden, ehe die eigentliche Frage beantwortet werden kann. 

4.1 Mouffes Politikverständnis und der Vorwurf der Fundamentalontologie 

Eine namhafte und unumgängliche Kritik an ihrem Politikbegriff stammt von Oliver Flügel-

Martinsen. In seiner Auseinandersetzung mit Oliver Marcharts und Mouffes Rekurs auf Martin 

Heidegger unter dem Titel Linksheideggerianismus? (2013) wirft er Mouffe vor, die Konflikt-

haftigkeit des Politischen ± entgegen ihrem Fundamentalskeptizismus ± fundamentalontolo-

gisch zu essentialisieren. Wie bereits erwähnt, unterscheidet Mouffe (2018: 15±16) im Sinne 

Heideggers ontologischer Differenz zwischen dem Politischen, der konfliktiven Dimension al-

ler Gesellschaftlichkeit, und der Politik, der praktischen und institutionellen Organisierung die-

ser Konflikthaftigkeit. Gemäß ihrer Gesellschaftstheorie wird jede gesellschaftliche Ordnung 

politisch durch das Zusammenspiel von Antagonismus und Hegemonie instituiert und ist 



 

28 
 

letztlich kontingent.26 Dadurch erteilt Mouffe metaphysischen Letztbegründungen eine Absage 

und verortet sich theoretisch im Diskurs eines postfundamentalistischen Skeptizismus. Jede he-

gemoniale Ordnung ist eben nicht Ausdruck einer fundamentalen Notwendigkeit, sondern Kon-

sequenz kontingenter sozialer Machtrelationen, die durch diskursive Objektivierung die Grund-

losigkeit ihres Seins zu verschleiern versuchen. An diesem Punkt wendet Flügel-Martinsen 

(2013: 186) ein, Mouffe würde das Politische und seinen Antagonismus emporstilisieren und 

essentialisieren. Sie erkläre mit Schmitt den Antagonismus zum fundamentalen Wesen, zur Es-

senz des Politischen und Sozialen (ebd.: 187). Das Politische werde damit zum überhistorisch 

wahren letzten Grund jeder politisch-institutionellen Ordnung überhöht (ebd.: 186). Hiermit 

begehe Mouffe Äeine schwerwiegende methodische Unsauberkeit³ (ebd.: 187), da sie mit ihrem 

Rekurs auf Heidegger und Schmitt ihre analytische, postfundamentalistisch-gründeskeptische 

und Äunvermeidlich auch reflexiv selbstskeptische Perspektive³ (ebd.: 188) verlasse. Das Poli-

tische werde also, wie bei Marchart, zum Ergebnis einer quasi-metaphysischen Fundamenta-

lontologie. 

Flügel-Martinsens Kritik erscheint auf den ersten Blick stichhaltig und berechtigt, aber dahinter 

steckt eine bestimmte, eher eigenwillige Lesart von Mouffes theoretischem Denken. In einem 

Interview mit Martin Oppelt (2014: 269) stellt Mouffe nämlich klar, dass ihre Unterscheidung 

zwischen dem Politischen und der Politik nicht mit einer Privilegierung einer der beiden zu-

sammengehörenden Kategorien einhergehe. Vielmehr stelle sie ± wider Flügel-Martinsens Be-

hauptung ± eine analytisch nützliche Differenzierung dar. In der Folge werde dadurch auch die 

Konflikthaftigkeit des Politischen nicht überhöht. Unter Bezugnahme auf Henry Statens Äcon-

stitutive outside³ (Staten 1986: 16) zeigt Mouffe, dass jeder sozialen Identitätsproduktion eine 

differentielle Wir-Sie-Unterscheidung inhärent ist (Oppelt 2014: 270±271). Diese müsse nicht 

zwangsläufig antagonistisch im Sinne Schmitts sein, wenngleich die Möglichkeit hierzu immer 

existiert (ebd.). Die Konflikthaftigkeit des Politischen bei der Konstitution der Wir-Sie-Unter-

scheidung sei zwar sehr wohl ein ontologisches Postulat, aber es werde nicht fundamentalisiert. 

Es handle sich um nicht mehr als eine Äontological thesis³ (ebd.: 271), wie sie jeder Theorie 

letztlich unbeweisbar zugrunde liege. Mouffe bemerkt, dass es ihr niemals darum gehe, ihre 

ontologische Annahme als Äthe right one³ (ebd.) zu belegen, schließlich wäre dies infolge ihres 

postfundamentalistischen Blickwinkels fernab jeder Sinnhaftigkeit. Sie bekräftigt lediglich, 

dass ihr Theorienansatz mit einem konfliktiven Politikverständnis dazu beitragen könne, jene 

empirischen Erscheinungen zu erklären, gegenüber welche andere Theorien blind verbleiben 

 
26 Vgl. Laclau/Mouffe 2020. 



 

29 
 

müssten (ebd.). Mouffe macht im Interview mit Oppelt sehr deutlich, dass ihre analytische Per-

spektive nicht einem gründe- und selbstskeptischen Postfundamentalismus widerspricht. Auch 

ihre theoretische Überwindung von Schmitts essentiellem Antagonismus und ihre Bestrebun-

gen, den Antagonismus in Form eines liberalen, agonistischen Pluralismus einzuhegen, verge-

genwärtigen, dass sie von Schmitt zwar gedankliche Anleihen nimmt, aber keinen in Äpolitische 

Abgr�nde³ (Flügel-Martinsen 2013: 185, Fn. 8) führenden, radikalen Linksschmittianismus 

vertritt, wie Flügel-Martinsen es immer wieder betont. Seine Darstellung von Mouffe als Ver-

treterin eines Konfliktfundamentalismus, die ± wie er mehrfach hervorhebt ± auf historisch be-

lastete Persönlichkeiten wie Schmitt und Heidegger rekurriert (vgl. ebd.: 176, Fn. 2; 185, Fn. 

8), wird dem analytischen Potential ihres Ansatzes nicht gerecht und wirkt vielmehr als ein 

Versuch der Diskreditierung. Letzten Endes muss sich jede Theorie ± wie auch Mouffes ± auf 

gewisse Annahmen stützen, die als Ausgangspunkte eines Argumentes, bzw. einer Kette von 

Begründungen, dienen und nicht letztbewiesen werden können. Darin eine Fundamentalonto-

logie zu sehen, ist aus einer radikal skeptizistischen Position sicherlich ± wie bei jeder Groß-

theorie ± möglich, aber sie führt in der Konsequenz das politikwissenschaftliche, analytische 

Theoretisieren ad absurdum. Flügel-Martinsens Beitrag leistet definitiv einen Beitrag, Mouffes 

ontologische Annahmen des Antagonismus und der Hegemonie kritisch zu hinterfragen, der 

analytischen Leistungsfähigkeit von Mouffes Theorienansatz tut er aber keinesfalls einen Ab-

bruch. 

4.2 Mouffes radikaldemokratisches Projekt und der Vorwurf der Ultra-Politik 

Eine weitaus ernstzunehmendere und gewichtigere Kritik findet sich bei Christian Volk. Seine 

Kritik richtet sich nicht explizit an Mouffe, sondern an radikaldemokratische Ansätze im All-

gemeinen. Für Mouffes linkspopulistisches Projekt der Radikalisierung der Demokratie ist sie 

allerdings mehr als relevant. Die radikaldemokratische Analyse postpolitischer Tendenzen und 

demokratischer Widerstände gegen sie teilt Volk (2013), er attestiert radikaldemokratischen 

Theorien aber blinde Stellen bezüglich des Eskalierungspotentials politischer Konflikthaf-

tigkeit und bezüglich des Angebots einer alternativen Gesellschaftsordnung.  

Hinsichtlich Ersterem beanstandet Volk (Volk 2013: 91), dass radikaldemokratische Ansätze 

Phänomene von Äultrapolitics³ (äiåek 1998: 992)27 wie Terrorismus, also eine Ämilitarization 

of politics³ (ebd.) und Rückkehr zur Ääu�erste[n] Realisierung der Feindschaft³ (Schmitt 1991: 

33), einzig und allein auf fehlende institutionelle Kanäle, Widerspruch und Gegenwehr zu 

 
27 Hervorhebung wie im Original. 



 

30 
 

formulieren, zurückführen. Diese Erklärung greife angesichts von ultra-politischen Erscheinun-

gen in Demokratien, in welchen partizipative Institutionen bereitstehen, jedoch zu kurz (Volk 

2013: 91). Aus diesem Grund ergänzt Volk zwei weitere entscheidende Argumente. Einerseits 

w�rden Äradikalisierte Ideologien³ (ebd.: 92) eine gewichtige Rolle spielen, denn ein politischer 

Mangel an Alternativen könne eben nicht nur aus postpolitischen Tendenzen entstehen, sondern 

ebenfalls aus einer ideologischen Radikalisierung, die keine Alternativen mehr zulässt. Radi-

kaldemokratische Ansätze könnten dies nicht begreifen, sie beförderten es sogar, da sie das für 

eine Demokratie unverzichtbare, normative ÄVerständigungspostulat³ (ebd.)28 verabschiedet 

hätten. Dahinter verberge sich im Zuge einer eindimensionalen Wir-Sie-Identitätsbildung eine 

zugespitzte Fixierung auf das ÄGegen-Andere-Handeln³ (ebd.) und ein irrationaler und destruk-

tiver Dezisionismus, der sich in relativistischer Manier der pluralen Willensbildung entzöge 

(ebd.: 93). Andererseits seien auch Erfahrungen der Enttäuschung, die sich aus wahrgenomme-

ner Alternativlosigkeit der Politik, wenn zwar institutionelle Teilhabemöglichkeiten de jure be-

stehen, sie aber de facto für einen Großteil der Bevölkerung nicht wahrnehmbar sind, von Re-

levanz für die Entstehung von Ultra-Politik (Volk 2013: 94±95). Radikaldemokratische Ansätze 

würden dies zwar unter dem Begriff der Postpolitik anprangern und eine Wiederbelebung des 

Konflikts einfordern, aber sie blieben Äauf halbem Wege stehen³ (ebd.: 95) und böten keine 

elaborierten Alternativen, die Partizipationserfahrungen und demokratischen Konflikt gewähr-

leisten würden.  

Das führt auch zu Volks zweitem Kritikpunkt: Ä[P]olitische Freiheit ist im radikaldemokrati-

schen Denken nicht ausreichend genug durchdacht³ (Volk 2013: 95). Durch ihre Fixierung auf 

das Primat des Politischen hätten radikaldemokratische Ansätze nur Geringschätzung für libe-

rale Rechte übrig, da sie jegliche Verrechtlichung als Ausdruck einer hegemonialen Ordnung, 

die sich gegen demokratische Widerstände immunisieren versucht, diskreditieren würden (ebd.: 

96). Dabei übersähen sie den ÄErmöglichungscharakter einer demokratischen Rechtsordnung³ 

(ebd.), die Menschen jenseits von radikalem Protest in die Lage versetzt, am politischen Streit 

teilzuhaben. Der von Mouffe vertretene dezisionistische Parlamentarismus greife hier viel zu 

kurz, da er die Integrationsfähigkeit, die zur Abschwächung des Antagonismus führt, lediglich 

auf die blutlose Mehrheitsentscheidung zurückführe und damit die Wichtigkeit parlamentari-

scher Diskussionen, die oppositionelle Alternativen erst sichtbar machen, verkenne (ebd.: 96±

97). Dies gehe vor allem darauf zurück, dass radikaldemokratische Theorien nur in der flüchti-

gen ÄJetzt-Zeit³ (ebd.: 97) verharren würden und für normative Bezüge auf die Vergangenheit 

 
28 Hervorhebung wie im Original. 



 

31 
 

wie z. B. Erinnerungspolitik nicht viel übrig hätten. Das sei aber normativ problematisch, weil 

politische Freiheitsrechte somit zum Spielball punktueller politischer Stimmungsschwankun-

gen würden (ebd.: 97±98). Dagegen setzt Volks (ebd.: 98) ÄRepublikanismus des Dissenses³ 

auf eine Pluralisierung der Zeitlichkeit, wodurch die Spannung zwischen Recht und Politischem 

überwunden werde. Generell legt er in seinem Gegenprojekt zur radikaldemokratischen Theorie 

einen Fokus auf demokratische Verständigung und eine stärkere Institutionalisierung eines in-

tegrativen Dissenses (ebd.: 99±102). Volks Kritik schließt ebenfalls damit, die Unzulänglich-

keiten der radikaldemokratischen Ansätze aus einer linksheideggerianischen Äpolitische[n] Me-

taphysik³ (ebd.: 102), die das Politische essentialisiere, herzuleiten. 

Dass die Kritik der Essentialisierung des Politischen und seines Antagonismus zwar berechtigt 

ist, aber von einer bestimmten Mouffe-Lesart herrührt und theoretisch nicht weiterführt, wurde 

bereits in der Diskussion von Flügel-Martinsens Einwänden offensichtlich. Viel wichtiger er-

scheint dagegen Volks Hinweis auf vermeintliche Blindstellen radikaldemokratischer Ansätze 

bezüglich der Eskalierungspotentiale des Politischen zum Ultra-Politischen. Zunächst gesteht 

Volk zu, dass die fehlende Repräsentation von politischen Forderungen im Zuge mangelnder 

institutioneller Kanäle ± wie von Mouffe (2020b) behauptet ± zu extremen Formen ultra-poli-

tischer Kontestation führen könne (Volk 2013: 91). Infolgedessen wirft Volk radikaldemokra-

tischen Ansätzen aber vor, ultra-politische Phänomene in liberalen Demokratien, in denen es 

grundsätzlich offene Institutionen gäbe, nicht erklären zu können (ebd.). Dieser Vorwurf wirkt 

jedoch ± zumindest auf Mouffe bezogen ± nicht sonderlich überzeugend, weil sein eigener 

zweiter Erklärungsansatz, der Ultra-Politik als Ergebnis von Enttäuschungserfahrungen wegen 

mangelnder politischer Alternativen sieht, exakt Mouffes Postulat der Postpolitik und Postde-

mokratie entspricht. Formalrechtlich können in liberaldemokratischen Regimen repräsentative 

Institutionen nämlich zweifelsohne existieren, das heißt aber noch nicht, dass sie de facto auch 

repräsentativ sind. Laut Mouffe ist gerade dies in den westeuropäischen, noch formalen Demo-

kratien der Fall, da das populistische Moment im Zuge der postpolitischen Krise der neolibera-

len Hegemonie gerade darauf basiert, dass Institutionen die Pluralität demokratischer Forde-

rungen nicht mehr bearbeiten können (Mouffe 2020a: 20±21). Mouffes linkspopulistisches Pro-

jekt zielt genau darauf ab, die liberaldemokratischen Institutionen wieder repräsentativer zu 

machen, um die agonistische Auseinandersetzung wiederzubeleben (ebd.: 70) und ± um es in 

Volks Worten zu sagen ± demokratische Enttäuschungserfahrungen zu vermeiden. Volk (2013: 

95) erkennt das mit Verweis auf Mouffe durchaus an, hält radikaldemokratischen Projekten 

dann aber vor, keine alternative Ordnung zu präsentieren, die politische Freiheit und den 



 

32 
 

Ermöglichungscharakter von Institutionen berücksichtigt. Die Frage, die sich aus Mouffe¶scher 

Perspektive hier allerdings stellt: Politische Freiheit und Ermöglichung für wen? Volks Beto-

nung liberaldemokratischer Institutionen scheint mitunter immer noch an der liberalen Vorstel-

lung zu kranken, Institutionen als Äneutrales Terrain³ (Mouffe 2020b: 31) zu betrachten, wäh-

rend Institutionen immer Ausdruck von Hegemonie und sozialen Machtverhältnissen bleiben. 

Volk widerspricht diesem Einwand und entgegnet, dass diese Perspektive immer einem flüch-

tigen und antiliberalen Präsensdenken des Politischen anheimfalle, das ÄRecht, Verfassung und 

politische[] Ordnung³ (Volk 2013: 97) geringachte. Letztlich ist Volks normative Privilegie-

rung der Vergangenheit mit ihrem positiven Recht ± aus radikaldemokratischer Sicht dem Ze-

ment einer hegemonialen Ordnung ± auch nur ein liberaler Versuch, dem Politischen und De-

mokratischen im Hier und Jetzt zu entkommen.  

Interessant ist weiterhin auch sein erstes Argument, um ultra-politische Erscheinungen inner-

halb von Demokratien zu erklären. Nicht nur Postpolitik, sondern auch Äradikalisierte[] Ideo-

logien und Identitäten³ (Volk 2013: 92) könnten durch eine Selbstausschließung vom demo-

kratischen Diskurs zu einer Wahrnehmung politischer Alternativlosigkeit und letztlich zu Ultra-

Politik führen. Diese Kausalitätsumkehr stellt jedoch die Frage nach den Ursachen der Radika-

lisierung. Für Volk (Volk 2013: 92±93) finden sie sich in der radikaldemokratischen Absage 

zur politischen Verständigung und Hochstilisierung eines Dezisionismus. Volks normatives 

Verständigungsgebot erscheint als eine liberale Resthoffnung auf eine Form der deliberativen 

und universellen Konsensfindung, aber es ist auch Ausdruck einer begründeten Skepsis gegen-

über radikaldemokratischen Ansätzen und ihrer Fähigkeit, ein Mindestmaß eines sozialen Ban-

des zwischen Gruppensubjekten zu gewährleisten, um eine radikalisierte Isolierung zu verhin-

dern. Volk stellt nicht zu Unrecht die Konsequenzen einer konfliktiven Wir-Sie-Identifikation 

und einer daraus resultierenden äquivalentiellen Homogenität mit ihrem Ähohen Konformitäts-

druck³ (ebd.: 93) und Totalitätsanspruch infrage. Sein Vorwurf einer ÄVerstetigung und Ver-

härtung solcher kollektiver Identitäten³ (ebd.: 92)29 wirkt grundsätzlich aus Mouffe¶scher Per-

spektive allerdings nicht sehr plausibel, da Identitäten im Zuge der sich gegenseitig untergra-

benden Logik der Differenz und Äquivalenz stets Spielball der hegemonialen Auseinanderset-

zung bleiben. Flottierende Signifikanten erlauben eine andauernde und sehr umkämpfte Ver-

schiebung der antagonistischen Frontlinie. Zudem weisen Subjekte meist eine Vielzahl von de-

mokratischen Subjektpositionen auf, wodurch Subjekte, die in einem politischen Raum zum 

ÄWir³ gehören, in einem anderen auf der entgegengesetzten Seite des ÄSie³ stehen können. Eine 

 
29 Ohne Original-Hervorhebung aufgrund veränderter Satzstruktur. 



 

33 
 

Gesellschaft ist in der Regel folglich einer Pluralität von Wir-Sie-Unterscheidungen in ver-

schiedenen autonomen politischen Räumen ausgesetzt (Laclau/Mouffe 2020: 167). Allerdings 

gibt es historisch seltene Momente, populistische Momente, in denen Äquivalenzketten über 

politische Räume hinweg ausgedehnt werden und eine große Anzahl an Antagonismen verbin-

den und gemeinsam artikulieren (ebd.: 166). Im Extremfall kommt es, wie auch von Laclaus 

Populismustheorie beschrieben, zu einer vollständigen Zweiteilung der Gesellschaft mit zwei 

einander gegenüberstehenden Äquivalenzketten, die absolut homogen in ihrer Kontraritätsrela-

tion zur jeweils anderen sind und keine Differenz mehr zulassen (ebd.). In diesem Fall stehen 

sich nicht mehr zwei Teile einer Gesellschaft gegenüber, sondern zwei voneinander komplett 

separierte Gesellschaften als solche (ebd.). Mouffe und Laclau skizzieren am Beispiel des Mil-

lenarismus, dass in diesem Fall eine Konfrontation Äheftig, total und wahllos³ (ebd.) sein kann. 

Das liegt in der Konsequenz daran, dass beide Gesellschaften überhaupt keine Äquivalenzbe-

ziehungen mehr teilen, die eine Seite negiert die Existenz der jeweils anderen. In diesem Punkt 

erscheint Volks Sorge um die Aufgabe des ÄVerständigungspostulat[s]³ (Volk 2013: 92)30 tat-

sächlich sehr berechtigt. Um es in den Worten von Mouffes eigener Demokratietheorie zu sa-

gen, in jenem extremen Fall teilen beide Seiten keinen Ägemeinsamen symbolischen Raum³ 

(Mouffe 2018: 30) und keinen gemeinsamen Konsens über grundlegende normative Prinzipien 

mehr, auf den man sich verständigen könnte. Das Verschwinden jedweder Verständigung und 

die ÄVerinnerlichung des Politischen³ (Volk 2013: 93)31 macht eine Transformation von 

ÄFeindschaft³ zu ÄGegnerschaft³ im Sinne des agonistischen Pluralismus undenkbar und das 

Aufkommen von Ultra-Politik möglich. Aus diesem Grund wirkt auch der Vorwurf, radikalde-

mokratische Projekte wie Mouffes linker Populismus würden mit ihrer Abkehr von der Ver-

ständigung zur Entstehung von Ultra-Politik beitragen, auf dem ersten Blick gerechtfertigt. Bei 

genauerer Betrachtung zeigt sich jedoch, dass die Möglichkeit jener gesellschaftlichen Zwei-

teilung und die Gefahr der Ultra-Politik sich auf das populistische Moment und letztlich auf 

unberücksichtigte demokratische Forderungen zurückführen lassen. Solange es populistische 

Momente gibt, ist auch der Extremfall einer vollständigen Spaltung der Gesellschaft immer 

vorstellbar. Volks ÄRepublikanismus des Dissenses³ und sein Rekurs auf ein normatives Pos-

tulat der gegenseitigen Verständigung können dies nicht verhindern. Nur politische Kanäle, die 

demokratische Forderungen aufnehmen und demokratisch verarbeiten, können einen verstän-

digten Konsens bewahren. Genau das entspricht wiederum der Zielsetzung von Mouffes linkem 

Populismus. Wer Ultra-Politik vermeiden möchte, muss populistische Momente durch 

 
30 Hervorhebung wie im Original. 
31 Hervorhebung wie im Original. 



 

34 
 

demokratische, repräsentative Institutionen zurückhalten. Volks Umkehrung der Kausalität, ra-

dikalisierte Ideologien führten zur einem Selbstausschluss, verkennt also in letzter Konsequenz 

erneut das Politische. Jeder Konsens, auf den sich ein Volk verständigt, ist politisch und gründet 

sich in einem radikalen Ausschluss. Er ist nicht weniger radikal als diejenigen, die ihn heraus-

fordern. Gelingt es dem Konsens nicht, die notwendige Identifikation mit ihm zu sichern, kann 

er neu ausgehandelt werden. Die Neuaushandlung folgt dem Zusammenspiel von Äquivalenz 

und Differenz. Verständigung heißt gemeinsame Identifikation und kommt der Logik der Äqui-

valenz gleich. Ihr ist aber zur negativen Selbstkonstitution ein Ausschluss inhärent. Ein univer-

seller Konsens ebenso wie eine universelle Verständigung bleiben folglich eine liberale 

Unmöglichkeit. 

Christian Volks Einwände gegen radikaldemokratische Ansätze, dass sie ultra-politische Phä-

nomene nur unzureichend begreifen und mit ihrer Absage an die normative Forderung nach 

gegenseitiger Verständigung gar zu ihnen beitragen würden, erweisen sich mit Blick auf die 

Frage, inwieweit Mouffes linkspopulistisches Projekt zur ultra-politischen Infragestellung ihres 

agonistischen Pluralismus neigt, als analytisch fruchtbar. Aus radikaldemokratischer Perspek-

tive kranken seine Kritikpunkte zwar letztendlich immer an einer vollständigen Anerkennung 

der irreduziblen antagonistischen Dimension des Politischen, aber seine Problematisierung ei-

nes Grundmaßes an Verständigung und sozialem Band zeigt sich vor dem Hintergrund einer 

populistischen Zweiteilung der Gesellschaft als bedeutsam und ernstzunehmend. 

4.3 Demokratische und populare Kämpfe 

Die angesprochene Problematik bedarf allerdings einer angemessenen theoretischen Untermau-

erung. Mouffe und Laclau treffen bereits in Hegemonie und radikale Demokratie 

(Laclau/Mouffe 2020) eine äußerst bedeutende Unterscheidung zwischen demokratischen 

Kämpfen und popularen Kämpfen. 

ÄWir werden folglich dann von demokratischen Kämpfen sprechen, wenn diese eine Pluralität poli-

tischer Räume implizieren und von popularen Kämpfen, wo bestimmte Diskurse tendenziell die 

Spaltung eines einfachen politischen Raumes in zwei entgegengesetzte Felder konstruieren³ 

(Laclau/Mouffe 2020: 175) 

Diese Differenzierung beruht auf der Erkenntnis, dass es innerhalb einer Gesellschaft eine Viel-

zahl von politischen Räumen mit Antagonismen geben kann und dass das Soziale mit einem 

politischen Raum nicht identisch ist (Laclau/Mouffe 2020: 169±170). Ein politischer Raum mit 

seinem Antagonismus kann sich nur durch seine Ärelative Abgeschlossenheit³ (ebd.: 169) als 



 

35 
 

Totalität konstruieren, da die ihm zugrundeliegenden Praxen Ädie referentielle und empirische 

Realität der Agenten [«] nicht erschöpfen³ (ebd.) können. Diese Ärelativ autonomisierten 

Räume³ (ebd.) bilden den Ort demokratischer Kämpfe. So kann beispielsweise der antisexisti-

sche Kampf gegen Geschlechterdiskriminierung in seiner Partikularität als demokratischer 

Kampf aufgefasst werden (ebd.). Es handelt sich hierbei also um einen erkennbar eingegrenzten 

Antagonismus und folglich eine Ädemokratische[] Subjektposition³ (ebd.: 168). Mit Laclaus 

(2022) Populismustheorie lässt sich zudem ergänzen, dass jene demokratische Subjektposition 

auf der Artikulation ontisch-partikularer und in einem politischen Raum isolierter demokrati-

scher Forderungen, wie in diesem Fall Forderungen nach einem Ende sexistischer Unterdrü-

ckung, basiert. Der entscheidende Unterschied zu popularen Kämpfen besteht nun darin, dass 

diese eine Vielzahl von demokratischen Kämpfen zusammenführen. Wie Laclau (ebd.: 115±

118) dargelegt hat, sind demokratische Forderungen in sich zwiegespalten zwischen ihrem par-

tikularen Inhalt auf ontischer Ebene, wie der Forderung nach einer Beseitigung von Geschlech-

terungerechtigkeit, und einer allgemeineren Opposition gegenüber den hierfür politisch verant-

wortlichen Regierenden. Gelingt es nun, die einzelnen politischen Räume und ihre demokrati-

schen Subjektpositionen miteinander zu verknüpfen, indem demokratische Forderungen mit 

Blick auf ihre ontologische Opposition zu den Herrschenden in einer popularen Forderung 

äquivalentiell verbunden werden, kann eine Äpopulare[] Subjektposition³ (Laclau 2022: 168) 

erwachsen, die jenseits politischer Räume die Gesellschaft in zwei antagonistische Blöcke mit 

zwei sich gegenüberstehenden Äquivalenzketten zu spalten vermag. Bei popularen Kämpfen 

wird die Differenz zwischen politischen Räumen und der Gesellschaft als Gesamtheit mithilfe 

von Äquivalenzverknüpfungen überwunden (Laclau/Mouffe 2020: 170). Sie sind aber eine his-

torische Seltenheit und implizieren ÄRelationen extremer Äußerlichkeit zwischen den herr-

schenden Gruppen einerseits und dem Rest der Gemeinschaft andererseits³ (ebd.). Wie Mouffe 

und Laclau erneut am Millenarismus zeigen, gibt es in diesem Fall keinerlei gemeinsame Ver-

bindungen ± und keinerlei Verständigung ± zwischen den antagonistischen Blöcken mehr 

(ebd.). Der eine ist die symbolische Negation des anderen. Von der politischen Infragestellung 

der Existenzberechtigung des Anderen ist es in der Folge nicht mehr weit zu Schmitts Antago-

nismus (Mouffe 2020b: 24) und einer Ämilitarization of politics³ (äiåek 1998: 992). Für Mouffe 

und Laclau sind jene Fälle jedoch Äblo� spezifische Konjunkturen³ (Laclau/Mouffe 2020: 175). 

Ihren Ursprung finden populistische Kämpfe in einem populistischen Moment, das immer dann 

eintritt, wenn eine hegemoniale Ordnung und ihre Institutionen eine große, relevante Anzahl an 

demokratischen Forderungen im Zuge gesellschaftlicher Umbrüche nicht mehr zufriedenstel-

lend beantworten können (Mouffe 2020a: 21). Infolgedessen misslingt es ihr, die notwendige 



 

36 
 

Folgebereitschaft im ÄVolk³ zu gewährleisten, um den hegemonialen Konsens zu verteidigen 

(ebd.). Eine Vermehrung demokratischer Subjektpositionen und gesellschaftlicher Antagonis-

men eröffnen schließlich die Möglichkeit, durch äquivalentielle Verkettungen eine neue popu-

lare Subjektposition, einen neuen hegemonialen Konsens und damit ein neues ÄVolk³ zu kon-

struieren, welches auf die unerfüllten demokratischen Forderungen eine Antwort zu finden 

weiß. 

4.4 Linker Populismus und agonistischer Pluralismus 

Mouffes (2020a) linker Populismus stilisiert sich auf dem ersten Blick als popularer Kampf. 

Seine Konstruktion einer neuartigen Bürgeridentität beabsichtigt auf Grundlage des angenom-

menen populistischen Moments die äquivalentielle Verknüpfung einer Vielfalt demokratischer 

Kämpfe, Antagonismen und partikularer Forderungen. Antikapitalistische, antisexistische und 

antirassistische Forderungen sollen unter anderem in Hinblick auf ihre gemeinsame Opposition 

zur neoliberalen Hegemonie in einer gegenhegemonialen, popularen Forderung nach einer Ra-

dikalisierung der Demokratie vereint werden. Die hierfür zu schaffende populare Subjektposi-

tion spaltet die Gesellschaft im Zuge der äquivalentiellen Überwindung einzelner politischer 

Räume in zwei antagonistische Blöcke: die emanzipatorische ÄB�rgerschaft³ auf der einen 

Seite und die neoliberale ÄOligarchie³ auf der anderen Seite. Das Potential eines popularen 

Kampfes dürfte hiermit offensichtlich sein. 

Das hätte aber unweigerlich Konsequenzen für die zentrale Frage nach der Vereinbarkeit von 

Populismus und agonistischem Pluralismus. Die Tendenz eines popularen und somit konse-

quenterweise auch eines populistischen Kampfes in Richtung einer vollkommenen antagonis-

tischen Zweiteilung der Gesellschaft zwischen ÄVolk³ und ÄOligarchie³ und der damit einher-

gehenden politischen Veräu�erlichung der ÄOligarchie³ stellt die Möglichkeit einer gemeinsa-

men Verständigung um die ethischen Prinzipien der liberalen Demokratie zweifellos infrage. 

Wird Mouffes linker Populismus ernstgenommen, ist die extreme und dichotome Spaltung zwi-

schen der unterdrückten ÄB�rgerschaft³ und der unterdrückenden neoliberalen ÄOligarchie³ 

auch intendiert. In diesem Extremfall kann es keine artikulierten Differenzen und keinen poli-

tischen Pluralismus mehr geben, alle Subjekte in einem Lager stehen in einem Äquivalenzver-

hältnis und konstituieren sich nur durch ihre Ablehnung des anderen Lagers. Die Bürgeridenti-

tät ist empirisch natürlich zutiefst plural, aber die Feministin und der Arbeiter verstehen sich 

politisch dann in erster Linie als demokratische BürgerInnen. Dabei dürfte klar geworden sein, 

dass die Bürgeridentität sich nur durch einen radikalen Ausschluss der Alterität, also der 



 

37 
 

ÄOligarchie³, bilden kann, mit der sie jedoch qua Überwindung aller politischer Räume zuguns-

ten des Gesellschaftlichen keine Äquivalenzen, keinen Ägemeinsamen symbolischen Raum³ 

(Mouffe 2018: 30) ± und auch keinen mäßigenden Konsens über ÄFreiheit³ und ÄGleichheit³ ± 

teilt. Die Bürgeridentität beruht alleinig auf der äquivalentiellen Negation der diffusen Identität 

der ÄOligarchie³. Bleiben die populare Forderung und die darunter liegenden demokratischen 

Forderungen dieses neuen popularen Subjekts, dem sich konstituierenden Volk, politisch nicht 

repräsentiert und institutionell unbeantwortet, gibt es keinen Grund anzunehmen, dass der Kon-

flikt zwischen beiden Identitäten nicht existenziell werden und in Schmitts ultra-politischen 

Antagonismus verfallen könnte.  

Das möchte Mouffe betontermaßen verhindern. Ihr linker Populismus zielt nicht darauf ab, den 

in ihren Augen noch vorhandenen Konsens über die demokratischen Werte und den geteilten 

diskursiven Raum zu beseitigen. Stattdessen soll die hegemoniale neoliberale Deutung von 

ÄFreiheit³ und ÄGleichheit³ disartikuliert und im Sinne einer gegenhegemonialen, radikalde-

mokratischen Interpretation radikalisiert werden. Mouffes Projekt begreift sich als radikalre-

formistisch. Es möchte die repräsentativen Institutionen der liberalen Demokratie erhalten und 

wieder repräsentativer machen, um der pluralen agonistischen Konfrontation wieder Raum zu 

verschaffen. Gegeben das empirische Postulat, ÄFreiheit³ und ÄGleichheit³ seien im politischen 

Imaginären weiterhin präsent und liberaldemokratische Institutionen trotz ihrer neoliberalen 

Besetzung immer noch ausreichend offen, scheint es so, als wäre für Mouffe die ÄOligarchie³ 

nach wie vor Teil ihres konfliktiven Konsenses über die liberale Demokratie. Ein Blick in Das 

demokratische Paradox (2018) unterstreicht diese Lesart, da Mouffe Äneoliberal³ wortwörtlich 

gleich gefolgt von Äradikaldemokratisch³ als eine Deutungsmöglichkeit der Äverschiedenen [a-

gonistischen] Interpretationen der ethisch-politischen Prinzipien³ (ebd.: 105) benennt. In Für 

einen linken Populismus (2020a) spricht Mouffe mehrmals von Äagonistische[r] Konfrontation³ 

(ebd.: 70) als ÄZiel einer linkpopulistischen Strategie³ (ebd.), aber auf dem Weg zu diesem Ziel 

referiert sie fast ausschlie�lich auf die Konstruktion einer politischen ÄFrontlinie³32 , deren nä-

here Bestimmung sie meidet. Generell bleibt die ÄOligarchie³ als diffuses und zu bekämpfendes 

Gegenstück zur Bürgeridentität merklich unterbestimmt, nur einmal spricht sie entsprechend 

ihrem Agonismus von der ÄOligarchie³ als Ägemeinsame[m] Gegner³ (ebd.: 35) der Bürger-

schaft. Auf der vorletzten Seite ihres Essays charakterisiert sie ihren linken Populismus im Wi-

derspruch dazu allerdings als einen ÄAntagonismus zwischen dem Volk und der Oligarchie³ 

(ebd.: 98). Das erscheint jedoch inkohärent zur vorangehenden Charakterisierung und dem 

 
32 Vgl. hierfür Mouffe 2020a: 16, 17, 20, 29, 31, 34, 40, 50, 75, 76, 92, 93, 95. 



 

38 
 

langen Rekurs auf ihr agonistisches Demokratiemodell, denn bei einer feindschaftlichen Aus-

einandersetzung wäre ein gemeinsamer diskursiver Raum, Konsens und geteilte Institutionen 

zwischen neoliberaler Oligarchie und radikaldemokratischen Volk theoretisch ausgeschlossen. 

Die zentrale Frage lautet folglich, ob Mouffes gegenhegemoniales Projekt tatsächlich auf Geg-

nerschaft oder Feindschaft bzw. auf einer agonistisch gemäßigten, sub-populistischen Verknüp-

fung mehrerer ± aber nicht aller ± demokratischer Kämpfe oder auf einem genuin popularen 

und rein-populistischen Kampf beruht und beruhen sollte. 

Ausgehend von ihrer empirischen Behauptung der Fortexistenz eines liberaldemokratischen 

Wertekonsenses gepaart mit ihrer Einordnung von Äneoliberal³ als demokratische Subjektposi-

tion und der agonistischen Evokation der ÄGegnerschaft³, kann hinreichend davon ausgegangen 

werden, dass Mouffe die neoliberale Hegemonie nur als eine bestimmte diskursive ± wenn-

gleich sehr einseitige ± Anordnung von ÄFreiheit³ und ÄGleichheit³ bestimmt und ihr linker 

Populismus folglich eine agonistische Auseinandersetzung zwischen ÄB�rgerschaft³ und ÄOli-

garchie³ umfasst. Ihr linker Populismus verbindet eine Reihe emanzipatorisch-demokratischer 

Forderungen miteinander und konstruiert auch einen Agonismus zwischen Bürgeridentität und 

oligarchischer Gegenidentität. Mögen beide Identitäten auch wenig gemeinsam haben, so teilen 

sie den Konsens um die liberale Demokratie und verhalten sich äquivalentiell zu denjenigen, 

die diesen ablehnen. ÄB�rgerschaft³ und ÄOligarchie³ sind weitreichende GegnerInnen, werden 

aber zu Verbündeten gegen die Feinde der Demokratie, die vom konfliktiven Konsens ausge-

schlossen bleiben müssen. Ihr agonistischer Pluralismus offenbart sich hier sehr eindrücklich 

ebenfalls als eine rein diskursive Strategie, die durch die Konstruktion eines übergeordneten, 

gemeinsamen identitätsstiftenden Feindes ± den Feinden der liberalen Demokratie ± Äquiva-

lenzrelationen hervorbringt, wodurch andere Antagonismen zu Agonismen entschärft werden; 

beispielsweise wird der Konflikt zwischen SozialdemokratInnen und ChristdemokratInnen ge-

nau dadurch abgeschwächt, dass beide sich in gemeinsamer Feindschaft zum Faschismus oder 

Kommunismus als ÄDemokratInnen³ identifizieren und verständigen. Dadurch stellt Mouffe 

sicher, dass ihr gegenhegemoniales Projekt der Gefahr der Schmitt¶schen Ultra-Politik wider-

steht und vereinbar mit ihrem agonistischen Pluralismus bleibt. Von einem rein-popularen und 

-populistischen Kampf, der die Gesellschaft unversöhnlich in zwei feindliche Blöcke separiert 

und keine verständigende Gemeinsamkeit zulässt, kann hierbei nun nicht mehr gesprochen wer-

den. Stattdessen ergibt sich das Bild eines sub-popularen und -populistischen Kampfes, als eine 

Art gemäßigter Kampf, der sich zwar der populistischen und popularen Logik bedient, aber vor 

deren letzter Konsequenz und äußersten Realisierung zurückschreckt. Trotz des rein-popularen 



 

39 
 

Potentials dieses Kampfes, diskurstheoretisch ist diese Form der sub-popularen Auseinander-

setzung definitiv denkbar. 

4.5 Praktische Konsequenzen 

Praktisch stößt diese Konzeption womöglich auf Probleme. Inwieweit die neoliberale Subjekt-

position der Oligarchie tatsächlich noch eine liberaldemokratische Haltung darstellt, mit der ein 

gemeinsamer symbolischer Raum vorstellbar ist, darf empirisch zumindest in Zweifel gezogen 

werden. Mouffe stellt bei ihr Diagnose der Postdemokratie selbst fest, dass 

Ä[«] die f�r die liberale Demokratie konstitutive agonistische Spannung zwischen dem liberalen 

und dem demokratischen Prinzip ausgeschaltet wurde. Mit dem Niedergang der demokratischen 

Werte Gleichheit und Volkssouveränität sind die agonistischen Räume, in denen unterschiedliche 

gesellschaftliche Projekte aufeinanderprallen konnten, verschwunden, und die Bürger wurden der 

Möglichkeit beraubt, ihre demokratischen Rechte wahrzunehmen. Sicherlich, man spricht noch im-

mer von ÄDemokratie³, doch wurde diese auf ihre liberale Komponente reduziert und steht nur noch 

für die Abhaltung freier Wahlen und die Verteidigung der Menschenrechte³ (Mouffe 2020a: 26±

27). 

Wenn die neoliberale Hegemonie den liberaldemokratischen Konsens auf seine liberalen Ele-

mente ± und diese wiederum auf einen reinen Wirtschaftsliberalismus ± reduziert hatte, 

wodurch demokratische Prinzipien wie Volkssouveränität und Gleichheit weitestgehend disar-

tikuliert wurden, ergibt sich die Frage, inwiefern mit einer neoliberalen ÄOligarchie³ noch äqui-

valentielle Gemeinsamkeiten und ein Konsens �ber ÄFreiheit³ und ÄGleichheit³ bestehen kön-

nen. Allein der Signifikant ÄOligarchie³, also die Herrschaft der Wenigen, zur Bezeichnung der 

Verantwortlichen für den postdemokratischen Mangel an Volkssouveränität und Gleichheit 

macht deren genuin anti-egalitären und unterdrückerischen Charakter deutlich. Werden nun 

eine Vielzahl demokratischer Subjektpositionen qua ihres ÄUnterdrücktseins³ und ihrer Ableh-

nung der neoliberalen Hegemonie äquivalentiell miteinander zu einer sub-popularen Subjekt-

position verknüpft, infolge derer sich das Äunterdr�ckte Volk³ mit den Äoligarchischen Unter-

dr�ckenden³ gegenübersteht, erscheint der gemeinsame diskursive Raum nicht sehr groß, um 

einen Antagonismus wirksam abzuschwächen. Das Potential zur rein-popularen Subjektposi-

tion ist in diesem Fall nicht nur immer gegeben, es ist mit Blick auf das affektive und existen-

zielle Aufladungspotential des Antagonismus sicherlich nicht zu unterschätzen. Berücksichtigt 

man zudem, dass ein derartiger hegemonialer Kampf dynamisch und interaktiv ist, also zu ei-

nem gro�en Teil auch auf der Reaktion der ÄOligarchie³ basiert, dann leisten neoliberale Ver-

teidigungsstrategien, die GegnerInnen der neoliberalen Hegemonie als ÄExtremisten³ (Mouffe 

2020a: 27) abqualifizieren, gewiss keinen Beitrag zur gegenseitigen Mäßigung und 



 

40 
 

Verständigung. Erstens kann eine derartige Fremdidentifikation im diskursiven Austausch im-

mer auch zur Radikalisierung der Identifizierten beitragen, zweitens und noch bedeutender folgt 

aus der Extremisierung und Delegitimierung von Opposition zumindest eine einseitige Aufkün-

digung des gemeinsamen Konsenses über die Änicht verhandelbaren moralischen Werte[]³ der 

liberalen Demokratie. Nicht zuletzt diese Beobachtung, die Mouffe selbst macht, lässt an der 

praktischen Umsetzung eines sub-popularen, agonistischen Linkspopulismus zweifeln. 

Wenngleich die empirische Frage nach einem gemeinsamen Konsens von großer Wichtigkeit 

ist und an dieser Stelle nicht eindeutig geklärt werden kann, so können die praktischen Konse-

quenzen, die sich aus der begründeten Annahme in einigen westlichen Gesellschaften eines 

rein-popularen Kampfes ergeben würden, sehr wohl diskutiert werden. Begreift man den Neo-

liberalismus mit seiner konkreten Ausgestaltung der ÄPhilosophie des Besitzindividualismus³ 

(Mouffe 2020a: 22) als normativ unvereinbar mit dem liberaldemokratischen Fundament von 

ÄFreiheit³ und ÄGleichheit³, gerät die neoliberale Oligarchie in einem rein-popularen Kampf 

zur veräußerlichten Feindin des modernen Projekts der liberalen Demokratie. Die Gesellschaft 

spaltet sich infolgedessen dichotom zwischen einer unterdrückenden ÄOligarchie³ und einer 

unterdrückten ÄBürgerschaft³, der es dann nicht nur obliegt, ÄGleichheit³ und ÄVolkssouverä-

nität³ wiederherzustellen, sondern den Konsens um die ethischen Prinzipien ÄFreiheit³ und 

ÄGleichheit³ als solchen. Auch hier kann man nun argumentieren, dass ein reiner linker Popu-

lismus in Form eines rein-popularen Kampfes nicht notwendigerweise Mouffes demokratie-

theoretischem agonistischem Pluralismus widersprechen muss, sondern seine Lebensgrund-

lage, auf der sich ein pluralistischer Wettstreit um die Deutung von ÄFreiheit³ und ÄGleichheit³ 

bilden kann, erst wiederbelebt.  

Ein rein-popularer Kampf, bei dem sich zwei feindliche Blöcke unversöhnlich konfrontieren 

und keinen gemeinsamen Nenner mehr teilen, birgt folgerichtig immer die Gefahr der Sch-

mitt¶schen Ultra-Politik. Einerseits impliziert Mouffes (2020a: 64) stringente Dezision für ei-

nen liberalisierten ÄDemokratische[n] Sozialismus³ (ebd.) bereits eine bestimmte Selbstmäßi-

gung, andererseits bleibt die Gefahr der Ultra-Politik letztlich vielmehr eine Frage der Reprä-

sentativität bestehender Institutionen. Gelingt es der sich als Volk wahrnehmenden ÄB�rger-

schaft³ sich innerhalb der liberaldemokratischen Institutionen zu konstituieren, weil diese noch 

offen und repräsentativ genug für die Austragung des popularen Kampfes geblieben sind, so 

mag Ultra-Politik grundsätzlich vermieden werden können. Wurden Institutionen jedoch im 

Namen einer Äextremistischen³ Gefährdung in ihrer Repräsentativität durch die neoliberale he-

gemoniale Ordnung weitgehend eingeschränkt und gegenüber dem popularen Kampf 



 

41 
 

immunisiert, erscheint Ultra-Politik in letzter Konsequenz nicht ausgeschlossen. Insofern 

würde Mouffes linker Populismus in einer praktischen Welt, in der zwischen Neoliberalismus 

und liberaler Demokratie keine veritable normative Verbindung mehr besteht, mit Sicherheit 

ein Wagnis darstellen. Dieses Wagnis ist letzten Endes aber in einigen westlichen Ländern der 

Preis für eine Wiederbelebung des liberaldemokratischen Konsenses und damit auch der Preis 

für einen agonistischen Pluralismus. Auch wenn die Antwort auf die Forschungsfrage nach der 

Vereinbarkeit zwischen Linkspopulismus und agonistischem Pluralismus paradox wirken mag, 

so kann gesagt werden, dass Mouffes linkspopulistische Strategie gerade mit einer Intensivie-

rung von Konflikt einen agonistischen Pluralismus und einen abgeschwächten Konflikt erst 

ermöglichen kann. Die Ursache liegt hierbei in Mouffes Äkonfliktorische[m] Konsens³ (Mouffe 

2018: 105), der zur Ermöglichung eines Pluralismus und Agonismus selbst auf einer Eingren-

zung eines Äextremen Pluralismus³ (ebd.: 35) und einem antagonistischen Ausschluss all derer 

beruht, die ihn ablehnen. Es bedarf also erst der diskursiven Entscheidungsschlacht um die nicht 

letztbegründbare, normative Grundsatzentscheidung, ehe deren genaue Deutung unentscheid-

bar und immer wieder von Neuem agonistisch ausgehandelt werden kann. In Gesellschaften, in 

denen die neoliberale Postdemokratie und Postpolitik die liberaldemokratische Grundsatzent-

scheidung für einen politischen Liberalismus und Egalitarismus empirisch beseitigt hat, kann 

Mouffes linker Populismus in Form eines rein-popularen Kampfes sich als das geeignete prak-

tische Mittel erweisen, die diskursive Entscheidungsschlacht zur Wiederherstellung der kontin-

genten Verknüpfung beider Denkschulen und somit auch ihres agonistischen Demokratiemo-

dells neu zu führen. 

Schlussbetrachtung 

Die vorangegangene Analyse konnte auf Grundlage von Mouffes poststrukturalistischer Dis-

kurstheorie, ihrer diskursiven Konzeption des agonistischen Pluralismus zur Einhegung von 

Antagonismen und ihrer populistischen Diskursstrategie zur Wiederbelebung von Antagonis-

men deutlich machen, dass beide Konzepte trotz ihrer gegenläufigen Bewegungen in Bezug auf 

die antagonistische Dimension des Politischen sich diskurstheoretisch nicht ausschließen müs-

sen, sondern im Gegenteil sich verbinden lassen. Abstrakt zusammengefasst, beschreibt Popu-

lismus dabei eine bestimmte politische Art der antagonistischen Instituierung kollektiver Iden-

titäten vor allem durch die diskursive Logik der Äquivalenz. Mouffes agonistischer Pluralismus 

dagegen umfasst eine bestimmte Form der Artikulation, die durch das Zusammenspiel von 

Äquivalenz und Differenz in einem begrenzten diskursiven Raum eine Pluralität von kol-

lektiven Identitätspositionen ermöglicht. Mouffe stellt die populistische Strategie durch die 



 

42 
 

äquivalentielle Konstruktion einer emanzipatorischen ÄB�rgerschaft³ und einer neoliberalen 

ÄOligarchie³ in den Dienst, die neoliberale hegemoniale Ordnung des geteilten diskursiven 

Raums um die Werte ÄFreiheit und ÄGleichheit³ zu disartikulieren und stattdessen radikalde-

mokratisch in einem gegenhegemonialen Projekt zu radikalisieren. Dieser sub-populare Kampf 

findet laut Mouffe dank des geteilten konfliktorischen Konsenses über die politisch-ethischen 

Prinzipien agonistisch statt. An dieser Stelle müssen allerdings begründete Zweifel hinsichtlich 

Mouffes empirischer Annahme eines geteilten diskursiven Raumes zwischen einem radikali-

sierten neoliberalen Wirtschaftsliberalismus und dem liberaldemokratischen Wertekonsens 

stark gemacht werden. Verwirft man diese streitbare Annahme, gerät ihr linker Populismus zu 

einem rein-popularen Kampf zwischen Radikaldemokratie und Neoliberalismus. Hierbei geht 

es in der Folge nicht mehr um eine bloße Anordnung eines diskursiven Raums, sondern um die 

Rekonstitution dieses Raums als solchen. Dieser populare Kampf ist antagonistisch und birgt 

je nach Offenheit der verbliebenen liberaldemokratischen Institutionen die Gefahr der ultra-

politischen Zuspitzung. Das erscheint letzten Endes aber als der Preis einer populistischen Wie-

derherstellung des gemeinsamen diskursiven Raums um die Prinzipien ÄFreiheit³ und ÄGleich-

heit³ entsprechend Mouffes demokratietheoretischem agonistischem Pluralismus. In diesem 

Fall kann Mouffes linker Populismus zur Radikalisierung der Demokratie als praktische Ver-

wirklichungsgrundlage ihres agonistischen Demokratiemodells gelten. Aus einer radikaldemo-

kratischen Perspektive erscheinen Mouffes linker Populismus und ihr agonistisches Demokra-

tiemodell so nicht nur vereinbar, sondern notwendig miteinander verbunden ± wenngleich zu-

gestanden werden muss, dass in dieser veränderten Ausgangslage des linken Populismus das 

Prädikat Älinks³ sich nahezu als Äliberaldemokratisch³ im Sinne demokratischer Volkssouve-

ränität und liberalen universellen Menschenrechten geriert. 

Die mit Sicherheit offensichtliche Frage, die an die theoretischen Überlegungen anknüpft, ist 

die Frage nach der praktischen Umsetzbarkeit einer intellektuellen, diskurspolitischen Interven-

tion. Daraus folgen mehrere relevante theoretische Nachfragen an Mouffes linken Populismus. 

Wie bereits beleuchtet, lässt Mouffe die Konstruktion ihrer Gegenidentität zur ÄB�rgerschaft³, 

der ÄOligarchie³, vergleichsweise vage und unterbestimmt. Dabei wäre eine nähere Charakte-

risierung der Oligarchie allein schon wegen der zentralen empirischen Frage nach der Bezie-

hung zwischen neoliberaler Oligarchie und liberaldemokratischem Wertekonsens erkenntnis-

bringend. Auch das interaktive Wesen einer hegemonialen Auseinandersetzung im Diskursi-

ven, der umkämpften Verschiebung antagonistischer Grenzen und der Identitätsbildung durch 

ein Zusammenspiel von Eigen- und Fremdbestimmung eröffnet Raum für eine weitere 



 

43 
 

theoretische Ausarbeitung. Ebenso erscheint eine theoretische Untermauerung der Erklärung 

ultra-politischer Phänomene aus einem Mangel institutioneller Repräsentation in Hinblick da-

rauf, dass Institutionen als Ausdruck einer hegemonialen Ordnung immer auf einem Repräsen-

tationsausschluss beruhen, welcher empirisch aber nicht immer zu Ultra-Politik führt, von gro-

ßem Interesse für ein agonistisches Demokratiemodell.  

Abschließend soll noch einmal der dezisionistische Charakter von Mouffes linkem Populismus 

hervorgehoben werden. Die populistische Strategie erweist sich als diskursives Mittel zum 

Zweck der Verwirklichung einer linken, radikaldemokratischen Interpretation von ÄFreiheit³ 

und ÄGleichheit³. Diese normative Zielsetzung beruht letztlich auf einer nicht-letztbegründba-

ren, kontingenten Dezision. Diese sollte aber im Sinne Webers (1988) Forderung nach Klarheit 

explizit gemacht werden. Auch sollten die möglichen und nicht auszuschließenden ultra-politi-

schen Nebenfolgen eines rein-popularen Kampfes erwähnt werden. Sie erscheinen allerdings 

aus einem abwägenden Blickwinkel, der den Neoliberalismus in einigen westlichen Ländern 

als unversöhnlichen Feind von ÄFreiheit³ und ÄGleichheit³ betrachtet und der die Krise der 

neoliberalen Hegemonie auch nicht einem feindlichen, völkisch-rassistischen Rechtspopulis-

mus überlassen möchte, als rechtfertigbar und hinnehmbar. Dennoch sollte immer wieder in 

pragmatischer Voraussicht und politischer Klugheit abgewogen werden, ob eine Artikulation 

tatsächlich zur Realisierung der genannten Ideale beiträgt. Hierfür bedarf es einem notwendigen 

politischen Verantwortungsbewusstsein, sich fortlaufend für die Konsequenzen des eigenen 

Handelns zu rechtfertigen. Dieses sollte bei der Entscheidung für das linkspopulistische Wagnis 

berücksichtigt werden. 

Literatur 

Dudenredaktion o. J.: Populismus, in: Duden, verfügbar unter https://www.duden.de/node/ 
113348/revision/529707, zuletzt abgerufen am 20.6.2022. 

Flügel-Martinsen, Oliver 2013: Linksheideggerianismus?, in: Sörensen, Paul (Hrsg.): Politi-
sche Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld: transcript, 175±190. 

Flügel-Martinsen, Oliver/Marchart, Oliver 2014: Editorial der Gastherausgeber: Chantal 
Mouffe in der Diskussion, in: Zeitschrift für Politische Theorie 5: 2, 197±202. 

Freud, Sigmund 1974 [1921]: Massenpsychologie und die Ich-Analyse, in: ders.: Fragen der 
Gesellschaft. Ursprünge der Religion (Studienausgabe, Band IX), Frankfurt a. M.: S. Fi-
scher, 61±134. 

Giddens, Anthony 2013 [1998]: The Third Way. The Renewal of Social Democracy, New York: 
John Wiley & Sons. 

Griggs, Steven/Howarth, David 2008: Populism, Localism and Environmental Politics: The 
Logic and Rhetoric of the Stop Stansted Expansion Campaign, in: Planning Theory 7: 2, 
123±144. 



 

44 
 

Hintz, Michael/Vorwallner, Gerd 2020: Vorwort der Herausgeber, in: dies. (Hrsg.): Hegemonie 
und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen, 11±21. 

Howarth, David R. 2015: Introduction: Discourse, Hegemony and Populism: Ernesto Laclau¶s 
Political Theory, in: ders. (Hrsg.): Ernesto Laclau. Post-Marxism, Populism and Critique, 
London: Routledge, 1±20. 

Jørgensen, Marianne/Phillips, Louise 2004: Discourse Analysis as Theory and Method, Lon-
don: SAGE. 

Laclau, Ernesto 2007 [1996]: Emanzipation und Differenz, Wien: Turia + Kant. 
Laclau, Ernesto 2022 [2005]: Die populistische Vernunft (Passagen Philosophie), Wien: Passa-

gen. 
Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal 2020 [1985]: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur De-

konstruktion des Marxismus (Passagen Philosophie), Wien: Passagen. 
Lefort, Claude 1988: Democracy and Political Theory, Cambridge: Polity. 
Lyotard, Jean-François 1992 [1979]: The Postmodern Condition. A Report on Knowledge 

(Theory and History of Literature), Manchester: Manchester University Press. 
Mouffe, Chantal 2016 [2014]: Agonistik. Die Welt politisch denken (edition suhrkamp), Berlin: 

Suhrkamp. 
Mouffe, Chantal 2018 [2000]: Das demokratische Paradox (Turia Reprint), Wien/Berlin: Turia 

+ Kant. 
Mouffe, Chantal 2020a [2018]: Für einen linken Populismus (edition suhrkamp), Berlin: Suhr-

kamp. 
Mouffe, Chantal 2020b [2007]: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frank-

furt a. M.: Suhrkamp. 
Münker, Stefan/Roesler, Alexander 2012: Poststrukturalismus, Stuttgart: J. B. Metzler. 
Nonhoff, Martin 2007: Diskurs, radikale Demokratie, Hegemonie ± Einleitung, in: ders. (Hrsg.): 

Diskurs ± radikale Demokratie ± Hegemonie. Zum politischen Denken von Ernesto Laclau 
und Chantal Mouffe, Bielefeld: transcript, 7±24. 

Oppelt, Martin 2014: ÄThinking the World Politically³. An Interview with Chantal Mouffe, in: 
Zeitschrift für Politische Theorie 5: 2, 263±277. 

Ottmann, Henning 1990: Carl Schmitt, in: Ballestrem, Karl/Ottmann, Henning (Hrsg.): Politi-
sche Philosophie des 20. Jahrhunderts, München/Wien: R. Oldenbourg, 61±88. 

Prechtl, Peter/Burkard, Franz-Peter 2008: Metzler Lexikon Philosophie, Stuttgart: J. B. Metz-
ler. 

Reckwitz, Andreas 2004: Die Politik der Moderne aus kulturtheoretischer Perspektive: Vorpo-
litische Sinnhorizonte des Politischen, symbolische Antagonismen und das Regime der 
Gouvernementalität, in: Schwelling, Birgit (Hrsg.): Politikwissenschaft als Kulturwissen-
schaft. Theorien, Methoden, Problemstellungen, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwisse-
neschaften, 33±56. 

Rousseau, Jean-Jacques 2010 [1762]: Du Contrat Social. Vom Gesellschaftsvertrag, Stuttgart: 
Reclam. 

Schmitt, Carl 1991 [1932]: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und 
drei Corollarien, Berlin: Duncker & Humblot. 

Schmitt, Carl 2004 [1922]: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, 
Berlin: Duncker & Humblot. 

Schmitt, Carl 2017 [1923]: Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus, Ber-
lin: Duncker & Humblot. 

Staten, Henry 1986: Wittgenstein and Derrida, Lincoln: University of Nebraska Press. 



 

45 
 

Volk, Christian 2013: Zwischen Entpolitisierung und Radikalisierung ± Zur Theorie von De-
mokratie und Politik in Zeiten des Widerstands, in: PVS Politische Vierteljahresschrift 54: 
1, 75±110. 

Weber, Max 1988 [1922]: Wissenschaft als Beruf, in: ders.: Gesammelte Aufsätze zur Wissen-
schaftslehre, Tübingen: Mohr, 582±613. 

äiåek, SOaYRj 1998: A Leftist Plea for ÄEurocentrism³, in: Critical Inquiry 24: 4, 988±1009. 
 

  


